
Wolfgang Asholt

Der Krieg der Surrealisten

Abstract: If the avant-garde is a reaction to the crisis of modernity, it reacts to an
even greater extent to the World War, being a catastrophic manifestation of this
crisis. While the (Italian) Futurists see their fantasies of destruction realized in
this war, the French pre-war avant-garde produces more nuanced reactions: Apol-
linaire presents a ‘normalisation’ of the events of the war and Cendrars exposes
the exceptional character of this ‘normality’. As for the Surrealists, the experience
of war leads them to declare ‘war’ on society and literature. By their manifestos
and through the urban novels of Aragon, Breton and Soupault, the Surrealists de-
clare a ‘state of exception’ in order to revolutionize art and society, a project repu-
diated, at the latest “vingt ans après” (Aragon), by the Second World War.

Keywords: Futurism; Pre-War Avant-Garde; Surrealism; Crisis of Modernity; War;
Revolution; Normalisation; State of Exception; Apollinaire, Guillaume; Aragon,
Louis; Breton, André; Marinetti, Filippo Tommaso.

Eigentlich sollte mein Beitrag den Titel „Der ‚Krieg‘ der Avantgarden“ tragen, aber
angesichts der europäischen Dimension der Avantgarden im ersten und zweiten
Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts und eines globalen Krieges ist das mit einem Aufsatz
nicht zu leisten. Ich werde also versuchen zu zeigen, welche ‚Voreinstellungen‘ die
Reaktionen auf den Kriegsausbruch und das Verhalten der Avantgardisten im Krieg
prägen, wobei die Tatsache, dass die Avantgarde eine Bewegung ist, die der Me-
tropolen als Kontext bedurfte, eine zentrale Rolle spielt. Das zeigt schon die wich-
tigste Vorkriegsavantgarde, der italienische und europäische Futurismus, über-
deutlich, wenn Marinetti in der elften und letzten These des Gründungsmanifests
des Futurismus 1909 proklamiert: „Nous chanterons les grandes foules agitées par le
travail, le plaisir et la révolte; les ressacs multicolores et polyphones des révolutions
dans les capitales modernes“ etc.¹ Apollinaire ist nicht nur ein Großstadt-Dichter, in
seinem „Manifeste-Synthese“ L’Antitradition Futuriste (1913) hebt er als „Con-
struction“ „Machinisme Tour Eiffel Brooklyn et gratte-ciels“ (FMDP, 123) hervor. Die
Kriegsbegeisterung des italienischen Futurismus ist immer wieder untersucht

1 Filippo Tommaso Marinetti, „Fondation et manifeste du Futurisme“, in: Giovanni Lista (Hg.),
Futurisme. Manifestes – Documents – Proclamations, Lausanne 1973, 85–89, hier: 87 (im Folgenden
abgekürzt als FMDP mit Seitenzahl).

Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110733921-009



worden,² deshalb sollen im folgenden französische ‚Reaktionen‘ im Zentrum stehen.
Was das ‚Verhalten‘ der Avantgardisten während des Krieges angeht, ist es nahe-
liegend, insbesondere auf Apollinaire und Cendrars einzugehen, wobei ich bei
Apollinaire nicht ein weiteres Mal die Kriegsgedichte der Calligrammes untersu-
chen, sondern mich auf den Journalisten Apollinaire beziehen möchte, der in di-
versen Zeitungen und Zeitschriften kulturelle fait divers schreibt. Bei Cendrars
hingegen wird es um die Kriegstexte und Kriegsgedichte gehen, auch weil er eins
von ihnen, „La Guerre au Luxembourg“ bewusst in der Stadt situiert. Danachwerde
ich kurz den angekündigten Blick auf den ‚Krieg‘ in der wichtigsten Avantgarde-
zeitschrift zwischen 1919 und 1924, die von 1919 bis 1921 von Aragon, Breton und
Soupault und von 1922 bis 1924 zunächst von Breton und Soupault und dann von
Breton allein herausgegene Littérature werfen, um mich in einem letzten Teil den
drei Paris-Romanen, dem Paysan de Paris (Aragon), Nadja (Breton) und Les der-
nières nuits de Paris (Soupault) zuzuwenden, verbundenmit der Fragestellung, ob es
sich bei diesen ‚Stadtromanen‘ auch oder zumindest teilweise um (implizite)
‚Kriegsromane‘ handelt.

1 Der Krieg der Futuristen

Wenn Guillaume Apollinaire in seinem berühmtem undmehrdeutigen Manifest des
Jahres 1913, L’Antitradition futuriste, zwei Handlungen propagiert, die „Destruction“
der repräsentativen Kunst der Belle Epoque und die „Construction“ neuer künst-
lerischer Techniken und eines neuen Lebensgefühls („Intuition vitesse ubiquité“), so
ist damit schon der dominierenden Kultur der Krieg erklärt, der unter der Über-
schrift „Coups et blessures“ auch direkt angesprochen wird: „Droit des gens et
guerre continuelle“ (FMDP, 123).

Schon im Gründungsmanifest des Futurismus von 1909, das Marinetti bewusst
in einer modernen Industriemetropole situiert (s.o.) heißt es in der berüchtigten
neunten These: „Nous voulons glorifier la guerre – seule hygiène du monde, – le
militarisme, le patriotisme, le geste destructeur des anarchistes, les belles Idées qui
tuent, et le mépris de la femme“ (FMDP, 87), wobei Valentine de Saint-Point den
„mépris de la femme“ aufnimmt, um ihn im Manifeste futuriste de la luxure (1913)
‚umzukehren’: „L’Art et la Guerre sont les grandes manifestations de la sensualité“
(FMDP, 333); und im Manifeste de la femme futuriste (1912) beruft sie sich auf die
Erinnyen, die Amazonen und Jeanne d’Arc (FMDP, 330). In seiner ‚Antwort’, dem

2 Immer noch grundlegend: Manfred Hinz, Die Zukunft der Katastrophe. Mythische und rationa-
listische Geschichtstheorie im italienischen Futurismus, Berlin 1985.

196 Wolfgang Asholt



Manifest Contre le luxe féminin von 1920 vertritt Marinetti hingegen das eher kon-
ventionelle Bild „de la femme comme objet précieux et mystérieux“ (FMDP, 335).
Schon im zweiten futuristischen Manifest, Tuons le clair de lune (1909), phantas-
magoriert Marinetti hingegen für seine „frères futuristes“ die Apotheose eines
apokalyptischen Krieges im Weltmaßstab: „Voilà la furibonde copulation de la ba-
taille, vulve géante que tiraille le rut du courage, vulve informe qui se déchire pour
mieux s’offrir au spasme terrifiant de la victoire prochaine!“ (FMDP, 111); Barbara
Vinken spricht von solchen Texten zu Recht als „Pulp fiction“.³ Wie die italienischen
Futuristen, die seit 1914 konsequente Kriegsbefürworter sind, melden sich auch
Guillaume Apollinaire und Blaise Cendrars bei Ausbruch des Krieges als Nicht-
franzosen freiwillig, nehmen am Krieg an der Front teil und werden verletzt:
Cendrars September 1915 und Apollinaire im März 1916.

2 Der Krieg der Vorkriegs-Avantgarde

Beide beteiligen sich nach ihrer Rekonvaleszenz – Apollinaire war am Kopf verletzt
worden, und Cendrars verlor seinen rechten Arm – am kulturellen Leben in Paris,
wenn auch in unterschiedlicher Weise. Apollinaire hat viele seiner wichtigsten
Gedichte während seines Kriegseinsatzes geschrieben,⁴ doch um diese viel analy-
sierten Texte soll es im Folgenden nicht gehen. Cendrars hingegen verzichtet
während der Zeit an der Front darauf, Gedichte zu schreiben, verfasst aber in der
Zeit danach einige Texte, die den Krieg aus der persönlichen Retrospektive oder aus
der Pariser Perspektive verarbeiten. Insbesondere in dem Prosatext „J’ai tué“ (1918)
und dem Gedicht „La guerre au Luxemborg“ (1916), handelt es sich, wenn auch in
unterschiedlichem Ausmaß, um eine urbane Erfahrung des Krieges. Das kulturelle
Leben in Paris spielt in den beiden Bänden der Capital Cities at War praktisch keine
Rolle, es ist symptomatisch, dass Apollinaire allein anlässlich seiner Beerdigung
etwas länger erwähnt wird.⁵ Eine solche Kulturgeschichte des Krieges bleibt also

3 Barbara Vinken, „Make war not love: Pulp Fiction oder MarinettisMafarka“, in:Wolfgang Asholt/
Walter Fähnders (Hg.), Der Blick vom Wolkenkratzer. Avantgarde – Avantgardekritik – Avantgar-
deforschung, Amsterdam/Atlanta 2000, 183–204.
4 Die Sammlung dieser Poèmes de la paix et de la guerre (1913–1916), so der Untertitel, erscheint im
April 1918 als Calligrammes.
5 Dort taucht auch Cendrars einmal auf. Dies geschieht im Rahmen des den „Cemeteries“ gewid-
meten Teils von Carine Trevisan und Elise Julien, in: Jay Winter/Jean-Louis Robert (Hg.), Capital
Cities at War. Paris, London, Berlin 1914–1919, Bd. 2 (A Cultural History), Cambridge 2007, 428–467,
hier: 465–466.

Der Krieg der Surrealisten 197



trotz des Titels des zweiten Bandes dieser wichtigen Bestandsaufnahme ein Desi-
derat.

Bei Apollinaire stellt sich die Frage, ob es eine Beziehung zwischen den
Kriegsgedichten der Calligrammes, etwa „Case d’armons“ oder „Lueurs des Tirs“,
und den journalistischen Aktivitäten gibt. Apollinaire entfaltet in den Jahren 1917
bis 1918 eine rege journalistische Tätigkeit, die zumindest so intensiv wie während
der Vorkriegszeit ist, als er nicht nur an zahlreichen Zeitschriften und Zeitungen
mitarbeitet, sondern auch die Soirées de Paris (1912–1914) herausgibt. Es ist also ein
erfahrener Journalist, der ab 1916 an Zeitschriften und Zeitungen wie Paris-Journal,
Paris-Midi oder Excelsior mitarbeitet. Im Zentrum der Aktivitäten steht jedoch der
Mercure de France, bis zur Gründung der Nouvelle Revue française 1909 die wohl
wichtigste Literaturzeitschrift der Vorkriegszeit.⁶ Apollinaire wird im Mai 1917 der
verantwortliche Redakteur für die Rubrik „Échos“ der vierzehntägig erscheinenden
Zeitschrift, und er veröffentlicht dort bis zu seinem Tod zahlreiche Artikel. Was ein
„Écho“ ist oder sein kann, entscheidet weitgehend Apollinaire selbst, und so lassen
sich an diesen Texten seine zeitbedingten Interessen und seine Reaktionen auf
kulturelle, politische und militärische Entwicklungen besser erkennen als irgendwo
sonst. Offensichtlich hat Apollinaire beabsichtigt, diese Texte unter den Titeln Pe-
tites merveilles de la guerre und La Guerre et l’amour herauszugeben, billigte ihnen
offensichtlich sowohl einen zeitbedingten als auch einen literarischen Wert zu.⁷ So
findet man unter den 128 „Échos“ Artikel zu Beethoven wie zu Hindenburg-Nagel-
Figuren, zur kulturellen Präsenz Frankreichs in Holland wie zur tschechischen
Literatur oder zum slowenischen Theater in Österreich-Ungarn, doch die Artikel
über die Kultur der feindlichen Seite vermeiden jeden zur Schau gestellten Pa-
triotismus. Insgesamt handelt es sich bei den „Échos“ vorwiegend um kulturelle
Nachrichten aus aller Welt oder besser gesagt aus der Alliierten-Welt, d.h. Groß-
britannien, Italien und den USA, aber vor allem aus Frankreich. Wie gut Apollinaire
über die Kunst-, Literatur- und Theaterszene und ihre Entwicklungen informiert ist
und wie vehement er „les peintres, les critiques et les amateurs d’avant-garde“
verteidigt, zeigt ein „Écho“ zur ersten Ausstellung von Duchamps Ready mades in
New York („Le Cas de Richard Mutt“ [Duchamp benutzt das Pseudonym Richard
Mutt], 16.06.1918; OCII, 1378–1380). Man könnte auch auf seinen Artikel für das

6 Die NRF stellt mit Beginn des Krieges das Erscheinen ein und wird erst nach Kriegsende wieder
veröffentlicht.
7 Pierre Caizergues und Michel Décaudin schreiben in der „Note“ zu den „Échos“ im Mercure de
France: „il envisageait de reprendre un certain nombre de ces textes dans deux volumes au moins,
qu’il aurait signés de son nom: Petites merveilles de la guerre et La Guerre et l’Amour“ (Apollinaire,
Œuvres en prose complètes, Bd. 2, hg. v. Pierre Caizergues/Michel Décaudin, Paris 1991, 1787. Im
Folgenden wird nach dieser Ausgabe unter der Abkürzung: OCII zitiert).

198 Wolfgang Asholt



Programm von Cocteaus-Saties und Picassos Parade-Aufführung hinweisen (OCII,
856–867; 18.5.1917), deren Bedeutung Eva Krivanec zu Recht betont.⁸ Der intendierte
Gesamteindruck ist jener eines vom Kriegsgeschehen (fast) unbeeinträchtigten
kulturellen Lebens in Paris, das sich auch während des Krieges seiner Rolle als
Kulturhauptstadt auch des beginnenden 20. Jahrhunderts gewiss sein soll. Apolli-
naire ist sich der zivilisatorischen Überlegenheit der französischen Kunst und Li-
teratur so sicher, dass er es nicht für nötig hält, sich mit der Kultur (OCII, 1401) des
Feindes wirklich oder gar abwertend auseinanderzusetzen. Wären nicht die ver-
einzelten Echos des Krieges, wie „L’Art et la Guerre“ (16.5.1917), „Les écrivains tués à
l’ennemi“ (16.6.1918), „Les Journaux de tranchée italiens“ (1.7.1918) und ein weiteres
Mal „Littérateurs tués à l’ennemi“ (1.9.1918), könnten fast alle „Échos“ auch aus
Friedenszeiten stammen. Offensichtlich wollen Apollinaire und die liberale Zeit-
schrift ihren Lesern und der kulturellen Öffentlichkeit insgesamt ein Bild der
Normalität und die Gewissheit der kulturellen Überlegenheit vermitteln, und dies
gelingt zweifelsohne.

Wie Apollinaire nimmt Blaise Cendrars nach seiner Rekonvaleszenz (ab 1916)
intensiv am kulturellen Leben in Paris teil. Anders als sein Freund und Konkurrent
Apollinaire, der schon vor 1914 als Journalist gearbeitet hat, hält sich Cendrars in
dieser Hinsicht zurück, auch nach 1916. Ebenfalls im Unterschied zu Apollinaire
schreibt Cendrars keine Gedichte unter dem unmittelbaren Eindruck der Bilder
und der Empfindungen des gelebten Krieges, d.h. er setzt seine ästhetische
Kriegserfahrung nie direkt um. Drei Texte/Gedichte, die Cendrars während des
Krieges schreibt, bezeugen jedoch die Bedeutung der Kriegserfahrung, ihre spätere
Verarbeitung und den Transfer in die Literatur: La Fin du monde filmée par l’Ange
N.-D., geschrieben in der Nacht seines 30. Geburtstages am 1. September 1917, eine
mit den Mitteln einer Filmästhetik dargestellte Apokalypse kosmischer Dimension,
deren zentralen Schauplatz Paris und Notre-Dame bilden; sie erscheint zunächst im
Dezember 1918 im Mercure de France (mit Apollinaires „L’Esprit nouveau et les
poètes“) und danach 1919 als selbständige Veröffentlichung mit Illustrationen von
Fernand Léger. Dann der Text-Aufschrei J’ai tué, im Winter 1917/18 verfasst, einer
der direktesten und persönlichsten Texte über die Realität des kriegerischen Tötens
auf dem Schlachtfeld, der schon im November 1918 mit Zeichnungen Légers ver-
öffentlicht wird; und als erster Text das Gedicht La Guerre au Luxembourg, im
Herbst 1916 geschrieben und mit dem Visa der Zensur im Dezember des gleichen
Jahres als Plakette mit Zeichnungen von Moïse Kisling erschienen.

8 Vgl. Eva Krivanec, Kriegsbühnen. Theater im Ersten Weltkrieg: Berlin, Lissabon, Paris und Wien,
Bielefeld 2012, 329–332.

Der Krieg der Surrealisten 199



3 Der Krieg in der Stadt

J’ai tué ist weit von jeder urbanen Kriegserfahrung unmittelbar auf dem
Schlachtfeld situiert, La fin du monde nimmt zwar mit Paris auf die Hauptstadt der
modernen Zivilisation Bezug, und die apokalyptische Vision eines Weltuntergangs
wird durch die Kriegserfahrung und ihre Bewältigung ausgelöst, lässt aber den
soeben zu Ende gegangenen konkreten Krieg außen vor. La Guerre au Luxembourg
hingegen holt den Krieg in die Stadt, wobei er allerdings eine dreifache Rahmung
erfährt: in der den Park umschließenden Stadt, insbesondere in der Metalepse des
Sieges, im Park selbst als eines von der Stadt und ihrem Alltag getrennten Bereiches
und in dem Kriegsspiel der Kinder, die nachmittags in den Luxembourg ausgeführt
werden. Der Paratext macht den Bezug zum Krieg zwar deutlich, Cendrars widmet
das Gedicht seinen gefallenen Kameraden der Légion étrangère, denen er sich
verbunden fühlt: einem Polen, einem Amerikaner und einem Portugiesen. Der
Verleger Daniel Niestlé lebt wie er als Schweizer in Paris, und der Illustrator (ur-
sprünglich ist Picasso vorgesehen), der aus Polen stammendeMoïse Kisling, wird als
Freiwilliger der Fremdenlegion ebenfalls 1915 verletzt; der Kriegskontext ist also
omnipräsent. Im Gegensatz zu diesen Männern können die Kinder den Krieg
spielen: „On ne peut rien oublier / Il n’y a que les petits enfants qui jouent la
guerre“⁹ (ORPC, 75) heißt es zu Beginn, und das gestattet, den Krieg in einer doppelt
gebrochenen Form zu lesen, durch das Spiel der Kinder und durch seine Lokali-
sierung in der Stadt und dort wieder an einem von ihr separierten und zugleich
zentralen Ort. Damit distanziert sich Cendrars auch von den Kriegsgedichten
Apollinaires, auf die er anspielen könnte. So evoziert der „jet d’eau“ (ORCP, 75) das
gleichnamige Apollinaire-Gedicht („La Colombe poignardée et le jet d’eau“), „les
fusées des étoiles“ (ORCP, 76) tauchen im „Fusée“-Gedicht der „Lueurs des tirs“
wieder auf und vor allem nimmt das „comme c’est beau“ des kindlichen Kriegs-
spiels (ORCP, 75) die Formulierung „Comme c’est beau toutes ces fusées“ der „Mer-
veille de la guerre“ von Apollinaire auf und dementiert sie.¹⁰ Die Kinder können
quasi ubiquitär von einem Ort des Krieges (Somme, Verdun, Dardanelles) zum an-
deren und von einer Rolle zur nächsten wechseln („Puis on relève les morts / Tout le

9 Nach der Veröffentlichung im Dezember 1916 erscheint „La Guerre au Luxembourg“ erst wieder
im Rahmen der Poésies complètes (Paris 1944). Ich zitiere nach der Ausgabe in den Œuvres roma-
nesques précédées des Poésies complètes, Bd. 1, hg. v. Claude Leroy, Paris 2017, 73–78, abgekürzt ORPC
mit Seitenzahl.
10 Wenn die Gedichte, von der„Merveille de la guerre“ abgesehen (sie erscheint im November 1917)
auch erst mit den Calligrammes (1918) publiziert werden, sind sie 1916 nicht unbekannt und werden
bei bestimmten Gelegenheiten von Apollinaire vorgetragen. Zumindest ihre Poetik und Ästhetik
sind Cendrars vertraut.

200 Wolfgang Asholt



monde veut en être / Ou tout au moins blessé“ (ORPC, 76), wobei die grausame
Kriegsrealität aufgehoben oder auf den Kopf gestellt wird. „On joue en riant au tank
aux gaz-aspyxiants au sous-marin-devant-new york-qui ne-peut-pas-passer.“ (ORPC,
77). Nur eine Figur repräsentiert die Realität des Krieges, und sie ist gewissermaßen
an den Rand gedrängt oder hat sich dorthin zurückgezogen: „Un blessé battait la
mesure avec sa béquille / Sous le bandeau son œil / Le sourire du Luxembourg / Et
les fumées des usines de munitions / Au-dessus des frondaisons d’or / Pâle automne
fin d’été“, worauf das „On ne peut rien oublier“ (ORPC, 75) folgt. Im Park und in der
ihn umgebenden Stadt bemerkt nur der wahrscheinlich blinde Kriegsversehrte
seherisch die Präsenz des Krieges in der Stadt: allein für ihn ist das Herbstlaub von
den Rauchschwaden der Munitionsfabriken überlagert, die materiell und bildlich
eine Synekdoche des Krieges darstellen. Wenn Blinde ‚sehen’, sind offensichtlich die
Perspektiven der Anderen mit Blindheit geschlagen…¹¹

Die Stadt Paris ‚erträgt‘ den Krieg also nur in einer ‚gespielten‘ Form, sei es als
das Spiel von Kindern im Luxembourg, sei es als die Inszenierungen der patrioti-
schen Literatur und Kultur, die das Pariser Leben prägen, und die Cendrars mit
seinem ‚Kinderspiel‘ ironisiert. Besonders deutlich wird dies im zweiten Teil des
Gedichts, der nicht ohne Grund nicht mehr im Park, sondern, durch Großbuch-
staben betont, „A PARIS“ (ORPC,77) spielt. Es geht jedoch nicht nur um eine örtliche
Verlagerung des Krieges in die Stadt, sondern, durch das Futur der Verben unter-
strichen, um eine zeitliche Prolepse: „Le jour de la Victoire quand les soldats re-
viendront“. Cendrars entwirft also einen Rückblick auf den Krieg aus der Per-
spektive des Sieges. Zwar gibt es gewiss auch taktische Gründe für diesen Teil: die
Zensur konnte mit diesem idyllischen Bild des Sieges leichter über dessen spiele-
rische ironische Kritik im Park hinwegsehen, was umso leichter fällt, als es sich bei
Cendrars, der Anfang 1916 die französische Nationalität erhalten hat, um einen mit
der „médaille militaire“ ausgezeichneten Kriegshelden handelt. Aber dieser ‚Krieg’,
den man „La Guerre à Paris“ nennen könnte, zeigt, wie die Stadt, d.h. die öffentliche
Meinung, vor allem aber auch die offizielle Meinung, mit dem Krieg umgehen und
ihn ertragen kann: als Gewissheit des Sieges, der alle (gegenwärtigen) Verluste des
Krieges rechtfertigt und ‚wiedergutmacht’: „Les blessés accrocheront leurs

11 Die kritische Funktion dieser Figur, die gleich zu Beginn des Gedichtes eingeführt wird, wird
weder in der Interpretation Michèle Tourets („Manipulations poétiques : Autour de La guerre au
Luxembourg de Blaise Cendrars“, Études françaises 41 (2005), 109–125) noch jener von Rino Cortina
(„La Guerre et La Guerre au Luxembourg“, in: Claude Leroy (Hg.), Blaise Cendrars et la Guerre, Paris
1995, 109–117) erwähnt. Michèle Touret schreibt: „Son passage discret semble accorder de la bien-
veillance aux jeux des enfants et rappeler aux lecteurs que la guerre se poursuit au loin“ (Touret,
„Manipulations poétiques“, 112). Meiner Meinung nach verbirgt sich hinter der ‚Diskretion‘ eine
deutliche Kritik des Krieges.

Der Krieg der Surrealisten 201



Médailles à l’Arc de Triomphe et rentreront à la maison sans boîter“ (ORCP, 77); das
Spiel der Kinder („Puis on relève les morts) wird zu einer Metalepse des „jour de la
Victoire“ (ORCP, 77). Diese Vorhersage bedient sich der offiziellen Siegesgewissheit,
mit der die öffentliche Meinung im Sinne der Union sacrée gelenkt werden sollte,
und wie kritisch Cendrars das sieht, unterstreicht die Sequenz: „On fera cercle
autour de l’opérateur du cinéma qui mieux qu’un mangeur de serpent s’engloutira
le cortège historique“ (ORPC, 77), wobei der implizite Vergleichmit dem Zirkus- oder
Jahrmarktsgeschehen dem historischen Augenblick seine auratische Bedeutung
nimmt. Das modernste technische Medium, dessen sich Cendrars insbesondere in
La Fin du monde filmée par l’Ange N.-D. literarisch bedient, dokumentiert, verein-
nahmt und ‚verschlingt‘ damit Geschichte. Michèle Touret hat in einem Aufsatz zu
diesem Gedicht zu Recht von einer „manipulation poétique“¹² gesprochen. Doch es
ist eine Manipulation des Krieges, die auf die ‚Manipulation‘ des tatsächliches
Kriegs verweist, jene, in dem die drei Freiwilligen an konkreten Orten (Frise, Ver-
dun, „ferme de Navarin“) gestorben sind. Dieser Krieg und seine Bilder, von denen
Cendrars eines der extremsten in J’ai tué entwirft, sind in der Stadt so unerwünscht,
dass sie durch das Spiel der Kinder im Luxembourg ‚ersetzt‘ werden müssen.

Ähnlichwie in den „Échos“ Apollinaires der Krieg nur indirekt auftaucht, ist für
ihn im Paris-Gedicht von Cendrars kein Platz. Damit wird die Stadt nicht zum
ideologischen Schlachtfeld. Aber im Gegensatz zur das literarische Feld in Paris
dominierenden patriotischen Lyrik – Michèle Touret verweist auf Rostand, Paul
Fort und Anna de Noailles – entwickelt das in der Widmung als „ENFANTINES“
bezeichnete Gedicht jedoch eine kritische Perspektive, die die Manipulation der
offiziellen ‚Stadt-Krieg-Literatur‘ deutlich erkennen lässt.

4 Die Surrealisten und der Krieg

Ursprünglich hatte ich die Absicht, die Einstellung der Surrealisten zu Krieg und
Kriegsdarstellung am Beispiel ihrer Zeitschrift Littérature (1919–1924) zu untersu-
chen. Doch eine genaue Durchsicht der Zeitschrift zeigt, wie wenig ergiebig dies ist.
Die Herausgeber, Aragon, Breton und Soupault, haben zwar am Krieg teilgenom-
men, dies scheint allerdings ein Grund mehr dafür zu sein, ihn aus ihrer Zeitschrift
zu verbannen. Damit befinden sie sich in Übereinstimmung mit den Zürcher Da-
daisten, die zwar auf die Katastrophe des Weltkrieges reagieren, ihn aber nicht
selbst thematisieren. Tristan Tzara, der Anfang 1920 nach Paris umzieht, steht für
eine Einstellung, die dem literarischen Feld und seinen Regeln und teilweise der

12 Vgl. Touret, „Manipulations poétiques“.

202 Wolfgang Asholt



Literatur selbst den Krieg erklärt, freilich ohne sie ganz aufzugeben. Die Pariser
Dadaisten beziehen mit ihrer Weigerung, dem Krieg Beachtung zu schenken, auch
deutlich eine kritische Position gegenüber den Futuristen und ihrer andauernden
Kriegsbegeisterung.

Wenn es Hinweise auf das Verhältnis zum Krieg gibt, so lassen sich diese al-
lenfalls in surrealistischen Trakten und Proklamationen finden, etwa in der Er-
klärung in der Révolution surréaliste von Januar 1925, „Ouvrez les Prisons. Licenciez
l’Armée“. Anstelle des Krieges, auf den angespielt wird („L’union sacrée devant les
couteaux ou les mitrailleuses“), propagiert man die soziale Umwälzung: „Ne re-
doutons pas d’avouer que nous attendons, que nous appelons la catastrophe“.¹³ Und
in der darauffolgenden Déclaration du 25 janvier 1925 heißt es: „Nous sommes des
spécialistes de la Révolte. Il n’est pas de moyen d’action que nous ne soyons pas
capables, au besoin, d’employer“ (Tracts, 35), und in dem mit anderen Gruppen
unterzeichneten Appel aux Travailleurs intellectuels von Juli 1925 fragen die Un-
terzeichner angesichts des Marokko-Krieges: „Oui ou non, condamnez-vous la
guerre?“ (Tracts, 51) und ihre Haltung gegenüber dem „massacre de dix-sept cent
mille français et de dix millions d’hommes dans le monde“ während der Grande
Guerre ist eindeutig: „Nous avons trop médité l’expérience de l’histoire et surtout
l’histoire des guerres coloniales, pour ne pas dénoncer l’origine impérialiste“. In
dem berühmt gewordenen Manifest La Révolution d’abord et toujours! von Sep-
tember 1925 heiß es: „En tant que, pour la plupart, mobilisables et destinés offi-
ciellement à revêtir l’abjecte capote bleu-horizon, nous repoussons énergiquement
et de toutes manières pour l’avenir l’idée d’un assujettissement de cet ordre, étant
donné que pour nous la France n’existe pas „ (Tracts, 55). Und ein wenig später noch
klarer: „Nous sommes la révolte de l’esprit; nous considérons la Révolution sang-
lante comme la vengeance inéluctable de l’esprit humilié par vos œuvres“ (Tracts,
56). Surrealisten und andere versuchen, dieses ideologische Schlachtfeld in Paris zu
eröffnen, und zumindest rhetorisch, aber teilweise auch mit Hinweisen auf die
Oktober-Revolution, wird zum Bürgerkrieg aufgerufen.

Ein einige Jahre später verfasstes Gedicht von Louis Aragon, „Front Rouge“ von
Juli 1931, das dies explizit unternimmt, zeigt die Ambiguität solcher Proklamationen
und ihre Grenzen. Aragon singt nicht nur das Hohe Lied der Roten Armee („Vous
êtes la conscience en armes du Prolétariat / Vous savez en portant la mort / à quelle
vie admirable vous faites une route“, Tracts 464) oder applaudiert den stalinisti-
schen Erschießungen: „L’éclat des fusillades ajoute au passage / une gaieté jus-
qu’àlors inconnue / Ce sont des ingénieurs et des médecins qu’on exécute“ (Tracts,

13 Tracts surréalistes et déclarations collectives, Bd. 1 (1922–1939), hg.v. José Pierre, Paris 1980, 33–34.
Abgekürzt als Tracts unter Angabe der Seitenzahl.

Der Krieg der Surrealisten 203



462). Im Sinne der Sozialfaschismus-Kampagne der KPF tauchen bei ihm auch Verse
auf wie „Descendez les flics / Camarades / descendez les flics“ oder noch präziser
und persönlich engagierter: „Feu sur Léon Blum / Feu sur Boncour Frossard Déat /
Feu sur les ours savants de la social-démocratie“, die zuvor als „médecins social-
fascistes“ (Tracts, 461) denunziert werden. Es ist nicht übertrieben, das Gedicht, das
das definitive Engagement Aragons in der KPF einleitet, als einen Aufruf zum
Bürgerkrieg zu verstehen. Und wie stets bei Revolutionen, soll auch diese von Paris
ausgehen. Ortsangabenwie Place de la République, Belleville, Saint-Denis, Ivry, Javel
oder Malakoff, aber auch Madeleine, Élysée, Bois de Boulogne und Arc de Triomphe
zeigen an, dass es um den Krieg des proletarischen Pariser Ostens und der banlieue
gegen den großbürgerlichen Westen der Stadt geht: Was Aragon erhofft, ist die
„chanson d’Octobre aux fruits éclatants“ (Tracts, 462), also eine französische Ok-
tober-Revolution. In gewisserWeise nimmt er damit Apelle und Proklamationen des
frühen Surrealismus wieder auf, allerdings unter veränderten politischen Bedin-
gungen. Als er im Januar 1932 deshalb wegen Aufrufs zum Mord und anarchisti-
scher Propaganda angeklagt wird, protestieren seine surrealistischen Noch-
Freunde und Breton zunächst im Januar 1932 mit dem Appel „L’affaire Aragon“, den
u.a. auch Thomas Mann, Bertolt Brecht oder Walter Benjamin unterzeichnen, und
Breton zieht im März 1932 mit seinem Essay „Misère de la poésie. ‚L’affaire Aragon‘
devant l’opinion publique“ seine Bilanz dieses Konfliktes. Breton, der die politische
Ausrichtung des Gedichts ablehnt, bleibt nichts Besseres übrig, als Aragon mit der
der Kunstfreiheit zu verteidigen – und damit das Konzept der Avantgarde, Kunst in
Leben zurückzuführen, zumindest partiell zu dementieren. So ‚lebensnah‘ wollte
man den (problematischen) Aufruf zu Bürgerkrieg dann auch nicht verstanden
wissen.

5 Stadtromane = Kriegsromane?

Man kann nicht sagen, dass die drei großen surrealistischen Stadtromane auf den
Spuren des Krieges in Paris sind. Aber Spuren des Krieges lassen sich in ihnen
feststellen. Zwar handelt es sich weder um direkte Spuren noch um verfremdete, in
denen auf das Kriegsgeschehen hingewiesen wird, wie etwa bei Cendrars. Doch der
Krieg, den die Surrealisten der Gesellschaft erklären wollen und der durch die ei-
gene Kriegserfahrung entscheidend beeinflusst wird, taucht zumindest punktuell
auf. So kommentiert Breton gleich zu Beginn der Nadja-Erzählung (1928) die Prä-
senz der„Foules“ auf den Grands Boulevards mit denWorten kommentiert, „Allons,

204 Wolfgang Asholt



ce n’étaient pas encore ceux-là qu’on trouverait prêts à faire la Révolution“,¹⁴ und
später resümiert der Erzähler seine politische Einstellung folgendermaßen: „Tandis
que le boulevard Bonne Nouvelle, après avoir, malheureusement enmon absence de
Paris, lors des magnifiques jours de pillage dites ‘Sacco-Vanzetti’ semblé répondre à
l’attente qui fut la mienne“. Wenn Breton dann „le sens le plus absolu de l’amour ou
de la révolution (OCI, 748) als seine Motivation bezeichnet, kann man den mit Nadja
gesuchten gelebten Surrealismus auch als Ersatz für die unmögliche oder ausblei-
bende Revolution betrachten. Und im „Discours de l’Imagination“ des Paysan de
Paris (1926) von Aragon kommt es in Paris zu einem ‚Bürgerkrieg‘ zwischen der
„anarchie épidémique“ der Surrealisten und den „forces dogmatiques et réalistes
du monde“, der mit der „bataille perdue d’avance“¹⁵ der Révolution surréaliste en-
det. So gestattet diese zentrale Passage des Buches ebenfalls eine Lektüre des Ro-
mans als Suche nach Möglichkeiten und Spuren der Revolution in Paris.

Der Titel des gleichzeitig mit Bretons Nadja veröffentlichten Romans von Phi-
lippe Soupault, Les dernières nuits de Paris (1928) hat in diesem Sinne gewisser-
maßen programmatischen Charakter. Er spielt auf Bruno Jasienskis im gleichen
Jahr als Feuilleton in L’Humanité und dann auch in Buchform publizierten Roman
Je brûle Paris an, die Utopie eines Bürgerkriegs in Paris und des Sieges der Revo-
lution. Jasienski ‚antwortet‘ damit auf die Novelle Je brûle Moscou von Paul Morand
(publiziert in dem Band L’Europe galante, 1925), es gibt also eine Art Überbie-
tungswettlauf, wobei das Verbrennen immer als ‚kriegerische‘ Handlung dem an-
deren System gegenüber zu verstehen ist. Das System, das Soupault mit den Der-
nières nuits bekämpfen will, ist die surrealistische Gruppe, aus der er
ausgeschlossen worden war. Es handelt sich also um eine Abrechnung, auch mit der
surrealistischen Revolution. Die surrealistische Gruppe des Romans von Soupault
beherrscht Paris zumindest nachts, doch das Projekt, die Stadt in Brand zu setzen
scheitert, am Ende bleiben die Surrealisten ratlos und verzweifelt zurück. Les
dernières nuits de Paris sind im Roman identisch mit den letzten verzweifelten
Versuchen der Surrealisten, im ideologischen Bürgerkrieg mit Hilfe der„stupéfiante
image“ (LPP, 82), des „Rauschmittels Bild“ Paris zu erobern. Der Roman bildet also
auch eine Kritik der surrealistischen Kriegserklärung an die Gesellschaft.

14 André Breton,Œuvres complètes, Bd. 1, hg.v. Marguerite Bonnet, Paris 1988, 683, im Folgenden als
OCI mit Seitenangabe zitiert.
15 Louis Aragon, Le Paysan de Paris, Paris 1979, 83 und 84. Abgekürzt als LPP mit Seitenzahl.

Der Krieg der Surrealisten 205



6 Der Krieg der Avantgarden: ein
Ausnahmezustand?

Breton betrachtet den Surrealismus als „une guerre d’indépendance à laquelle je
me fais gloire de participer“ (OCI, 346), und Aragon versteht die Bewegung als den
letzten Kreuzzug des Geistes (LPP, 84). Benjamin erblickt in seinem „Sürrealismus“-
Aufsatz dessen politisches Programm darin, „[d]ie Kräfte des Rausches für die Re-
volution zu gewinnen“ (25).¹⁶ Worum es geht, ist den Krieg in die ‚Hauptstadt des
19. Jahrhunderts‘ zu tragen, und in gewisser Weise handelt es sich um eine Fort-
setzung und Transformation der Grande Guerre mit anderen Mitteln.

Sascha Bru hat in seinem Buch Democracy, Law and the Modernist Avant-Gar-
des.Writing in the State of Exception¹⁷ die Avantgarden insgesamt in einen anderen
Zusammenhang gestellt, auf den der zweite Teil des Titels hinweist. Bru will zeigen,
dass das, was er die modernistische Avantgarde nennt, für sich selbst einen Aus-
nahmezustand gegenüber der Gesellschaft beansprucht, die für den Krieg und die
„crise de l’esprit“ (Valéry, 1919) verantwortlich ist. Auch wenn ich skeptisch bin, ob
Apollinaire, Cendrars oder die Surrealisten eine ‚Souveränität‘ im Sinne Carl Sch-
mitts beanspruchen („Souverän ist, wer über den Ausnahmezustand entschei-
det.“¹⁸), so trifft vielleicht die Interpretation des Schmitt’schen Ausnahmezustandes
durch Giorgio Agamben für das Verständnis von Krieg und Revolution der Avant-
garden besser zu. Bei Agamben handelt es sich weniger um ein Notstandsrecht als
um eine Schwelle, an der jede Rechtsordnung steht.¹⁹ Und in dem Sinne handelt es
sich bei dem Krieg, den ein Teil der Avantgarde der Gesellschaft und der Metropole
erklären möchte, auch vielleicht um ein Ereignis, das sich an der Schwelle von Krieg
und Revolution befindet, ohne sich deshalb vollkommen außerhalb der Gesell-
schaftsordnung zu situieren. Benjamin konstatiert bekanntlich: dass es „[s]eit
Bakunin in Europa keinen radikalen Begriff von Freiheit mehr gegeben [hat]. Die
Sürrealisten haben ihn“. Jedoch fragt er auch: „Aber gelingt es ihnen, diese Erfah-
rung von Freiheit mit der anderen revolutionären Erfahrung zu verschweißen […]
Kurz – die Revolte an die Revolution zu binden?“²⁰ Auf den Kriegs- und Ausnah-
mezustand bezogen heißt dies, dass die Avantgarden, wenn sie überhaupt so weit

16 Walter Benjamin, „Der Sürrealismus. Die letzte Momentaufnahme der europäischen Intelli-
genz“, in: ders., Gesammelte Werke, Bd. 2/1, Frankfurt a.M. 1991, 295–310, hier: 307.
17 Sascha Bru, Democracy, Law and the Modernist Avant-Gardes. Writing in the State of Exception,
Edinburgh 2008.
18 Carl Schmitt, Politische Theorie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, Berlin 1996, 13.
19 Giorgio Agamben, Lo stato di eccezione, Torino 2003.
20 Benjamin, „Der Sürrealismus“, 306.

206 Wolfgang Asholt



gekommen sind, bei der literarisch-künstlerischen Revolte stehen oder stecken
geblieben sind. Diese Revolte verändert jedoch das kulturelle Leben in den Me-
tropolen, denen die Avantgarden, zumindest teilweise, den Krieg erklärt haben

„Rückblickend auf den Surrealismus“ schreibt Adorno 1956: „Nach der euro-
päischen Katastrophe sind die surrealistischen Schocks kraftlos geworden. Es ist, als
hätten sie Paris durch Angstbereitschaft gerettet: der Untergang der Stadt war ihr
Zentrum“.²¹ Vor dem ‚Zivilisationsbruch‘ der Katastrophe des Zweiten Weltkrieges
ist die Phantasmagorie einer Fortsetzung des (Ersten Welt‐)Krieges mit anderen
Mitteln, jenen der Revolution, ummit Benjamin zu sprechen, für die Surrealisten in
ihren Stadtromanen noch denk- und inszenierbar. Doch die mit ihnen einherge-
hende (oder von ihnen intendierte) Bereitschaft zur Revolte verliert angesichts der
eigentlichen Katastrophe des ‚Zivilisationsbruches‘ ihre Grundlage, nämlich den
Glauben, eine politisch und literarisch-künstlerisch andere Gesellschaft etablieren
zu können. Für ‚Neo-Avantgarden‘ wie die Situationisten spielt die Stadt zwar auch
eine zentrale Rolle, jedoch nicht mehr als der Ort eines (zukünftigen) Krieges,
sondern um ihre Psychogeographie für neue Abenteuer im Sinne einer „dérive“ zu
nutzen, die deutliche Analogien mit den Stadterkundungen der Surrealisten auf-
weist. Auch dies wäre ein Kriterium, Avantgarden der ersten und Neo-Avantgarden
der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts voneinander zu unterscheiden. In jedem
Falle ist nach 1945 eine ‚Kriegserklärung‘ der Surrealisten und wohl der Avant-
garden insgesamt von der Realität überholt und überflüssig gemacht worden.

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W., „Rückblickend auf den Surrealismus“, in: ders., Noten zur Literatur, Frankfurt a.M.
1974, 101–105.

Agamben, Giorgio, Lo stato di eccezione, Torino 2003.
Apollinaire, Guillaume, Œuvres en prose complètes, Bd. 2, hg. v. Pierre Caizergues/Michel Décaudin,

Paris 1991.
Aragon, Louis, Le Paysan de Paris, Paris 1979.
Benjamin, Walter, „Der Sürrealismus. Die letzte Momentaufnahme der europäischen Intelligenz“, in:

ders., Gesammelte Werke, Bd. 2/1, Frankfurt a.M. 1991, 295–310.
Breton, André, Œuvres complètes, Bd. 1, hg. v. Marguerite Bonnet, Paris 1988.
Bru, Sascha, Democracy, Law and the Modernist Avant-Gardes. Writing in the State of Exception,

Edinburgh 2008.
Cendrars, Blaise, Œuvres romanesques précédées des Poésies complètes, Bd. 1, hg. v. Claude Leroy, Paris

2017.

21 Theodor W. Adorno, „Rückblickend auf den Surrealismus“, in: ders., Noten zur Literatur,
Frankfurt a.M. 1974, 101–105, hier: 102.

Der Krieg der Surrealisten 207



Cortina, Rino, „La Guerre et La Guerre au Luxembourg“, in: Claude Leroy (Hg.), Blaise Cendrars et la
Guerre, Paris 1995.

Hinz, Manfred, Die Zukunft der Katastrophe. Mythische und rationalistische Geschichtstheorie im
italienischen Futurismus, Berlin 1985.

Krivanec, Eva, Kriegsbühnen. Theater im Ersten Weltkrieg; Berlin, Lissabon, Paris und Wien, Bielefeld 2012.
Marinetti, Filippo Tommaso, „Fondation et manifeste du Futurisme“, in: Giovanni Lista (Hg.),

Futurisme. Manifestes – Documents – Proclamations, Lausanne 1973, 85–89.
Schmitt, Carl, Politische Theorie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, Berlin 1996.
Touret, Michèle, „Manipulations poétiques : Autour de La guerre au Luxembourg de Blaise Cendrars“,

Études françaises 41 (2005), 109–125.
Tracts surréalistes et déclarations collectives, Bd. 1 (1922–1939), hg. v. José Pierre, Paris 1980.
Trevisan, Carine/Julien, Elise, „Cemeteries“, in: Jay Winter/Jean-Louis Robert (Hg.), Capital Cities at War.

Paris, London, Berlin 1914–1919, Bd. 2 (A Cultural History), Cambridge 2007, 428–467.
Vinken, Barbara, „Make war not love: Pulp Fiction oder Marinettis Mafarka“, in: Wolfgang

Asholt/Walter Fähnders (Hg.), Der Blick vom Wolkenkratzer. Avantgarde – Avantgardekritik –

Avantgardeforschung, Amsterdam/Atlanta 2000, 183–204.

208 Wolfgang Asholt


