
Thomas Klinkert

Der Zusammenhang von Krieg, Stadt und
Erinnerung bei Proust und Céline

Für Luzius Keller zum 85. Geburtstag

Abstract: This article examines traces in the works of Proust and Céline that allow
conclusions to be drawn about the change in individual and collective memory
caused by the catastrophe of the First World War. This change can be described
in the works of these authors in the context of the metropolis of Paris as a site
of observation. In Proust’s À la recherche du temps perdu, the insertion of the epi-
sode of the First World War in the last volume Le Temps retrouvé creates a new
view of the social order and the memory associated with it. The inscription of
the war into the text corresponds with death, which forms the antithesis of the po-
etics of memory, leaving its unmistakable traces especially at the end of the novel.
In Céline’s novel, on the other hand, the First World War is the starting point of
the narrative: Voyage au bout de la nuit begins with the blunt portrayal of the hor-
rors of war from the experiential perspective of the first-person narrator Barda-
mu. He later finds himself in a hospital in Paris, where he and his comrades con-
vey the war to the Parisian public through narratives and fictional exaggerations.
A side glance at the novel fragment Guerre, published posthumously in 2022, com-
pletes the analysis. In the works of both authors, war has a central poetological
function, since it is associated with processes of experiencing, observing, remem-
bering, and narrating. By making such processes visible, these texts reflect on their
own status as novels of memory in a time characterized by an epochal rupture.

Keywords: Proust, Marcel; À la recherche du temps perdu; Céline, Louis-Ferdinand;
Voyage au bout de la nuit; Guerre; First World War; Memory; Paris; Poetics of the
Novel.

Der Erste Weltkrieg, der in Frankreich auch der Große Krieg, la Grande Guerre,
genannt wird, war die „Urkatastrophe des zwanzigsten Jahrhunderts“.¹ Dieser Krieg

1 Der Begriff geht auf eine Formulierung von George F. Kennan zurück, der von „the great seminal
catastrophe of this century“ sprach; vgl. Ernst Schulin, „Die Urkatastrophe des zwanzigsten Jahr-
hunderts“, in: Wolfgang Michalka (Hg.), Der Erste Weltkrieg. Wirkung, Wahrnehmung, Analyse,
München 1994, 3–27, hier: 26. Schon Zeitgenossen wie Romain Rolland haben diesen katastrophi-
schen Charakter des Krieges hellsichtig erkannt: „Dieser europäische Krieg ist die größte Kata-

Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110733921-003



erschütterte die westliche Zivilisation zutiefst, nicht nur wegen des industriellen
Charakters der Tötungsmethoden, der ihn kennzeichnete (Einsatz von Fernwaffen,
Maschinengewehren, Giftgas, U-Boot-Krieg…), und der daraus resultierenden ver-
heerenden Opferzahlen, die alles Bisherige weit übertrafen,² sondern auch wegen
der Auswirkungen auf das zivile Leben. Insbesondere das Verhältnis zur Erinne-
rung, auf individueller wie auf kollektiver Ebene, wurde durch den Großen Krieg
nachhaltig und gegenläufig beeinflusst.³ Dies zeigt sich in literarischen Texten von
Zeitgenossen, die gewissermaßen als Seismographen solcher Veränderungen fun-
gieren. Durch die Untersuchung zweier französischer Schriftsteller, die auf den
ersten Blick wenig gemeinsam zu haben scheinen, möchte ich Spuren aufzeigen, die
der Krieg im Bereich der Literatur und der Erinnerung hinterlassen hat.

Marcel Proust (1871–1922) und Louis-Ferdinand Céline (1894–1961) räumen in
ihren Romanen À la recherche du temps perdu (1913–1927) und Voyage au bout de la
nuit (1932) dem Krieg einen wichtigen Stellenwert ein. Allerdings ist die Bedeutung
des Krieges bei Proust weniger sichtbar als bei Céline, denn in À la recherche du

strophe der Geschichte seit Jahrhunderten, der Zusammenbruch unserer heiligsten Hoffnungen auf
die Brüderlichkeit der Menschen“ (zitiert bei Schulin, „Die Urkatastrophe“, 22).
2 Vgl. das in Jörn Leonhard, Die Büchse der Pandora. Geschichte des Ersten Weltkriegs, München
2014, 21 enthaltene Diagramm, welches die Anzahl der durch Kampfhandlungen getöteten Soldaten
und Zivilisten aufführt und aus dem deutlich wird, dass der Erste Weltkrieg im 20. Jahrhundert
lediglich durch den Zweiten Weltkrieg übertroffen wird. Schon Max Weber habe, so Leonhard, den
Ersten Weltkrieg als „den ersten technisch-industriellen Massenkrieg“ bzw. als „Maschinenkrieg“
(146) bezeichnet. Durch den Einsatz von Fernwaffen und Maschinengewehren kam es insbesondere
an der Westfront schon in den ersten Kriegswochen zu unfassbar hohen Verlusten: „Allein am
22. August [1914] fielen [auf französischer Seite] 27 000, zwischen dem 20. und 23. August über 40 000
Soldaten.“ (149) Der Politologe Rudolph J. Rummel hat in seinen Büchern Death by Government, New
Brunswick/London/Münster 1994 und Statistics of Democide, New Brunswick/London/Münster 1998
eruiert, dass es zwischen dem 6. vorchristlichen und dem 19. Jahrhundert unserer Zeitrechnung
weltweit ca. 40 Millionen Kriegstote (und etwa 133 Millionen Tote durch Terror, Massaker usw.) gab
(vgl. Hartmut Böhme, „Gewalt im 20. Jahrhundert. Demozide in der Sicht von Erinnerungsliteratur,
Statistik und qualitativer Sozialanalyse“, figurationen 0 (1999), 139–157, https://www.hartmutboehme.
de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html (letzter Zugriff: 12.07. 2022), der sich auf die von Rummel
vorgelegten Zahlen beruft). Setzt man diese Zahlen ins Verhältnis zu den Toten des Ersten Welt-
kriegs, so werden die völlig neuen Dimensionen des Tötens erkennbar: Im ErstenWeltkrieg wurden
ca. 9,4 Millionen Soldaten getötet. Starben zuvor in 2500 Jahren ca. 40 Millionen Soldaten bei
Kriegshandlungen, so beträgt die Bilanz des 51 Monate dauernden ErstenWeltkriegs annähernd ein
Viertel dieser Zahl.
3 Vgl. Leonhard, Die Büchse der Pandora, 979–996 („Gedächtnisse: Fragmentierte Erfahrungen und
polarisierte Erwartungen“), wo von der Diskrepanz zwischen der offiziellen Erinnerungskultur und
den individuellen Erinnerungen die Rede ist. Vgl. auch Paul Fussell, The Great War and Modern
Memory, New York/London 1975, wo Formen der Erinnerung an den ErstenWeltkrieg im Spiegel der
englischsprachigen Literatur untersucht werden.

80 Thomas Klinkert

https://www.hartmutboehme.de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html
https://www.hartmutboehme.de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html
https://www.hartmutboehme.de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html
https://www.hartmutboehme.de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html
https://www.hartmutboehme.de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html
https://www.hartmutboehme.de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html
https://www.hartmutboehme.de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html
https://www.hartmutboehme.de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html
https://www.hartmutboehme.de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html
https://www.hartmutboehme.de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html


temps perdu wird er erst im letzten Band, Le Temps retrouvé, evoziert, während
Célines Voyage au bout de la nuit programmatisch mit der mehr oder weniger
unfreiwilligen Rekrutierung des Protagonisten Bardamu einsetzt.Vom ästhetischen
und stilistischen Standpunkt aus betrachtet, unterscheiden sich diese beiden Au-
toren grundlegend.⁴ Prousts Schreiben zeichnet sich durch lange, syntaktisch
komplexe Sätze und einen geschliffenen, gehobenen Stil aus, während Céline eher
kurze, parataktische Sätze verwendet und durch Argot und nicht regelkonforme
grammatische Konstruktionen den Charakter von Mündlichkeit simuliert. Die von
Proust beschriebene Welt ist eine aristokratische und großbürgerliche, die von
Muße, Reichtum und Luxus geprägt ist, während Céline uns eine Welt des Elends
und der Armut zeigt, mit Figuren, die am Rande der Gesellschaft leben. Der
Proustsche Protagonist ist ein Schöngeist, dessen Hauptbeschäftigung, wenn er
nicht gerade unglücklich verliebt ist, darin besteht, die Welt zu beobachten, Bücher
zu lesen und sich für ästhetische Fragen zu interessieren, während Célines Prot-
agonist die Schrecken des Grabenkriegs durchlebt, um sich nach seiner Verwun-
dung als Abenteurer durch die Welt zu schlagen und schließlich Armenarzt zu
werden. Doch trotz dieser unbestreitbaren fundamentalen Unterschiede gibt es
auch Parallelen. Diese betreffen insbesondere die Beziehung zwischen Krieg und
Erinnerung, wobei in beiden Fällen als Beobachtungsstandort die Großstadt Paris
fungiert.

4 Zu Gemeinsamkeiten und Unterschieden zwischen Proust und Céline vgl. u. a. Pascal A. Ifri,
„Céline et Proust: Un parallèle au niveau stylistique“, in: Céline.Études. Actes du colloque interna-
tional de Toulouse L.-F. Céline (5–7 juillet 1990), Tusson 1991, 111–122; ders., Céline et Proust. Cor-
respondances proustiennes dans l’œuvre de L.-F. Céline, Birmingham, Alabama 1996; Jean-Louis
Cornille, La Haine des lettres. Céline et Proust, Arles 1996; Hervé G. Picherit, Le Livre des écorchés.
Proust, Céline et la Grande Guerre, Paris 2016; Jörg Dünne, „Nacht über Paris. Krieg und Katastro-
phenlandschaft bei Proust und Céline“, in:Wolfram Nitsch/Jürgen Ritte (Hg.),Marcel Proust und der
Erste Weltkrieg, Berlin 2017, 30–50; Pascal Ifri, „The First World War as Seen by Proust, Céline and
Jean Renoir in theirWorks and PersonalWritings“, in: Nicolas Bianchi/Toby Garfitt (Hg.),Writing the
Great War/Comment écrire la Grande Guerre ? Francophone and Anglophone Poetics/Poétiques
francophones et anglophones, Oxford usw. 2017, 239–249. Stéphane Zagdanski, „Céline et Proust“,
L’Infini 40 (1992), 96–123 trägt leider wenig Brauchbares zum Verhältnis der beiden Autoren und
ihrer Werke bei; es handelt sich um völlig unsystematische, rhapsodisch-assoziative Bemerkungen
zu allerhand Themen und Autoren, darunter auch zu Céline und Proust.

Der Zusammenhang von Krieg, Stadt und Erinnerung bei Proust und Céline 81



1 Proust: Die Stadt im Krieg als Observatorium
beschleunigter sozialer Veränderungen und
sexueller Entgrenzungen

Um die Bedeutung des Krieges in À la recherche du temps perdu zu begreifen, muss
man diesen im Zusammenhang mit der Poetik der Erinnerung betrachten. Gemäß
dieser Poetik ist die Erinnerung in der Lage, den Tod zu transzendieren und eine
Wiederauferstehung (résurrection) der Vergangenheit zu bewirken.⁵ Proust unter-
scheidet bekanntlich zwischen willkürlicher Erinnerung (mémoire volontaire), die
er auch als mémoire de l’intelligence bezeichnet, und unwillkürlicher Erinnerung
(mémoire involontaire). Nur die unwillkürliche Erinnerung hat die Kraft, den Tod zu
überwinden. So sagt der Erzähler, als er zu Beginn von Du côté de chez Swann seine
Kindheitserinnerungen Revue passieren lässt und vom drame du coucher spricht,
dass alle Ereignisse, die nicht dieses drame du coucher betreffen, Gegenstand seiner
willkürlichen Erinnerung sind, dass aber ‚die Auskünfte, die sie über die Vergan-
genheit erteilt, nichts von ihr bewahren‘ („les renseignements qu’elle donne sur le
passé ne conservent rien de lui“).⁶ Seine Vergangenheit, so sagt er, sei für ihn ‚tat-
sächlich abgestorben‘: „Tout cela était en réalité mort pour moi.“ (Recherche, I, 43)
Doch als er eine Madeleine in seinen Mund einführt, vermittelt ihm der mit Lin-
denblütentee vermischte Geschmack dieses Gebäckstücks ein ungeahntes Gefühl
der Freude und des Glücks, das er sich zunächst nicht erklären kann und das ihn in
einen Gemütszustand versetzt, in dem er glaubt, den Tod überwinden zu können:

Un plaisir délicieux m’avait envahi, isolé, sans la notion de sa cause. Il m’avait aussitôt rendu
les vicissitudes de la vie indifférentes, ses désastres inoffensifs, sa brièveté illusoire, de la
même façon qu’opère l’amour, en me remplissant d’une essence précieuse : ou plutôt cette
essence n’était pas en moi, elle était moi. J’avais cessé de me sentir médiocre, contingent,
mortel. (Recherche, I, 44)

Die unwillkürliche Erinnerung steht also in einem Oppositionsverhältnis zum Tod.
Sie lässt die Vergangenheit aus den Tiefen des Vergessens an die Oberfläche des
Bewusstseins steigen und erzeugt aufgrund der Identität zweier Empfindungen, die

5 Für eine ausführliche Analyse des poetologischen Zusammenhangs von Erinnerung, Schreiben
und Tod bei Proust siehe Thomas Klinkert, Bewahren und Löschen. Zur Proust-Rezeption bei Samuel
Beckett, Claude Simon und Thomas Bernhard, Tübingen 1996, 72–106 sowie ders., Lektüren des Todes
bei Marcel Proust, Köln 1998.
6 Marcel Proust, À la recherche du temps perdu, 4 Bde, hg.v. Jean-Yves Tadié, Paris 1987–1989, I, 43.
Seitennachweise werden im Folgenden im laufenden Text in Klammern eingefügt.

82 Thomas Klinkert



in großer zeitlicher Entfernung zueinander stehen, ‚eine von der Ordnung der Zeit
befreite Minute‘ („une minute affranchie de l’ordre du temps“), die wiederum ‚den
von der Ordnung der Zeit befreiten Menschen‘ („l’homme affranchi de l’ordre du
temps“) hervorbringt (Recherche, IV, 451). Für Letzteren hat das Wort ‚Tod‘ keine
Bedeutung mehr, denn ‚was hätte er, der außerhalb der Zeit Befindliche, von der
Zukunft zu befürchten?‘ („situé hors du temps, que pourrait-il craindre de l’ave-
nir ?“) (Recherche, IV, 451). Dieser unwillkürlichen Erinnerung kommt eine zentrale
strukturelle Funktion in Prousts Romankonstruktion zu. In der Tat ist sie es, die
dem Proust’schen Erzähler das Material für seine Erzählung liefert. Das sagt er
programmatisch am Ende der Madeleine-Episode, in der ‚ganz Combray‘ (Recherche,
I, 47), d.h. alle seine Kindheitserinnerungen aus seiner Tasse Tee hervorsteigen und
damit für die Erzählung verfügbar werden.

Die Tatsache, dass sein Roman von einem Erinnerungserlebnis abhängt, das
dem Zufall geschuldet ist („Il y a beaucoup de hasard en tout ceci“, Recherche, I, 43),
lässt seine Konstruktion allerdings zerbrechlich erscheinen. Diese Zerbrechlichkeit
wird dadurch verstärkt, dass das Element, das der Erinnerung entgegensteht,
nämlich der Tod, eine wichtige Rolle in der erzählten Geschichte spielt. Bekanntlich
wurde die Veröffentlichung von À la recherche du temps perdu, die im November
1913 mit Du côté de chez Swann begann, durch den Krieg unterbrochen. Zwischen
1914 und 1919 arbeitete Proust weiter an seinem Roman, der im Prinzip 1913 schon
abgeschlossen war, vor allem im Hinblick auf die Korrespondenz zwischen dem
Anfang, der Madeleine-Episode, und dem Ende, der Matinée Guermantes, welche
die Episoden enthält, die in den Vorstufen als „Adoration perpétuelle“ und „Bal de
têtes“ bezeichnet werden. Die Madeleine findet ihre poetologische Erklärung in der
„Adoration perpétuelle“, in der es zu einer Serie von Erinnerungserlebnissen
kommt, die den Protagonisten begreifen lassen, dass seine Berufung zum Schrift-
steller darin besteht, dass er das, was ihm die Erinnerung liefert, in ein Kunstwerk
verwandeln soll. Dieses glücklich-teleologische Ende verändert seinen Status jedoch
insofern, als Proust, der während der Kriegsjahre an seinem Romanweiterschreibt,
diesem die um Albertine zentrierten Bände hinzufügt und der Matinée Guermantes
in Le Temps retrouvé eine wichtige Episode voranstellt, in der der Große Krieg
thematisiert wird. Wenn die Albertine-Handlung den Protagonisten mit dem indi-
viduellen Tod konfrontiert, den die geflohene, vom Protagonisten verzweifelt und
eifersüchtig geliebte Albertine durch einen Unfall erleidet, was eine Phase der
Trauer und des Vergessens auslöst und den Protagonisten an den Rand des
Selbstverlustes und der Ich-Auflösung führt, so steht in der Kriegsepisode die Er-
fahrung des kollektiven Todes im Mittelpunkt.

Diese im Jahr 1916 angesiedelte Episode, die in Paris spielt, ist in einen kom-
plexen zeitlichen Zusammenhang eingebettet, da sie sich auf eine erste Pariser
Episode rückbezieht, die im August 1914, also unmittelbar nach Kriegsausbruch,

Der Zusammenhang von Krieg, Stadt und Erinnerung bei Proust und Céline 83



stattfand. Der Protagonist befindet sich in einem Sanatorium, aus dem er während
des Krieges zweimal, 1914 und 1916, nach Paris zurückkehrt. Die beiden Episoden
werden kontrapunktisch dargestellt. Einerseits werden somit zwei unterschiedliche
zeitliche Momente miteinander konfrontiert, was es erlaubt, soziale und morali-
sche Veränderungen zu erfassen, andererseits wird der Handlungsraum Paris mit
dem Handlungsraum Combray kontrastiert. Als der Protagonist Anfang 1916 nach
Paris zurückkehrt, bemerkt er zunächst eine Veränderung, die sich in der Kleidung
der Frauen manifestiert, die auf den Krieg verweist und ein Zeichen des Patrio-
tismus sein soll. Nicht nur die Mode hat sich verändert, auch in der sozialen
Hierarchie gibt es eine erhebliche Beschleunigung:

Ces dames à nouveaux chapeaux étaient des jeunes femmes venues on ne savait trop d’où et
qui étaient la fleur de l’élégance, les unes depuis six mois, les autres depuis deux ans, les
autres depuis quatre. Ces différences avaient d’ailleurs pour elles autant d’importance qu’au
temps où j’avais débuté dans le monde en avaient entre deux familles comme les Guermantes
et les La Rochefoucauld trois ou quatre siècles d’ancienneté prouvée. La dame qui connaissait
les Guermantes depuis 1914 regardait comme une parvenue celle qu’on présentait chez eux
en 1916, lui faisait un bonjour de douairière, la dévisageait de son face-à-main et avouait dans
une moue qu’on ne savait même pas au juste si cette dame était ou non mariée. (Recherche, IV,
304)

Der Krieg geht also mit einem beschleunigten Zerfall der sozialen Strukturen einher.
Waren früher Jahrhunderte der Anciennität zwischen Adelsgeschlechtern ein
entscheidendes soziales Distinktionsmerkmal, so schrumpfen die Unterschiede jetzt
auf winzige Merkmale der Privilegierung. Die Dreyfus-Affäre, die lange Zeit die
gesellschaftlichen Verhältnisse in den von Proust beschriebenen Kreisen beherrscht
hatte, spielt nun überhaupt keine Rolle mehr. Das Vergessen der Bedeutung dieser
Affäre wird als Indiz dafür angeführt, dass ‚die Vorkriegszeit vomKrieg durch etwas
getrennt war, das so tief war und scheinbar so viel Dauer besaß wie ein Erdzeitalter‘
(„l’avant-guerre était séparé de la guerre par quelque chose d’aussi profond, si-
mulant autant de durée, qu’une période géologique“) (Recherche, IV, 306). Der Krieg
erreicht auch den Ort der Kindheit des Protagonisten, wie Gilberte ihm in einem
Brief schreibt, und erfasst schließlich sogar Paris.⁷ Auffallend an diesen Passagen
ist, dass die Zeitgenossen trotz der angesprochenen Brutalität der Kämpfe nicht
schockiert zu sein scheinen. Im Gegenteil, sie passen sich an die Realität des Krieges

7 Combray, der Ort der Kindheit, dessen Modell die in der Nähe von Chartres gelegene Ortschaft
Illiers (seit 1971: Illiers-Combray) war, wird von Proust in Le Temps retrouvé nach Nordfrankreich in
den Bereich der Kampfzone des Ersten Weltkriegs verlegt. Vgl. hierzu Reinhold Hohl, „Proust et la
Grande Guerre – Proust und der 1. Weltkrieg“, Proustiana 23 (2005), 93–121, hier 94–99.

84 Thomas Klinkert



an, wie an eine neue Routine, und genießen sogar das ästhetische Spektakel der
Luftangriffe:

Je dis avec humilité à Robert combien on sentait peu la guerre à Paris. Il me dit que même à
Paris c’était quelquefois «assez inouï». Il faisait allusion à un raid de zeppelins qu’il y avait eu
la veille et il me demanda si j’avais bien vu, mais comme il m’eût parlé autrefois de quelque
spectacle d’une grande beauté esthétique. (Recherche, IV, 337)

Die Zeitzeugen erscheinen durch die tägliche Wiederholung des Grauens wie be-
täubt, so dass sich das Gesehene für sie in ein ästhetisches Phänomen verwandelt.⁸
Ein signifikantes Beispiel für diese Ästhetisierung ist der Vergleich eines Generals
mit einem Schriftsteller: „Un général est comme un écrivain qui veut faire une
certaine pièce, un certain livre, et que le livre lui-même, avec les ressources inat-
tendues qu’il révèle ici, l’impasse qu’il présente là, fait dévier extrêmement du plan
préconçu.“ (Recherche, IV, 341) Daraus ergibt sich, dass der Bereich des Krieges und
der des literarischen Schreibens in einem Analogieverhältnis zueinander stehen,
was bedeutet, dass die Darstellung des Krieges und seiner mörderischen Auswir-
kungen eine poetologische Funktion hat. Tatsächlich ist das literarische Schreiben
ein strategisches Unterfangen, das eine bestehende Ordnung, nämlich die Vergan-
genheit, die man erzählen will, zerstört und durch eine andere Ordnung, die der
Fiktion, ersetzt. Andererseits befindet sich der Akt des Schreibens, der sich auf die
Erinnerung stützt, jenseits einer durch den Krieg zerstörten Ordnung: Da die in-
dividuellen und gesellschaftlichen Rahmenbedingungen des Erinnerns zerstört
sind, ist authentisches Erinnern nicht mehr möglich.⁹ Insofern ist das Schreiben als
Ersatz für die Erinnerung zu betrachten.

In der Kriegsepisode kommt es auch zu einer bedeutsamen Engführung von
Krieg und Sexualität.¹⁰ In einer für Proust typischen Art und Weise gerät der

8 Dass sich in Le Temps retrouvé auch eine subtile Form der Trauer im Angesicht des Krieges
manifestiert, hat Karin Westerwelle überzeugend dargelegt; vgl. ihren Beitrag „Pathos und Trauer.
Zur Rede über den Krieg bei Proust“, in: Wolfram Nitsch/Jürgen Ritte (Hg.), Marcel Proust und der
Erste Weltkrieg, Berlin 2017, 103–138, hier 118–134.
9 Maurice Halbwachs, Les Cadres sociaux de la mémoire, Paris/Den Haag 1976, geht im Gegensatz
etwa zu Bergson davon aus, dass es ein innerpsychisches, vergangene Ereignisse und Eindrücke in
Form von unlöschbaren Erinnerungsspuren spontan bewahrendes Gedächtnis nicht gebe. Statt-
dessen funktioniere Erinnerung immer nur innerhalb externer, überindividueller Rahmen wie
Sprache, Familie, Religion, soziale Gruppenmit ihren Traditionen. Die Rahmen bewahrten nun aber
nicht die Vergangenheit selbst, sondern sie erlaubten es, Erinnerungen an die Vergangenheit mit
Hilfe geeigneter „points de repère“ (20) zu rekonstruieren, sodass Erinnerung ein kollektiver und
reflexiver Vorgang sei.
10 Vgl. hierzu auch Wolfram Nitsch, „Luftschutzraum und Lustrevier. Die Metro in Le temps re-
trouvé“, in:Wolfram Nitsch/Jürgen Ritte (Hg.),Marcel Proust und der Erste Weltkrieg, Berlin 2017, 51–

Der Zusammenhang von Krieg, Stadt und Erinnerung bei Proust und Céline 85



Protagonist ohne sein eigenes Zutun in eine voyeuristische Beobachtungssituation.
So wie er in Montjouvain zufällig und unfreiwillig Zeuge der homosexuellen pro-
fanatorischen Liebesszene zwischen der Tochter des Komponisten Vinteuil und
ihrer Geliebten wurde (Recherche, I, 157–163) und im Hôtel de Guermantes die Ho-
mosexualität des Baron de Charlus bei dessen Begegnung mit Jupien heimlich er-
kennen konnte (Recherche, III, 3–32), findet er sich nun bei seinem Spaziergang
durch das nächtliche Paris der Kriegszeit unversehens in einem vermeintlichen
Hotel und tatsächlichen Bordell wieder, in dem man ihm ein Zimmer zuweist, von
dem aus er durch ein Guckloch beobachten kann, wie Charlus sich von jungen
Männern auspeitschen lässt (Recherche, IV, 388–412). Das von Jupien im Namen des
Barons betriebene Etablissement erweist sich als heterotopischer Ort,¹¹ der im
Unterschied zu allen anderen Hotels in diesem Stadtbezirk noch geöffnet hat und in
dessen Innerem, entgegen der in der Umgebung sich manifestierenden kriegsbe-
dingten Knappheit, der reinste Überfluss herrscht und ein reger Betrieb, der vor
allem durch das Kommen und Gehen von Soldaten und Offizieren aufrechterhalten
wird (Recherche, IV, 389).

Angetrieben von einem doppelten Durst, nämlich dem auf ein Getränk und dem
nach Neuigkeiten, ausgelöst durch einen Offizier, der ihn an seinen Freund Saint-
Loup erinnert, möchte der Protagonist das Hotel betreten. Hier nun gerät er erneut
in jene ihm schon aus früheren Erfahrungen vertraute Situation des unsichtbaren
Beobachters („Je pus apercevoir sans être vu“, Recherche, IV, 390),¹² die es ihm er-
möglicht, Geheimnisse zu entdecken, die sich für ihn selbst und sein Weltbild als
besonders wichtig erweisen werden. So wird er Zeuge von Gesprächen zwischen
Soldaten, die sich über den Tod im Krieg austauschen und zugleich mit Ketten
hantierend eine Handlung vorbereiten, welche der Einschätzung des Protagonisten
zufolge nichts anderes als ein schreckliches Verbrechen sein kann. Wollte er zuvor

67, insbes. 58–64 („Springflut im Darkroom“), wo dargelegt wird, dass sich das „Lustrevier der Un-
tergrundbahn“ als „ein weiteres Schlachtfeld der ‘Grande Guerre’ erweist“ (61).
11 Zum Begriff der Heterotopie vgl. Michel Foucault, „Des espaces autres“, in: Dits et écrits. 1954–
1988, 4 Bde, hg.v. Daniel Defert/François Ewald, Paris 1994, IV, 752–762. Foucault begreift Heteroto-
pien als „des sortes de contre-emplacements, sortes d’utopies effectivement réalisées dans lesquelles
les emplacements réels, tous les autres emplacements réels que l’on peut trouver à l’intérieur de la
culture sont à la fois représentés, contestés et inversés, des sortes de lieux qui sont hors de tous les
lieux, bien que pourtant ils soient effectivement localisables“ (755–756). Als Beispiele solcher Räume
nennt er u.a. Erholungsheim, psychiatrische Klinik, Gefängnis, Friedhof, Bordell und Garten. Für
eine literaturwissenschaftliche Operationalisierung des Heterotopie-Konzepts s. Rainer Warning,
Heterotopien als Räume ästhetischer Erfahrung, München 2009.
12 Vgl. hierzu Thomas Klinkert, „Voir sans être vu. La scène du voyeur chez Marcel Proust“, in:
Peter Schnyder/Frédérique Toudoire-Surlapierre (Hg.), Voir & Être vu. Réflexions sur le champ sco-
pique dans la littérature et la culture européennes, Paris 2011, 131–145.

86 Thomas Klinkert



nur seinen doppelten Durst stillen, ist er nun innerlich erregt und betritt das Hotel,
um den Hintergründen des vermuteten Verbrechens nachzugehen. Sein Gemüts-
zustand ist eine Verbindung aus „fierté de justicier“ und „volupté de poète“ (Re-
cherche, IV, 391), d.h. auch diese Erfahrung birgt in sich ein poetologisches Moment.

Die Bordellszene besitzt demgemäß den Charakter einer theatralischen In-
szenierung, welcher der Protagonist durch das Guckloch heimlich beiwohnen darf.
Ihm wird dabei deutlich, dass der unter dem Verlust seines früheren Geliebten
Morel leidende Charlus seinen Schmerz und sein sexuelles Begehren in eine sado-
masochistische Bestrafungsszene zu kanalisieren versucht, in der er sich von jun-
gen Männern auspeitschen lässt. Diese haben Ähnlichkeit mit Morel und sollen
möglichst brutal und hemmungslos zu ihm sein. Die Auspeitschung wird unter-
brochen durch ein Gespräch zwischen Charlus und Jupien, aus dem hervorgeht,
dass dem Baron die von den jungen Männern an den Tag gelegte Brutalität als
unecht erscheint, als schlechtes Theater: „Je ne voulais pas parler devant ce petit,
qui est très gentil et fait de son mieux. Mais je ne le trouve pas assez brutal. Sa figure
me plaît, mais il m’appelle crapule comme si c’était une leçon apprise.“ (Recherche,
IV, 396)

Angesichts dieser Szene, die er heimlich beobachtet, stellt der Protagonist
Überlegungen über die allgemeinen Gesetze der Liebe an. Dabei kommt ihm der
Gedanke, dass die Liebe grundsätzlich einen illusionären Charakter besitze und
somit überhaupt nur in Form einer Inszenierung vollzogen werden könne:

Une supposition que je fis aussi fut que peut-être il n’avait jamais existé entre Morel et lui
malgré les apparences, que des relations d’amitié, et que M. de Charlus faisait venir chez
Jupien des jeunes gens qui ressemblassent assez à Morel pour qu’il pût avoir auprès d’eux
l’illusion de prendre du plaisir avec lui. Il est vrai qu’en songeant à tout ce que M. de Charlus
a fait pour Morel, cette supposition eût semblé peu probable si l’on ne savait que l’amour
nous pousse non seulement aux plus grands sacrifices pour l’être que nous aimons mais
parfois jusqu’au sacrifice de notre désir lui-même, qui d’ailleurs est d’autant moins facile-
ment exaucé que l’être que nous aimons sent que nous aimons davantage. (Recherche, IV, 397)

Der Krieg erweist sich somit als Katalysator einer Erkenntnis, die daraus resultiert,
dass die zivilisatorischen Hemmungen unter den Bedingungen der tödlichen Gefahr
wegfallen und es zu einem Kurzschluss zwischen der Welt der Soldaten und der
zivilen Welt kommt, die sich in der Inszenierung sadomasochistischer Lust begeg-
nen. Diese Erkenntnis verdankt sich wesentlich der Großstadt Paris als dem Ort, an
dem die auf Urlaub befindlichen Frontsoldatenmit den Zivilisten zusammentreffen,
was dem Protagonisten die Möglichkeit verschafft, zum heimlichen Beobachter zu
werden.

Da im Krieg der Gegenstand des Schreibens, nämlich die gelebte Erfahrung,
durch den Tod zerstört wird, läuft auch das literarische Werk Gefahr, den Tod in

Der Zusammenhang von Krieg, Stadt und Erinnerung bei Proust und Céline 87



sich aufnehmen zu müssen.¹³ Eine solche Einschreibung des Todes wird in der
Poetik sichtbar, die bei der Matinée Guermantes formuliert wird. Der Poetik der
Erinnerung, die die Vergangenheit durch die ‚Zeit im Reinzustand‘ („temps à l’état
pur“) und den ‚von der Ordnung der Zeit befreiten Menschen‘ („l’homme affranchi
de l’ordre du temps“) (Recherche, IV, 451) wiederherstellen will, steht die ‚zerstöre-
rische Wirkung der Zeit‘ („l’action destructrice du Temps“) (Recherche, IV, 508) ge-
genüber, derer der Protagonist im letzten Teil des Romans gewärtig wird und für die
die einschneidende Erfahrung des Großen Krieges eine wichtige Folie bildet. Bei der
Matinée Guermantes trifft der Protagonist auf Personen, die er schon sehr lange
kennt und die inzwischen alle gealtert sind, sodass sie sich selbst kaum noch ähnlich
sehen. Als ‚Masken‘ lassen sie den Prozess des Alterns und des Vergehens der Zeit
mit dem Fluchtpunkt des Sterbens sichtbar werden. Der Tod bedroht jedoch auch
den Protagonisten selbst, der nach langen Umwegen und Verzögerungen nun
endlich ein literarisches Projekt gefunden hat. Die Realisierung dieses Projekts wird
jedoch viel Zeit in Anspruch nehmen. Er kann nun aber nicht sicher sein, dass er
diese Zeit noch habenwird, sieht er sich doch selbst Krankheit, Alter und Todesnähe
ausgesetzt. Der Schreibprozess, der von Proust nicht dargestellt, sondern nur im
futur dans le passé angekündigt wird, gleicht einem Wettlauf mit dem Tod. Das
Werk, das aus diesem Wettlauf hervorgehen mag, wird ‚ein großer Friedhof‘ sein,
‚wo man auf den meisten Gräbern die verwitterten Namen nicht mehr lesen kann‘
(„un grand cimetière, où sur la plupart des tombes on ne peut plus lire les noms
effacés“) (Recherche, IV, 482). In das Proust’sche Werk sind somit die Spuren des
Todes zentral eingeschrieben.¹⁴

13 Wie Luzius Keller zu Recht sagt, ist der Tod in À la recherche du temps perdu „allgegenwärtig“:
„Im Zentrum des Romans steht der Tod der Großmutter, im Zentrum des Albertine-Teils der Tod
Albertines.“ (Das Marcel Proust Alphabet. Handbuch zu Leben, Werk, Wirkung und Deutung, Berlin
2022, 1176.) Dies hat, wie Keller ausführt, mit den schmerzvollen Todeserfahrungen in Prousts Leben
(insbes. dem Tod der Großmutter mütterlicherseits 1890, dem Tod seines Vaters 1903, dem der
Mutter 1905) ebenso zu tun wie mit dem Ersten Weltkrieg: „Mit Sorge und Anteilnahme verfolgt er
das Schicksal jener, die aktiv am Kriegsgeschehen teilnehmen. Sein Bruder leitet ein Lazarett bei
Verdun; auch Reynaldo Hahn ist an der Front im Einsatz; Anfang 1915 werden Robert d’Humières
und Bertrand de Fénelon als gefallen gemeldet. Dass er sich nicht nur um Bekannte sorgte, sondern
auch für Unbekannte interessierte, zeigen die in Carnet 4 notierten Namen und Adressen von
Soldaten.“ (365)
14 Eine genauere Analyse dieser Einschreibung des Todes findet sich in meiner bereits erwähnten
Studie Lektüren des Todes bei Marcel Proust, 115–130.

88 Thomas Klinkert



2 Céline: Das Hospital in der Stadt als
Begegnungsort inkommensurabler
Erfahrungshorizonte

Während sich bei Proust der Tod als von der Erinnerung eigentlich zu überwin-
dender Gegenpol in den Text einschreibt und dessen Entstehung von innen her
gefährdet, steht bei Céline der Tod auf dem Schlachtfeld von Beginn an im Vor-
dergrund.¹⁵ Im ersten Teil von Voyage au bout de la nuit berichtet der Erzähler
Bardamu von seinen Kriegserlebnissen, deren Schrecken er nicht adäquat be-
schreiben kann. Er beharrt auf seiner Unfähigkeit zu verstehen, warum er gegen die
Deutschen kämpfen muss und warum umgekehrt die Deutschen gegen die Fran-
zosen kämpfen. Er spricht von seiner Angst und Wut über diesen ‚apokalyptischen
Kreuzzug‘ („croisade apocalyptique“).¹⁶ Was erzählt wird, sind Lehrjahre des
Grauens; diese werden mit einer Entjungferung verglichen: ‚Man ist jungfräulich in
Bezug auf das Grauen, wie man es bezüglich der Lust ist. Wie hätte ich wohl dieses
Grauen ahnen können, als ich die Place Clichy verließ?‘ („On est puceau de l’Horreur
comme on l’est de la volupté. Comment aurais-je pu me douter moi de cette horreur
en quittant la place Clichy ?“) (Voyage, 14)

Die Céline-Forschung hat Ähnlichkeiten und Unterschiede zwischen dem Autor
und dem Protagonisten von Voyage au bout de la nuit herausgearbeitet. Der Autor
war seit 1912 Soldat bei der Kavallerie und gehörte 1914 zu den ersten Truppen, die
an die Front geschickt wurden. Bei einer gefährlichen Mission wurde er am 27. Ok-
tober 1914 verwundet und erhielt eine Tapferkeitsmedaille. Er galt bei seinen Vor-
gesetzten als vorbildlicher Soldat. Der Protagonist des Romans, Ferdinand Bardamu,
ist zwar, wie der Autor, Kriegsteilnehmer, doch im Unterschied zu ihm gerät er eher
unfreiwillig in diesen Krieg, nachdem er sich zu Kriegsbeginn in einem ihm selbst

15 Zur grundlegenden Bedeutung der Kriegserfahrung für Céline vgl. u. a. Leslie Davis, „Re-Writing
the Rules: L.-F. Céline’s Great War Metaphor“, Journal of the Institute of Romance Studies 6 (1998),
305–315; Tom Quinn, „Rewriting Memory. The Great War in Céline’s Voyage au bout de la nuit“, in:
Edric Caldicott/Anne Fuchs (Hg.), Cultural Memory. Essays on European Literature and History, Ox-
ford usw. 2003, 343–359; ders.,The Traumatic Memory of the GreatWar, 1914–1918, in Louis-Ferdinand
Céline’s Voyage au bout de la nuit, Lewiston/Queenston/Lampeter 2005; Henri Godard, „Céline. Au
commencement était la guerre“, in: Jean-Nicolas Corvisier (Hg.), La Grande Guerre des écrivains,
Paris 2015, 325–330;Troels H. Hansen, „The GreatWar and Célinian Poetics“, in: Nicolas Bianchi/Toby
Garfitt (Hg.), Writing the Great War/Comment écrire la Grande Guerre ? Francophone and Anglo-
phone Poetics/Poétiques francophones et anglophones, Oxford usw. 2017, 161–174.
16 Louis-Ferdinand Céline, Voyage au bout de la nuit, in: Romans, Bd. I, hg. v. Henri Godard, Paris
1981, 1–505, 14.

Der Zusammenhang von Krieg, Stadt und Erinnerung bei Proust und Céline 89



im Nachhinein nicht begreifbaren Anflug von Patriotismus als Soldat gemeldet hat.
Der Protagonist ist alles andere als ein Kriegsheld; im Gegenteil erweist er sich in
seiner von Beginn an deutlich markierten Abneigung gegen den Krieg als Antiheld.
Durch die réécriture seiner eigenen Vergangenheit als Soldat markiert Céline, so die
Auffassung von Tom Quinn, das in dieser Kriegserfahrung erlittene Trauma und
wendet sich, so Quinn, gegen das in der französischen Zwischenkriegsgesellschaft
sich etablierende heroisierende Kriegsgedenken. Quinn spricht von einer Kluft, die
sich in Céline aufgetan habe zwischen dem desillusionierten Nachkriegs-Ich und
dem heroischen Ich der Vergangenheit. Diese Kluft äußere sich beispielsweise in
Briefen, die Céline aus Afrika geschrieben habe.¹⁷

Eine Kluft ist auch in dem im Jahr 2022 posthum veröffentlichen autobiogra-
phischen Text Guerre (entstanden 1934) deutlich markiert. Diese Kluft trennt die
Erfahrung des kriegsverletzten Soldaten Ferdinand und seiner Kameraden von der
Erfahrung derjenigen, die nicht am Krieg teilnehmen, insbesondere der eigenen
Eltern. In einer teils autobiographischen, teils fiktionalen Form erzählt Céline in
Guerre von seinem Aufenthalt im Lazarett – erneut wie bei Proust einem hetero-
topischen Ort –, wo ihn auch seine Eltern besuchen. Die fundamentale Differenz
zwischen denen, die den Krieg erlebt haben, und ‚den anderen‘ wird etwa an fol-
gender Stelle hervorgehoben, als der Erzähler nach einer Operation aus der Nar-
kose erwacht und seine Eltern erblickt, deren Rede er kaum versteht, weil er auf-
grund einer Kopfverletzung ein Dauergeräusch in seinen Ohren vernimmt:

Je les entendais pas très bien à cause de mon vacarme d’oreille, mais assez. Ça ne portait pas
à l’indulgence. Je les regardais encore. C’était bien des malheureux là au pied de mon lit, et
pourtant c’étaient des puceaux.
– Merde, que j’ai dit finalement, j’ai rien à vous dire, débinez…¹⁸

Die Trennungslinie verläuft hier also zwischen zwei Menschengruppen, die zwar
gleichzeitig leben, aber völlig unterschiedliche Erfahrungswelten bewohnen, sodass
zwischen ihnen eine Kommunikation kaum noch möglich erscheint. Wertsysteme,
Weltbilder und Erfahrungshorizonte klaffen unüberbrückbar weit auseinander.
Dennoch versucht Céline durch sein Schreiben die Kluft zwischen diesen beiden

17 Vgl. Tom Quinn, „Rewriting Memory. The Great War in Céline’s Voyage au bout de la nuit“ sowie
die ausführliche Darstellung dieser These in Quinns Buch The Traumatic Memory of the Great War,
1914–1918, in Louis-Ferdinand Céline’s Voyage au bout de la nuit. Dass Céline in Bezug auf seine
Kriegsverletzung Fakt und Fiktion nicht immer säuberlich getrennt hat, wird nachgewiesen bei
Julien Bogousslavsky/Odile Roynette/Laurent Tatu, „Louis Ferdinand Céline : De la blessure de la
Grande Guerre à la mythomanie“, Histoires littéraires. Revue trimestrielle consacrée à la littérature
française des xixe et xxe siècles 76 (2018), 17–31.
18 Louis-Ferdinand Céline, Guerre, hg.v. Pascal Fouché, Paris 2022, 53.

90 Thomas Klinkert



Welten zu überbrücken, welche ja auch eine durch ihn selbst verlaufende Kluft ist.
Er tut dies, indem er sich ein fiktionales Double erfindet, welches im Gegensatz zu
ihm selbst nicht mit heroischen Erwartungen in den Krieg zieht, sondern sich von
Beginn an als hilfloses Opfer eines sinnlosen Gemetzels sieht.¹⁹

Der Krieg hat durch die in ihm entfesselte Gewalt die Ordnung der Welt so
fundamental erschüttert, dass auch die Ordnung des Diskurses in Mitleidenschaft
gezogen wird. So lässt sich die écriture der Céline’schen Romane deuten, in denen
die syntaktische Ordnung der französischen Schriftsprache gesprengt wird.

Eine Sprengung der Ordnung zeigt sich auch auf der Ebene der dargestellten
Handlung, und hier erweist sich eine unerwartete Nähe zu Proust. Wie oben gezeigt
wurde, ist die Kriegsepisode in Le Temps retrouvé der Rahmen für die Darstellung
sexueller Entgrenzungen in dem von Jupien geführten Bordell, in dem der Baron de
Charlus sich auspeitschen lässt. Auch in Célines Guerre werden sexuelle Grenz-
überschreitungen dargestellt, etwa indem die Krankenschwester im Lazarett die
kriegsverletzten Soldaten sexuell stimuliert, oder indem der ebenfalls kriegsver-
letzte Soldat Bébert alias Cascade sich als Zuhälter seiner eigenen Ehefrau erweist,
die mit englischen Offizieren schläft und nach Béberts Tod ein Verhältnis mit
Ferdinand eingeht, um mit ihm gemeinsam die Offiziere auf betrügerische Weise
um ihr Geld zu bringen. Die im Krieg erlittene Gewalt wird dergestalt in einen Bezug
zur Enthemmung im Bereich sexueller Praktiken gestellt, ebenso wie zur scho-
nungslosen Offenlegung dieser Enthemmung in der Sprache. Céline geht sprachlich
weiter als Proust, indem er derbe und vulgäre Ausdrücke für die Bezeichnung des
Geschlechtsakts verwendet, aber der Sache nach sind sich die beiden Autoren recht
nahe. Wie in Voyage au bout de la nuit wird die autobiographische Erfahrung des
Aufenthalts in einem Lazarett ausführlich dargestellt, sodass der Krieg haupt-
sächlich im Modus der Erinnerung präsent gehalten wird.

Dass die Erinnerung an ein normales Leben vor dem Krieg überschattet wird
von den traumatisierenden Gewalterlebnissen, zeigt sich etwa an folgender Stelle,
als Ferdinand mit seinem Kameraden auf Ausgang unterwegs ist: „Ça me souvenait
du temps où je faisais la place tout le long du boulevard avec mes ciselures pour le
ma[gasin] que ça s’était si mal fini. Fallait pas que je fasse beaucoup d’appels aux
souvenirs, ça me gâtait ma journée. C’est incroyable ce que j’en avais pas beaucoup
qu’étaient marrants.“ (Guerre, 71)

Voyage au bout de la nuit erzählt nicht nur von den Schrecken des Krieges,
sondern enthält auch wie der Proust’sche Roman eine metapoetische Reflexion

19 Die Erwartungen und Einstellungen des Autors zu Kriegsbeginn gehen z.B. aus den Briefen
hervor, die er an seine Eltern schrieb und die abgedruckt sind in Antoine Compagnon (Hg.), La
Grande Guerre des écrivains. D’Apollinaire à Zweig, Paris 2014, 118–126.

Der Zusammenhang von Krieg, Stadt und Erinnerung bei Proust und Céline 91



über die Möglichkeit des Erzählens, wobei der Schwerpunkt auf der Erinnerung
liegt. So markiert der Text deutlich den Unterschied zwischen der Zeit des Erzählens
und der des Erzählten, zum Beispiel in dieser Passage:

Il s’appelait Pinçon ce salaud-là, le commandant Pinçon. J’espère qu’à l’heure actuelle il est
bien crevé (et pas d’une mort pépère). Mais à ce moment-là, dont je parle, il était encore
salement vivant le Pinçon. (Voyage, 23)

Major Pinçon schikaniert Bardamu und seine Kameraden, die nach einem vollen-
deten Tagesmarsch noch in der Nacht weitergehen müssen, um Nachrichten und
Befehle zu anderen Regimentern zu bringen. Wegen seiner Grausamkeit und seines
Sadismus wird Pinçon mit Tieren verglichen, die als extrem gefährlich gelten,
nämlich dem Krokodil und dem Hai. Man müsse versuchen, so der Erzähler, diese
Schrecken nicht zu vergessen:

La grande défaite, en tout, c’est d’oublier, et surtout ce qui vous a fait crever, et de crever sans
comprendre jamais jusqu’à quel point les hommes sont vaches. Quand on sera au bord du
trou faudra pas faire les malins nous autres, mais faudra pas oublier non plus, faudra
raconter tout sans changer un mot, de ce qu’on a vu de plus vicieux chez les hommes et puis
poser sa chique et puis descendre. Ça suffit comme boulot pour une vie tout entière. (Voyage,
25)

Dieses Zitat enthält den Kern der Poetik des Céline’schen Romans. Es ist – ähnlich
wie bei Proust – eine Poetik der Erinnerung. Céline geht es darum, ein prinzipiell
unsagbares Erleben zu schildern, um dem Vergessen etwas entgegenzusetzen. Dies
impliziert, dass man sich über das Erlebte empören muss, um Zeugnis von der
Verwerflichkeit menschlichen Verhaltens und den Abscheulichkeiten des Krieges
abzulegen.

An einer Stelle trifft Bardamu einen jungen Soldaten namens Robinson, der
ebenso wenig wie er gegen die Deutschen kämpfen, sondern vielmehr desertieren
will. Bardamu sympathisiert mit ihm, und es kommt zu einem Austausch zwischen
den beiden über ihre pazifistische Haltung. Als sie sich trennen, sagt Robinson zu
Bardamu: ‚vielleicht sehen wir uns wieder‘ („peut-être qu’on se reverra“) (Voyage,
47), was dann tatsächlich auch geschieht. Es wird sogar später mehrere Wiederse-
hen mit Robinson geben. Doch vorerst muss jeder von ihnen in den Krieg zurück-
kehren, und Bardamu kommentiert: „Et puis il s’est passé des choses et encore des
choses, qu’il est pas facile de raconter à présent, à cause que ceux d’aujourd’hui ne
les comprendraient déjà plus.“ (Voyage, 47) Damit wird eine Differenz markiert,
welche zwischen jenen besteht, die die erzählten Gewaltereignisse erlebt haben,
und denen, die sie nicht erlebt haben („ceux d’aujourd’hui“) und deshalb nicht in

92 Thomas Klinkert



der Lage sind, sie zu verstehen. Diese, wie wir sehen konnten, auch in Guerre
deutlich markierte Differenz ist die Ursache für die Schwierigkeit des Erzählens.

Nach der ersten Begegnung mit Robinson wird die direkte Schilderung der
Kriegsereignisse durch eine neue Perspektive ersetzt, denn von nun an verbringt
Bardamu seinen Urlaub in Paris, wo er schließlich einen Nervenzusammenbruch
erleidet, sodass er ins Krankenhaus eingeliefert wird. Mit anderenWorten:Von nun
an wird der Text den Krieg auf indirekte Weise darstellen, so als ob es notwendig
wäre, diese neue Darstellungsweise zu finden, um auf die Unmöglichkeit zu rea-
gieren, die Dinge zu erzählen, die an der Front passiert sind. Diese neue Perspektive
beruht auf der Verlagerung des Schauplatzes von der Front in die Stadt. Dennoch –

und auch diesbezüglich kann man von einem Erinnerungsroman sprechen – bleibt
der Krieg in dieser zweiten Hälfte des ersten Teils (und im gesamten Roman) prä-
sent. Zum Beispiel vergleicht Bardamu bei einem Spaziergang im Bois de Boulogne
mit Lola, seiner Geliebten, den aktuellen Zustand dieses Ortes mit seinem früheren
Zustand in der Vorkriegszeit:

Le Bois était moins bien tenu qu’à l’habitude, négligé, administrativement en suspens.
«Cet endroit devait être bien joli avant la guerre ?… remarquait Lola. Élégant ?… Racontez-
moi, Ferdinand !… Les courses ici ?… Était-ce comme chez nous à New York ?…»
À vrai dire, je n’y étais jamais allé, moi, aux courses avant la guerre, mais j’inventais in-
stantanément pour la distraire cent détails colorés sur ce sujet, à l’aide des récits qu’on m’en
avait faits, à droite et à gauche. Les robes… Les élégantes… Les coupés étincelants… Le
départ… Les trompes allègres et volontaires… Le saut de la rivière… Le Président de la
République… La fièvre ondulante des enjeux, etc. (Voyage, 56)

In dieser Passage treffen zwei wichtige Themen aufeinander, nämlich die Beob-
achtung, dass die Zeit vergeht und dadurch Veränderungen in der äußeren Er-
scheinung der Welt hervorruft, und der Versuch, mit dieser Realität umzugehen,
indem man Geschichten erzählt, und zwar nicht nur wahre, sondern auch erfun-
dene. Das Erzählen steht somit genau wie bei Proust in Opposition zum Vergehen
der Zeit. Wir können sehen, dass Bardamu in dieser Passage Details erfindet, indem
er auf Geschichten zurückgreift, die ihm zuvor erzählt worden sind. Es geht also um
die fiktionale Transformation von gelebter Erfahrung. Es gibt weitere Stellen im
Buch, an denen diese Problematik wieder aufgegriffen wird, vor allem als Bardamu
im Krankenhaus, im neuro-medizinischen Zentrum von Professor Bestombes, liegt.
Dieses Spital wird zum Treffpunkt von Rekonvaleszenten, allesamt Soldaten, die an
der Front verwundet wurden, und von Menschen aus der vornehmen Pariser Ge-
sellschaft, die aus den Salons kommen, um sich an dem zu erfreuen, was sie für ‚eine
intensive patriotische Inbrunst‘ („une intense ferveur patriotique“) (Voyage, 98)
halten. Es sind Bischöfe, eine italienische Herzogin, ein Munitionsfabrikant und die

Der Zusammenhang von Krieg, Stadt und Erinnerung bei Proust und Céline 93



Internatsschüler des Théâtre-français, die die Kranken in diesem Lazarett besu-
chen.

Eine Schauspielerin kommt an Bardamus Bett, um heroische Verse zu dekla-
mieren, aber auch, um ihn über seine Kriegshandlungen zu befragen. Er schildert
ihr seine Erlebnisse, was sie so sehr in Erregung versetzt, dass sie einen Dichter
bittet, diese Schilderungen in Verse zu fassen. Professor Bestombes stimmt dem zu
und bezeichnet das Unternehmen des Dichters als ‚den grandiosen Atem des epi-
schen Gedichts‘ („le souffle grandiose du poème épique“) (Voyage, 99). Zwischen
Bardamu und seinem Krankenhausnachbarn Branledore entsteht jedoch eine Ei-
fersucht, die Letzteren dazu bringt, neue Geschichten zu erfinden, die die von
Bardamu erzählten übertreffen:

Il m’était difficile de trouver plus fort, d’ajouter quelque chose encore à de telles outrances, et
cependant personne à l’hôpital ne se résignait, c’était à qui parmi nous, saisi d’émulation,
inventerait à qui mieux mieux d’autres «belles pages guerrières» où figurer sublimement.
Nous vivions un grand roman de geste, dans la peau de personnages fantastiques, au fond
desquels, dérisoires, nous tremblions de tout le contenu de nos viandes et de nos âmes. On en
aurait bavé si on nous avait surpris au vrai. La guerre était mûre. (Voyage, 99)

Diese Erfindung ‚schöner Kriegskapitel‘ steht der rohen, brutalen, anti-heroischen
Realität des Krieges, wie sie Bardamu erlebt und wie sie der Erzähler in seiner
Erzählung bis dahin berichtet hatte, diametral entgegen. Doch dieser erfundene
Heroismus ist nur die Kehrseite der tiefen Zerbrechlichkeit des jungen Dichters, der
die Geschichten von Bardamu und seinem Gefährten in Reime verwandelt hat.
Dieser Dichter ist so empfindlich, blass und ängstlich, dass die Ärzte ihn absichtlich
von der Armee fernhalten:

En compensation, il avait entrepris, ce petit barde, au péril de sa santé même et de toutes ses
suprêmes forces spirituelles, de forger, pour nous, «l’Airain Moral de notre Victoire». Un bel
outil par conséquent, en vers inoubliables, bien entendu, comme tout le reste. (Voyage, 100)

So entpuppt sich das erfundene Heldentum als ein Geschäft, von dem der vom
Militärdienst befreite junge Dichter, die gute Pariser Gesellschaft, für die der Krieg
ein amüsantes Spektakel ist, der Direktor des Hospitals, dessen Etablissement in
Mode kommt, wie auch die Soldaten selbst, die zu Theaterstars werden, profitieren.
Nur kann der Hauptpreis nicht geteilt werden. Es gibt einen Rekonvaleszenten,
Branledore, der ‚ganz vorne auf der Bühne stand und uns alle in den Schatten stellte,
da er uns fast vollständig hinter seinen Bandagen verstecken konnte. Das machte er
absichtlich, der Bastard‘ („accaparait tout le devant de la loge et nous dépassait tous,
puisqu’il pouvait nous dissimuler presque complètement derrière ses pansements.
Il le faisait exprès le salaud“) (Voyage, 101). Wieder einmal muss sich Bardamu mit

94 Thomas Klinkert



einer Situation der Niederlage abfinden. Dies entspricht im Übrigen einer tradi-
tionellen Figur in der Literatur, nämlich dem Pícaro, dem Helden des Schelmen-
romans, der ein Randständiger ist, ein Beobachter der Gesellschaft, die er von unten
oder von außen betrachtet, als Diener, Söldner, Betrüger oder Schurke. Es ist diese
Situation des Besiegten, des Ausgegrenzten, die die Position von Bardamu charak-
terisiert, der wie der Pícaro eher ein passiver Charakter ist, der sich von den Um-
ständen mitreißen lässt und oft den Ort und die soziale Identität wechselt.

3 Fazit

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass bei Proust wie bei Céline die Erinnerung als
Strukturelement der Romankonstruktion von der Erfahrung des Krieges tief be-
troffen ist. Bei Proust wird diese Erfahrung aus der Ferne wahrgenommen vom
Protagonisten, der sich in einem Sanatorium befindet, aus dem er zweimal, 1914 und
1916, nach Paris zurückkehrt. Ist die Art und Weise, wie er den Krieg wahrnimmt,
von einem gewissen Ästhetizismus geprägt, so findet sich in dem Proust’schen Text
ein scharfes Bewusstsein für die tiefgreifenden Veränderungen, die sich in der
Gesellschaft durch den Krieg vollziehen. Der Krieg ist gewissermaßen in den Text
eingeschrieben und hinterlässt eine unauslöschliche Spur, die sich auch auf die
Poetik der Erinnerung auswirkt. Für Célines Protagonisten ist der Krieg wie ein
Initiationsritus. Man muss durch diesen Krieg hindurchgehen, um in Célines Ro-
manuniversum zu gelangen, und nach dem Krieg ist alles radikal verändert. Die
Normen der Zivilisation sind ins Wanken geraten, was unter anderem die
sprachliche Freiheit erklärt, die sich Céline nimmt, indem er so schreibt, als würde
er einen mündlichen Diskurs produzieren. Trotz der offensichtlichen Unterschiede
zwischen Proust und Céline ist das, was diese beiden Schriftsteller verbindet, dass
sie beide der Erinnerung und ihrer Beziehung zum Schreiben einen dominanten
Platz einräumen. Ist bei Proust die Stadt der privilegierte Beobachtungspunkt, so
wird sie bei Céline zum Schauplatz einer fiktionalen Inszenierung eines Krieges,
dessen Realität schonungslos bloßgelegt wird.

Literaturverzeichnis

Böhme, Hartmut, „Gewalt im 20. Jahrhundert. Demozide in der Sicht von Erinnerungsliteratur, Statistik
und qualitativer Sozialanalyse“, figurationen 0 (1999), 139–157, https://www.hartmutboehme.de/
static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html (letzter Zugriff: 12.07. 2022).

Der Zusammenhang von Krieg, Stadt und Erinnerung bei Proust und Céline 95

https://www.hartmutboehme.de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html
https://www.hartmutboehme.de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html
https://www.hartmutboehme.de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html
https://www.hartmutboehme.de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html
https://www.hartmutboehme.de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html
https://www.hartmutboehme.de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html
https://www.hartmutboehme.de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html
https://www.hartmutboehme.de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html
https://www.hartmutboehme.de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html
https://www.hartmutboehme.de/static/archiv/volltexte/texte/gewalt.html


Bogousslavsky, Julien/Roynette, Odile/Tatu, Laurent, „Louis Ferdinand Céline : De la blessure de la
Grande Guerre à la mythomanie“, Histoires littéraires. Revue trimestrielle consacrée à la littérature
française des xixe et xxe siècles 76 (2018), 17–31.

Céline, Louis-Ferdinand, Voyage au bout de la nuit, in: Romans, Bd. I, hg. v. Henri Godard, Paris 1981, 1–
505.

Céline, Louis-Ferdinand, Guerre, hg. v. Pascal Fouché, Paris 2022.
Compagnon, Antoine (Hg.), La Grande Guerre des écrivains. D’Apollinaire à Zweig, Paris 2014.
Cornille, Jean-Louis, La Haine des lettres. Céline et Proust, Arles 1996.
Davis, Leslie, „Re-Writing the Rules: L.-F. Céline’s Great War Metaphor“, Journal of the Institute of

Romance Studies 6 (1998), 305–315.
Dünne, Jörg, „Nacht über Paris. Krieg und Katastrophenlandschaft bei Proust und Céline“, in: Wolfram

Nitsch/Jürgen Ritte (Hg.), Marcel Proust und der Erste Weltkrieg, Berlin 2017, 30–50.
Foucault, Michel, „Des espaces autres“, in: Dits et écrits. 1954–1988, 4 Bde, hg. Daniel Defert/François

Ewald, Paris 1994, IV, 752–762.
Fussell, Paul, The Great War and Modern Memory, New York/London 1975.
Godard, Henri, „Céline. Au commencement était la guerre“, in: Jean-Nicolas Corvisier (Hg.), La Grande

Guerre des écrivains, Paris 2015, 325–330.
Halbwachs, Maurice, Les Cadres sociaux de la mémoire, Paris/Den Haag 1976.
Hansen, Troels H., „The Great War and Célinian Poetics“, in: Nicolas Bianchi/Toby Garfitt (Hg.), Writing

the Great War/Comment écrire la Grande Guerre ? Francophone and Anglophone Poetics/Poétiques
francophones et anglophones, Oxford usw. 2017, 161–174.

Hohl, Reinhold, „Proust et la Grande Guerre – Proust und der 1. Weltkrieg“, Proustiana 23 (2005), 93–
121.

Ifri, Pascal A., „Céline et Proust: Un parallèle au niveau stylistique“, in: Céline.Études. Actes du colloque
international de Toulouse L.-F. Céline (5–7 juillet 1990), Tusson 1991, 111–122.

Ifri, Pascal A., Céline et Proust. Correspondances proustiennes dans l’œuvre de L.-F. Céline, Birmingham,
Alabama 1996.

Ifri, Pascal, „The First World War as Seen by Proust, Céline and Jean Renoir in their Works and
Personal Writings“, in: Nicolas Bianchi/Toby Garfitt (Hg.), Writing the Great War/Comment écrire la
Grande Guerre ? Francophone and Anglophone Poetics/Poétiques francophones et anglophones,
Oxford usw. 2017, 239–249.

Keller, Luzius, Das Marcel Proust Alphabet. Handbuch zu Leben, Werk, Wirkung und Deutung, Berlin 2022.
Klinkert, Thomas, Bewahren und Löschen. Zur Proust-Rezeption bei Samuel Beckett, Claude Simon und

Thomas Bernhard, Tübingen 1996.
Klinkert, Thomas, Lektüren des Todes bei Marcel Proust, Köln 1998.
Klinkert, Thomas, „Voir sans être vu. La scène du voyeur chez Marcel Proust“, in: Peter

Schnyder/Frédérique Toudoire-Surlapierre (Hg.), Voir & Être vu. Réflexions sur le champ scopique
dans la littérature et la culture européennes, Paris 2011, 131–145.

Leonhard, Jörn, Die Büchse der Pandora. Geschichte des Ersten Weltkriegs, München 2014.
Nitsch, Wolfram, „Luftschutzraum und Lustrevier. Die Metro in Le temps retrouvé“, in: Wolfram

Nitsch/Jürgen Ritte (Hg.), Marcel Proust und der Erste Weltkrieg, Berlin 2017, 51–67.
Picherit, Hervé G., Le Livre des écorchés. Proust, Céline et la Grande Guerre, Paris 2016.
Proust, Marcel, À la recherche du temps perdu, 4 Bde, hg. v. Jean-Yves Tadié, Paris 1987–1989.
Quinn, Tom, „Rewriting Memory. The Great War in Céline’s Voyage au bout de la nuit“, in: Edric

Caldicott/Anne Fuchs (Hg.), Cultural Memory. Essays on European Literature and History, Oxford
usw. 2003, 343–359.

96 Thomas Klinkert



Quinn, Tom, The Traumatic Memory of the Great War, 1914–1918, in Louis-Ferdinand Céline’s Voyage au
bout de la nuit, Lewiston/Queenston/Lampeter 2005.

Schulin, Ernst, „Die Urkatastrophe des zwanzigsten Jahrhunderts“, in: Wolfgang Michalka (Hg.), Der
Erste Weltkrieg. Wirkung, Wahrnehmung, Analyse, München 1994, 3–27.

Warning, Rainer, Heterotopien als Räume ästhetischer Erfahrung, München 2009.
Westerwelle, Karin, „Pathos und Trauer. Zur Rede über den Krieg bei Proust“, in: Wolfram

Nitsch/Jürgen Ritte (Hg.), Marcel Proust und der Erste Weltkrieg, Berlin 2017, 103–138.
Zagdanski, Stéphane, „Céline et Proust“, L’Infini 40 (1992), 96–123.

Der Zusammenhang von Krieg, Stadt und Erinnerung bei Proust und Céline 97




