
  

 

Pascale Roure 
Ein internationaler Weg zu einer nationalen 
Philosophie 
Die Türkei auf den Philosophie-Kongressen in den              
1930er Jahren 

Anfang des 20. Jahrhunderts wurden Philosophie-Kongresse als neue Form 
internationaler Kooperation ins Leben gerufen. Zwar erschütterte der Erste 
Weltkrieg die »optimistische Zuversicht auf den Erfolg der internationalen Zu-
sammenarbeit«, von der die ersten internationalen Kongresse für Philosophie in 
Paris (1900), Genf (1904), Heidelberg (1908) und Bologna (1911) noch geprägt 
waren.1 Allerdings war die Philosophie, anders als viele andere Disziplinen, in 
der Nachkriegszeit nicht gleichermaßen stark von dem Boykott betro�en, der 
die deutschen Wissenschaftler sowie andere mit den Deutschen verbündete, 
etwa österreichische, ungarische, bulgarische und türkische Wissenschaftler 
von internationalen Kongressen ausschloss.2 Nach dem Ende des Boykotts 
konnte daher in den 1930er Jahren relativ bruchlos das regelmäßige Wiederkeh-
ren internationaler Kongresse als ein Mittel angesehen werden, jenseits theore-
tischer und auch politischer Konflikte, freundschaftliche Austauschbeziehun-
gen zwischen Philosophen zu pflegen. In einem Schreiben zur Ankündigung 
des Congrès Descartes von 1937 schreibt Émile Bréhier, es sollten durch diese 
um 1900 entstandene Form philosophischer Kommunikation nicht nur die Ge-
fahren der Spezialisierung und der Isoliertheit der philosophischen Arbeit aus-
geglichen werden, sondern vor allem eine »société intellectuelle«, eine geistige 
Gemeinschaft gescha�en werden.3  

* Diese Arbeit wurde im Rahmen des DFG-Forschungsprojekts »Deutscher Geist am Bosporus. 
Zur Rezeption von Ontologie und philosophischer Anthropologie an der Universität Istanbul 
(1933–1960)« verfasst, DFG Projektnummer 394062667. 
1 Frédéric Worms und Caterina Zanfi: »Présentation. L’Europe philosophique des congrès à la 
guerre«, in: Revue de métaphysique et de morale 84.4 (2014), S. 459–466, hier S. 464. 
2 Vgl. Roswitha Reinbothe: »L’exclusion des scientifiques allemands et de la langue alle-
mande des congrès scientifiques internationaux après la Première Guerre mondiale«, in: Revue 
germanique internationale (2010), H. 12, S. 193–208, hier S. 193 und 197. Vgl. auch Roswitha 
Reinbothe: Deutsch als internationale Wissenschaftssprache und der Boykott nach dem Ersten 
Weltkrieg. Frankfurt a. M. 2006. 
3 Émile Bréhier: »Communication«, in: Revue de métaphysique et de morale 43.2 (1936), S. 21–
24, hier S. 23: »Le congrès est né du besoin de réagir contre ce particularisme qui isole : son but 

  Open Access. © 2022 Pascale Roure, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert 
unter der Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783110732283-005 



102 | Pascale Roure 

  

Die internationalen Kongresse für Philosophie in den 1930er Jahren zeigen den 
Universalitätsanspruch der philosophischen Disziplin, machen aber gleichzeitig 
schwer überbrückbare methodische Konflikte sichtbar und veranschaulichen 
auch die nationalen Dimensionen der Internationalisierung. Freilich war die auf 
dieser Grundlage entstandene Internationalität nur Nationen der sogenannten 
›Kulturwelt‹4 vorbehalten und von der Annahme bedingt, dass die Meinungs-
verschiedenheiten und Konflikte durch Diskussionen innerhalb einer gemein-
samen Kultur aufgehoben werden könnten. Auch die »reizvolle Türkei«5 zählte 
man zu den der besagten Kulturwelt zugehörigen Nationen; sie wurde in die 
akademische Vernetzung europäischer Länder – vor allem Frankreich und 
Deutschland – einbezogen und schickte früh Teilnehmer zu den internationalen 
wissenschaftlichen Treffen. Der Gelehrte und Professor für Geschichte der Phi-
losophie Mehmet Ali Aynî (1869–1945)6 beispielsweise nahm am VI. und VII. 
internationalen Kongress für Philosophie in Harvard (1926)7 und Oxford (1930)8 
teil und wurde anschließend Mitglied des Organisations-Komitees für internati-
onale Philosophie-Kongresse sowie ab 1935 Mitglied der Pariser Asiatischen 

|| 
essentiel est de rendre possibles les rapports personnels et les échanges d’idées ; son moyen, 
c’est la discussion ; son résultat doit être la collaboration […].« 
4 Vgl. die mehrsprachige Allokution des Dekans der Faculté des Lettres Otokar Fischer in Prag 
bei der Eröffnung des VIII. Internationalen Kongresses für Philosophie 1934, in: Actes du hui-
tième Congrès international de philosophie à Prague, 2–7 septembre 1934. Prague 1936, S. XIV: 
»Fière d’être très tchèque et très slave, notre Faculté se targue en même temps de pouvoir être 
très internationale, parce qu’elle entretient d’intenses rapports scientifiques avec les autres 
pays du monde civilisé.«  
5 So wurde die Türkei bezeichnet in der Dankesrede von Otokar Fischer bei der Abschlussve-
ranstaltung des Prager Kongresses, vgl. ebd., S. XXXII-XXXIV, hier S. XXXIIf.: »Telle une Socié-
té des Nations, ce Congrès a réuni […] des hôtes de l’Extrême-Orient et d’autres régions loin-
taines comme l’Amérique du Sud, classiques comme la Grèce et attirantes comme la Turquie.« 
6 Hilmi Ziya Ülken: Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi. İstanbul [1966] 2015, S. 434–440. Vgl. 
Emre Dölen: Türkiye Üniversite Tarihi, Istanbul 2010, Bd. 2, S. 273; İrfan Görkaş: Mehmet Ali 
Ayni’nin Darulfünun Felsefe Tarihi Üzerine Bir İnceleme. Ankara 2012, S. 7. Aynî war 1915 der 
Begründer der Zeitschrift der Literarischen Fakultät (Edebiyat Fakültesi Mecmuası). 
7 Mehmed Ali Aynî: »Ismaïl Hakki«, in: Proceedings of the Sixth International Congress of 
Philosophy, hg. v. Edgar Sheffield Brightman. New York, London 1927, S. 609–614. Aynî hat aus 
dem in Harvard gehaltenen Vortrag eine Monographie geschrieben, vgl. Mehemmed-Ali Aynî: 
Ismaïl Hakki, Philosophe mystique (1653–1735). Paris 1933.  
8 In der Liste der aktiven Mitglieder des Kongresses wird Mehmet Ali Aynî als Professor für 
Geschichte des Sufismus an der Theologischen Fakultät der Universität Istanbul aufgeführt, 
vgl. Proceedings of the VIIth International Congress of Philosophy, hg. v. Gilbert Ryle. Oxford 
1930, S. xv. 



 Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie | 103 

  

Gesellschaft.9 Internationale Vernetzungen im Rahmen von Gelehrten-Gesell-
schaften entfalteten sich also bereits in den 1920er Jahren.  

Im Folgenden interessieren mich jedoch hauptsächlich internationale Phi-
losophie-Kongresse, an denen Professoren der Universität Istanbul nach der 
türkischen Universitätsreform von 1933 teilgenommen haben. Das sind vor al-
lem der VIII. Philosophie-Kongress in Prag (1934) und der XIX. Philosophie-
Kongress in Paris (1937), auch als ›Congrès Descartes‹ bekannt, weil er den 300. 
Jahrestag der Veröffentlichung des Discours de la méthode feierte. Beide Kon-
gresse – wie auch der Pariser Kongress für wissenschaftliche Philosophie im 
Jahre 1935 – fanden in der Zeit statt, als Hans Reichenbach an der neu gegrün-
deten Universität Istanbul das Philosophische Seminar leitete. Während seines 
türkischen Exils von 1933 bis 1938 war Reichenbach auf internationalen Tagun-
gen und Kongressen besonders aktiv, nicht nur um den Logischen Empirismus 
international zu verbreiten, sondern auch um die internationale Vernetzung 
von gefährdeten Wissenschaftlern zu fördern. Daher könnte man auf den ersten 
Blick vermuten, dass sich die Teilnahme der Türkei an diesen Veranstaltungen 
hauptsächlich durch Reichenbachs Wirkung erklärt. Bei genauerer Hinsicht 
zeigt sich die Lage allerdings komplexer. Durchaus unabhängig von Reichen-
bachs Bemühungen, ja sogar in bewusster Front gegen ihn, gab es in dieser Zeit 
einige Bestrebungen, die 1923 gegründete Republik Türkei in der europäischen 
Szene der Philosophie-Kongresse sichtbar zu machen – und zwar nicht nur 
dank persönlicher Initiativen von Philosophieprofessoren oder Gelehrten, son-
dern auch mit einer offiziellen, vom Staat unterstützten Delegation. Dadurch 
sollte die ›Neue Türkei‹ als europäisches Kulturland Anerkennung finden. Dar-
über hinaus strebte man die Etablierung einer nationalen Philosophie an – ein 
Ziel, das ausdrücklich in einer Broschüre mit dem aufschlussreichen Titel »Die 
Türkei auf den Philosophie-Kongressen« (Ankara, 1937) des Soziologen Ziyaed-
din Fahri Fındıkoğlu (1901–1974) formuliert wurde. An diesem Dokument wer-
den sich meine nachfolgenden Überlegungen im Wesentlichen orientieren.  

Zunächst jedoch wird zu klären sein, inwiefern die Teilnahme türkischer 
Professoren an den internationalen philosophischen Kongressen mit der Wir-
kung von Hans Reichenbach und darüber hinaus mit akademischen Beziehun-
gen zu Deutschland zusammenhing. Anschließend werde ich anhand einer 
textnahen Analyse der Broschüre »Die Türkei auf den Philosophie-Kongres-
sen«10 der Frage nachgehen, welche Rolle die deutsch-türkischen akademischen 

|| 
9 Vgl. İsmail Arar: »Aynî, Mehmet Ali (1869–1945), Son devir Türk mütefekkir, yazar ve idare-
cisi«, in: TDV İslâm Ansiklopedisi. İstanbul 1991, S. 273–275, hier S. 274. 
10 Ziyaeddin Fahri [Fındıkoğlu]: Felsefe Kongrelerinde Türkiye. Ankara 1937. 



104 | Pascale Roure 

  

Beziehungen im Rahmen internationaler Philosophie-Kongresse bei der Ent-
wicklung einer nationalen, ja nationalistischen Auffassung von Philosophie in 
der Türkei der 1930er Jahre gespielt haben.  

1 Hans Reichenbach und die Universität Istanbul 

1.1  Die türkische Universitätsreform von 1933 

Sowohl die Tätigkeit deutscher Hochschullehrer in Istanbul als auch die Teil-
nahme der Türkei an den Philosophie-Kongressen nach dem Ersten Weltkrieg 
ist nur vor dem Hintergrund der türkischen Hochschulgeschichte und der Uni-
versitätsreform zu verstehen. Bereits im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts war 
es zu einem tiefgreifenden Wandel der europäischen Hochschulsysteme ge-
kommen.11 Insbesondere nach dem deutsch-französischen Krieg inspirierte in 
Frankreich die Idealvorstellung des deutschen Universitätsmodells eine univer-
sitäre Reform, die auch ein gewisses Echo im Osmanischen Reich fand. Die os-
manische Bildungsreform, einem Vorschlag des französischen Bildungsminister 
Victor Duruy folgend, plante in dieser Zeit nicht nur die Entwicklung interkon-
fessioneller Gymnasien, deren Prototyp das Galatasaray-Gymnasium sein sollte, 
sondern auch die Gründung einer Universität.12 In diesem Zusammenhang ent-
wickelte sich in Istanbul parallel zu der islamisch geprägten Hochschulform der 
Medrese eine säkulare Universitätsform nach europäischen Vorbildern.13 Die 
Universität – auf Türkisch Dârülfünûn (buchstäblich Haus der [empirischen] 
Wissenschaften) genannt – wurde nach einigen gescheiterten Versuchen14 im 
Jahre 1900 gegründet.  

|| 
11 Vgl. dazu Christophe Charle: »Jalons pour une histoire transnationale des universités«, in: 
Cahiers d’histoire. Revue d’histoire critique 121 (2013), S. 21–42. 
12 Selçuk Askin Somel: The Modernization of Public Education in the Ottoman Empire, 1839–
1908, Islamization, Autocracy and Discipline. Leiden 2001, S. 41f. und 51f. 
13 Horst Widmann: Exil und Bildungshilfe. Die deutschsprachige akademische Emigration in die 
Türkei nach 1933. Frankfurt a. M. 1973, S. 28f.  
14 Einer dieser Versuche, unter der Ägide des Osmanischen Kaiserlichen Gymnasiums von 
Galatasaray (Galata-Serai Mekteb-i Sultanî), organisierte eine ›Fakultät für Literatur‹ (Edebiyat 
Fakültesi), nach dem französischen Vorbild der ›Faculté de Lettres‹ benannt, vgl. Ekmeleddin 
İhsanoğlu: »The Genesis of the ›Darulfünun‹. An Overview of Attempts to Establish the First 
Ottoman University«, in: Histoire économique et sociale de l’Empire ottoman et de la Turquie 
(1326–1960), Actes du sixième congrès international tenu à Aix-en-Provence du 1er au 4 juillet 
1992, hg. v. Daniel Panzac. Paris 1995, S. 827–842, hier S. 828f.  



 Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie | 105 

  

Die französische Universität öffnete sich in diesen Jahrzehnten verstärkt 
ausländischen, darunter vor allem russischen und osmanische Studenten.15 
Zugleich wurde jedoch der wirtschaftliche und militärische Einfluss Deutsch-
lands im Osmanischen Reich dominant und ging einher mit – zunächst erfolg-
losen – Versuchen, dort eine Kultur- und Bildungsdiplomatie aufzubauen. In 
Folge des Ersten Weltkriegs erhielten die akademischen Beziehungen zwischen 
Deutschland und der Türkei weiteren Auftrieb. Im Rahmen der »deutschen 
Kulturmission«16 wurden deutsche Hochschullehrer nach Istanbul entsandt, die 
zwischen 1915 und 1918 am Dârülfünûn nicht nur lehrten, sondern auch an der 
Umorganisation der Universität und an einer Reform der Literarischen Fakultät 
(Edebiyat Fakültesi) mitwirkten.17 Von nun an wurden auch immer mehr osma-
nische Studenten mit Stipendien des osmanischen Staates nach Deutschland 
entsandt, hauptsächlich für die Berufsausbildung, aber in geringerem Umfang 
auch für das Studium der Philosophie und der Sozialwissenschaften.18 Diese 
studentische Migration nach Deutschland setzte sich in der Zwischenkriegszeit 
fort und prägte noch die Berufungspolitik am Philosophischen Seminar der 
Universität Istanbul nach der türkischen Universitätsreform von 1933.19 

Die osmanische Hochschule, die in den 1920er Jahren zum Gegenstand 
scharfer Kritik durch die neue Regierung der Republik Türkei geworden war, 
wurde unter Berufung auf ein Gutachten des Schweizer Pädagogen Albert Mal-
che (1876–1956) im Jahre 1933 geschlossen und stattdessen die Universität Is-

|| 
15 Vgl. George Weisz: The Emergence of Modern University in France, 1863–1914. Princeton 
1983; Christophe Charle und Jacques Verger: Histoire des universités. XIIe–XXIe siècle. Paris 
2012. Studenten aus dem Osmanischen Reich stellten nicht nur zusammen mit denen aus dem 
Russischen Reich vor 1914 die Hauptkolonie ausländischer Studenten in Frankreich dar, son-
dern Frankreich blieb bis zu diesem Zeitpunkt auch das Hauptreiseziel osmanischer Studenten, 
obwohl sich diese Studentenmigration zu Beginn des 20. Jahrhunderts zugunsten Belgiens, der 
Schweiz und Deutschlands zu diversifizieren begann. Vgl. dazu Klaus Kreiser: »Étudiants 
ottomans en France et en Suisse (1909–1912)«, in: Histoire économique et sociale de l’Empire 
ottoman et de la Turquie (1326–1960), hg. v. Daniel Panzac. Paris 1995, S. 843–849, bes. S. 848. 
16 Klaus Kreiser: »›Im Dienste ist der Fes zu tragen‹ – Türkische Vorlesungen deutscher Pro-
fessoren am Istanbuler Dârülfünûn (1915–1918)«, in: Deutsche Wissenschaftler im türkischen 
Exil: Die Wissenschaftsmigration in die Türkei 1933–1945, hg. v. Christopher Kubaseck und 
Günter Seufert. Würzburg 2008, S. 21–40. 
17 Emre Dölen: İstanbul Darülfünunu’nda Alman Müderrisler 1915–1918. İstanbul 2013.  
18 Mustafa Gencer: Jöntürk Modernizmi ve ›Alman Ruhu‹. 1908–1918 Dönemi Türk-Alman İlişki-
leri ve Eğitim. İstanbul 2003, S. 305. 
19 Vgl. dazu Pascale Roure: »Between French Culture and German Geist: The Transnational 
Constitutions of Turkish Philosophy«, in: Global Intellectual History – The Turkish Connection, 
hg. v. Deniz Kuru und Hazal Papuccular [im Erscheinen].  



106 | Pascale Roure 

  

tanbul (İstanbul Üniversitesi) eröffnet. Die Bezeichnung mit dem türkischen 
Neologismus »Üniversite« spiegelt einen ideologischen Willen, mit der osmani-
schen Vergangenheit zu brechen, aber auch die Sprache und die Wissensinsti-
tutionen der türkischen Nation zu erneuern. Nach dem neuen Hochschulgesetz 
wurden die Verwaltungs- und Lehrkräfte der neu begründeten Universität Is-
tanbul durch das Bildungsministerium ernannt, die Lehrstühle umgestaltet und 
neu besetzt. Fast alle Philosophieprofessoren vom Dârülfünûn wurden entlas-
sen oder versetzt. Stattdessen berief man Akademiker, die im nationalsozialisti-
schen Deutschland aufgrund des ›Gesetzes zur Wiederherstellung des Berufsbe-
amtentums‹ vom 7. April 1933 entlassen worden waren, als ordinierte Profes-
soren nach Istanbul. Darunter war auch Hans Reichenbach, der zwischen 1933 
und 1938 die ›Philosophische Abteilung‹ (Felsefe Bölümü) leitete und sich unter 
anderem dafür einsetzte, dass sein ehemaliger Lehrer Ernst von Aster (1880–
1948) als Professor für Geschichte der Philosophie berufen wurde.20  

Im Zuge dieser Umstrukturierung wurde auch das Philosophie-Curriculum 
reformiert. Zuvor philosophische Disziplinen wie die Psychologie, die von Mus-
tafa Şekip Tunç (1886–1958) gelehrt worden war,21 und die Soziologie wurden 
als eigenständige Disziplinen von der Philosophie-Abteilung abgetrennt. So 
wurde der seit 1933 von Gerhard Kessler (1883–1963) besetzte Lehrstuhl für 
Soziologie im Jahre 1937 in die Fakultät für Wirtschaftswissenschaften inte-
griert. Im gleichen Jahr leitete die Berufung des Psychologen Wilhelm Peters 
(1880–1963) auf den neu errichteten Lehrstuhl für experimentelle Psychologie 
die disziplinäre Selbständigkeit der Psychologie ein. 

|| 
20 Vgl. die Briefe von Hans Reichenbach an Ernst von Aster, in: Hans Reichenbach Papers, 
1884–1972, ASP.1973.01, Archives of Scientific Philosophy, Archives & Special Collections, 
University of Pittsburgh, Box 13, Folder 39 [RP]. Bereits 1934 dachte Reichenbach an Ernst von 
Aster als möglichen Nachfolger seines ehemaligen Doktoranden Orhan Sâdeddin an dem 
Istanbuler Lehrstuhl für Geschichte der Philosophie (Brief vom 7.1.1934, RP Box 13, Folder 39, 
55–56/56). Weil Sâdeddin seit 1933 krank war, übernahm Reichenbach im ersten Jahr auch die 
Vorlesungen zur Geschichte der Philosophie. Reichenbach erwähnt die bürokratischen Schwie-
rigkeiten, um diese Professur zu eröffnen (Brief vom 1.4.1934, RP Box 13, Folder 39, 51–52/56). 
Die Berufung Ernst von Asters erfolgte schließlich im Jahre 1936. 
21 Mustafa Şekip Tunç war der einzige Philosoph der Dârülfünûn, der nach 1933 als Ordinari-
us weiter am Philosophischen Seminar tätig war. 



 Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie | 107 

  

1.2 Die Berliner Gruppe aus Istanbul 

Reichenbachs Teilnahme an internationalen Kongressen war sowohl wissen-
schaftlich als auch politisch motiviert. Er konnte so einerseits zur Rezeption des 
Logischen Empirismus außerhalb des deutschen Sprachraums beitragen und 
seine philosophische Auffassung mit den Auffassungen anderer philosophi-
scher Strömungen und Ausrichtungen konfrontieren. Besonders in Frankreich 
wurde in diesem Zusammenhang die Rezeption des Logischen Empirismus 
verstärkt. Andererseits ermöglichten diese Treffen den Auf- und Ausbau von 
Netzwerken, die nicht zuletzt auch emigrierten Nachwuchswissenschaftlern 
zugutekommen sollten.22 Reichenbachs Wechsel ins US-amerikanische Exil 
konnte auf diesem Wege vorbereitet werden. Es war besonders Charles W. Mor-
ris (1901–1979), der an den Konferenzen in Prag und Paris teilnahm und ihn 
maßgeblich unterstützte. Bereits auf dem Prager Kongress betonte Morris die 
Komplementarität zwischen dem amerikanischen Pragmatismus und dem »Lo-
gischen Positivismus« und ermutigte zur Zusammenarbeit zwischen diesen 
beiden Strömungen, die er als Ausprägungen des »modernen Empirismus« 
verstand.23  

Wie für Reichenbach spielten die internationalen Philosophie-Kongresse 
eine entscheidende Rolle für die europäische und transatlantische Emigration 
zahlreicher Logischer Empiristen, darunter auch Mitglieder und Mitarbeiter der 
Berliner Gruppe, von denen ein kleiner Teil zunächst in Istanbul eine Zuflucht 
gefunden hatte. Zu nennen sind hier etwa der Mathematiker Richard von Mises 
(1883–1953), seine Mitarbeiterin Hilda Geiringer (1893–1973)24 und der Astro-

|| 
22 Dass auch zum Teil Studenten und Assistenten von dieser Migration betroffen waren, wird 
selten berücksichtigt. So haben zum Beispiel Reichenbachs Doktoranden Carl G. Hempel 
(1905–1997) und Olaf Helmer (1910–2011), die beide an dem Pariser Kongress zur Einheit der 
Wissenschaft teilgenommen haben, nach Abschluss der Dissertation in Berlin Deutschland 
verlassen. Hempel emigrierte nach Belgien als Mitarbeiter von Paul Oppenheim und Helmer 
bereitete eine zweite Dissertation unter der Betreuung von Susan Stebbing in London vor. 
Beide emigrierten nach 1937 in die USA, wo sie an der Universität Chicago als Carnaps Assis-
tenten wirkten. Vgl. dazu Nicolas Rescher: »The Berlin School of Logical Empiricism and its 
Legacy«, in: Erkenntnis 64 (2006), S. 281–304. 
23 Charles W. Morris: »The Concept of Meaning in Pragmatism and Logical Positivism«, in: 
Actes du huitième Congrès international de philosophie à Prague, hg. v. Comité d'Organisation 
du Congrès. Paris 1936, S. 130–138, hier S. 130. 
24 Vgl. Alp Eden und Gürol Irzik: »German mathematicians in exile in Turkey: Richard von 
Mises, William Prager, Hilda Geiringer, and their impact on Turkish mathematics«, in: Historia 
Mathematica 39 (2012), S. 432–459, hier S. 436 und 439: Die beiden verlassen Istanbul im Jahre 
1939, Richard von Mises nach Harvard und Hilda Geiringer nach Bryn Mawr. Einer der Gründe 



108 | Pascale Roure 

  

physiker Erwin Finlay-Freundlich (1885–1964), der von 1933 bis 1937 das neue 
Astronomische Institut der Universität Istanbul25 leitete und 1939 nach Großbri-
tannien an die Universität St. Andrews ging. Dazwischen war er an der Deut-
schen Karls-Universität in Prag, wo er bis zur deutschen Besetzung als Professor 
für Astronomie und Direktor der Sternwarte wirkte. In einem Brief an Reichen-
bach vom 3.4.1938 erklärte Finlay-Freundlich seine Absicht, »nach Cambridge 
zu dem Kongress der Unity of Science und anschließend nach Stockholm zur 
Tagung der Internationalen Union für Astronomie« zu gehen, mit der Hoffnung, 
Wissenschaftler aus Amerika zu treffen.26 Selbst wenn er sich in Prag »nicht 
mehr [als] Emigrant, sondern voll anerkannter Bürger eines Staates« fühlte, war 
die Möglichkeit einer transatlantischen Migration als Schutz gegen die »deut-
sche Pest«27 vorzuziehen: 

Trotzdem machen wir uns natürlich kein Hehl daraus, dass die Situation ausserordentlich 
kritisch werden könnte, falls bei einem Kriege dieses Land von den Deutschen überrannt 
werden sollte und sich nicht zu erhalten vermag. Es besteht hier aber die feste Absicht, bis 
zum Aeussersten zu kämpfen. Wenn ich in diesem Fall von hier fort müsste, dann würde 
ich natürlich versuchen, gleich nach Amerika zu kommen. Und ich wäre İhnen sehr 
dankbar, wenn Sie, sobald Sie drüben sind, auch für mich gegebenenfalls die Augen auf-
behielten.28  

Zunächst hatte Reichenbach keine Absicht, die Türkei zu verlassen. Ganz im 
Gegenteil war er begeistert von allen Möglichkeiten, die die Universität Istanbul 
für ihn und seine Kollegen aus Deutschland bot. Er beabsichtigte, die türkische 
Sprache zu erlernen und lobte noch im Jahr 1934 die Motivation und das Inte-
resse seiner Studenten in Istanbul.29 Als ordentlicher Professor mit einem fünf-
jährigen Vertrag eingestellt, war er mit der spannenden Aufgabe betraut, das 

|| 
für den Abgang von Richard von Mises wäre sein Protest dagegen gewesen, dass Geiringers 
Arbeitsvertrag von der türkischen Regierung nicht verlängert wurde (vgl. ebd., S. 444). 
25 Emre Dölen: Türkiye’de Üniversite Tarihi. İstanbul 2010, Bd. 4, S. 238. 
26 Briefwechsel zwischen Reichenbach und Finlay-Freundlich im Frühjahr 1938 aus dem 
Reichenbach Nachlass, RP Box 13, Folder 44: »Es ist sehr wahrscheinlich, dass ich im Juli nach 
Cambridge zu dem Kongress der Unity of Science und anschließend nach Stockholm zur Ta-
gung der İnternationalen Union für Astronomie gehen werde. İch werde dann Gelegenheit 
haben, maßgebliche Astronomen aus Amerika zu treffen […].« 
27 RP Box 13, Folder 44: »Es ist scheußlich, dass die Welt diesen Ablauf nimmt und niemand 
ein Mittel findet, um dieser deutschen Pest zu steuern. Dass Sie das Glück haben, nach Ameri-
ka zu kommen, finde ich herrlich. Und ich bitte Sie, mich immer wissen zu lassen, wo Sie sind 
und wie es Ihnen geht, schon damit wir im Falle der Not uns gegenseitig helfen können.« 
28 RP Box 13, Folder 44. 
29 Brief von Reichenbach an von Aster, 07.01.1934, in: RP Box 13, Folder 39, 55–56/56. 



 Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie | 109 

  

Philosophische Seminar an der Universität Istanbul neu zu gestalten. Aus die-
sem Grund lehnte er eine Stelle in Oxford ab, die ihm nur einen auf ein Jahr 
befristeten Vertrag anbot.30 Die hervorragenden Arbeitsbedingungen in Istanbul 
erlaubten es ihm, die Arbeit der Berliner Gruppe fortzusetzen, aber auch, anders 
als in Berlin, als Philosophieprofessor Anerkennung zu gewinnen. Wie seine 
Privatkorrespondenzen reichlich dokumentieren, musste er in Deutschland 
viele Widerstände überwinden, um im Bereich der Universitätsphilosophie Fuß 
zu fassen. Nach seiner Umhabilitierung an der Berliner Philosophischen Fakul-
tät im Jahre 1926 bekam er keinen Lehrstuhl, sondern lediglich einen Lehrauf-
trag für erkenntnistheoretische Grundlagen der Physik.31 Seine Berufung in die 
Türkei erwies sich damit im Grunde als entscheidender Schritt für seine akade-
mische Karriere. 

Der prekäre Emigranten-Status,32 der im Laufe der Jahre wegen der zuneh-
menden nationalsozialistischen Propaganda in der Türkei noch unsicherer 
geworden war, sowie die bereits erwähnten administrativen Schwierigkeiten an 
der Universität Istanbul33 haben Reichenbach dennoch dazu bewogen, aktiv 
nach einer Alternative zu suchen. Bereits seit 1936 bereitete er seine Abreise aus 
der Türkei vor, wie seinen Korrespondenzen und auch türkischen Gerüchten zu 
entnehmen ist.34 Die Eskalation der politischen Konflikte in Europa und die 

|| 
30 Vgl. Gürol Irzik: »Hans Reichenbach in Istanbul«, in: Synthese 181.1 (July 2011; Hans Rei-
chenbach, Istanbul, and Experience and Prediction), S. 157–180, hier S. 160. 
31 Vgl. dazu Christian Tilitzki: Die deutsche Universitätsphilosophie in der Weimarer Republik 
und im Dritten Reich. Berlin 2002, S. 233. Zu Reichenbachs Schwierigkeiten, eine Stelle als 
Philosophieprofessor in Deutschland zu erhalten und zu den Hintergründen seiner Abreise 
nach Istanbul, vgl. Pascale Roure: »Logical Empiricism in Turkish Exile. Hans Reichenbach’s 
Research and Teaching Activities at Istanbul University (1933–1938)«, in: Synthese, Topical 
Issue »All Things Reichenbach« [under review]. 
32 Als Reichenbach den Ruf aus Kalifornien bekam, schrieb er z. B. an Louis Rougier (Brief 
vom 18.01.1938) über seine Erleichterung, weil es unmöglich gewesen wäre in der Türkei zu 
bleiben und die Staatsangehörigkeit zu bekommen, vgl. Flavia Padovani: »La correspondance 
Reichenbach-Rougier des années trente : une ›collaboration amicale‹, entre empirisme logique 
et exil«, in: Philosophia Scientiae 10.2 (2006), S. 223–250, hier S. 239. 
33 Vgl. Anm. 20. Das Gefühl der wissenschaftlichen Isolation, das Reichenbach in einem Brief 
an Rougier beklagt (vgl. Padovani: »La correspondance Reichenbach-Rougier«, S. 238), erklärt 
sich im Wesentlichen aus diesen administrativen Schwierigkeiten. Es war in der Tat nicht 
einfach, von der Verwaltung die Genehmigung zu erhalten, ins Ausland zu gehen, und Rei-
chenbach war sehr verärgert, dass ihm ein Sabbatjahr verweigert wurde, das es ihm erlaubt 
hätte 1936 eine einjährige Stelle an der New York University anzunehmen. 
34 Vgl. Ş. İ.: »Türkiye’de Lojistik [Logistik in der Türkei]«, in: İş/Action [Üç Aylık Ahlak ve 
İçtimaiyat Mecmuası/Revue trimestrielle turque de morale et de sociologie/Türkische Viertel-
jahreszeitschrift für Ethik und Soziologie] 4 (1938), H. 2–3, S. 95f. 



110 | Pascale Roure 

  

Kriegsvorbereitungen schienen Reichenbach jedoch dazu veranlasst zu haben, 
nicht Frankreich, sondern die Vereinigten Staaten als das einzige wirklich si-
chere Ziel zu betrachten. Darauf deutet z. B. der bereits erwähnte Briefwechsel 
mit Finlay-Freundlich hin: Reichenbach freute sich 1938 auf die Perspektive, 
nicht nur die Türkei, sondern »den europäischen Boden jetzt endlich verlassen 
zu können«.35 

Neben politischen Motiven spielten auch wissenschaftliche Gründe bei Rei-
chenbachs Bemühungen um einen internationalen akademischen Austausch 
eine wesentliche Rolle. Denn seine Teilnahme an den internationalen Philoso-
phie-Kongressen trug dazu bei, dass seine Auffassung der wissenschaftlichen 
Philosophie verstärkt im Ausland rezipiert wurde. Die zahlreichen französi-
schen Übersetzungen von Werken des Logischen Empirismus, die zum Teil als 
Vorbereitung für die wissenschaftlichen Austauschbeziehungen auf Kongressen 
konzipiert wurden, erleichterten im Kontext der kulturellen Dominanz der fran-
zösischen Sprache auch die Rezeption des Logischen Empirismus in der Tür-
kei.36 Die Reichenbach offiziell zugeteilten Assistenten,37 die seine Lehrveran-
staltungen übersetzen mussten, sprachen nicht Deutsch, sondern Französisch.38 
Die vorherrschende Verbreitung der französischen Sprache unter den Lehrkräf-
ten und Assistenten erklärt, dass die meisten Veröffentlichungen dieser Zeit 
zum Logischen Empirismus auf französischsprachigen Publikationen basieren, 
wie auch die Kongress-Berichte und Rezensionen französischsprachiger Publi-
kationen aus der Sammlung Actualités scientifiques et industrielles des Verlags 

|| 
35 Brief von Reichenbach an Finlay-Freundlich, 27.03.1938: »Für uns ist es schon ein sehr 
angenehmer Gedanke, den europäischen Boden jetzt endlich verlassen zu können. Jetzt ist nun 
auch mein Buch (in der Chicago University Press) erschienen, und ich hoffe sehr, in Amerika 
Fuß fassen zu können.«  
36 Vgl. dazu Pascale Roure: »›Deutsche Philosophie‹ im Spiegel türkischer Fachzeitschriften 
unter besonderer Berücksichtigung des Philosophischen Seminars der Universität Istanbul«, 
in: ›Zwischenvölkische Aussprache‹. Internationaler Austausch in wissenschaftlichen Zeitschrif-
ten 1933–1945, hg. v. Andrea Albrecht, Lutz Danneberg, Ralf Klausnitzer und Kristina Matees-
cu. Berlin, Boston 2020, S. 325–360. 

37 Reichenbach konnte jedoch auf die Mitarbeit eines deutschsprachigen Studenten, Nusret 
Hızır, zählen. Weitgehend übersehen wurde bisher, dass Reichenbach auch einige seiner 
englischsprachigen Studentinnen informell als Assistentinnen betrachtete, die am Robert 
College for Girls in Istanbul (Arnavutköy) ausgebildet worden waren, wie Neyire Adil-Arda und 
Matilt Kamber. Reichenbach hatte ein pragmatisches Verhältnis zu Sprachen und benutzte 
sowohl Deutsch als auch das vertrautere Englisch und Französisch in seiner Lehre und im 
Umgang mit den Studenten an der Universität Istanbul. 
38 Vgl. dazu Arslan Kaynardağ: Türkiye’de Cumhuriyet Döneminde Felsefe. Düşüncüler, Etkin-
likler, Filozoflar, Söyleşiler. Ankara 2002, S. 341. 



 Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie | 111 

  

Hermann. Auch die meisten Schriften und Vorlesungen Reichenbachs in der 
Türkei der 1930er Jahre wurden aus dem Französischen übersetzt.39 Dies trug 
dazu bei, dass die türkische wie die französische Rezeption Reichenbachs Auf-
fassung der wissenschaftlichen Philosophie mitunter als Positivismus fehlinter-
pretierte.  

Reichenbachs internationale Vernetzungstrategie manifestierte sich nicht 
zuletzt auch im Zusammenhang der Betreuung seiner Studentinnen und Stu-
denten. So war er darum bemüht, den heranwachsenden Wissenschaftlern ein 
internationales Korpus philosophischer Texte zu vermitteln, und verschenkte 
sogar seine Privatbibliothek an die Institutsbibliothek des Philosophischen 
Seminars der Universität Istanbul, als er die Türkei für die USA verließ.40 Die 
internationale Orientierung wird nicht zuletzt in den Abschlussarbeiten der 
Studentinnen und Studenten sichtbar. Hier tauchen z. B. Titel von Charles 
W. Morris41 und von der britischen Philosophin Susan Stebbing (1885–1943)42 
auf, die beide zum Organisationskomitee der internationalen Kongresse für 
Einheit der Wissenschaft (Paris 1935, Cambridge 1938) gehörten. Auch andere 
Teilnehmer an den Philosophie-Kongressen aus der Berliner Gruppe wurden 
zitiert, wie z. B. Paul Oppenheim (1885–1977).43 

 Vor dem Hintergrund dieser politischen und wissenschaftlichen Gemenge-
lage und den divergierenden nationalen Voraussetzungen und Interessen lässt 
sich die Brisanz des VIII. Philosophie-Kongresses in Prag 1934 erläutern.  

|| 
39 Vgl. z. B. Hans Reichenbach: İlmî Felsefe [Wissenschaftliche Philosophie], übers. v. Ziya 
Somar. İstanbul 1936; ders.: La philosophie scientifique, vues nouvelles sur ses buts et ses 
méthodes [Die wissenschaftliche Philosophie, neue Ansichten über ihre Ziele und Methoden], 
übers. v. Ernest Vouillemin. Paris 1932. 
40 Dies bezeugt z. B. Reichenbachs ehemalige Studentin und Assistentin Neyire Adil-Arda 
(Neyyire Baysal) in: Kadın Felsefecilerimiz, hg. v. Arslan Kaynardağ. Ankara 1999, S. 26. 
41 Vgl. die Abschlussarbeit von Reichenbachs hervorragendster Studentin, die Reichenbach 
im Vorwort von Experience and Prediction für ihre Mitarbeit dankend nennt, Neyire Adil-Arda: 
İstikra Problemi [Das Problem der Induktion] (Bitirme tezi, 1935). Zu Reichenbachs Lehrtätigkeit 
und Betreuung von Studentinnen an der Universität Istanbul, vgl. Roure: »Logical Empiricism 
in Turkish Exile« (im Erscheinen). 
42 Susan Stebbings Lehrbuch A Modern Introduction to Logic (1933) bildet, mit Reichenbachs 
Vorlesungen, die Grundlage der Abschlussarbeit von Reichenbachs Studentin Zehra Raif Akaç: 
Lojistiğin Lojiğe İtirazları [Die Einsprüche der Logistik gegen die Logik, 1939]. 
43 Vgl. die Abschlussarbeit von Reichenbachs Student und Übersetzer Nusret Şükrü Hızıroğlu: 
İlimlerin tasnifi hakkında [Über die Klassifikation der Wissenschaften, 1939]. Im Literaturver-
zeichnis wurde das Systematische Wörterbuch der Philosophie (1923) von Karl Wilhelm Clauberg 
und Walter Dubislav, sowie von Paul Oppenheim Die natürliche Ordnung der Wissenschaften. 
Grundgesetze der vergleichenden Wissenschaftslehre (1926) und Die Denkfläche. Statische und 
dynamische Grundgesetze der wissenschaftlichen Begriffsbildung (1928) zitiert. 



112 | Pascale Roure 

  

1.3 Die doppelte Vertretung der Universität Istanbul auf dem 
Prager Kongress (1934) 

Auf dem Prager Philosophie-Kongress gab es keine offizielle Delegation der 
türkischen Republik, sondern eher einzelne Teilnehmer aus der Türkei. Obwohl 
Reichenbach im Namen der Universität Istanbul die Begrüßungsrede hielt,44 
stand er mit den anderen türkischen Teilnehmern nicht in Verbindung. Dazu 
zählte der Philosoph Halil Nimetullah [Öztürk], der in Prag als Vortragender 
auftrat, wie auch Ziyaeddin Fahri [Fındıkoğlu], der als Zuhörer und Diskutant 
teilnahm. In dem von Letzterem verfassten Kongressbericht »Die Türkei auf den 
Philosophie-Kongressen« findet sich eine Fotographie der Kongress-Eröffnung, 
auf welcher die beiden türkischen Teilnehmer als »Türkische Delegierte« dekla-
riert sind (Abb. 1). 

Die doppelte Vertretung der Türkei auf dem Prager Kongress durch Rei-
chenbach und seinen türkischen Kollegen Halil Nimetullah ist bemerkenswert: 
Obwohl Nimetullah in der Liste der Kongress-Mitglieder als Universitätsprofes-
sor für Philosophie in Istanbul genannt wird,45 war er eigentlich ein Jahr zuvor 
im Rahmen der türkischen Universitätsreform entlassen und durch Hans Rei-
chenbach ersetzt worden. 

Halil Nimetullah [Öztürk] (1880–1957) gehörte zu der Generation von Philo-
sophieprofessoren, die anlässlich der Universitätsreform von der Erneuerung 
der Lehrkörper persönlich betroffen waren. Anfang des 20. Jahrhunderts war er 
von dem Erziehungsminister Emrullâh Efendi zum Philosophiestudium nach 
Frankreich geschickt worden. Nach mehreren Aufenthalten an der Sorbonne 
und an der Universität von Lille wurde er an die Literarische Fakultät der Dârül-
fünûn berufen und arbeitete dort zwischen 1915 und 1919 als Assistent von Em-
rullâh Efendi am Lehrstuhl für Psychologie und Moral (Ruhiyât ve Ahlâk 
Muallim Muavini). 
 

 

|| 
44 Vgl. »Ouverture du Congrès«, in: Actes du huitième Congrès international de philosophie à 
Prague, S. IX–XXVII, hier S. XVII, wo Reichenbach als »Professeur à l’Université de Stambul« 
in der Liste von Teilnehmern steht, die die Grüße aus ihren jeweiligen Ländern oder Fachge-
sellschaften überbrachten.  
45 Vgl. »Liste des membres«, in: Actes du huitième Congrès international de philosophie à 
Prague, S. LIX: »NIMETULLAH, Halil, Professeur à l’Université, Istanbul, Turquie.« 



 Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie | 113 

  

 

Abb. 1: Prag 1934: Eröffnung des Internationalen Philosophie-Kongresses. (Türkische Delegier-
te: Ziyaettin Fahri, Halil Nimet). Quelle: Ziyaeddin Fahri [Fındıkoğlu]: Felsefe Kongrelerinde 
Türkiye. Ankara 1937. 

Nach dem Ersten Weltkrieg setzte er seine Karriere als Philosophielehrer am 
Kabataş-Knaben-Gymnasium (Kabataş Erkek Lisesi) fort und wurde im Jahr 1931 
Professor für Logik (Mantık Müderrisi) am Philosophischen Seminar der Univer-
sität Istanbul, bevor er 1933, wie bereits erwähnt, entlassen wurde. Wie auch 
sein Kollege İsmayıl Hakkı Baltacıoğlu, der eine ähnliche Laufbahn absolviert 
hatte,46 war Halil Nimetullah stark von der Soziologie Émile Durkheims geprägt 

|| 
46 Der Philosoph und Pädagoge İsmayıl Hakkı Baltacıoğlu (1886–1978) wurde 1908 nach 
Frankreich geschickt, um an der École Normale de la Seine zu studieren. Darüber berichtet er in 
seiner Autobiographie: İsmayıl Hakkı Baltacıoğlu: Hayatım. İstanbul 1998, S. 105f. Dort war er 
von Emrullâh Efendi beauftragt, eine vergleichende Studie über die Ausbildung von Lehrern in 
Europa durchzuführen, vgl. dazu Kreiser: »Étudiants ottomans en France et en Suisse«, S. 847. 
Wie Halil Nimetullah wurde er kurz vor dem Ersten Weltkrieg als Assistent an der Universität 
Istanbul (Dârülfünûn) angestellt, wurde dort zum Professor ernannt und im Jahre 1933 von 
dieser Position entfernt.  



114 | Pascale Roure 

  

und ein einflussreicher Befürworter der türkischen Universitäts- und Sprachre-
formen. 

Die Entlassungen Anfang der 1930er Jahre waren also nicht an erster Stelle 
ideologisch motiviert und wurden zeitgenössisch als willkürlich wahrgenom-
men. Womöglich haben hochschulpolitische und organisatorische Gründe eine 
Rolle gespielt, denn es lassen sich keine gravierenden Unterschiede in den Spe-
zialisierungsfeldern zwischen entlassenen und exilierten Professoren ausma-
chen. Der von Hans Reichenbach übernommene Lehrstuhl für Allgemeine Phi-
losophie und Logik (Umumî Felsefe ve Mantık) kann jedenfalls als eine Synthese 
zwischen dem gestrichenen Lehrstuhl für Metaphysik und Halil Nimetullahʼs 
Lehrstuhl für Logik angesehen werden.  

Während Reichenbach in Prag einen Vortrag in deutscher Sprache zum 
Thema »Die Bedeutung des Wahrscheinlichkeitsbegriffes für die Erkenntnis«47 
hielt, der im Zusammenhang mit dem Induktionsproblem sein Hauptfor-
schungsgebiet während seines Aufenthalts in Istanbul war, hielt Halil Nimetul-
lah einen Vortrag auf Französisch mit dem Titel »Logique de la raison, logique de 
la conscience [Logik der Vernunft, Logik des Gewissens]«.48 Seine Überlegungen 
stützen sich auf einen von Lucien Lévy-Bruhl geprägten Begriff von ›Kollektiv-
vorstellungen‹.49 Die These des Beitrags besagte, dass alle geistigen Konflikte 

|| 
47 Hans Reichenbach: »Die Bedeutung des Wahrscheinlichkeitsbegriffes für die Erkenntnis«, 
in: Actes du huitième Congrès international de philosophie à Prague, S. 163–169. 
48 Halil Nimetullah: »Logique de la raison, logique de la conscience. Le mécanisme de 
l’intelligence«, in: Actes du huitième Congrès international de philosophie à Prague, S. 940–947. 
Zu diesem Thema hatte Nimetullah bereits im Jahre 1927 einen Aufsatz auf Türkisch in der 
Zeitschrift der Literarischen Fakultät publiziert, vgl. Halil Nimetullah: »Akıl Mantığı, Vicdan 
Mantığı«, in: Darülfünun Edebiyat Fakültesi Mecmuası 5.6 (1927), S. 489–496. Diese Veröffentli-
chung hatte Anlass zu heftigen Kontroversen innerhalb der Fakultät gegeben und Nimetullah 
wurde damals von dem Soziologen Mehmed İzzet (1891–1930) verspottet, der selbst in Paris bei 
Lévy-Bruhl studiert hatte. Zu Nimetullahs Auffassung von Logik, die vor allem in dem Artikel 
zur »Logik der Vernunft, Logik des Gewissens« und dem daraus entstehenden Vortrag in Prag, 
sowie zu den Kritiken von Mehmed İzzet, vgl. Cumur Aslan: »Pozitivist, Sekülarist ve Anti-
Osmanlıcı Bir Düşünür«, in: Halil Nimetullah: Dârülfünûn’da Felsefe Dersleri, hg. v. Ali Utku 
und Uğur Köroğlu. Konya 2011, S. 9–56, hier S. 26–29. 
49 Vgl. Lucien Lévy-Bruhl: Les fonctions mentales dans les sociétés inférieures. Paris 1918, bes. 
S. 1-3, wo der Begriff von ›Kollektivvorstellungen‹ (représentations collectives) als soziales 
Phänomen mit eigener Logik definiert wird, der nicht aus der Perspektive der Individualpsy-
chologie aufgefasst werden soll. Nimetullah hatte mehrere Übersetzungen von Lévy-Bruhl aus 
Werken wie La Mentalité primitive (1922), Les fonctions mentales dans les sociétés inférieures 
(1918) und La philosophie de Comte (1900) veröffentlicht, die zum Teil als Vorlage seiner Logik-
Vorlesungen am Dârülfünûn gedient haben. Das bezeugt sein ehemaliger Student Macit Gök-
berk, vgl. Arslan Kaynardağ: Felsefecilerle Söyleşiler. İstanbul 1986, S. 16: »Halil Nimetullah […] 



 Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie | 115 

  

und die daraus entstandenen philosophischen Lehren – »im Abendlande« so-
wie auch »im Orient« unter den »muslimischen Theologen« – einer Verwechs-
lung zwischen einer »objektiven und analytischen« Logik der Vernunft einer-
seits und einer »subjektiven und synthetischen« Logik des Gewissens 
andererseits zuzuschreiben seien. Halil Nimetullah sah einen positiven, kon-
fliktlösenden Fortgang der Philosophiegeschichte in einer Ergänzung der Lehre 
Kants durch die Soziologie von Auguste Comte.  

In politischer Hinsicht war Halil Nimetullah für seine anti-osmanische Ge-
sinnung und seine Unterstützung der Reformen unter Mustafa Kemal bekannt. 
Am Osmanismus (Osmanlılık) kritisierte er die Unterdrückung der eigenen nati-
onalen Existenz der Türken durch die Sitten fremder Mächte, wie er es z. B. im 
Jahre 1932 in einem Vortrag50 auf dem ersten Kongress für türkische Geschichte 
in Ankara äußerte, der von der ›Forschungsgesellschaft für türkische Geschich-
te‹ (Türk Tarih Tetkik Cemiyeti) unter der Leitung von Yusuf Akçura51 veranstal-
tet wurde. Die Gründe seiner Teilnahme an dem Prager Philosophie-Kongress 
von 1934 sind mir nicht bekannt, aber seine Teilnahme an dem ersten Kongress 
für Türkische Geschichte und seine Anwesenheit in Prag als Universitätsprofes-
sor deuten darauf hin, dass diese Teilnahme sehr wahrscheinlich bereits vor der 
Universitätsreform und Nimetullahs Entlassung geplant wurde.  

 Jedenfalls kann die Teilnahme der Universität Istanbul am Prager Kongress 
weder ausschließlich der türkischen Universitätsreform noch der Wirkung Hans 
Reichenbachs zugeschrieben werden, selbst wenn Reichenbach, wie nun im 
Folgenden dargelegt werden soll, als faire-valoir für die Modernität der refor-
mierten Universität in dem Bericht von Ziyaeddin Fahri instrumentalisiert wur-
de.  

|| 
bize mantık okuturdu. Bu bizim bugün anladığımız anlamda bir mantık da değildi. Fransız 
sosyologu Lévy Brühl’ün İlkellerin Mantığı diye bir kitabı var, onu çevirmiş. Bize dikte ederdi 
bu çeviriyi, biz de yazardık.« Gökberk bezieht sich hier wahrscheinlich auf La Mentalité primi-
tive (1922), das von Halil Nimetullah unter dem Titel İbtidaî Zihniyet in den Jahren 1927–1928 in 
der Zeitschrift der Literarischen Fakultät (Edebiyat Fakültesi Mecmuası) übersetzt wurde. 
50 Halil Nimetullah: »Ferdi Varlık, İçtimai Varlık«, in: Birinci Türk Tarih Kongresi, Ankara: 2–
11 Temmuz 1932, S. 327–330, hier S. 328: »Osmanlılık devrinde kendi öz varilliğimiz, yat 
kaidelerin, yabancı örflerin sultası altında ezilmiş millî varlık kaybolmuştu.« 
51 Zu Yusuf Akçura und seiner Bedeutung in der Geschichte des türkischen Nationalismus, 
vgl. François Georgeon: Aux origines du nationalisme turc. Yusuf Akçura (1876–1935). Paris 
1980. 



116 | Pascale Roure 

  

2 »Die Türkei auf den Philosophie-Kongressen« – 
Fahris Bericht 

Die Broschüre Felsefe Kongrelerinde Türkiye [Die Türkei auf den Philosophie-
Kongressen] von Ziyaeddin Fahri [Fındıkoğlu] gibt einen guten Einblick in die 
Erwartungen, die mit den internationalen Kongressen für die türkischen Philo-
sophen verbunden waren. 1937 veröffentlicht, findet sich in dieser recht hetero-
genen Schrift nicht nur ein Bericht über den Prager Philosophie-Kongress von 
1934, sondern auch ein kürzerer Bericht über den Pariser Kongress zur Einheit 
der Wissenschaft von 1935 sowie Überlegungen und Vorschläge für die Teil-
nahme der Türkei am IX. Philosophie-Kongress in Paris, die zum Teil auch in 
der von Fahri geleiteten Zeitschrift İş Mecmuası veröffentlicht wurden. In dieser 
Zeitschrift erschienen ebenso Fahris Beitrag zum Thema »Descartes in der Tür-
kei« sowie eine Rede seines Kollegen Mustafa Şekip Tunç zum gleichen Thema. 
Ich werde auf diese beiden Texte noch zurückkommen, konzentriere mich aber 
zunächst auf den Verfasser und seine Beziehung zu Reichenbach.  

2.1 Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu und Hans Reichenbach 

Nach einer Ausbildung an der Post- und Telegraphen-Hochschule (1919) stu-
dierte Ziyaeddin Fahri in den 1920er Jahren Philosophie an der Literarischen 
Fakultät in Istanbul, unter anderem bei Mehmed İzzet.52 Nach mehrjähriger 
Erfahrung als Gymnasiallehrer wurde er im Jahre 1928 nach Frankreich ent-
sandt, wo er an der Universität Straßburg mit einer Arbeit zum Thema »Ziya 
Gökalp als türkischer Soziologe« zunächst die Licence absolvierte, später im 
Rahmen eines zweiten Aufenthalts zum gleichen Thema,53 mit einer zusätzli-

|| 
52 Ülken: Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, S. 720. 
53 Vgl. Ziyaeddin Fahri: Ziya Gökalp, sa vie et sa sociologie. Étude sur l’influence de la sociolo-
gie française en Turquie. Paris 1936. Die als doctorat d’État gekennzeichnete Dissertation zum 
Thema »Ziya Gökalp, sa vie et sa sociologie. Étude sur l’influence de la sociologie française en 
Turquie« (1935) wurde von Maurice Halbwachs betreut, vgl. John E. Craig: »Maurice Halbwachs 
à Strasbourg«, in: Revue française de sociologie 20.1 (1979), S. 273–292, hier S. 288. In dem 
Verteidigungsbericht, der in der Zeitschrift İş, Üç Aylık Ahlak ve İçtimaiyat Mecmuası (1936, 
No. 1, S. 16–23) veröffentlicht wurde, stehen neben Maurice Halbwachs folgende Professoren 
der Universität Straßburg: der Italianist Gabriel Maugain (1872–1950) als Dekan der Fakultät, 
der Psychologe Charles Blondel (1876–1939), der Philosoph Maurice Pradines (1874–1958), der 
Philosophiehistoriker Martial Guéroult (1891–1976), der Orientalist Jaeger – sehr wahrschein-
lich Charles Jaeger (1875–1954), damals Professor an der Evangelisch-Theologischen Fakultät 



 Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie | 117 

  

chen These zum Thema ›Umgestaltung des Zivilgesetzbuches‹54 promoviert 
wurde. Bereits nach seinem ersten Aufenthalt in Straßburg wurde Ziyaeddin 
Fahri ab 1934 an der Universität Istanbul als Assistent und Übersetzer des Sozio-
logen Gerhard Kessler tätig, zunächst am Philosophischen Seminar und ab 1937 
am neuen Institut für Wirtschaft und Soziologie an der Juristischen Fakultät, wo 
Kesslers Lehrstuhl für Soziologie und soziale Fürsorge angesiedelt war. Dort 
wurde Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu im Jahre 1942 zum Professor für Soziologie 
ernannt. 

Fahri gründete im Jahr 1934 die Zeitschrift İş, Üç Aylık Ahlâk ve İçtimaiyat 
Mecmuası [Die Tat, Türkische Vierteljahreszeitschrift für Ethik und Soziologie], 
in der zum Teil auch Beiträge in deutscher und französischer Sprache veröffent-
licht wurden. Diese Zeitschrift arbeitete sehr aktiv daran, eine internationale 
Kooperation im Bereich der Philosophie und der Soziologie voranzubringen. So 
finden sich z. B. in den ersten Jahren Kontakte zu Max Horkheimer und der 
Zeitschrift für Sozialforschung55 und zu der Gesellschaft und Zeitschrift Philoso-
phia,56 die von Arthur Liebert (1878–1946) während seines Exils in Belgrad 1935 
gegründet wurde.  

Abgesehen von dem Wunsch nach Internationalisierung ist es nicht ein-
fach, ein klares Zeitschriftenprofil oder eine redaktionelle Linie auszumachen. 
Fahris Journal war nicht nur für aus Deutschland exilierte Vertreter der Philo-
sophie und der Sozialwissenschaften offen, wie etwa für Gerhard Kessler, der 
darin etliche Artikel zu philosophischen und soziologischen Themen publizier-
te. Es wurden zahlreiche Beiträge veröffentlicht, die darauf abzielten, bestimm-
te repräsentative Denkströmungen des nationalsozialistischen Deutschlands in 
der Türkei bekannt zu machen. So finden sich z. B. Aufsätze über die ›germani-

|| 
in Straßburg, wo er auch an der Faculté de Lettres Arabisch, Türkisch, Persisch und Äthiopisch 
unterrichtete, vgl. Jacob Edmond: »† Charles Jaeger (1875–1954)«, in: Revue d’histoire et de 
philosophie religieuses 34. 4 (1954), S. 437f. 
54 Ziyaeddin Fahri: Essai sur la transformation du code familial en Turquie. Étude de sociologie 
juridique appliquée. Paris 1936. Nach einem ersten Versuch im Jahre 1917, ein von Ziya Gökalp 
konzipiertes Gesetzbuch zu adoptieren, trat 1926 das türkische Zivilgesetzbuch (Türk Kanunu 
Medenisi) in Kraft; es war eine Übersetzung des Schweizerischen Zivilgesetzbuches nach des-
sen französischsprachiger Ausgabe, vgl. dazu die Rezension von Urban T. Holmes: »[Rez.] 
Essai sur la transformation du code familial en Turquie by Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu«, in: 
Books Abroad 10.4 (1936), S. 429. 
55 Vgl. İş, Üç Aylık Ahlâk ve İçtimaiyat Mecmuası 3 (1937), H. 3–4, S. 102: »Nos relations avec 
›L’institut des recherches sociales‹, dépendant avant la révolution national-socialiste, de 
l’Université de Francfort et dont les centres se trouvent actuellement à Paris, à Genève et en 
Amérique prend une forme de plus en plus satisfaisante.«  
56 Ebd., S. 102. Vgl. auch İş, Üç Aylık Ahlâk ve İçtimaiyat Mecmuası 3 (1937), H. 1, S. 24.  



118 | Pascale Roure 

  

sche Religion‹ der Deutschen Glaubensbewegung, wie etwa Wilhelm Kusserows 
»Nordisches Artbekenntniss« – ein Text, der sogar mit türkischer Teilüberset-
zung abgedruckt wurde.57 Weil Fahri nach einem Aufenthalt in Berlin 1936 zu-
nehmend unkritische und NS-konforme Studien veröffentlichte, wurde er be-
schuldigt, mit dem Nationalsozialismus zu sympathisieren.58 Fahri pflegte gute 
Kontakte nach NS-Deutschland, wie z. B. zu dem Berliner Orientalisten Richard 
Hartmann (1881–1965), der Fahris Straßburger Dissertation in der Orientalisti-
schen Literaturzeitung lobend rezensiert hatte.59 

Am Anfang zeigte Fahri Interesse für Reichenbach und die von ihm vertre-
tene philosophische Strömung – so wurde z. B. ein Aufsatz von Ernst von Aster 
über den ›Neo-Positivismus‹ von Fahri übersetzt.60 Auch in seinem Bericht über 
den Prager Philosophie-Kongress feierte er Reichenbach als würdigen Vertreter 
der Universität Istanbul. Im Laufe der Zeit scheint sich die Beziehung zu Rei-
chenbach jedoch verschlechtert zu haben.61  

Aus seinen Veröffentlichungen ist ersichtlich, dass Ziyaeddin Fahri Fındı-
koğlu spätestens ab 1936 Reichenbach und den ›Neo-Positivismus‹ offen kriti-
sierte. Diese Kritik findet sich bereits im Bericht zum Pariser Kongress von 1935 
in der gleichen Broschüre. Auch in anderen Schriften Fahris aus dieser Zeit 
tauchen persönliche Angriffe auf Reichenbach auf, die auf eine Verunglimpfung 

|| 
57 Dr. W. Kufferow [sic]: »Cermen/Şimallilik dininin anagörüşleri«, übers. v. N. Sertkaya, in: 
İş, Üç Aylık Ahlâk ve İçtimaiyat Mecmuası 2 (1936), H. 1, S. 7–9. 
58 Sympathien für das NS-Regime wurden ihm vom İsmayil Hakki Baltacıoğlu in seiner Zeit-
schrift Yeni Adam [Der Neue Mann] vorgeworfen. Ziyaeddin Fahri antwortete mit dem Aufsatz 
»Bizde Sağ ve Sol« [Bei uns rechts und links], in: İş, Üç Aylık Ahlâk ve İçtimaiyat Mecmuası 
4(1938), H. 2, S. 18–23. 
59 Exzerpte dieser Rezension (in: OLZ 40 [1937] , H. 1–6) wurden in Fahri’s Zeitschrift nachge-
druckt, vgl. Dr. R. Hartmann: »[Rez.] Ziya Gökalp hakkında kitaplar«, in: İş, Üç Aylık Ahlâk ve 
İçtimaiyat Mecmuası 3(1937), H. 3–4, S. 87–91. 
60 Ernst von Aster: »Neo-positivizm [Neopositivismus]«, übersetzt von Ziyaeddin Fahri 
[Fındıkoğlu], in: İş, Üç Aylık Ahlâk ve İçtimaiyat Mecmuası 3 (1937), H. 3–4, S. 71–74. Es ist 
anzumerken, dass Fahri sich später auf diese Darstellung des Neopositivismus beziehen wird, 
um Reichenbachs Philosophie zu diskreditieren. 
61 Laut einem nicht veröffentlichten Vortrag von Arslan Kaynardağ war das Verhältnis zwi-
schen Hans Reichenbach und Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu von vornherein nicht das Beste. 
Diese Quelle wurde von Gürol Irzık verwendet, vgl. Irzik: »Hans Reichenbach in Istanbul«, 
S. 168. Reichenbach soll demnach ein negatives Gutachten über ihn und andere türkische 
Mitarbeiter des Philosophischen Seminars verfasst haben. Vgl. Kaynardağ: Türkiye’de Cumhu-
riyet Döneminde Felsefe, S. 353. Kaynardağ stützt sich dabei auf ein Gespräch mit Macit Gök-
berk und erwähnt Fahris Bericht über den Prager Kongress als Versuch, seine Achtung und 
Wertschätzung für Reichenbach zu zeigen. 



 Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie | 119 

  

des Philosophen zielten und seine Kompetenzen als Leiter des Philosophischen 
Seminars in Frage stellten.  

2.2 Ein Rückblick auf den Prager Philosophie-Kongress 

In seinem Bericht über den Prager Philosophie-Kongress richtet Fahri seine 
Aufmerksamkeit vor allem auf französischsprachige Vorträge im Bereich der 
Sozialwissenschaften und der Politik mit besonderem Fokus auf institutionelle 
und diplomatische Aspekte der akademischen Zusammenkunft. Nach einem 
Resümee der Eröffnungsreden des Außenministers Edvard Beneš, des Dekans 
der Faculté de Lettres Otokar Fischer und der Delegierten aus Frankreich – 
André Lalande im Namen der Société française de philosophie und Joseph Bar-
thelémy aus dem Institut de France – drückt Fahri sein Bedauern über die Ab-
wesenheit einer offiziellen Delegation des türkischen Staates aus, begrüßt aber 
die Teilnahme der Professoren der Universität Istanbul – explizit auch die von 
Reichenbach, der in seiner Eröffnungsansprache im Namen der Universität 
Istanbul die Grüße der Türkei auf Französisch übermittelte.62  

Im Allgemeinen fällt auf, dass Fahri den Kongress in seinem Bericht vor al-
lem unter sozialen und politischen und weniger unter wissenschaftlichen Ge-
sichtspunkten behandelt. So betont er, dass der Kongress jedem vertretenen 
Staat die Möglichkeit gegeben hätte, über nationale Themen, die ihn besonders 
betreffen, nachzudenken. Als Beispiele für diese Form nationalistischer Selbst- 
und Fremdvergewisserung führt er den selbstbewussten faschistischen Gruß 
der italienischen Delegation an, die es sich nicht habe nehmen lassen, für den 
Faschismus zu werben. Erwähnung findet in diesem Zusammenhang auch die 
kulturpropagandistische, aber nach Fahris Auffassung wenig erfolgreiche Rede 
der deutschen Delegation über die Philosophie von Kant und Nietzsche. Dass 
die deutschen Vertreter auf wenig Beifall stießen, so Fahris Einschätzung, sei 
auf die Anwesenheit von aus Deutschland vertriebenen Sozialdemokraten in 
Prag zurückzuführen.63  

Aus der Darstellung der Eröffnungssitzung zieht Fahri die Bilanz, dass trotz 
des kosmopolitischen Anspruchs soziale und nationale Themen den Kern des 
Prager Kongresses gebildet hätten.64 Fahri sieht sich durch diese Beobachtun-

|| 
62 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Türkiye, S. 2. 
63 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Türkiye, S. 3.  
64 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Türkiye: »Görülüyor ki bu kongre tezahürü bile, felsefî 
mülâhazaların hudutsuz ve vatansız bir tefekkür olmaktan ziyade içtimaî, millî endişelerin 
sürüklediği fikir hamleleri olduğunu açıkça anlatmaktadır.« 



120 | Pascale Roure 

  

gen veranlasst, über Möglichkeiten zu räsonieren, wie die Türkei Veranstaltun-
gen dieser Art ebenfalls zur Förderung der türkischen Sprache und des türki-
schen Volkes nutzen und dadurch die Türkei bekannter machen könnte.65  

Anschließend widmet er sich einzelnen Vorträgen des Kongresses. So be-
richtet er unter anderem über die von ihm als »lange, monoton und autoritär« 
bewertete Vorlesung des Leipziger Philosophen Hans Driesch (1867–1941) zum 
Thema »Naturwissenschaft und Philosophie«, die auch Reichenbach kontrovers 
diskutierte.66 Fahri ergreift hier Partei für Reichenbach, den er als Vertreter des 
eigenen Landes stilisiert, und stimmt dessen Einwänden gegen Driesch zu.67 
Generell betont Fahri an dieser Stelle den großen Erfolg »unseres Reichen-
bach«, führt diesen allerdings vor allem darauf zurück, dass es »in Prag eine 
deutsche Universität gibt, die von Sozialdemokraten und ausgewanderten Ju-
den geleitet ist«, die sich gefreut hätten, einen deutschen Professor aus Istanbul 
zu sehen.68  

Fahris Bericht kann als interessengeleitete, nationalistische und politische 
Interpretation des Kongresses beschrieben werden. Anders als die Vertreter des 
Logischen Empirismus, die im internationalen Austausch Philosophie und Lo-
gik erneuern wollten, reflektiert Fahri in seinem Bericht vornehmlich die Dis-
kussionen um die politische Lage Europas. Die Vorträge Nimetullahs und vor 
allem Reichenbachs werden zwar als »Gewinn« für die reformierte Universität 
Istanbul gewertet, doch der Bericht fokussiert vor allem die Sektion über die 
Krise der Demokratie, insbesondere die Vorträge des rumänischen Soziologen 

|| 
65 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Türkiye: »Kongrede Türkiye’nin bir payı var mı diye kendi 
kendime düşünüyorum. Kongre programının birçok siyasî ve içtimaî meseleleri içinde 
bulunduğu vaziyetlere ilişen arzular bulunmalı, bir araya gelen dünya mütefekkirlerine 
Türkiye’ye ait şeyler anlatılmalıydı. Bugün ihmal ettiğimiz bu güzel işi, hiç değilse istikbalde 
temine çalışmalıyız. Keza Prag parlamento binasında millî gururlarını göstermek, millî 
lisanlarını işittirmek vesilesi bulan milletler yanında, türk milletini de görmeği gönül çok 
isterdi. Bu lüzumlu noktayı da yarındaki kongrele (sic) için hazırlamak endişesinden geri 
kalmamak lâzımdır.« 
66 Vgl. Hans Driesch: »Naturwissenschaft und Philosophie«, in: Actes du huitième Congrès 
international de philosophie à Prague, S. 10–30. Zu Reichenbachs Kritik vgl. ebd.: »Discussion«, 
S. 31–36, hier S. 31. 
67 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Türkiye, S. 4. 
68 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Türkiye, S. 6: »[…] ertesi gün bizim M. [Monsieur] 
Reichenbach’ın ihtimaliyet mefhumunun bilgi nazariyesi için haiz olduğu ehemmiyet’e dair olan 
tezini dinlediler. Bu arada İstanbul’a getirilen bu alman profesörüne karşı hususî bir sempati 
görülüyordu. Alkışlar gırla gitti. Bunun sebebi şu idi: Prag’a alman sosyal-demokratlarının ve 
muhacir yahudilerin idare ettiği bir alman profesörüne karşı tabiî bir muhabbet tezahürü 
gösteriliyordu.« 



 Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie | 121 

  

Dumitru Drăghicescu (1875–1945)69 und des französischen Philosophieprofes-
sors Dominique Parodi (1870–1955). An den Diskussionen zu diesen beiden 
Vorträgen hatte sich Fahri nach eigener Auskunft mit großem Eifer beteiligt, 
doch seine Einwände gegen Drăghicescu wurden nicht in den Tagungsband 
aufgenommen, sondern nur als Fußnote in der Broschüre wiedergegeben.70 Es 
ging dabei um die Frage nach der Normativität der Soziologie, die von Fahri 
abgelehnt wurde. Seine vehemente Reaktion auf die Vorlesung von Parodi zum 
Thema »L’antidémocratisme et l’inspiration démocratique«71 [Antidemokratie 
und demokratische Inspiration] fand hingegen in den Tagungsband Aufnahme: 

Je crois que dans cette façon de voir les choses, il a un effort pour cacher l’aspect politico-
social de certains pays anti-libéraux. […] Dès lors que les chefs des pays anti-libéraux eux-
mêmes, n’étant pas moins penseurs que les membres de notre congrès, réfutent expres-
sément les principes démocratiques, à quoi bon vouloir concilier tout le monde, en disant 
que ces chefs ont une vision intuitive de l’intérêt commun, national ? En vérité, les chefs, 
les dictateurs ont cette mission, cette inspiration, non parce qu’ils s’appuient sur le fon-
dement de la démocratie, mais parce qu’ils se considèrent comme des chefs, comme 
Führer, ce qui n’a rien de conciliable avec le principe démocratique. En outre, une telle 
conciliation nous détournerait de voir le danger de dictature, si l’anti-démocratie est un 
danger social à arrêter. 72 

Fahri berichtet, dass mehrere Teilnehmer Einwände gegen Parodi und dessen 
Idee hatten, antidemokratische Regime seien demokratisch inspiriert. Auch 
Fahri kritisiert Parodis Ansatz als Versuch, Diktatur und Demokratie aneinan-
derzurücken. Dabei verzichtet er allerdings zu entscheiden, ob Antidemokratie 
überhaupt eine »zu stoppende gesellschaftliche Gefahr« sei oder nicht. 

In der Tat identifizierte Parodi Staaten, die »in Reaktion auf den Parlamen-
tarismus errichtet wurden«, als Volksbewegungen (mouvements populaires), 
folglich also als ursprünglich demokratische Gebilde, die »die Interessen und 
die Mentalität der Nation vertreten«.73 Damit relativierte er den Gegensatz zwi-
schen Diktatur und Demokratie und stellte Faschismus und Hitlerismus als 

|| 
69 Dumitru Draghicesco: »Le point de vue normatif en sciences sociales et son application au 
problème de la crise des démocraties«, in: Actes du huitième Congrès international de philoso-
phie à Prague, S. 305–313. Vgl. auch Fahri: Felsefe Kongrelerinde Türkiye, S. 4f.  
70 Draghicesco: »Le point de vue normatif en sciences sociales«, S. 5f. 
71 Dominique Parodi: »L’anti-démocratisme et l’inspiration démocratique«, in: Actes du hui-
tième Congrès international de philosophie à Prague, S. 643–647. 
72 Parodi: »L’anti-démocratisme et l’inspiration démocratique«, S. 691. 
73 Parodi: »L’anti-démocratisme et l’inspiration démocratique«, S. 643. 



122 | Pascale Roure 

  

»halb-demokratische«74 Regime dar, insofern das Staatsoberhaupt, der »Duce 
oder Führer«, in Einklang mit »der ganzen Nation« stehe. Diese »Kommunion« 
sei »von der Natur des Instinkts, der Sympathie, der Bergsonschen Intuition« 
getragen.75 Auch sei der gewaltsame Ausschluss bestimmter Gruppen gerecht-
fertigt, insofern sie »als Fremde der nationalen Seele« wegen »ihrer eigenen 
Opposition oder wegen eines originären Makels« ausgeschlossen würden. Ganz 
explizit nennt Parodi als Beispiel »die Juden in Deutschland« und die »reuelo-
sen Liberalen und Sozialisten in Italien«.76 

In seiner Replik auf Fahris Kritik, die in den Kongressakten nicht veröffent-
licht wurde, soll Parodi behauptet haben, er selbst sei ein »Gegner der Diktatur« 
und hätte lediglich die demokratischen Impulse (inspirations démocratiques) 
diktatorischer Herrschaft charakterisieren wollen.77 Schenkt man Fahris Bericht 
Glauben, bildeten sich zu diesem politisch heiklen Thema im Plenum zwei ge-
gensätzliche Einstellungen ab: Teilnehmer aus faschistischen Ländern behaup-
teten, es gäbe keine Krise der Demokratie;78 Teilnehmer aus Frankreich, Eng-

|| 
74 Parodi: »L’anti-démocratisme et l’inspiration démocratique«, S. 646: »Si, comme nous le 
croyons, de tels régimes sont encore à demi-démo-cratiques par leur origine et leur inspiration 
confuse, on ne voit pas comment ils pourraient éviter longtemps de le redevenir en quelque 
mesure dans leurs moyens même de gouverner et leur constitution, lorsqu’ils rencontreront les 
obstacles qui constituent la trame commune de la vie et de l’histoire […].« Nach Parodi ist es 
die nationale Dimension, die das demokratische Element des modernen Faschismus ausmacht, 
im Gegensatz zu den internationalen Bestrebungen, die er z. B. Russland zuschreibt.  
75 Parodi: »L’anti-démocratisme et l’inspiration démocratique«, S. 645: »La communion du 
chef, Duce ou Führer, avec l’ensemble de la nation est de la nature de l’instinct, de la sympa-
thie, de l’intuition bergsonienne.« Zuvor wagte Parodi einen Vergleich zwischen Hitler und 
Mussolini einerseits mit Napoléon anderseits (ebd., S. 644). 
76 Parodi: »L’anti-démocratisme et l’inspiration démocratique«, S. 645: »Et si certains sont 
exclus par la force de cette unanimité virtuelle, c’est en tant qu’on les considère comme ne 
faisant pas partie de la vraie communauté sociale ou nationale. Qu’on les décime ou qu’on les 
expulse, comme les anciens bourgeois en Russie, ou les juifs en Allemagne, ou les libéraux et 
les socialistes impénitents en Italie, c’est en tant qu’étrangers à l’âme nationale, dont, par leur 
opposition même ou par une tare originelle, ils se seraient retranchés, et pour mieux assurer 
l’unité de celle-ci.« 
77 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Türkiye, S. 7: »Bu münakaşaya ben de iştirâk ettim ve 
diktatörlükleri meşru göstermek diyalektiğini şiddetle tenkit eyledim. Buna karşı Fransız 
murahhası verdiği cevapta, İstanbul’lu arkadaşının tenkidine yer olmadığını, diktatörlüğün 
aynı derece düşmanı olduğunu, yalnız diktatörlerin demokratik ilhamlarına temas ettiğini 
söyledi.« 
78 Die Diskussion dieses Themas in den Kongressakten legt jedoch andere Positionen nahe. 
Vgl. zum Beispiel die Bemerkungen von Édouard Claparède (S. 690): »Nos collègues apparte-
nant à des nations à dictature nous ont affirmé que la démocratie est ennemie de l’ordre, que la 



 Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie | 123 

  

land und den USA waren hingegen der Meinung, es gäbe sie durchaus, sie wer-
de aber eine neue Art von Demokratie hervorbringen.  

Bemerkenswerterweise verfasste auch Parodi einen Bericht über den Prager 
Kongress, der teilweise auf den Notizen des Philosophen, Mathematikers und 
Résistance-Kämpfers Jean Cavaillès (1903–1944) basiert. Parodi geht auf die 
vom »logistischen Neopositivismus der Wiener Schule« vertretenen Positionen 
wegen ihres »technischen Charakters« gar nicht erst ein und verweist nur auf 
den Aufsatz von Cavaillès zu diesem Thema.79 Hingegen kommentiert er aus-
führlich den Vortrag von Hans Driesch und den Vortrag von Nicolai Hartmann 
zum Problem der Werte in der zeitgenössischen Philosophie und räumt damit 
dem Auftritt der Delegierten aus NS-Deutschland einen größeren Platz in sei-
nem Bericht ein als den emigrierten deutschen Wissenschaftlern.80 Auch »die 
großen Konflikte der Ideen und Gefühle, die unsere Zeit nicht nur in Europa, 
sondern in der Welt spalten«,81 finden Erwähnung. Parodi beobachtet, dass die 
»lebhaften und lebendigen Debatten« zur Frage der Demokratie »Hitlerdeut-
sche« und »Deutsche, die Deutschland verlassen haben«, voneinander schei-
den: 

Aussi n’est-il pas étonnant qu’autour du problème de la démocratie, agité en toute liberté 
dans un des pays les plus foncièrement démocratique d’Europe, les débats aient été parti-
culièrement animés et vivants. Ils ont pris par moments un caractère assez âpre et vrai-
ment dramatique et ont dévié quelque peu sur le terrain de la politique contemporaine, 
comme en cette séance du matin où, à propos de la communication de M. Hellpach, Alle-
mands hitlériens et Allemands sortis d’Allemagne se sont rencontrés pour opposer leurs 
doctrines, et quelque peu aussi leurs mutuelles récriminations.82 

Parodi scheint das politische Abdriften der wissenschaftlichen Diskussionen 
und die Schuldzuweisungen zu beklagen. Er selbst zeigt allerdings eine gewisse 
Sympathie für die italienische Delegation und Interesse für den Korporatismus, 
den das faschistische Italien praktizierte. Auf ein Werturteil über den Hitleris-
mus verzichtet er jedoch. 

|| 
dictature est indispensable pour que celui-ci règne, et que le peuple n’a pas les qualités intel-
lectuelles pour se gouverner lui-même, pour savoir ce qui lui est bon.« 
79 Dominique Parodi: »Les congrès de Prague et de Cracovie«, in: Revue de métaphysique et de 
morale 42.1 (1935), S. 117–135, hier S. 121. Vgl. Jean Cavaillès: »L’École de Vienne au Congrès de 
Prague«, in: Revue de métaphysique et de morale 42.1 (1935), S. 137–149. 
80 Parodi: »Les congrès de Prague et de Cracovie«, S. 126–127. 
81 Parodi: »Les congrès de Prague et de Cracovie«, S. 117. 
82 Parodi: »Les congrès de Prague et de Cracovie«, S. 129. 



124 | Pascale Roure 

  

Auch wenn es Fahris in seinem Kongressbericht nicht gelingt, eine vertiefte 
Analyse der von ihm erwähnten Beiträge zu geben, liefern seine Notizen trotz-
dem zahlreiche Informationen über den Ablauf, die Organisation und die Atmo-
sphäre des Kongresses. Fahri gibt in erster Linie seine eigenen Eindrücke und 
Erlebnisse wieder, so dass es sich bei »Die Türkei auf den Philosophie-
Kongressen« eher um ein Zeugnis als um einen Bericht im strengen Sinne des 
Wortes handelt. Dafür sprechen insbesondere die zahlreichen, z. T. anekdoti-
schen Beschreibungen und Ausführungen zu den Äußerlichkeiten, Formalitä-
ten und zu den geselligen und vergnüglichen Momenten des Kongresses. Hin 
und wieder verbindet Fahri in seiner Darstellung besagte Ausführungen mit 
institutionellen und politischen Aspekten, insbesondere solchen, die für die 
Entwicklung einer türkischen Nationalphilosophie als relevant angesehen wer-
den konnten. Auf diese Weise wurden die Leser auf unterhaltsame Weise dar-
über informiert, inwiefern sich das Ausland für die wissenschaftlichen Entwick-
lungen der Türkei interessiere.  

Relevant für meine Fragestellung sind vor allem jene Passagen, in denen 
eine klare Abgrenzung von Reichenbach vorgenommen und die Identität einer 
türkischen Philosophie evoziert wird. Nach dem Prager Kongress wird Reichen-
bach nicht mehr als »unser Reichenbach«, sondern als verdächtiger »ausländi-
scher Professor« bezeichnet. Die Erfahrungen in Prag motivierten dazu, wie sich 
dem Bericht entnehmen lässt, eine türkische Nationaldelegation für den Descar-
tes-Kongress 1937 aufzustellen, um so die türkische Philosophie unabhängig 
von Reichenbach präsentieren zu können. 

2.3 Wendepunkt 1936 

Fahris Broschüre speiste sich aus seiner Überzeugung, dass in einem Land wie 
der Türkei, das seinen eigenen Weg und eine eigene philosophische Tradition 
noch nicht gefunden habe, es für die Gelehrten »unbedingt erforderlich« sei, an 
internationalen Veranstaltungen teilzunehmen und von der intellektuellen 
Atmosphäre europäischer Städte zu profitieren.83 Dabei gehe es weniger darum, 
zu einer philosophischen Internationale beizutragen, sondern vielmehr darum, 
der ›Neuen Türkei‹ unter den ›Kulturnationen‹ einen eigenen Platz zu verschaf-

|| 
83 Parodi: »Les congrès de Prague et de Cracovie«, S. 1: »Felsefî düşüncelerin henüz eğreti 
olduğu bir memleketin evlâdı olduğumdan, içtimai havayı nesimisinde hararetli bir felsefe 
faaliyetinin yasadığını gördüğüm Avrupa şehirlerindeki bu gibi toplantılara iştirâk eylemeyi 
her Türk okumuşu için elzem gördüm.« 



 Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie | 125 

  

fen. Diese Überzeugung sei in Berlin bestärkt worden, wo Ziyaeddin Fahri einen 
»halb deutschen, halb internationalen Philosophie-Kongress« (»yarı alman, yarı 
milletler arası bir felsefe kongresi«) während eines Aufenthalts »im vorherigen 
Sommer« – d. h. im Jahre 1936 – besucht haben will.84 Es ist mir unbekannt, wie 
lange und aus welchem Grund Fahri in Berlin war,85 es scheint aber plausibel, 
dass er auf die Tagung der Deutschen Philosophischen Gesellschaft anspielt, 
die in Berlin vom 22.–23. September 1936 stattfand und an der ›Gäste‹ aus dem 
Ausland teilnahmen.86  

Fahris Aufenthalt in Berlin scheint jedenfalls sein Bild von Reichenbach 
und der von ihm vertretenen philosophischen Strömung weiter beeinträchtigt 
zu haben. Er wirft dem emigrierten Professor in den entsprechenden Passagen 
seines Berichtes vor, kein richtiger Philosoph zu sein und seine Berufung nach 
Istanbul erschwindelt zu haben. Seine Berufung sei, so lautet Fahris Kritik, nur 
wegen der dort herrschenden Ignoranz möglich gewesen und sei auch nur mit 
Unterstützung »ausländischer Spezialisten« erfolgt, die die Reform organisiert 
hätten, aber in der Sache ahnungslos gewesen seien. Die Istanbuler Philoso-
phie-Abteilung sei unter Reichenbach noch schlechter geworden; dort gebe es 
nun keine richtige »Autorität« und »keine Seele« mehr.87 Ähnlich argumentiert 

|| 
84 Parodi: »Les congrès de Prague et de Cracovie«: »Geçen yaz Berlin’de bulunduğum zaman 
toplanan yarı alman, yarı milletler arası bir felsefe kongresinde bu kanaatlerim kuvvetlendi. 
Türkiye’de bir cemiyet havasında değilse bile, hiç değilse zevkini felsefeden alan okumuşlar 
zümresinde, bu gibi toplantılar, yaratmak faydalı olsa gerektir.« 
85 In einem Text mit dem Titel »Almanya’da İçtimaî Siyaset ve Muvaffakiyetleri [Politische 
Ökonomie in Deutschland und ihre Leistungen]« erwähnt Fahri seine Anwesenheit in Berlin als 
»ausländischer Student« (ecnebi talebi), ohne stimmige Angaben zu den Daten seines Aufent-
halts anzugeben, in: Felsefe ve İçtimaî Konferanslar. Ankara 1938, S. 27–52, bes. S. 34. Es waren 
insbesondere die in diesem Text dargelegten Analysen, die sich weitgehend auf die damalige 
NS-Propaganda und insbesondere auf die Schriften von Gottfried Feder stützten, die 
Baltacıoğlu (vgl. Anm. 46) dazu veranlassten, Fahri nationalsozialistische Sympathien vorzu-
werfen (vgl. Anm. 58).  
86 Vgl. Norbert Heiß: »Bericht über die Aussprache am 23. September«, in: Blätter für Deutsche 
Philosophie 11 (1937), S. 430–440, hier S. 440: »Eine Reihe von Rednern überbrachte der Deut-
schen Philosophischen Gesellschaft die Grüße des Auslands. Gäste aus Estland (Privatdozent 
Dr. Freymann-Dorpat), Griechenland (Dr. Patricarchas-Athen), Holland (Prof. Wigersma-
Haarlem), Italien (Prof. Calogero-Florenz), Japan (Dr. Noishiki), Lettland (Prof. Dahle-Riga), 
Litauen (Sesemann-Kowno), Polen (Dr. Szumann-Krakau), Ungarn (Prof. von Brandenstein-
Budapest, Dr. Varga und Dr. Bartok) wiesen insbesondere auch auf die fruchtbare Verbindung 
der deutschen Philosophie mit der Philosophie ihres Landes hin. Prof. Eibl-Wien begrüßte die 
Tagung im Namen der Deutschen Philosophischen Gesellschaft in Österreich.«  
87 Fahri: »Berlin Üniversitesinde Felsefe Dersleri«, S. 368f. und 447: »[…]Reichenbach’ın, 
Berlin Felsefe Fakültesinin doğrudan doğruya felsefî olan zümresile hiçbir alâkası yoktur. 



126 | Pascale Roure 

  

Fahri in anderen Texten: Dem von ihm als »Ausländer« bzw. »deutscher Jude« 
bezeichneten Reichenbach wird vorgeworfen, als Philosophieprofessor inkom-
petent zu sein und einen schädlichen Einfluss auf die Philosophische Abteilung 
der Literarischen Fakultät in Istanbul ausgeübt zu haben.88 Fahri kritisierte 
insbesondere Reichenbachs negative Einstellung gegenüber der Soziologie.89 

In Fahris Bericht über den Pariser Kongress zur wissenschaftlichen Philo-
sophie vom 15. bis zum 21. September 1935 setzt sich diese Umwertung fort. 
Hans Reichenbach war Teilnehmer, aber auch Mitveranstalter90 dieses Kongres-
ses, der als der erste internationale Kongress für die Einheit der Wissenschaft 
vorgestellt wurde: »Dieser heutige Kongress ist ein erster Kongress freilich nur 
insofern, als er international ist und die an wissenschaftlicher Philosophie inte-
ressierten Gruppen verschiedener Länder zusammenfasst«, darunter »außer-
deutsche Länder« wie Polen, Italien, England und Amerika, Dänemark, Schwe-
den, Spanien und Frankreich.91 In seiner Ansprache bei der Begrüßungssitzung 
des Pariser Kongresses vertrat Reichenbach nicht die Universität Istanbul, son-
dern ausdrücklich die Berliner Gruppe, deren Eigenständigkeit gegenüber dem 
Wiener Kreis er stark betonte: 

Unsere Berliner Gruppe ist kein ganz scharf abgegrenzter Kreis, so wenig wie der Wiener 
Kreis, mit dem wir seit langem in freundschaftlicher Verbindung stehen; auch rechnen wir 
zur Berliner Gruppe nicht nur diejenigen, die heute noch in Berlin sind, sondern ebenso 

|| 
Muhitimizin cehaleti, Türkiye kültürüne istikamet vermek isteyen ecnebi mütehassısın tabiî 
olan bilgisizliği bize yanlış bir kanaat vermiş, ruhsuz ve felsefî otoriteden mahrum olan 
edebiyat fakültemizin felsefe şubesini büsbütün körleştiren ve gazete dedikodularına mevzu 
olan ıslahata sebeb olmuştur.« 
88 Vgl. Kaynardağ: Türkiye’de Cumhuriyet Döneminde Felsefe, S. 352f. Kaynardağ bezieht sich 
hier auf zwei Texte von Fahri, einen Artikel mit dem Titel »Eine Seite in der Geschichte der 
Lehre der Philosophie in unserem Land oder das Reichenbach-Problem« (Bizde Felsefe 
Öğretimi Tarihçesinden Bir Sayfa ya da Reichenbach Sorunu) und das Vorwort zu einer 
Übersetzung, in dem er den Positivismus von Comte darstellt. 
89 Vgl. Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu: »Neo-Positivizm’e Göre Sosyolojik İlliyet«, in: Sosyoloji 
Dergisi 1 (1941), S. 143–157, hier S. 156.  
90 Die Idee des Pariser Kongresses kam 1932 bei einem Gespräch zwischen Hans Reichenbach 
und Louis Rougier auf, und auf einer Vorbereitungskonferenz kurz vor dem Prager Kongress 
1934 wurde ein provisorisches Organisationskomitee gebildet. Vgl. Louis Rougier: »Avant-
Propos«, in: Actes du Congrès international de philosophie scientifique. Band 1: Philosophie 
Scientifique et Empirisme Logique, Sorbonne Paris 1935. Paris 1936, S. 3–6, hier S. 3. Zu dem 
Organisations-Komitee gehören Rudolf Carnap, Philipp Frank, Jörgen Jörgensen, Charles 
W. Morris, Otto Neurath, Hans Reichenbach, Louis Rougier und Susan Stebbing, vgl. ebd., S. 2. 
91 Hans Reichenbach: »Ansprache bei der Begrüßungssitzung des Pariser Kongresses«, in: 
Actes du Congrès International de Philosophie Scientifique, Bd. 1, S. 16–18, hier S. 17. 



 Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie | 127 

  

andere, die vor einigen Jahren noch in Berlin waren und dort unserem philosophischen 
Kreis angehört haben.92 

Im Laufe seines Aufenthalts in Istanbul insistierte Reichenbach zunehmend auf 
den Unterschieden zwischen den beiden Strömungen des Logischen Empiris-
mus, was in seinem in Istanbul verfassten Buch Experience and Prediction 
(1938) in einer offenen Kritik an den Wiener Positivisten gipfelt.  

Im Vergleich zu seinem Bericht über den Prager Kongress von 1934 unter-
stellt Fahri in seinem Bericht zu Paris dem Logischen Empiristen, in eigener 
Sache (şahsi namına) und nicht mehr als Vertreter der Universität Istanbul auf-
getreten zu sein,93 obwohl er zu den ausländischen Professoren der Universität 
Istanbul gehöre und somit auch einem Repräsentationsauftrag hätte nachkom-
men müssen. Die von Fahri gegebenen Hinweise auf dieses Treffen konvergie-
ren darin, den Wert des logizistischen Paradigmas in Frage zu stellen und die 
internen Meinungsverschiedenheiten der wissenschaftlich-philosophischen 
Bewegung hervorzuheben. Anstelle einer Besprechung der seines Erachtens zu 
technischen Vorträgen und Diskussionen fügt er die »Überlegungen« von Louis 
Lavelle in seinen Bericht ein, die dieser am 27.12.1936 als Feuilleton in der Ta-
geszeitung Le Temps in Reaktion nicht auf den Kongress, sondern auf die Kon-
gressakten veröffentlicht hatte. Die Entscheidung Fahris, diesen Text zu über-
setzen anstatt einen eigenen Bericht zu verfassen, ist nicht unbedeutend und 
könnte als Parteinahme oder Provokation gewertet werden. Denn der Bergson-
Schüler und Ontologe Louis Lavelle (1883–1951)94 war ein wichtiger Vertreter 
der Metaphysik und des Spiritualismus im Frankreich der 1930er und 1940er 
Jahre und stand dem Logischen Empirismus offen feindselig gegenüber. Daher 
ist auch seine Chronik über den Pariser Kongress zur wissenschaftlichen Philo-
sophie eher ein Pamphlet als ein Bericht.  

Der politische Charakter von Lavelles philosophischer Stellungnahme wird 
bereits in den ersten Zeilen seines Aufsatzes deutlich. Zunächst evoziert er mit 
Pathos die »bewegende und tragische Schönheit des Schicksals, in das uns die 
moderne Welt verwickelt sieht«, und die untrennbar theoretischen und politi-

|| 
92 Reichenbach: »Ansprache bei der Begrüßungssitzung des Pariser Kongresses«, S. 16. 
93 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Türkiye, S. 11: »Birinci ilmî felsefe kongresine Türkiye’den 
gelen şahsi namına iştirâk eden İstanbul Üniversitesi yabancı profesörlerinden Reichenbach 
[…].«  
94 Lavelle lehrte in dieser Zeit Philosophie an den renommierten Pariser Gymnasien Henri IV 
und Louis-le-Grand und wurde 1941 auf den Lehrstuhl für Philosophie am Collège de France 
berufen. 



128 | Pascale Roure 

  

schen Konflikte, die Europa spalten.95 Während er nun auf der einen Seite eine 
»bewundernswerte Wiedergeburt des metaphysischen Denkens in allen Län-
dern der Welt« beobachtet, stünden auf der anderen Seite die Neopositivisten 
als »die Feinde, die die Metaphysik zu allen Zeiten gehabt hat«. Von den Dis-
kussionen, die während des Kongresses stattfanden, präsentiert Lavelle nur die 
Kritik an dem, was er die »Lehre« des Logischen Empirismus oder der »Wiener 
Schule« nennt. Diese Lehre sei eine »nominalistische Scholastik« und »geistige 
Askese«, die dem Denken mit einer Haltung des Misstrauens begegne und den 
Verstand beschränke. Seiner Meinung nach sollten die Logischen Empiristen 
daher »auf den Namen der Philosophie verzichten«.96 

Fahris Entscheidung, Lavelles überzeichnete Kritik am Logischen Empiris-
mus in seine Broschüre aufzunehmen, belegt seinen Meinungswandel nach 
1936 und seine Entschlossenheit, Reichenbach nachhaltig zu diskreditieren. 
Dabei dient Lavelles Position als Autoritätsargument. Wie Fahri selbst andeutet: 
Die Überlegungen von Lavelle sollen Aufklärung bringen über die Auffassungen 
»eines ausländischen Professors, der seit Jahren in unserem Land lehrt«.97  

2.4 Die »Cartesianisierung des muslimischen Ostens« –    
Paris 1937 

Fahri plädiert mit seiner Broschüre für die Entsendung einer offiziellen türki-
schen Delegation zur Teilnahme am IX. Internationalen Philosophie-Kongress. 
Dies wird besonders in der zweiten Hälfte der Broschüre deutlich, die im We-
sentlichen aus Publikationen zum Descartes-Kongress und seiner Vorbereitung 
besteht. Ergänzt werden diese durch weitere Aufsätze, die ebenfalls im Zusam-

|| 
95 Louis Lavelle: »Un néo-positivisme«, in: Le Temps, 27.12.1936: »Ce qui fait la beauté émou-
vante et tragique du destin où le monde moderne nous trouve engagés, c’est que chacune des 
tendances qui ont toujours divisé la conscience semble craindre qu’on ne la méconnaisse si 
elle ne se porte pas d’emblée jusqu’à son paroxysme. Elle rallie un groupe qui la nourrie de sa 
propre force, et qui prouve sa valeur en combattant un autre groupe rallié autour d’une autre 
tendance que l’on espère anéantir avec lui. Mais il n’y a point de puissance spirituelle qui 
puisse jamais s’abolir ; elle renaît dans la conscience même de celui qui pense l’avoir vaincue.« 
96 Lavelle: »Un néo-positivisme«. 
97 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Türkiye, S. 11f.: »Lavelle’in aşağıya geçirdiğimiz su yazısı, ayni 
zamanda memleketimizde birkaç yıldanberi felsefe tedrisatı yapan bir yabancı profesörün 
telâkkileri hakkında bizi aydınlatacaktır.« Die Übersetzung von Lavelles Feuilleton findet sich 
ebd., S. 12–17. 



 Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie | 129 

  

menhang mit dem Philosophie-Kongress stehen und in der Zeitschrift İş 
Mecmuası veröffentlicht wurden.  

In seiner Broschüre beklagt Fahri das Fehlen einer kollektiven Initiative in 
der Türkei, während die Nachbarländer aus dem Balkan bereits nationale Orga-
nisationskomitees zusammengestellt hätten.98 Die Teilnahme an internationa-
len Philosophie-Kongressen hatte für ihn im Wesentlichen kulturpolitische 
Funktionen und sollte die Anerkennung der Türkei als Nationalstaat und ihre 
Integration in die geistige Gesellschaft Europas vorantreiben. An diesem Vorha-
ben sollten vor allem die »wirklich türkische[n] Intellektuellen« mitwirken: »So 
wie einst die Völker der islamischen Kultur versuchten, ihr Geistesvermögen in 
Zentren wie Bagdad und Kairo zu zeigen, so kämpfen jetzt auch wir darum, uns 
in den intellektuellen Zentren dieses neuen Kulturkreises zu zeigen, in den uns 
die Geschichte und das Schicksal gebracht haben.«99 Dass die Teilnahme türki-
scher Gelehrter am Pariser Kongress überdies eine »hohe politische Bedeutung« 
haben sollte, nämlich die Anerkennung der »Neuen Türkei« (Yeni Türkiye), die 
in Europa noch als eine »Osmanischen Republik« (Osmanlı Cümhuriyeti) be-
kannt sei, lässt Fahri nicht unerwähnt.100  

Fahris Bestreben geht mit einer Wiederaneignung der Figur Descartes ein-
her, markiert durch die Aufnahme der Kongressankündigung von Émile 
Bréhier101 sowie Texte aus der İş Mecmuası, wie z. B. dem Aufruf »Felsefe Kon-

|| 
98 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Türkiye, S. 21: »Bütün dünya mütefekkirleri hazırladıkları 
raporları Paris’de okuyacaklar ve memleketlerini fikir bakımından temsil edeceklerdir. Bizde 
de bu neviden bir hazırlık var mı? Belki kendi kendilerine bu isi düşünenler vardı. Fakat orada 
teşkilatlı bir faaliyet yoktur. Halbuki öğrendiğimize göre Balkan memleketlerine varıncaya 
kadar yeryer millî komiteler teşekkül etmiştir. Bu komiteler kendi memleketlerinden gidecek 
mütefekkirlerle raporlarını Paris kongresi için hazırlamakta ve memleketlerinde umumî bir 
alâka uyandırmaktadırlar.« 
99 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Türkiye, S. 10: »Bir zamanlar nasıl islâm medeniyetine mensup 
milletler fikir varlıklarını Bağdat, Kahire gibi merkezlerde göstermeğe çalıştılarsa şimdi de biz, 
tarihin ve mukadderatın sevkile girdiğimiz bu yeni medeniyet çerçevesinin fikir merkezlerinde 
kendimizi göstermeğe savaşalım«. 
100 Vgl. Fahri: Felsefe Kongrelerinde Türkiye, S. 10: »Din, ahlâk, millî iktisad, siyasî rejim… 
gibi canalıcı mevzular üzerinde düşünecek, düşündüklerini beynelmilel bir muhite anlatacak 
kimseler için Türkiye, nadir bir içtimaiyat laboratuvarıdır. Bu laboratuvarda göznuru dökecek 
ve emek sarfedecek yerli ilim adamlarımız için gelecek Paris kongresi kadar mükemmel bir 
savaş meydani tasavvur edilemez. Bilhassa yeni Türkiye’yi, hâlâ Osmanlı Cümhuriyeti diye 
tanıyan bir Avrupa’nın göbeğinde, böyle bir tezahür ayrıca yüksek siyasî bir mâna kaza-
nacaktır.« 
101 Vgl. Émile Bréhier: »Communication«, in: Revue de métaphysique et de morale 43.2 (1936), 
S. 21–24. Für die türkische Übersetzung vgl. Fahri: Felsefe Kongrelerinde Türkiye, S. 18–20, und 
Émil Bréhier: »Descartes Kongresi ve ehemmiyeti. IXuncu milletlerarası felsefe kongresi 



130 | Pascale Roure 

  

gresi ve Türkiye [Der Philosophie-Kongress und die Türkei]«.102 Fahri schlägt 
zunächst Themen und Sektionen vor, die für die philosophischen Bedürfnisse 
der Türkei relevant sein sollen,103 darunter die Rezeption und Übersetzung des 
Werkes von Descartes sowie die von Bréhier annoncierte Sektion »Normen und 
Wirklichkeit«, weil die Türkei aufgrund ihrer politischen und sozialen Lage ein 
»Labor« für die Sozialwissenschaften sei.  

In den Kongressakten findet sich von Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu nur der 
Aufsatz »Action et réalité en sociologie [Aktion und Wirklichkeit in der Soziolo-
gie]«;104 weitere Beiträge von ihm und von Mustafa Şekip Tunç zur Rezeption 
von Descartes erschienen aber in der Türkei in der Zeitschrift İş – ausgewiesen 
als beim Kongress vorgetragene Reden. Der Aufsatz mit dem Titel »Descartes en 
Turquie [Descartes in der Türkei]« (1937)105 wurde als ein für den Pariser Welt-
kongress für Philosophie eingereichter Vortrag angekündigt,106 doch Fahri hat 
ihn sehr wahrscheinlich nicht in Paris gehalten, sonst wäre sein Beitrag in die 
Kongressakten aufgenommen worden, die ja alle »schon bei Tagungsbeginn 
gedruckt vorlagen«.107 In einem Bericht über den Congrès Descartes, der ein Jahr 
später in der gleichen Zeitschrift veröffentlicht wurde,108 wird der Beitrag von 
Fahri dennoch in einer Reihe von Beiträgen erwähnt, die in die Kongressakten 
aufgenommen worden seien und unter der Rubrik »Influence du cartésianisme 

|| 
azalarına gönderilen beyanname«, übers. v. Z. Fahri, in: İş, Üç Aylık Ahlâk ve İçtimaiyat 
Mecmuası 3.2 (1937), S. 41–43. 
102 Vgl. »Felsefe Kongresi ve Türkiye«, in: İş, Üç Aylık Ahlâk ve İçtimaiyat Mecmuası 3.2 (1937), 
S. 49. 
103 Themen wie ›Einheit der Wissenschaft‹ und ›Logistik‹ wurden von Fahri als besonders 
irrelevant für die Türkische zeitgenössische Philosophie abgelehnt. Vgl. Fahri: Felsefe Kongre-
lerinde Türkiye, S. 20–23, bes. S. 22. 
104 F. Ziyaeddin Fahri: »Action et réalité en sociologie«, in: Travaux du IXe Congrès interna-
tional de philosophie (Congrès Descartes), hg. v. Raymond Bayer. Paris 1937, Bd. 10, S. 129–133.  
105 Ziyaeddin Fahri [Fındıkoğlu]: »Descartes en Turquie/Türkiye ve Descartes«, in: İş. Üç Aylık 
Ahlâk ve İçtimaiyat Mecmuası 11/12 (1937), S. 83–86. 
106 Vgl. İş. Üç Aylık Ahlâk ve İçtimaiyat Mecmuası 3 (1937), H. 2, S. 49: »Beynelmilel Paris 
Felsefe kongresine arzedilecek tebligin metni.«  
107 Hans-Joachim Dahms: »Nationalismus und Internationalismus in der Philosophie. Wiener 
Kreis und offizielle deutsche Delegation auf den internationalen Philosophenkongressen 1934 
in Prag und 1937 in Paris«, in: Wissenschaft und Praxis. Zur Wissenschaftsphilosophie in Frank-
reich und Österreich in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts, hg. v. Christian Bonnet und Elisa-
beth Nemeth. o. O. 2016, S. 151–170, hier S. 154. 
108 Vgl. İ. M.: »Geçen yıla toplu bir bakış«, in: İş, Üç Aylık Ahlâk ve İçtimaiyat Mecmuası 
4 (1938), H. 1, S. 1–4, hier S. 1f. 



 Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie | 131 

  

[Einfluss des Cartesianimus]« die Rezeption von Descartes in verschiedenen 
Ländern109 nachzeichnet.  

In dem Aufsatz »Descartes en Turquie« geht Fahri von einem Gegensatz 
zwischen »zwei Welten« aus: Auf der einen Seite stehe »der Westen«, als Ort 
einer »philosophischen Atmosphäre«, die den »Schöpfer der modernen Philo-
sophie« Descartes erzeugt hat; auf der anderen Seite befinde sich »der muslimi-
sche Osten« mit der Türkei, die bis ins 18. Jahrhundert »tief vom scholastischen 
Geist durchdrungen« gewesen sei.110 Fahri entwickelt ein teleologisches Narra-
tiv, das sich in das nationale Geschichtsbild und dessen grobe Epochengrenzen 
einfügt. Er schreibt etwa, dass das »türkische intellektuelle Erwachen« Ende des 
18. Jahrhunderts begann und dass erst der »Kontakt mit dem philosophischen 
Denken Europas« im 19. Jahrhundert dem »religiösen Scholastizismus« ein 
Ende gesetzt habe. Zur Präzisierung dieser Chronologie fügt Fahri hinzu, dass 
die »türkische Renaissance« bis etwa zum Jahre 1850 zurückreiche und dass das 
»intellektuelle Europa« für die Türken jener Zeit im Wesentlichen auf den »Ein-
fluss der französischen Philosophie« reduziert wurde.111  

Eine ähnlich kulturpolitisch motivierte Präsentation türkisch-westlicher 
Austauschbeziehungen findet sich bereits in der auszugsweisen Veröffentli-
chung der türkischen Descartes-Übersetzung von İbrahim Edhem Mesut (1864–
1959), der seine Ausbildung an der Mekteb-i Mülkiye absolvierte und während 
seines Aufenthalts 1895 in Paris Descartesʼ Discours de la méthode unter dem 
Titel Hüsn-i İdare-i Akl ve Taharr-i Hakikate dair Usul hakkında Nutuk übersetz-

|| 
109 Vgl. Travaux du IXe Congrès international de philosophie (Congrès Descartes), hg. v. Ray-
mond Bayer, Bd. 3. Es handelt sich um folgende Beiträge: Ernst Bergmanns Beitrag über »Die 
Einflüsse der cartesianischen Philosophie in Deutschland«, S. 105–112; Paul Russell Anderson: 
»Descartes’ influence in seventeenth century England«, S. 113–121; Joseph Halasy-Nagy: »Le 
cartésianisme en Hongrie«, S. 122–126; Edilio Chiriotti: »Stato attuale degli studi cartesiani in 
Italia«, S. 127–133; Genyoku Kuwaki: »L’état actuel des études cartésiennes au Japon«, S. 134–
139; Josef Tvrdý: »Descartes et la pensée tchécoslovaque«, S. 140–145. Zur deutschen Rezeption 
von Descartes wurde auch in Fahris Zeitschrift die Publikation des Romanisten Hugo Friedrich 
(1904–1978) zum Thema Descartes und der französische Geist (1937) erwähnt. 
110 Fahri: »Descartes en Turquie«, hier S. 83: »La Turquie du XVIIe et même du XVIIIe siècles 
est profondément imbue de l’esprit scholastique et, par conséquent étrangère à l’atmosphère 
philosophique, dans laquelle a vécu Descartes.« 
111 Fahri: »Descartes en Turquie«, S. 83. Der erste Teil des Vortrags von Ziyaeddin Fahri, den 
ich nur in groben Zügen wiedergegeben habe, bezieht sich ausdrücklich auf eine Studie von 
Otto Wilhelm Hachtmann: »Europäische Kultureinflüsse in der Türkei: ein literargeschichtli-
cher Versuch«, die 1918 in der Zeitschrift Die Welt des Islams: Zeitschrift der Deutschen Gesell-
schaft für Islamkunde veröffentlicht wurde. 



132 | Pascale Roure 

  

te.112 Ziyaeddin Fahri zitiert in seinem Beitrag lange Passage aus dem Vorwort 
von İbrahim Edhem, in welchem Descartes im Wesentlichen als einer der 
»Schöpfer der neuen Philosophie im Westen« und der Vater der »wahren Philo-
sophie« vorgestellt wird.113 Verbunden ist dies mit einem expliziten Willen zur 
Europäisierung und einer Befreiung von der »orientalischen Scholastik«.114 Die 
antireligiös geprägte Argumentation erfolgt jedoch von einem explizit spiritua-
listischen Standpunkt aus: Nicht der materielle, wissenschaftlich-technische 
Fortschritt steht an erster Stelle, sondern die »geistige Tätigkeit«, die ihm zu-
grunde liegt, d. h. die Philosophie: »Nicht die Materie, sondern der Geist lenkt 
die Welt.«115  

Fahri umgeht die Frage nach der tatsächlichen Rezeption von Descartes in 
der Türkei, bemüht sich aber um deren Verstärkung, die nicht nur durch das 
Ministerium für öffentliche Bildung im offiziellen Lehrplan der Gymnasien, 
sondern auch in der Hochschulbildung gefordert werde. Diese schulische Re-
zeption von Descartes soll der »Scholastik« das Ende bereiten – unter diesem 
pejorativ verwendeten Begriff wird durch Fahri implizit die islamische Religion 
oder die islamisch-theologische Bildung gefasst. Manchmal qualifiziert er die 
Scholastik als »religiös«, ein anderes Mal als »orientalisch«. Die Übersetzung 
von Descartes soll »der Beginn eines intellektuellen Erwachens sein, einer phi-
losophischen Bewegung, die sich von der erstickenden Scholastik des muslimi-
schen Ostens emanzipiert«.116 An anderer Stelle heißt es ähnlich: »Alles deutet 
darauf hin, dass die Türkei des 20. Jahrhunderts, emanzipiert vom Joch der 

|| 
112 İbrahim Edhem Mesuts Übersetzung des Discours wurde in heutigem Türkisch neu aufge-
legt, vgl. René Descartes: Usul Hakkında Nutuk (Metot Üzerine Konuşma), hg. v. Kemal Kahra-
manoğlu und Ali Utku. Konya 2005. 
113 Fahri: »Descartes en Turquie«, S. 84: »Dans une introduction plein des vues pénétrantes, 
il [İbrahim Ethem Bin Mesut] dit en effet que Descartes »est un des créateurs de la philosophie 
nouvelle en Occident. […] C’est avec lui que commence la vraie philosophie […].«  
114 Fahri: »Descartes en Turquie« S. 84: »Le traducteur turc de Discours de la méthode semble 
vouloir réagir contre cette mentalité. Selon lui il faut voir le fond du problème. On ne peut pas 
›s’européaniser‹, tant qu’on reste attaché au scholasticisme oriental, tant que, dans le domaine 
intellectuel, l’autorité de Mahomet garde sa force.« Die »orientalische Scholastik«, von der 
Fahri in seiner Glosse zum Text von İbrahim Edhem spricht, ist hier ausdrücklich mit der Auto-
rität der islamischen Religion in Verbindung gebracht. 
115 Fahri: »Descartes en Turquie« S. 84f.: »Le perfectionnement industriel ne dépasse nulle-
ment ceux de la science et de la philosophie. Ce n’est pas la matière, mais l’esprit qui dirige le 
monde.« 
116 Fahri: »Descartes en Turquie«, S. 85: »De la sorte, İbrahim Ethem désire sincèrement que 
sa traduction soit le début d’un réveil intellectuel, d’un mouvement philosophique, émancipés 
du scholasticisme étouffant de l’Orient musulman«.  



 Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie | 133 

  

Scholastik, die Zukunft ihres philosophischen Denkens in einem vollständigen 
Verständnis der Methodik von Descartes sieht.«117 Ziyaeddin Fahri beschließt 
seine Überlegungen mit dem Wunsch, dass die türkischen Denker durch das 
Verständnis der Philosophie von Descartes zur »Cartesianisierung des muslimi-
schen Ostens« beitragen, zugleich aber den Westen nach der Vorhersage Com-
tes appropriieren könnten: 

De la sorte, le présage heureux d’Auguste Comte, d’après lequel »la coopération à la tran-
sition organique émanera surtout des Turcs, parce qu’ils ont la noble disposition de 
s’incorporer l’Occident«, se réalisera.118  

Ein Jahr später wurde in der gleichen Zeitschrift eine Rede veröffentlicht, die 
Mustafa Şekip [Tunç] auf dem Descartes-Kongress gehalten haben soll, in der er 
sich als der offizielle Vertreter der Universität Istanbul vorstellt und ein eigenes 
nationales Narrativ der Philosophiegeschichte entwirft: 

[…] j’ai […] le devoir d’exprimer ici la reconnaissance de toute une nation, pour un des 
plus grands philosophes de l’humanité, hommages sincères d’un peuple qui vient de re-
trouver sa véritable voie déjà tracée par ses propres enfants tels que Farabi et Avicenne et 
qui voit en Descartes les rayonnements de son esprit, obscurci par des siècles de fatalisme 
mystique.119 

Im Unterschied zu Fahris Darstellung sieht Mustafa Şekip Kontinuität in der 
Geschichte des türkischen Denkens, die nur durch den Obskurantismus von 
»Jahrhunderten des mystischen Fatalismus«, also von der islamischen Religion 
verdeckt werde. Durch eine anachronistische, nationalistische Aneignung von 
Farabi und Avicenna stellt Mustafa Şekip allerdings heraus, dass die Türken 

|| 
117 Fahri: »Descartes en Turquie«: »Tout nous porte à croir que la Turquie du XXe siècle, 
émancipée du joug du scholasticisme, voit l’avenir de sa pensée philosophique dans la com-
préhension complète de la méthodologie de Descartes.« 
118 Fahri: »Descartes en Turquie«, S. 86: Die Idee einer Synthese zwischen Descartes und 
Comte wird von Ziyaeddin Fahri in anderen Texten weitergeführt, vgl. Z. F. Fındıkoğlu: 
»L’influence des changements sociaux sur l’emploi des patronymes en Turquie [Der Einfluss 
der gesellschaftlichen Veränderungen auf den Gebrauch von Patronymen in der Türkei]«, in: 
Proceedings of the Eighth International Congress of Onomastic Sciences, hg. v. D. P. Block. Ams-
terdam 1963, S. 174–177, hier S. 174, wo René Descartes und Auguste Comte als »die beiden 
Vertreter desselben Geistes, des Geistes der Einheit der Scienta, der Einheit von Sozial- und 
Naturwissenschaften« vorgestellt werden. Auguste Comte wird als ein Cartesianer betrachtet, 
der den Cartesianismus durch eine Erweiterung an soziale Fragen vollendete. 
119 Mustafa Şekip [Tunç]: »Felsefe kongresine bir hitab/Appel [sic] au congrès Descartes«, in: 
İş, Üç Aylık Ahlâk ve İçtimaiyat Mecmuası 4.13.1 (1938), S. 5–7, hier S. 7. 



134 | Pascale Roure 

  

schon vor langer Zeit in der Lage waren, einen philosophischen, rationalen 
Diskurs zu produzieren. Die Aneignung des cartesianischen Erbes habe nun die 
Funktion, der religiös geprägten Mentalität ein Ende zu setzen und einer neuen 
Mentalität zum Durchbruch zu verhelfen, die sich auch in den Tanzimât-
Reformen der neuen militärischen Kultur verkörpert und mit den Reformen 
Mustafa Kemal Atatürks und der Begeisterung der ganzen Nation seinen Höhe-
punkt erreicht habe.120 

Im Rückgriff auf İbrahim Edhem bedauert Mustafa Şekip, dass es noch zu 
früh sei, dass »unser Land« die gewünschten Beiträge zu den cartesianischen 
Studien leisten könne, aber er blickt optimistisch auf die Entwicklung von Insti-
tutionen, die es türkischen Akademikern ermöglichen würden, »so schnell wie 
möglich das Niveau ihrer europäischen Kollegen zu erreichen, so dass eine 
Zusammenarbeit möglich und fruchtbar wird«.121 Nicht mit Comte, sondern mit 
Bergson – dessen Anhänger und Übersetzer Mustafa Şekip war – beendet er 
seinen Beitrag: »Dem berühmten Wort von Herrn Bergson folgend, ist die Türkei 
dabei, sich selbst zu erschaffen, und in ihrem Schöpfungsakt ist sie glücklich, 
den Gedanken von Descartes und seine intellektuelle Hygiene, die so fruchtbar 
für die Menschheit waren, zu ihrem Lebensmotto zu machen.«122  

Die Rezeption von Descartes in der Türkei in den 1930er Jahren bestand, so 
lässt sich resümieren, im Wesentlichen in einer ideologischen Aneignung der 
Figur Descartes, um zum einen das Bild einer ›modernen‹, säkularisierten Tür-
kei in Europa zu behaupten und zum anderen auch innerhalb der Türkei religi-
öse Tendenzen zu sistieren.  

Diese Einstellung steht in deutlichem Kontrast zu Reichenbachs Abgren-
zungsversuch von der cartesianischen Erkenntnistheorie. Reichenbach, der den 
innovativen Charakter des cartesianischen Ansatzes historisch relativiert, be-

|| 
120 Şekip [Tunç]: »Felsefe kongresine bir hitab«, S. 6: »Ce fut d’abord dans la nouvelle culture 
militaire que ce courant s’est pénétré profondément et a atteint chez Atatürk un tel degré de 
perfection que toutes les réformes faites depuis quinze ans ont trouvé toujours, non pas seule-
ment un milieu favorable, mais encore une passion de progrès dans toute la nation.« 
121 Şekip [Tunç]: »Felsefe kongresine bir hitab, S. 7: »Notre pays […] se trouve actuellement 
assez gêné de ne pouvoir faire des contributions qu’il désirerait aux études cartésiennes. Mais 
nous sommes optimistes en voyant se construire chez nous des institutions qui prépareront 
cette orientation et nos universitaires travailler pour être, le plus rapidement possible à la 
hauteur de leurs collègues européens, afin qu’une collaboration soit rendue possible et fruc-
tueuse.« 
122 Şekip [Tunç]: »Felsefe kongresine bir hitab: »Suivant la célèbre formule de Bergson, la 
Turquie est en train de se créer, et dans son acte de création, elle est heureuse de faire de la 
pensée de Descartes et de son hygiène intellectuelle, qui furent si fécondes dans l’humanité, sa 
devise dans la vie.« 



 Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie | 135 

  

steht auf dem »ziemlich auffälligen Unterschied« zwischen einer auf der deduk-
tiven Methode der Mathematik basierenden Auffassung der Wissenschaftsphi-
losophie und derjenigen der logischen Empiristen, die sich auf das Modell der 
mathematischen Physik als empirischer Wissenschaft stützt.123 Reichenbachs 
Vortrag zielt darauf ab zu zeigen, dass dieser Unterschied nicht oberflächlich 
ist, sondern »eine definitive Divergenz, einen Wesensunterschied« bedeutet 
zwischen der Wissenschaftsphilosophie aus der platonisch-cartesianischen 
Tradition und der »von unserer Gruppe vorgeschlagenen«.124 

Fahris konkrete Bemühungen scheiterten allerdings, insofern das Organisa-
tionskomitees des Kongresses kein Interesse an der Descartes-Rezeption in der 
Türkei zu haben schien, und dies, obwohl eine Sektion des Kongresses der län-
derübergreifenden Descartes-Rezeption gewidmet war. 

3 Ergebnis und Ausblick  

Die Frage nach den deutsch-türkischen Beziehungen auf den internationalen 
Philosophie-Kongressen in den 1930er Jahren hat nicht nur tiefe philosophische 
Differenzen, sondern auch persönliche und politische Spannungen oder Kon-
flikte zwischen Hans Reichenbach und einigen seiner türkischen Kollegen an 
der Universität Istanbul ans Licht gebracht. In der Vorstellung Fahris sollte sich 
der neue philosophische Kurs der Türkei in aller Entschlossenheit Europa zu-
wenden und mit der osmanischen Vergangenheit brechen. Seine Bestrebung 
ging dahin, die Internationalisierung mit einer nationalen Perspektive zu ver-
knüpfen. In erster Linie ging es Fahri darum, durch das Mitwirken am Kon-
gressgeschehen die Anerkennung der Türkei als säkularisierten Nationalstaat 
und als Teil der europäischen geistigen Gesellschaft voranzutreiben. Seine Be-
mühungen um eine Teilnahme der Türkei waren also vornehmlich politisch und 
erst in zweiter Linie wissenschaftlich motiviert. Dafür sollte in der Türkei eine 
rationalistisch ausgerichtete Philosophie entwickelt werden, die in der Lage 
sein sollte, nationale Fragen unter Berücksichtigung der spezifisch politischen 
und sozialen Transformationen des Landes zu beantworten. 

|| 
123 Hans Reichenbach: »La philosophie scientifique: une esquisse de ses traits principaux«, 
in: Travaux du IXe Congrès international de philosophie (Congrès Descartes), hg. v. Raymond 
Bayer. Paris 1937, Bd. IV (1), S. 86-91, hier S. 87. 
124 Reichenbach: »La philosophie scientifique«: »Permettez-moi de vous montrer que cette 
différence implique une divergence définitive, une différence d’essence entre la philosophie 
scientifique développée dans les tentatives précédentes, et celle proposée par notre groupe.« 



136 | Pascale Roure 

  

Diese Bestrebungen sind weitgehend gescheitert, scheinen aber in Form der 
nationalistisch geprägten Kongresse für türkische Geschichte eine Fortsetzung 
gefunden zu haben. Gemeint sind damit Tagungen, die von der Gesellschaft für 
Türkische Geschichte (Türk Tarihi Kurumu) in Istanbul (1937) und Ankara (1943) 
veranstaltet wurden. An beiden Kongressen haben zahlreiche deutsche Wissen-
schaftler teilgenommen, die zum Teil seit Ende der 1930er Jahre an den Univer-
sitäten Istanbul und Ankara sowie an deutschen Forschungseinrichtungen in 
Istanbul tätig waren. Gab es eine Kontinuität zwischen dem wissenschafts- und 
nationalpolitischen Interesse für die philosophischen Weltkongresse der 1930er 
Jahre und der Vorbereitung der türkischen Kongresse für Geschichtswissen-
schaften? Welche Rolle spielten all diese Veranstaltungen für die politisch am-
bivalente Entwicklung der Wissenschaftskooperation zwischen Deutschland 
und der Türkei im Zweiten Weltkrieg? 

Der von Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu geäußerte Wunsch, für die ›neue Tür-
kei‹ relevante Fragen im Rahmen eines internationalen Kongresses behandeln 
zu können, wurde nämlich mit dem II. Kongress für türkische Geschichte125 
verwirklicht. Unter der Patronage von Mustafa Kemal, der persönlich alle Vor-
träge geprüft und autorisiert haben soll, zielte diese Veranstaltung darauf, die 
staatlich implementierte ›türkische Geschichtsthese‹ (Türk Tarih Tezi) wissen-
schaftlich zu belegen und demzufolge die offizielle Geschichtsschreibung zu 
legitimieren, vor allem durch archäologische Ausgrabungen.126 Die meisten 
Vorträge waren von einer biologistischen und rassistischen Anthropologie ge-
prägt und beschäftigten sich mit der türkischen Rasse, Sprache und Kultur.127 

Anders als der erste Kongress, der fünf Jahre zuvor stattfand und an dem 
nur türkische Gelehrte teilgenommen hatten, war der zweite Kongress interna-

|| 
125 Wie die internationalen Philosophie-Kongresse, die in Paris in Verbindung mit einer 
Weltausstellung organisiert wurden, wurde dieser Kongress durch eine historische Ausstellung 
(Tarih Sergisi) im Dolmabahçe-Palast begleitet. 
126 Vgl. Emmanuel Szurek: »Appeler les Turcs par leur nom. Le nationalisme patronymique 
dans la Turquie des années 1930«, in: Revue d’histoire moderne et contemporaine 2 (2013), 
S. 18–38: Die Geschichtsthese war in den 1930er Jahren eine zugleich historiographisch, lingu-
istisch und anthropologisch geprägte Theorie, die besagte, dass Türken, nach ihrer Zerstreu-
ung in sehr frühen Zeiten, am Ursprung aller großen Zivilisationen Eurasiens stehen. Diese 
pseudowissenschaftliche Theorie, die in den Lehrplänen der Schulen gelehrt wurde, trug dazu 
bei, ein Nationalbewusstsein zu entwickeln, das auf einer biologischen Vorstellung der türki-
schen Nation als Rasse basierte. Über die Geschichtsthese und die offizielle Geschichtsschrei-
bung in der Türkei der 1930er Jahren vgl. Büşra Ersanlı: İktidar ve Tarih. Türkiye’de »Resmî 
Tarih« Tezinin Oluşumu (1929–1937). İstanbul 2003.   
127 Vgl. dazu Nazan Maksudyan: Türklüğü Ölçmek. Bilimkurgusal Antropoloji ve Türk 
Milliyetçiliğinin Irkçı Çehresi 1925–1939. İstanbul 2005, bes. S. 55–71. 



 Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie | 137 

  

tional, mit der Teilnahme von Delegationen aus Deutschland und Österreich128 – 
beide durch überzeugte Nationalsozialisten vertreten –, Tschechoslowakei, 
Jugoslawien, Frankreich, Italien, Ungarn, Griechenland, Rumänien. Die deut-
sche Delegation wurde von dem Orientalisten und Turkologen Richard Hart-
mann (1881–1965) geleitet, Professor in Berlin seit 1936, der an dem modernen 
türkischen Nationalismus interessiert war und auf dem Istanbuler Kongress 
einen Vortrag zum Thema »Die Neue Türkei im Rahmen der allgemeinen türki-
schen Geschichte« hielt.129 Unter den Fachleuten »aus der ganzen Welt«, die »im 
Bereich Anthropologie, Archäologie, Vorgeschichte und Türkische Geschichte« 
anerkannte Autoritäten gewesen seien,130 findet sich eine relativ hohe Anzahl 
von deutschen Teilnehmern, die zum Teil mit deutschen Institutionen in Istan-
bul wie dem Deutschen Archäologischen Institut131 verbunden oder als Gastpro-
fessoren an der im Jahre 1935 begründeten Universität Ankara tätig waren.132 
Manche dieser Teilnehmer sowie auch Mitglieder des Deutschen Archäologi-
schen Instituts, des Museums für Archäologie und des Historischen Instituts in 
Istanbul finden sich wieder in der Teilnehmer-Liste des nächsten Kongresses 
zur türkischen Geschichte in Ankara im Jahre 1943; aus dem Ausland einreisen-
de Gäste gab es hier nicht mehr.  

Auch die Philosophie war im Rahmen dieser Veranstaltungen vertreten, 
wenn auch diskret und in eindeutig nationalistischer Ausrichtung. Auf dem 
Kongress in Istanbul im Jahr 1937 hielt der aus NS-Deutschland emigrierte Phi-
losoph Ernst von Aster, der nach Reichenbachs Abschied die Leitung des Istan-
buler Philosophischen Seminars übernahm, einen Vortrag zum Thema »Die 
Türken in der Geschichte der Philosophie«.133 Der einzige Philosoph auf dem 
Kongress in Ankara im Jahr 1943 war Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu, der mit einem 

|| 
128 Vgl. die Rede des Prähistoriker Oswald Menghin (1888–1973) aus Wien im Namen der 
österreichischen Delegation, in: İkinci Türk Tarih Kongresi, İstanbul 20–25 Eylül 1937. İstanbul 
1943, S. XLIV. 
129 Richard Hartmann: »Umumî Türk Tarihi Çerçevesi içinde Yeni Türkiye«, in: İkinci Türk 
Tarih Kongresi, İstanbul 20–25 Eylül 1937. İstanbul 1943, S. 746–756. 
130 Vgl. İkinci Türk Tarih Kongresi, S. XXXVII. 
131 Der Archäologe Martin Schede z. B. war der Präsident des Archäologischen Instituts des 
Deutschen Reiches in Istanbul (1937–1945) und ab 1939 der Deutschen Morgenländischen 
Gesellschaft. Der Prähistoriker Kurt Bittel (1907–1991) war seit 1933 sein Mitarbeiter am Archäo-
logischen Institut des Deutschen Reiches und wurde 1938 zum Direktor der Istanbuler Abtei-
lung des Deutschen Archäologischen Instituts nach seinem Beitritt in die NSDAP. 
132 So z. B. die Turkologin und Sinologin Annemarie von Gabain (1901–1993) und der Indolo-
ge Walter Ruben (1899–1982), aber auch exilierte Wissenschaftler wie der Assyriologe Benno 
Landberger (1890–1968) und sein Schüler der Hethiter Hans Gustav Güterbock (1908–2000). 
133 Ernst von Aster: »Felsefe Tarihinde Türkler«, in: İkinci Türk Tarih Kongresi, S. 366–375.  



138 | Pascale Roure 

  

Vortrag zur türkischen Ideengeschichte teilnahm.134 Diese Vertretung der Philo-
sophie auf den Kongressen für Türkische Geschichte spiegelt nicht nur die nati-
onalistische Färbung des Interesses an der Philosophiegeschichte, sondern 
gleichzeitig die Stärkung der deutsch-türkischen Wissenschaftsbeziehungen zu 
Beginn des Zweiten Weltkrieges. 

|| 
134 Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu: »Türk iktisadî tefekkür tarihi ve Mehmet Şerif«, in: III. Türk 
Tarih Kongresi, Ankara 15–20 Kasim 1943. Ankara 1948, S. 260–268. 


