Pascale Roure
Ein internationaler Weg zu einer nationalen
Philosophie

Die Tiirkei auf den Philosophie-Kongressen in den
1930er Jahren

Anfang des 20.Jahrhunderts wurden Philosophie-Kongresse als neue Form
internationaler Kooperation ins Leben gerufen. Zwar erschiitterte der Erste
Weltkrieg die »optimistische Zuversicht auf den Erfolg der internationalen Zu-
sammenarbeit«, von der die ersten internationalen Kongresse fiir Philosophie in
Paris (1900), Genf (1904), Heidelberg (1908) und Bologna (1911) noch gepragt
waren.! Allerdings war die Philosophie, anders als viele andere Disziplinen, in
der Nachkriegszeit nicht gleichermaflen stark von dem Boykott betroffen, der
die deutschen Wissenschaftler sowie andere mit den Deutschen verbiindete,
etwa Osterreichische, ungarische, bulgarische und tiirkische Wissenschaftler
von internationalen Kongressen ausschloss.? Nach dem Ende des Boykotts
konnte daher in den 1930er Jahren relativ bruchlos das regelméafiige Wiederkeh-
ren internationaler Kongresse als ein Mittel angesehen werden, jenseits theore-
tischer und auch politischer Konflikte, freundschaftliche Austauschbeziehun-
gen zwischen Philosophen zu pflegen. In einem Schreiben zur Ankiindigung
des Congrés Descartes von 1937 schreibt Emile Bréhier, es sollten durch diese
um 1900 entstandene Form philosophischer Kommunikation nicht nur die Ge-
fahren der Spezialisierung und der Isoliertheit der philosophischen Arbeit aus-
geglichen werden, sondern vor allem eine »société intellectuelle«, eine geistige
Gemeinschaft geschaffen werden.?

* Diese Arbeit wurde im Rahmen des DFG-Forschungsprojekts »Deutscher Geist am Bosporus.
Zur Rezeption von Ontologie und philosophischer Anthropologie an der Universitit Istanbul
(1933-1960)« verfasst, DFG Projektnummer 394062667.

1 Frédéric Worms und Caterina Zanfi: »Présentation. L’Europe philosophique des congrés a la
guerre«, in: Revue de métaphysique et de morale 84.4 (2014), S. 459-466, hier S. 464.

2 Vgl. Roswitha Reinbothe: »L’exclusion des scientifiques allemands et de la langue alle-
mande des congreés scientifiques internationaux aprés la Premiére Guerre mondiale«, in: Revue
germanique internationale (2010), H. 12, S. 193-208, hier S. 193 und 197. Vgl. auch Roswitha
Reinbothe: Deutsch als internationale Wissenschaftssprache und der Boykott nach dem Ersten
Weltkrieg. Frankfurt a. M. 2006.

3 Emile Bréhier: »Communication«, in: Revue de métaphysique et de morale 43.2 (1936), S. 21—
24, hier S. 23: »Le congreés est né du besoin de réagir contre ce particularisme qui isole : son but

@ Open Access. © 2022 Pascale Roure, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110732283-005



102 —— Pascale Roure

Die internationalen Kongresse fiir Philosophie in den 1930er Jahren zeigen den
Universalitdtsanspruch der philosophischen Disziplin, machen aber gleichzeitig
schwer iiberbriickbare methodische Konflikte sichtbar und veranschaulichen
auch die nationalen Dimensionen der Internationalisierung. Freilich war die auf
dieser Grundlage entstandene Internationalitdt nur Nationen der sogenannten
»Kulturwelt<* vorbehalten und von der Annahme bedingt, dass die Meinungs-
verschiedenheiten und Konflikte durch Diskussionen innerhalb einer gemein-
samen Kultur aufgehoben werden konnten. Auch die »reizvolle Tiirkei«® zdhlte
man zu den der besagten Kulturwelt zugehorigen Nationen; sie wurde in die
akademische Vernetzung europdischer Linder — vor allem Frankreich und
Deutschland - einbezogen und schickte friih Teilnehmer zu den internationalen
wissenschaftlichen Treffen. Der Gelehrte und Professor fiir Geschichte der Phi-
losophie Mehmet Ali Ayni (1869-1945)° beispielsweise nahm am VI. und VIIL
internationalen Kongress fiir Philosophie in Harvard (1926)” und Oxford (1930)®
teil und wurde anschlief}end Mitglied des Organisations-Komitees fiir internati-
onale Philosophie-Kongresse sowie ab 1935 Mitglied der Pariser Asiatischen

essentiel est de rendre possibles les rapports personnels et les échanges d’idées ; son moyen,
c’est la discussion ; son résultat doit étre la collaboration [...].«

4 Vgl. die mehrsprachige Allokution des Dekans der Faculté des Lettres Otokar Fischer in Prag
bei der Er6ffnung des VIII. Internationalen Kongresses fiir Philosophie 1934, in: Actes du hui-
tieme Congrés international de philosophie a Prague, 2-7 septembre 1934. Prague 1936, S. XIV:
»Fiére d’étre trés tchéque et trés slave, notre Faculté se targue en méme temps de pouvoir étre
trés internationale, parce qu’elle entretient d’intenses rapports scientifiques avec les autres
pays du monde civilisé.«

5 So wurde die Tiirkei bezeichnet in der Dankesrede von Otokar Fischer bei der Abschlussve-
ranstaltung des Prager Kongresses, vgl. ebd., S. XXXII-XXXIV, hier S. XXXIIf.: »Telle une Socié-
té des Nations, ce Congrés a réuni [...] des hotes de ’Extréme-Orient et d’autres régions loin-
taines comme 1I’Amérique du Sud, classiques comme la Gréce et attirantes comme la Turquie.«
6 Hilmi Ziya Ulken: Tiirkiye’de Cagdas Diisiince Tarihi. istanbul [1966] 2015, S. 434-440. Vgl.
Emre Dolen: Tiirkiye Universite Tarihi, Istanbul 2010, Bd. 2, S. 273; irfan Gorkas: Mehmet Ali
Ayni’nin Darulfiinun Felsefe Tarihi Uzerine Bir Inceleme. Ankara 2012, S.7. Ayni war 1915 der
Begriinder der Zeitschrift der Literarischen Fakultét (Edebiyat Fakiiltesi Mecmuast).

7 Mehmed Ali Ayni: »Ismail Hakki«, in: Proceedings of the Sixth International Congress of
Philosophy, hg. v. Edgar Sheffield Brightman. New York, London 1927, S. 609-614. Ayni hat aus
dem in Harvard gehaltenen Vortrag eine Monographie geschrieben, vgl. Mehemmed-Ali Ayni:
Ismail Hakki, Philosophe mystique (1653—1735). Paris 1933.

8 In der Liste der aktiven Mitglieder des Kongresses wird Mehmet Ali Ayni als Professor fiir
Geschichte des Sufismus an der Theologischen Fakultdt der Universitit Istanbul aufgefiihrt,
vgl. Proceedings of the VIIth International Congress of Philosophy, hg. v. Gilbert Ryle. Oxford
1930, S. xv.



Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie =—— 103

Gesellschaft.’ Internationale Vernetzungen im Rahmen von Gelehrten-Gesell-
schaften entfalteten sich also bereits in den 1920er Jahren.

Im Folgenden interessieren mich jedoch hauptsdchlich internationale Phi-
losophie-Kongresse, an denen Professoren der Universitat Istanbul nach der
tlirkischen Universitatsreform von 1933 teilgenommen haben. Das sind vor al-
lem der VIII. Philosophie-Kongress in Prag (1934) und der XIX. Philosophie-
Kongress in Paris (1937), auch als >Congrés Descartes< bekannt, weil er den 300.
Jahrestag der Veroffentlichung des Discours de la méthode feierte. Beide Kon-
gresse — wie auch der Pariser Kongress fiir wissenschaftliche Philosophie im
Jahre 1935 - fanden in der Zeit statt, als Hans Reichenbach an der neu gegriin-
deten Universitdt Istanbul das Philosophische Seminar leitete. Wahrend seines
tiirkischen Exils von 1933 bis 1938 war Reichenbach auf internationalen Tagun-
gen und Kongressen besonders aktiv, nicht nur um den Logischen Empirismus
international zu verbreiten, sondern auch um die internationale Vernetzung
von gefdhrdeten Wissenschaftlern zu férdern. Daher konnte man auf den ersten
Blick vermuten, dass sich die Teilnahme der Tiirkei an diesen Veranstaltungen
hauptsédchlich durch Reichenbachs Wirkung erkldrt. Bei genauerer Hinsicht
zeigt sich die Lage allerdings komplexer. Durchaus unabhdngig von Reichen-
bachs Bemiihungen, ja sogar in bewusster Front gegen ihn, gab es in dieser Zeit
einige Bestrebungen, die 1923 gegriindete Republik Tiirkei in der europdischen
Szene der Philosophie-Kongresse sichtbar zu machen — und zwar nicht nur
dank personlicher Initiativen von Philosophieprofessoren oder Gelehrten, son-
dern auch mit einer offiziellen, vom Staat unterstiitzten Delegation. Dadurch
sollte die >Neue Tiirkei« als europdisches Kulturland Anerkennung finden. Dar-
iiber hinaus strebte man die Etablierung einer nationalen Philosophie an — ein
Ziel, das ausdriicklich in einer Broschiire mit dem aufschlussreichen Titel »Die
Tiirkei auf den Philosophie-Kongressen« (Ankara, 1937) des Soziologen Ziyaed-
din Fahri Findikoglu (1901-1974) formuliert wurde. An diesem Dokument wer-
den sich meine nachfolgenden Uberlegungen im Wesentlichen orientieren.

Zunidchst jedoch wird zu kldren sein, inwiefern die Teilnahme tiirkischer
Professoren an den internationalen philosophischen Kongressen mit der Wir-
kung von Hans Reichenbach und dariiber hinaus mit akademischen Beziehun-
gen zu Deutschland zusammenhing. AnschlieRend werde ich anhand einer
textnahen Analyse der Broschiire »Die Tiirkei auf den Philosophie-Kongres-
sen«! der Frage nachgehen, welche Rolle die deutsch-tiirkischen akademischen

9 Vgl. ismail Arar: »Ayni, Mehmet Ali (1869-1945), Son devir Tiirk miitefekkir, yazar ve idare-
cisi«, in: TDV Islam Ansiklopedisi. istanbul 1991, S. 273-275, hier S. 274.
10 Ziyaeddin Fahri [Findikoglu]: Felsefe Kongrelerinde Tiirkiye. Ankara 1937.



104 —— Pascale Roure

Beziehungen im Rahmen internationaler Philosophie-Kongresse bei der Ent-
wicklung einer nationalen, ja nationalistischen Auffassung von Philosophie in
der Tiirkei der 1930er Jahre gespielt haben.

1 Hans Reichenbach und die Universitét Istanbul

1.1 Die tiirkische Universitatsreform von 1933

Sowohl die Tatigkeit deutscher Hochschullehrer in Istanbul als auch die Teil-
nahme der Tiirkei an den Philosophie-Kongressen nach dem Ersten Weltkrieg
ist nur vor dem Hintergrund der tiirkischen Hochschulgeschichte und der Uni-
versitiatsreform zu verstehen. Bereits im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts war
es zu einem tiefgreifenden Wandel der europdischen Hochschulsysteme ge-
kommen." Inshesondere nach dem deutsch-franzésischen Krieg inspirierte in
Frankreich die Idealvorstellung des deutschen Universitdtsmodells eine univer-
sitdre Reform, die auch ein gewisses Echo im Osmanischen Reich fand. Die os-
manische Bildungsreform, einem Vorschlag des franzdsischen Bildungsminister
Victor Duruy folgend, plante in dieser Zeit nicht nur die Entwicklung interkon-
fessioneller Gymnasien, deren Prototyp das Galatasaray-Gymnasium sein sollte,
sondern auch die Griindung einer Universitit."” In diesem Zusammenhang ent-
wickelte sich in Istanbul parallel zu der islamisch gepragten Hochschulform der
Medrese eine sdkulare Universitdtsform nach europdischen Vorbildern.” Die
Universitdat — auf Tiirkisch Dariilfiinin (buchstiblich Haus der [empirischen]
Wissenschaften) genannt — wurde nach einigen gescheiterten Versuchen im
Jahre 1900 gegriindet.

11 Vgl. dazu Christophe Charle: »Jalons pour une histoire transnationale des universités«, in:
Cahiers d’histoire. Revue d’histoire critique 121 (2013), S. 21-42.

12 Selcuk Askin Somel: The Modernization of Public Education in the Ottoman Empire, 1839-
1908, Islamization, Autocracy and Discipline. Leiden 2001, S. 41f. und 51f.

13 Horst Widmann: Exil und Bildungshilfe. Die deutschsprachige akademische Emigration in die
Tiirkei nach 1933. Frankfurt a. M. 1973, S. 28f.

14 Einer dieser Versuche, unter der Agide des Osmanischen Kaiserlichen Gymnasiums von
Galatasaray (Galata-Serai Mekteb-i Sultani), organisierte eine >Fakultat fiir Literatur« (Edebiyat
Fakiiltesi), nach dem franzosischen Vorbild der >Faculté de Lettres< benannt, vgl. Ekmeleddin
fhsanoglu: »The Genesis of the >Darulfiinun«. An Overview of Attempts to Establish the First
Ottoman University«, in: Histoire économique et sociale de ’Empire ottoman et de la Turquie
(1326-1960), Actes du sixieme congrés international tenu a Aix-en-Provence du ler au 4 juillet
1992, hg. v. Daniel Panzac. Paris 1995, S. 827-842, hier S. 828f.



Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie =—— 105

Die franzosische Universitit 6ffnete sich in diesen Jahrzehnten verstarkt
auslandischen, darunter vor allem russischen und osmanische Studenten.®
Zugleich wurde jedoch der wirtschaftliche und militdrische Einfluss Deutsch-
lands im Osmanischen Reich dominant und ging einher mit — zun&chst erfolg-
losen — Versuchen, dort eine Kultur- und Bildungsdiplomatie aufzubauen. In
Folge des Ersten Weltkriegs erhielten die akademischen Beziehungen zwischen
Deutschland und der Tiirkei weiteren Auftrieb. Im Rahmen der »deutschen
Kulturmission«'® wurden deutsche Hochschullehrer nach Istanbul entsandt, die
zwischen 1915 und 1918 am Dariilfiintin nicht nur lehrten, sondern auch an der
Umorganisation der Universitdt und an einer Reform der Literarischen Fakultat
(Edebiyat Fakiiltesi) mitwirkten.” Von nun an wurden auch immer mehr osma-
nische Studenten mit Stipendien des osmanischen Staates nach Deutschland
entsandt, hauptsichlich fiir die Berufsausbildung, aber in geringerem Umfang
auch fiir das Studium der Philosophie und der Sozialwissenschaften.”® Diese
studentische Migration nach Deutschland setzte sich in der Zwischenkriegszeit
fort und pragte noch die Berufungspolitik am Philosophischen Seminar der
Universitit Istanbul nach der tiirkischen Universititsreform von 1933.”

Die osmanische Hochschule, die in den 1920er Jahren zum Gegenstand
scharfer Kritik durch die neue Regierung der Republik Tiirkei geworden war,
wurde unter Berufung auf ein Gutachten des Schweizer Pddagogen Albert Mal-
che (1876-1956) im Jahre 1933 geschlossen und stattdessen die Universitét Is-

15 Vgl. George Weisz: The Emergence of Modern University in France, 1863-1914. Princeton
1983; Christophe Charle und Jacques Verger: Histoire des universités. XIle-XXIe siécle. Paris
2012. Studenten aus dem Osmanischen Reich stellten nicht nur zusammen mit denen aus dem
Russischen Reich vor 1914 die Hauptkolonie ausldndischer Studenten in Frankreich dar, son-
dern Frankreich blieb bis zu diesem Zeitpunkt auch das Hauptreiseziel osmanischer Studenten,
obwohl sich diese Studentenmigration zu Beginn des 20. Jahrhunderts zugunsten Belgiens, der
Schweiz und Deutschlands zu diversifizieren begann. Vgl. dazu Klaus Kreiser: »Etudiants
ottomans en France et en Suisse (1909-1912)«, in: Histoire économique et sociale de I’Empire
ottoman et de la Turquie (1326-1960), hg. v. Daniel Panzac. Paris 1995, S. 843-849, bes. S. 848.
16 Klaus Kreiser: »Im Dienste ist der Fes zu tragen« — Tiirkische Vorlesungen deutscher Pro-
fessoren am Istanbuler Dariilfiin{in (1915-1918)«, in: Deutsche Wissenschaftler im tiirkischen
Exil: Die Wissenschaftsmigration in die Tiirkei 1933-1945, hg. v. Christopher Kubaseck und
Giinter Seufert. Wiirzburg 2008, S. 21-40.

17 Emre Délen: istanbul Dariilfiinunu’nda Alman Miiderrisler 1915-1918. istanbul 2013.

18 Mustafa Gencer: Jontiirk Modernizmi ve >Alman Ruhuc. 1908-1918 Dénemi Tiirk-Alman Iliski-
leri ve Egitim. Istanbul 2003, S. 305.

19 Vgl. dazu Pascale Roure: »Between French Culture and German Geist: The Transnational
Constitutions of Turkish Philosophy, in: Global Intellectual History — The Turkish Connection,
hg. v. Deniz Kuru und Hazal Papuccular [im Erscheinen].



106 —— Pascale Roure

tanbul (Istanbul Universitesi) erdffnet. Die Bezeichnung mit dem tiirkischen
Neologismus »Universite« spiegelt einen ideologischen Willen, mit der osmani-
schen Vergangenheit zu brechen, aber auch die Sprache und die Wissensinsti-
tutionen der tiirkischen Nation zu erneuern. Nach dem neuen Hochschulgesetz
wurden die Verwaltungs- und Lehrkréfte der neu begriindeten Universitat Is-
tanbul durch das Bildungsministerium ernannt, die Lehrstiihle umgestaltet und
neu besetzt. Fast alle Philosophieprofessoren vom Dariilfiin{in wurden entlas-
sen oder versetzt. Stattdessen berief man Akademiker, die im nationalsozialisti-
schen Deutschland aufgrund des >Gesetzes zur Wiederherstellung des Berufsbe-
amtentums«< vom 7. April 1933 entlassen worden waren, als ordinierte Profes-
soren nach Istanbul. Darunter war auch Hans Reichenbach, der zwischen 1933
und 1938 die >Philosophische Abteilung« (Felsefe Boliimii) leitete und sich unter
anderem dafiir einsetzte, dass sein ehemaliger Lehrer Ernst von Aster (1880-
1948) als Professor fiir Geschichte der Philosophie berufen wurde.”

Im Zuge dieser Umstrukturierung wurde auch das Philosophie-Curriculum
reformiert. Zuvor philosophische Disziplinen wie die Psychologie, die von Mus-
tafa Sekip Tunc (1886-1958) gelehrt worden war,? und die Soziologie wurden
als eigenstidndige Disziplinen von der Philosophie-Abteilung abgetrennt. So
wurde der seit 1933 von Gerhard Kessler (1883-1963) besetzte Lehrstuhl fiir
Soziologie im Jahre 1937 in die Fakultdt fiir Wirtschaftswissenschaften inte-
griert. Im gleichen Jahr leitete die Berufung des Psychologen Wilhelm Peters
(1880-1963) auf den neu errichteten Lehrstuhl fiir experimentelle Psychologie
die disziplindre Selbstdndigkeit der Psychologie ein.

20 Vgl. die Briefe von Hans Reichenbach an Ernst von Aster, in: Hans Reichenbach Papers,
1884-1972, ASP.1973.01, Archives of Scientific Philosophy, Archives & Special Collections,
University of Pittsburgh, Box 13, Folder 39 [RP]. Bereits 1934 dachte Reichenbach an Ernst von
Aster als moglichen Nachfolger seines ehemaligen Doktoranden Orhan Sadeddin an dem
Istanbuler Lehrstuhl fiir Geschichte der Philosophie (Brief vom 7.1.1934, RP Box 13, Folder 39,
55-56/56). Weil Sadeddin seit 1933 krank war, iibernahm Reichenbach im ersten Jahr auch die
Vorlesungen zur Geschichte der Philosophie. Reichenbach erwéhnt die biirokratischen Schwie-
rigkeiten, um diese Professur zu ertffnen (Brief vom 1.4.1934, RP Box 13, Folder 39, 51-52/56).
Die Berufung Ernst von Asters erfolgte schlief3lich im Jahre 1936.

21 Mustafa Sekip Tung war der einzige Philosoph der Dariilfiin{in, der nach 1933 als Ordinari-
us weiter am Philosophischen Seminar tdtig war.



Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie =—— 107

1.2 Die Berliner Gruppe aus Istanbul

Reichenbachs Teilnahme an internationalen Kongressen war sowohl wissen-
schaftlich als auch politisch motiviert. Er konnte so einerseits zur Rezeption des
Logischen Empirismus auflerhalb des deutschen Sprachraums beitragen und
seine philosophische Auffassung mit den Auffassungen anderer philosophi-
scher Stromungen und Ausrichtungen konfrontieren. Besonders in Frankreich
wurde in diesem Zusammenhang die Rezeption des Logischen Empirismus
verstiarkt. Andererseits ermoglichten diese Treffen den Auf- und Ausbau von
Netzwerken, die nicht zuletzt auch emigrierten Nachwuchswissenschaftlern
zugutekommen sollten.”? Reichenbachs Wechsel ins US-amerikanische Exil
konnte auf diesem Wege vorbereitet werden. Es war besonders Charles W. Mor-
ris (1901-1979), der an den Konferenzen in Prag und Paris teilnahm und ihn
mafdgeblich unterstiitzte. Bereits auf dem Prager Kongress betonte Morris die
Komplementaritdt zwischen dem amerikanischen Pragmatismus und dem »Lo-
gischen Positivismus« und ermutigte zur Zusammenarbeit zwischen diesen
beiden Stromungen, die er als Ausprdgungen des »modernen Empirismus«
verstand.”

Wie fiir Reichenbach spielten die internationalen Philosophie-Kongresse
eine entscheidende Rolle fiir die europdische und transatlantische Emigration
zahlreicher Logischer Empiristen, darunter auch Mitglieder und Mitarbeiter der
Berliner Gruppe, von denen ein kleiner Teil zunachst in Istanbul eine Zuflucht
gefunden hatte. Zu nennen sind hier etwa der Mathematiker Richard von Mises
(1883-1953), seine Mitarbeiterin Hilda Geiringer (1893-1973)* und der Astro-

22 Dass auch zum Teil Studenten und Assistenten von dieser Migration betroffen waren, wird
selten beriicksichtigt. So haben zum Beispiel Reichenbachs Doktoranden Carl G. Hempel
(1905-1997) und Olaf Helmer (1910-2011), die beide an dem Pariser Kongress zur Einheit der
Wissenschaft teilgenommen haben, nach Abschluss der Dissertation in Berlin Deutschland
verlassen. Hempel emigrierte nach Belgien als Mitarbeiter von Paul Oppenheim und Helmer
bereitete eine zweite Dissertation unter der Betreuung von Susan Stebbing in London vor.
Beide emigrierten nach 1937 in die USA, wo sie an der Universitdt Chicago als Carnaps Assis-
tenten wirkten. Vgl. dazu Nicolas Rescher: »The Berlin School of Logical Empiricism and its
Legacy, in: Erkenntnis 64 (2006), S. 281-304.

23 Charles W. Morris: »The Concept of Meaning in Pragmatism and Logical Positivism, in:
Actes du huitiéme Congreés international de philosophie a Prague, hg. v. Comité d'Organisation
du Congres. Paris 1936, S. 130-138, hier S. 130.

24 Vgl. Alp Eden und Giirol Irzik: »German mathematicians in exile in Turkey: Richard von
Mises, William Prager, Hilda Geiringer, and their impact on Turkish mathematics«, in: Historia
Mathematica 39 (2012), S. 432-459, hier S. 436 und 439: Die beiden verlassen Istanbul im Jahre
1939, Richard von Mises nach Harvard und Hilda Geiringer nach Bryn Mawr. Einer der Griinde



108 —— Pascale Roure

physiker Erwin Finlay-Freundlich (1885-1964), der von 1933 bis 1937 das neue
Astronomische Institut der Universitét Istanbul® leitete und 1939 nach Grof3bri-
tannien an die Universitidt St. Andrews ging. Dazwischen war er an der Deut-
schen Karls-Universitdt in Prag, wo er bis zur deutschen Besetzung als Professor
fiir Astronomie und Direktor der Sternwarte wirkte. In einem Brief an Reichen-
bach vom 3.4.1938 erklarte Finlay-Freundlich seine Absicht, »nach Cambridge
zu dem Kongress der Unity of Science und anschlieflend nach Stockholm zur
Tagung der Internationalen Union fiir Astronomie« zu gehen, mit der Hoffnung,
Wissenschaftler aus Amerika zu treffen.”® Selbst wenn er sich in Prag »nicht
mehr [als] Emigrant, sondern voll anerkannter Biirger eines Staates« fiihlte, war
die Moglichkeit einer transatlantischen Migration als Schutz gegen die »deut-
sche Pest«” vorzuziehen:

Trotzdem machen wir uns natiirlich kein Hehl daraus, dass die Situation ausserordentlich
kritisch werden konnte, falls bei einem Kriege dieses Land von den Deutschen {iberrannt
werden sollte und sich nicht zu erhalten vermag. Es besteht hier aber die feste Absicht, bis
zum Aeussersten zu kdmpfen. Wenn ich in diesem Fall von hier fort miisste, dann wiirde
ich natiirlich versuchen, gleich nach Amerika zu kommen. Und ich wire fhnen sehr
dankbar, wenn Sie, sobald Sie driiben sind, auch fiir mich gegebenenfalls die Augen auf-
behielten.?

Zunichst hatte Reichenbach keine Absicht, die Tiirkei zu verlassen. Ganz im
Gegenteil war er begeistert von allen Moglichkeiten, die die Universitét Istanbul
fiir ihn und seine Kollegen aus Deutschland bot. Er beabsichtigte, die tiirkische
Sprache zu erlernen und lobte noch im Jahr 1934 die Motivation und das Inte-
resse seiner Studenten in Istanbul.” Als ordentlicher Professor mit einem fiinf-
jahrigen Vertrag eingestellt, war er mit der spannenden Aufgabe betraut, das

fiir den Abgang von Richard von Mises wire sein Protest dagegen gewesen, dass Geiringers
Arbeitsvertrag von der tiirkischen Regierung nicht verldngert wurde (vgl. ebd., S. 444).

25 Emre Délen: Tiirkiye’de Universite Tarihi. fstanbul 2010, Bd. 4, S. 238.

26 Briefwechsel zwischen Reichenbach und Finlay-Freundlich im Friihjahr 1938 aus dem
Reichenbach Nachlass, RP Box 13, Folder 44: »Es ist sehr wahrscheinlich, dass ich im Juli nach
Cambridge zu dem Kongress der Unity of Science und anschlief}end nach Stockholm zur Ta-
gung der Internationalen Union fiir Astronomie gehen werde. ich werde dann Gelegenheit
haben, mafigebliche Astronomen aus Amerika zu treffen [...].«

27 RP Box 13, Folder 44: »Es ist scheuf3lich, dass die Welt diesen Ablauf nimmt und niemand
ein Mittel findet, um dieser deutschen Pest zu steuern. Dass Sie das Gliick haben, nach Ameri-
ka zu kommen, finde ich herrlich. Und ich bitte Sie, mich immer wissen zu lassen, wo Sie sind
und wie es Thnen geht, schon damit wir im Falle der Not uns gegenseitig helfen konnen.«

28 RP Box 13, Folder 44.

29 Brief von Reichenbach an von Aster, 07.01.1934, in: RP Box 13, Folder 39, 55-56/56.



Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie =—— 109

Philosophische Seminar an der Universitdt Istanbul neu zu gestalten. Aus die-
sem Grund lehnte er eine Stelle in Oxford ab, die ihm nur einen auf ein Jahr
befristeten Vertrag anbot.* Die hervorragenden Arbeitsbedingungen in Istanbul
erlaubten es ihm, die Arbeit der Berliner Gruppe fortzusetzen, aber auch, anders
als in Berlin, als Philosophieprofessor Anerkennung zu gewinnen. Wie seine
Privatkorrespondenzen reichlich dokumentieren, musste er in Deutschland
viele Widerstdnde iiberwinden, um im Bereich der Universitdtsphilosophie Fuf3
zu fassen. Nach seiner Umhabilitierung an der Berliner Philosophischen Fakul-
tdt im Jahre 1926 bekam er keinen Lehrstuhl, sondern lediglich einen Lehrauf-
trag fiir erkenntnistheoretische Grundlagen der Physik.*! Seine Berufung in die
Tiirkei erwies sich damit im Grunde als entscheidender Schritt fiir seine akade-
mische Karriere.

Der prekire Emigranten-Status,* der im Laufe der Jahre wegen der zuneh-
menden nationalsozialistischen Propaganda in der Tiirkei noch unsicherer
geworden war, sowie die bereits erwdhnten administrativen Schwierigkeiten an
der Universitdt Istanbul® haben Reichenbach dennoch dazu bewogen, aktiv
nach einer Alternative zu suchen. Bereits seit 1936 bereitete er seine Abreise aus
der Tiirkei vor, wie seinen Korrespondenzen und auch tiirkischen Geriichten zu
entnehmen ist.* Die Eskalation der politischen Konflikte in Europa und die

30 Vgl. Giirol Irzik: »Hans Reichenbach in Istanbulk, in: Synthese 181.1 (July 2011; Hans Rei-
chenbach, Istanbul, and Experience and Prediction), S. 157-180, hier S. 160.

31 Vgl. dazu Christian Tilitzki: Die deutsche Universitditsphilosophie in der Weimarer Republik
und im Dritten Reich. Berlin 2002, S. 233. Zu Reichenbachs Schwierigkeiten, eine Stelle als
Philosophieprofessor in Deutschland zu erhalten und zu den Hintergriinden seiner Abreise
nach Istanbul, vgl. Pascale Roure: »Logical Empiricism in Turkish Exile. Hans Reichenbach’s
Research and Teaching Activities at Istanbul University (1933-1938)«, in: Synthese, Topical
Issue »All Things Reichenbach« [under review].

32 Als Reichenbach den Ruf aus Kalifornien bekam, schrieb er z. B. an Louis Rougier (Brief
vom 18.01.1938) iiber seine Erleichterung, weil es unmoglich gewesen wire in der Tiirkei zu
bleiben und die Staatsangehorigkeit zu bekommen, vgl. Flavia Padovani: »La correspondance
Reichenbach-Rougier des années trente : une >collaboration amicale«, entre empirisme logique
et exil«, in: Philosophia Scientiae 10.2 (2006), S. 223-250, hier S. 239.

33 Vgl. Anm. 20. Das Gefiihl der wissenschaftlichen Isolation, das Reichenbach in einem Brief
an Rougier beklagt (vgl. Padovani: »La correspondance Reichenbach-Rougier, S. 238), erklart
sich im Wesentlichen aus diesen administrativen Schwierigkeiten. Es war in der Tat nicht
einfach, von der Verwaltung die Genehmigung zu erhalten, ins Ausland zu gehen, und Rei-
chenbach war sehr verdrgert, dass ihm ein Sabbatjahr verweigert wurde, das es ihm erlaubt
hitte 1936 eine einjdhrige Stelle an der New York University anzunehmen.

34 Vgl. S.1.: »Tiirkiye’de Lojistik [Logistik in der Tiirkeil«, in: Is/Action [U¢ Aylik Ahlak ve
Ictimaiyat Mecmuasi/Revue trimestrielle turque de morale et de sociologie/Tiirkische Viertel-
jahreszeitschrift fiir Ethik und Soziologie] 4 (1938), H. 2-3, S. 95f.



110 — Pascale Roure

Kriegsvorbereitungen schienen Reichenbach jedoch dazu veranlasst zu haben,
nicht Frankreich, sondern die Vereinigten Staaten als das einzige wirklich si-
chere Ziel zu betrachten. Darauf deutet z. B. der bereits erwdhnte Briefwechsel
mit Finlay-Freundlich hin: Reichenbach freute sich 1938 auf die Perspektive,
nicht nur die Tiirkei, sondern »den europdischen Boden jetzt endlich verlassen
zu konnen«.*

Neben politischen Motiven spielten auch wissenschaftliche Griinde bei Rei-
chenbachs Bemiihungen um einen internationalen akademischen Austausch
eine wesentliche Rolle. Denn seine Teilnahme an den internationalen Philoso-
phie-Kongressen trug dazu bei, dass seine Auffassung der wissenschaftlichen
Philosophie verstarkt im Ausland rezipiert wurde. Die zahlreichen franzosi-
schen Ubersetzungen von Werken des Logischen Empirismus, die zum Teil als
Vorbereitung fiir die wissenschaftlichen Austauschbeziehungen auf Kongressen
konzipiert wurden, erleichterten im Kontext der kulturellen Dominanz der fran-
zbsischen Sprache auch die Rezeption des Logischen Empirismus in der Tiir-
kei.** Die Reichenbach offiziell zugeteilten Assistenten,” die seine Lehrveran-
staltungen iibersetzen mussten, sprachen nicht Deutsch, sondern Franzdsisch.®
Die vorherrschende Verbreitung der franzdsischen Sprache unter den Lehrkraf-
ten und Assistenten erkldrt, dass die meisten Vertffentlichungen dieser Zeit
zum Logischen Empirismus auf franzésischsprachigen Publikationen basieren,
wie auch die Kongress-Berichte und Rezensionen franzosischsprachiger Publi-
kationen aus der Sammlung Actualités scientifiques et industrielles des Verlags

35 Brief von Reichenbach an Finlay-Freundlich, 27.03.1938: »Fiir uns ist es schon ein sehr
angenehmer Gedanke, den européaischen Boden jetzt endlich verlassen zu konnen. Jetzt ist nun
auch mein Buch (in der Chicago University Press) erschienen, und ich hoffe sehr, in Amerika
Fuf3 fassen zu konnen.«

36 Vgl. dazu Pascale Roure: »Deutsche Philosophie« im Spiegel tiirkischer Fachzeitschriften
unter besonderer Beriicksichtigung des Philosophischen Seminars der Universitdt Istanbul,
in: »Zwischenvélkische Aussprache«. Internationaler Austausch in wissenschaftlichen Zeitschrif-
ten 1933-1945, hg. v. Andrea Albrecht, Lutz Danneberg, Ralf Klausnitzer und Kristina Matees-
cu. Berlin, Boston 2020, S. 325-360.

37 Reichenbach konnte jedoch auf die Mitarbeit eines deutschsprachigen Studenten, Nusret
Hizir, zdhlen. Weitgehend {ibersehen wurde bisher, dass Reichenbach auch einige seiner
englischsprachigen Studentinnen informell als Assistentinnen betrachtete, die am Robert
College for Girls in Istanbul (Arnavutkoy) ausgebildet worden waren, wie Neyire Adil-Arda und
Matilt Kamber. Reichenbach hatte ein pragmatisches Verhéltnis zu Sprachen und benutzte
sowohl Deutsch als auch das vertrautere Englisch und Franzosisch in seiner Lehre und im
Umgang mit den Studenten an der Universitat Istanbul.

38 Vgl. dazu Arslan Kaynardag: Tiirkiye’de Cumhuriyet Déneminde Felsefe. Diisiinciiler, Etkin-
likler, Filozoflar, S6ylesiler. Ankara 2002, S. 341.



Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie =—— 111

Hermann. Auch die meisten Schriften und Vorlesungen Reichenbachs in der
Tiirkei der 1930er Jahre wurden aus dem Franzdsischen iibersetzt.*® Dies trug
dazu bei, dass die tiirkische wie die franzosische Rezeption Reichenbachs Auf-
fassung der wissenschaftlichen Philosophie mitunter als Positivismus fehlinter-
pretierte.

Reichenbachs internationale Vernetzungstrategie manifestierte sich nicht
zuletzt auch im Zusammenhang der Betreuung seiner Studentinnen und Stu-
denten. So war er darum bemiiht, den heranwachsenden Wissenschaftlern ein
internationales Korpus philosophischer Texte zu vermitteln, und verschenkte
sogar seine Privatbibliothek an die Institutsbibliothek des Philosophischen
Seminars der Universitit Istanbul, als er die Tiirkei fiir die USA verlief3.*° Die
internationale Orientierung wird nicht zuletzt in den Abschlussarbeiten der
Studentinnen und Studenten sichtbar. Hier tauchen z.B. Titel von Charles
W. Morris* und von der britischen Philosophin Susan Stebbing (1885-1943)*
auf, die beide zum Organisationskomitee der internationalen Kongresse fiir
Einheit der Wissenschaft (Paris 1935, Cambridge 1938) gehérten. Auch andere
Teilnehmer an den Philosophie-Kongressen aus der Berliner Gruppe wurden
zitiert, wie z. B. Paul Oppenheim (1885-1977).%

Vor dem Hintergrund dieser politischen und wissenschaftlichen Gemenge-
lage und den divergierenden nationalen Voraussetzungen und Interessen ldsst
sich die Brisanz des VIII. Philosophie-Kongresses in Prag 1934 erldautern.

39 Vgl. z. B. Hans Reichenbach: ilmi Felsefe [Wissenschaftliche Philosophie], iibers. v. Ziya
Somar. Istanbul 1936; ders.: La philosophie scientifique, vues nouvelles sur ses buts et ses
méthodes [Die wissenschaftliche Philosophie, neue Ansichten iiber ihre Ziele und Methoden],
iibers. v. Ernest Vouillemin. Paris 1932.

40 Dies bezeugt z. B. Reichenbachs ehemalige Studentin und Assistentin Neyire Adil-Arda
(Neyyire Baysal) in: Kadin Felsefecilerimiz, hg. v. Arslan Kaynardag. Ankara 1999, S. 26.

41 Vgl. die Abschlussarbeit von Reichenbachs hervorragendster Studentin, die Reichenbach
im Vorwort von Experience and Prediction fiir ihre Mitarbeit dankend nennt, Neyire Adil-Arda:
Istikra Problemi [Das Problem der Induktion] (Bitirme tezi, 1935). Zu Reichenbachs Lehrtitigkeit
und Betreuung von Studentinnen an der Universitédt Istanbul, vgl. Roure: »Logical Empiricism
in Turkish Exile« (im Erscheinen).

42 Susan Stebbings Lehrbuch A Modern Introduction to Logic (1933) bildet, mit Reichenbachs
Vorlesungen, die Grundlage der Abschlussarbeit von Reichenbachs Studentin Zehra Raif Akac:
Lojistigin Lojige Itirazlan [Die Einspriiche der Logistik gegen die Logik, 1939].

43 Vgl. die Abschlussarbeit von Reichenbachs Student und Ubersetzer Nusret Siikrii Hiziroglu:
Ilimlerin tasnifi hakkinda [Uber die Klassifikation der Wissenschaften, 1939]. Im Literaturver-
zeichnis wurde das Systematische Worterbuch der Philosophie (1923) von Karl Wilhelm Clauberg
und Walter Dubislav, sowie von Paul Oppenheim Die natiirliche Ordnung der Wissenschaften.
Grundgesetze der vergleichenden Wissenschaftslehre (1926) und Die Denkfldche. Statische und
dynamische Grundgesetze der wissenschaftlichen Begriffsbildung (1928) zitiert.



112 — Pascale Roure

1.3 Die doppelte Vertretung der Universitat Istanbul auf dem
Prager Kongress (1934)

Auf dem Prager Philosophie-Kongress gab es keine offizielle Delegation der
tlirkischen Republik, sondern eher einzelne Teilnehmer aus der Tiirkei. Obwohl
Reichenbach im Namen der Universitdt Istanbul die Begriifungsrede hielt,*
stand er mit den anderen tiirkischen Teilnehmern nicht in Verbindung. Dazu
zéhlte der Philosoph Halil Nimetullah [Oztiirk], der in Prag als Vortragender
auftrat, wie auch Ziyaeddin Fahri [Findikoglu], der als Zuhorer und Diskutant
teilnahm. In dem von Letzterem verfassten Kongressbericht »Die Tiirkei auf den
Philosophie-Kongressen« findet sich eine Fotographie der Kongress-Eroffnung,
auf welcher die beiden tiirkischen Teilnehmer als »Tiirkische Delegierte« dekla-
riert sind (Abb. 1).

Die doppelte Vertretung der Tiirkei auf dem Prager Kongress durch Rei-
chenbach und seinen tiirkischen Kollegen Halil Nimetullah ist bemerkenswert:
Obwohl Nimetullah in der Liste der Kongress-Mitglieder als Universitatsprofes-
sor fiir Philosophie in Istanbul genannt wird,* war er eigentlich ein Jahr zuvor
im Rahmen der tiirkischen Universitdtsreform entlassen und durch Hans Rei-
chenbach ersetzt worden.

Halil Nimetullah [Oztiirk] (1880-1957) gehérte zu der Generation von Philo-
sophieprofessoren, die anldsslich der Universitdtsreform von der Erneuerung
der Lehrkorper personlich betroffen waren. Anfang des 20. Jahrhunderts war er
von dem Erziehungsminister Emrullah Efendi zum Philosophiestudium nach
Frankreich geschickt worden. Nach mehreren Aufenthalten an der Sorbonne
und an der Universitét von Lille wurde er an die Literarische Fakultit der Dariil-
flintin berufen und arbeitete dort zwischen 1915 und 1919 als Assistent von Em-
rulldh Efendi am Lehrstuhl fiir Psychologie und Moral (Ruhiydat ve Ahldk
Muallim Muavini).

44 Vgl. »Ouverture du Congrésc, in: Actes du huitieme Congres international de philosophie a
Prague, S. IX-XXVII, hier S. XVII, wo Reichenbach als »Professeur a I’Université de Stambul«
in der Liste von Teilnehmern steht, die die Griifie aus ihren jeweiligen Liandern oder Fachge-
sellschaften iiberbrachten.

45 Vgl. »Liste des membres«, in: Actes du huitiéme Congrés international de philosophie a
Prague, S. LIX: »NIMETULLAH, Halil, Professeur a I’Université, Istanbul, Turquie.«



Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie =—— 113

Abb. 1: Prag 1934: Eroffnung des Internationalen Philosophie-Kongresses. (Tiirkische Delegier-
te: Ziyaettin Fahri, Halil Nimet). Quelle: Ziyaeddin Fahri [Findikoglu]: Felsefe Kongrelerinde
Tiirkiye. Ankara 1937.

Nach dem Ersten Weltkrieg setzte er seine Karriere als Philosophielehrer am
Kabatas-Knaben-Gymnasium (Kabatas Erkek Lisesi) fort und wurde im Jahr 1931
Professor fiir Logik (Mantik Miiderrisi) am Philosophischen Seminar der Univer-
sitdt Istanbul, bevor er 1933, wie bereits erwédhnt, entlassen wurde. Wie auch
sein Kollege Ismayil Hakki Baltacioglu, der eine dhnliche Laufbahn absolviert
hatte,* war Halil Nimetullah stark von der Soziologie Emile Durkheims gepragt

46 Der Philosoph und Pddagoge Ismayil Hakki Baltacioglu (1886-1978) wurde 1908 nach
Frankreich geschickt, um an der Ecole Normale de la Seine zu studieren. Dariiber berichtet er in
seiner Autobiographie: ismayil Hakki Baltacioglu: Hayatim. istanbul 1998, S. 105f. Dort war er
von Emrullah Efendi beauftragt, eine vergleichende Studie iiber die Ausbildung von Lehrern in
Europa durchzufiihren, vgl. dazu Kreiser: »Etudiants ottomans en France et en Suisse«, S. 847.
Wie Halil Nimetullah wurde er kurz vor dem Ersten Weltkrieg als Assistent an der Universitdt
Istanbul (Dariilfiin{in) angestellt, wurde dort zum Professor ernannt und im Jahre 1933 von
dieser Position entfernt.



114 — Pascale Roure

und ein einflussreicher Befiirworter der tiirkischen Universitdts- und Sprachre-
formen.

Die Entlassungen Anfang der 1930er Jahre waren also nicht an erster Stelle
ideologisch motiviert und wurden zeitgendssisch als willkiirlich wahrgenom-
men. Womdoglich haben hochschulpolitische und organisatorische Griinde eine
Rolle gespielt, denn es lassen sich keine gravierenden Unterschiede in den Spe-
zialisierungsfeldern zwischen entlassenen und exilierten Professoren ausma-
chen. Der von Hans Reichenbach iibernommene Lehrstuhl fiir Allgemeine Phi-
losophie und Logik (Umumi Felsefe ve Mantik) kann jedenfalls als eine Synthese
zwischen dem gestrichenen Lehrstuhl fiir Metaphysik und Halil Nimetullah’s
Lehrstuhl fiir Logik angesehen werden.

Wiahrend Reichenbach in Prag einen Vortrag in deutscher Sprache zum
Thema »Die Bedeutung des Wahrscheinlichkeitsbegriffes fiir die Erkenntnis«*’
hielt, der im Zusammenhang mit dem Induktionsproblem sein Hauptfor-
schungsgebiet wahrend seines Aufenthalts in Istanbul war, hielt Halil Nimetul-
lah einen Vortrag auf Franzésisch mit dem Titel » Logique de la raison, logique de
la conscience [Logik der Vernunft, Logik des Gewissens]«.“® Seine Uberlegungen
stiitzen sich auf einen von Lucien Lévy-Bruhl gepragten Begriff von >Kollektiv-
vorstellungen«.” Die These des Beitrags besagte, dass alle geistigen Konflikte

47 Hans Reichenbach: »Die Bedeutung des Wahrscheinlichkeitsbegriffes fiir die Erkenntnis,
in: Actes du huitieme Congrés international de philosophie a Prague, S. 163-169.

48 Halil Nimetullah: »Logique de la raison, logique de la conscience. Le mécanisme de
I'intelligence, in: Actes du huitiéme Congreés international de philosophie a Prague, S. 940-947.
Zu diesem Thema hatte Nimetullah bereits im Jahre 1927 einen Aufsatz auf Tiirkisch in der
Zeitschrift der Literarischen Fakultédt publiziert, vgl. Halil Nimetullah: »Akil Mantigi, Vicdan
Mantigi«, in: Dariilfiinun Edebiyat Fakiiltesi Mecmuast 5.6 (1927), S. 489-496. Diese Veroffentli-
chung hatte Anlass zu heftigen Kontroversen innerhalb der Fakultét gegeben und Nimetullah
wurde damals von dem Soziologen Mehmed izzet (1891-1930) verspottet, der selbst in Paris bei
Lévy-Bruhl studiert hatte. Zu Nimetullahs Auffassung von Logik, die vor allem in dem Artikel
zur »Logik der Vernunft, Logik des Gewissens« und dem daraus entstehenden Vortrag in Prag,
sowie zu den Kritiken von Mehmed izzet, vgl. Cumur Aslan: »Pozitivist, Sekiilarist ve Anti-
Osmanlic1 Bir Diisiiniir«, in: Halil Nimetullah: Ddriilfiiniin’da Felsefe Dersleri, hg. v. Ali Utku
und Ugur Koroglu. Konya 2011, S. 9-56, hier S. 26-29.

49 Vgl. Lucien Lévy-Bruhl: Les fonctions mentales dans les sociétés inférieures. Paris 1918, bes.
S.1-3, wo der Begriff von >Kollektivvorstellungen« (représentations collectives) als soziales
Phdnomen mit eigener Logik definiert wird, der nicht aus der Perspektive der Individualpsy-
chologie aufgefasst werden soll. Nimetullah hatte mehrere Ubersetzungen von Lévy-Bruhl aus
Werken wie La Mentalité primitive (1922), Les fonctions mentales dans les sociétés inférieures
(1918) und La philosophie de Comte (1900) ver6ffentlicht, die zum Teil als Vorlage seiner Logik-
Vorlesungen am Dariilfiin{in gedient haben. Das bezeugt sein ehemaliger Student Macit Gok-
berk, vgl. Arslan Kaynardag: Felsefecilerle Séylesiler. Istanbul 1986, S. 16: »Halil Nimetullah [...]



Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie == 115

und die daraus entstandenen philosophischen Lehren — »im Abendlande« so-
wie auch »im Orient« unter den »muslimischen Theologen« — einer Verwechs-
lung zwischen einer »objektiven und analytischen« Logik der Vernunft einer-
seits und einer »subjektiven und synthetischen« Logik des Gewissens
andererseits zuzuschreiben seien. Halil Nimetullah sah einen positiven, kon-
fliktlosenden Fortgang der Philosophiegeschichte in einer Ergdnzung der Lehre
Kants durch die Soziologie von Auguste Comte.

In politischer Hinsicht war Halil Nimetullah fiir seine anti-osmanische Ge-
sinnung und seine Unterstiitzung der Reformen unter Mustafa Kemal bekannt.
Am Osmanismus (Osmanlilik) kritisierte er die Unterdriickung der eigenen nati-
onalen Existenz der Tiirken durch die Sitten fremder Machte, wie er es z. B. im
Jahre 1932 in einem Vortrag® auf dem ersten Kongress fiir tiirkische Geschichte
in Ankara duf3erte, der von der sForschungsgesellschaft fiir tiirkische Geschich-
te« (Tiirk Tarih Tetkik Cemiyeti) unter der Leitung von Yusuf Akc¢ura® veranstal-
tet wurde. Die Griinde seiner Teilnahme an dem Prager Philosophie-Kongress
von 1934 sind mir nicht bekannt, aber seine Teilnahme an dem ersten Kongress
fiir Tiirkische Geschichte und seine Anwesenheit in Prag als Universititsprofes-
sor deuten darauf hin, dass diese Teilnahme sehr wahrscheinlich bereits vor der
Universitdtsreform und Nimetullahs Entlassung geplant wurde.

Jedenfalls kann die Teilnahme der Universitit Istanbul am Prager Kongress
weder ausschliefllich der tiirkischen Universitdtsreform noch der Wirkung Hans
Reichenbachs zugeschrieben werden, selbst wenn Reichenbach, wie nun im
Folgenden dargelegt werden soll, als faire-valoir fiir die Modernitat der refor-
mierten Universitdt in dem Bericht von Ziyaeddin Fahri instrumentalisiert wur-
de.

bize mantik okuturdu. Bu bizim bugiin anladigimiz anlamda bir mantik da degildi. Fransiz
sosyologu Lévy Briihl'iin flkellerin Mantig diye bir kitabi var, onu cevirmis. Bize dikte ederdi
bu ceviriyi, biz de yazardik.« Gokberk bezieht sich hier wahrscheinlich auf La Mentalité primi-
tive (1922), das von Halil Nimetullah unter dem Titel ibtidai Zihniyet in den Jahren 1927-1928 in
der Zeitschrift der Literarischen Fakultit (Edebiyat Fakiiltesi Mecmuast) {ibersetzt wurde.

50 Halil Nimetullah: »Ferdi Varlik, ictimai Varlik, in: Birinci Tiirk Tarih Kongresi, Ankara: 2—
11 Temmuz 1932, S.327-330, hier S.328: »Osmanlilik devrinde kendi 6z varilligimiz, yat
kaidelerin, yabanci 6rflerin sultasi altinda ezilmis milli varlik kaybolmustu.«

51 Zu Yusuf Akcura und seiner Bedeutung in der Geschichte des tiirkischen Nationalismus,
vgl. Francois Georgeon: Aux origines du nationalisme turc. Yusuf Akcura (1876-1935). Paris
1980.



116 —— Pascale Roure

2 »Die Tiirkei auf den Philosophie-Kongressen« —
Fahris Bericht

Die Broschiire Felsefe Kongrelerinde Tiirkiye [Die Tiirkei auf den Philosophie-
Kongressen] von Ziyaeddin Fahri [Findikoglu] gibt einen guten Einblick in die
Erwartungen, die mit den internationalen Kongressen fiir die tiirkischen Philo-
sophen verbunden waren. 1937 veroffentlicht, findet sich in dieser recht hetero-
genen Schrift nicht nur ein Bericht {iber den Prager Philosophie-Kongress von
1934, sondern auch ein kiirzerer Bericht iiber den Pariser Kongress zur Einheit
der Wissenschaft von 1935 sowie Uberlegungen und Vorschlige fiir die Teil-
nahme der Tiirkei am IX. Philosophie-Kongress in Paris, die zum Teil auch in
der von Fahri geleiteten Zeitschrift Is Mecmuasi verdffentlicht wurden. In dieser
Zeitschrift erschienen ebenso Fahris Beitrag zum Thema »Descartes in der Tiir-
kei« sowie eine Rede seines Kollegen Mustafa Sekip Tun¢ zum gleichen Thema.
Ich werde auf diese beiden Texte noch zuriickkommen, konzentriere mich aber
zundchst auf den Verfasser und seine Beziehung zu Reichenbach.

2.1 Ziyaeddin Fahri Findikoglu und Hans Reichenbach

Nach einer Ausbildung an der Post- und Telegraphen-Hochschule (1919) stu-
dierte Ziyaeddin Fahri in den 1920er Jahren Philosophie an der Literarischen
Fakultit in Istanbul, unter anderem bei Mehmed izzet.? Nach mehrjahriger
Erfahrung als Gymnasiallehrer wurde er im Jahre 1928 nach Frankreich ent-
sandt, wo er an der Universitdt Straflburg mit einer Arbeit zum Thema »Ziya
Gokalp als tiirkischer Soziologe« zundchst die Licence absolvierte, spidter im
Rahmen eines zweiten Aufenthalts zum gleichen Thema,> mit einer zusitzli-

52 Ulken: Tiirkiye’de Cagdas Diisiince Tarihi, S. 720.

53 Vgl. Ziyaeddin Fahri: Ziya Gokalp, sa vie et sa sociologie. Etude sur Uinfluence de la sociolo-
gie francaise en Turquie. Paris 1936. Die als doctorat d’Etat gekennzeichnete Dissertation zum
Thema »Ziya Gokalp, sa vie et sa sociologie. Etude sur I'influence de la sociologie francaise en
Turquie« (1935) wurde von Maurice Halbwachs betreut, vgl. John E. Craig: »Maurice Halbwachs
a Strashourg«, in: Revue francaise de sociologie 20.1 (1979), S.273-292, hier S.288. In dem
Verteidigungsbericht, der in der Zeitschrift s, Uc Aylik Ahlak ve ictimaiyat Mecmuast (1936,
No. 1, S. 16-23) veréffentlicht wurde, stehen neben Maurice Halbwachs folgende Professoren
der Universitdt Straflburg: der Italianist Gabriel Maugain (1872-1950) als Dekan der Fakultét,
der Psychologe Charles Blondel (1876-1939), der Philosoph Maurice Pradines (1874-1958), der
Philosophiehistoriker Martial Guéroult (1891-1976), der Orientalist Jaeger — sehr wahrschein-
lich Charles Jaeger (1875-1954), damals Professor an der Evangelisch-Theologischen Fakultét



Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie = 117

chen These zum Thema >Umgestaltung des Zivilgesetzbuches<* promoviert
wurde. Bereits nach seinem ersten Aufenthalt in Stralburg wurde Ziyaeddin
Fahri ab 1934 an der Universitit Istanbul als Assistent und Ubersetzer des Sozio-
logen Gerhard Kessler tdtig, zundchst am Philosophischen Seminar und ab 1937
am neuen Institut fiir Wirtschaft und Soziologie an der Juristischen Fakultit, wo
Kesslers Lehrstuhl fiir Soziologie und soziale Fiirsorge angesiedelt war. Dort
wurde Ziyaeddin Fahri Findikoglu im Jahre 1942 zum Professor fiir Soziologie
ernannt.

Fahri griindete im Jahr 1934 die Zeitschrift Is, U¢ Aylhk Ahldk ve Ictimaiyat
Mecmuast [Die Tat, Tiirkische Vierteljahreszeitschrift fiir Ethik und Soziologie],
in der zum Teil auch Beitrdge in deutscher und franzosischer Sprache veréffent-
licht wurden. Diese Zeitschrift arbeitete sehr aktiv daran, eine internationale
Kooperation im Bereich der Philosophie und der Soziologie voranzubringen. So
finden sich z. B. in den ersten Jahren Kontakte zu Max Horkheimer und der
Zeitschrift fiir Sozialforschung® und zu der Gesellschaft und Zeitschrift Philoso-
phia,* die von Arthur Liebert (1878-1946) wihrend seines Exils in Belgrad 1935
gegriindet wurde.

Abgesehen von dem Wunsch nach Internationalisierung ist es nicht ein-
fach, ein klares Zeitschriftenprofil oder eine redaktionelle Linie auszumachen.
Fahris Journal war nicht nur fiir aus Deutschland exilierte Vertreter der Philo-
sophie und der Sozialwissenschaften offen, wie etwa fiir Gerhard Kessler, der
darin etliche Artikel zu philosophischen und soziologischen Themen publizier-
te. Es wurden zahlreiche Beitrdage veroffentlicht, die darauf abzielten, bestimm-
te reprasentative Denkstromungen des nationalsozialistischen Deutschlands in
der Tiirkei bekannt zu machen. So finden sich z. B. Aufsitze {iber die >germani-

in Straburg, wo er auch an der Faculté de Lettres Arabisch, Tiirkisch, Persisch und Athiopisch
unterrichtete, vgl. Jacob Edmond: »t Charles Jaeger (1875-1954)«, in: Revue d’histoire et de
philosophie religieuses 34. 4 (1954), S. 437f.

54 Ziyaeddin Fahri: Essai sur la transformation du code familial en Turquie. Etude de sociologie
juridique appliquée. Paris 1936. Nach einem ersten Versuch im Jahre 1917, ein von Ziya Gokalp
konzipiertes Gesetzbuch zu adoptieren, trat 1926 das tiirkische Zivilgesetzbuch (Tiirk Kanunu
Medenisi) in Kraft; es war eine Ubersetzung des Schweizerischen Zivilgesetzbuches nach des-
sen franzodsischsprachiger Ausgabe, vgl. dazu die Rezension von Urban T. Holmes: »[Rez.]
Essai sur la transformation du code familial en Turquie by Ziyaeddin Fahri Findikoglu«, in:
Books Abroad 10.4 (1936), S. 429.

55 Vgl. Is, Uc Aylik Ahldk ve Ictimaiyat Mecmuast 3 (1937), H. 3-4, S. 102: »Nos relations avec
»L’institut des recherches sociales¢, dépendant avant la révolution national-socialiste, de
I’Université de Francfort et dont les centres se trouvent actuellement a Paris, & Genéve et en
Amérique prend une forme de plus en plus satisfaisante.«

56 Ebd.,S.102.Vgl. auch Is, Uc Ayhk Ahldk ve Ictimaiyat Mecmuast 3 (1937), H. 1, S. 24.



118 —— Pascale Roure

sche Religion« der Deutschen Glaubensbewegung, wie etwa Wilhelm Kusserows
»Nordisches Artbekenntniss« — ein Text, der sogar mit tiirkischer Teiliiberset-
zung abgedruckt wurde.”” Weil Fahri nach einem Aufenthalt in Berlin 1936 zu-
nehmend unkritische und NS-konforme Studien vertffentlichte, wurde er be-
schuldigt, mit dem Nationalsozialismus zu sympathisieren.’® Fahri pflegte gute
Kontakte nach NS-Deutschland, wie z. B. zu dem Berliner Orientalisten Richard
Hartmann (1881-1965), der Fahris Straflburger Dissertation in der Orientalisti-
schen Literaturzeitung lobend rezensiert hatte.”

Am Anfang zeigte Fahri Interesse fiir Reichenbach und die von ihm vertre-
tene philosophische Strémung — so wurde z. B. ein Aufsatz von Ernst von Aster
iiber den >Neo-Positivismus« von Fahri iibersetzt.® Auch in seinem Bericht iiber
den Prager Philosophie-Kongress feierte er Reichenbach als wiirdigen Vertreter
der Universitdt Istanbul. Im Laufe der Zeit scheint sich die Beziehung zu Rei-
chenbach jedoch verschlechtert zu haben.*

Aus seinen Verdffentlichungen ist ersichtlich, dass Ziyaeddin Fahri Findi-
koglu spitestens ab 1936 Reichenbach und den >Neo-Positivismus« offen kriti-
sierte. Diese Kritik findet sich bereits im Bericht zum Pariser Kongress von 1935
in der gleichen Broschiire. Auch in anderen Schriften Fahris aus dieser Zeit
tauchen personliche Angriffe auf Reichenbach auf, die auf eine Verunglimpfung

57 Dr. W. Kufferow [sic]: »Cermen/Simallilik dininin anagériisleri«, iibers. v. N. Sertkaya, in:
Is, U¢ Ayhk Ahlak ve Ictimaiyat Mecmuast 2 (1936), H. 1, S. 7-9.

58 Sympathien fiir das NS-Regime wurden ihm vom Ismayil Hakki Baltacioglu in seiner Zeit-
schrift Yeni Adam [Der Neue Mann] vorgeworfen. Ziyaeddin Fahri antwortete mit dem Aufsatz
»Bizde Sag ve Sol« [Bei uns rechts und links], in: Is, Ug Ayhk Ahldk ve ictimaiyat Mecmuas
4(1938), H. 2, S. 18-23.

59 Exzerpte dieser Rezension (in: OLZ 40 [1937] , H. 1-6) wurden in Fahri’s Zeitschrift nachge-
druckt, vgl. Dr. R. Hartmann: »[Rez.] Ziya Gokalp hakkinda kitaplar, in: fs, Uc Ayhk Ahldk ve
Ictimaiyat Mecmuas: 3(1937), H. 3-4, S. 87-91.

60 Ernst von Aster: »Neo-positivizm [Neopositivismus]«, iibersetzt von Ziyaeddin Fahri
[Findikoglu], in: Is, Uc Aylik Ahldk ve Ictimaiyat Mecmuast 3 (1937), H. 3-4, S.71-74. Es ist
anzumerken, dass Fahri sich spéter auf diese Darstellung des Neopositivismus beziehen wird,
um Reichenbachs Philosophie zu diskreditieren.

61 Laut einem nicht verdffentlichten Vortrag von Arslan Kaynardag war das Verhdltnis zwi-
schen Hans Reichenbach und Ziyaeddin Fahri Findikoglu von vornherein nicht das Beste.
Diese Quelle wurde von Giirol Irzik verwendet, vgl. Irzik: »Hans Reichenbach in Istanbulc,
S. 168. Reichenbach soll demnach ein negatives Gutachten {iber ihn und andere tiirkische
Mitarbeiter des Philosophischen Seminars verfasst haben. Vgl. Kaynardag: Tiirkiye’de Cumhu-
riyet Doneminde Felsefe, S. 353. Kaynardag stiitzt sich dabei auf ein Gesprach mit Macit Gok-
berk und erwdhnt Fahris Bericht iiber den Prager Kongress als Versuch, seine Achtung und
Wertschitzung fiir Reichenbach zu zeigen.



Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie == 119

des Philosophen zielten und seine Kompetenzen als Leiter des Philosophischen
Seminars in Frage stellten.

2.2 Ein Riickblick auf den Prager Philosophie-Kongress

In seinem Bericht iiber den Prager Philosophie-Kongress richtet Fahri seine
Aufmerksamkeit vor allem auf franzosischsprachige Vortrage im Bereich der
Sozialwissenschaften und der Politik mit besonderem Fokus auf institutionelle
und diplomatische Aspekte der akademischen Zusammenkunft. Nach einem
Resilimee der Eroffnungsreden des Aufienministers Edvard BeneS, des Dekans
der Faculté de Lettres Otokar Fischer und der Delegierten aus Frankreich —
André Lalande im Namen der Société francaise de philosophie und Joseph Bar-
thelémy aus dem Institut de France — driickt Fahri sein Bedauern iiber die Ab-
wesenheit einer offiziellen Delegation des tiirkischen Staates aus, begriifit aber
die Teilnahme der Professoren der Universitdt Istanbul — explizit auch die von
Reichenbach, der in seiner Eréffnungsansprache im Namen der Universitat
Istanbul die Griif3e der Tiirkei auf Franzosisch iibermittelte.®

Im Allgemeinen fillt auf, dass Fahri den Kongress in seinem Bericht vor al-
lem unter sozialen und politischen und weniger unter wissenschaftlichen Ge-
sichtspunkten behandelt. So betont er, dass der Kongress jedem vertretenen
Staat die Moglichkeit gegeben hitte, iiber nationale Themen, die ihn besonders
betreffen, nachzudenken. Als Beispiele fiir diese Form nationalistischer Selbst-
und Fremdvergewisserung fiihrt er den selbstbewussten faschistischen Gruf3
der italienischen Delegation an, die es sich nicht habe nehmen lassen, fiir den
Faschismus zu werben. Erwdhnung findet in diesem Zusammenhang auch die
kulturpropagandistische, aber nach Fahris Auffassung wenig erfolgreiche Rede
der deutschen Delegation iiber die Philosophie von Kant und Nietzsche. Dass
die deutschen Vertreter auf wenig Beifall stief3en, so Fahris Einschitzung, sei
auf die Anwesenheit von aus Deutschland vertriebenen Sozialdemokraten in
Prag zuriickzufiihren.®

Aus der Darstellung der Eroffnungssitzung zieht Fahri die Bilanz, dass trotz
des kosmopolitischen Anspruchs soziale und nationale Themen den Kern des
Prager Kongresses gebildet hitten. Fahri sieht sich durch diese Beobachtun-

62 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Tiirkiye, S. 2.

63 Fabhri: Felsefe Kongrelerinde Tiirkiye, S. 3.

64 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Tiirkiye: »Goriiliiyor ki bu kongre tezahiirii bile, felsefi
miilahazalarin hudutsuz ve vatansiz bir tefekkiir olmaktan ziyade ictimai, milll endiselerin
siiriikledigi fikir hamleleri oldugunu ac¢ik¢a anlatmaktadir.«



120 — Pascale Roure

gen veranlasst, iiber Moglichkeiten zu rdsonieren, wie die Tiirkei Veranstaltun-
gen dieser Art ebenfalls zur Férderung der tiirkischen Sprache und des tiirki-
schen Volkes nutzen und dadurch die Tiirkei bekannter machen kénnte.*

Anschlieflend widmet er sich einzelnen Vortragen des Kongresses. So be-
richtet er unter anderem iiber die von ihm als »lange, monoton und autoritdr«
bewertete Vorlesung des Leipziger Philosophen Hans Driesch (1867-1941) zum
Thema »Naturwissenschaft und Philosophie«, die auch Reichenbach kontrovers
diskutierte.®® Fahri ergreift hier Partei fiir Reichenbach, den er als Vertreter des
eigenen Landes stilisiert, und stimmt dessen Einwédnden gegen Driesch zu.®”’
Generell betont Fahri an dieser Stelle den grofien Erfolg »unseres Reichen-
bach, fiihrt diesen allerdings vor allem darauf zuriick, dass es »in Prag eine
deutsche Universitat gibt, die von Sozialdemokraten und ausgewanderten Ju-
den geleitet ist«, die sich gefreut hitten, einen deutschen Professor aus Istanbul
zu sehen.®

Fahris Bericht kann als interessengeleitete, nationalistische und politische
Interpretation des Kongresses beschrieben werden. Anders als die Vertreter des
Logischen Empirismus, die im internationalen Austausch Philosophie und Lo-
gik erneuern wollten, reflektiert Fahri in seinem Bericht vornehmlich die Dis-
kussionen um die politische Lage Europas. Die Vortrdge Nimetullahs und vor
allem Reichenbachs werden zwar als »Gewinn« fiir die reformierte Universitat
Istanbul gewertet, doch der Bericht fokussiert vor allem die Sektion iiber die
Krise der Demokratie, inshesondere die Vortrage des rumédnischen Soziologen

65 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Tiirkiye: »Kongrede Tiirkiye’nin bir pay1 var mi1 diye kendi
kendime disliniiyorum. Kongre programinin bircok siyasi ve ictimal meseleleri icinde
bulundugu vaziyetlere ilisen arzular bulunmali, bir araya gelen diinya miitefekkirlerine
Tiirkiye’ye ait seyler anlatilmaliydi. Bugiin ihmal ettigimiz bu giizel isi, hi¢ degilse istikbalde
temine calismaliyiz. Keza Prag parlamento binasinda milli gururlarini gostermek, milli
lisanlarn isittirmek vesilesi bulan milletler yaninda, tiirk milletini de gérmegi goniil ¢cok
isterdi. Bu liizumlu noktay1r da yarindaki kongrele (sic) i¢in hazirlamak endisesinden geri
kalmamak lazimdir.«

66 Vgl. Hans Driesch: »Naturwissenschaft und Philosophie«, in: Actes du huitiéme Congrés
international de philosophie a Prague, S. 10-30. Zu Reichenbachs Kritik vgl. ebd.: »Discussion«,
S. 31-36, hier S. 31.

67 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Tiirkiye, S. 4.

68 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Tiirkiye, S. 6: »[..] ertesi giin bizim M. [Monsieur]
Reichenbach’in ihtimaliyet mefhumunun bilgi nazariyesi icin haiz oldugu ehemmiyet’e dair olan
tezini dinlediler. Bu arada istanbul’a getirilen bu alman profesériine karsi hususi bir sempati
goriiliiyordu. Alkislar girla gitti. Bunun sebebi su idi: Prag’a alman sosyal-demokratlarinin ve
mubhacir yahudilerin idare ettigi bir alman profesoriine karsi tabil bir muhabbet tezahiirii
gosteriliyordu.«



Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie = 121

Dumitru Draghicescu (1875-1945)® und des franzosischen Philosophieprofes-
sors Dominique Parodi (1870-1955). An den Diskussionen zu diesen beiden
Vortragen hatte sich Fahri nach eigener Auskunft mit grolem Eifer beteiligt,
doch seine Einwande gegen Draghicescu wurden nicht in den Tagungsband
aufgenommen, sondern nur als FuBBnote in der Broschiire wiedergegeben.” Es
ging dabei um die Frage nach der Normativitidt der Soziologie, die von Fahri
abgelehnt wurde. Seine vehemente Reaktion auf die Vorlesung von Parodi zum
Thema »L’antidémocratisme et 'inspiration démocratique«” [Antidemokratie
und demokratische Inspiration] fand hingegen in den Tagungsband Aufnahme:

Je crois que dans cette facon de voir les choses, il a un effort pour cacher I’aspect politico-
social de certains pays anti-libéraux. [...] Dés lors que les chefs des pays anti-libéraux eux-
mémes, n’étant pas moins penseurs que les membres de notre congrés, réfutent expres-
sément les principes démocratiques, a quoi bon vouloir concilier tout le monde, en disant
que ces chefs ont une vision intuitive de I’intérét commun, national ? En vérité, les chefs,
les dictateurs ont cette mission, cette inspiration, non parce qu’ils s’appuient sur le fon-
dement de la démocratie, mais parce qu’ils se considérent comme des chefs, comme
Fiihrer, ce qui n’a rien de conciliable avec le principe démocratique. En outre, une telle
conciliation nous détournerait de voir le danger de dictature, si ’anti-démocratie est un
danger social a arréter.

Fahri berichtet, dass mehrere Teilnehmer Einwdnde gegen Parodi und dessen
Idee hatten, antidemokratische Regime seien demokratisch inspiriert. Auch
Fahri kritisiert Parodis Ansatz als Versuch, Diktatur und Demokratie aneinan-
derzuriicken. Dabei verzichtet er allerdings zu entscheiden, ob Antidemokratie
iiberhaupt eine »zu stoppende gesellschaftliche Gefahr« sei oder nicht.

In der Tat identifizierte Parodi Staaten, die »in Reaktion auf den Parlamen-
tarismus errichtet wurden«, als Volksbewegungen (mouvements populaires),
folglich also als urspriinglich demokratische Gebilde, die »die Interessen und
die Mentalitidt der Nation vertreten«.” Damit relativierte er den Gegensatz zwi-
schen Diktatur und Demokratie und stellte Faschismus und Hitlerismus als

69 Dumitru Draghicesco: »Le point de vue normatif en sciences sociales et son application au
probléme de la crise des démocraties«, in: Actes du huitiéme Congrés international de philoso-
phie a Prague, S. 305-313. Vgl. auch Fahri: Felsefe Kongrelerinde Tiirkiye, S. 4f.

70 Draghicesco: »Le point de vue normatif en sciences sociales, S. 5f.

71 Dominique Parodi: »L’anti-démocratisme et 'inspiration démocratique«, in: Actes du hui-
tieme Congrés international de philosophie a Prague, S. 643—647.

72 Parodi: »L’anti-démocratisme et ’inspiration démocratique, S. 691.

73 Parodi: »L’anti-démocratisme et I’inspiration démocratique, S. 643.



122 — Pascale Roure

»halb-demokratische«” Regime dar, insofern das Staatsoberhaupt, der »Duce
oder Fiihrer«, in Einklang mit »der ganzen Nation« stehe. Diese »Kommunion«
sei »von der Natur des Instinkts, der Sympathie, der Bergsonschen Intuition«
getragen.” Auch sei der gewaltsame Ausschluss bestimmter Gruppen gerecht-
fertigt, insofern sie »als Fremde der nationalen Seele« wegen »ihrer eigenen
Opposition oder wegen eines origindren Makels« ausgeschlossen wiirden. Ganz
explizit nennt Parodi als Beispiel »die Juden in Deutschland« und die »reuelo-
sen Liberalen und Sozialisten in Italien«.”

In seiner Replik auf Fahris Kritik, die in den Kongressakten nicht veroffent-
licht wurde, soll Parodi behauptet haben, er selbst sei ein »Gegner der Diktatur«
und hitte lediglich die demokratischen Impulse (inspirations démocratiques)
diktatorischer Herrschaft charakterisieren wollen.” Schenkt man Fahris Bericht
Glauben, bildeten sich zu diesem politisch heiklen Thema im Plenum zwei ge-
gensdtzliche Einstellungen ab: Teilnehmer aus faschistischen Landern behaup-
teten, es gidbe keine Krise der Demokratie;’® Teilnehmer aus Frankreich, Eng-

74 Parodi: »L’anti-démocratisme et I'inspiration démocratique«, S. 646: »Si, comme nous le
croyons, de tels régimes sont encore a demi-démo-cratiques par leur origine et leur inspiration
confuse, on ne voit pas comment ils pourraient éviter longtemps de le redevenir en quelque
mesure dans leurs moyens méme de gouverner et leur constitution, lorsqu’ils rencontreront les
obstacles qui constituent la trame commune de la vie et de I’histoire [...].« Nach Parodi ist es
die nationale Dimension, die das demokratische Element des modernen Faschismus ausmacht,
im Gegensatz zu den internationalen Bestrebungen, die er z. B. Russland zuschreibt.

75 Parodi: »L’anti-démocratisme et I'inspiration démocratique«, S. 645: »La communion du
chef, Duce ou Fiihrer, avec I’ensemble de la nation est de la nature de I'instinct, de la sympa-
thie, de I’intuition bergsonienne.« Zuvor wagte Parodi einen Vergleich zwischen Hitler und
Mussolini einerseits mit Napoléon anderseits (ebd., S. 644).

76 Parodi: »L’anti-démocratisme et I'inspiration démocratique«, S. 645: »Et si certains sont
exclus par la force de cette unanimité virtuelle, c’est en tant qu’on les considére comme ne
faisant pas partie de la vraie communauté sociale ou nationale. Qu’on les décime ou qu’on les
expulse, comme les anciens bourgeois en Russie, ou les juifs en Allemagne, ou les libéraux et
les socialistes impénitents en Italie, c’est en tant qu’étrangers a I’ame nationale, dont, par leur
opposition méme ou par une tare originelle, ils se seraient retranchés, et pour mieux assurer
I'unité de celle-ci.«

77 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Tiirkiye, S.7: »Bu miinakasaya ben de istirdk ettim ve
diktatorliikleri mesru gostermek diyalektigini siddetle tenkit eyledim. Buna karsi Fransiz
murahhasi verdigi cevapta, Istanbul’lu arkadasinin tenkidine yer olmadigini, diktatorliigiin
ayni derece diismani oldugunu, yalniz diktatérlerin demokratik ilhamlarina temas ettigini
soyledi.«

78 Die Diskussion dieses Themas in den Kongressakten legt jedoch andere Positionen nahe.
Vgl. zum Beispiel die Bemerkungen von Edouard Claparéde (S. 690): »Nos collégues apparte-
nant a des nations a dictature nous ont affirmé que la démocratie est ennemie de 1’ordre, que la



Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie =—— 123

land und den USA waren hingegen der Meinung, es gdbe sie durchaus, sie wer-
de aber eine neue Art von Demokratie hervorbringen.

Bemerkenswerterweise verfasste auch Parodi einen Bericht iiber den Prager
Kongress, der teilweise auf den Notizen des Philosophen, Mathematikers und
Résistance-Kampfers Jean Cavaillés (1903-1944) basiert. Parodi geht auf die
vom »logistischen Neopositivismus der Wiener Schule« vertretenen Positionen
wegen ihres »technischen Charakters« gar nicht erst ein und verweist nur auf
den Aufsatz von Cavaillés zu diesem Thema.” Hingegen kommentiert er aus-
fiihrlich den Vortrag von Hans Driesch und den Vortrag von Nicolai Hartmann
zum Problem der Werte in der zeitgendssischen Philosophie und rdumt damit
dem Auftritt der Delegierten aus NS-Deutschland einen gréfieren Platz in sei-
nem Bericht ein als den emigrierten deutschen Wissenschaftlern.®® Auch »die
grof3en Konflikte der Ideen und Gefiihle, die unsere Zeit nicht nur in Europa,
sondern in der Welt spalten«,® finden Erwdhnung. Parodi beobachtet, dass die
»lebhaften und lebendigen Debatten« zur Frage der Demokratie »Hitlerdeut-
sche« und »Deutsche, die Deutschland verlassen haben«, voneinander schei-
den:

Aussi n’est-il pas étonnant qu’autour du probléme de la démocratie, agité en toute liberté
dans un des pays les plus fonciérement démocratique d’Europe, les débats aient été parti-
culiérement animés et vivants. Ils ont pris par moments un caractére assez apre et vrai-
ment dramatique et ont dévié quelque peu sur le terrain de la politique contemporaine,
comme en cette séance du matin ou, a propos de la communication de M. Hellpach, Alle-
mands hitlériens et Allemands sortis d’Allemagne se sont rencontrés pour opposer leurs
doctrines, et quelque peu aussi leurs mutuelles récriminations.®

Parodi scheint das politische Abdriften der wissenschaftlichen Diskussionen
und die Schuldzuweisungen zu beklagen. Er selbst zeigt allerdings eine gewisse
Sympathie fiir die italienische Delegation und Interesse fiir den Korporatismus,
den das faschistische Italien praktizierte. Auf ein Werturteil {iber den Hitleris-
mus verzichtet er jedoch.

dictature est indispensable pour que celui-ci régne, et que le peuple n’a pas les qualités intel-
lectuelles pour se gouverner lui-méme, pour savoir ce qui lui est bon.«

79 Dominique Parodi: »Les congrés de Prague et de Cracovie«, in: Revue de métaphysique et de
morale 42.1 (1935), S. 117-135, hier S. 121. Vgl. Jean Cavaillés: »L’Ecole de Vienne au Congrés de
Prague, in: Revue de métaphysique et de morale 42.1 (1935), S. 137-149.

80 Parodi: »Les congrés de Prague et de Cracovie, S. 126-127.

81 Parodi: »Les congrés de Prague et de Cracovieg, S. 117.

82 Parodi: »Les congrés de Prague et de Cracoviex, S. 129.



124 — Pascale Roure

Auch wenn es Fahris in seinem Kongressbericht nicht gelingt, eine vertiefte
Analyse der von ihm erwahnten Beitrdge zu geben, liefern seine Notizen trotz-
dem zahlreiche Informationen iiber den Ablauf, die Organisation und die Atmo-
sphédre des Kongresses. Fahri gibt in erster Linie seine eigenen Eindriicke und
Erlebnisse wieder, so dass es sich bei »Die Tiirkei auf den Philosophie-
Kongressen« eher um ein Zeugnis als um einen Bericht im strengen Sinne des
Wortes handelt. Dafiir sprechen insbesondere die zahlreichen, z. T. anekdoti-
schen Beschreibungen und Ausfiihrungen zu den Auflerlichkeiten, Formaliti-
ten und zu den geselligen und vergniiglichen Momenten des Kongresses. Hin
und wieder verbindet Fahri in seiner Darstellung besagte Ausfiihrungen mit
institutionellen und politischen Aspekten, insbesondere solchen, die fiir die
Entwicklung einer tiirkischen Nationalphilosophie als relevant angesehen wer-
den konnten. Auf diese Weise wurden die Leser auf unterhaltsame Weise dar-
iiber informiert, inwiefern sich das Ausland fiir die wissenschaftlichen Entwick-
lungen der Tiirkei interessiere.

Relevant fiir meine Fragestellung sind vor allem jene Passagen, in denen
eine klare Abgrenzung von Reichenbach vorgenommen und die Identitét einer
tlirkischen Philosophie evoziert wird. Nach dem Prager Kongress wird Reichen-
bach nicht mehr als »unser Reichenbach«, sondern als verdadchtiger »auslandi-
scher Professor« bezeichnet. Die Erfahrungen in Prag motivierten dazu, wie sich
dem Bericht entnehmen ldsst, eine tiirkische Nationaldelegation fiir den Descar-
tes-Kongress 1937 aufzustellen, um so die tiirkische Philosophie unabhdngig
von Reichenbach préasentieren zu kdnnen.

2.3 Wendepunkt 1936

Fahris Broschiire speiste sich aus seiner Uberzeugung, dass in einem Land wie
der Tiirkei, das seinen eigenen Weg und eine eigene philosophische Tradition
noch nicht gefunden habe, es fiir die Gelehrten »unbedingt erforderlich« sei, an
internationalen Veranstaltungen teilzunehmen und von der intellektuellen
Atmosphire europdischer Stidte zu profitieren.® Dabei gehe es weniger darum,
zu einer philosophischen Internationale beizutragen, sondern vielmehr darum,
der >Neuen Tiirkei« unter den >Kulturnationen« einen eigenen Platz zu verschaf-

83 Parodi: »Les congres de Prague et de Cracovie«, S.1: »Felsefi diislincelerin heniiz egreti
oldugu bir memleketin evladi oldugumdan, i¢ctimai havay1 nesimisinde hararetli bir felsefe
faaliyetinin yasadigini gordii§iim Avrupa sehirlerindeki bu gibi toplantilara istirak eylemeyi
her Tiirk okumusu icin elzem gérdiim.«



Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie =—— 125

fen. Diese Uberzeugung sei in Berlin bestirkt worden, wo Ziyaeddin Fahri einen
»halb deutschen, halb internationalen Philosophie-Kongress« (»yarn alman, yari
milletler arast bir felsefe kongresi«) wahrend eines Aufenthalts »im vorherigen
Sommer« — d. h. im Jahre 1936 — besucht haben will.®* Es ist mir unbekannt, wie
lange und aus welchem Grund Fahri in Berlin war,® es scheint aber plausibel,
dass er auf die Tagung der Deutschen Philosophischen Gesellschaft anspielt,
die in Berlin vom 22.-23. September 1936 stattfand und an der >Géste« aus dem
Ausland teilnahmen.®

Fahris Aufenthalt in Berlin scheint jedenfalls sein Bild von Reichenbach
und der von ihm vertretenen philosophischen Strémung weiter beeintrachtigt
zu haben. Er wirft dem emigrierten Professor in den entsprechenden Passagen
seines Berichtes vor, kein richtiger Philosoph zu sein und seine Berufung nach
Istanbul erschwindelt zu haben. Seine Berufung sei, so lautet Fahris Kritik, nur
wegen der dort herrschenden Ignoranz moglich gewesen und sei auch nur mit
Unterstiitzung »ausldandischer Spezialisten« erfolgt, die die Reform organisiert
hétten, aber in der Sache ahnungslos gewesen seien. Die Istanbuler Philoso-
phie-Abteilung sei unter Reichenbach noch schlechter geworden; dort gebe es
nun keine richtige »Autoritit« und »keine Seele« mehr.¥” Ahnlich argumentiert

84 Parodi: »Les congrées de Prague et de Cracovie«: »Gegen yaz Berlin’de bulundugum zaman
toplanan yar1 alman, yari milletler arasi bir felsefe kongresinde bu kanaatlerim kuvvetlendi.
Tiirkiye’de bir cemiyet havasinda degilse bile, hic degilse zevkini felsefeden alan okumuslar
zlimresinde, bu gibi toplantilar, yaratmak faydali olsa gerektir.«

85 In einem Text mit dem Titel »Almanya’da Ictimai Siyaset ve Muvaffakiyetleri [Politische
Okonomie in Deutschland und ihre Leistungen]« erwéhnt Fahri seine Anwesenheit in Berlin als
»ausldndischer Student« (ecnebi talebi), ohne stimmige Angaben zu den Daten seines Aufent-
halts anzugeben, in: Felsefe ve ictimai Konferanslar. Ankara 1938, S. 27-52, bes. S. 34. Es waren
insbesondere die in diesem Text dargelegten Analysen, die sich weitgehend auf die damalige
NS-Propaganda und insbesondere auf die Schriften von Gottfried Feder stiitzten, die
Baltacioglu (vgl. Anm. 46) dazu veranlassten, Fahri nationalsozialistische Sympathien vorzu-
werfen (vgl. Anm. 58).

86 Vgl. Norbert Heif3: »Bericht iiber die Aussprache am 23. September, in: Bldtter fiir Deutsche
Philosophie 11 (1937), S. 430—-440, hier S. 440: »Eine Reihe von Rednern {iberbrachte der Deut-
schen Philosophischen Gesellschaft die Griile des Auslands. Géste aus Estland (Privatdozent
Dr. Freymann-Dorpat), Griechenland (Dr. Patricarchas-Athen), Holland (Prof. Wigersma-
Haarlem), Italien (Prof. Calogero-Florenz), Japan (Dr. Noishiki), Lettland (Prof. Dahle-Riga),
Litauen (Sesemann-Kowno), Polen (Dr. Szumann-Krakau), Ungarn (Prof. von Brandenstein-
Budapest, Dr. Varga und Dr. Bartok) wiesen insbesondere auch auf die fruchtbare Verbindung
der deutschen Philosophie mit der Philosophie ihres Landes hin. Prof. Eibl-Wien begriifite die
Tagung im Namen der Deutschen Philosophischen Gesellschaft in Osterreich.«

87 Fahri: »Berlin Universitesinde Felsefe Dersleri«, S.368f. und 447: »[..]JReichenbach’in,
Berlin Felsefe Fakiiltesinin dogrudan dogruya felsefi olan ziimresile hi¢cbir alakasi yoktur.



126 —— Pascale Roure

Fahri in anderen Texten: Dem von ihm als »Ausldnder« bzw. »deutscher Jude«
bezeichneten Reichenbach wird vorgeworfen, als Philosophieprofessor inkom-
petent zu sein und einen schadlichen Einfluss auf die Philosophische Abteilung
der Literarischen Fakultit in Istanbul ausgeiibt zu haben.®® Fahri kritisierte
insbesondere Reichenbachs negative Einstellung gegeniiber der Soziologie.®

In Fahris Bericht iiber den Pariser Kongress zur wissenschaftlichen Philo-
sophie vom 15. bis zum 21. September 1935 setzt sich diese Umwertung fort.
Hans Reichenbach war Teilnehmer, aber auch Mitveranstalter® dieses Kongres-
ses, der als der erste internationale Kongress fiir die Einheit der Wissenschaft
vorgestellt wurde: »Dieser heutige Kongress ist ein erster Kongress freilich nur
insofern, als er international ist und die an wissenschaftlicher Philosophie inte-
ressierten Gruppen verschiedener Linder zusammenfasst«, darunter »aufler-
deutsche Lander« wie Polen, Italien, England und Amerika, Ddnemark, Schwe-
den, Spanien und Frankreich.” In seiner Ansprache bei der Begriifungssitzung
des Pariser Kongresses vertrat Reichenbach nicht die Universitit Istanbul, son-
dern ausdriicklich die Berliner Gruppe, deren Eigenstandigkeit gegeniiber dem
Wiener Kreis er stark betonte:

Unsere Berliner Gruppe ist kein ganz scharf abgegrenzter Kreis, so wenig wie der Wiener
Kreis, mit dem wir seit langem in freundschaftlicher Verbindung stehen; auch rechnen wir
zur Berliner Gruppe nicht nur diejenigen, die heute noch in Berlin sind, sondern ebenso

Muhitimizin cehaleti, Tiirkiye kiiltiiriine istikamet vermek isteyen ecnebi miitehassisin tabii
olan bilgisizligi bize yanlis bir kanaat vermis, ruhsuz ve felsefi otoriteden mahrum olan
edebiyat fakiiltemizin felsefe subesini biisbiitiin korlestiren ve gazete dedikodularina mevzu
olan 1slahata sebeb olmustur.«

88 Vgl. Kaynardag: Tiirkiye’de Cumhuriyet Doneminde Felsefe, S. 352f. Kaynardag bezieht sich
hier auf zwei Texte von Fahri, einen Artikel mit dem Titel »Eine Seite in der Geschichte der
Lehre der Philosophie in unserem Land oder das Reichenbach-Problem« (Bizde Felsefe
Ogretimi Tarihcesinden Bir Sayfa ya da Reichenbach Sorunu) und das Vorwort zu einer
Ubersetzung, in dem er den Positivismus von Comte darstellt.

89 Vgl. Ziyaeddin Fahri Findikoglu: »Neo-Positivizm’e Gére Sosyolojik illiyet«, in: Sosyoloji
Dergisi 1(1941), S. 143-157, hier S. 156.

90 Die Idee des Pariser Kongresses kam 1932 bei einem Gesprach zwischen Hans Reichenbach
und Louis Rougier auf, und auf einer Vorbereitungskonferenz kurz vor dem Prager Kongress
1934 wurde ein provisorisches Organisationskomitee gebildet. Vgl. Louis Rougier: »Avant-
Propos«, in: Actes du Congreés international de philosophie scientifique. Band 1: Philosophie
Scientifique et Empirisme Logique, Sorbonne Paris 1935. Paris 1936, S.3-6, hier S. 3. Zu dem
Organisations-Komitee gehoren Rudolf Carnap, Philipp Frank, Jérgen Jorgensen, Charles
W. Morris, Otto Neurath, Hans Reichenbach, Louis Rougier und Susan Stebbing, vgl. ebd., S. 2.
91 Hans Reichenbach: »Ansprache bei der Begriilungssitzung des Pariser Kongresses«, in:
Actes du Congreés International de Philosophie Scientifique, Bd. 1, S. 16-18, hier S. 17.



Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie = 127

andere, die vor einigen Jahren noch in Berlin waren und dort unserem philosophischen
Kreis angehort haben.”?

Im Laufe seines Aufenthalts in Istanbul insistierte Reichenbach zunehmend auf
den Unterschieden zwischen den beiden Stromungen des Logischen Empiris-
mus, was in seinem in Istanbul verfassten Buch Experience and Prediction
(1938) in einer offenen Kritik an den Wiener Positivisten gipfelt.

Im Vergleich zu seinem Bericht iiber den Prager Kongress von 1934 unter-
stellt Fahri in seinem Bericht zu Paris dem Logischen Empiristen, in eigener
Sache (sahsi namina) und nicht mehr als Vertreter der Universitét Istanbul auf-
getreten zu sein,” obwohl er zu den auslidndischen Professoren der Universitét
Istanbul gehore und somit auch einem Reprasentationsauftrag hatte nachkom-
men miissen. Die von Fahri gegebenen Hinweise auf dieses Treffen konvergie-
ren darin, den Wert des logizistischen Paradigmas in Frage zu stellen und die
internen Meinungsverschiedenheiten der wissenschaftlich-philosophischen
Bewegung hervorzuheben. Anstelle einer Besprechung der seines Erachtens zu
technischen Vortrigen und Diskussionen fiigt er die »Uberlegungen« von Louis
Lavelle in seinen Bericht ein, die dieser am 27.12.1936 als Feuilleton in der Ta-
geszeitung Le Temps in Reaktion nicht auf den Kongress, sondern auf die Kon-
gressakten veroffentlicht hatte. Die Entscheidung Fahris, diesen Text zu iiber-
setzen anstatt einen eigenen Bericht zu verfassen, ist nicht unbedeutend und
konnte als Parteinahme oder Provokation gewertet werden. Denn der Bergson-
Schiiler und Ontologe Louis Lavelle (1883-1951)** war ein wichtiger Vertreter
der Metaphysik und des Spiritualismus im Frankreich der 1930er und 1940er
Jahre und stand dem Logischen Empirismus offen feindselig gegeniiber. Daher
ist auch seine Chronik iiber den Pariser Kongress zur wissenschaftlichen Philo-
sophie eher ein Pamphlet als ein Bericht.

Der politische Charakter von Lavelles philosophischer Stellungnahme wird
bereits in den ersten Zeilen seines Aufsatzes deutlich. Zunéchst evoziert er mit
Pathos die »bewegende und tragische Schonheit des Schicksals, in das uns die
moderne Welt verwickelt sieht«, und die untrennbar theoretischen und politi-

92 Reichenbach: »Ansprache bei der Begriiflungssitzung des Pariser Kongresses, S. 16.

93 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Tiirkiye, S.11: »Birinci ilmi felsefe kongresine Tiirkiye’den
gelen sahsi namina istirdk eden istanbul Universitesi yabanci profesorlerinden Reichenbach
[c..]o«

94 Lavelle lehrte in dieser Zeit Philosophie an den renommierten Pariser Gymnasien Henri IV
und Louis-le-Grand und wurde 1941 auf den Lehrstuhl fiir Philosophie am Collége de France
berufen.



128 —— Pascale Roure

schen Konflikte, die Europa spalten.”” Wahrend er nun auf der einen Seite eine
»bewundernswerte Wiedergeburt des metaphysischen Denkens in allen Lan-
dern der Welt« beobachtet, stiinden auf der anderen Seite die Neopositivisten
als »die Feinde, die die Metaphysik zu allen Zeiten gehabt hat«. Von den Dis-
kussionen, die wahrend des Kongresses stattfanden, prasentiert Lavelle nur die
Kritik an dem, was er die »Lehre« des Logischen Empirismus oder der »Wiener
Schule« nennt. Diese Lehre sei eine »nominalistische Scholastik« und »geistige
Askese«, die dem Denken mit einer Haltung des Misstrauens begegne und den
Verstand beschrdnke. Seiner Meinung nach sollten die Logischen Empiristen
daher »auf den Namen der Philosophie verzichten«.*

Fahris Entscheidung, Lavelles iiberzeichnete Kritik am Logischen Empiris-
mus in seine Broschiire aufzunehmen, belegt seinen Meinungswandel nach
1936 und seine Entschlossenheit, Reichenbach nachhaltig zu diskreditieren.
Dabei dient Lavelles Position als Autoritdatsargument. Wie Fahri selbst andeutet:
Die Uberlegungen von Lavelle sollen Aufkldrung bringen iiber die Auffassungen
»eines ausldndischen Professors, der seit Jahren in unserem Land lehrt«.”’

2.4 Die »Cartesianisierung des muslimischen Ostens« —
Paris 1937

Fahri pladiert mit seiner Broschiire fiir die Entsendung einer offiziellen tiirki-
schen Delegation zur Teilnahme am IX. Internationalen Philosophie-Kongress.
Dies wird besonders in der zweiten Hélfte der Broschiire deutlich, die im We-
sentlichen aus Publikationen zum Descartes-Kongress und seiner Vorbereitung
besteht. Ergidnzt werden diese durch weitere Aufsatze, die ebenfalls im Zusam-

95 Louis Lavelle: »Un néo-positivisme, in: Le Temps, 27.12.1936: »Ce qui fait la beauté émou-
vante et tragique du destin ol le monde moderne nous trouve engagés, c’est que chacune des
tendances qui ont toujours divisé la conscience semble craindre qu’on ne la méconnaisse si
elle ne se porte pas d’emblée jusqu’a son paroxysme. Elle rallie un groupe qui la nourrie de sa
propre force, et qui prouve sa valeur en combattant un autre groupe rallié autour d’une autre
tendance que I'on espére anéantir avec lui. Mais il n’y a point de puissance spirituelle qui
puisse jamais s’abolir ; elle renait dans la conscience méme de celui qui pense I’avoir vaincue.«
96 Lavelle: »Un néo-positivisme«.

97 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Tiirkiye, S. 11f.: »Lavelle’in asagiya gecirdigimiz su yazisi, ayni
zamanda memleketimizde birka¢ yildanberi felsefe tedrisati yapan bir yabanci profesériin
telakkileri hakkinda bizi aydinlatacaktir.« Die Ubersetzung von Lavelles Feuilleton findet sich
ebd., S. 12-17.



Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie = 129

menhang mit dem Philosophie-Kongress stehen und in der Zeitschrift Is
Mecmuasi veroffentlicht wurden.

In seiner Broschiire beklagt Fahri das Fehlen einer kollektiven Initiative in
der Tiirkei, wahrend die Nachbarldnder aus dem Balkan bereits nationale Orga-
nisationskomitees zusammengestellt hétten.”® Die Teilnahme an internationa-
len Philosophie-Kongressen hatte fiir ihn im Wesentlichen kulturpolitische
Funktionen und sollte die Anerkennung der Tiirkei als Nationalstaat und ihre
Integration in die geistige Gesellschaft Europas vorantreiben. An diesem Vorha-
ben sollten vor allem die »wirklich tiirkische[n] Intellektuellen« mitwirken: »So
wie einst die Volker der islamischen Kultur versuchten, ihr Geistesvermdgen in
Zentren wie Bagdad und Kairo zu zeigen, so kimpfen jetzt auch wir darum, uns
in den intellektuellen Zentren dieses neuen Kulturkreises zu zeigen, in den uns
die Geschichte und das Schicksal gebracht haben.«*” Dass die Teilnahme tiirki-
scher Gelehrter am Pariser Kongress iiberdies eine »hohe politische Bedeutung«
haben sollte, ndmlich die Anerkennung der »Neuen Tiirkei« (Yeni Tiirkiye), die
in Europa noch als eine »Osmanischen Republik« (Osmanh Ciimhuriyeti) be-
kannt sei, 1dsst Fahri nicht unerwihnt.°

Fahris Bestreben geht mit einer Wiederaneignung der Figur Descartes ein-
her, markiert durch die Aufnahme der Kongressankiindigung von Emile
Bréhier'® sowie Texte aus der Is Mecmuasi, wie z. B. dem Aufruf »Felsefe Kon-

98 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Tiirkiye, S.21: »Biitiin diinya miitefekkirleri hazirladiklarn
raporlarn Paris’de okuyacaklar ve memleketlerini fikir bakimindan temsil edeceklerdir. Bizde
de bu neviden bir hazirlik var mi1? Belki kendi kendilerine bu isi diisiinenler vardi. Fakat orada
teskilatll bir faaliyet yoktur. Halbuki 6grendigimize goére Balkan memleketlerine varincaya
kadar yeryer milli komiteler tesekkiil etmistir. Bu komiteler kendi memleketlerinden gidecek
miitefekkirlerle raporlarini Paris kongresi icin hazirlamakta ve memleketlerinde umumi bir
alaka uyandirmaktadirlar.«

99 Fahri: Felsefe Kongrelerinde Tiirkiye, S. 10: »Bir zamanlar nasil islam medeniyetine mensup
milletler fikir varliklarin1 Bagdat, Kahire gibi merkezlerde gostermege calistilarsa simdi de biz,
tarihin ve mukadderatin sevkile girdigimiz bu yeni medeniyet cercevesinin fikir merkezlerinde
kendimizi gostermege savasalime.

100 Vgl. Fahri: Felsefe Kongrelerinde Tiirkiye, S. 10: »Din, ahlak, milli iktisad, siyasi rejim...
gibi canalic1 mevzular iizerinde diisiinecek, diisiindiiklerini beynelmilel bir muhite anlatacak
kimseler i¢in Tiirkiye, nadir bir ictimaiyat laboratuvaridir. Bu laboratuvarda géznuru dokecek
ve emek sarfedecek yerli ilim adamlarimiz icin gelecek Paris kongresi kadar miikemmel bir
savas meydani tasavvur edilemez. Bilhassa yeni Tiirkiye’yi, hala Osmanh Ciimhuriyeti diye
taniyan bir Avrupa’nin goébeginde, bdyle bir tezahiir ayrica yiiksek siyasi bir mana kaza-
nacaktir.«

101 Vgl. Emile Bréhier: »Communication, in: Revue de métaphysique et de morale 43.2 (1936),
S. 21-24. Fiir die tiirkische Ubersetzung vgl. Fahri: Felsefe Kongrelerinde Tiirkiye, S. 18-20, und
Emil Bréhier: »Descartes Kongresi ve ehemmiyeti. IXuncu milletlerarasi felsefe kongresi



130 — Pascale Roure

gresi ve Tiirkiye [Der Philosophie-Kongress und die Tiirkei]«.!> Fahri schlédgt
zundachst Themen und Sektionen vor, die fiir die philosophischen Bediirfnisse
der Tiirkei relevant sein sollen,'® darunter die Rezeption und Ubersetzung des
Werkes von Descartes sowie die von Bréhier annoncierte Sektion »Normen und
Wirklichkeit«, weil die Tiirkei aufgrund ihrer politischen und sozialen Lage ein
»Labor« fiir die Sozialwissenschaften sei.

In den Kongressakten findet sich von Ziyaeddin Fahri Findikoglu nur der
Aufsatz »Action et réalité en sociologie [Aktion und Wirklichkeit in der Soziolo-
gie]«;'* weitere Beitrdge von ihm und von Mustafa Sekip Tun¢ zur Rezeption
von Descartes erschienen aber in der Tiirkei in der Zeitschrift Is — ausgewiesen
als beim Kongress vorgetragene Reden. Der Aufsatz mit dem Titel »Descartes en
Turquie [Descartes in der Tiirkei]« (1937)'* wurde als ein fiir den Pariser Welt-
kongress fiir Philosophie eingereichter Vortrag angekiindigt,'®® doch Fahri hat
ihn sehr wahrscheinlich nicht in Paris gehalten, sonst ware sein Beitrag in die
Kongressakten aufgenommen worden, die ja alle »schon bei Tagungsbeginn
gedruckt vorlagen«.!” In einem Bericht iiber den Congrés Descartes, der ein Jahr
spiter in der gleichen Zeitschrift verodffentlicht wurde,*® wird der Beitrag von
Fahri dennoch in einer Reihe von Beitrdgen erwdhnt, die in die Kongressakten
aufgenommen worden seien und unter der Rubrik »Influence du cartésianisme

azalarina gonderilen beyannamec, iibers. v. Z. Fahri, in: Is, U¢ Ayhk Ahldk ve Ictimaiyat
Mecmuasi 3.2 (1937), S. 41-43.

102 Vgl. »Felsefe Kongresi ve Tiirkiyec, in: Is, Ug Aylik Ahlak ve Ictimaiyat Mecmuast 3.2 (1937),
S. 49.

103 Themen wie >Einheit der Wissenschaft« und >Logistik« wurden von Fahri als besonders
irrelevant fiir die Tiirkische zeitgendssische Philosophie abgelehnt. Vgl. Fahri: Felsefe Kongre-
lerinde Tiirkiye, S. 20-23, bes. S. 22.

104 F. Ziyaeddin Fahri: »Action et réalité en sociologie«, in: Travaux du IXe Congrés interna-
tional de philosophie (Congres Descartes), hg. v. Raymond Bayer. Paris 1937, Bd. 10, S. 129-133.
105 Ziyaeddin Fahri [Findikoglu]: »Descartes en Turquie/Tiirkiye ve Descartes, in: Is. Ug Ayhk
ARldk ve Ictimaiyat Mecmuast 11/12 (1937), S. 83-86.

106 Vgl. Is. Uc Aylik Ahldk ve Ictimaiyat Mecmuast 3 (1937), H. 2, S. 49: »Beynelmilel Paris
Felsefe kongresine arzedilecek tebligin metni.«

107 Hans-Joachim Dahms: »Nationalismus und Internationalismus in der Philosophie. Wiener
Kreis und offizielle deutsche Delegation auf den internationalen Philosophenkongressen 1934
in Prag und 1937 in Paris«, in: Wissenschaft und Praxis. Zur Wissenschaftsphilosophie in Frank-
reich und Osterreich in der ersten Hiilfte des 20. Jahrhunderts, hg. v. Christian Bonnet und Elisa-
beth Nemeth. o. O. 2016, S. 151-170, hier S. 154.

108 Vgl. I. M.: »Gegen yila toplu bir bakis«, in: Is, U¢ Aylik Ahldk ve Ictimaiyat Mecmuast
4 (1938), H. 1, S. 1-4, hier S. 1f.



Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie =—— 131

[Einfluss des Cartesianimus]« die Rezeption von Descartes in verschiedenen
Lindern'® nachzeichnet.

In dem Aufsatz »Descartes en Turquie« geht Fahri von einem Gegensatz
zwischen »zwei Welten« aus: Auf der einen Seite stehe »der Westen, als Ort
einer »philosophischen Atmosphire«, die den »Schépfer der modernen Philo-
sophie« Descartes erzeugt hat; auf der anderen Seite befinde sich »der muslimi-
sche Osten« mit der Tiirkei, die bis ins 18. Jahrhundert »tief vom scholastischen
Geist durchdrungen« gewesen sei.’® Fahri entwickelt ein teleologisches Narra-
tiv, das sich in das nationale Geschichtsbild und dessen grobe Epochengrenzen
einfiigt. Er schreibt etwa, dass das »tiirkische intellektuelle Erwachen« Ende des
18. Jahrhunderts begann und dass erst der »Kontakt mit dem philosophischen
Denken Europas« im 19.Jahrhundert dem »religiosen Scholastizismus« ein
Ende gesetzt habe. Zur Prazisierung dieser Chronologie fiigt Fahri hinzu, dass
die »tiirkische Renaissance« bis etwa zum Jahre 1850 zuriickreiche und dass das
»intellektuelle Europa« fiir die Tiirken jener Zeit im Wesentlichen auf den »Ein-
fluss der franzgsischen Philosophie« reduziert wurde.™

Eine dhnlich kulturpolitisch motivierte Pradsentation tiirkisch-westlicher
Austauschbeziehungen findet sich bereits in der auszugsweisen Veroffentli-
chung der tiirkischen Descartes-Ubersetzung von ibrahim Edhem Mesut (1864—
1959), der seine Ausbildung an der Mekteb-i Miilkiye absolvierte und wihrend
seines Aufenthalts 1895 in Paris Descartes’ Discours de la méthode unter dem
Titel Hiisn-i Idare-i Akl ve Taharr-i Hakikate dair Usul haklkinda Nutuk iibersetz-

109 Vgl. Travaux du IXe Congres international de philosophie (Congrés Descartes), hg. v. Ray-
mond Bayer, Bd. 3. Es handelt sich um folgende Beitrdge: Ernst Bergmanns Beitrag {iber »Die
Einfliisse der cartesianischen Philosophie in Deutschland, S. 105-112; Paul Russell Anderson:
»Descartes’ influence in seventeenth century England«, S.113-121; Joseph Halasy-Nagy: »Le
cartésianisme en Hongrie«, S. 122-126; Edilio Chiriotti: »Stato attuale degli studi cartesiani in
Italia«, S. 127-133; Genyoku Kuwaki: »L’état actuel des études cartésiennes au Japon, S. 134—
139; Josef Tvrdy: »Descartes et la pensée tchécoslovaque, S. 140-145. Zur deutschen Rezeption
von Descartes wurde auch in Fahris Zeitschrift die Publikation des Romanisten Hugo Friedrich
(1904-1978) zum Thema Descartes und der franzosische Geist (1937) erwéhnt.

110 Fahri: »Descartes en Turquie«, hier S. 83: »La Turquie du XVIle et méme du XVIIIe siécles
est profondément imbue de I’esprit scholastique et, par conséquent étrangére a 1’atmosphére
philosophique, dans laquelle a vécu Descartes.«

111 Fahri: »Descartes en Turquie, S. 83. Der erste Teil des Vortrags von Ziyaeddin Fahri, den
ich nur in groben Ziigen wiedergegeben habe, bezieht sich ausdriicklich auf eine Studie von
Otto Wilhelm Hachtmann: »Europdische Kultureinfliisse in der Tiirkei: ein literargeschichtli-
cher Versuch, die 1918 in der Zeitschrift Die Welt des Islams: Zeitschrift der Deutschen Gesell-
schaft fiir Islamkunde veroffentlicht wurde.



132 —— Pascale Roure

te.!? Ziyaeddin Fahri zitiert in seinem Beitrag lange Passage aus dem Vorwort
von Ibrahim Edhem, in welchem Descartes im Wesentlichen als einer der
»Schopfer der neuen Philosophie im Westen« und der Vater der »wahren Philo-
sophie« vorgestellt wird."® Verbunden ist dies mit einem expliziten Willen zur
Europdisierung und einer Befreiung von der »orientalischen Scholastik«.™ Die
antireligios gepragte Argumentation erfolgt jedoch von einem explizit spiritua-
listischen Standpunkt aus: Nicht der materielle, wissenschaftlich-technische
Fortschritt steht an erster Stelle, sondern die »geistige Tatigkeit«, die ihm zu-
grunde liegt, d. h. die Philosophie: »Nicht die Materie, sondern der Geist lenkt
die Welt.«'®

Fahri umgeht die Frage nach der tatsdachlichen Rezeption von Descartes in
der Tiirkei, bemiiht sich aber um deren Verstiarkung, die nicht nur durch das
Ministerium fiir 6ffentliche Bildung im offiziellen Lehrplan der Gymnasien,
sondern auch in der Hochschulbildung gefordert werde. Diese schulische Re-
zeption von Descartes soll der »Scholastik« das Ende bereiten — unter diesem
pejorativ verwendeten Begriff wird durch Fahri implizit die islamische Religion
oder die islamisch-theologische Bildung gefasst. Manchmal qualifiziert er die
Scholastik als »religits«, ein anderes Mal als »orientalisch«. Die Ubersetzung
von Descartes soll »der Beginn eines intellektuellen Erwachens sein, einer phi-
losophischen Bewegung, die sich von der erstickenden Scholastik des muslimi-
schen Ostens emanzipiert«."® An anderer Stelle heifit es dhnlich: »Alles deutet
darauf hin, dass die Tiirkei des 20. Jahrhunderts, emanzipiert vom Joch der

112 ibrahim Edhem Mesuts Ubersetzung des Discours wurde in heutigem Tiirkisch neu aufge-
legt, vgl. René Descartes: Usul Hakkinda Nutuk (Metot Uzerine Konusma), hg. v. Kemal Kahra-
manoglu und Ali Utku. Konya 2005.

113 Fahri: »Descartes en Turquie«, S. 84: »Dans une introduction plein des vues pénétrantes,
il [ibrahim Ethem Bin Mesut] dit en effet que Descartes »est un des créateurs de la philosophie
nouvelle en Occident. [...] C’est avec lui que commence la vraie philosophie [...].«

114 Fahri: »Descartes en Turquie« S. 84: »Le traducteur turc de Discours de la méthode semble
vouloir réagir contre cette mentalité. Selon lui il faut voir le fond du probléme. On ne peut pas
»s’européanisers, tant qu’on reste attaché au scholasticisme oriental, tant que, dans le domaine
intellectuel, ’autorité de Mahomet garde sa force.« Die »orientalische Scholastik«, von der
Fahri in seiner Glosse zum Text von Ibrahim Edhem spricht, ist hier ausdriicklich mit der Auto-
ritdt der islamischen Religion in Verbindung gebracht.

115 Fahri: »Descartes en Turquie« S. 84f.: »Le perfectionnement industriel ne dépasse nulle-
ment ceux de la science et de la philosophie. Ce n’est pas la matiére, mais I’esprit qui dirige le
monde.«

116 Fahri: »Descartes en Turquie, S. 85: »De la sorte, Ibrahim Ethem désire sincérement que
sa traduction soit le début d’un réveil intellectuel, d’'un mouvement philosophique, émancipés
du scholasticisme étouffant de I'Orient musulmanc.



Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie =—— 133

Scholastik, die Zukunft ihres philosophischen Denkens in einem vollstindigen
Verstdndnis der Methodik von Descartes sieht.«'” Ziyaeddin Fahri beschlief3t
seine Uberlegungen mit dem Wunsch, dass die tiirkischen Denker durch das
Verstdndnis der Philosophie von Descartes zur »Cartesianisierung des muslimi-
schen Ostens« beitragen, zugleich aber den Westen nach der Vorhersage Com-
tes appropriieren kénnten:

De la sorte, le présage heureux d’Auguste Comte, d’aprés lequel »la coopération a la tran-
sition organique émanera surtout des Turcs, parce qu’ils ont la noble disposition de
s’incorporer I'Occident, se réalisera.!®

Ein Jahr spater wurde in der gleichen Zeitschrift eine Rede veroffentlicht, die
Mustafa Sekip [Tuncg] auf dem Descartes-Kongress gehalten haben soll, in der er
sich als der offizielle Vertreter der Universitdt Istanbul vorstellt und ein eigenes
nationales Narrativ der Philosophiegeschichte entwirft:

[...] j’ai [...] le devoir d’exprimer ici la reconnaissance de toute une nation, pour un des
plus grands philosophes de I’humanité, hommages sincéres d’un peuple qui vient de re-
trouver sa véritable voie déja tracée par ses propres enfants tels que Farabi et Avicenne et
qui voit en Descartes les rayonnements de son esprit, obscurci par des siécles de fatalisme
mystique.'’

Im Unterschied zu Fahris Darstellung sieht Mustafa Sekip Kontinuitédt in der
Geschichte des tiirkischen Denkens, die nur durch den Obskurantismus von
»Jahrhunderten des mystischen Fatalismus«, also von der islamischen Religion
verdeckt werde. Durch eine anachronistische, nationalistische Aneignung von
Farabi und Avicenna stellt Mustafa Sekip allerdings heraus, dass die Tiirken

117 Fahri: »Descartes en Turquie«: »Tout nous porte a croir que la Turquie du XXe siécle,
émancipée du joug du scholasticisme, voit I’avenir de sa pensée philosophique dans la com-
préhension compléte de la méthodologie de Descartes.«

118 Fahri: »Descartes en Turquie«, S. 86: Die Idee einer Synthese zwischen Descartes und
Comte wird von Ziyaeddin Fahri in anderen Texten weitergefiihrt, vgl. Z.F. Findikoglu:
»L’influence des changements sociaux sur ’emploi des patronymes en Turquie [Der Einfluss
der gesellschaftlichen Verinderungen auf den Gebrauch von Patronymen in der Tiirkei]«, in:
Proceedings of the Eighth International Congress of Onomastic Sciences, hg. v. D. P. Block. Ams-
terdam 1963, S.174-177, hier S. 174, wo René Descartes und Auguste Comte als »die beiden
Vertreter desselben Geistes, des Geistes der Einheit der Scienta, der Einheit von Sozial- und
Naturwissenschaften« vorgestellt werden. Auguste Comte wird als ein Cartesianer betrachtet,
der den Cartesianismus durch eine Erweiterung an soziale Fragen vollendete.

119 Mustafa Sekip [Tung]: »Felsefe kongresine bir hitab/Appel [sic] au congrés Descartes, in:
Is, Uc Aylik Ahlak ve Ictimaiyat Mecmuast 4.13.1 (1938), S. 5-7, hier S. 7.



134 — Pascale Roure

schon vor langer Zeit in der Lage waren, einen philosophischen, rationalen
Diskurs zu produzieren. Die Aneignung des cartesianischen Erbes habe nun die
Funktion, der religios gepragten Mentalitdt ein Ende zu setzen und einer neuen
Mentalitdit zum Durchbruch zu verhelfen, die sich auch in den Tanzimdt-
Reformen der neuen militdrischen Kultur verkdrpert und mit den Reformen
Mustafa Kemal Atatiirks und der Begeisterung der ganzen Nation seinen Hohe-
punkt erreicht habe.'®

Im Riickgriff auf Ibrahim Edhem bedauert Mustafa Sekip, dass es noch zu
frith sei, dass »unser Land« die gewiinschten Beitrdge zu den cartesianischen
Studien leisten konne, aber er blickt optimistisch auf die Entwicklung von Insti-
tutionen, die es tiirkischen Akademikern erméglichen wiirden, »so schnell wie
moglich das Niveau ihrer europdischen Kollegen zu erreichen, so dass eine
Zusammenarbeit méglich und fruchtbar wird«." Nicht mit Comte, sondern mit
Bergson — dessen Anhdnger und Ubersetzer Mustafa Sekip war — beendet er
seinen Beitrag: »Dem beriihmten Wort von Herrn Bergson folgend, ist die Tiirkei
dabei, sich selbst zu erschaffen, und in ihrem Schopfungsakt ist sie gliicklich,
den Gedanken von Descartes und seine intellektuelle Hygiene, die so fruchtbar
fiir die Menschheit waren, zu ihrem Lebensmotto zu machen.«'?

Die Rezeption von Descartes in der Tiirkei in den 1930er Jahren bestand, so
lasst sich resiimieren, im Wesentlichen in einer ideologischen Aneignung der
Figur Descartes, um zum einen das Bild einer rmodernen¢, sdkularisierten Tiir-
kei in Europa zu behaupten und zum anderen auch innerhalb der Tiirkei religi-
0se Tendenzen zu sistieren.

Diese Einstellung steht in deutlichem Kontrast zu Reichenbachs Abgren-
zungsversuch von der cartesianischen Erkenntnistheorie. Reichenbach, der den
innovativen Charakter des cartesianischen Ansatzes historisch relativiert, be-

120 Sekip [Tung]: »Felsefe kongresine bir hitab«, S. 6: »Ce fut d’abord dans la nouvelle culture
militaire que ce courant s’est pénétré profondément et a atteint chez Atatiirk un tel degré de
perfection que toutes les réformes faites depuis quinze ans ont trouvé toujours, non pas seule-
ment un milieu favorable, mais encore une passion de progrés dans toute la nation.«

121 Sekip [Tung]: »Felsefe kongresine bir hitab, S. 7: »Notre pays [...] se trouve actuellement
assez géné de ne pouvoir faire des contributions qu’il désirerait aux études cartésiennes. Mais
nous sommes optimistes en voyant se construire chez nous des institutions qui prépareront
cette orientation et nos universitaires travailler pour étre, le plus rapidement possible a la
hauteur de leurs collégues européens, afin qu’une collaboration soit rendue possible et fruc-
tueuse.«

122 Sekip [Tung]: »Felsefe kongresine bir hitab: »Suivant la célébre formule de Bergson, la
Turquie est en train de se créer, et dans son acte de création, elle est heureuse de faire de la
pensée de Descartes et de son hygiéne intellectuelle, qui furent si fécondes dans ’humanité, sa
devise dans la vie.«



Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie =—— 135

steht auf dem »ziemlich auffalligen Unterschied« zwischen einer auf der deduk-
tiven Methode der Mathematik basierenden Auffassung der Wissenschaftsphi-
losophie und derjenigen der logischen Empiristen, die sich auf das Modell der
mathematischen Physik als empirischer Wissenschaft stiitzt.”” Reichenbachs
Vortrag zielt darauf ab zu zeigen, dass dieser Unterschied nicht oberflachlich
ist, sondern »eine definitive Divergenz, einen Wesensunterschied« bedeutet
zwischen der Wissenschaftsphilosophie aus der platonisch-cartesianischen
Tradition und der »von unserer Gruppe vorgeschlagenen«.'*

Fahris konkrete Bemiihungen scheiterten allerdings, insofern das Organisa-
tionskomitees des Kongresses kein Interesse an der Descartes-Rezeption in der
Tiirkei zu haben schien, und dies, obwohl eine Sektion des Kongresses der lan-
deriibergreifenden Descartes-Rezeption gewidmet war.

3 Ergebnis und Ausblick

Die Frage nach den deutsch-tiirkischen Beziehungen auf den internationalen
Philosophie-Kongressen in den 1930er Jahren hat nicht nur tiefe philosophische
Differenzen, sondern auch personliche und politische Spannungen oder Kon-
flikte zwischen Hans Reichenbach und einigen seiner tiirkischen Kollegen an
der Universitdt Istanbul ans Licht gebracht. In der Vorstellung Fahris sollte sich
der neue philosophische Kurs der Tiirkei in aller Entschlossenheit Europa zu-
wenden und mit der osmanischen Vergangenheit brechen. Seine Bestrebung
ging dahin, die Internationalisierung mit einer nationalen Perspektive zu ver-
kniipfen. In erster Linie ging es Fahri darum, durch das Mitwirken am Kon-
gressgeschehen die Anerkennung der Tiirkei als sdkularisierten Nationalstaat
und als Teil der europdischen geistigen Gesellschaft voranzutreiben. Seine Be-
miihungen um eine Teilnahme der Tiirkei waren also vornehmlich politisch und
erst in zweiter Linie wissenschaftlich motiviert. Dafiir sollte in der Tiirkei eine
rationalistisch ausgerichtete Philosophie entwickelt werden, die in der Lage
sein sollte, nationale Fragen unter Beriicksichtigung der spezifisch politischen
und sozialen Transformationen des Landes zu beantworten.

123 Hans Reichenbach: »La philosophie scientifique: une esquisse de ses traits principaux,
in: Travaux du IXe Congrés international de philosophie (Congrés Descartes), hg. v. Raymond
Bayer. Paris 1937, Bd. IV (1), S. 86-91, hier S. 87.

124 Reichenbach: »La philosophie scientifique«: »Permettez-moi de vous montrer que cette
différence implique une divergence définitive, une différence d’essence entre la philosophie
scientifique développée dans les tentatives précédentes, et celle proposée par notre groupe.«



136 —— Pascale Roure

Diese Bestrebungen sind weitgehend gescheitert, scheinen aber in Form der
nationalistisch geprdgten Kongresse fiir tiirkische Geschichte eine Fortsetzung
gefunden zu haben. Gemeint sind damit Tagungen, die von der Gesellschaft fiir
Tiirkische Geschichte (Tiirk Tarihi Kurumu) in Istanbul (1937) und Ankara (1943)
veranstaltet wurden. An beiden Kongressen haben zahlreiche deutsche Wissen-
schaftler teilgenommen, die zum Teil seit Ende der 1930er Jahre an den Univer-
sitdten Istanbul und Ankara sowie an deutschen Forschungseinrichtungen in
Istanbul titig waren. Gab es eine Kontinuitdt zwischen dem wissenschafts- und
nationalpolitischen Interesse fiir die philosophischen Weltkongresse der 1930er
Jahre und der Vorbereitung der tiirkischen Kongresse fiir Geschichtswissen-
schaften? Welche Rolle spielten all diese Veranstaltungen fiir die politisch am-
bivalente Entwicklung der Wissenschaftskooperation zwischen Deutschland
und der Tiirkei im Zweiten Weltkrieg?

Der von Ziyaeddin Fahri Findikoglu gedufierte Wunsch, fiir die »neue Tiir-
kei« relevante Fragen im Rahmen eines internationalen Kongresses behandeln
zu konnen, wurde namlich mit dem II. Kongress fiir tiirkische Geschichte®
verwirklicht. Unter der Patronage von Mustafa Kemal, der persénlich alle Vor-
trage gepriift und autorisiert haben soll, zielte diese Veranstaltung darauf, die
staatlich implementierte »tiirkische Geschichtsthese« (Tiirk Tarih Tezi) wissen-
schaftlich zu belegen und demzufolge die offizielle Geschichtsschreibung zu
legitimieren, vor allem durch archédologische Ausgrabungen.”” Die meisten
Vortrdge waren von einer biologistischen und rassistischen Anthropologie ge-
pragt und beschéftigten sich mit der tiirkischen Rasse, Sprache und Kultur.'”

Anders als der erste Kongress, der fiinf Jahre zuvor stattfand und an dem
nur tiirkische Gelehrte teilgenommen hatten, war der zweite Kongress interna-

125 Wie die internationalen Philosophie-Kongresse, die in Paris in Verbindung mit einer
Weltausstellung organisiert wurden, wurde dieser Kongress durch eine historische Ausstellung
(Tarih Sergisi) im Dolmabahce-Palast begleitet.

126 Vgl. Emmanuel Szurek: »Appeler les Turcs par leur nom. Le nationalisme patronymique
dans la Turquie des années 1930«, in: Revue d’histoire moderne et contemporaine 2 (2013),
S. 18-38: Die Geschichtsthese war in den 1930er Jahren eine zugleich historiographisch, lingu-
istisch und anthropologisch geprdgte Theorie, die besagte, dass Tiirken, nach ihrer Zerstreu-
ung in sehr frithen Zeiten, am Ursprung aller groflen Zivilisationen Eurasiens stehen. Diese
pseudowissenschaftliche Theorie, die in den Lehrpldnen der Schulen gelehrt wurde, trug dazu
bei, ein Nationalbewusstsein zu entwickeln, das auf einer biologischen Vorstellung der tiirki-
schen Nation als Rasse basierte. Uber die Geschichtsthese und die offizielle Geschichtsschrei-
bung in der Tiirkei der 1930er Jahren vgl. Biisra Ersanli: iktidar ve Tarih. Tiirkiye’de »Resmi
Tarih« Tezinin Olusumu (1929-1937). Istanbul 2003.

127 Vgl. dazu Nazan Maksudyan: Tiirkligii Olcmek. Bilimkurgusal Antropoloji ve Tiirk
Milliyetciliginin Irkc1 Cehresi 1925-1939. Istanbul 2005, bes. S. 55-71.



Ein internationaler Weg zu einer nationalen Philosophie =—— 137

tional, mit der Teilnahme von Delegationen aus Deutschland und Osterreich™®® —
beide durch iiberzeugte Nationalsozialisten vertreten —, Tschechoslowakei,
Jugoslawien, Frankreich, Italien, Ungarn, Griechenland, Ruménien. Die deut-
sche Delegation wurde von dem Orientalisten und Turkologen Richard Hart-
mann (1881-1965) geleitet, Professor in Berlin seit 1936, der an dem modernen
tlirkischen Nationalismus interessiert war und auf dem Istanbuler Kongress
einen Vortrag zum Thema »Die Neue Tiirkei im Rahmen der allgemeinen tiirki-
schen Geschichte« hielt.”” Unter den Fachleuten »aus der ganzen Welt«, die »im
Bereich Anthropologie, Archdologie, Vorgeschichte und Tiirkische Geschichte«
anerkannte Autorititen gewesen seien,™ findet sich eine relativ hohe Anzahl
von deutschen Teilnehmern, die zum Teil mit deutschen Institutionen in Istan-
bul wie dem Deutschen Archéologischen Institut™ verbunden oder als Gastpro-
fessoren an der im Jahre 1935 begriindeten Universitdt Ankara tédtig waren."
Manche dieser Teilnehmer sowie auch Mitglieder des Deutschen Archiologi-
schen Instituts, des Museums fiir Archdologie und des Historischen Instituts in
Istanbul finden sich wieder in der Teilnehmer-Liste des ndachsten Kongresses
zur tiirkischen Geschichte in Ankara im Jahre 1943; aus dem Ausland einreisen-
de Géste gab es hier nicht mehr.

Auch die Philosophie war im Rahmen dieser Veranstaltungen vertreten,
wenn auch diskret und in eindeutig nationalistischer Ausrichtung. Auf dem
Kongress in Istanbul im Jahr 1937 hielt der aus NS-Deutschland emigrierte Phi-
losoph Ernst von Aster, der nach Reichenbachs Abschied die Leitung des Istan-
buler Philosophischen Seminars i{ibernahm, einen Vortrag zum Thema »Die
Tiirken in der Geschichte der Philosophie«.” Der einzige Philosoph auf dem
Kongress in Ankara im Jahr 1943 war Ziyaeddin Fahri Findikoglu, der mit einem

128 Vgl. die Rede des Prihistoriker Oswald Menghin (1888-1973) aus Wien im Namen der
osterreichischen Delegation, in: fkinci Tiirk Tarih Kongresi, Istanbul 20-25 Eyliil 1937. istanbul
1943, S. XLIV.

129 Richard Hartmann: »Umumi Tiirk Tarihi Cercevesi icinde Yeni Tiirkiye«, in: Ikinci Tiirk
Tarih Kongresi, Istanbul 20-25 Eyliil 1937. Istanbul 1943, S. 746-756.

130 Vgl. Ikinci Tiirk Tarih Kongresi, S. XXXVIL

131 Der Archdologe Martin Schede z. B. war der Prasident des Archdologischen Instituts des
Deutschen Reiches in Istanbul (1937-1945) und ab 1939 der Deutschen Morgenlindischen
Gesellschaft. Der Prahistoriker Kurt Bittel (1907-1991) war seit 1933 sein Mitarbeiter am Archio-
logischen Institut des Deutschen Reiches und wurde 1938 zum Direktor der Istanbuler Abtei-
lung des Deutschen Archédologischen Instituts nach seinem Beitritt in die NSDAP.

132 So z. B. die Turkologin und Sinologin Annemarie von Gabain (1901-1993) und der Indolo-
ge Walter Ruben (1899-1982), aber auch exilierte Wissenschaftler wie der Assyriologe Benno
Landberger (1890-1968) und sein Schiiler der Hethiter Hans Gustav Giiterbock (1908-2000).
133 Ernst von Aster: »Felsefe Tarihinde Tiirkler«, in: Ikinci Tiirk Tarih Kongresi, S. 366—375.



138 —— Pascale Roure

Vortrag zur tiirkischen Ideengeschichte teilnahm."* Diese Vertretung der Philo-
sophie auf den Kongressen fiir Tiirkische Geschichte spiegelt nicht nur die nati-
onalistische Fiarbung des Interesses an der Philosophiegeschichte, sondern
gleichzeitig die Starkung der deutsch-tiirkischen Wissenschaftsbeziehungen zu
Beginn des Zweiten Weltkrieges.

134 Ziyaeddin Fahri Findikoglu: »Tiirk iktisadi tefekkiir tarihi ve Mehmet Serif«, in: III. Tiirk
Tarih Kongresi, Ankara 15-20 Kasim 1943. Ankara 1948, S. 260-268.



