Hans-Joachim Dahms
Internationale Philosophie-Kongresse in
der Zeit des Nationalsozialismus

Einleitung

Die im Folgenden vorzustellenden Internationalen Tagungen sind nur aus-
nahmsweise Gegenstinde philosophiehistorischer Forschung gewesen.' Das

1 Zu internationalen Philosophie-Kongressen nach 1933 habe ich mich schon verschiedentlich
geduflert; so in Hans-Joachim Dahms: »Nationalismus und Internationalismus in der Philoso-
phie. Wiener Kreis und offizielle deutsche Delegation auf den internationalen Philosophen-
Kongressen 1934 in Prag und 1937 in Paris«, in: Wissenschaft und Praxis. Zur Wissenschaftsphi-
losophie in Frankreich und Osterreich in der ersten Hiilfte des 20. Jahrhunderts, hg. v. Christian
Bonnet und Elisabeth Nemeth. Cham u. a. 2016, S. 151-170; Hans-Joachim Dahms: »Mission
Accomplished? Unified Science and Logical Empiricism at the 1935 Paris Congress and After-
wards, in: Sur la philosophie scientifique et l'unité de la science. Le congrés de Paris 1935 et son
héritage. Actes du colloque de Cerisy, hg. v. Michel Bourdeau, Gerhard Heinzmann und Pierre
Wagner. Paris 2018, S. 289-305 (Philosophia Scientiae Vol. 22, Cahier 3). Die hier prdsentierten
Bemerkungen unterscheiden sich von diesen Arbeiten dadurch, dass hier zu Anfang auch
skizziert wird, wann und wie das internationale Kongresswesen — auch in anderen wissen-
schaftlichen Disziplinen — in Gang kam. Am Ende wird ausfiihrlicher diskutiert, welche Folgen
die Philosophie-Kongresse in der NS-Zeit fiir die Nachkriegsgeschichte des Fachs gehabt ha-
ben. Zwischen diesen Kapiteln wird eine ganze Reihe neuer Quellen einbezogen. Wahrend die
erwdahnten Artikel wesentlich auf Akten aus dem Politischen Archiv des Auswdrtigen Amtes
sowie zeitgenossischen Zeitungsartikeln beruhten, habe ich nun auch die einschlédgigen Akten
des REM sowie die kurz vor der Verdffentlichung stehenden Tagebiicher Rudolf Carnaps ver-
wenden konnen, der zu den wichtigsten Vortragenden auf diesen Tagungen und auch zu den
Organisatoren des Kongresses 1934 in Prag gehorte. Erst kiirzlich bin ich auch auf die ausfiihr-
lichen Berichte aufmerksam geworden, die Theodor W. Adorno und Walter Benjamin iiber die
Kongresse von 1937 in Paris an das exilierte Institut fiir Sozialforschung in New York schickten.
Ich danke Ralf Klausnitzer (Berlin) fiir den Hinweis auf die Akten im REM sowie Christian
Dambdck (Wien) fiir die Erlaubnis, die Vorarbeiten fiir die Publikation der Tagebiicher Carnaps
benutzen zu diirfen. Michel Bourdeau (Paris), Ralf Klausnitzer (Berlin) und Norbert Schappa-
cher (frither Strasbourg, jetzt Berlin) haben eine frithere Fassung dieses Beitrags gelesen,
wichtige Korrekturen vermerkt und auch Ergdnzungen vorgeschlagen. Dafiir méchte ich Thnen
herzlich danken. Ich nenne hier als Beispiele nur die philosophiehistorische Auseinanderset-
zung mit Ulrich Johannes Schneider: »Russische Philosophie auf den Internationalen Philoso-
phiekongressen 1900-1937«, in: Dialektik 2 (2006), S.295-334, und Rolf Elberfeld: »Globale
Wege der Philosophie im 20. Jahrhundert. Die Weltkongresse fiir Philosophie 1900-2008«, in:
Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 34.1 (2009), S. 149-169, die sich hauptsdchlich mit inte-

3 Open Access. © 2022 Hans-Joachim Dahms, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110732283-004



54 —— Hans-Joachim Dahms

mag daran liegen, dass hier und da immer noch eine auf einzelne Personen
zentrierte Herangehensweise bevorzugt wird und/oder man solche Ereignisse
eher dem dufleren »Betrieb« des Fachs zurechnet, statt dort auch wichtige in-
haltliche Bewegungen und Akzente zu registrieren. Ich halte die Vernachlassi-
gung solcher kollektiver Begebenheiten fiir einen Fehler. Ihre Beriicksichtigung
konnte ndmlich einen Eindruck davon verschaffen, wie sich die Problemlagen,
Themenstellungen und auch Krifteverhaltnisse in der internationalen wissen-
schaftlichen Zusammenarbeit (oder auch Konkurrenz) im Laufe der Zeit — und
besonders natiirlich in krisenhaften Zeiten — entwickelt haben.

Im Idealfall konnte eine Geschichte solcher internationaler Zusammenkiinf-
te die Moglichkeit erdffnen, eine komplette Historie einer wissenschaftlichen
Disziplin - fiir den Zeitraum seit dem jeweiligen ersten Kongress — zu schreiben,
wie dies im Fall der Historie durch Karl Dietrich Erdmanns Buch Die Okumene
der Historiker und dessen spatere Ergdnzung durch Wolfgang Mommsen ver-
sucht wurde und weitgehend gelungen ist.

Normalerweise dhneln solche Kongresse ja heutzutage einem grofien
Marktplatz der Ideen, wo Angehorige verschiedener Nationen ihre Schwerpunk-
te, Methoden, Stile und Resultate prasentieren und die Teilnehmer solcher Ta-
gungen sich dann je nach Interessen und Launen ein individuelles Angebot
zusammenstellen kénnen. Auch die Méglichkeit zu informellen Kontakten am
Rande der Tagungen ist natiirlich nicht zu unterschitzen, da man dort auch
iiber Dinge sprechen kann, die nicht zu den Themen der Vortrage gehdren wie
die allgemeine Weltlage, die Situation der Philosophie in den Herkunftsldndern
der Teilnehmer und anderswo etc.

ressanten Randerscheinungen der Kongresse beschiftigen, ndmlich mit der Prdsenz von russi-
schen Teilnehmern der eine, mit japanischen und chinesischen der andere. Wahrend Schnei-
der auch niitzliche allgemeine Informationen iiber den Verlauf der Kongresse liefert, sind die
bei Elberfeld eher mit Vorsicht zu genieflen: Der Kongress von Prag (1934) wird dort nicht
einmal erwihnt, der von Paris (1937) filschlicherweise als eine Tagung beschrieben, die aus-
schliellich einem historischen Philosophen gewidmet gewesen sei, ndmlich Descartes.

2 Siehe Karl Dietrich Erdmann: Die Okumene der Historiker. Geschichte der Internationalen
Historikerkongresse und des Comité International des Sciences Historiques. Gottingen 1987, und
Wolfgang Mommsen: »Epilogue: After the End of the Great Schism — the International Histori-
cal Congresses from 1985 to 2000«, in: Toward a Global Community of Historians. The Interna-
tional Historical Congresses and the International Committee of Historical Sciences, 1898-2000,
hg. v. Karl Dietrich Erdmann. New York, Oxford 2005, S.313-361; vgl. auch Reinhard Sieg-
mund-Schultze und Christopher D. Hollings: Meeting under the integral sign? The Oslo Congress
of Mathematicians on the Eve of the Second World War. Providence (Rhode Island) 2020, fiir
eine kurze Vorgeschichte des Osloer Mathematiker-Kongresses von 1936.



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus =—— 55

In Zeiten von Unterdriickung und Diktatur wird dieser Austausch aber ver-
zerrt oder ganz unterbunden: Einzelne Forscher oder ganze Schulen, sofern sie
nicht ohnehin schon aus den Universitdten entfernt worden sind, erhalten aus
politischen und/oder rassistischen Griinden keine Ausreiseerlaubnis oder auch
keine finanzielle Unterstiitzung fiir Reisekosten und Unterkiinfte mehr und
werden so vom internationalen Gedankenaustausch ausgeschlossen. Bevorzug-
te >Reisekader« werden dagegen mit Privilegien ausgestattet und sind oft gern
bereit oder miissen es sich wenigstens gefallen lassen, ihr Auftreten bis hin zu
Themenwahl und Thesengestaltung nach politischen Gesichtspunkten auszu-
richten und dariiber nach getaner Tat Rechenschaft abzulegen.

Fiir alle diese Problemstellungen bieten die Internationalen Philosophie-
Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus eindrucksvolles Anschauungsma-
terial. Internationale Philosophie-Kongresse waren schon 1900 am Rande einer
Weltausstellung in Paris in Gang gekommen. Nach 1933 hat es noch zwei solche
Tagungen gegeben: 1934 in Prag und 1937 in Paris. An ihnen nahmen jeweils
Delegationen bzw. Individuen aus vielen Landern teil. Der Fokus liegt im Fol-
genden allerdings auf dem deutschsprachigen Raum.?> Denn die genannten
Kongresse standen unter dem Vorzeichen einer — sich im Ubrigen verschirfen-
den - Konfrontation von offiziellen deutschen Delegationen einerseits und
bereits ins Exil verdringten sowie in den angrenzenden Lindern wie Osterreich
und der Tschechoslowakei (noch) weniger reglementierten Individuen und
Gruppen andererseits.

Diese Konkurrenz- und Kampfsituation auf den beiden grofien Kongressen
wird - nach einem kursorischen Uberblick iiber die internationalen Wissen-
schaftskongresse seit der Wende zum 19. Jahrhundert im Allgemeinen und die
der Philosophie im Besonderen im ersten Abschnitt — in den Hauptkapiteln zwei
und drei beschrieben. Was die Situation in der Philosophie von durchweg allen
anderen Fachern in den philosophischen Fakultdten unterscheiden diirfte, ist
der Umstand, dass eine bestimmte Richtung im gleichen Zeitraum einen Vor-
stofd unternahm, neue internationale Zusammenarbeit in der institutionalisier-
ten Form von regelmifligen internationalen Tagungen anzubahnen und auszu-
bauen. Ich meine den Logischen Empirismus mit seinen Hochburgen Wien,
Berlin und Prag, von denen die Serie der International Congresses of Unified
Science ausging, die ebenfalls in Prag mit einer »Vorkonferenz« 1934 und dann
ab 1935 mit dem ersten reguldren Kongress in Paris stattfanden. Diese jdhrlich
bis 1941 abgehaltenen Veranstaltungen werden im Abschnitt vier vorgestellt.

3 Zur tiirkischen Delegation auf den Philosophiekongressen 1934 und 1937 siehe den Beitrag
von Pascale Roure in diesem Band.



56 =—— Hans-Joachim Dahms

Es ist natiirlich die Frage, wie das Nebeneinander bzw. das Ineinandergrei-
fen der beiden Arten von Kongressen die philosophische Szene der 1930er Jahre
(und dariiber hinaus) beeinflusst und gepragt hat. Dieser Frage wird im letzten
Abschnitt fiinf nachgegangen, und zwar zunidchst auf den deutschsprachigen
Raum bezogen und danach in weltweiter internationaler Perspektive. Der Jahr-
zehnte andauernde Niedergang der deutschsprachigen Philosophie wird mit
dem Erscheinungsbild der offiziellen deutschen Delegationen in Prag und Paris
handgreiflich. Wie Hans Sluga zu Recht festgestellt hat, ist die Unfidhigkeit der
deutschen Philosophen nach dem Ende der Nazi-Herrschaft, ihre Vergangenheit
aufzuarbeiten und stattdessen einfach so zu tun, als sei nichts geschehen, jenes
entscheidende Hindernis gewesen, das im deutschsprachigen Bereich »stood in
the way of vigorous philosophizing«.*

Es erscheint naheliegend, dass auch die in der Nachkriegszeit vielfach be-
schworene Spaltung in ein Lager der analytischen Philosophie (in den angel-
sdchsischen Lindern) einerseits und eine >continental philosophy« andererseits
hier ihren Ausgang genommen hat bzw. erstmals sichtbar wurde. Die Benen-
nung dieser Spaltung ist offenbar erst im Laufe der 1950er Jahre entstanden und
hat sich dann in der Folgezeit verfestigt und sogar institutionalisiert. Aber die
Voraussetzungen dafiir haben sich schon in den 1930er Jahren ergeben und
wurden auf den Internationalen Philosophie-Kongressen manifest. Das ist je-
denfalls meine These. Dazu gehort auch — als Korrelat — dass die Kritische Theo-
rie der Frankfurter Schule sich immer mehr vom empirisch gepragten Lager
entfernt hat und infolgedessen heutzutage einfach der Kontinentalphilosophie
zugeschlagen wird. Das war vor 1937, wie die Diskussionen im Vorfeld und auch
wahrend des dritten International Congress for Unified Science zeigen, aber noch
keineswegs entschieden.

4 Hans Sluga: Heidegger’s Crisis. Philosophy and Politics in Nazi Germany. Cambridge (Mass.),
London 1993, S. 244f.



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus =—— 57

1 Internationale Wissenschafts-Kongresse seit
der Wende zum 19. Jahrhundert

1.1 Der Beginn internationaler wissenschaftlicher Kongresse
und der Fall der Philosophie

Mir ist kein Nachschlagewerk bekannt, aus dem man den Beginn der ersten
internationalen Wissenschaftlerkongresse in den verschiedenen Fachern erse-
hen und ihre Entwicklung verfolgen kdénnte. Bei kursorischen Recherchen im
Internet ist mir als erster der internationale Chemiker-Kongress aufgefallen. Er
fand 1860 in Karlsruhe mit 160 Teilnehmern statt. Das halte ich fiir ein erstaun-
liches Faktum, weil diese Tagung etwa zehn Jahre vor der deutschen Reichs-
griindung kam. Auch die Griindung der Bayer-Werke (1863) und von BASF
(1864) folgten dem Kongress nach. Damals befanden sich die akademische Dis-
ziplin und die entsprechende industrielle Anwendung in einem gewaltigen
Vormarsch: Gefragt waren synthetische Farben, Kunstdiinger, auch Explosiv-
stoffe, natiirlich auch Pharmazeutika. Die Verkiindigung des chemischen Perio-
densystems als theoretische Grundlage der physikalischen Chemie durch Dmitri
Mendelejew und Lothar Meyer fand 1869 statt.

Die folgenden Bemerkungen setzen allerdings mit einem erklarungsbediirf-
tigen Haufungspunkt 40 Jahre spater ein. Ich meine das Faktum, dass 1897 der
erste Mathematiker-Kongress abgehalten wurde. 1900 fand am Rande der Welt-
ausstellung in Paris der zweite Mathematiker-Kongress statt. Am 8. August des
Jahres prasentierte David Hilbert dort seine beriihmte Liste 23 ungeldster ma-
thematischer Probleme, die seine Disziplin bis auf den heutigen Tag beschafti-
gen.’ Die Historiker folgten den Mathematikern auf dem Fufle: ihr erstes Treffen
fand 1898 statt, der Internationale Kongress, mit dem sie ihre Zdhlung begin-
nen, war 1900, ebenfalls in Paris. Und auch die Philosophen hielten in Paris im
selben Jahr ihren ersten internationalen Kongress ab. Im Folgenden wird von
den Tagungen der Mathematiker und Historiker gelegentlich zu Vergleichszwe-
cken die Rede sein.®

5 Von ihnen sind 15 bis heute gelost, 6 teilweise gelost und 3 ungeldst.

6 Eine Geschichte der internationalen Kongresse existiert bisher nur fiir die Historiker, siehe
Erdmann: Die Okumene der Historiker; fiir die Mathematiker gibt es eine ausfiihrliche Beschrei-
bung des Kongresses von 1938 in Oslo in Siegmund-Schultze und Hollings: Meeting under the
integral sign, die im ersten Kapitel auch eine Ubersicht {iber die Tagungen zwischen 1897 und
1938 enthilt. Siehe demnéachst weitere Informationen zum Fall der Mathematik Norbert Schap-



58 —— Hans-Joachim Dahms

1.2 Internationale Philosophie-Kongresse vor 1933

Der I. Internationalen Philosophie-Kongress von 1900 in Paris fand vom 1. bis
5. August am Rande der Weltausstellung statt. Er hatte vier Sektionen: »Philo-
sophie générale et Métaphysique«, »Morale générale«, »Logique et Histoire des
Science«, »Histoire de Philosophie«. Die insgesamt etwa 70 Vortrdge verteilten
sich ziemlich gleichméfiig auf die Sektionen. In seiner Er6ffnungsansprache
hatte Emile Boutroux als Prisident der Tagung ihre Zielsetzung wie folgt ausge-
sprochen:

Gemeinsam mit den Wissenschaften teilt die Philosophie, in einem gewissen Mafe, das
Gesetz ihrer Entwicklung, den Fortschritt durch Arbeitsteilung und konvergierende An-
strengungen, als Organisation von Forschung. Ein Kongress fiir Psychologie, Wissen-
schaftstheorie, Soziologie oder Metaphysik ist ebenso vorstellbar wie ein Kongress fiir
Physik oder Mathematik, sofern die Vertreter der philosophischen Wissenschaften — wie
Physiker oder Mathematiker — die Notwendigkeit gemeinsamer Arbeit empfinden.’

Wahrend Boutroux sich hier auf die mehr akademische Seite der Angelegenheit
bezog, versaumte er es nicht, die internationale Freundschaft zu betonen, bevor
er am Schluss ausrief: »Unsere Aufgabe ist es, das Bewuf3tsein der Menschheit
zu schaffen.«

Weitere Internationale Philosophie-Kongresse gab es vor dem Ersten Welt-
krieg — in meist vierjadhrigem Turnus — noch in Genf, Heidelberg und Bologna.?
Der Heidelberger Kongress von 1908 ist besonders bemerkenswert, weil damals
der erste grof3e Auftritt US-amerikanischer Philosophie und insbesondere des
US-amerikanischen Pragmatismus auf der internationalen Biihne stattfand. Die
Diskussionen iiber die pragmatistische Wahrheitstheorie von William James
(der allerdings selbst nicht teilnahm, sondern seinen Standpunkt von A.D.
Armstrong in dessen Vortrag »The Evolution of Pragmatism« vortragen lief3)
musste in mehreren Sondersitzungen — bei stark verkiirzter Redezeit — fortge-
setzt werden. Nur wenige deutsche Philosophen lief3en sich die Chance entge-
hen, ihre Kritik an dieser »business-Philosophie« (fiir die viele sie zu Unrecht
hielten) unterzubringen. Der junge Moritz Schlick, der an dem Heidelberger
Kongress nicht teilgenommen hatte, von dessen spateren wichtigen Kongress-

pacher: Framing Global Mathematics. The International Mathematical Union between Politics
and Theorems — im Erscheinen.

7 Ich folge hier und beim néchsten Zitat der Ubersetzung von Schneider: »Russische Philoso-
phie auf den Internationalen Philosophiekongressen 1900-1937«, S. 302.

8 Siehe Schneider: »Russische Philosophie« zu Daten, Veranstaltungen, Sektionen und publi-
zierten Kongressakten der Kongresse von 1900 bis 1937.



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus =—— 59

teilnahmen aber im Folgenden noch verschiedentlich die Rede sein wird, wid-
mete ein Kapitel seiner Habilitationsschrift »Das Wesen der Wahrheit nach der
neuen Logik«® der Kritik der pragmatistischen Wahrheitstheorie.™

Im Ganzen war die Atmosphédre der Kongresse vor dem Ersten Weltkrieg
aber durchaus vom Geist des Internationalismus beseelt. So lesen wir noch in
einem Bericht iiber den 1913 stattgefundenen Internationalen Kongress von
Bologna:

The meeting in Bologna has proved two things, one that philosophers can meet together
as men of science have long been accustomed to do, and can regard philosophy as a body
of knowledge which, like science, is advanced, grows, and progresses by union of workers
and criticism and discussion of results; and the other, that philosophy is no longer in any
sense national, that whatever are the divisions or the directions in which it is moving,
those divisions and directions are felt in all countries and influence workers everywhere;
there is no distinctively English, French, German, Italian or any other school among Wes-
tern nations."

Dass das nicht leere Worte waren, dafiir spricht der Umstand, dass schon beim
Ersten Kongress in Paris dariiber beraten wurde, ob es tunlich sei, auf eine ein-
heitliche internationale Wissenschaftssprache hinzuarbeiten, oder man sich
darauf beschrdnken sollte, einen entsprechenden Appendix fiir die damals
fiihrende kiinstliche Sprache, das Esperanto, einzufiihren. Fiir dieses interdis-
ziplindre Komitee wurde auf der Tagung der franzosische Logiker und Leibniz-
Forscher Louis Couturat benannt.”? Der deutsche Chemiker Wilhelm Ostwald
(1908 Nobelpreistrager und ab 1911 Vorsitzender des Deutschen Monistenbun-
des) nahm als begeisterter Esperantist ebenfalls an diesem Komitee teil.

Was von den internationalistischen Aspirationen der Internationalen Philo-
sophie-Kongresse im Ersten Weltkrieg blieb, ist bekannt: es kam zum »Krieg der
Geister«, an dem sich zahlreiche deutsche — und auch auslédndische — Philoso-
phen beteiligten.” Der friedliche Internationalismus kam auch ganz buchstéb-

9 Moritz Schlick: »Das Wesen der Wahrheit nach der modernen Logik«, in: Vierteljahrsschrift
fiir wissenschaftliche Philosophie und Soziologie 34 (1910), S. 386—477.

10 Siehe dazu Hans-Joachim Dahms: »Positivismus und Pragmatismus«, in: Wissenschaft und
Subjektivitdt: der Wiener Kreis und die Philosophie des 20. Jahrhunderts, hg. v. David Bell und
Wilhelm Vossenkuhl. Berlin 1992, S. 239-257, hier S. 241-243.

11 Wildon Carr: »The IVth International Congress of Philosophy, Bologna, April 6th—11th,
1911, in: Proceedings of the Aristotelian Society (New Series) 11 (1910/11), S. 223-226.

12 Schneider: »Russische Philosophie auf den Internationalen Philosophiekongressen 1900—
1937«, S. 304.

13 Kurt Flasch: Die geistige Mobilmachung. Die deutschen Intellektuellen und der Erste Welt-
krieg. Ein Versuch. Berlin 2000.



60 —— Hans-Joachim Dahms

lich unter die Rader: Couturat wurde bei Kriegsausbruch von einem Militdrwa-
gen iiberfahren und getétet.

Nach Ende des Ersten Weltkriegs hatten die deutschen Philosophen, so sie
denn iiberhaupt ein Interesse daran hatten, erhebliche Schwierigkeiten, wieder
Anschluss an die internationale Szene zu finden (wenngleich nicht so grof3e wie
die deutschen Mathematiker, die erst zum Kongress von Bologna 1928 wieder
zugelassen wurden).Insofern ist es bemerkenswert, dass der Organisator des
5. Kongresses in Neapel, Antonio Aliotta, dem Vorsitzenden der Kant-Gesell-
schaft, Hans Vaihinger, zusammen mit der Einladung an den im Mai 1924 aus
Anlass des 700. Griindungstages der Universitdt Neapel stattfindenden Kon-
gress am 16. April 1923 schrieb:

Es ist nun Zeit, dafd sich wieder freundschaftliche Beziehungen zwischen den Philosophen
aller Nationen herstellen. Italien hat die Bewegung des deutschen Denkens immer mit
Sympathie verfolgt und tut dies auch heute noch. Wir werden uns freuen, den deutschen
Kollegen hier in Neapel die Hand zu driicken und mit daran zu arbeiten, daf3 die Feind-
schaft mit den anderen Nationen aufhort.

Es nahmen als Deutsche nur Max Frischeysen-Kohler und Hans Driesch am
Kongress teil. Driesch, als Mitglied der Liga fiir Menschenrechte vom internatio-
nalistischen Geist beseelt, besuchte auch weitere Kongresse und hielt dort je-
weils in der Landessprache stark beachtete Vortrdge.® In Zeitungsberichten
eines deutschen Korrespondenten iiber den Kongress zeigen sich einerseits
Erleichterung iiber die Wieder-Aufnahme in die internationale Gelehrtenrepub-
lik, andererseits aber auch erneute Fiihrungsanspriiche der deutschen Philoso-
phie. Zugleich ist die Rede davon, dass der Kongress »den ersten Versuch« dar-
stelle, »die so kldglich gescheiterte Einheit und Briiderlichkeit der Volker, die
auf friiheren Philosophenkongressen so laut gepriesen wurde, wieder herzustel-
len«.®

Zu welcher Seite zwischen internationalistischer und nationalistischer Aus-
richtung der Wissenschaften sich die Waage senken konnte, zeigte sich schon
1928 beim ersten internationalen Mathematiker-Kongress nach dem Ersten

14 Antonio Aliotta an Hans Vaihinger, 16.04. 1923. Politisches Archiv des Auswartigen Amtes,
Berlin, Philosophenkongresse (1923-1926) R 230707.

15 Der ausgebildete Biologe Driesch hatte seit 1891 an der meereszoologischen Station in
Neapel an Seeigel-Eiern geforscht und dabei entdeckt, dass diese wie auch zahlreiche andere
Tiere die »prospektive Potenz« besitzen, einen vollstdndigen Organismus auszubilden, wenn
die Keime in einem friihen Stadium getrennt werden.

16 Richard Miiller-Freienfels: »Die Philosophen in Neapel«, in: Deutsche Allgemeine Zeitung,
09.05. und 12.05.1924.



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus =—— 61

Weltkrieg, der in Bologna abgehalten wurde. Der bedeutende deutsche Gelehrte
David Hilbert warnte in seiner Rede vor der Einfiihrung nationalistischer und
rassistischer Gesichtspunkte in die Wissenschaft:

Es ist ein vollkommenes Missverstdndnis, Unterschiede, oder gar Gegensdtze nach Vol-
kern oder Menschenrassen zu konstruieren, die Griinde, mit denen man das versucht hat,
sind sehr fadenscheinig. Die Mathematik kennt keine Rassen. Wenn wir, auch nur ober-
flachlich auf die Geschichte unserer Wissenschaft schauen, so sind alle Nationen und
Volker, die grossen wie die kleinen, gut und gleich darin beteiligt.”

2 Internationale Philosophen-Kongresse im
Nationalsozialismus

2.1 Zum Vergleich: Ein Blick hiniiber zu den Historikern
(Warschau 1933)

Der erste geisteswissenschaftliche Kongress nach der nationalsozialistischen
Machtiibernahme war der Philosophie-Kongress 1933 in Warschau. Die politi-
schen Beziehungen zwischen dem Deutschen Reich und dem gastgebenden
Polen waren damals schon angespannt. Zur Genugtuung der internationalen
Historiker-Okumene blieben aber befiirchtete nationalistische Bekundungen
sowohl von deutscher als auch polnischer Seite aus. An der Tagung nahmen
u. a. die bekannten Gottinger Historiker Percy Ernst Schramm und Karl Brandi
teil. Letzterem wurde von anderen Teilnehmern das Verdienst zugeschrieben, es
sei »alles harmonisch abgelaufen«.”® Allerdings hatte dieser Kongress ein spek-
takuldres Nachspiel in Go6ttingen. Der Althistoriker Ulrich Kahrstedt hielt auf
Einladung des Rektors (und nationalsozialistischen »Fiihrers« der Hochschule)
Friedrich Neumann zur »Reichsgriindungsfeier« am 18. Januar 1934 die Festrede
in der Aula der Universitit.”” Ohne die Namen seiner Historiker-Kollegen explizit
zu nennen, kam Kahrstedt auf den Warschauer Kongress zu sprechen:

17 Zitiert nach Reinhard Siegmund-Schultze: »»Mathematics knows no Races«: A Political
Speech that David Hilbert Planned for the ICM in Bologna in 1928«, in: The Mathematical Intel-
ligencer 38 (2016), S. 56—66, hier S. 57 (Orthographie und Zeichensetzung nach heutigem Usus).
18 Erdmann: Die Okumene der Historiker, S. 190.

19 Erdmann: Die Okumene der Historiker, S.201f. sowie — mit vollstindigem Abdruck und
ausfiihrlicher Kommentierung der Rede — Cornelia Wegeler: »... wir sagen ab der internationa-
len Gelehrtenrepublik«. Altertumswissenschaft und Nationalsozialismus. Das Géttinger Institut
fiir Altertumskunde 1921-1962. Wien 1996.



62 —— Hans-Joachim Dahms

In einer gegebenen politischen Lage sind die deutsch-polnischen Beziehungen so, daf3
Deutsche verjagt und ermordet werden, die Morder zu Geldstrafen bis 20 Mark verurteilt,
deutsche Lehrer eingekerkert, deutsche Schulen unterdriickt werden. Zugleich ergeht die
Einladung zu einem internationalen Kongref} eines bestimmten Faches nach Warschau.
Was taten wir? Wir beschlossen, hinzugehen, »falls nicht Dinge eintreten, die den Besuch
unmoglich machen«.?

Anschlieflend fragte er, was im Ausland im vergleichbaren Falle geschehen
wire, und kam zu dem Schluss: »Ich glaube, wir sind uns alle einig was pas-
siert: Die Studenten nehmen Kniippel und schlagen die Professoren tot. Weiter
passiert gar nichts.« — Im chauvinistischen Taumel steigerte sich der Redner
schliefilich zu folgenden Formulierungen:

Der 18. Januar ist nicht der Tag, begangene Fehler aus der Welt zu schaffen, dazu gehéren
Jahre. Er sei aber der Tag des Gelobnisses: wir sagen ab der internationalen Wissenschaft,
wir sagen ab der internationalen Gelehrtenrepublik, wir sagen ab der Forschung um der
Forschung willen [...] Sieg Heil! Sieg Heil! Sieg Heil!

Die Folgen dieses Falles — mit Duellforderung der so Beschimpften Brandi und
Schramm sowie eines absurden Rituals, um die beschidigte Kollegialitat nach
Kriegsende wiederherzustellen — sollen uns hier nicht beschaftigen. Vielmehr
geht es nach diesem Prazedenzfall um die Frage, was in der Philosophie geschah
mit den internationalen Kongressen, ob tatsdchlich die internationale Gelehr-
tenrepublik in diesem Falle seitens des >Dritten Reiches« aufgekiindigt wurde
oder in welcher Weise der >neue Geist< in den Elfenbeinturm der Philosophen
Einzug hielt. Diese Frage stellt sich umso mehr, als auch die beiden Philoso-
phen-Kongresse in dieser Zeitspanne in Landern stattfanden, mit denen die
Nationalsozialisten alles andere als gutnachbarliche Beziehungen pflegten,
ndmlich in der Tschechoslowakei (Prag 1934), gegeniiber der sie Gebietsansprii-
che geltend machten, und dem >Erbfeind« Frankreich (Paris 1937).

2.2 Der VIIL. Internationale Philosophie-Kongress: Prag 1934

1934 war der Nationalsozialismus seit einem Jahr am Ruder. Er hatte innerhalb
kurzer Zeit das gesamte politische und gesellschaftliche Leben umgekrempelt:
Parteien und Gewerkschaften waren verboten, das Parlament entmachtet, {iber-
all das Fiihrerprinzip eingefiihrt. Auf der Grundlage des Berufsheamtengesetzes

20 Siehe auch fiir die folgenden Zitate Wegeler: »... wir sagen ab der internationalen Gelehrten-
republik«, S. 155f.



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus —— 63

war es bereits zu zahlreichen Entlassungen aus politischen und rassistischen
Griinden im gesamten 6ffentlichen Dienst gekommen. Das trifft natiirlich auch
und besonders auf die Universitédten zu, darunter auch die Philosophen.” Viele
von den »Sduberungen« Betroffene waren bereits emigriert. Einer davon, Theo-
dor Lessing, war am 31. August 1933 im tschechischen Exil in Marienbad ermor-
det worden.

In dieser bedrohlichen Atmosphare fand vom 2. bis 7. September 1934 der
VIIIL. Internationale Philosophen-Kongress in Prag statt, unter dem Tagungspra-
sidenten Emanuel Radl. Die internationale Spannung bildete sich im Kongress-
verlauf auch dadurch ab, dass sich von vornherein offizielle deutschsprachige
Philosophen aus Nazi-Deutschland einerseits und Emigranten sowie Teilneh-
mer aus Osterreich und der Tschechoslowakei andererseits gegeniiberstanden.
Der Kongress fand unter dem Patronat des Griinders der Tschechoslowakei,
Tomas Garrigue Masaryk, statt, der dem Eréffnungsakt im Sitzungssaal des
Parlaments wegen Krankheit fernbleiben musste.”? Sein Auflenminister und ab
1935 sein Nachfolger als Staatsprasident Edvard Bene$ hielt den Einleitungsvor-
trag. Beide waren als Philosophen ausgebildet. Eine dhnliche Konzentration
von fiihrenden Staatsmdnnern des Gastgeberlandes mit einem akademischen
Hintergrund in der Philosophie diirfte es vorher und nachher bei keinem Philo-
sophenkongress gegeben haben. Bene§ entschuldigte die Abwesenheit Masa-
ryks und ging dann sofort auf die aktuelle Situation ein:

Die gegenwirtige Weltlage — eine beinahe beispiellose Verwirrung im Bereich des Geistes,
der Moral, den wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Bedingungen, ja in der Politik ganz
allgemein, besonders in der internationalen - zwingt alle einigermafien verstandigen
Kopfe, mit Eifer und auch mit Angst, auf die Suche nach ein wenig Klarheit in all diesen
Bereichen, nach neuen Problemlésungen, die mehr Ordnung, mehr Ruhe, mehr Stabilitat
einbringen wiirden.?

Drei Nestoren der Philosophie waren gebeten worden, Gruf3adressen als Ant-
worten auf die Frage zu schicken, was die gegenwartige Aufgabe der Philoso-
phie sei, ndamlich der US-Amerikaner Samuel Alexander sowie die beiden Deut-

21 Vgl. George Leaman: Heidegger im Kontext. Gesamtiiberblick zum NS-Engagement der Uni-
versitdtsphilosophen. Hamburg, Berlin 1993, und Christian Tilitzki: Die deutsche Universitdits-
philosophie in der Weimarer Republik und im Dritten Reich. 2 Bde. Berlin 2002, Bd. 1, S. 600-
604.

22 Er starb nur zwei Jahre spater am 14.09.1937.

23 Siehe Actes du huitiéme Congrés international de Philosophie a Prague, 2—7 Septembre 1934.
Prague 1936, S.IX; dazu auch Schneider: »Russische Philosophie auf den Internationalen
Philosophiekongressen 1900-1937«, S. 324.



64 —— Hans-Joachim Dahms

schen Edmund Husserl und Ferdinand Tonnies. Wahrend sich Alexander ent-
schuldigen lief3 und nur einen kurzen Gruf3 schickte, nahmen die beiden Deut-
schen ihre Aufgabe sehr ernst. Husserl beschwor die Werte der selbstverantwor-
teten Autonomie und der Internationalitdt der Philosophie. Sie befdnde sich
gegenwadrtig wegen eines um sich greifenden Skeptizismus und auch wegen der
immer starker zunehmenden Spezialisierung der Wissenschaften, die den Kon-
takt zur Philosophie verloren hitten, in einer an die Wurzeln gehenden Lebens-
krise, einer »Gefahr des Absterbens«. Auch politische Entwicklungen gingen
nach seiner Ansicht in diese Richtung:

Dazu tritt der Einfluf3 grof3er, die internationale Gemeinschaft v6llig verwirrender Schick-
sale, sofern dadurch der allgemeine Glaube an die Idee und das praktische Ideal Europas,
das einer harmonischen Lebenseinheit der Nationen aus Quellen des verniinftigen Geis-
tes, untergraben worden ist.?*

Seine Grufladresse wurde wohl nicht nur wegen ihres Inhalts, sondern auch
wegen seiner Verfemung als »Nichtarier« im >Dritten Reich< mit groflem de-
monstrativem Beifall bedacht. Sie diirfte ein Ausgangspunkt fiir seine beriihmte
Schrift Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phd-
nomenologie aus dem Jahre 1936 gewesen sein.

Politisch pointierter und kritischer als Husserl duflerte sich der ebenfalls
bereits emeritierte Kieler Philosoph und Soziologe Ferdinand Ténnies in seiner
Grufladresse. Er sagte dort unter anderem:

Im politischen Gebiete ist es offenbar, und durch Erfahrung bewahrt, daf} tiefgewurzelte
Einrichtungen nicht beliebig aufgehoben werden konnen, und dafl daher eine absolute
Verneinung des Liberalismus, seiner Postulate und seines Geistes, die durch Jahrhunderte
allmdhlich sich befestigt und vertieft haben, sinnlos ist; es hiele das hochkomplizierte
Gebilde des modernen Staates vernichten wollen, wenn auch seine wesentlichen Institu-
tionen fiir eine gewisse Zeit durch so etwas sie cdsarische Alleinherrschaft ersetzt werden
mogen — niemals fiir erhebliche Dauer! Die Analogie der Philosophie liegt auf der Hand:
sie kann die Periode der Aufklarung und der mithsam gewonnenen strengen Wissen-
schaftlichkeit nicht ohne ihr eigenes Verderben verleugnen, nicht durch Romantik und
Schwarmgeisterei.”

Tonnies hat den Druck dieser Gruf3adresse wohl nicht mehr miterlebt: er ist am
9. April 1936 gestorben. — Am Ende des Kongresses wurde auf Antrag des Leiters

24 Edmund Husserl: »Lettre de M. le Professeur Husserl«, in: Actes du huitiéme Congrés inter-
national de Philosophie a Prague, 2—7 Septembre 1934, S. XLI-XLV, hier S. XLIIIL.

25 Ferdinand Tonnies: »Lettre de M. le Professur F. Tonnies, Kiel«, in: Actes du huitieme Con-
greés international de Philosophie a Prague, 2—-7 Septembre 1934, S. XLVI-LI, hier S. LI



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus —— 65

der US-amerikanischen Delegation William Pepperell Montague von der Colum-
bia University in New York in einer Resolution die Freiheit des Geistes beschwo-
ren:

Be resolved that the philosophers from many countries of the world here assembled in
their Eighth International Congress do solemnly reaffirm the faith of their great predeces-
sors in the liberty of mind and conscience and in the right of all men to express freely the
opinion which they sincerely hold to be true.?®

Sie wurde von einer groflen Mehrheit des Kongresses angenommen. Sie war
allerdings so allgemein und unbestimmt gehalten, dass die Teilnehmer aus dem
faschistischen Italien sie noch begeistert bejahen konnten. Die Reichsdeutschen
hatten anscheinend vor der Abstimmung den Saal verlassen.”

Noch mehr als durch diese Rahmenhandlungen spiegelte sich die aktuelle
philosophische Lage in der Sektionsgliederung des Kongresses wider. Zundchst
hatte es acht thematische Schwerpunkte gegeben: »Les frontiéres des sciences
naturelles«, »L’importance de I’analyse logique pour la connaisance«, »Point
des vue descriptive et point de vue normatif dans les sciences«, »Norme et réali-
té«, »Religion et philosophie«, »La crise de la démocratie«, »La mission de la
philosophie dans notre temps«, »Problémes divers«. Die meisten der etwa 120
Vortrage fanden in den vier Sektionen zum Themenschwerpunkt »L’importance
de I’analyse logique pour la connaisance« (17) einerseits und in den fiinf Sekti-
onen zum Thema »La crise de la démocratie« (19) sowie in weiteren fiinf Sektio-
nen zu »La mission de la philosophie dans notre temps« (17) andererseits statt.
Es ist anzunehmen, dass bei dieser Einteilung zwei der mafigeblichen tschechi-
schen Philosophen Emanuel Radl, der Prasident des Prager Kongresses, und
Rudolf Carnap, der bei der Gelegenheit als tschechisches Mitglied in das inter-
nationale Kommitté der Kongresse aufgenommen wurde,”® ihre Hinde im Spiel
hatten. Aus Carnaps Tagebuch erfahren wir dazu nur lapidar: »1/2 f-8 Radl-
Sitzung. Radl macht alles schrecklich langsam und umstéindlich [...] Programm
der Gruppe A festgelegt.«

26 Actes du huitiéme Congreés international de Philosophie a Prague, 2—7 Septembre 1934,
S. XXXII.

27 So Ernest Nagel: »The Eighth International Congress of Philosophy, in: Journal of Philoso-
phy 36 (1934), S. 589-601, hier S. 601.

28 Actes du huitiéme Congres international de Philosophie a Prague, 2—7 Septembre 1934,
S. XXVIIIL.



66 —— Hans-Joachim Dahms

Von einer Gruppe A ist im Kongress-Band nicht die Rede. Man geht aber
wohl nicht fehl in der Annahme, dass es sich dabei um die Sektionen fiir Logik
und Wissenschaftstheorie gehandelt haben wird.”

2.3 Die offizielle deutsche Delegation in Prag

Weil nicht nur die staatliche und politische, sondern auch die wissenschaftliche
Sphére in der Zeit des Nationalsozialismus nach dem Fiihrerprinzip organisiert
wurde, kommt der Frage eine besondere Bedeutung zu, wie die deutsche Dele-
gation bestiickt und von wem sie geleitet war. Die offizielle deutsche Delegation
wurde von Carl August Emge angefiihrt, einem im Vergleich mit Martin Heideg-
ger oder auch Nicolai Hartmann relativ unbekannten ehemaligen Jenenser
Rechtsphilosophen. Noch in den 1920er Jahren hatte er der Moderne recht auf-
geschlossen gegeniibergestanden und sich mit Schriften Bertrand Russells oder
dem Weimarer Bauhaus auseinandergesetzt. Unmittelbar nach der NS-
Machtiibernahme war er zum Berliner Ordinarius aufgestiegen. Sein hauptsach-
liches Verdienst, das ihm 1933 den akademischen Aufstieg und nun sogar die
deutsche Delegationsleitung bescherte, bestand wohl darin, schon am
01.12.1931 der NSDAP beigetreten zu sein und sich danach als erster deutscher
Philosophieprofessor immer wieder im Vélkischen Beobachter offentlich fiir
diese Partei eingesetzt zu haben.*® Er hielt in Prag einen leicht improvisiert wir-
kenden Vortrag mit dem Titel »Das >Aktuelle« als bisher iibersehener direktiver
Grundbegriff«, der den Eindruck von mangelnder Vorbereitung und/oder Uber-
forderung machte.” Darin grenzt er eingangs das Aktuelle gegen das Wirkliche
ab. Nach langeren Passagen mit unklaren Gedankengdngen, an denen Rudolf
Carnap als einer der fiithrenden Mitglieder des Wiener Kreises (der 1931 nach
Prag berufen worden war) als Beispielen fiir die notwendige Uberwindung von
Metaphysik durch logische Analyse der Sprache seine helle Freude gehabt hét-
te, duflerte sich Emge dann erst am Schluss selbst etwas aktueller, wenn er
meinte:

29 Actes du huitiéme Congrés international de Philosophie a Prague, 2-7 Septembre 1934; sie
machen dort die Seiten 3-248 aus. Eine Beteiligung Carnaps an der Gestaltung der anderen
Sektionen des Kongresses ist in seinen Tagebiichern nicht ersichtlich.

30 Leaman: Heidegger im Kontext, S. 37f.

31 Carl August Emge: »Das >Aktuelle« als bisher {ibersehener direktiver Grundbegriff«, in:
Actes du huitiéme Congrés international de Philosophie a Prague, 2-7 Septembre 1934, S. 293—
304.



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus =—— 67

Unser Ziel ist nicht das »faktisch« Aktuelle, sondern [...] das »belangvoll« Aktuelle. Dass
es ein solch Belangvolles auch fiir die Volker in ihren verschiedenen Lagen gibt, sei ein
»aktueller« Hinweis. Z. B. ware Herstellung von Volksgemeinschaft fiir die Tartaren nicht
belangvoll aktuell, weil sie dort ja besteht.*

Von diesem relativ schmalen Gegenwartsbezug abgesehen, ist in Emges Beitrag
von nationalsozialistischer Ideologie nichts zu finden.*

Ausgerechnet dem friiheren linksliberalen badischen Kultusminister und
sogar kurzzeitigen (1924-26) Ministerprdsidenten des Landes Willy Hellpach
war es dagegen vorbehalten, eine programmatische Rede zu halten, die geeig-
net war, Grundlagen fiir eine volkische und nationalistische Philosophie- und
Wissenschaftsauffassung zu liefern.> Darin stellte er das Volk als den zentralen
Untersuchungsgegenstand der Soziologie heraus® und betonte dabei dessen
Aufbau aus »zwei naturhaften Grundstoffen, der Familiensubstanz und der
Rassensubstanz«.> Uber diesen Daseinsordnungen als Basis erhében sich nun
quasi als Uberbau solche Geistesordnungen wie Glaube, Kunst, Dichtung und
Sitte. Dabei kreisten diese letztlich immer um die gemeinsame Achse des Vol-
kes, woraus sich ergibe:

In diesem Sinne ist jede echte Kultur intolerant, und wie intolerant diejenige gewesen ist,
aus der ein illusiondrer Humanismus gemeint hat, seine Toleranzforderung herleiten zu
konnen, das hat riicksichtslos Jakob Burckhardt in seinen illusionslosen Darstellungen
von Wesen und Unwesen der griechischen Polis uns enthiillt.”

Dieser Vortrag verursachte eine leidenschaftliche Diskussion und traf auf ve-
hementen Widerspruch, zumal er als Rechtfertigung fiir die im >Dritten Reichc«
bereits stattgefundenen Maflinahmen und Aktionen gegen »volksfremde Ele-
mente« (wie den »Judenboykott«, die »Sduberungen« auf Grundlage des »Arier-
Paragraphen« des Berufsbeamtengesetzes und die Biicherverbrennungen) ver-
standen werden konnte. Jedem, der an der Sektion teilgenommen hatte, war
klargeworden, dass hier nun ein Redner Flagge gezeigt hatte, der ganz unver-

32 Emge: »Das »Aktuelle« als bisher {ibersehener direktiver Grundbegriff«, S. 303.

33 Er erwdhnt (den »Juden«) Simmel in einem Atemzug mit Kant (ebd., S.294) und spricht
auch vom Gott der Juden und Christen (ebd., S. 295).

34 Willy Hellpach: »Zentraler Gegenstand der Soziologie: Volk als Naturtatsache, geistige
Gestalt und Willensschopfung, in: Actes du huitieme Congreés international de Philosophie a
Prague, 2—-7 Septembre 1934, S. 249-265.

35 Hellpach: »Zentraler Gegenstand der Soziologiex, S. 252.

36 Hellpach: »Zentraler Gegenstand der Soziologie«, S. 254.

37 Hellpach: »Zentraler Gegenstand der Soziologie, S. 261 [Hervorh i. Orig.].



68 —— Hans-Joachim Dahms

hohlen den Geist des Internationalismus hinter sich lief3 und einem vélkischen
Nationalismus, auch in der Philosophie, das Wort redete.*®

Aufler Emge und Hellpach gehdrten der reichsdeutschen Delegation NS-
Parteigdnger und politisch Indifferente in bunter Mischung an. Die meisten von
ihnen blieben aber stumm. Ich nenne als einen aus dieser Schar herausragen-
den Teilnehmer nur Nicolai Hartmann mit seinem langen Vortrag »Das Wert-
problem in der Philosophie der Gegenwart«.* Diese Rede hitte genauso gut
acht Jahre friiher oder auch zwdlf Jahre spater gehalten werden kdonnen, ent-
hielt also keinen Bezug auf die »Gegenwart« des »>Dritten Reiches«. Auch der
inzwischen wegen »politischer Unzuverldssigkeit« von der Universitdt Leipzig
vertriebene Hans Driesch war wieder sowohl als Vortragender als auch als Dis-
kussionsredner mit von der Partie.”° Er hielt sogar einen Hauptvortag unter dem
Titel »Naturwissenschaft und Philosophie«.” Es ist nicht klar, ob er als offiziel-
ler deutscher Vertreter nominiert worden oder privat angereist war.*

Insgesamt wurde die Leitung und Leistung der offiziellen deutschen Dele-
gation in Prag seitens der zustdndigen Stellen im Reichserziehungsministerium
offenbar als eher schwach eingestuft. Wie wir sehen werden, versuchte man,
daraus Konsequenzen fiir den Pariser Kongress zu ziehen.

2.4 Die Emigranten und der Wiener Kreis in Prag 1934

Der Wiener Kreis, der sich mit seinen Mitgliedern und Anhdngern schon vom
30. August bis zum 1. September 1934 bei einer von etwa 50 Teilnehmern be-
suchten Vorkonferenz versammelt und auch auf den Auftritt auf dem unmittel-
bar bevorstehenden VIII. Internationalen Philosophen-Kongress vorbereitet
hatte,” war in Prag zahlenmaflig stark vertreten. Man kann sogar sagen, dass

38 Zu den Reaktionen der Zuhorer des Vortrags vgl. Nagel: »The Eighth International Congress
of Philosophyx, S. 593.

39 Nicolai Hartmann: »Das Wertproblem in der Philosophie der Gegenwart«, in: Actes du
huitieme Congreés international de Philosophie a Prague, 2—-7 Septembre 1934, S. 975-981.

40 Hans Driesch: »Naturwissenschaft und Philosophiex, in: Actes du huitiéme Congreés interna-
tional de Philosophie a Prague, 2—7 Septembre 1934, S. 10-30.

41 Siehe unten zu seiner Wortmeldung nach dem Vortrag von Moritz Schlick.

42 Die Akten der deutschen Botschaft in der Tschechoslowakei liefern dazu keine Aufschliisse.
43 Siehe zum Uberblick iiber Programm und Teilnehmer dieser Tagung Friedrich Stadler:
Studien zum Wiener Kreis. Ursprung, Entwicklung und Wirkung des Logischen Empirismus im
Kontext. Frankfurt a. M. 1997, S. 395f., und speziell zur Prager Vorkonferenz Carnaps Tage-
bucheintrdge vom 30.08. bis zum 08.09.1934, in: Rudolf Carnap: Tagebiicher, hg. v. Christian
Dambock [im Erscheinen].



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus =—— 69

die zahlreichen Vertreter des Empirismus der Berliner Gruppe um Hans Rei-
chenbach und des mit dieser Gruppe verbiindeten Wiener Kreises die Sektionen
zur logischen Analyse und Wissenschaftstheorie geradezu dominierten. Dazu
gehorten Vortrdage von Moritz Schlick, Otto Neurath, Rudolf Carnap, Hans Rei-
chenbach und Felix Kaufmann. In ihrem Fahrwasser bewegten sich jene aus-
landischen Philosophen, die mit den Logischen Empiristen eine Kooperation
begonnen hatten wie Charles Morris und Ernest Nagel aus den USA, Eino Kaila
aus Finnland und die zahlreich vertretenen Polen (wie Kazimierz Ajdukiewicz,
Jan Lukasiewicz, Henryk Mehlberg und andere). Carnap als Mitglied des Orga-
nisationskomitees diirfte dafiir gesorgt haben, dass diese Beitrdge auch wir-
kungsvoll im Programm platziert worden waren. Es ist hier nicht moglich, auf
diese Beitrdge ndher einzugehen.*

Erstaunlicherweise hielten sich die politisch meist linksorientierten Mit-
glieder des Wiener Kreises und die {ibrigen Logischen Empiristen mit explizit
politischen Stellungnahmen zuriick. Sie konnten insbesondere den Sektionen
zur >Krise der Demokratie« keinen Geschmack abgewinnen. Soweit es sich um
Redner in ihrem Umkreis handelte, iiberlieflen sie das Thema dem politisch
jedenfalls ganz anders orientierten,” rechts stehenden Louis Rougier.” Ledig-
lich Charles Morris beteiligte sich in der Diskussion iiber den provokativen pro-
nationalsozialistischen Vortrag von Hellpach mit einem kurzen Statement:

The political discussions of this Congress show clearly the need of a positivistic and ana-
lytic temper in the domain of value considerations. The battle in these fields against emo-
tional attitudes disguised as claims to knowledge provides another great opportunity for
critical positivism. Imagination needs the discipline of fact and analysis.*’

Wenn man denn einen zumindest implizit politischen Vortrag eines Wiener-
Kreis-Mitgliedes identifizieren will, so wird man am ehesten an den Vortrag von
Moritz Schlick denken, der sich gleich in der ersten Sektion {iber die Bedeutung

44 Siehe fiir einen guten Uberblick Nagel: »The Eigth International Congress of Philosophyx,
S. 591f.

45 Rougier hatte sich nach einem Besuch der Sowjetunion davon iiberzeugt, dass Planwirt-
schaft fiir westliche Lander nicht in Frage kommen kdnne, und vertrat seitdem eine liberalisti-
sche Wirtschaftsdoktrin. Im Zweiten Weltkrieg lief} er sich sogar als Botschafter des Vichy-
Regimes einspannen.

46 Louis Rougier: »De 'opinion dans les démocraties et dans les gouvernements autoritaires,
in: Actes du huitiéme Congres international de Philosophie a Prague, 2-7 Septembre 1934,
S. 593-598.

47 Diskussionsbeitrag von Charles Morris in: Actes du huitiéme Congrés international de Philo-
sophie a Prague, 2—7 Septembre 1934, S. 288.



70 —— Hans-Joachim Dahms

der logischen Analyse »Uber den Begriff der Ganzheit« duflerte.*® Denn mit der
Kritik an der Devise, das Ganze sei mehr als die Summe seiner Teile, Kkritisierte
er nicht nur ganzheitliche Lehren etwa aus der Psychologie und Gestaltpsycho-
logie, sondern richtete sich auch und vor allem gegen universalistische Staats-
lehren, denen das Individuum nichts und der Staat alles war. So sagte er z. B.:

Es ist vollkommen klar, daf3 alle Aussagen {iber Vo6lker, Staaten, Parteien, tiber Recht, Sit-
te usw. aufgefafit werden konnen als Aussagen iiber die Individuen, die jenen Gemein-
schaften angehdren oder Trager jener Sitten usw. sind. Wenn einer genau wiifite, was alle
menschlichen Individuen auf der Erde getan und gesagt haben, wiirde er alles wissen,
was Geschichte und Soziologie lehren kénnen. Was sich iiber Nationen, Kasten oder sons-
tige »hohere Einheiten« sagen 148t, wire in seinem Wissen restlos enthalten.*

Zwar konne man abkiirzend vom Charakter der Nationen etc. sprechen, aber

es wére ein primitives philosophisches Mif3verstindnis zu glauben, daf} damit [d. h.: mit
Ausdriicken wie »Wille des Volkes« oder »Charakter der Nation«, Verf.] die Existenz h6he-

rer Wesenheiten wie Volkswille, Nation, Stand behauptet wiirde. [...] Hier, wie auf allen
anderen Gebieten, ist der Satz, daf3 das Ganze den Teilen logisch voraufgehe, eine leere
Phrase.*

Schlicks durchaus aktueller Beitrag — Ganzheitsdenken wird oft als Merkmal
faschistischer Ideologie genannt und entsprechend die Stellungnahme gegen
solche Lehren als Anzeichen freiheitlichen Denkens - traf auf mehr Resonanz
als sein Vortrag »Die Wende der Philosophie« auf dem vorhergehenden Interna-
tionalen Kongress in Oxford 1930, bei dem er sich als Verkiinder Wittgen-
stein’scher Ideen geriert hatte. In Prag nun stellte sich heraus, dass eine pau-
schale Kritik am Ganzheitsbegriff sowie an der Devise, das Ganze sei mehr als
die Summe seiner Teile, der komplizierten Diskussionslage in den verschiedens-
ten wissenschaftlichen Gebieten nicht gerecht wurde. Durch die Polemik gegen
die Ganzheitslehren konnte sich namlich auch Hans Driesch getroffen fiihlen,
der fiir die Biologie mit dem Begriff der »Entelechie« einen ganzheitlichen und
teleologischen Begriff eingefiihrt hatte, dem zufolge jedes Lebewesen auf einen
Endzustand zustrebe.” Das unterscheide die belebte ein fiir alle Mal von der

48 Moritz Schlick: »Uber den Begriff der Ganzheitc, in: Actes du huitiéme Congrés international
de Philosophie a Prague, 2—7 Septembre 1934, S. 85-99.

49 Schlick: »Uber den Begriff der Ganzheitc, S. 98f.

50 Schlick: »Uber den Begriff der Ganzheit«.

51 Siehe fiir eine ausfiihrliche und differenzierte Kritik von Drieschs neovitalistischer Entele-
chielehre Philipp Frank: Das Kausalgesetz und seine Grenzen [1931]. Frankfurt a. M. 1988,
S. 133-146.



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus =—— 71

unbelebten Natur. Er distanzierte sich in der anschlieflenden Diskussion aus-
driicklich vom »leider iiblich gewordenen leichtfertigen Gebrauch des Wortes
»Ganzheit« und betonte, dass der Ganzheitsbegriff nur im Gebiet der Technik
und des Organischen einen klaren Sinn habe, anderswo aber nicht.*

Ob die durchgehende Enthaltsamkeit der iibrigen Logischen Empiristen auf
Desinteresse am Thema »Krise der Demokratie« schlieflen ldsst, vielleicht der
Ansicht geschuldet ist, logische Analyse sei schon per se ein ausreichender
Beitrag zur aktuellen philosophischen und weltanschaulichen Auseinanderset-
zung (wie er in Morris’ Wortmeldung anklingt), oder mit eventuellen direkt
politischen Riicksichten — etwa was die prekére Situation der Tschechoslowaki-
schen Republik betrifft, die man vielleicht aus internationalen Verwicklungen
heraushalten wollte — oder auch mit dem Wunsch des Fortbestands ihrer immer
noch im Meiner Verlag (Leipzig) herauskommenden Zeitschrift Erkenntnis, habe
ich in fritheren Beitrdgen zum Thema offen lassen miissen.

Inzwischen bin ich darauf hingewiesen worden, das sowohl Schlick als
auch Carnap sich bei anderer Gelegenheit kréftig in diese politischen Auseinan-
dersetzungen eingemischt haben.”® Carnap, der wegen seiner Beschaftigung an
der Deutschen Universitat Prag die tschechische Staatsbiirgerschaft erworben
hatte, hatte schon vor dem Prager Kongress bei Vortrdgen in seinem neuen
Heimatland, insbesondere in Prag und Briinn, politisch Flagge gezeigt und den
aufsteigenden Irrationalismus angeprangert. In unmittelbarer Reaktion auf den
gescheiterten Februaraufstand der dsterreichischen Linken gegen den Austrofa-
schismus hielt er am 5. April 1934 vor der Ortsgruppe des Freidenkerbundes in
Briinn, einen Spruch von Karl Marx abwandelnd und auf die Gegenwart bezie-
hend, einen Vortrag mit dem Titel »Philosophie — Opium fiir die Gebildeten«.>
Darin versuchte er zu zeigen, dass Metaphysik und Ethik sinnlose Satze produ-
zierten, weil sie nicht an der Erfahrung {iberpriifbar seien. Gleichwohl hétte die
Verkiindigung solcher Lehren eine politische Funktion: sie dienten »in der ge-
genwiértigen Situation [...] der Erhaltung des Bestehenden«. Das sei besonders
in Italien, Deutschland und Osterreich der Fall. Er zog daraus den Schluss:

52 Hans Driesch: »Naturwissenschaft und Philosophiex, in: Actes du huitiéme Congreés interna-
tional de Philosophie a Prague, 2-7 Septembre 1934, S.10-30. Das Zitat stammt aus seinem
Diskussionsbeitrag zum Vortrag von Moritz Schlick (ebd., S. 118) [Hervorh. i. Orig.].

53 Fiir diese Hinweise danke ich Christoph Limbeck-Lilienau und Friedrich Stadler.

54 Rudolf Carnap: »Philosophie — Opium fiir die Gebildeten, in: Archive of Scientific Philoso-
phy (Pittsburgh), Carnap Papers, RC 110-0817.



72 —— Hans-Joachim Dahms

Wer die Umgestaltung will, hiite sich vor den Fallen der Pseudowissenschaft, ganz gleich,
ob theologisches oder philosophisches Gewand. Wer Klarheit will, mufy das Opium weg-
werfen!*

Ahnliche Vortrige hat Carnap spiter noch in Prag gehalten, u. a. im Mai des
Jahres vor der Freien Vereinigung sozialistischer Akademiker »Uber die soziolo-
gische Funktion der Metaphysik in der Gegenwart«. Sein Tagebuch nennt eine
Reihe von Zuhorern der »gut besuchten« Veranstaltung mit Namen und ver-
zeichnet »lebhaftes Interesse der Zuhorer, wenn auch viele gegnerisch einge-
stellt. Zeitungsbericht von Max Brod«.*

Schlicks freiheitliche und anti-nationalsozialistische Haltung bezeugt die
auf Vorlesungen seit dem Sommersemester 1934% fuflende Schrift Natur und
Kultur.*® Sie konnte wegen seiner Ermordung im Juni 1936 nicht wie geplant als
grofie Arbeit fertig gestellt werden und wurde dann erst 1952 als — durch den
Herausgeber redigiertes — Fragment publiziert. Darin setzte sich Schlick zu-
ndchst mit vielen konservativen bis rechtsradikalen Begriffen und Denkweisen
wie »Ehre«, »Duell«, »Stolz« (inkl. Nationalstolz) auseinander. Auch Philoso-
phen, die sowohl von ihren Anhédngern als auch ihren Gegnern zu den Vorrei-
tern der konservativen Revolution bzw. des heraufziehenden Nationalsozialis-
mus gerechnet wurden, wie Nietzsche und Spengler, werden Kkritisch diskutiert.
Bei Nietzsche wandte sich Schlick gegen die Verkiindigung der »Herrenmoral,
die spatere Vertreter einer nationalsozialistischen Philosophie wie der Nietz-
sche-Herausgeber Alfred Baeumler schon vor 1933 empfohlen hatten und die
dann im >Dritten Reich« besonders propagiert wurde. Schlick schreibt:

Eine Widerlegung der »Herrenmoral« Nietzsches ist hier nicht am Platze. Sie kdnnte nur
durch den Beweis gefiihrt werden, daf} die Moral der Giite keineswegs eine Erfindung
minderwertiger Menschen (sie ist auch keineswegs nur dem Christentum eigentiimlich
oder nur auf die Verhiltnisse des tatenlosen Orients zugeschnitten), sondern daf sie wirk-
lich ein Ausdruck der tiefsten Menschennatur ist und das Produkt einer Entwicklung un-
seres Geschlechts, die dlter und ehrwiirdiger ist als alle einzelnen Vélker oder gar Staaten.
Diesen Beweis vermag die Ethik zu erbringen, ja sie hat ihn langst erbracht. Vom Evange-
lium der Macht hat Nietzsche dies nicht bewiesen.”

55 Rudolf Carnap: Tagebucheintrag vom 05.04.1934, in: Carnap: Tagebiicher, S. 6 [Hervorh.
i. Orig.].

56 Eintrag vom 14.05.1934, in: Carnap: Tagebiicher.

57 Stadler: Studien zum Wiener Kreis, S. 782.

58 Moritz Schlick: Natur und Kultur. Wien 1952.

59 Schlick: Natur und Kultur, S. 78.



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus = 73

Ausfiihrlicher setzte er sich mit Oswald Spenglers kurzem Buch Der Mensch und
die Technik von 1931 auseinander.®® Besonders machte sich Schlick dariiber
lustig, dass Spengler den Menschen zu den Raubtieren und damit zur »hdchsten
Form des frei beweglichen Lebens« zdhlt® und das mit der Positionierung seiner
Augen an der Stirn wie bei Gro3katzen und Raubvégeln begriindete. Dabei sei-
en doch die ndheren evolutionsgeschichtlichen Verwandten des homo sapiens,
die Menschenaffen, mit ihren gleichen Augenstellungen keine Raubtiere, son-
dern Pflanzenfresser; gefahrliche Raubtiere wie die Haie triigen ihre Augen an
den Kopfseiten, so Schlicks biindige Widerlegung der Raubtiertheorie.®

Das wichtigste und auch umfangreichste Kapitel seiner Schrift ist dem
Thema »Staat« gewidmet.”® Dabei fillt auf, dass er als (Links-)Liberaler die
Staatsfunktionen geradezu klassisch als Schutz nach auflen und Gesetz und
Ordnung im Inneren bestimmt (»Frieden und Sicherheit«).% Offenbar war an
ihm die Entwicklung zum Sozialstaat (mit der Einfiihrung von allgemeiner
Kranken- und Rentenversicherung schon unter Bismarck sowie der Arbeitslo-
senversicherung im Jahre 1927 in Deutschland) vorbeigegangen. Der Tenor sei-
ner Diskussionen geht aber in die entgegengesetzte Richtung. Denn ausfiihrlich
setzt sich Schlick mit der Rassenideologie (und auch mit dem Antisemitismus)
auseinander. Er sagt dort, dass man sich mit »Rassefremden« oft besser austau-
schen konnte als mit den Angehdrigen der eigenen »Rasse«: »werde ich nicht
tausendmal lieber mit einem Chinesen gemeinsame Sache machen, als mit ei-
nem Européer, der unaufrichtig und selbstsiichtig ist?«*

Auch fiihre ethnische Mischung zu besseren Ergebnissen als eine imaginére
Reinrassigkeit. Wenn er dort »gleichférmig rdumliche Verteilung mit moglichst
groflen individuellen Unterschieden« empfiehlt und erklart, dass dies nicht
»Eintonigkeit, sondern das Maximum an Buntheit«* brichte, verficht er gera-
dezu etwas, das seit den 1990er Jahren in Deutschland gern als >Multi-Kulti-
Ideologie« kritisiert wird. Andere seiner Uberlegungen klingen beinahe avant-
gardistisch, wenn er etwa mit der Forderung nach der Aufhebung von Staats-
grenzen (»Das Unnatiirliche an unseren Staaten sind ihre Grenzen«*) die Ent-

60 Schlick: Natur und Kultur, S. 30-33.

61 Schlick: Natur und Kultur, S. 31.

62 Schlick: Natur und Kultur, S. 32.

63 Schlick: Natur und Kultur, S. 67-110.

64 Schlick: Natur und Kultur, S. 99, dhnlich S. 51, 53, 67.

65 Schlick: Natur und Kultur, S. 100; Schlick hatte iibrigens den chinesischen Studenten Tscha
Hung als Doktoranden.

66 Schlick: Natur und Kultur, S. 105.

67 Schlick: Natur und Kultur, S. 104.



74 —— Hans-Joachim Dahms

wicklung grofier Teile Europas seit der Mitte der 1950er Jahre vorwegnimmt. Es
ist hier nicht moéglich, dem Buch auch nur ansatzweise gerecht zu werden. Es
steht zu hoffen, dass mit der bevorstehenden Neuausgabe im Rahmen der
nachgelassenen Schriften die von Schlick erwiinschte Diskussion solcher The-
men auch in der analytischen Philosophie Fahrt aufnimmt.®

Weitere Tagungsbeitrdage und Diskussionen des Prager Philosophenkon-
gresses von 1934 zeigen, dass es offensichtlich Kooperations- und beginnende
Vereinigungsbestrebungen mit nicht-deutschsprachigen Philosophen (insbe-
sondere Polen, Amerikanern und Franzosen) gab. Insofern gewinnt die riick-
schauende Betrachtung Carl Gustav Hempels volles zeitgeschichtliches Profil:

Der stéarkste Antrieb zur Verbreitung des logischen Empirismus bestand tragischerweise in
dem Aufbrechen der Wiener, Berliner und anderer Gruppen unter dem ideologischen
Wahnsinn und dem Terror des Nationalsozialismus, der die fiihrenden Denker der Bewe-
gung besonders nach England und Amerika fiihrte, wo ihre Ideen sich im Kontakt mit de-
nen des Pragmatismus, des Operationalismus, des Behaviorismus und anderer Schulen
kriftig weiterentwickelten und neue Anhinger fanden.®

3 Der Pariser Internationale Philosophen-
Kongress von 1937

Der IX. Internationale Philosophie-Kongress fand — wie schon der erste — in
Paris statt und wieder am Rande einer Weltausstellung, namlich der von 1937.
Allerdings war das nicht der Grund dafiir, dass man vom vierjahrigen Turnus
der Tagungen abgegangen war. Vielmehr war es der dreihundertste Jahrestag
der Publikation von René Descartes’ Discours de la méthode gewesen, der zu

68 Dabei wird man sicher auch erfahren, in welchem Umfang und welcher Weise der damalige
Herausgeber Josef Rauscher den urspriinglichen Text (z. B. hinsichtlich der 1935 in Deutsch-
land wieder eingefiihrten allgemeinen Wehrpflicht) verdndert hat (siehe sein Vorwort, S. 7).

69 Carl Gustav Hempel: »Der Wiener Kreis und die Metamorphosen seines Empirismus, in:
Das geistige Lebens Wiens in der Zwischenkriegszeit, hg. v. Norbert Leser. Wien 1981, S. 205-215,
hier S. 209; siehe zu dem inhaltlichen Transformationsprozess dieser Schulen und Gruppen
Christoph Limbeck-Lilienau: »Rudolf Carnap und die Philosophie in Amerika. Logischer Empi-
rismus, Pragmatismus, Realismus, in: Vertreibung, Transformation und Riickkehr der Wissen-
schaftstheorie, hg. v. Friedrich Stadler. Wien 2010, S. 85-168. Das Tagebuch Carnaps verzeich-
net Dutzende von Kongressteilnehmern, die er beim Kongress von 1934 in seine Wohnung
eingeladen hatte.



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus == 75

dieser Verschiebung gefiihrt und dem Kongress den Titel »Congrés Descartes«
beigelegt hatte.

Verglichen mit dem vorangegangenen Kongress in Prag und der ihn umge-
benden politischen Konstellation hatte sich die internationale Lage dramatisch
verscharft. Der Nationalsozialismus war politisch etabliert und hatte einige
»Erfolge« vorzuweisen: den Austritt aus dem Vélkerbund, die >Heimholung« des
Saarlandes, die Wiedereinfiihrung der allgemeinen Wehrpflicht, eine damit
einhergehende Aufriistung und der Aufbau einer Luftwaffe. Die Sduberungen
der Beamtenschaft waren mit der Einfiihrung des neuen Beamtengesetzes zum
Ende gekommen, die nun auch Entlassungen vorsah, wenn »jiidische Versip-
pung« (also die Heirat mit einem jiidischen Partner) vorlag.

Wie bei der Berliner Olympiade im Vorjahr suchte das NS-Regime auch die
Teilnahme an der Pariser Weltausstellung zu einem internationalen Erfolg aus-
zubauen. Der deutsche Pavillon war von Albert Speer, dem Lieblingsarchitekten
des Regimes, entworfen und mit einer Figurengruppe des Bildhauers Arno Bre-
ker geschmiickt; des Nachts wurde sie — wie 1936 das Berliner Olympiastadion —
mit einem Lichterdom illuminiert. Die Konfrontation mit der Sowjetunion wurde
schon dadurch akzentuiert, dass der sowjetische Pavillon — im dhnlich pomp&-
sen Stil wie der deutsche gehalten — diesem unmittelbar gegeniiber lag.” Diese
Situation wird durch einen Brief von Max Horkheimer, Leiter des exilierten
Frankfurter Instituts fiir Sozialforschung an seinen alten Freund und Mitarbei-
ter, plastisch eingefangen:

In Paris haben wir noch am Abend der Ankunft eine Rundfahrt durch die Ausstellung ge-
macht. Sehr groflartig. Aber ich bin halt nun einmal nicht fiir das Grof3artige. Das ist In-
dustrie — und keine sympathische. Neben den Franzosen haben, wie sich das gehort, die
Diktaturen die imposantesten Gebdude. Natiirlich ist da alles aufs Imposante eingestellt.
Das Individuum soll vor diesen kolossalen Dingern seine Nichtigkeit fiihlen. Das Bauge-
werbe im Dienst dieser Herren hat keine andere Aufgabe als die anderen von ihnen ge-
handhabten Kulturzweige: es sollen Beschauer einschiichtern, zerschmettern. Scheuf3lich
sind besonders diesen neben Madnnern unentwegt vorwartsstiirmenden Weiber, die man
als solche ohnehin nur an den flatternden Gewandern erkennt. Egal vorwérts, immer vo-

70 Allerdings bildete sich dieser Gegensatz nicht im Verlauf des Philosophenkongresses ab, da
wie schon 1934 in Prag keine offizielle sowjetische Delegation angereist war, sondern nur
russische Exilanten teilnahmen; siehe Schneider: »Russische Philosophie auf den Internatio-
nalen Philosophiekongressen 1900-1937«, S.324 und 327. Diese Absenz haben Siegmund-
Schultze und Hollings: Meeting under the integral sign auch fiir den Fall der mathematischen
Kongresse konstatiert, hier S. 89-112.



76 =—— Hans-Joachim Dahms

ran und fest druff! Das ist nun aus der Figur der Liberté im Delacroix’s Revolutionsgemal-
de geworden.”

Den Pavillon der spanischen Republik hat Horkheimer anscheinend nicht gese-
hen. Er war mit Picassos monumentalem Guernica-Bild ausgestattet, einer Alle-
gorie auf den Angriff der >Legion Condor« auf die Zivilbevolkerung der baski-
schen Hauptstadt Guernica im April 1937. Der Zeitpunkt seines Besuchs der
Ausstellung ist auffillig: er fand wenige Wochen nach dem Internationalen
Philosophen-Kongress am Rande der Ausstellung statt.”

Es ist nun die Frage, ob und wie sich diese weltpolitische Lage wahrend des
Philosophenkongresses niederschlug. Im Vergleich mit Prag zeigte sich eine
generelle Tendenz zu Entpolitisierung des Kongresses, wenn man etwa an die
meisten Reden zur Er6ffnung denkt. Ausnahme war hier nur die Rede des engli-
schen Delegierten Herbert Samuel, eines britischen Politikers mit philosophi-
schen Interessen, der zuvor vor allem durch seine Rolle als erster Hochkommis-
sar des Protektorats Paldstina von 1920 bis 1925 und seine vielfdltigen
Tatigkeiten in der liberalen Partei sowie in Regierungsdmtern bekannt war. Was
ihn nach Paris gefiihrt hatte, war wohl vor allem seine Funktion als Vorsitzen-
der des 1925 — unter Beteiligung von Harold Laski und Bertrand Russell - ge-
griindeten British (spiter: Royal) Institute of Philosophy gewesen, dem er seit
1931 (bis 1959) vorstand. Dieser 1925 gegriindeten Organisation ging es nicht nur
um die Popularisierung von Philosophie, sondern auch um den Versuch, das
offentliche Leben sowie die Politik mit prinzipiellen Diskussionen zu durch-
dringen. In seiner Rede setzte Samuel sich vehement fiir die Freiheit des Geistes
und gegen deren Einschrdankung in den faschistischen Landern ein. Sie wurde
mit groflem Beifall bedacht, der auch von Thomas Mann in seinem Schweizer
Exil vernommen wurde. Er notierte in seinem Tagebuch am 4. August 1937:

71 Horkheimer an Pollock, 25.08.1937, in: Max Horkheimer: Gesammelte Schriften. Band 16:
Briefwechsel 1937-1940, hg. v. Alfred Schmidt und Gunzelin Schmid Noerr. Frankfurt a. M.
1995, hier S. 220.

72 Ich kenne natiirlich Horkheimers Terminkalender nicht. Es scheint aber, als sei ihm die
Anwesenheit bei der Hochzeit Adornos Anfang September wichtiger gewesen als der Philoso-
phen-Kongress einen Monat vorher. — Rudolf Carnap hat die Weltausstellung {ibrigens eben-
falls besucht, sogar den sowjetischen Pavillon betreten und sich dort einen Film angeschaut.
Siehe den Eintrag vom 06.08.1937, in: Carnap: Tagebiicher.



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus = 77

Eroffnung des Pariser Philosophen-Kongress mit BegriiSungsbrief von Bergson und ful-
minanter Anti-Barbaren-Rede Sir Herbert Samuels, die den Exodus der Deutschen (Heyse,
Biumler) hat befiirchten lassen.”

Der Kongress fand vom 31. Juli bis zum 6. August 1937 statt und war der »mit
Abstand grofite«’ aller bisherigen. Es gab insgesamt fast 320 Vortrdge in 54
Sektionen. Das fiihrte dazu, dass an den nachmittdglichen Sektionssitzungen
bis zu zehn parallele Vortrage gehalten wurden. Im Programm des Kongresses
gab es — abgesehen von den vielen dem Thema »Etudes Cartésiennes« gewid-
meten Beitrdgen (75) — eine ungefihre Zweiteilung mit den Schwerpunkten
»L’unité de la Science: la Methode et les méthodes« (57), »Logique et Mathéma-
tiques« (34) sowie »Causalité et Déterminisme« einerseits und dem Thema »La
Valeur: Les Normes et la Réalité« (59) andererseits.” Diese beiden Schwerpunk-
te — Wissenschaftsphilosophie auf der einen und Ethik auf der anderen Seite —
kann man wohl als eine Art Widerhall der Gliederung des Prager Kongresses
betrachten, nun allerdings mit einem angewachsenen Anteil des erstgenannten
Themas. Allerdings war das damalige Thema »Krise der Demokratie« deutlicher
auf die aktuelle politische Situation bezogen, wihrend es nun weiter gefasst
war und mehr im Ungefdhren blieb. Ob sich in diesem Wandel eine Resignation
iiber den Umstand zeigt, dass sich die Krise der Demokratie mittlerweile in eini-
gen Lindern zu ihrem vollstdndigen und dauerhaften Untergang verscharft
hatte, oder vielleicht eine hoheren Orts angeregte Beschwichtigungspolitik
gegeniiber den faschistischen und nationalsozialistischen Landern am Werk
war, wadre eine interessante Frage. Teilnehmer aus den Reihen des Logischen
Empirismus beteiligten sich wieder vorzugsweise an den erstgenannten Sektio-
nen, Vortrdgen und Diskussionen, aber durchweg nicht an den anderen.

73 Thomas Mann: Tagebiicher 1937-1939, hg. v. Peter de Mendelssohn. Frankfurt a. M. 1980,
S. 85 und Anm. 7, 609; fiir den Hinweis auf diese Stelle danke ich Ralf Klausnitzer. Thomas
Mann hatte sich nach der Verwandlung in einen Vernunftrepublikaner schon seit der Mitte der
1920er Jahre eine Fehde mit dem nunmehr aufsteigenden Star der NS-Philosophie Alfred
Baeumler geliefert.

74 Schneider: »Russische Philosophie auf den Internationalen Philosophiekongressen 1900—
1937«, S. 327.

75 Auflerdem gab es noch einen Schwerpunkt mit dem Thema »Analyse réflexive et Transcen-
dance« mit 59 Vortrdgen.



78 —— Hans-Joachim Dahms

3.1 Der Wiener Kreis in Paris

Anders als bei den beiden vorhergegangenen Kongressen war der Griinder und
das Oberhaupt des Wiener Kreises in Paris nicht mehr unter den Teilnehmern:
Moritz Schlick war im Juni 1936 auf dem Weg zu seiner Vorlesung von einem
seiner fritheren Studenten, einem Herrn Hans Nelbock, ermordet worden. Dies
war weniger aus politischen Griinden geschehen als vielmehr aus Eifersucht
und auch aus Rache dafiir, dass Schlick angeblich die Karriere des Betreffenden
verhindert habe. Aber ein anonymer »professor austriacus« hatte es in einem
Beitrag fiir das austrofaschistische Organ Schonere Zukunft fiir richtig gehalten,
dem Mord eine politische Dimension zu geben und ihm eine héhere Weihe zu
verleihen.”® Ausgerechnet dieser anonyme Autor (wie man heute weif3, Johan-
nes Sauter und seines Zeichens Wiener Rechtsphilosoph) war nun — zusammen
mit dem gleichzeitig mit Schlick 1922 berufenen Entwicklungspsychologen und
Sprachtheoretiker Karl Biihler, der nach dem >Anschluss«< Osterreichs im Mirz
1938 in die Emigration gezwungen wurde — Leiter der Osterreichischen Delega-
tion in Paris. Sauter hielt einen Vortrag mit dem Titel »Das Problem des Natur-
rechts«, in dem er sich u. a. gegen jede Gewaltanwendung aussprach. Er wurde
spdter iibrigens von den Nationalsozialisten, denen er sich in der Zeit des ster-
reichischen Stidndestaats verschiedentlich heftig angebiedert hatte, sogleich
entlassen. Er starb im Elend im Dezember 1945.

Schlicks fiir den Kongress eingereichtes Vortragsmanuskript »L’Ecole de
Vienne et la philosophie traditionnelle«” wurde von der Studentin Lucy Fried-
mann vorgetragen.” Der Vortrag liest sich wie die Rede eines Parteifiihrers, der
sich sowohl der Konkurrenz anderer Parteien als auch zunehmender Opposition
aus den eigenen Reihen zu erwehren hat. Denn einerseits setzte er sich mit der
hiufig anzutreffenden Kritik auseinander, der Wiener Kreis habe keine Vorstel-
lung von der Bedeutung von philosophischer Tradition. Dieser Kritik begegnete
er mit einem Hinweis auf Sokrates. Wie dieser Ahnherr der Philosophie tite der
Wiener Kreis nichts anderes, als die Bedeutung von Begriffen zu untersuchen
und definitorisch schérfer zu fassen sowie die Wahrheit von Behauptungen zu
priifen. Andererseits setzte er sich von manchen Ideen des Mehrheitsfliigels des
Wiener Kreises wie dem Neurath’schen »index verborum prohibitorum« und der

76 Siehe die Dokumentation in Stadler: Studien zum Wiener Kreis, S. 920f.

77 Moritz Schlick: »L’école de Vienne et la philosophie traditionelle«, in: Travaux du IXe
Congrés International de Philosophie. Congrés Descartes. 12 Bande. Paris 1937, Bd. IV, S. 99-107,
hier S. 99-107. Dieser Vortrag wurde nicht in den entsprechenden Band der Gesamtausgabe
tibernommen, obwohl er zweifellos noch von Schlick autorisiert worden war.

78 Eintrag vom 03.08.1937, in: Carnap: Tagebiicher.



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus =—— 79

von Carnap propagierten Reduktion der Philosophie auf Wissenschaftslogik ab.
Die Kritik an Neurath diirfte besonders aktuell gewirkt haben, weil der sich in
der Diskussion im Anschluss an seinen Vortrag »Prognosen und Terminologie
in Physik, Biologie, Soziologie«, jedenfalls nach Wiener Zeitungsberichten, zu
der These verstiegen haben soll, man »konne den Wert eines philosophischen
Buches auch dann erkennen, wenn man nur >diagonal¢, von der Seite, lese, nur
nach den in ihm verwendeten Ausdriicken«.”

Neurath hatte dem Kongress nun seinerseits eine programmatische Schrift
iiber die Entwicklung des Wiener Kreises und die Zukunft des Logischen Empi-
rismus vorgelegt. Darin wird versucht, eine historische Herleitung dieser Welt-
auffassung zu geben. Empirische Ausrichtung, Schwerpunkt auf Sprache und
Logik und Ablehnung von Metaphysik werden als Merkmale genannt. Neurath
legt auch Wert darauf, diese Tradition von konkurrierenden Philosophieange-
boten abzugrenzen. Besonders wichtig und — zumindest im Osterreich der
Nachkriegszeit sowie bei einzelnen angelsdchsischen Philosophen - geradezu
traditionshildend hat dabei die Distanzierung gegeniiber Kant und dem Neu-
kantianismus gewirkt, wenn er ein Kapitel mit der These »Osterreich erspart
sich das Zwischenspiel mit Kant« tiberschreibt.®® Zusammengenommen bilden
diese beiden Gesichtspunkte, der positive wie der negative, die Ingredienzien
dessen, was Neurath die »0Osterreichische Philosophie« (im Unterschied zur
deutschen) nennt. Dieses Konstrukt ist in der Folgezeit, besonders seit den
1970er Jahren von Autoren wie Rudolf Haller, Kurt Rudolf Fischer und Barry
Smith weiterentwickelt worden. Es ist hier nicht der Ort, die Berechtigung dieser
Theorie zu diskutieren.®

79 Seine im »Institut Wiener Kreis« aufgestellte Bibliothek enthdlt zahlreiche beckmesserische
Anstreichungen von Begriffen wie »Realitdt«, »Wahrheit«, »Wert« etc.

80 Otto Neurath: »Le développement du Cercle de Vienne et I’avenir de ’Empirisme logique«.
Paris (dt. als »Die Entwicklung des Wiener Kreises und die Zukunft des Logischen Empirismus«
[1936]), in: ders.: Gesammelte philosophische und methodologische Schriften, hg. v. Rudolf
Haller und Rainer Rutte. 2 Binde. Wien 1981, Bd. 2, S. 673-702, hier S. 676-679.

81 Hans-Joachim Dahms: »Der Neubeginn der Wiener Philosophie im Jahre 1922. Die Berufun-
gen von Schlick, Biihler und Reininger«, in: Karl Biihlers Krise der Psychologie. Positionen,
Beziige und Kontroversen im Wien der 1920er/30er Jahre, hg. v. Janette Friedrich. Cham 2018,
S.3-32, und Hans-Joachim Dahms: »Rudolf Carnap et Otto Neurath«, in: Cahiers Philoso-
phiques 161 (2020), S. 73-92, zur Kritik dieser historischen Konstruktion, die sich nicht mit den
historischen Vorgédngen vertrdgt, die zur Berufung der angeblichen Protagonisten der »0ster-
reichischen Philosophie« Franz Brentano und Moritz Schlick nach Wien gefiihrt haben.



80 —— Hans-Joachim Dahms

3.2 Diereichsdeutsche Delegation in Paris

Der Auftritt der deutschen Delegation in Paris ist in jeder Hinsicht ein spezielles
Kapitel. Man hatte aus dem unkoordinierten und chaotischen Auftreten der
Deutschen in Prag die Lehre gezogen, nun mit einer straff organisierten und gut
vorbereiteten Delegation auftreten zu wollen. Zu diesem atmosphdrischen
Wandel schrieb die von Georg Bernhard, dem friiheren Herausgeber der Vossi-
schen Zeitung, nun herausgebrachte Emigranten-Zeitschrift Pariser Tageszeitung
am 18. August 1937:

Es war im iibrigen sehr interessant, das Verhalten der Nazi-Deutschen auf dem Prager
Kongress von 1934 mit dem in Paris 1937 zu vergleichen. Damals gab es noch einige Indi-
viduen, die sich als solche fiihlten, es gab sogar Harmlose, die in der Plenarsitzung auftra-
ten, um zu erkldren: mit den Rasse-Theorien des »Fiihrers« sei das gar nicht so furchtbar
ernst gemeint. Man suchte damals vielfach, mit den Emigranten wenigstens auf Grussfuss
zu stehen, wihrend diesmal diese alsbald von martialischen Blicken durchbohrt wurden,
die sie allerdings dusserst kiihl zu lassen schienen.

Nicht nur wegen des unkoordinierten Auftretens der Philosophen in Prag 1934
im Speziellen, sondern auch wegen gednderter Vorschriften zum Auftreten von
deutschen Wissenschaftlern im Ausland im Allgemeinen sah die deutsche Dele-
gation in Paris nun in der Tat ganz anders aus als noch in Prag. Zunachst einmal
hatte man schon im Vorfeld das Feld méglicher Teilnehmer kraftig gesiebt: an
einige prospektive Teilnehmer wie etwa an den bei allen Kongressen der seit
dem Ende des Ersten Weltkriegs mit enormem Erfolg aufgetretenen und flie-
fend in allen Landessprachen parlierenden neovitalistischen Philosophen und
inzwischen als Sprecher der Liga fiir Menschenrechte vorzeitig emeritierten
Leipziger Philosophen Hans Driesch hatte man die Einladung der Kongressor-
ganisatoren einfach nicht weitergeleitet; bei den bereits schon ldnger emeritier-
ten >Nichtariern< Max Dessoir und Edmund Husserl hatte man sie ausdriicklich
als unerwiinscht abgelehnt. Im Falle Husserl hatte man offenbar nun noch stér-
kere Ovationen als in Prag befiirchtet. Er hatte fiir den Kongress — anders als in
Prag — einen Vortrag angekiindigt, den er nun nicht halten konnte. Stattdessen
ver6ffentlichte er im zeitlichen und inhaltlichen Zusammenhang mit dem Kon-
gress sein Spatwerk Meditations Cartesiennes. Ein international weniger be-
kannter Mann durfte ebenfalls nicht anreisen: Ich meine den »stud. Rat Dr.
Grelling-Lichterfelde«, so dass keines der ehemaligen Mitglieder der »Berliner
Gruppe« des Logischen Empirismus um Hans Reichenbach mehr als deutscher
Teilnehmer am Kongress teilnehmen konnte. Kurt Grelling wurde im September
1942 im KZ Auschwitz ermordet.



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus = 81

Offenbar befiirchteten die offiziellen deutschen Stellen in Berlin, nur mit
einer Delegation minderen Gewichts auftreten zu konnen. Deshalb wurde auf
Nicolai Hartmann, der sich zundchst wegen Krankheit entschuldigt hatte, Druck
zur Teilnahme ausgeiibt. Er war neben Bruno Bauch das einzig iibrig gebliebene
deutsche Mitglied im stdndigen Ausschuss der Internationalen Kongresse, da
die anderen deutschen Mitglieder laut Reichserziehungsministerium (REM)
»Juden und Emigranten seien« und zwar »Prof. Kassierer« (sic), »Prof. Drisch«
(sic) und »Prof. Husserl«.®? Hartmann lief8 sich schlie3lich zur Teilnahme tiber-
reden, hielt aber in Paris keinen Vortrag. Er beteiligte sich immerhin gelegent-
lich an Diskussionen.

Schlief3lich war nach monatelangem Hin und Her (das hier nicht im Einzel-
nen geschildert werden kann) und mit enormem Zeitverzug eine 19-kopfige
Delegation zu Stande gekommen.® Die fiir solche grofien Gruppen nach dem
Fiihrerprinzip erforderliche Auswahl des Delegationsleiters hatte dabei zu ei-
nem merkwiirdigen Ergebnis gefiihrt. Sie war nicht auf den seit der Veroffentli-
chung von Sein und Zeit beriihmt gewordenen und danach in der Anfangsphase
der NS-Diktatur fiihrenden Nazianhdnger unter den Philosophen Martin Hei-
degger gefallen. Offenbar war er inzwischen schon in partiellen Misskredit gera-
ten. Heidegger sagte daraufhin beleidigt seine Teilnahme ab.?* Fiir den im Amt
Rosenberg aufsteigenden Alfred Baeumler, der spater die Fiihrung der deut-
schen Philosophie iibernahm, war die Zeit offenbar noch zu friih. Stattdessen
war man auf den international vollig unbekannten Gottinger Philosophieprofes-
sor und Griinder einer Akademie der Wissenschaften des NS-Dozentenbunds
Hans Heyse verfallen.® Heyse hatte sich urspriinglich bis zu seiner Habilitation
in den Bahnen des Neukantianismus bewegt, war dann aber in den Bannkreis
Heideggers geraten und hatte sich wie dieser nach 1933 als Universitatsrektor
(in Konigsberg) engagiert. 1935 hatte man ihm die Reorganisation der Kant-
Gesellschaft und damit verbunden die Mitherausgeberschaft der Kant-Studien,
der auflagestdrksten und einflussreichsten deutschen philosophischen Zeit-

82 REM-Vermerk vom 19.07.1937. Bundesarchiv Berlin R 4901/2490, Bl. 226.

83 Siehe Hans Heyse: »Bericht tiber den IX. Internationalen Kongress fiir Philosophie (Congrés
Descartes) zu Paris, vom 31. Juli bis 6. August 1937«. Bundesarchiv Berlin R 4901/2490.

84 Victor Farias: Heidegger und der Nationalsozialismus. Frankfurt a. M. 1989, S. 333.

85 Hans-Joachim Dahms: »Einleitung« in: Die Universitdt Gottingen unter dem Nationalsozia-
lismus, hg. v. Heinrich Becker, Hans-Joachim Dahms und Cornelia Wegeler Miinchen u. a. 1987,
S.15-60; einen aktuellen Uberblick iiber diese Akademien — auch an anderen Orten — bhietet
Norbert Schappacher: »NS-Akademien der Wissenschaften«, in: Forschen im »Zeitalter der
Extreme«: Akademien und andere Forschungseinrichtungen im Nationalsozialismus und nach
1945, hg. v. Dirk Schumann und Désirée Schauz. Goéttingen 2010, S. 161-188.



82 —— Hans-Joachim Dahms

schrift, {ibertragen, die er alsbald ins Aus fiihrte.®* Von Konigsberg wurde er
1936 abgeschoben und der Universitdt Gottingen — gegen den ausdriicklichen
Wunsch der Philosophischen Fakultédt — aufgezwungen.®” Hier hatte er wenige
Tage vor seinem Pariser Auftritt zum 200. Griindungstag der Universitdt Gottin-
gen fiir seine NS-Akademie das Wort ergriffen. — Warum die Wahl des Ministeri-
ums auf Heyse fiel, ist mir bisher nicht ganz klargeworden. Vermutlich waren
dafiir aufler seiner parteitreuen Haltung und eventueller Verbindungen in die
stidniedersdchsische Szene duflerliche Faktoren verantwortlich wie seine Mehr-
sprachigkeit und ein gewisses Auftreten.®

Er erkldrte dem Ministerium die Bedeutung des Kongresses und seine Plane
in einem Brief vom 4. August 1936:

Descartes sei [in den Augen der Organisatoren, Verf.] der bzw. ein Schopfer des — und das
heifit implicite des allgemein verbindlichen — modernen Denkens gewesen [...] Von vorn-
herein und stillschweigend wird hiermit ein Philosophiebegriff zu Grunde gelegt, der der
heutigen Weltmeinung in weitestem Umfange entspricht. Es ist die Hoffnung und Uber-
zeugung der Initiatoren dieses Kongresses, daf auf solchem Hintergrunde sich das heuti-
ge deutsche philosophische Wollen abzeichnen wiirde als Negation der grofien europdi-
schen Traditionen, als Ausdruck eines naturalistischen Partikularismus, als Preisgabe des
Geistes.®

Dagegen konne es — im Kontrast zum Prager Kongress — nur ein Mittel geben:
»das nationalsozialistische deutsche geistige Wollen zu vertreten und zu klarer
Geltung zu bringen«.”

Allerdings ist die deutsche Delegation damit anscheinend nicht weit ge-
kommen. Keiner der reichsdeutschen Teilnehmer konnte mit einem einstiindi-

86 Siehe dazu George Leaman und Gerd Simon: »Die Kant-Studien im Dritten Reich, in: Kant-
Studien 85 (1994), S. 443-469, und Tilitzki: Die deutsche Universitdtsphilosophie, Bd. 2, S. 1013-
1022, bes. S. 1017.

87 Hans-Joachim Dahms: »Aufstieg und Ende der Lebensphilosophie. Das Philosophische
Seminar der Universitdt Gottingen zwischen 1917 und 1950«, in: Die Universitdt Gottingen unter
dem Nationalsozialismus, S. 169-199.

88 Der Gottinger Universitdtsrektor Friedrich Neumann kannte Heyse aufgrund seiner Rekto-
rentdtigkeit in Konigsberg. Er unterstiitzte die Berufung Heyses nach Gottingen gegen den
Willen der Fakultdt. Der vormalige Pastor Eugen Mattiat, der in der Region um Gé6ttingen als
Sprecher der Deutschen Christen hervorgetreten war, hatte inzwischen Karriere im REM ge-
macht. Als Abteilungsleiter im Reichserziehungsministerium war er sicherlich daran interes-
siert, sich fiir seine Berufung als Vertreter der Volkskunde (die er nie studiert hatte) eine Seil-
schaft in G6ttingen einzurichten.

89 Zitiert nach Farias: Heidegger und der Nationalsozialismus, S. 331.

90 Farias: Heidegger und der Nationalsozialismus.



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus = 83

gen Plenumsvortrag aufwarten. Nur knapp die Halfte der deutschen Delegierten
hielten iiberhaupt Vortrdage; Heyse selbst brachte in seiner Rede das genannte
Wollen zum Ausdruck. Moglicherweise hdngen diese Ausfdlle auch damit zu-
sammen, dass man so lange mit der Zusammenstellung der Delegation im Streit
lag und die Anmeldung der Delegation so lange verzogerte, dass die Abgabe der
Vortragsmanuskripte versdumt wurde.

Heyse selbst variierte in seinem Vortrag »Idee und Existenz. Die Krisis der
Philosophie und die Werte des Lebens« seine im 1935 erschienenen Hauptwerk
Idee und Existenz vorgestellte Idee, die neuzeitliche Philosophie kranke im Gan-
zen an der Abwendung vom Griechentum, und folglich miisse dieser Zugang
erneut hergestellt werden. Das angekiindigte spezifisch nationalsozialistische
Wollen in der Philosophie kam nur wenig hervor, am deutlichsten im letzten
Absatz des Vortrags:

Das tiefste Anliegen der deutschen Philosophie der Gegenwart besteht darin: die echten
Ideen und Werte zu erringen, in denen sich nicht ein Phantom des Lebens und der Ge-
schichte, sondern das Leben und die Geschichte in ihrer Wahrheit manifestieren. Darum
ist sie mit dem neuen Deutschland auf das tiefste verbunden. Und aus eben demselben
Grunde ist sie iiberzeugt, zugleich mitzuwirken am Heile Europas.’!

Besonders die letzten beiden Worte mogen vielen der Anwesenden eher als
Drohung denn als Begliickung vorgekommen sein. Er steuerte in der Abschluss-
sitzung des Kongresses fiir die deutsche Delegation noch eine kurze Ansprache
bei, die iiber seinen Vortrag allerdings inhaltlich nicht hinausging.

3.3 Berichte nach Kongressende

Nach Abschluss des Kongresses erstattete nicht nur der Delegationsleiter Heyse,
sondern auch die Professoren Bauch, Ebbinghaus, Gehlen und Volkelt mehr
oder weniger umfangreiche Berichte.

Heyses Rapport ist bei weitem der ldngste.®? Er geht zundchst auf die Aus-
gangssituation der Tagung ein. Die Franzosen hétten einen Versuch unternom-
men, »im groflen internationalen Rahmen die kulturrettende Bedeutung des
franzdsischen Geistes gegeniiber allen angeblich »ungeistigens, »irrationaleng,

91 Hans Heyse: »Idee und Existenz. Die Krisis der Philosophie und die Werte des Lebens, in:
Travaux du IXe Congreés International de Philosophie. Paris 1937, Bd. 10, S. 72-78.

92 Hans Heyse: »Bericht tiber den IX. Internationalen Kongress fiir Philosophie (Congrés
Descartes) zu Paris, vom 31. Juli bis 6. August 1937« (10. September 1937). Bundesarchiv Berlin
R 4901/2490, Bl. 274-288; hier auch die folgenden Zitate.



84 —— Hans-Joachim Dahms

»antihumanen« Tendenzen zu dokumentieren«. Man habe die deutsche Delega-
tion marginalisiert. Denn aufier der Schlussansprache des »deutschen Delegati-
onsfiihrers« (wie er sich meist anonym und bescheiden nennt), habe kein einzi-
ger deutscher Vortrag in einer Plenarsitzung stattgefunden. Bei der
Beschreibung der Konkurrenz zwischen deutscher und franzdsischer Philoso-
phie verwendet er haufig militdrisches Vokabular (»kulturpolitische Einkrei-
sung«, »Einsatz«, »Generaloffensive gegen die geistigen Positionen der Geg-
ner«, »gegnerische Position von innen her aufrollen« etc.). Er legt auch Wert auf
die Drohung gegeniiber der franzosischen Kongressleitung schon vor Kongress-
beginn, den Kongress mit der deutschen Delegation verlassen zu miissen, falls
es wie in Prag wieder zu einem »direkten Angriff auf Deutschland, insbesondere
auf Mafinahmen der Reichsregierung, auf fiihrende deutsche Personlichkeiten«
kommen sollte. Das habe sich aber gliicklicherweise vermeiden lassen.

Allerdings kommt er zu dem betriiblichen Ergebnis, dass nur der Delegati-
onsleiter einen Beitrag dazu geleistet habe, »die von Descartes unabhangige
Eigenstindigkeit des gegenwirtigen deutschen Philosophieren[s]« zum Aus-
druck gebracht zu haben. Seine Schlussansprache sei »in gespenstischer [...]
Stille entgegen genommen« worden und habe »zum Schluss einen endlosen
Beifall« erzielt. Sein Bericht gipfelt in den weltfremden Bemerkungen:

Ich bin tiberzeugt, dass Deutschland durch die vom Fiihrer des deutschen Volkes geschaf-
fene grundsatzlich neue historische Situation, zum ersten Male in seiner Geschichte den
westlichen Ideologien nicht nur gewachsen, sondern {iberlegen ist, d. h. dass die aus der
nationalsozialistischen Bewegung geborene Idee des Geistes eine tiefere und urspriingli-
chere Wahrheit enthilt, als die modernen Ideologien insgesamt.

Die anderen Berichte schwelgten meist ebenfalls in deutschem Uberlegenheits-
denken, beschwerten sich allerdings iiber die mangelnde Prdsenz auf den Ple-
narveranstaltungen. Charakteristisch ist, dass mehrere Berichterstatter nicht
mit antisemitischen Redensarten sparten. So begann Bruno Bauch aus Jena
seinen Bericht mit quasi anerkennenden Bemerkungen, die Franzosen hétten
die Gelegenheit der 300-jahrigen Herausgabe der Descartes-Schrift geschickt
genutzt und der Veranstaltung schon in der Er6ffnungszeremonie mit der An-
wesenheit des franzdsischen Staatsprdsidenten Camille Chautemps besonderes
Gewicht verliehen. Er fahrt fort:

Schon die Auswahl der fiinf Begriifungsredner mutete etwas merkwiirdig an. Zudem
machten sich allgemein auf dem Kongress die Juden in besonders unerfreulicher grof3er
Zahl breit. Dass man aber gerade unter den fiinf Begriissungsrednern ausgerechnet vier



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus =—— 85

Juden einsetzte, ist wohl nicht allein uns deutschen Teilnehmern aufgefallen. Die Franzo-
sen hadtten wohl genug Leute eigener Rasse gehabt, um ihren groflen Landsmann Descar-
tes nicht in der Hauptsache von Juden feiern zu lassen.”?

Er fand es weiterhin »etwas befremdlich«, dass kein deutscher Redner in den
Vollsitzungen zu Worte kam. Aber das sei keine gewollte Unhoflichkeit gegen
»uns Deutsche« gewesen, sondern gewiss auch nur Folge von Organisations-
mangeln. Sozusagen zur Strafe habe die Delegation nur die deutschen Sekti-
onsvortrage besucht, sei aber »allen Emigranten-Vortragen geschlossen« fern-
geblieben. Zu einzelnen Reden duflerte er sich nicht, merkte aber an, man habe
Gelegenheit gehabt, im Gesprdch mit ausldndischen Kongressteilnehmern so-
wie bei Begegnungen mit dem »Mann von der Strafie« Vorurteile iiber das neue
Deutschland auszurdumen.

Ahnlich duflerte sich Hans Volkelt (Leipzig). Durch die Vergabe des fiir 1941
geplanten Philosophen-Kongresses nach Groningen unter der Agide des »Ju-
den« Leo Polak (der am 9. Dezember 1941 im KZ Sachsenhausen ermordet wur-
de) und des nichsten Psychologen-Kongresses nach Wien (wo die von ihm
falschlich fiir eine Jiidin gehaltene Entwicklungspsychologin Charlotte Biihler
eine maf3gebliche Rolle spielen sollte) sah er fiir Deutschland eine schwierige
Situation heraufziehen. Schon beim Pariser Kongress sei er auf die »bekannten
Irrmeinungen in Bezug auf Judenfrage, Pressefreiheit, Freiheit der Wissen-
schaft, Stellung der Religion, Deutschlands Riistungen usw.« gestof3en.**

Als einziger entzog sich Julius Ebbinghaus (damals in Rostock) dem Trend
der chauvinistischen Begeisterung und dem antisemitischen Hass. Er meinte,
dass der Kongress auf der einen Seite »durch die von den Franzosen in den
Mittelpunkt geriickte Philosophie Descartes’« und auf der anderen Seite »durch
das Interesse fiir Logistik und fiir Naturphilosophie, wie es durch die modernen
physikalischen Theorien geweckt worden ist«, charakterisiert worden sei.” Er
sah die deutsche Philosophie aktuell in ihrer Bedeutung zuriickfallen. Dieser
Bericht wurde von Heyse zwar weitergeleitet, aber im Begleitschreiben wegen
der »Logik, Philosophie der Mathematik und der Natur« als das »eigentliche

93 Bruno Bauch: »Der Internationale Kongress fiir Philosophie in Paris«, Oktober 1937. Bun-
desarchiv Berlin R 4901/2490, Bl. 289-291.

94 Hans Volkelt: »Bericht iiber meine Eindriicke auf dem 9. Internationalen Philosophen
Kongress zu Paris vom 31.7. bis 6.8.1937«, 20.8.1937. Bundesarchiv Berlin R 4901/2490, BI. 268—
270, hier S. 270.

95 Julius Ebbinghaus: »Bemerkungen zum 9. Internationalen Kongress fiir Philosophie«, vom
18.7.1937. Bundesarchiv Berlin R 4901/2490, Bl. 271f., hier S. 272.



86 —— Hans-Joachim Dahms

philosophische Interesse der Gegenwart« als »vollig abwegig« abgetan.”® Es
scheint, dass die meisten deutschen Philosophen (soweit sie in Paris teilge-
nommen hatten) sich der Selbstbeweihrducherung hingegeben hatten und den
wichtigsten Trend der damaligen Zeit, ndmlich den zur Wissenschaftsphiloso-
phie und Logik, verschlafen haben.

Erstaunlicherweise gibt es vom Kongress auch einen ausfiihrlichen Bericht
von zwei ganz anderen Beobachtern, ndmlich von Theodor W. Adorno und
Walter Benjamin, die Max Horkheimer, den Leiter des von Frankfurt nach New
York emigrierten Instituts fiir Sozialforschung, iiber den Verlauf unterrichteten.
Dieser Report bildet einen aufschlussreichen Kontrapunkt zu den Auflerungen
der offiziellen deutschen Delegation. Im Bericht wird zun&chst richtig bemén-
gelt, dass von »wirklich bedeutenden Leuten kaum einer prasent gewesen« sei:

Bergson Ehrenpréasident, aber entschuldigt, Russell, Whitehead, Santayana, Husserl, Cas-
sirer, Croce nicht da; Heidegger von Deutschland nicht delegiert und darum ebenfalls
nicht erschienen; die deutsche Delegation von einem ganz untergeordneten Mann namens
(Hans) Heyse gefiihrt [...]*

Auflerdem habe die Veranstaltung von vornherein darunter gelitten, dass die
meisten Vortrage schon gedruckt vorlagen und also lediglich abgelesen worden
seien, was der Lebendigkeit der Veranstaltung in der Tat sicherlich nicht zutrag-
lich war und nach Adorno »zur Demoralisation des Ganzen wesentlich beigetra-
gen« habe.” Dies war allerdings geschehen, weil der Druck der Akten des vor-
ausgegangenen Kongresses in Prag 1934 sich Jahre hingezogen hatte.

Es fallt auf, dass Adornos schérfste Kritik und oft gréfite Polemik gegen an-
dere Emigranten gerichtet wurde, die wie die Frankfurter von den Nationalsozi-
alisten von den Universitdten entfernt worden waren. Das trifft auch auf frithere
Kollegen aus gemeinsamen Frankfurter Zeiten wie Fritz Heinemann zu. Andere
Emigranten wie Arthur Liebert werden mit Schimpfworten bedacht (»pompose
Ansprache mit der Gestik eines verkrachten Rabbiners«). Siegfried Marck habe
»nur seniles Geschwiétz von sich gegeben«.*”®

96 Hans Heyse an REM, 22.9.1937. Bundesarchiv Berlin R 4901/2490, Bl. 267.

97 Theodor W. Adorno: »Congres Descartes und Asthetikerkongre [Bericht vom 11. August
1937]«, in: Theodor W. Adorno und Max Horkheimer: Briefwechsel 1927-1969. Band 1: 1927-1937,
hg. von Christoph Gédde und Henri Lonitz. Frankfurt a. M. 2003, S. 571-579, hier S. 571. Berg-
son lie sich aus Krankheitsgriinden entschuldigen. Er hatte wegen schwacher Gesundheit
1928 seinen Literaturnobelpreis in Oslo nicht entgegennehmen konnen. Er ist am 04.01.1941
gestorben.

98 Adorno: »Congres Descartes und Asthetikerkongref3«.

99 Beide Zitate Adorno: »Congres Descartes und Asthetikerkongre3«, S. 575.



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus = 87

Die Empiristen kamen ebenfalls nicht gut weg. Sie hitten nur »ihre bekann-
ten Thesen« vorgetragen; Paul Oppenheim, den Adorno von Frankfurt her
kannte, habe mit seinem Vortrag iiber den Typus-Begriff »die Kirche leer gepre-
digt«.1°

Uber den Auftritt der meisten Reichsdeutschen verliert Adorno dagegen
kein Wort. Nur zwei Redner der offiziellen Delegation werden besonders er-
wahnt, ndmlich Arnold Gehlen und Heinrich Scholz. Ziemlich neutral kommen-
tierte Adorno den Vortrag des Ersteren iiber die Stellung Schellings zu Descar-
tes.””! Die anschlieffende Diskussion habe durch die »diskrete und ironische
Art« von Heinrich Scholz an Niveau gewonnen. Er habe auf den Umstand hin-
gewiesen, dass Descartes ja doch auch fiihrender Mathematiker gewesen sei.

Uneingeschrankt positiv berichtete Adorno eigentlich nur, wenn es um ein
Eigenlob ging: sein Diskussionsbeitrag nach dem Vortrag Heinemanns wird als
wegweisend fiir die anschlieflende Diskussion iiber die Phanomenologie geprie-
sen: »die ganze folgende Diskussion ging von meinem Angriff aus«.'?

3.4 »International Congresses for Unified Science« 1935-1941

Wenn es um internationale Kongresse in der Philosophie nach 1933 geht, muss
eine Kette von Ereignissen hervorgehoben werden, die es wahrscheinlich sonst
in keinem einzigen Fach gegeben haben diirfte, ndmlich die Begriindung einer
ganz neuen Reihe solcher Tagungen. Ich meine die Internationalen Kongresse
fiir die Einheit der Wissenschaften, die — mit einer Vorkonferenz 1934 in Prag —
von 1935 an jdhrlich stattfanden und erst 1941 in Chicago zum Ende kamen.'®®
Sie setzten die auf Zentraleuropa begrenzten Tagungen fiir Erkenntnislehre der
exakten Wissenschaften, die es schon 1929 in Prag und 1930 in Konigsberg ge-
geben hatte, auf groflerer Stufenleiter fort. Die Prager Tagung ist besonders
bemerkenswert, weil bei dieser Gelegenheit das Manifest »Wissenschaftliche
Weltauffassung. Der Wiener Kreis« vorgestellt worden war.'*

Im Ausland waren die Aktivititen des Wiener Kreises seit dieser Zeit auf
fruchtbaren Boden gefallen. In Frankreich war Marc Boll der erste Philosoph
gewesen, der sich fiir den Logischen Positivismus interessiert und dazu publi-

100 Adorno: »Congres Descartes und Asthetikerkongref3«, S. 577.

101 Adorno: »Congres Descartes und Asthetikerkongre«, S. 576.

102 Adorno: »Congres Descartes und Asthetikerkongre«, S. 574.

103 Siehe zu den Programmen all dieser Tagungen Stadler: Studien zum Wiener Kreis.

104 Wissenschaftliche Weltauffassung. Der Wiener Kreis. Reprint der Erstausgabe, hg. v. Fried-
rich Stadler und Thomas Uebel. Wien, New York 2012.



88 —— Hans-Joachim Dahms

ziert hatte.'® Erste Pldne {iber gemeinsame Tagungen waren dann von 1932 ab
von Hans Reichenbach und Louis Rougier verfolgt worden, wobei mit der Ent-
lassung von Reichenbach von der Universitdt Berlin und der anschliefienden
Emigration nach Istanbul Otto Neurath vom Wiener Kreis die Vorbereitungen
zur ersten Tagung {ibernahm.!%

Nach einer Vorkonferenz am Rande des Internationalen Philosophen-
Kongresses in Prag, an der schon weitere Interessenten aus Polen, Grof3britan-
nien und den USA teilnahmen, kam es dann 1935 zum ersten Kongress in Paris.
Diese Tagung wurde von knapp 200 Teilnehmern besucht (darunter auf3er zahl-
reichen Franzosen auch viele US-Amerikaner und Briten). Der prominenteste
von allen war Bertrand Russell. Aus dem Deutschen Reich nahm als einziger
Ordinarius Heinrich Scholz (mit einigen jiingeren Mitarbeitern) teil, der auch in
der Folgezeit das letzte Verbindungsstiick zwischen den Logischen Empiristen
und den Philosophen im >Dritten Reich« bildete.

Die Bedeutung des Pariser Kongresses von 1935 fiir die Entwicklung der Phi-
losophie Europas und der USA kann nicht hoch genug eingeschitzt werden.
Denn auf diesem Kongress wurde von Neurath der Plan einer International
Encyclopedia of Unified Science (IEUS) vorgestellt, die das Programm einer Ein-
heitswissenschaft auf physikalistischer Grundlage vorantreiben sollte. Es war
dann Charles Morris aus Chicago, der den Kongress-Teilnehmern den Antrag
zur Griindung der IEUS vorlegte. Nach seinem Vortrag »Remarks on the pro-
posed Encyclopedia« finden wir in einer Fuf3note:

Resolved: That this Congress express its approval of the International Encyclopedia of the
Unity of Science [...] and its willingness to cooperate in the execution of this project.!”’

Nach dem Kongress waren die Herausgeber Neurath, Morris und Carnap damit
beschiftigt, einen Verlag und Beitrdger zu finden. Alle Herausgeber hatten
ziemlich verschiedene Vorstellung, wodurch die Einheit der IEUS eigentlich
hergestellt werden sollte. Der eine empfahl einen Empirismus auf physikalisti-

105 Peter Schottler: »Marcel Boll et I'introduction du Cercle de Vienne en France, in: Wissen-
schaft und Praxis. Zur Wissenschaftsphilosophie in Frankreich und Osterreich in der ersten Hiilfte
des 20. Jahrhunderts, hg. v. Christian Bonnet und Elisabeth Nemeth. Cham u. a. 2016, S. 203-
221.

106 Michel Bourdeau: »La préparation du congrés de 1935 dans la correspondance d’Otto
Neurath et de Louis Rougier«, in: Sur la philosophie scientifique et 'unité de la science, S. 17-32.
Siehe hierzu auch den Beitrag von Pascale Roure in diesem Band.

107 Charles Morris: »Remarks on the proposed Encyclopedia«, in: Actes du Congres interna-
tional de philosophie scientifique, S. 76.



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus = 89

scher Grundlage (Neurath) und war jeder Idee einer starren, quasi architektoni-
schen Struktur der Enzyklopddie abhold, ein anderer (Morris) legte grofiten
Wert auf die Semiotik als Grundlage der Einheitlichkeit, und der letzte (Carnap)
verfocht seine Ideen einer Reduktion von Begriffen und Naturgesetzen. Diese
Themen wurden dann im ersten erschienenen Heft der IEUS (zu dem auch Ber-
trand Russell und Niels Bohr jeweils sehr kurze Beitrdge beisteuerten) weiter
ausgefiihrt.

Nach zwei Jahren intensiver Suche und Bemiihungen wurde die University
of Chicago Press (UCP) schlieflich der Verlag fiir das Unternehmen. Zum Teil
war der Zeitverzug dadurch bedingt, dass die UCP verlangte, wenigstens 250
Abonnenten fiir die erste Serie von 20 Heften beizubringen. Es wére sicher inter-
essant, die grofie Zahl von etwa 3.000 Personen und Institutionen, die mit ei-
nem Brief und beiliegender Werbe-Broschiire angeschrieben wurden, mit der
Anzahl tatsdchlicher Abonnenten zu vergleichen und dabei aufzuschliisseln,
welcher Nationalitat und welchen akademischen Disziplinen diese angehérten.
Wie inzwischen verschiedentlich gezeigt wurde,'*® hat die IEUS ihren anfingli-
chen Anspruch nicht erfiillen konnen, das aktuelle Gegenstiick zur grofien
Encyclopédie von d’Alembert und Diderot zur Zeit der Aufklarung zu bilden.

Ein anderes Hauptthema des Pariser Kongresses von 1935 war die Diskussi-
on iiber die neue philosophische Disziplin der Semantik, die von polnischen
Teilnehmern wie insbesondere Alfred Tarski und Maria Lutman-Kokoszynska
vorgestellt wurde und namentlich auf Carnap und den jungen Karl Popper gro-
Ben Eindruck machte. Es ging in den Diskussionen dann vor allem um die Fra-
ge, wie man mit dem traditionellen Begriff der Wahrheit umgehen sollte. Wah-
rend Otto Neurath und Carl Gustav Hempel dafiir eintraten, diesen Begriff
entweder ganz zu eliminieren oder so umzuinterpretieren, dass nur noch Be-
obachtungssatze untereinander oder mit generelleren Sdtzen verglichen, aber
nicht mit der Realitdt konfrontiert werden sollten, bestanden Carnap und mit
ihm die Mehrheit der Logischen Empiristen sowie der polnischen Logikerschule
darauf, dass der traditionelle aristotelische Wahrheitsbegriff sowie die wissen-
schaftliche und alltagssprachliche Verwendung des Wortes »wahr« durch die
Semantik gut expliziert wiirden.

Wahrend sich um das Enzyklopadie-Projekt die Anstrengungen der Logi-
schen Empiristen in den folgenden 10 Jahren konzentrierten, sollte die Diskus-
sion um die Semantik den Keim fiir eine Spaltung der Bewegung bergen, wie
sich besonders in den brieflichen Diskussionen zwischen Neurath und Carnap

108 Dahms: »Mission Accomplished? Unified Science and Logical Empiricism at the 1935 Paris
Congress and Afterwards«, S. 289—305.



90 —— Hans-Joachim Dahms

in den Jahren des Zweiten Weltkriegs zeigte, als Carnap seine ersten Biicher
zum Thema »Semantik« vertffentlichte.'® Sie nahmen auch die Entwicklung
vorweg, die spater zu einer formalistischen und ahistorischen Variante der ana-
lytischen Philosophie einerseits und einer historisch und soziologisch orientier-
ten Version andererseits fiihrte."°

Der zweite Kongress in der Reihe fiir Einheit der Wissenschaft fand 1936 in
Kopenhagen im Institut von Niels Bohr statt. Auf diese Tagung kann hier nicht
ndher eingegangen werden. Es moge der Hinweis geniigen, dass dies jenes Er-
eignis war, wo sich die Bewegung des Logischen Empirismus in der gréfiten
Ndhe zum raschen Fortgang der modernen Physik befunden hat. Mitten in die
Tagung platzte die Nachricht vom Attentat auf Moritz Schlick. Diese schreckli-
che Neuigkeit schockierte die Tagungsteilnehmer, die allerseits noch nichts von
den Hintergriinden wussten.

Vor dem grofien Pariser IX. Internationalen Philosophen-Kongress hatte es
nun wieder eine Appendix-Veranstaltung der Logischen Empiristen in Paris
gegeben, ndmlich den dritten International Congress of Unified Science. Im
Unterschied zu der ersten solchen Tagung zwei Jahre zuvor am selben Ort han-
delte es sich nun aber um eine mehr oder weniger geschlossene Arbeitstagung,
bei der als Hauptthemen der Fortgang der Enzyklopddie IEUS und die Diskussi-
on iiber die Semantik anstanden. An ihr nahmen nie mehr als drei Dutzend
Personen teil. Um zu verhindern, dass die Bewegung des Logischen Empirismus
vorzeitig auseinander breche, hatte Carnap im Vorfeld an einem internen Papier
gearbeitet, das die Gegensitze hinsichtlich der Semantik und insbesondere der
Frage, ob die von Alfred Tarski vorgeschlagene Formalisierung dem Alltagsge-
brauch des Wortes »wahr« entsprdche, iiberbriicken sollte. Dabei hatte Carnap
an seinem prinzipiellen Standpunkt festgehalten, dass der Wahrheitsbegriff
weder aus der Wissenschaft noch aus dem Alltagsleben eliminierbar sei und
zudem durch die formale Explikation in der Semantik gut abgebildet wiirde. Der
Gegenseite bot er an, die historische und soziologische Seite der Angelegenheit
weiterhin zu untersuchen, verlangte aber sozusagen im Gegenzug, dass die
Semantik legitimer Bestandteil des Logischen Empirismus bleiben bzw. werden
miisste.

109 Rainer Hegselmann: »Die Korrespondenz zwischen Otto Neurath und Rudolf Carnap aus
den Jahren 1934 bis 1945 - ein vorldaufiger Bericht«, in: Philosophie, Wissenschaft, Aufkldrung.
Beitrdge zur Geschichte und Wirkung des Wiener Kreises, hg. v. Hans-Joachim Dahms. Berlin,
New York 1985, S. 276-290, und Dahms: »Rudolf Carnap et Otto Neurath«.

110 Siehe dazu ausfiihrlich George Reisch: How the Cold War Transformed Philosophy of Sci-
ence. Cambridge u. a. 2005.



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus =—— 91

Zu diesem kleinen, aber wichtigen Treffen liegt nun ebenfalls ein — bisher
durchweg iibersehener — Bericht von Theodor Adorno und Walter Benjamin
vor. Adorno war vom Leiter des exilierten Frankfurter Instituts fiir Sozialfor-
schung Max Horkheimer geradezu als offizieller Botschafter des Instituts zu den
Empiristen entsandt worden und bezeichnete sich im internen Briefwechsel des
Instituts dann gern als Horkheimers »Ribbentrop«.'

Um zu verstehen, wie diese — aus Sicht des spédteren Positivismusstreits der
1960er Jahre — unverhoffte Konstellation zu Stande kam, miissen einige Ent-
wicklungen der vorherigen Jahre kurz ins Gedédchtnis gerufen werden.'"® Zu-
nédchst einmal hatten sowohl die Angehorigen des Wiener Kreises als auch der
Frankfurter Schule gewisse inhaltliche Gemeinsamkeiten: in Wien kniipfte man
kritisch an den Neopositivismus Ernst Machs an, einige Mitglieder der spiteren
Frankfurter Schule wie Horkheimer und Adorno waren Studenten und Absol-
venten bei Hans Cornelius, einem der wenigen deutschen Mach-Anhdnger ge-
wesen. Auch in politischer Hinsicht lagen sie nicht weit auseinander: Otto Neu-
rath als organisatorischer Motor des Wiener Kreises war nach dem Ersten
Weltkrieg Sozialisierungsbeauftragter des ersten demokratischen Ministerpra-
sidenten Johannes Hoffmann in Bayern geworden und in dieser Funktion auch
wihrend der kurzlebigen Raterepubliken in Miinchen geblieben, eine Reihe der
Kreismitglieder gehorten der austromarxistischen SDAPO an, einige publizier-
ten auch in deren theoretischem Organ Der Kampf und betdtigten sich in der
progressiven Wiener Volkshochschulbewegung. In Frankfurt war die 6ffentliche
politische Tatigkeit weniger ausgepragt, aber in der theoretischen Linie des
Instituts jederzeit greifbar. Worin sie sich aber am meisten unterschieden, wa-
ren ihre inhaltlichen Schwerpunkte: In Wien waren es Philosophie der Physik
und Mathematik, wihrend die Sozialwissenschaften nur einen Appendix bilde-
ten, in Frankfurt die Sozialphilosophie im Verbund mit empirischer Sozialfor-
schung im Vordergrund stand und Naturwissenschaften nur unter dem Blick-
punkt ihrer sozialen Urspriinge und technischen Verwendung Interesse fanden.

In den frithen 1930 Jahren hatte es direkte Kontakte gegeben, die sich bis
hin zu Kooperationen steigerten. Dann allerdings kam — unmittelbar vor den
beiden Pariser Tagungen von Paris 1937 — die Erniichterung, als Horkheimer

111 In meinem Buch Positivismusstreit. Die Auseinandersetzungen der Frankfurter Schule mit
dem logischen Positivismus, dem amerikanischen Pragmatismus und dem kritischen Rationalis-
mus (1994) konnte ich darauf nicht eingehen, weil das Adorno-Archiv noch nicht zugénglich
war.

112 So im Brief Adornos an Horkheimer, 28.07.1937, in: Theodor W. Adorno und Max Horkhei-
mer: Briefwechsel 1927-1969. Band 1: 1927-1937, S. 384, und vom 07.08.1937, ebd., S. 390.

113 Siehe dazu ausfiihrlich Dahms: Positivismusstreit.



92 —— Hans-Joachim Dahms

eine Polemik »Der neueste Angriff auf die Metaphysik« publizierte, in der er die
Lehren des Wiener Kreises — gleichermaflen wie die Martin Heideggers — als
Ausdruck des niedergehenden Biirgertums einschitzte, das sich nun dem Fa-
schismus in die Arme geworfen habe. Wie der anschliefRende Briefwechsel zwi-
schen Neurath und Horkheimer zeigt, ging der Riss tief und fiihrte angesichts
der Weigerung Horkheimers, eine Erwiderung Neuraths in der Zeitschrift fiir
Sozialforschung zu drucken, schliefllich zum Abbruch der >diplomatischenc¢
Beziehungen.

So weit war es aber im Sommer 1937 noch nicht gekommen. Vielmehr waren
mehrere Treffen mit ausfiihrlichen Diskussionen zwischen den beiden Seiten
iiber den Artikel anberaumt. Dabei fungierte Adorno als wichtigster Reprdsen-
tant der Frankfurter Schule. Wie Horkheimer Neurath informiert hatte, sollte er
den Wiener Soziologen Paul Lazarsfeld ersetzen, der einerseits auf eine Vergan-
genheit in der Osterreichischen Linken zuriickblicken konnte und andererseits
schon mit dem Frankfurter Institut beim Band iiber Autoritit und Familie von
1935 zusammengearbeitet hatte. Adorno sei selbst ein »ganz ausgezeichneter
Philosoph und gehort zu unserem engen Mitarbeiterstab«.™ Diese Vorentschei-
dung lenkte die Debatte in ein zunehmend kritisches Fahrwasser, war Adorno
doch ein wichtiger Stichwortgeber fiir den polemischen >Neuesten Angriff< ge-
wesen, ein Umstand, der den Logischen Positivisten nicht bekannt sein konnte.

Zunidchst fand also eine lange Diskussion zwischen Neurath und Adorno
tiber den fraglichen Artikel statt,'” die anderntags »in iiber 6 Stunden« andau-
erndem Disput zwischen Adorno, Walter Benjamin und Paul Lazarsfeld" auf
der einen Seite und Carnap, Philipp Frank, Carl Gustav Hempel und Neurath auf
der andern Seite fortgesetzt wurde."” Wie Adorno schrieb, habe »Ihr Ribbentrop
es erreicht [...], personliche Gereiztheiten auszugleichen und die Fiden weiter-
zuspinnen, ohne dafy wir sachlich auch nur im mindesten hatten zuriickwei-
chen miissen«."®

Trotz der Abschirmung der Tagung gegen die Offentlichkeit konnte Adorno
offenbar auch bei den internen Diskussionen iiber die Semantik zuhéren. Er

114 Horkheimer an Neurath, 29.06.1937, in: Max Horkheimer: Gesammelte Schriften. Band 16:
Briefwechsel 1937-1940, S. 185.

115 Adorno nannte sie im Brief an Horkheimer vom 03.08.1937 bescheiden »meine grofie
Diskussion mit Neurath« (in Adorno und Horkheimer: Briefwechsel, S. 386).

116 Wie Adorno am 07.08.1937 schrieb, habe Lazarsfeld »wahrend der ganzen Diskussion kein
Wort gesagt. Seine Seele war offenbar vom Konflikt von Pflicht und Neigung zerrissen« (ebd.,
S. 390).

117 Siehe - auch zu den folgenden Zitaten — Adorno an Horkheimer, 07.08.1937 (ebd., S. 389).
118 Adorno an Horkheimer, 07.08.1937 (ebd., S. 390).



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus == 93

zeigte sich erfreut, dass Neurath bemerkt habe, der methodische Zugriff seines
»Jazz«-Aufsatzes sei mit den Prinzipien des Logischen Positivismus durchaus
vereinbar, und meinte ganz allgemein, »dafi sie sich freuen, von uns iiberhaupt
ernstgenommen worden zu sein«.

Sein Bericht ist zum einen inhaltlich bemerkenswert, weil er einen Einblick
in die internen Debatten der Logischen Empiristen aus Sicht ihrer schirfsten
Kritiker gibt; zum anderen aber auch wegen der triumphalistischen Rhetorik,
wenn es um eigene Bemiihungen geht, und der entsprechenden abfilligen Be-
merkungen, wenn die Gegenseite kritisiert wird. Sobald Adorno von eigenen
Aktivitdten und deren Resultaten schreibt, findet sich hiufig ein »grof3« (statt
lang), bei der Gegenseite ist es meist »langweilig«. Auffillig ist auch die Ten-
denz, Karrieregesichtspunkte fiir den ganzen »Betrieb« der Logischen Empiris-
ten zu vermuten. Was schlimm dabei sein soll, sich nach der Vertreibung aus
Deutschland oder Osterreich im Exil einen Broterwerb zu sichern, wird nicht
erldautert. Es fehlt auch sozusagen die Gegenprobe: Warum hielt es Adorno fiir
notig, bei dem Oxforder Philosophen Gilbert Ryle nach seiner deutschen Promo-
tion und Habilitation noch eine weitere britische Promotion {iber Husserl nach-
folgen zu lassen?

Wiahrend sich Adorno und Horkheimer in ihrem der Publikation des pole-
mischen Artikels vorausgehenden Briefwechsel noch dariiber ausgetauscht
hatten, ob Bertrand Russell oder Rudolf Carnap der grofiere Trottel sei,” wird
Carnap, den Adorno nun wahrscheinlich zum ersten Mal vor sich sah, so cha-
rakterisiert: Er sei »sichtlich um Bescheidenheit bemiiht, die er mit der Pedante-
rie eines Klavierlehrers paart, der auf die rechten Fingersétze hilt (er sieht vollig
wie ein subalterner Klavierlehrer aus).«® Auch andere Empiristen kommen
nicht gut weg: »Die ganze Gesellschaft machte, in der Kleidung, im Ton, in der
Gestik einen etwas schdbigen Eindruck, etwa wie eine Kongregation von zum
Monismus bekehrten Pastoren.«? Durchweg wird von den Bemiihungen zur
Vereinheitlichung der logischen Symbolsprache wie auch den wichtigeren zur
Herausgabe einer dem Gedanken der Aufklarung verpflichteten Internationalen
Enzyklopiadie als etwas »Terroristischem« gesprochen (wie z. B. von »der terro-
ristischen Verbreitung des logischen Positivismus« oder vom »terroristischen

119 Adorno an Horkheimer, 07.08.1937 (S. 244 und 254).

120 Theodor W. Adorno und Walter Benjamin: »Kongref fiir Einheit der Wissenschaft (Logi-
sche Positivisten) vom 4. August 1937«, in: Theodor W. Adorno, Walter Benjamin: Briefwechsel
1928-1940, hg. v. Henri Lonitz. Frankfurt a. M. 1994, S. 560-570, hier S. 563.

121 Adorno und Benjamin: »Kongref3 fiir Einheit der Wissenschaft«, S. 563.



94 —— Hans-Joachim Dahms

Charakter der Unifizierung«).'? Statt die Wogen nach der Polemik Horkheimers
gegen die Positivisten zu glatten und Moglichkeiten einer Fortsetzung eventuel-
ler Zusammenarbeit auszuloten, hat die Diskussion zwischen den Abgesandten
der Frankfurter Schule mit den Logischen Empiristen wohl nur die Spannungen
vertieft und damit offenbar die Spaltung zwischen den Positivisten und den
kritischen Theoretikern verscharft.

3.5 Schlusshbemerkungen: Auswirkungen der internationalen
Philosophie-Kongresse der 1930er Jahre fiir die
Philosophie der Nachkriegszeit

Wie sich die deutschsprachige Philosophie zwischen 1934 und 1937 entwickelt
hat, wurde in einem Bericht des Neuen Pariser Tageblatts nach dem Internatio-
nalen Kongress in Paris treffend so zusammengefasst:

Wie die Rolle der Reichsdeutschen auf solchen Kongresse zahlenmaissig zuriickgeht, kann
man an folgenden Ziffern konstatieren: Unter den etwa 720 Kongressteilnehmern waren
etwa 100 deutschsprachig. Auf Nazi-Deutschland entfielen dabei 30 Vertreter (zu den 19
offiziellen gesellten sich noch etwa 11 Angehdrige oder wegen Rasse und Gesinnungsrein-
heit zugelassene Mitldufer). Die iibrigen 70 verteilten sich auf 44 deutschsprachige
Schweizer, Oesterreicher, tschechoslowakische Staatsangehorige und 2 reine Emigranten.
Von der Nazi-Delegation wurde 8 Referate, von den Emigranten 16 Referate gehalten (da-
von zwei Hauptreferate der Vollsitzungen: Reichenbach-Istanbul und Utitz-Prag). Man
muss fiir spatere Kongresse eine weitere Dekadenz in der Vertretung der deutschen Philo-
sophie voraussagen. Wahrscheinlich wird dann Rosenberg selbst in persona auftreten, um
die ganze europaische und amerikanische Philosophie herauszufordern.

Dazu ist es dann nicht mehr gekommen: Schon der geplante Folgekongress in
Groningen 1941 fiel, wie gesagt, dem Zweiten Weltkrieg zum Opfer.

Abgesehen von der quantitativen Entwicklung, ist natiirlich die qualitative
und inhaltliche Entwicklung bedeutsam. Wahrend die Emigranten und insbe-
sondere der Wiener Kreis zukunftssichere Themen (Wissenschaftstheorie und
mathematische Logik) besetzt hatten und diese offensiv propagierten und in
internationaler Arbeitsteilung vorantrieben, konnten die Reichsdeutschen nur
undeutliche nationalistische Programme anbieten, die dann nicht einmal von
den Fiihrern der Delegationen eingelost wurden, geschweige denn von den
Gefolgsleuten. Damit setzte auf der einen Seite die Tendenz zu einem allgemei-
nen Niedergang der Philosophie in Deutschland und Osterreich ein und auf der

122 Adorno und Benjamin: »Kongref fiir Einheit der Wissenschaft«, S. 561 und 564.



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus =—— 95

anderen Seite kam es zu einem Aufbliihen derselben im wichtigsten Emigrati-
onsland der >vertriebenen Vernunft¢, den USA.

Wenn man in ldngeren Zeitrdumen denkt, drdngt sich der Eindruck auf,
dass die Zeit vor dem Zweiten Weltkrieg die Weichen fiir jene Spaltung in »ana-
Iytical« vs. »continental philosophy« gestellt hat, von der bis heute die Rede ist.
Es ist hier nicht der Ort, die Berechtigung der Unterscheidung im Einzelnen zu
untersuchen. Sie ist natiirlich anfechtbar.

The distinction between analytic and continental philosophers seems odd, first of all, be-
cause it contrasts a geographical characterization (philosophy done on the European con-
tinent, particularly Germany and France) with a methodological one (philosophy done by
analyzing concepts). It’s like, as Bernard Williams pointed out, dividing cars into four-
wheel-drive and made-in-Japan. It becomes even odder when we realize that some of the
founders of analytic philosophy (like Frege and Carnap) were [continental, Verf.] Europe-
ans, that many of the leading centers of »continental« philosophy are at American univer-
sities, and that many »analytic« philosophers have no interest in analyzing concepts.'”

Mindestens so »odd« wire es, wenn man geographische Gesichtspunkte in der
Gegenrichtung geltend machen wollte, also etwa Moore und Russell statt als
analytische Philosophen als »insular philosophers« bezeichnen wiirde. Zudem
ist festzuhalten, dass globale Betrachtungsweisen wie die »analytic/continental-
divide« sich ja auch im Zeitverlauf verdndern kénnen: Russell selbst hatte ja als
Hegelianer angefangen, ehe er zum Analytiker wurde. Und die Ausléschung der
analytischen Philosophie in Mitteleuropa wiahrend der Nazi-Zeit ist in der Bun-
desrepublik und Osterreich im Laufe der letzten 50 Jahre durch einen allmé#hli-
chen Riicktransport kompensiert worden.®

In der Literatur zum Thema findet man verschiedene Thesen zur Datierung
der Spaltung. Bisher ist man meist davon ausgegangen, dass sie auf das Ende
der 1950er Jahre fixiert werden miisste und konkreter bei einer Tagung in
Roaumont 1958 zum Ausdruck kam, wo unter anderen Gilbert Ryle und Maurice

123 Gary Gutting: The Stone: Bridging the Analytic-Continental Divide — https://opinionator.-
blogs.nytimes.com/2012/02/19/bridging-the-analytic-continental-divide  (22.07.2021); siehe
vom selben Autor auch den Uberblick iiber die franzdsische Philosophie: French Philosophy in
the Twentieth Century. Cambridge (UK) u. a. 2001.

124 Siehe dazu Hans-Joachim Dahms: »Stegmiiller und das Comeback der Wissenschaftstheo-
rie in Deutschland«, in: Vertreibung, Transformation und Riickkehr der Wissenschaftstheorie,
S. 271-240; Christian Dambock: »Wolfgang Stegmiiler und die >kontinentale Tradition«: zur
Entstehung und Konzeption der Hauptstromungen der Gegenwartsphilosophie«, in: Vertrei-
bung, Transformation und Riickkehr der Wissenschaftstheorie, S. 253-270, und Michael Schor-
ner: »Comeback auf Umwegen. Die Riickkehr der Wissenschaftstheorie in Osterreich«, in:
Vertreibung, Transformation und Riickkehr der Wissenschaftstheorie, S. 189-252.



96 —— Hans-Joachim Dahms

Merleau-Ponty aufeinandertrafen. Die Spaltung sei dann zu Anfang der 1960er
Jahre auch in institutionelle Formen gegossen worden, wie Gary Gutting
schreibt:

The analytic-continental division was institutionalized in 1962, when American propo-
nents of continental philosophy set up their own professional organization, The Society
for Phenomenology and Existential Philosophy (SPEP), as an alternative to the predomi-
nantly (but by no means exclusively) analytic American Philosophical Association
(APA).”»

Neuere Untersuchungen von Andreas Vrahimis haben aber ergeben, dass schon
1951, also etwa ein Jahrzehnt vorher, entsprechende Formulierungen fiir die
Unterschiede von analytischer und kontinentaler Philosophie gefunden wur-
den. Das habe sich ndamlich im Zusammenhang mit einem Vortrag von Jules
Ayer, dem wichtigsten englischen Vertreter des Logischen Positivismus, mit
dem Titel »The Idea of Truth and Contemporary Logic« am 11. Januar 1951 in
Paris und einem anschlief}enden Disput zwischen dem Vortragenden und eini-
gen seiner ZuhoOrer wie Georges Bataille, Merleau-Ponty und anderen in einer
Pariser Bar abgespielt. Bei dieser Unterhaltung sei »the first recorded observa-
tion of a split between >Continental< and English philosophical cultures in the
twentieth century« aufgetreten.'

Nun passiert es ja immer wieder, dass sich eine Sache oder Entwicklung
schon herauskristallisiert, bevor dafiir die passenden Begriffe gefunden werden.
Ich mo6chte nun die These vertreten, dass die fragliche Spaltung in der westli-
chen Philosophie schon in das Vorkriegsjahrzehnt fillt. Es scheint mir mit den
Handen zu greifen, dass die Vertreibungen der Logischen Empiristen aus Mit-
teleuropa das analytische Lager in ihren Exillindern wesentlich verstdrkt ha-
ben, wihrend sie es in den Herkunftslandern der Emigration praktisch fiir —
mehr oder weniger — lange Zeit zum Erliegen brachten.

Das Emigrationsschicksal wartete im Ubrigen nicht nur auf die deutsch-
sprachigen Logiker und Wissenschaftstheoretiker, sondern auch auf diejenigen
aus Polen und Italien, die an den hier beschriebenen Kongressen teilgenommen
hatten und besonders auf den Kongressen fiir Einheit der Wissenschaft Furore
machten. Insofern bildeten die Kongresse einen Sammelpunkt, von dem aus die
mehr analytisch gesonnenen Philosophen in den angelsdchsischen Bereich
emigrierten.

125 Gutting: The Stone: Bridging the Analytic-Continental Divide.
126 Andreas Vrahimis: Encounters between Analytic and Continental Philosophy. New York
2013, S. 88.



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus = 97

Das erklart allerdings nur die Halfte der Spaltung. Denn man wiisste gerne
die Griinde, warum trotz der wiederholten Kongresse in Frankreich und der
nicht geringen Anzahl von franzdsischen Teilnehmern und Vortragenden der
Logische Empirismus und die analytische Philosophie seinerzeit dort keinen
groflen Widerhall fanden. Es handelte sich ja um jenes Land, das mit Auguste
Comte einen der Griindervater der Wissenschaftsphilosophie und um die Wende
zum zwanzigsten Jahrhundert mit Henri Poincaré und Pierre Duhem auch fiih-
rende Vertreter ihrer modernen Auspragung beherbergte.

Die Erkldarung fiir diese Merkwiirdigkeit ist in neuerer Zeit in Frankreich
selbst und anderswo verschiedentlich untersucht worden. Dabei sind folgende
Ergebnisse erzielt worden: Nachdem Poincaré und Duhem schon vor Ende des
Ersten Weltkriegs gestorben waren, hitte es in Frankreich eine Generation von
Wissenschaftsphilosophen geben koénnen, die auf internationaler Ebene auf
Dauer hatten mithalten konnen. Aber Denker wie Louis Couturat, Jacques Her-
brand und Jean Nicod starben schon in jungen Jahren; Jean Cavaillés als Kimp-
fer in der Resistance 1941."7 Die personelle Basis war also von vornherein aus-
gediinnt.

Hinzu kam, dass fithrende Gelehrte, die mit den Logischen Empiristen Kon-
takte kniipften und zusammenarbeiteten wie Rougier und Boll, in der akademi-
schen Szene in Frankreich keinen grofien Rang einnahmen.'”® Selbst diese bei-
den zerstritten sich noch untereinander.”® Dem muss allerdings hinzugefiigt
werden, dass es im Jahr nach den Pariser Kongressen von 1937, im Herbst 1938
zu einem Versuch kam, die franzdsischen Interessenten an der Wissenschafts-
theorie zu einer Konferenz zu versammeln. Die Tagung war von Louis Rougier
organisiert und fand vom 10. bis 15. September in Morgat (Bretagne) statt. Der
Organisator hatte als Ziel angegeben, zur Entstehung einer neuen Erkenntnis-
theorie beizutragen, die durch die Entwicklungen der Physik seit dem Beginn
des Jahrhunderts gepragt sei. An dem Treffen nahmen aufler Rougier teil: Jean
Mariani, Jean-Louis Destouches, Paulette Février, Ferdinand Gonseth und Gas-
ton Bachelard.”° Es scheint — so kurz vor dem Beginn des Zweiten Weltkriegs —

127 Gutting: French Philosophy, S. 377f.

128 Bourdeau: » La préparation du congrés de 1935 dans la correspondance d’Otto Neurath et
de Louis Rougier, S. 19 und 26f.

129 Bourdeau: » La préparation du congrés de 1935«.

130 Ich danke Norbert Schappacher (Berlin) fiir den Hinweis auf diese Tagung sowie auf eine
Veranstaltung, die diese vor kurzem zum Thema hatte. Da die erstere anscheinend in der Ge-
schichte der Wissenschaftstheorie vollig iibersehen wurde, nenne ich hier die Themen der
Vortrdge: Louis Rougier: »Les positions philosophiques perdues«; Jean Mariani: »Objectivité et
Subjectivité«; Jean-Louis Destouches: »Physique et connaisance«; Paulette Février: »Logique et



98 —— Hans-Joachim Dahms

keinen groflen Einfluss auf die Entwicklung der franzdsischen Philosophie ge-
habt zu haben, da selbst sein Stattfinden bis vor kurzem unbekannt geblieben
ist.

Die in Morgat versammelten Philosophen und vielleicht auch andere fiir ei-
ne Zusammenarbeit mit den Logischen Empiristen in Frage kommende Franzo-
sen hatten moéglicherweise auch andere Vorstellungen von Wissenschaftsphilo-
sophie: Sie wollten wohl die von Carnap und Neurath propagierte Reduktion
der Philosophie auf Wissenschaftslogik nicht mitmachen und sprachen sich
gegen eine iibertriebene Rolle der mathematischen Logik und generell von
Formalisierung aus. Beides waren erstaunlicherweise Punkte, die ja gerade von
Moritz Schlick in seinem posthumen Vortrag beim Internationalen Philosophie-
Kongress 1937 in Paris angesprochen worden waren. Es kam ein Punkt hinzu,
den Schlick im Vortrag nicht erwdhnt hatte: Eine Betonung der aktuellen Wis-
senschaftspraxis und auch eine Einbeziehung der Wissenschaftsgeschichte bei
den franzosischen Exponenten der Wissenschaftsphilosophie. Im Fall von Gas-
ton Bachelard wurden sogar Gedankengdnge vorweggenommen, die 30 Jahre
spdter bei Thomas S. Kuhn wieder aufgenommen wurden, ndmlich die These,
dass die Wissenschaftsentwicklung nicht einer standigen kumulativen Ho-
herentwicklung folgt, sondern durch Abschnitte von Revolutionen und Briichen
gekennzeichnet ist.”

Es ist eine merkwiirdige Ironie der (Philosophie-)geschichte, dass sich diese
Sichtweise in der zweiten Halfte der 1950er und dann in breiterer Front in den
1960er Jahren durchzusetzen begann; nun verbunden mit Namen wie Paul Fey-
erabend, Norwood R. Hanson und Stephen E. Toulmin. Der bekannteste in die-
ser Reihe ist sicher Thomas S. Kuhn, dessen philosophischer Bestseller The
Structure of Scientific Revolutions ausgerechnet als vorletzter Beitrag 1962 in
der — auf dem ersten Pariser Congress of Unified Science von 1935 von Neurath,
Carnap und Morris gegriindeten — International Encyclopedia of Unified Science
erschien. Hier hitte also die Wissenschaftsphilosophie schon viel frither Nutzen
aus der Diskussion mit franzésischen Philosophen ziehen kénnen.

Aber damit ist ja nur erkldrt, wieso die franzodsischen Philosophen sich
nicht fiir den Logischen Empirismus erwdarmen konnten. Doch um die Spaltung
in »analytische« und >kontinentale« Philosophie zu verstehen, wiirde man zu-
sdtzlich gern wissen, warum fiihrende franzésische Philosophen sich stattdes-
sen (siehe die zeitgenGssischen Beispiele von Sartre und Merleau-Ponty) bis

connaisance«; Ferdinand Gonseth: »Science et connaisance«; Gaston Bachelard: »Le nouvel
esprit scientifique«.
131 Gutting: French Philosophy, S. 86.



Internationale Philosophie-Kongresse in der Zeit des Nationalsozialismus =—— 99

heute an Strémungen anlehnten, die im Gegensatz zu ihr standen, und zwar
auch dann, wenn ihre Exponenten (wie z. B. Heidegger) sich politisch hinrei-
chend diskreditiert hatten. Dass die franzdsischen Philosophen sich immer
mehr der Phdnomenologie und der Existenzphilosophie zuwandten, ist iibri-
gens Theodor W. Adorno schon in seinem Bericht vom Internationalen Philoso-
phen-Kongress in Paris 1937 aufgefallen. Er hat diese Beobachtung an einem
interessanten Beispiel erldutert, das die von Descartes ausgehende franzésische
Philosophie-Tradition existentialistisch uminterpretiert:

Die existentielle Woge scheint insbesondere Frankreich erfalt zu haben. Koyré hat im
Kongref3 sowohl wie in einem langen Gesprach mit mir eine existentialistische Auffassung
von Descartes vertreten. Die These lduft etwa darauf hinaus, daf3 die cartesianische dubi-
tatio und die Form der Meditation insgesamt geraden Weges aus der mystischen stamme
und nicht sowohl auf die subjektive Konstitution oder Erzeugung der Welt als auf die Ge-
winnung eines von der Welt moglichst ungestorten Innenleben gerichtet sei. Mit anderen
Worten: es wird versucht, den rationalistischen Impuls Descartes’ moglichst zu unterdrii-
cken. 3

Jacques Derrida hat auf die anhaltende Verzauberung der franzdsischen Philo-
sophen und Intellektuellen durch deutsche Philosophen wie Heidegger und
auch Nietzsche fast 70 Jahre spéter, also aus der Sicht der Jahrtausendwende
eine Erklarung versucht:

In der deutschen Nachkriegszeit schwieg man aus verstdndlichen Griinden zu Heidegger
und Nietzsche. Dagegen las man in Frankreich Heidegger und Nietzsche vollig unbelastet.
Es gab also in beiden Landern grofie Unterschiede. Schliefilich kommt hinzu, dass man
sich in Frankreich nach dem Krieg weniger fiir die Frankfurter Schule als fiir Heidegger
und Nietzsche interessierte. Wenn sich die franzosischen Intellektuellen zur heideggeria-
nischen Tradition bekannten, bedeutet das aber nicht, dass sie Heidegger unkritisch la-
sen. Ganz im Gegenteil, es gab eine sehr kritische Heidegger- und Nietzsche-Rezeption."*

Weshalb man in Frankreich Heidegger und Nietzsche offenbar nicht nur wah-
rend der NS-Diktatur, sondern auch in der Nachkriegszeit bis hin zur neuesten
Zeit »vollig unbelastet« hat lesen konnen, finde ich erklarungsbediirftig. — Es
bleibt zu hoffen, dass sich mit genauerer historischer Erforschung der hier un-
tersuchten internationalen Vorgidnge der 1930 Jahre auch verbesserte Chancen
ergeben, die Vorurteile und Schranken zwischen analytischer und kontinentaler
Philosophie weiter aufzuweichen und méglicherweise in der Zukunft zu einem

132 Adorno: »Congrés Descartes und Asthetikerkongref3, S. 573.
133 »Jaques Derridak, zitiert nach Klaus Englert: »Jacques Derrida zum 80.« — online unter:
https://www.deutschlandfunk.de/jacques-derrida-zum-80.700.de.html (13.07.2021).



100 —— Hans-Joachim Dahms

fruchtbareren Austausch zu kommen. Das wiirde beiden Lagern zugutekom-
men. Den analytischen Philosophen kdnnte es helfen, ihre — noch von den Lo-
gischen Empiristen geerbten — Defizite in der Ethik, Asthetik sowie der politi-
schen Sozial- und Kulturphilosophie zu iiberwinden. Der kontinentalen
Philosophie wire damit gedient, die nicht zu iibersehenden Liicken bei der
Wissenschaftstheorie und Logik hinter sich zu lassen. Voraussetzung wére al-
lerdings, dass man auf Seiten der Analytiker auf iibertriebenen Formalismus
verzichtet und sich bei den >Kontinentalen« nicht in esoterische Gedankenginge
und Sprachspiele verliert.



