
 Open Access. © 2022 Özkan Ezli, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert unter 
einer Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110731347-005

5  »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft 
und Integration 

5.1  Kultur als Ressource und die Ankunft in der 
Mehrheitsgesellschaft

Die Sprachlosigkeit und Distanz, die es in unserem Land lange zwischen der einheimischen 
Bevölkerung und den so genannten Gastarbeitern und ihren in Deutschland geborenen 
Kindern gegeben hat, ist überwunden. Ihre Eltern kamen meist in übervollen Zügen aus 
ihrer Heimat hier in Deutschland an. Heute, in diesem besonderen, der Kultur gewidmeten 
Bahnhofsgebäude können wir sagen: Sie sind bei uns, sie sind in unserer Mitte angekom-
men. In der neuen Heimat. Und gehören dazu.1

Mit diesen Worten schließt der damalige Innenminister Wolfgang Schäuble am 
25. Juni 2009 seine Eröffnungsrede zur letzten Plenarsitzung der ersten Phase 
der Deutschen Islam Konferenz (DIK) im Museum Hamburger Bahnhof Berlin. 
Man könnte Schäubles Rekurs auf den Zug und das damit verbundene Narrativ 
der Ankunft auch so verstehen, dass die türkischen Migranten der ersten und 
zweiten Generation nach einer 50-jährigen Fahrt nun als deutsche Muslime aus 
dem Zug gestiegen sind. Ich selbst habe die Kapitel der vorliegenden Kulturge-
schichte der Migration in der Bundesrepublik jeweils mit einer Zugfahrt und 
unterschiedlichen Formen der Begegnung beginnen lassen. Allerdings könnte 
man meinen, dass die Südländer und Gastarbeiter der 1960er und 1970er Jahre, 
die Türken der 1980er Jahre, die ›Kanaken‹ der 1990er Jahre trotz aller Bewe-
gungen, selbstbewussten Auftretens und Grenzüberschreitungen bis heute 
gerade nicht angekommen sind. Man könnte weiter argumentieren, dass erst 
eine Politik von ganz oben Integration wirklich gelingen ließe. Und tatsächlich 
mahnt der ehemalige Bundespräsident Johannes Rau in seiner vielbeachteten 
»Berliner Rede« anlässlich der Ausstellung Heimat im Haus der Kulturen der 
Welt neun Jahre vor Schäubles Befund, dass man die Integration nicht dem 
»Zufall überlassen darf«.2 Beide Reden stehen hinsichtlich Ort und Praxis in 

1 Schäuble, Wolfgang (2009): Rede von Bundesminister Dr. Wolfgang Schäuble zur Eröffnung 
der 4. Plenarsitzung der Deutschen Islam Konferenz (DIK) am 25. Juni 2009 in Berlin. In: http://
www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DIK/DE/Downloads/Sonstiges/scha-
euble-plenum4.pdf?__blob=publicationFile (07.02.2018).
2 Rau, Johannes (2000): »Ohne Angst und ohne Träumereien. Gemeinsam in Deutschland 
leben«. In: Berliner Rede 2000 von Bundespräsident Johannes Rau, Haus der Kulturen der Welt, 
Berlin, 12.  Mai 2000, http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/Johannes-Rau/
Reden/2000/05/20000512_Rede2.html (19.09.2018).

https://doi.org/10.1515/9783110731347-005
http://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DIK/DE/Downloads/Sonstiges/schaeuble-plenum4.pdf?__blob=publicationFile
http://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DIK/DE/Downloads/Sonstiges/schaeuble-plenum4.pdf?__blob=publicationFile
http://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DIK/DE/Downloads/Sonstiges/schaeuble-plenum4.pdf?__blob=publicationFile
http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/Johannes-Rau/Reden/2000/05/20000512_Rede2.html
http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/Johannes-Rau/Reden/2000/05/20000512_Rede2.html


518   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

einem kulturellen Zusammenhang, worauf die Redner selbst verweisen und 
sich damit verorten. Daher geht es in beiden Reden nicht einfach um kultu-
relle Veranstaltungen. Vielmehr ist Kultur hier rhetorisch wie praktisch der Aus-
gangspunkt für die »schlichte Tatsache«, dass »Menschen unterschiedlicher 
Herkunft und Kultur in unserem Land zusammenleben« und die Integration 
nun »aktiv und systematisch« gefördert werden muss.3 

Dazu passt, dass während der rot-grünen Regierung (1998–2005) unter Bun-
deskanzler Gerhard Schröder eine Änderung im Staatsangehörigkeitsrecht in 
Kraft tritt, die es den Kindern der Gastarbeiter ermöglicht, bis zum Ende ihres 
21. Lebensjahrs beide Staatsbürgerschaften zu haben.4 Diese neue Regelung gilt 
ab 2001 und nur für Kinder, die ab 2000 in Deutschland geboren wurden. Bis 
Ende 2000 haben ausländische Kinder (Nicht-EU-Bürger), die seit über 8 Jahren 
in der Bundesrepublik leben und das zehnte Lebensjahr noch nicht vollendet 
haben, noch die Möglichkeit, den deutschen Pass zusätzlich zu ihrem ausländi-
schen zu erhalten.5 Trotz der bestehenden Optionspflicht, sich mit Vollendung 
des 21. Lebensjahres für eine Nationalität zu entscheiden, verabschiedet das 
deutsche Recht damit die Denizenship. »Die Bürgerschaft lenkt den Blick jenseits 
des Rechts auf die gesellschaftlichen Selbstverständigungsdiskurse, die ausge-
klammert zu haben ein zentrales Kennzeichen der rechtlichen Gleichstellung der 
Denizenship-Epoche gewesen war.«6 Damit löst sich die deutsche Gesellschaft 
»von ihrem tradierten Verständnis, Zugehörigkeit zu und Integration in die poli-
tische Gemeinschaft von primordialen Bindungen abhängig zu machen«.7 Neben 
dieser Gesetzesänderung aus dem Jahr 2000 wird im Sommer 2004 im Bundes-
tag das Zuwanderungsgesetz verabschiedet, das am 1. Januar 2005 in Kraft tritt.8 

3 Ebd.
4 Siehe hierzu: § 29 [Wahl zwischen deutscher und ausländischer Staatsangehörigkeit bei Voll-
jährigkeit] im Staatsangehörigkeitsgesetz (StAG), in: Ausländerrecht (2015), München: dtv, S. 534.
5 Ebd., § 40 b [Einbürgerung ausländischer Kinder], S. 539.
6 Thym, Daniel (2018): »Vom ›Fremdenrecht‹ über die ›Denizenship‹ zur ›Bürgerschaft‹. Gewan-
deltes Selbstverständnis im deutschen Migrationsrecht«. In: Der Staat, 57 (2018), Berlin: Dun-
cker & Humblot, S. 77–117, S. 100.
7 Eder, Klaus/Rauer, Valentin/Schmidtke, Oliver (2004): Die Einhegung des Anderen. Türki­
sche, polnische und russlanddeutsche Einwanderer in Deutschland, Wiesbaden: VS Verlag für So-
zialwissenschaften, S. 13.
8 Leider ist in Zeitungsartikeln und anderen Texten zu diesem Gesetz nicht selten die Rede von 
einem »Einwanderungsgesetz«, wofür weder seine Bezeichnung »Zuwanderungsgesetz« noch 
seine inhaltliche Definition spricht. Siehe hierzu für viele: Şenocak, Zafer (2011): Deutschsein. 
Eine Aufklärungsschrift, Hamburg: Edition Körber Stiftung, S. 36. Das Zuwanderungsgesetz steu-
ert per definitionem die Zuwanderung, motiviert aber Nicht-EU-Bürger nicht zur Einwanderung 
in die Bundesrepublik. Im Zentrum des Gesetzes steht die Verpflichtung zu Sprach- und Inte-
grationskursen, die sich vornehmlich auf die bereits vollzogene Migration nach Deutschland 



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft   519

2006 folgen Integrationsgipfel und DIK.9 Entgegen Schäubles Erzählung hat 
die vorliegende Kulturgeschichte gezeigt, dass in allen hier beschriebenen und 
kulturanalytisch aufbereiteten Dekaden weder von einer Sprachlosigkeit noch 
ausschließlich von Desintegration die Rede sein kann. Unter ganz spezifischen 
Bedingungen war in jeder Phase möglich, Migration nach Deutschland und ihre 
Folgen zu thematisieren. In jedem Abschnitt gab es auf bestimmte Art und Weise 
ein Weitersprechen, ein Erzählen der Migration und Integration, Artikulationen 
einer informellen Geschichte der Migration und ihrer Folgen in der Bundesrepu-
blik. Die Grundlagen des Erzählens wandeln sich mit den topografischen, kör-
perlichen und zwischenmenschlichen Veränderungen von »Deutschen« und 
»Türken« seit den 1960ern bis heute. In allen Dekaden haben die filmischen 
und literarischen Erzählungen eine Analyse von Konflikten ermöglicht. Darüber 
hinaus waren alle bisher dargestellten Phasen von einer gestörten Kommunika-
tion zwischen Innen und Außen bestimmt. Bereits die Analyse von Zaimoǧlus 
Antwort auf die Frage, warum er Schriftsteller geworden sei, hat uns am Ausgang 
der vorliegenden Kulturgeschichte gezeigt, dass nicht klar ist, wer draußen 
zuhört und was dieses Draußen als Ort genau ist. 

Schäuble greift zwar als Grundlage und Ziel der Islam Konferenz erneut 
den Aspekt des Zuhörens auf. Die Bedingung für die DIK liegt für ihn jedoch 
nicht in einem passiven Zuhören oder einem irritierten, aber wohlmeinenden 
Aufhorchen wie in den 1990ern. Es geht jetzt vielmehr darum, eine gemein-
same »Kultur des Zuhörens« zu entwickeln, wie er prononciert festhält; es ist 
also weder hermeneutisch wie in den 1980ern noch existenziell wie in den 
1990ern konnotiert, sondern verlangt eine öffentliche und zugleich alltägli-
che Praxis. Denn eine weitere Bedingung zu Beginn der DIK ist es, sich endlich 
»gemeinsam an einen Tisch zu setzen und […] zu sprechen«.10 Nur, wie spricht 
man mit jemandem, der faktisch schon lange da ist, aber symbolisch erst jetzt 
wirklich angekommen ist und aufgenommen wird?11 So gleicht beispielsweise 

seit den 1950er Jahren konzentrieren – etwa Sprach- und Integrationskurse für nachziehende 
Ehegatten und für Imame aus der Türkei.
9 Siehe zu Integrationsgipfel 2006: Der Spiegel (2006): »Integrationsgipfel. ›Ein fast histori-
sches Ereignis‹«. In: Der Spiegel, http://www.spiegel.de/politik/deutschland/integrations-
gipfel-ein-fast-historisches-ereignis-a-426823.html (19.09.2018). Siehe zu Islamkonferenz 2006 
http://www.deutsche-islam-konferenz.de/DIK/DE/DIK/1UeberDIK/DIK06-09/dik06-09-node.
html (19.09.2018).
10 Schäuble, Wolfgang (2006): »Muslime in Deutschland«. In: Frankfurter Allgemeine 
 Zeitung, 27.09.2006.
11 Der Religionssoziologe Levent Tezcan hat an der DIK teilgenommen. Obwohl die Sitzordnung 
am Tisch nicht vorgegeben war, habe sich eine solche schnell etabliert. Mitglieder der islami-
schen Verbände wie ZM, IRD, DITIB und VIKZ saßen als Verhandlungspartner »exakt gegenüber 

http://www.spiegel.de/politik/deutschland/integrationsgipfel-ein-fast-historisches-ereignis-a-426823.html
http://www.spiegel.de/politik/deutschland/integrationsgipfel-ein-fast-historisches-ereignis-a-426823.html
http://www.deutsche-islam-konferenz.de/DIK/DE/DIK/1UeberDIK/DIK06-09/dik06-09-node.html
http://www.deutsche-islam-konferenz.de/DIK/DE/DIK/1UeberDIK/DIK06-09/dik06-09-node.html


520   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

für Zafer Şenocak der Einwanderungsprozess in Deutschland, auf den die 
 Integrationspolitik in den 2000er Jahren endlich reagiert, einem »Einschlei-
chen« in dieses Land.12 Wenn das Zuhören um einen Tisch ergänzt wird, ist 
das nicht banal. Im Gegensatz zu den 1990ern sitzt man in Film und Literatur 
der 2000er Jahre sehr häufig gemeinsam am Tisch, um zu reden oder zu essen. 
Das Spektrum reicht dabei von Streit bis zu Feierlichkeiten. Damit aus dieser 
Geschichte des »Einschleichens« am Ende eine Geschichte der Integration oder 
Desintegration wird, stellen viele Filme, literarische und publizistische Texte 
dar, wie Türken in Deutschland leben, was sie kochen, wie sie Deutsch spre-
chen, ihrem Beruf nachgehen, wie sie kulturelle Marker einsetzen und sich an 
Gesetze halten. Insgesamt spielen Dinge, Orte und der bewusste Einsatz kul-
tureller Marker eine wesentliche Rolle in der Verhandlung von Migration; also 
ganz anders als noch in den 1990er Jahren.

Im Jahr 2000 plädiert Johannes Rau dafür, sich »ohne Angst und Träume-
reien« einzugestehen, dass die Bundesrepublik ein Einwanderungsland sei.13 
Was heißt das – vor allem hinsichtlich des bisherigen Umgangs von Deutschen, 
Deutsch-Türken und Türken mit Migration? Für Klaus Bade und Rainer Münz 
heißt das, dass sich nun »im Ansatz eine positive Migrationsdiskussion« abzeich-
nen müsse, die sie ihrerseits für die Bundesrepublik aktuell auch feststellen. Sie 
machen aber zugleich darauf aufmerksam, dass diese neue positive Wendung mit 
einer neuen ökonomischen und demografischen Bedarfslage in der Bundesrepu-
blik einhergeht und zusammenhängt. Eindrücklich zeigt sich diese Konstellation 
etwa in den Ergebnissen der Süssmuth-Zuwanderungskommission von 2001, die 
die Fachkräftezuwanderung als alternativlos für den deutschen Arbeitsmarkt 
erklärte.14 Tatsächlich fehlen Ende der 1990er Jahre und Anfang der 2000er auf-

der Diskussionsleitung aus dem Innenministerium und dem BAMF«. Die anderen Teilnehmer 
hätten sich hingegen verteilt. Siehe hierzu: Tezcan, Levent (2012): »Das strittige Kollektiv im 
Kontext eines Repräsentationsregimes«. In: Die Integrationsdebatte zwischen Assimilation und 
Diversität. Grenzziehungen in Theorie, Kunst und Gesellschaft, hg. v. Özkan Ezli, Andreas Lan-
genohl, Valentin Rauer, Claudia Marion Voigtmann, Bielefeld: transcript, S. 159–188, hier S. 182.
12 Şenocak (2011): S.  125. Ich selbst habe mich 2010 einbürgern lassen und dafür die türki-
sche Staatsbürgerschaft aufgegeben. Obwohl ich in Deutschland geboren wurde und immer hier 
gelebt habe, bekam ich bei den Fragen im Ausländeramt der Stadt Bielefeld das Gefühl, mich 
in dieses Land eingeschlichen zu haben. Denn ich musste trotz Abitur, Hochschulstudium und 
Promotion im Fach Germanistik an der Universität Tübingen die mittlere Reife nachweisen, um 
nicht die erforderlichen Sprach- und Landeskundetests absolvieren zu müssen. Glücklicherwei-
se hatten meine Eltern dieses Dokument aufbewahrt. 
13 Rau (2000). 
14 Siehe hierzu: Der Spiegel (2001): »Süssmuth-Kommission: Pläne für 50.000 Einwanderer 
pro Jahr. Die von der Bundesregierung eingesetzte Zuwanderungskommission empfiehlt Medien-
berichten zufolge die Aufnahme von 50.000 ausländischen Arbeitskräften pro Jahr. Und das soll 



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft   521

grund des rasanten Technologiewandels besonders im IT-Bereich Arbeitskräfte. 
Die Bundesregierung unter Gerhard Schröder reagiert darauf mit der »Green-
card«-Initiative für IT-Fachkräfte.15 

Bevölkerungsrückgang sowie »demografische Alterung« der deutschen 
Gesellschaft sind zu Beginn der 2000er Jahre drängende Probleme. In Szena­
rien zur Entwicklung des Arbeitskräftepotentials in Deutschland konstatiert Bernd 
Hof, dass ohne die Zuwanderung in die Bundesrepublik die Einwohnerzahlen 
schon seit 1972 rückläufig wären. Die Bundesrepublik sei einwanderungserfah-
ren. »Aber sie muss sich vom alten Gastarbeiterkonzept nach dem Prinzip des 
Kommens und Gehens abwenden und sich klar und entschieden dem Konzept 
des Neubürgers mit konkreten Bleibe-Angeboten zuwenden.«16 Gegen diese 
Umwertungsvorschläge und die Initiativen der rot-grünen Bundesregierung setzt 
der CDU-Politiker Jürgen Rüttgers im Wahlkampf in Nordrhein-Westfalen im 
Frühling 2000 seinen Wahlspruch »Kinder statt Inder«.17 Einsetzen müsse, so der 
Migrationsreport aus demselben Jahr, eine »diskursive Entstörung und pragmati-
sche Normalisierung des Verhältnisses von Politik zu den Themen von Migration 
und Integration«, die den »gesellschaftlichen Tatsachen Rechnung tragen«.18 
Zwei Jahre später hält der Bundespräsident im zweiten Band des Migrationsre-
ports fest, dass es »immer gut ist, wenn Tatsachen anerkannt werden und wenn 
ideologisch begründende Vorurteile nicht mehr den Blick auf die Wirklichkeit 
verstellen«.19 Und er schließt seinen Text mit den Worten, dass die Wissenschaft-
ler selber am besten wüssten, »daß Migration und Integration letzten Endes eine 
Sache alltäglicher Praxis sind«.20 

nur der Anfang sein«. In: Der Spiegel, 29.06.2001, http://www.spiegel.de/politik/deutschland/
suessmuth-kommission-plaene-fuer-50-000-einwanderer-pro-jahr-a-142315.html (05.09.2018). 
15 Astheimer, Sven (2010): »Geburtsstunde der Greencard. Als Einwanderung wieder als 
Gewinn galt«. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 01.03.2010, http://www.faz.net/aktu-
ell/technik-motor/cebit-2010/geburtsstunde-der-greencard-als-einwanderung-wieder-als-ge-
winn-galt-1941918.html (25.03.2018).
16 Hof, Bernd (2001): »Szenarien zur Entwicklung des Arbeitskräftepotentials in Deutschland«. 
In: Aus Politik und Zeitgeschichte, B 8/2001, S. 20–30, hier S. 26.
17 Der Spiegel (2000): »›Kinder statt Inder‹. Rüttgers verteidigt verbalen Ausrutscher«. In: Der 
Spiegel, 09.03.2000, http://www.spiegel.de/politik/deutschland/kinder-statt-inder-ruettgers- 
verteidigt-verbalen-ausrutscher-a-68369.html (25.03.2018). 
18 Bade, Klaus J./Münz, Rainer (2000): »Migration und Integration. Herausforderungen für 
Deutschland«. In: Migrationsreport 2000. Fakten – Analysen – Perspektiven, hg. v. dens., Frank-
furt a. M.: Campus, S. 7–23, hier S. 19.
19 Rau, Johannes (2002): »Geleitwort«. In: Migrationsreport 2002. Fakten – Analysen – Perspek­
tiven, hg. v. Klaus J. Bade, Rainer Münz, Frankfurt a. M.: Campus, S. 7–9, hier S. 7.
20 Ebd., S. 8.

http://www.spiegel.de/politik/deutschland/suessmuth-kommission-plaene-fuer-50-000-einwanderer-pro-jahr-a-142315.html
http://www.spiegel.de/politik/deutschland/suessmuth-kommission-plaene-fuer-50-000-einwanderer-pro-jahr-a-142315.html
http://www.faz.net/aktuell/technik-motor/cebit-2010/geburtsstunde-der-greencard-als-einwanderung-wieder-als-gewinn-galt-1941918.html
http://www.faz.net/aktuell/technik-motor/cebit-2010/geburtsstunde-der-greencard-als-einwanderung-wieder-als-gewinn-galt-1941918.html
http://www.faz.net/aktuell/technik-motor/cebit-2010/geburtsstunde-der-greencard-als-einwanderung-wieder-als-gewinn-galt-1941918.html
http://www.spiegel.de/politik/deutschland/kinder-statt-inder-ruettgers-verteidigt-verbalen-ausrutscher-a-68369.html
http://www.spiegel.de/politik/deutschland/kinder-statt-inder-ruettgers-verteidigt-verbalen-ausrutscher-a-68369.html


522   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Für den Politik- und Sozialwissenschaftler Bertold Löffler ersetzt zu Beginn der 
2000er Jahre das wirtschaftliche Sachzwangargument die These von der »Unver-
meidbarkeit der multikulturellen Gesellschaft« der 1990er Jahre, wie letztere auch 
Bade, Cohn-Bendit, Habermas und Taylor publizistisch und wissenschaftlich for-
mulierten.21 In Literatur und Film standen Artikulationen von ›Kanaken‹ oder Indi-
viduen im Vordergrund, oder der für Özdamar und Şenocak erforderliche Traum, 
die »negative Hermeneutik«, um die Wirklichkeit gegen die Ablehnung der Folgen 
der Migration in den westlichen Mehrheitsgesellschaften darzustellen. Nun sind 
es – das gilt, wie wir sehen werden, für Theorie, Literatur und Film in den 2000er 
Jahren gleichermaßen – Verhaltensweisen und Lebensstile. Die Wende führt vom 
Narrativ »Wie lebt es sich in Deiner Haut?«, das dem Surrealen und Imaginären 
freien Lauf ließ, die es möglich machten Wut und Ungeduld der 1990er Jahre zu 
verarbeiten, zur Frage »Was lebst Du?«, die den konkreten und realen Alltag in den 
Blick nimmt. Selbst in anspruchsvollen und komplexen Romanen wie Der Pavillon 
von Zafer Şenocak von 2009 nähert sich der Traum dem Alltag des Protagonisten, 
ohne diesen wie noch in den 1990er Jahren zu verfremden: Seit der Musikstudent 
Hamit Ende der 1950er Jahre aus der Türkei nach Deutschland gekommen war, hatte 
sich seine »Beziehung zu Träumen geändert«. Beim Aufwachen »erinnerte er sich 
an manche Schauplätze, die er im Traum gesehen hatte, und die Träume gingen mit 
dem Ort, an dem er lebte, eine engere Verbindung ein. Es war, als ob die Träume ihr 
Aroma verloren hätten. Sie waren nun nicht länger ein Teil des Reichs der Phanta-
sie, sondern ein Teil des Lebens«.22 Diese neue Konstellation von Traum und Wirk-
lichkeit erlaubt es Şenocaks Akteuren, sich zu verorten. Selbst wenn sie sich nur als 
»Stäubchen« begreifen, können sie sich mit ihren Praktiken in Deutschland oder 
der Türkei als »Teil einer bestimmten Gegend begreifen«, beispielsweise im Eng-
lischen Garten in München oder in einem Pavillon in Istanbul.23 Es geht in dieser 
Reihenfolge um Orte, um das Auftreten und darum, wofür bestimmte Handlungen 
stehen. In öffentlicher Debatte, Film, Literatur und Theorie rückt so auf besondere 
Weise eine realistische Darstellung der Gegenwart in den Vordergrund, selbst wenn 
sie sich, wie in den bekannten Romanen Leyla, Die Tochter des Schmieds und Der 
Pavillon von Feridun Zaimoǧlu, Selim Özdoǧan und Zafer Şenocak auf die Zeit vor 
der Arbeitsmigration in der Türkei konzentrieren. Zaimoğlu hat mehrere Monate in 
einem türkischen Dorf verbracht, bevor er seinen Roman Leyla schrieb. Er wollte 
den Ort, das soziale Gefüge und den Ton der Sprechweisen der Frauen studie-
ren.24 Der Musikstudent Hamit sammelt hingegen, weil er ein unglaublich gutes 

21 Siehe hierzu: Löffler, Bertold (2010): Integration in Deutschland, München: Oldenbourg, S. 189.
22 Şenocak, Zafer (2009): Der Pavillon, Berlin: Daǧyeli, S. 39.
23 Ebd., S. 31 u. S. 57.
24 Siehe hierzu: Ezli (2006): S. 70. 



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft   523

Gehör hat, Töne von lebendigen wie leblosen Dingen wie Kühlschränken oder 
 Ventilatoren. In den 1990er Jahren kämpfen unterschiedliche Vorstellungen gegen-
einander. Nun rückt die Frage der Darstellung als Vertretung in den Vordergrund.

Wie in Schäubles Rede prominent festgehalten, enden auch die Romane mit 
der Ankunft ihrer Protagonistinnen in der Bundesrepublik Deutschland. In Der 
Pavillon kommt Hamit in München, aber auch in Istanbul im Alltag an. Wichtig 
ist ihm, dass er kleine Ereignisse ebenso sehr wertschätzt wie die großen. Denn 
»wenn Du nicht imstande bist bei großen Geschehnissen eine Distanz zu dir selbst 
herzustellen, kannst du nicht verstehen, was sich um dich herum abspielt«.25 Es 
sind ebenfalls Orte und Dinge, die die Protagonisten in Fatih Akıns Film Auf der 
anderen Seite von 2006 als Angekommene ausweisen.26 In den Romanen Mein 
Name ist Revolution von Imran Ayata und Der Mond ist unsere Sonne von Nuran 
David Calış ‒ beide von 2011 ‒ werden Zugehörigkeitsfragen ebenfalls über Orte 
und soziale Bindungen geklärt.27 In Hatice Akyüns Roman Hans mit scharfer Soße 
von 2005, dem deutsch-türkischen Bestseller der 2000er Jahre, sind es die Indus-
triehochöfen von Duisburg, ihre »vielen, steilen Türme und der weiße Rauch, der in 
den Himmel« steigt, die in der Ich-Erzählerin nach dem alljährlich obligatorischen 
Türkeiurlaub mit der Familie Heimatgefühle auslösen.28 Auf das Kapitel »Reise in 
die Türkei« folgt »Duisburg, ich hänge an Dir«.29 Aber auch Necla Kelek erwähnt 
mehrmals in ihrer Autobiografie Die fremde Braut (2005), dem deutsch-türkischen 
Sachbuchbestseller der 2000er Jahre, dass sie nun in Deutschland angekommen 
sei, weil sie sich von der repressiven türkisch-islamischen Kultur emanzipiert 
habe.30 Diese Emanzipation wünscht sie auch den »türkischen Importbräuten«, 
die aus Zwang oder arrangiert von türkischen Familien nach Deutschland gelotst 
werden, um dort regelrecht als Haushaltssklavinnen zu arbeiten.31 Doch im Vorder-
grund ihres sehr bekannten, viel prämierten und zugleich sehr umstrittenen Buches 
steht ihre eigene Biografie. Die unterdrückte türkische Frau wünscht sie sich nicht 
einfach rebellisch, selbstbewusst und mitunter irrational wie in den 1990er Jahren, 
sondern vielmehr als eine Frau, deren Lebensstil mit dem modernen deutschen 
Leben kompatibel ist. Letzteres schließt ein selbstbewusstes und rebellisches Auf-
treten nicht aus, doch geht es Necla Kelek nicht um einen Bruch, sondern letztlich 

25 Şenocak (2009): S. 57.
26 Siehe hierzu: Akın, Fatih (2006/2007): Auf der anderen Seite, Spielfilm, Deutschland.
27 Siehe: Ayata, Imran (2011): Mein Name ist Revolution, Berlin: Verbrecher. Calış, Nuran David 
(2011): Der Mond ist unsere Sonne, Frankfurt a. M.: Fischer.
28 Akyün, Hatice (2005): Hans mit scharfer Soße, München: Goldmann, S. 60.
29 Ebd., S. 69. 
30 Kelek, Necla (2005): Die fremde Braut, Köln: Kiepenheuer & Witsch, S.  281. Siehe hierzu 
auch: ebd., S. 25, 65 u. 184.
31 Siehe hierzu: ebd., S. 11 u. 244.



524   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

um ein Leben, das die freiheitliche Verfassung der Bundesrepublik verteidigt und 
sichtbar macht.32 Gebrochen werden soll aber das patriarchalische unterdrückeri-
sche System, das im privaten Raum in der Bundesrepublik entstanden ist. Freiheit 
und Repression gehören nun gleichermaßen zu Deutschland. So ist Kelek selber 
auch nicht mit ihren Eltern in den 1960er Jahren in der Bundesrepublik angekom-
men, sondern erst, nachdem sie sich aus »unterdrückerischen« türkischen Ver-
hältnissen in Deutschland emanzipiert hat. Wie in Schäubles Zug-Narrativ findet 
das Ankommen nicht in den 1960ern statt, sondern knapp 50 Jahre später unter 
postmigrantischen Bedingungen. Identität und Zugehörigkeit sind rein öffentliche 
Angelegenheiten geworden. 

Die besondere Verbindung von Anfang und Ende, von Innen und Außen 
materialisiert sich zwei Jahre nach Schäubles Rede eindrücklich: Im Spätherbst 
2011 fährt anlässlich des Festakts zu »50 Jahre türkische Gastarbeitermigration 
nach Deutschland« ein Sonderzug von Istanbul nach München; an Bord: Migran-
ten der ersten Generation und Politiker.33 In der zeitnah entstandenen, bekannten 
und erfolgreichen Familienkomödie Almanya. Willkommen in Deutschland 
der Şamdereli-Schwestern spielt die Ankunft des Gastarbeiters Hüseyin 1964 in 
der Bundesrepublik ebenfalls eine besondere Rolle. Er hatte, wie wir noch sehen 
werden, dem einmillionsten Gastarbeiter Armando Rodriguez de Sá den Vortritt 
bei der Registrierung gelassen.34 Im Unterschied zu Kurz und Schmerzlos und 
Gegen die Wand kommt in Akıns Film Auf der anderen Seite von 2007 der Pro-
t agonist Nejat im Laufe des Films an der türkischen Schwarzmeerküste an. Retro-
spektiv konstatiert Akın, dass mit dem Film Auf der anderen Seite die Suche 
seiner Figuren zu einem Ende gekommen sei. Jetzt laufen sie nicht mehr weg, 
sondern verteidigen wie im zwei Jahre später entstandenen Film Soul Kitchen, 
was ihnen in der Bundesrepublik gehört und wozu sie gehören.35 In Soul Kitchen 

32 Kelek leitet die erste Taschenbuchausgabe von Die fremde Braut mit der Ermordung der 
Deutsch-Türkin Hatun Sürücü durch ihren Bruder am 7. Februar 2005 ein. Sie habe »wie eine Deut-
sche leben« wollen, stellt Kelek gleich zu Beginn ihres Buches fest. Und dieser Umstand sei ihr zum 
»Verhängnis« geworden. Die Schüsse hätten nicht nur Hatun Sürücü gegolten, sondern mit Fokus 
auf ihre Lebensweise auch der deutschen Gesellschaft. Siehe hierzu: Kelek (2005): S. 9–11. 
33 Siehe hierzu: Bildzeitung (2011): Sonderzug aus Istanbul erinnert an 50 Jahre Migration, 
26.10.2011. Siehe auch: taz (2011): Sonderzug aus Istanbul. Vor 50 Jahren begann die Einwan­
derung türkischer Gastarbeiter nach Deutschland, 27.10.2011. Von dort ist auch Bekir Yıldız 1962 
aufgebrochen, wie er es in seinem Roman Türkler Almanyada beschreibt. Siehe hierzu: Yıldız, 
Bekir (1966): Türkler Almanyada, Istanbul: Selbstverlag, S. 7.
34 Siehe hierzu: Şamdereli (2011).
35 Akın, Fatih/Borcholte, Andreas (2009): »Ich hatte Bock zu lachen«. In: Der Spiegel,  
23.12.2009, http://www.spiegel.de/kultur/kino/soul-kitchen-regisseur-fatih-akin-ich-hatte-bock-
zu-lachen-a-668682.html (27.03.2018). 

http://www.spiegel.de/kultur/kino/soul-kitchen-regisseur-fatih-akin-ich-hatte-bock-zu-lachen-a-668682.html
http://www.spiegel.de/kultur/kino/soul-kitchen-regisseur-fatih-akin-ich-hatte-bock-zu-lachen-a-668682.html


5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft   525

geht es um ein Restaurant im Hamburger Gängeviertel.  Tatsächlich beginnt dieser 
Film auch damit, wie der Protagonist Zinos Kazantsakis mit einem kleinen Trans-
porter angefahren kommt und sein Restaurant eröffnet, in dem der Film auch 
endet.36 In Kemal Kurts Jugendroman Die Sonnentrinker von 2002 kehren beide 
Motive aus den genannten Filmen wieder. Der deutsch-türkische Jugendliche 
Hakan aus dem Berliner Wedding sucht wie Nejat in Auf der anderen Seite ab 
der Mitte des Romans am Tag des Zuckerfestes seinen Vater in Berlin, der einen 
Abend davor nicht nach Hause zurückgekehrt ist. Gegen Ende des Romans findet 
er seinen Vater. Der Roman endet damit, dass sie zu Hause in der Wohnung zum 
Festessen ankommen.37 Hakan und seine Freunde haben den großen Wunsch, 
ein Kulturcafé im Berliner Wedding zu eröffnen. Hakan ist in Berlin unterwegs, 
um anzukommen. Sein Vater hingegen ist unterwegs, um »nirgendwo sein zu 
müssen«.38 Hakan sieht zu, »wie sein Vater läuft, bis der Akku leer ist«.39

Ähnlich aktiv ist der deutsch-türkische Protagonist in Yadé Karas 2004 mit 
dem Deutschen Buchpreis prämierten Roman Selam Berlin.40 Auch er will ankom-
men. Der Roman beginnt mit dem Mauerfall 1989, den der Protagonist mit seinen 
Eltern in Istanbul im Fernsehen verfolgt. Er war in Berlin aufgewachsen und 
geht nun wieder dorthin zurück. Auch in dieser Erzählung gibt es ein Ankom-
men am Ende des Romans.41 Die Protagonistin in Emine Sevgi Özdamars drittem 
Roman Seltsame Sterne starren zur Erde von 2004 kommt am Ende des Romans 
im Unterschied zu Das Leben ist eine Karawanserei (1992) und Die Brücke vom 
Goldenen Horn (1998) mit dem Zug an  – im Zentrum der europäischen Kultur, 
in Paris. Zuvor hatte sie an der Volksbühne bei Benno Besson, der sie am Ende 
des Romans als Assistentin mit nach Paris nimmt, in Ostberlin gearbeitet und 
zwischen 1974 und 1976 abwechselnd in West- und Ostberlin gewohnt. Özda-
mars Romane der 1990er Jahre enden dagegen jeweils mit dem Beginn einer Zug-
fahrt.42 Erzählerisch unterscheidet sich dieser dritte Roman ebenfalls grundle-
gend von den beiden ersten aus den 1990er Jahren. Es geht nicht mehr um ein 

36 Akın, Fatih (2009): Soul Kitchen, Spielfilm, Deutschland.
37 Auch Akins Film beginnt mit dem muslimischen Opferfest.
38 Kurt, Kemal (2002): Die Sonnentrinker, Frankfurt a. M.: Baumhaus, S. 30.
39 Ebd., S. 84. In Abdellatif Kechiches mehrfach prämierten französischen Spielfilm Le graine 
et le mulet (dt. Couscous mit Fisch) von 2007 ist ebenfalls in der Mitte des Films sehr lange 
ein Vater und Gastarbeiter der ersten Generation in Frankreich ohne Ziel zu Fuß unterwegs, bis 
er körperlich nicht mehr kann. Siehe hierzu: Kechiche, Abdellatif (2007): Couscous mit Fisch, 
Spielfilm, Frankreich. 
40 Kara, Yade (2004): Selam Berlin, Zürich: Diogenes, S. 381. 
41 Ebd.
42 Siehe hierzu: Özdamar, Emine Sevgi (1992): Das Leben ist eine Karawanserei, Köln: Kiepenheuer 
& Witsch, S. 380; dies. (1998): Die Brücke vom Goldenen Horn, Köln: Kiepenheuer & Witsch, S. 330.



526   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Wohnen auf der Straße, sondern um das Wohnen in vier Wänden und um den 
beruflichen Ein- und  Aufstieg im Theater. Selbst wenn sich die Ich-Erzählerin in 
Seltsame Sterne starren zur Erde im Laufe des Romans in den Amerikaner Steve 
verliebt, der sie heiraten und mit nach Amerika nehmen möchte, bleibt sie Benno 
Besson und der Arbeit im Theater treu.43 An die Stelle surrealistischer Ästhetik 
tritt wieder eine realistische Beschreibung des Zusammenlebens und Arbeitens 
in Berlin. Dieser neuen Koordination im Raum liegt ein zentraler Wandel in den 
Erzählungen zugrunde. Denn im Unterscheid zu den Erzählungen aus den 1990er 
Jahren ist die Schwelle, nach Bhabha der Ort der Hybridität, in den 2000er Jahren 
kein behaglicher Ort mehr. Eindrücklich finden wir diesen Zustand in Nuran 
David Caliş’ Roman Der Mond ist unsere Sonne beschrieben: Von spät nachts bis 
in den frühen Morgen bietet Alen als Türsteher in einer Bielefelder Disko jedem 
die Stirn. »21 Stufen runter in den Club, vor der ersten Stufe stehe ich, Alen, ich 
bin nicht drinnen und nicht draußen, mein Arsch zeigt nach innen, meine Stirn 
nach außen.«44 In diesem unbehaglichen Schwellenzustand befindet sich Alen 
jedoch nicht nur bei der Ausübung seines Berufs; er fühlt sich auch generell als 
in ihm verhaftet.45 Auch Sprachen miteinander zu vermischen, steht nun für ein 
Unbehagen, nicht mehr für Weltverbundenheit. 2010 schreibt Zafer Şenocak:

Der Niedergang in einer Gesellschaft beginnt mit der Verwahrlosung der Sprache. Wenn 
ich heute auf den Straßen oder in der U-Bahn Jugendliche höre, die Deutsch, Arabisch, Tür-
kisch miteinander vermischen, keiner der Sprachen wirklich zuhörend, keiner zugehörig, 
fühle ich eine tiefe Verletzung in mir. […] Diese zerstückelten Sprachen sind für mich der 
Ausdruck einer Unbehaustheit.46

In Nurkan Erpulats vielbesprochenem und sehr erfolgreichem Theaterstück Ver­
rücktes Blut, ebenfalls von 2010, zeugt die Kanak Sprak auch nicht mehr von der 
Gestaltung hybrider Identität und Existenz, sondern vielmehr von andauernder 
Beleidigung und Verletzung.47 Die Sprache selbst hat nichts mehr zu tun mit 
künstlerischem Ausdruck und Selbstpositionierung. Verrücktes Blut spielt in 
einer Klasse aus Schülern mit türkischem, arabischem und kurdischem Migra-
tionshintergrund. Im Fazit dieses Kapitels werde ich ausführlich auf das Stück 
zu sprechen kommen. Zunächst will ich skizzieren, inwiefern die Debatten und 

43 Özdamar, Emine Sevgi (2003): Selstsame Sterne starren zur Erde, Köln: Kiepenheuer & 
Witsch, S. 180.
44 Calış (2011): S. 30.
45 Ebd., S. 146, 185 u. 193.
46 Şenocak (2011): S. 19.
47 Erpulat, Nurkan/Hillje, Jens (2012): Verrücktes Blut, Berlin: Theater Edition.



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft   527

theoretischen Reflexionen zu Migration und ihren Folgen sich im Unterschied zu 
den 1990er Jahren verändert haben.

»Zusammenleben« ist ein zentraler Begriff in den Debatten der 2000er Jahre. 
Er ist von Beginn an mit einer neuen Frage nach Öffentlichkeit, Zugehörigkeit 
und Identifikation verbunden. Ausgangspunkt ist die Änderung des Staatsbür-
gerschaftsrechts, der Übergang vom ius sanguinis (Abstammungsprinzip) zum ius 
soli (Geburtsortprinzip). Sie lockerte den Zusammenhang zwischen Ethnie und 
Staatsbürgerschaft und zielte mehr auf die »Übereinstimmung von Staatsvolk 
und Bevölkerung« ab.48 Türken der zweiten und dritten Generation konnten jetzt, 
wie oben bereits dargelegt, offiziell für eine bestimmte Zeit formell Deutsche und 
Türken zugleich sein. Begleitet wurde dieser Übergang in der Bundesrepublik 
mit der ersten Leitkultur-Debatte, die der CDU-Politiker Friedrich Merz im Herbst 
2000 entfachte. In seinem Beitrag in Die Welt »Einwanderung und Identität. Zur 
Diskussion um die ›freiheitliche deutsche Leitkultur‹« geht es ihm vor allem um 
die Regeln des Zusammenlebens in Deutschland: »Ich habe diese Regeln als die 
›freiheitliche deutsche Leitkultur‹ bezeichnet«.49 Mit dem Adjektiv »deutsch« 
stellt Merz sich dem Multikulturalismus der 1980er und 1990er Jahre entgegen. 
Aber selbst bekannte Kritiker dieser Leitkulturdebatte, wie der Rechtswissen-
schaftler Ulrich Preuss, sehen Anfang der 2000er Jahre »Multikulti« nur noch als 
Illusion an. So konstatiert Preuss in Die Zeit vom 31. Mai 2001, dass »wir […] die 
durch Zuwanderung bereits entstandene, gewissermaßen bloß sinnlich-physi-
sche Anwesenheit der Fremden in den Tatbestand ihrer Zugehörigkeit zu unserer 
Gesellschaft verwandeln [müssen]«.50 Linken und Liberalen hält Preuss vor, dass 
die Einbürgerung keineswegs die alleinige Lösung sein könne. Das Hauptproblem 
im Multikulturalismus sei vielmehr gewesen, das hatte auch Frank-Olaf Radtke 
Anfang der 1990er Jahre festgestellt,51 dass die Kultur der Anderen zwar aner-
kannt wurde, doch alle besonderen Merkmale wie Herkunft, Religion, Hautfarbe, 
Sprache, Sitten und Gebräuche, »die in dem abstrakten  Menschen erst das kon-

48 Rita Süssmuth et al. (2011): »Zuwanderung gestalten. Integration fördern. Bericht der Unab-
hängigen Kommission ›Zuwanderung‹«. In: Transit Deutschland. Debatten zu Nation und Migration, 
hg. v. Deniz Göktürk u. a., Konstanz: Konstanz University Press, S. 250–252, hier S. 252. Siehe hierzu 
auch: Eder, Klaus/Rauer, Valentin/Schmidtke, Oliver (2004): Die Einhegung des Anderen. Türki­
sche, polnische und russlanddeutsche Einwanderer in Deutschland, Wiesbaden: VS Verlag, S. 13.
49 Merz, Friedrich (2000): »Einwanderung und Identität«. In: Die Welt, 25.10.2000, https://
www.welt.de/print-welt/article540438/Einwanderung-und-Identitaet.html (09.03.2018).
50 Preuss, Ulrich K. (2011): »Multikulti ist nur eine Illusion«. In: Transit Deutschland, S. 480–
484, hier S. 480, Hervorhebung im Original. 
51 Radtke, Frank-Olaf (1998): »Lob der Gleich-Gültigkeit. Die Konstruktion des Fremden im 
Diskurs des Multikulturalismus«. In: Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der Alten 
Welt?, hg. v. Ulrich Bielefeld, Hamburg: Hamburger Edition, S. 79–98, hier S. 92.

https://www.welt.de/print-welt/article540438/Einwanderung-und-Identitaet.html
https://www.welt.de/print-welt/article540438/Einwanderung-und-Identitaet.html


528   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

krete Individuum erkennen lassen, […] aus der öffentlichen Sphäre  ferngehalten 
und in den privaten Bereich verbannt« werden mussten.52 Dabei sei der befrei-
ende Impuls verdrängt worden, der in der »Entdeckung der eigenen ethnischen 
Besonderheit liegen kann«. So ist nach Preuss eine Einwanderungspolitik, 
»die auf menschenrechtlich-universalistischen Prinzipien ruht, zwiespältig«.53 
Bemerkenswert ist, dass Preuss die Kultur des Anderen nicht über den Verweis 
oder über die Anrufung eines universellen Menschseins ableitet, sondern expli-
zit auf das Besondere und Spezifische zu sprechen kommt: Sexualität, Religion 
oder Hautfarbe. In der bereits erwähnten, großangelegten Studie wird Religion 
ebenfalls als eine »identitätskonstitutive Ressource« für den Alltag in der Bun-
desrepublik begriffen.54 

Auf diese konkrete, praxeologische Ebene bezieht sich auch Talal Asad in 
seiner bekannten Schrift Formations of the Secular. Christianity, Islam, Modernity 
von 2003, in der die Folgen der Migration besonders in Europa eine wichtige Rolle 
spielen. Dabei geht er davon aus, dass heute der Übergang oder die Entwicklung 
vom Religiösen zum Säkularen, vom Traditionellen zum Modernen, nicht mehr 
möglich sei. In Europa, so Asad, leben zwar Muslime. Sie gehören aber nicht zu 
Europa, sind also inkludiert und exkludiert zugleich.55 Dieses Paradox der Inte-
gration gilt vor allem in den 1990er Jahren und wird von der Mehrheitsgesell-

52 Ebd., S. 482.
53 Preuss (2011): S. 482.
54 Siehe hierzu: Boss-Nünning, Ursula/Karakaşoǧlu, Yasemin (2004): Viele Welten leben. Le­
benslagen von Mädchen und jungen Frauen mit griechischem, italienischem, jugoslawischem, türki­
schem und Aussiedlerhintergrund, https://www.bmfsfj.de/blob/84598/2094d4132e371423945367fd-
f3d967f3/viele-welten-lang-data.pdf (16.03.2018), S.  483–486. Interessanterweise kommt Necla 
Kelek in ihrer Dissertation ebenfalls zu diesem Befund, der doch demjenigen in Die fremde Braut 
widerspricht. In Islam und Alltag. Islamische Religiosität und ihre Bedeutung in der Lebenswelt von 
Schülerinnen und Schülern türkischer Herkunft zeigt Kelek auf, dass die muslimische Religiosität 
kein Integrationshindernis darstelle. Im Gegenteil passen die Schüler ihre religiösen Bedürfnisse 
differenziert, individuell und pragmatisch an die deutschen Lebensumstände an. Sie beschreibt 
sie als »Experten ihrer Lebenswelt«. Siehe hierzu: Kelek, Necla (2002): Islam und Alltag. Islami­
sche Religiosität und ihre Bedeutung in der Lebenswelt von Schülerinnen und Schülern türkischer 
Herkunft, Münster: Waxmann, S. 94. Zwei Jahre später beschreibt Kelek in Die fremde Braut, die 
zuvor als selbstbewusst im öffentlichen Raum charakterisierten Muslime, nun als an die muslimi-
sche Umma überangepasste Akteure, die Innen und Außen nicht mehr in einen schonenden und 
praktikablen Ausgleich bringen. Das Kopftuch ist kein Integrationsmedium mehr, das deutschen 
Alltag und Religion in einen Zusammenhang bringt, sondern stellt nun in der Schule eindeutig 
ein Integrationshindernis dar. Die Ressource der Integration ist nun nicht mehr die individuelle 
Übersetzung der Religion in den Alltag, sondern die Kompatibilität der Praktiken mit dem deut-
schen Grundgesetz. Siehe hierz: Kelek (2005): S. 258 f.
55 Asad, Talal (2017): Die Ordnung des Säkularen. Christentum, Islam, Moderne, Konstanz: 
 Konstanz University Press, S. 203.

https://www.bmfsfj.de/blob/84598/2094d4132e371423945367fdf3d967f3/viele-welten-lang-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/blob/84598/2094d4132e371423945367fdf3d967f3/viele-welten-lang-data.pdf


5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft   529

schaft insofern ignoriert, weil sie Europa nach Asad als einen homogenen und 
 allgemeinen Raum denkt.56 Doch die europäische Öffentlichkeit ist, wie die ame-
rikanische, entgegen jedem Homogenitätsnarrativ ein komplexer Raum, der sich 
aus den Praktiken der Vielfalt ergibt.57

Eine Reaktion auf diesen gesellschaftspolitischen Wandel besteht auch in der 
Gründung der Deutschen Islam Konferenz, in deren Zusammenhang Wolfgang 
Schäuble festhielt, dass der Islam ein Teil von Deutschland sei und er sich auf der 
Grundlage des Grundgesetzes als Werteordnung deutsche Muslime wünsche.58 Vier 
Jahre später wiederholt der damalige Bundespräsident Christian Wulff in seiner 
Rede am Tag der Deutschen Einheit, dass der Islam »inzwischen« auch zu Deutsch-
land gehöre.59 Die Reaktion darauf ist gespalten. Neben der Zustimmung muslimi-
scher Verbände und Einrichtungen kommt viel Kritik besonders aus CDU und CSU. 
Der Tenor der Kritik lautet, dass die Muslime zwar zu Deutschland gehörten, aber 
nicht der Islam. Im Kern geht es hier um Werte: »Unsere Werteordnung, zu der auch 
die Religionsfreiheit gehört, müssen wir erhalten. Der Islam kann diese Werteord-
nung nicht bestimmen«, meint Volker Kauder fünf Tage nach Wulffs Rede.60 Nicht 
als Kritik oder als Reaktion, sondern als Befund hält der neue Innen- und Heimatmi-
nister Horst Seehofer im Jahr 2018 fest, dass der Islam nicht zu Deutschland gehöre, 
aber die »bei uns lebenden Muslime gehören selbstverständlich zu Deutschland«.61 
Bundeskanzlerin Angela Merkel entgegnete, dass mit den Muslimen auch ihre Reli-
gion zu Deutschland gehöre. In all diesen Fällen geht es um Zugehörigkeitsfragen, 
die in den 1990er Jahren weder von deutscher noch von türkischer Seite auf diese 
Weise verhandelt wurden.62 Bereits an dieser Debatte wird deutlich, dass in den 

56 Siehe hierzu: Wehler, Hans-Ulrich (2002): »Das Türkenproblem«. In: Die Zeit, 12.09.2002, 
http://www.zeit.de/2002/38/200238_tuerkei.contra.xml (27.03.2018).
57 Ebd., S. 220–222.
58 Die Welt (2006): »Schäuble: Islam in Teil Deutschlands«. In: Die Welt, https://www.welt.de/
politik/article156022/Schaeuble-Islam-ist-Teil-Deutschlands.html (16.03.2018).
59 Wulff, Christian (2010): »Vielfalt schätzen. Zusammenhalt fördern«. In: http://www.bun-
despraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/Christian-Wulff/Reden/2010/10/20101003_Rede.html 
(27.03.2018).
60 Der Spiegel (2010): »Kritik an Wulffs Islam-Thesen. Unionsfraktionschef Kauder legt nach«. 
In: Der Spiegel, http://www.spiegel.de/politik/deutschland/kritik-an-wulffs-islam-thesen- 
unionsfraktionschef-kauder-legt-nach-a-722155.html (16.03.2018). 
61 Frankfurter Allgemeine Zeitung (2018): »Seehofer: ›Der Islam gehört nicht zu Deutsch-
land‹«. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/
horst-seehofer-islam-gehoert-doch-nicht-zu-deutschland-15496891.html (16.03.2018). 
62 Wolfgang Schäuble selbst hat als Bundestagspräsident am 18. März 2018 in einem Interview 
seine Aussage, dass der Islam ein Teil Deutschlands sei, erneut bekräftigt. Siehe hierzu: Wolfgang 
Schäuble im Gespräch mit Stephan Detjen (2018): »Bundestagspräsident Wolfgang Schäuble. 
›Wir fangen ja jetzt erst mit dem Normalbetrieb an‹«. In: Kulturfragen – Deutschlandfunk, 18.03.2018.

http://www.zeit.de/2002/38/200238_tuerkei.contra.xml
https://www.welt.de/politik/article156022/Schaeuble-Islam-ist-Teil-Deutschlands.html
https://www.welt.de/politik/article156022/Schaeuble-Islam-ist-Teil-Deutschlands.html
http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/Christian-Wulff/Reden/2010/10/20101003_Rede.html
http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/Christian-Wulff/Reden/2010/10/20101003_Rede.html
http://www.spiegel.de/politik/deutschland/kritik-an-wulffs-islam-thesen-unionsfraktionschef-kauder-legt-nach-a-722155.html
http://www.spiegel.de/politik/deutschland/kritik-an-wulffs-islam-thesen-unionsfraktionschef-kauder-legt-nach-a-722155.html
http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/horst-seehofer-islam-gehoert-doch-nicht-zu-deutschland-15496891.html
http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/horst-seehofer-islam-gehoert-doch-nicht-zu-deutschland-15496891.html


530   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

2000er Jahren eine Verschiebung stattgefunden hat. Das Private, die kulturelle 
Eigenart, ist vom allgemeinen Öffentlichen nicht mehr zu trennen. 

Auch Jürgen Habermas revidiert seinen Zugang zu politischer und kulturel-
ler Integration sowie zur Verknüpfung von Öffentlichkeit und Einwanderungs-
gesellschaft aus den 1990er Jahren. Wie viele andere Studien aus dieser Zeit 
begreift auch er Religion als eine sinnstiftende Ressource für den öffentlichen 
Raum.63 Entgegen seiner früheren Trennung von politischer und kultureller Inte-
gration hält er in Dialektik der Säkularisierung nun fest, dass die muslimischen 
Einwanderer nicht gegen »ihre Religion, sondern nur mit ihr in eine westliche 
Gesellschaft integriert werden« könnten.64 Mit Blick auf aktuelle europäische 
Integrationspolitiken stellt er außerdem einen bestimmten staatlichen Denk- und 
Konstitutionsfehler in der langen Geschichte der europäischen Säkularisierung 
und Modernisierung fest: Religion als Partizipations- und Sinnstifter aus dem 
öffentlich-politischen Raum ausgeschlossen zu haben.65 

Den Anfang nahm dieser Ausschluss nach Habermas mit den Konfliktschlich-
tungen nach den europäischen Konfessionskriegen im 16. und 17. Jahrhundert, in 
denen Staatsgewalt zu »weltanschaulich neutralem« Handeln genötigt war. Die 
streitenden Parteien mussten entwaffnet und ein Arrangement für ein friedli-
ches Zusammenleben der verfeindeten Konfessionen musste gefunden werden, 
so dass die Regierung das prekäre Nebeneinander beobachten konnte. Daraus 
folgte nach Habermas, dass in »der Gesellschaft sich die gegnerischen Subkultu-
ren dann so einnisten [konnten], dass sie füreinander Fremde blieben«.66 Diese 
Lebensweise überdauerte auch die grundlegend säkularistische Neuordnung 
des Staates in Europa im späten 18. Jahrhundert und hat mitunter dazu geführt, 
dass die katholische Kirche sich »bekanntlich erst mit dem zweiten Vaticanum im 
Jahre 1965 zu Liberalismus und Demokratie bekannt hat«.67

Dieses Nebeneinander und das »Einnisten-lassen« zeige sich auch im »falsch 
verstandenen« Multikulturalismus der 1980er und 1990er Jahre, in dem man von 
einer »›Inkommensurabilität‹ von Weltbildern, Diskursen oder Begriffsschemata« 
ausgegangen sei.68 Für eine erfolgreiche Integrationspolitik sei ein anderes Ver-
hältnis von demokratischem Staat, Zivilgesellschaft und subkultureller Eigenstän-

63 Siehe hierzu: Boss-Nünning/Karakaşoǧlu (2004).
64 Habermas, Jürgen (2008): »Die Dialektik der Säkularisierung«: In: Blätter für deutsche und 
internationale Politik, Einzelheft 04/2008, S. 33–46, S. 41.
65 Dasselbe kritisiert auch Asad. Er kommt dazu besonders in Auseinandersetzung mit Charles Tay-
lors Definition von säkular-liberal bestimmten Gesellschaften. Siehe hierzu: Asad, Talal (2017): Die 
Ordnungen des Säkularen. Christentum, Islam, Moderne, Konstanz: Konstanz University Press, S. 11.
66 Habermas (2008): S. 39, Hervorhebung im Original.
67 Ebd., S. 44.
68 Ebd., S. 42.



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft   531

digkeit nötig. Dafür müssten die »Kulturen ihre individuellen Mitglieder aus der 
Umklammerung entlassen, damit diese sich in der Zielgesellschaft gegenseitig als 
[…] Träger und Mitglieder desselben politischen Gemeinwesens anerkennen kön-
nen«.69 Es geht also um eine Bindung von Staats- und Gesellschaftsbürger, die den 
alteingesessenen Deutschen und muslimischen Zuwanderern erlaubt, das Ver-
hältnis von Glauben und Wissen selbst zu interpretieren, was in der Folge »ein 
selbstreflexiv aufgeklärtes Miteinander möglich macht«.70 Habermas hofft darauf, 
dass eine erweiterte Selbstreflexion die Strukturen von Parallelgesellschaften auf-
zubrechen vermag. Diese Selbstreflexion sei jedoch in einer postsäkularen Zeit 
ohne Religion nicht mehr zu denken. Für Talal Asad steckt in diesem Umstand 
eine »unaufgelöste Spannung«. Er fragt: »Wie kann Respekt gegenüber Individuen 
sichergestellt und zugleich begünstigt werden, dass Zustände herrschen, in denen 
kollektive ›Lebensweisen‹ aufrechterhalten werden können?«71 Wie Habermas geht 
es Asad dabei nicht mehr um Fragen der Anerkennung, »nicht bloß darum, dass 
man die Möglichkeit haben sollte, sich als Angehöriger einer Gruppe zu erkennen 
zu geben und von anderen in dieser Zugehörigkeit bestärkt und geachtet zu wer-
den«.72 Denn im öffentlichen Raum haben wir es mit den Praktiken als »verkörperte 
Erinnerungen« zu tun, »die sich zu Traditionen verdichtet haben«. Im Kern geht es 
nicht mehr darum, wie  Identitäten ausgehandelt und anerkannt werden, sondern 
darum, »was erforderlich dafür ist, dass bestimmte Lebensweisen kontinuierlich, 
kooperativ und unbefangen gelebt werden können«.73 Nicht Kulturen als Einheiten 
interessieren Asad, sondern vielmehr die Produktion von Kategorien »des Säkula-
ren und des Religiösen, die vorgeben, wie modernes Leben sich zu gestalten hat, 
und die zugleich nicht-moderne Völker dazu herausfordern, ihre Eignung für ein 
solches Leben abzuschätzen«.74 Das ist etwas anderes als die Vorstellung einer 
Entwicklung aus einem traditionellen Leben in ein modernes hinein. Man fragt 
vielmehr, wozu man mit seinem gelebten Leben gehört und wie aus dieser Ver-
ortung heraus kulturelle Kompromisse und Kompatibilitäten entstehen können. 
Bedingung dafür ist nach Asad, dass die Muslime sich in Europa verorten können. 

Diese neue Ordnungspolitik verbindet privaten und öffentlichen Raum und 
setzt sie zugleich in ein neues Verhältnis. Wenn beispielsweise politische und kul-
turelle Integration über die Modi der Anerkennung und des kulturellen Überlebens 
in den 1990er Jahren getrennt voneinander behandelt wurden, werden sie nun über 

69 Ebd., S. 39.
70 Ebd., S. 46.
71 Asad (2017): S. 219.
72 Asad (2017): S. 219, Hervorhebung im Original.
73 Ebd.
74 Ebd. S. 22.



532   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

die Praktiken, also über Integration und Kultur, aufs Engste zusammengeführt. 
Dieser Wandel hat besonders im Kontext der Deutschen Islam Konferenz zu gewis-
sen politischen Verengungen geführt. Der bereits zitierte Levent Tezcan hält fest, 
dass die DIK in ihren Effekten tatsächlich insofern performativ gewesen sei, als ihr 
Ziel die Fabrikation des kritischen und aufgeklärten Muslims gewesen sei. Perso-
nen sowie Gruppen, »die sich nie über die Religion definierten, [mussten] sich auf 
den Diskurs ›Dialog mit Muslimen‹ einlassen«. Individualisten hätten keine Islam-
konferenz veranstaltet. »Ihr Glaube zielt nicht auf Repräsentation: sie pflegen eine 
Version von Islam, die eben ohne Repräsentation auskommt.«75 Gerhard Schröders 
integrationspolitischer Imperativ von 2000, »Verfassung achten, die Gesetze befol-
gen und die Landessprache beherrschen«, genügt hier nicht mehr.76 Die DIK und 
die Debatten nach dem 11. September 2001 rücken neben den sozialdemokratisch 
geprägten wohlfahrtstaatlichen Diskursen über Ausländerintegration den von der 
CDU geführten Islam-Diskurs in den Vordergrund. 

Auch auf der Objektseite dieser Diskurse lässt sich eine Verschiebung beobachten. Nicht 
der Gastarbeiter oder Ausländer zwischen den Stühlen, dem man noch mit ökonomischen 
und pädagogischen Mitteln zur Integration verhelfen konnte, sondern der Muslim mit einer 
spezifischen Lebensform ist der Gegenstand politischer Sorge.77

Dabei geht es darum, die »Berechenbarkeit, Kompatibilität einer Bevölkerungs-
gruppe und ihrer Wertorientierungen«78 sicherzustellen. Dass es kulturell grund-
sätzlich inkompatible Ebenen geben könnte, wie im Multikulturalismus behaup-
tet, steht hier nicht zur Debatte. Denn Ziel des Diskurses ist es, »die friedlichen 
Muslime als Gegner des islamistischen Extremismus zu gewinnen«.79 Diese spezi-
fische Form der Integrationspolitik macht der Religionssoziologe Bryan S. Turner 
zu Beginn und Mitte der 2000er Jahre für den westeuropäischen Raum insgesamt 
aus. Den Islam teilt er dabei auf in upgrading (»moderate Muslims«) und encla­
ving Islam (»extremist Muslims«). Den kritischen und kompatiblen Islam gilt es zu 
fördern, den potentiell fundamentalistischen und ex  tremistischen über Präven-
tionsmaßnahmen zu fixieren und einzuschließen.80 In dieser staatspolitischen 
Richtung hält Tibi im Sommer 2002 im Tagesspiegel bereits fest, dass seit dem 

75 Tezcan (2012): S. 183.
76 Löffler (2011): S. 182.
77 Tezcan, Levent (2012a): Das muslimische Subjekt. Verfangen im Dialog der Deutschen Islam 
Konferenz, Konstanz: Konstanz University Press, S. 163 f. 
78 Ebd., S. 165.
79 Ebd., S. 167.
80 Siehe hierzu: Turner, Bryan S.  (2007): »Managing Religions. State Responses to religious 
Diversity«. In: Content Islam, 2007/1, S. 123–137.



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft   533

11. September 2001 eines feststehen würde: »dass das Erlernen der Sprache allein 
noch kein Indikator für eine gelungene Integration ist«. Muhammad Ata sprach 
perfekt Deutsch.81 Gegen eine solche Politik der Durchleuchtung und die »fieber-
hafte Suche des Westens nach dem ›gemäßigten Muslim‹« wendet sich Amartya 
Sen in seiner bekannten und vielzitierten Publikation Die Identitätsfalle. Man 
verwechsele in dieser Angelegenheit die »Mäßigung in den politischen Anschau-
ungen« mit der »Gemäßigtheit« des religiösen Glaubens. Denn jemand »kann 
einen starken – islamischen oder anderen –  religiösen Glauben und zugleich eine 
tolerante politische Einstellung haben«.82 Diese Gleichberechtigung von Inkom-
patiblem steht in den 2000er Jahren nicht mehr zur Disposition. Ein ordnungs- 
und verfassungsnahes Leben geht auch mit toleranten Positionierungen einher.

Daher geht auch der Kulturbegriff in den 2000er Jahren über die integrati-
onspolitische Ebene hinaus. Kultur wird zu einem allgemeinen Beobachtungs-
schema von Praktiken. Kulturwissenschaftlich vertritt diese Position Dirk Baecker 
in seiner bekannten Publikation Wozu Kultur? von 2003. An die Stelle der inter-
kulturellen Kompetenz, die hilft, auf Vorurteilen basierende Asymmetrien abzu-
bauen und ein Verstehen oder ein Anerkennen des Anderen zu entwickeln, setzt 
er auf die kulturelle Kompetenz, mit der alle möglichen Praktiken und Verhal-
tensweisen verglichen werden könnten.83 Baecker will ein Beobachtungsverfah-
ren entwickeln, das Kultur nicht anhand von Herkunft und Gesetzen beschreibt, 
sondern als einen Möglichkeitsraum, durch den sie von der Ankunft her gedacht 
wird. Diese Idee findet sich auch in politischen, literarischen und filmischen 
Erzählungen der Migration der Zeit.84 Allen geht es darum, unterschiedliche 

81 Tibi, Bassam (2002): »Zwischen den Welten. Wir müssen den hier praktizierten Islam ver-
westlichen, so wie Deutschland nach 1945 verwestlicht worden ist«. In: Transit Deutschland, 
S. 303–307, hier S. 305. Auch Zafer Şenocak begreift die Funktion der Sprache Mitte der 2000er 
anders als noch in den 1990er Jahren. Die Übersetzung diente beispielsweise in Gefährliche 
Verwandtschaft dazu, mit literarischen Mitteln Inkompatibilität herzustellen; Şenocak wollte 
mit dem öffentlich machen der Herstellung von Inkompatibilität zeigen, dass es an sich keine 
Trennung der Kulturen gibt. Am 20. Juli 2005 schreibt er hingegen in Die Welt, dass antipodisch 
zueinander stehende Welten eine »übersetzende Kraft« bräuchten. Der Zweck der Übersetzung 
liege dabei »nicht in der Nivellierung von Unterschieden, wohl aber im Transfer von unterschied-
lichen Deutungen«. Jede Übersetzung ist für Şenocak nun »eine Deutung, die Beleuchtung eines 
Begriffs aus unterschiedlichen Perspektiven. Wenn die Leuchtkraft abnimmt, bleibt vieles im 
Dunkeln. Aus dem Dunklen wachsen Ängste und Aggressionen.« Siehe hierzu: Şenocak, Zafer 
(2005): »Die Hilflosigkeit des religiösen Dialogs«. In: Die Welt, https://www.welt.de/print-welt/
article683574/Die-Hilflosigkeit-des-religioesen-Dialogs.html (09.03.2018).
82 Sen, Amartya (2007): Die Identitätsfalle. Warum es keinen Krieg der Kulturen gibt, München: 
Beck, S. 31.
83 Siehe hierzu: Baecker, Dirk (2003): Wozu Kultur?, Berlin: Kadmos.
84 Siehe hierzu: Ebd., S. 31.

https://www.welt.de/print-welt/article683574/Die-Hilflosigkeit-des-religioesen-Dialogs.html
https://www.welt.de/print-welt/article683574/Die-Hilflosigkeit-des-religioesen-Dialogs.html


534   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Praktiken zu vergleichen. Das heißt aber auch, dass sich der Möglichkeitsraum 
von Kultur zuvorderst aus neuen Praktiken und nicht aus neuen Sprechweisen 
oder neuen Verstehenszusammenhängen ergibt. Die Sichtbarkeit im öffentlichen 
Raum ist ausschlaggebend.85

Für die bekannten Soziologen und Ethnologen Andreas Wimmer und Rogers 
Brubaker stehen ethnische Gruppenbezeichnungen und Identitätsbestimmun-
gen ebenfalls am Ende von sozialen Prozessen, nicht an deren Anfang. »Kultur« 
begreift Wimmer weder als »Setzung« noch als einen »anonymen Diskurs« 
oder einen »Kontraktersatz«.86 Einem klassischen und postmodernen Kulturbe-
griff entgegengesetzt, mit dem sich intrakulturelle Varianzen analytisch nicht 
beschreiben ließen, definiert Wimmer 2005 Kultur als »einen offenen und insta-
bilen Prozeß des Aushandelns von Bedeutungen, der im Falle einer Kompro-
missbildung zur Abschließung sozialer Gruppen führt«.87 Wie Asad geht auch 
Wimmer von der im Akteur verinnerlichten Kultur aus. Er bedient sich für seine 
Theorie der Grenzziehungen eines modifizierten Habitusbegriffs, der »zwischen 
einer Theorie zweckrationalen Handelns und dem Modell normativ-kultureller 
Prägung vermitteln« soll.88 Am Ende des Prozesses zwischen Innen und Außen, 
zwischen Prägung, Interessen und den Prägungen und Interessen des Anderen 

85 Der Historiker und Kulturwissenschaftler Jörn Rüsen möchte zur selben Zeit wie Dirk Baecker 
einen Zugang zu Geschichte und Erinnerung entwickeln, der »den Sinn der Geschichte von einer 
Zukunft her erschließt«. Der Weg zur Geschichte als kulturelle Orientierungsressource setze zu-
nächst »schlicht und einfach durch Erzählen« ein, durch das Sichtbarwerden dessen, was ge-
schehen sei. Der »vor Augen gerückte Schrecken muß als Erfahrung so durchgearbeitet werden, 
daß er zur Handlungsmotivation für sein Gegenteil wird, d. h. sich als Schubkraft für Sinnbil-
dung auswirkt«. Bedingung für diese Arbeit an der Vergangenheit ist für Rüsen, dass die histo-
rische Analyse im Gegensatz zur traditionellen Geschichtsforschung auf die Zukunft ausgerich-
tet ist und nicht auf Herkunft und Ursprünge. Rüsen, Jörn (2002): Kann gestern besser werden? 
Essays zum Bedenken der Geschichte, Berlin: Kadmos, S. 20; S. 42 u. S. 44. Tatsächlich spielt die 
Geschichte der Migration in den filmischen und literarischen Erzählungen der 2000er Jahre, vor 
allem als soziales Gedächtnis, eine herausragende Rolle, wie noch zu zeigen sein wird. »Soziales 
Gedächtnis« ist nach Aleida Assmann abhängig von Interaktionen und Erinnerung der Akteure, 
die es weitergeben. »Mit dem Tode der lebendigen Träger löst sich ein soziales Gedächtnis immer 
wieder auf.« Von dieser Form des Gedächtnisses unterscheidet Assmann das kollektive Gedächt-
nis, das sich in der Regel durch staatstragende Rituale konstituiert und historische Ereignisse le-
diglich aus einer einzigen und spezifisch interessierten Perspektive wahrnimmt. Im Unterschied 
zum sozialen Gedächtnis erlaubt es keine Mehrdeutigkeit der Ereignisse und »reduziert sie auf 
mythische Archetypen«. Siehe hierzu: Assmann, Aleida (2007): Geschichte im Gedächtnis. Von 
der individuellen Erfahrung zur öffentlichen Inszenierung, München: Beck, S. 19.
86 Wimmer, Andreas (2005): Kultur als Prozess. Zur Dynamik des Aushandelns von Bedeutungen, 
Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaften, S. 13.
87 Ebd., S. 32.
88 Ebd., S. 34.



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft   535

steht bei Wimmer ein »kultureller Kompromiss«, auf den erst der Akt der sozialen 
Schließung folgt und mit ihm die ethnische Selbstbeschreibung. Dieser Form kul-
tureller Verhandlungen durch Interaktionen gehen historische Transformationen 
und Diffusionen kultureller Ordnung voraus. Der »Strukturzyklus« von Prägung, 
Aushandlung und Kompromiss gelangt zu seinem Höhepunkt, wenn dieser 
Prozess ein »Maximum an Gestaltungskraft und Ausdifferenzierung erreicht«. Da 
aber Kultur Prozess bleibt, mündet dieser Zustand dann wieder in »eine Phase 
konfliktiver Auseinandersetzungen, welche wiederum den Boden für einen neu-
formulierten und rekonstruierten kulturellen Kompromiß bereiten«.89

Der am Ende genannte Verweis auf den »Boden« fällt nicht zufällig, denn nach 
Wimmer ist für einen gelingenden Aushandlungsprozess ein »neues Verhältnis 
zur Territorialität« nötig. Individuen können auch einzeln auf »Wanderschaft« 
gehen, schreibt Wimmer weiter, »weil sie eine reflexive Distanz zu den eigenen 
kulturellen Prägungen [einnehmen] und diese kreativ neu zu interpretieren ver-
mögen«.90 Dies bezeichnet Wimmer als »Pragmatik der kulturellen Produktion«. 
Diese Koordination im Raum und auf Territorien ist in Filmen und literarischen 
Texten jener Zeit ebenfalls konstitutiv. Wir werden noch sehen, welch besondere 
Bedeutung Landschaften, Orte, Straßen und Dinge in Relation mit kulturellen 
Markern in den Erzählungen einnehmen. Anders als in den 1990ern wissen wir 
als Zuschauer und Leser fast immer, wohin die Akteure gehen und aus welchem 
Grund. Dieses Wissen rahmt die erzählten Geschehnisse. Die Erzählungen entwi-
ckeln zwar eine reflexive Distanz zu kulturellen Markern, doch ohne diese, wie 
in den 1990er Jahren, in Frage zu stellen oder zu unterlaufen.91 Die Perspektive 
ist vielmehr vom Umgang mit kulturellen Unterscheidungsmerkmalen bestimmt.

Wie Andreas Wimmer schlägt auch Rogers Brubaker vor, ethnische Grup-
penbezeichnungen als Ergebnisse sozialer Prozesse zu verstehen. Die »macht-
volle Kristallisation des Gruppengefühls« resultiere aus einer »Praxis der Ver-
dinglichung«.92 So könnten Ethnizität, Rasse oder Nation »nicht auf wesenhafte 
Gruppen oder Gebilde bezogen« werden. Auch hier sind es »praktische Katego-
rien, situatives Handeln, kulturelle Redensarten, kognitive Schemata, diskursive 
Deutungsmuster, organisatorische Routine, institutionelle Formen, politische 
Projekte und zufällige Ereignisse«, die bestimmen, was Ethnizität und Kultur 
sind. Brubaker geht so weit zu behaupten, dass Ethnizität bereits Kognition sei, 

89 Ebd., S. 47.
90 Ebd., S. 48.
91 Siehe hierzu: Ezli, Özkan (2006): »Von der Identitätskrise zu einer ethnografischen Poetik. 
Migration in der deutsch-türkischen Literatur«. In: Literatur und Migration, Sonderband edition 
text+kritik, München, S. 61–73.
92 Ebd., S. 21.



536   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

also die Wahrnehmung, das Sehen von etwas. Nach Brubaker lässt sich aus dieser 
Perspektive zeigen, wie identitätspolitische Zu- und Selbstbeschreibungen kon-
struiert werden – statt im Sinne einer postmodernen Logik einfach zu behaupten, 
dass sie konstruiert sind.93 Für ihn ist wichtig zu beobachten, nicht wie Gruppen 
funktionieren, sondern wie mit Kategorien umgegangen und gearbeitet wird. 
Oft würden Kategorien mit Gruppen verwechselt und dabei der Alltagskontext 
vernachlässigt. »Deshalb ist es wichtig, um zu begreifen, wie Ethnizität funktio-
niert, […] nicht mit den ›Rumänen‹ und den ›Ungarn‹ anzufangen, sondern mit 
›rumänisch‹ und ›ungarisch‹ als Kategorien«, die immer im Verwendungszusam-
menhang auftauchen, nicht nur sprachlich, sondern auch praktisch.94 Katego-
rien brauchen nach Brubaker »Biotope mit Artenschutz, in denen sie überleben 
und gedeihen können«.95 Ähnlich wie Asad und Wimmer geht es auch in dieser 
Theorie um neue Verhältnisse: zur Territorialität, zur Praxis und zum Gebrauch 
der Marker, die kulturelle und politische Integration zusammenführen, und um 
eine neue Sichtbarkeit von Kultur. 

Nach Amartya Sen darf es nicht mehr ausschließlich darum gehen, hybride 
Identitäten anzuerkennen; wichtig sei die Art und Weise des Umgangs mit einer 
Vielzahl von Identitäten. Denn die Akteure sind mehr als hybride Identitäten: Sie 
sind Mitglieder einer Vielzahl von Gruppen über die »Staatsangehörigkeit, 
Wohnort, geografische Herkunft, Geschlecht, Klassenzugehörigkeit, politische 
Ansichten, Beruf, Arbeit, Eßgewohnheiten, sportliche Interessen, Musikge-
schmack, soziale Engagements usw.«.96 Trotz der Vielfalt dieser Zugehörigkeiten 
gilt nach Sen: »Wenn man als Araber oder Muslim wahrgenommen wird, muß 
man immer noch entscheiden, welche Bedeutung man dieser Identität im Ver-
gleich zu den anderen Kategorien beimißt, denen man ebenfalls angehört.«97 
Kultur oder die Entdeckung kultureller Eigenheiten ist für Sen keine Schicksals-, 
sondern eine Entscheidungsfrage.98 Entscheidungen beruhen dabei nicht immer 
auf der freien Wahl zwischen Positionen, sondern darauf, dass trotz einer belaste-
ten Position oder Identität, wie Muslim zu sein, »Wahlmöglichkeiten« bestehen.99 
Im Sinne der Verhandlung bei Wimmer verlangt die Wahl also nicht, »daß wir 
aus dem Nichts irgendwohin springen, aber sie kann dazu führen, daß wir uns 

93 Ebd., S. 32.
94 Ebd., S. 37.
95 Ebd., S. 44. Siehe hierzu auch: Eder u. a. (2004): S. 15.
96 Sen (2006): S. 20.
97 Ebd., S. 22.
98 Ebd., S. 53. Siehe hierzu auch: Gray, John (2002): Two Faces of Liberalism, New York: New 
Press, S. 121.
99 Sen (2006): S. 49.



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft   537

von einer Stelle zur anderen bewegen«.100 Für diese Bewegungen, die andere sind 
als in den 1990er Jahren – dort ging es vor allem darum, zunächst eine Position 
überhaupt zu finden, muss nun eine Ordnung sichtbar gemacht, müssen Straßen 
benannt und Orte bestimmt werden. Ihr Medium ist in den 2000er Jahren das 
Verhandeln von Werten und ihre darauffolgende Bewahrung.

Steven Vertovec stellt die Diversität ebenfalls in einen Verortungszusammen-
hang. Wie viele andere verabschiedet er sich wissenschaftlich vom Begriff des 
Multikulturalismus »because of its ›catch all‹ and confusing quality«.101 Die 
Abkehr hat aber noch weitere Gründe: In den Debatten, die auf den 11. September 
2001, auf den Mord an Theo van Gogh, die Anschläge in Madrid und London, auf 
die Straßenschlachten 2005 in den Banlieues in Paris und auf den Karikaturen-
streit folgen, wird der Multikulturalismus der 1990er Jahre als zentrale Ursache für 
diese Konflikte gesehen. Er habe, wie in Habermas’ Interpretation, die Gruppen 
voneinander getrennt statt sie zusammenzuführen. Das Konzept lehne gemein-
same Werte ab, verleugne Probleme, unterstütze respektlose, beleidigende und 
unerhörte Praktiken und sei letztendlich der »heaven for terrorists«.102 In diesem 
Zusammenhang konstatiert der Soziologe Christian Joppke, dass in den Einwan-
derungsländern Großbritannien, den Niederlanden und Australien ein Übergang 
vom Multikulturalismus zu »civic integration« eingesetzt habe.103 Man spreche 
sich nun für einen neuen Realismus (»new realism«) aus. Dessen Grundlage sei 
Kultur als Diversität; Besonderheiten und Spezifika rücken in den Vordergrund. 

Dass Fragen der Integration zunehmend kulturell codiert werden, zeigt sich 
in England beispielsweise am Übergang von der »social cohesion« zur »com-
munity cohesion«, die als neue Maxime der Integrationspolitik firmiert.104 Der 
Begriff »diversity« wird beispielsweise im Strategiepapier Improving Opportuni­
ties, Strengthening Society der britischen Regierung von 2005 auf 54 Seiten 34 Mal 
genannt; im Nationalen Integrationsplan der deutschen Bundesregierung von 
2007 lesen wir »Diversität« auf 202 Seiten 84 Mal.105 Diese politischen Maßnah-
men verdeutlichen wie die öffentlichen Debatten der 2000er Jahre insgesamt, wie 
sehr die Folgen der Migration in den europäischen Einwanderungsländern, und 
besonders in Deutschland, über den Begriff der Diversität bzw. Vielfalt mit der 

100 Ebd.
101 Vertovec, Steven/Wessendorf, Susanne (2010): »Introduction. Assessing the backlash 
against multiculturalism in Europe«. In: The Multiculturalism Backlash. European Discourses, 
Policies, and Practices, London: Routledge, S. 1–31, hier S. 14.
102 Ebd., S. 13.
103 Joppke, Christian (2004): »The retreat of multiculturalism in the liberal state: theory and 
policy«. In: The British Journal of Sociology, 2004 Volume 55 Issue 2, S. 239–257, S. 243. 
104 Ebd., S. 18.
105 Ebd., S. 18.



538   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Integration verknüpft, ja fast unlösbar mit ihr verschränkt werden. Wenn in den 
1990er Jahren mit den Thesen und Annahmen des Multikulturalismus Integra-
tion weder auf die Herstellung einer kulturellen Homogenität zielen, noch andere 
kulturell bedingte Prägungen ausschließen durfte, ist der Zusammenhang von 
Vielfalt und Integration nach dem 11. September ein anderer.

Das Ziel dieses politischen Umdenkens ist eine Präventionspolitik, die vor 
den Gefahren des islamistischen Terrorismus schützen soll. Im Zentrum steht 
dabei der Gedanke, dass es nicht einfach ausreicht, sich zum Grundgesetz zu 
bekennen, sondern es gilt, dieses sichtbar zu leben. Säkulare und kritische 
Muslime fordern dies selbst ein. Im Zusammenhang der DIK konstatieren die 
Aleviten, dass sie nicht nur rechtstreu seien, »sondern auf dem Boden der demo-
kratisch-freiheitlichen Grundordnung« stünden. Diese Verbindung von Innen, 
Außen, Praxis und dem Boden, auf dem man steht, veranschaulicht den Zusam-
menhang von Integration und den Folgen der Migration in den 2000er Jahren. 
Folglich setzen die genannten Theorien zur Diversität (Vertovec, Asad, Wimmer) 
auf Praktiken. Die Zeit sei gekommen, so Vertovec, »to re-valuate […] the nature 
of contemporary diversity«.106 Dazu gehöre der komplexe Zusammenhang zwi-
schen Integration und Transnationalismus; und zugleich, dass »new immigrants 
clearly are getting on with developing a new life, livelihood, social ties and poli-
tical interests in their places of settlement«.107 Auf der Basis dieser Bindung zwi-
schen Transnationalismus, und Aneignung und des sich am Ort der Ankunft 
orientierenden Lebens, erfindet Vertovec den Begriff der Superdiversität: »Social 
cohesion and national identity can coexist with valuing diversity in the public 
sphere, as well as offering programmes to recognise and support cultural tradi-
tions, and institutional structures to provide ethnic minority community repre-
sentation – all without reference to the M-word«.108 

Der Integrationstheoretiker Hartmut Esser, der sie bis dahin durchweg ver-
nachlässigte, greift ab Mitte der 2000er Jahre ebenfalls auf die Kategorie der 
Kultur zurück. Vorher hatte es für ihn nur zwei Enden des Assimilationsprozesses 
gegeben: entweder die Assimilation als Aufstieg in die Mittelschichten der Auf-
nahmegesellschaft oder die ethnische Schichtung als dauerhafter Abstieg und 
als »Mobilitätsfalle«. Nun spricht er von »selektiver Akkulturation«.109 Damit 

106 Vertovec, Steven (2010): »Towards Postmulticulturalism? Changing Communities, condi-
tions and contexts of diversity«. In: International Social Science Journal, Volume 61, Issue 199, 
March 2010, S. 83–95, hier S. 86. 
107 Ebd., S. 90.
108 Ebd., S. 94.
109 Esser, Hartmut (2008): »Assimilation, ethnische Schichtung oder selektive Akkulturation? 
Neuere Theorien der Eingliederung von Migranten und das Modell der intergenerationalen Inte-



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft   539

sei »unter Nutzung und Beibehaltung der ethnischen Ressourcen und Identi-
täten ohne Aufgabe der ethnischen Identität« ein sozialer Aufstieg möglich.110 
Sozialer Aufstieg und »eine starke ethnische Einbettung und Orientierung« 
widersprechen sich also nicht mehr.111 Eine herausragende Rolle spielt dabei 
für Esser der Übergang von einem »boundary crossing«, wie es die klassische 
Assimilationstheorie auszeichnete, zu einem »boundary blurring«, das den ver-
änderten Gebrauch kultureller Marker oder den Prozess ihrer Auflösung genauer 
beschreibbar macht.112 Letzteres kann etwa dazu führen, dass sich die kulturelle 
Auffälligkeit (‚Salienz‘) auf andere Gruppen verlagert, wie sich beispielsweise am 
kritischen und aufgeklärten Islam zeigt. Um diese Prozesse und die Mechanismen 
hinter diesen Vorgängen präzise beschreiben und dadurch womöglich wieder 
eine allgemeine Theorie der Integration entwickeln zu können, schlägt Esser vor, 
den Weg einer »intergenerationalen Integration« zu gehen, d. h. sich genauer die 
Familiengeschichten im Kontext der Folgen der Migration anzusehen.113 Span-
nenderweise spielt das Thema der Familie als intergenerationale Konstellation 
im Unterschied zu den 1990er Jahren in allen literarischen und filmischen Erzäh-
lungen der 2000er Jahre eine zentrale Rolle.114 Esser geht es, das sei abschließend 
festgehalten, nicht um die logische Entwicklung einer modernen und ausdiffe-

gration«. In: Kölner Zeitschrift für für Soziologie und Sozialpsychologie, Heft Sonderheft, S. 81–107, 
hier S. 82. 
110 Ebd.
111 Ebd., S. 103.
112 Ebd., S. 86.
113 Diesen intergenerationalen Zugang hält auch Andreas Wimmer für vielversprechend, um 
die Verschiebung kultureller Grenzziehungen als Ergebnisse und nicht als Enden zu begrei-
fen. »Das bestmögliche Forschungsdesign wäre wohl eine Panelstudie, die Immigranten aus 
 demselben Herkunftsland (oder -dorf/-region) über mehrere Dekaden, idealerweise Generati-
onen hinweg verfolgt.« Siehe hierzu: Wimmer, Andreas (2008): »Ethnische Grenzziehungen in 
der Immigrationsgesellschaft. Jenseits des Herderschen Commonsense«. In: Kölner Zeitschrift für 
für Soziologie und Sozialpsychologie, Special Issue 48, S. 57–80, hier S. 74.
114 Auch publizistische und dokumentarische Arbeiten nehmen die erste Generation und das 
Verhältnis zwischen erster und zweiter Generation eingehend in den Blick. Siehe hierzu: Akın, 
Fatih (2000): Wir haben vergessen zurückzukehren, Dokumentarfilm, Deutschland, Bayrischer 
Rundfunk. Vetter, Marcus Attila (2005/06): Mein Vater der Türke, Dokumentarfilm, Deutsch-
land, SWR. Bademsoy, Aysun (2005): Am Rande der Städte, Dokumentarfilm, Deutschland; 
Priessner, Martina (2010): Wir sitzen im Süden, Dokumentarfilm, Deutschland. Cil, Hasan 
(2003): Anfänge einer Epoche. Bir Dönemin Başlangçları, Berlin: Hans Schiler. Spohn, Margret 
(2002): Türkische Männer in Deutschland. Familie und Identität. Migranten der ersten Generation 
erzählen ihre Geschichte, Bielefeld: transcript. Richter, Michael (2004): gekommen und geblie­
ben. Deutsch­türkische Lebensgeschichten, Hamburg: Edition Koerber Stiftung. Goddar, Jean-
nette/Huneke, Dorte (2011): Auf Zeit. Für immer. Zuwanderer aus der Türkei erinnern sich, Köln: 
Kiepenheuer & Witsch.



540   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

renzierten Gesellschaft oder die rationale Anpassung an ein Mehrheitssystem.115 
Auch wenn er in seiner theoretischen Neuausrichtung am Assimilationsbegriff 
festhält, geht er wie die anderen Wissenschaftler der Zeit von der Alltagspraxis 
aus. Nicht mehr ein System gibt die sozialen Gesetzmäßigkeiten vor, sondern nun 
sind es »die Gesetzmäßigkeiten des situationsorientierten Handelns der mensch-
lichen Akteure«.116 

Diese Spannung zwischen dem Wunsch, eine allgemeine soziale Theorie zu 
entwerfen, und der situationsbezogenen Alltagspraxis resultiert aus der Vielfalt, 
die sich in den vergangenen 50 Jahren in der Bundesrepublik entwickelt hat und 
die nun als allgemeines Faktum angenommen wird. Dieser allgemeine Befund 
ist mit einem gesellschaftlichen Stillstand gekoppelt, der eine Projektion der 
Entwicklung auf ein bestimmtes Ziel sehr erschwert, ja fast unmöglich macht. 
Vielfalt wirkt dadurch wie eine neue Art und Weise der Homogenisierung. Denn 
aus dem Besonderen soll nun das Allgemeine entworfen werden. Dass damit 
zugleich ein schwacher Gesellschaftsbegriff verbunden ist, zeigt sich auch an 
den Überlegungen von Nina Glick-Schiller. Die Transnationalismusforscherin 
führt etwa den Begriff der incorporation ein. Damit will sie, wie Hartmut Esser, 
»analytisch die eher kleinteiligen Verbindungen zwischen Personen,  Netzwerken 
und  Institutionen, die alltäglich zu beobachten sind«, erschließen.117 Auch in 
der aktuellen »reflexiven Wende der Migrationsforschung« steht nicht mehr die 
Kultur einer ethnischen Gruppe im Mittelpunkt. Es geht vielmehr darum, »die 
Konstruktion sozialer Realität als Zusammenspiel von sozialer Praxis und kul-
turellen Wissensbeständen zu rekonstruieren«. Denn die Gesellschaft lässt sich 
nicht mehr mit Adjektiven wie »›integriert‹, ›zentriert‹ und ›homogen‹ beschrei-
ben, eher als ›fragmentiert‹, ›dezentriert‹ und ›differenziert‹«.118 

Die theoretischen Texte, die im Umfeld des Begriffs »Postmigration« Ende 
der 2000er Jahre entstehen, konstatieren eine Differenz zwischen der öffentli-
chen Semantik von Migration und Integration in der Bundesrepublik und der All-

115 Siehe hierzu: Esser, Hartmut (1980): Aspekte der Wanderungssoziologie. Assimilation und 
Integration von Wanderern, ethnischen Gruppen und Minderheiten – eine handlungstheoretische 
Analyse, Darmstadt: Luchterhand.
116 Esser (2008): S. 104.
117 Glick Schiller, Nina/Basch, Linda/Blanc-Szanton, Cristina (2014): »Transnationalis-
mus. Ein neuer analytischer Rahmen zum Verständnis von Migration«. In: Transkulturalität. 
Klassische Texte, hg. v. Andreas Langenohl, Ralph Poole und Manfred Weinberg, Bielefeld: tran-
script, S. 139–154, S. 144.
118 Nieswand, Boris/Drotbohm, Heike (2014): »Einleitung. Die reflexive Wende in der Migra-
tionsforschung«. In: Kultur, Gesellschaft, Migration. Die reflexive Wende in der Migrationsfor­
schung, Heidelberg: Springer, S. 1–37, S. 13. Dieser Zugang wird als »methodologischer Kulturalis-
mus« beschrieben. Seine Analysemittel sind die der narrativen Deskription und der Praxeologie.



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft   541

tagspraxis der Akteure mit Zuwanderungsgeschichte und Migrationshintergrund. 
Besonders nach der Sarrazin-Debatte weist man darauf immer wieder hin.119 
Wie in der Publikation zur »reflexiven Wende in der Migrationsforschung« steht 
die produktive Krise der Unterscheidung Ausländer/Einheimischer, des Gesell-
schafts- und zugleich Kulturbegriffs, den die Migrationsforschung bisher selbst 
geprägt und auch mitbestimmt hat, im Vordergrund.120 Auch Theoretiker der Post-
migration wollen folglich die Migrationsforschung aus ihrer bisherigen Sonder-
rolle herauslösen und sie als Gesellschaftsanalyse etablieren. Damit hängt erneut 
ein schwacher Gesellschaftsbegriff zusammen. So begreift etwa Regina Römhild 
Migration vielmehr als Perspektive und nicht mehr als Gegenstand121 – ähnlich 
wie der oben genannte Brubaker Ethnizität nicht mehr als Gegenstand, sondern 
als Kognition begreift. Auch Postmigration bezieht sich demnach auf Zwischen-
räume, »in denen weltweite Querverbindungen zusammenlaufen und sich zu 
Alltagskontexten verdichten«.122 Dieser Zugang zur Migration bestimmt auch die 
große Ausstellung Projekt Migration, die anlässlich von 50 Jahren Arbeitsmigra-
tion nach Deutschland im Jahr 2005 in Köln stattfand. Die Kuratoren und Heraus-
geber des voluminösen Begleitkatalogs haben vor, den »nationalen Blick umzu-
kehren«. Denn nach ihrer Ansicht »gebraucht« die Nation den Anderen, »um sich 
selbst ins Zentrum zu setzen«. Dieser Einsatz sei die Grundlage der »Erzählung 
von der Mehrheit und ihren Minderheiten«. Es ist die Form »des Nationalstaats: 
die geschlossene Container-Gesellschaft, in der die Herkunft über Zugehörigkeit 
und Partizipation entscheidet«. Die Ausstellung und das Buch Projekt Migration 
stehen folglich für »den Versuch, zu einer neuen Einschätzung und Bewertung 
zu kommen: den nationalen Blick umzukehren und Migration selbst als eine zen-
trale Kraft gesellschaftlicher Veränderung sichtbar zu machen«.123

119 Thilo Sarrazin arbeitet in seiner aufsehenerregenden Publikation Deutschland schafft sich 
ab aus dem Jahr 2010 mit den Mitteln der Entortung und Verortung im Kontext der Migration. Das 
siebte Kapitel in seinem Buch, das sich ausschließlich um Einwanderung dreht, beginnt er mit 
den Worten, dass der Mensch ein »territorial orientiertes Wesen« sei. Doch gerade die Muslime, 
die bedingt durch Migration seit 50 Jahren in Deutschland leben, scheinen keinen Ort zu haben. 
Siehe hierzu: Ezli (2010).
120 Nieswand/Drothbohm (2014): S. 3.
121 Siehe hierzu: Yildiz, Erol (2014): »Postmigrantische Perspektiven«. In: Nach der Migration. 
Postmigrantische Perspektiven jenseits der Parallelgesellschaft, hg. v. Erol Yıldız, Marc Hill, Bie-
lefeld: transcript, S. 19–48.
122 Ebd., S. 24.
123 Frangenberg, Frank (2005): Projekt Migration. Ausstellungskatalog des »Projektes Migrati­
on« im Kölnischen Kunstverein vom 29. September bis 15. Januar 2006, Köln: Dumont, S. 16. Der 
Zeit-Autor Ulrich Deuter hält fest: wo die »gedanklichen und migrationsfreundlichen Positionen« 
der Autoren im Buch »denkbar« seien, sei die Ausstellung, »wo sie Geschichte dokumentiert, 
ordentlich, wo sie künstlerischen Standpunkten Raum gibt, hingegen oft mut- und einfallslos«. 



542   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Dies stellt einen wesentlichen Unterschied dar zum  Weltverbundenheitsgefühl 
der 1990er Jahre. In Akıns und Arslans Filmen, in Zaimoǧlus Kanak Sprak und 
Özdamars surrealer Poetik hängen Bruce-Lee-Plakate an der Wand, und der 
Konsum dieser und anderer Filme, der Bruch mit der Sprache und mit den Bildern 
führten zu der Vorstellung, dass man mit der Welt verbunden sei. In den 2000er 
Jahren wird diese Globalisierung vorausgesetzt und in den nun eigentlich wich-
tigen Beobachtungsgegenstand, in den Alltag, in die Praktiken zurückgeführt. 
Die Welt stand in den 1990er Jahren für neue Räume; in den 2000ern wird sie 
im Alltag verortet. An die Stelle des Raumes tritt also der Ort, der nicht unbe-
dingt bindet oder neue Bewegungen freisetzt, sondern zunächst einmal nach der 
Ordnung fragt. Dazu passt, dass postmigrantische Forscher verlangen, dass die 
Zahl der Beschäftigten im Öffentlichen Dienst, der Journalisten, Räte deutscher 
Städte und Beschäftigter in Führungspositionen deutscher Stiftungen mit Migra-
tionshintergrund steigen muss, wenn sich im System der Bundesrepublik die 
Bevölkerung spiegeln soll.124 Dies hat in den 1990er Jahren kaum ein Befürworter 
des Multikulturalismus verlangt. Aber auch das Ziel der Akteure in Film und Lite-

Zum Gesamteindruck der Ausstellung resümiert er: »Fotografien von Türken im öffentlichen 
und im privaten Raum (Candida Höfer, Brigitte Kraemer) von Tauschwirtschaft auf Berliner Po-
lenmärkten (Wolfgang Tillmans) sind ästhetisch hochwertige Produkte, verblassen jedoch auf 
nicht verdiente Weise angesichts des realen Lebens in der Migrationsgesellschaft direkt drau-
ßen vor der Tür – es hätten viel mehr sein müssen, um das fremde Leben mit den Mitteln der 
Fotokunst zu nobilitieren, aus der ›Schwemme‹ Individuen zu machen«. Siehe hierzu: Deuter, 
Ulrich (2005): »Das Projekt Migration in Köln«. In: Die Zeit, 05.11.2005. Siehe auch: http://www.
kulturwest.de/kulturpolitik/detailseite/artikel/transit-europa/ (19.09.2018). Eine ähnliche Kritik 
an der Ausstellung findet sich in: Wolbert, Barbara (2010): »›Studio of Realism‹. On the need 
for Art in Exhibitions on Migration History«. In: Forum: Qualitative Social Research. Sozialfo­
schung, http://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1483/2996 (19.09.2018). 
Bemerkenswert ist im Zusammenhang des Ausstellens von Migration und ihrer Geschichte in 
der Bundesrepublik, dass in Kadir Sözens Film Zeit der Wünsche von 2004 der Protagonist, 
ein Gastarbeiter der ersten Stunde in der Bundesrepublik, erst in einer Zeche arbeitet, dann Fo-
tograf wird und in der Erzählung des zweiteiligen Fernsehfilms zwei Ausstellungen zur türki-
schen Migration nach Deutschland realisiert. Siehe hierzu: Sözen (2004). Doch im Unterschied 
zu den »echten« Dokumentaristen der Migration wie Candida Höfer, Brigitte Kramer, Wolfgang 
Tillmanns und Vlassis Caniaris macht Sözens Fotograf vorwiegend Portraitaufnahmen. Bei den 
ersteren Fotografen stehen die Einwanderer der ersten Stunde in Interaktionszusammenhängen 
oder es werden die Dinge, die sie gebraucht haben und brauchen, abgelichtet. Siehe hierzu: 
Sözen (2004). Siehe auch: Caniaris, Vlassis (1974): Gastarbeiter – Fremdarbeiter, Berlin: Neue 
Gesellschaft für Bildende Kunst Realismusstudio. Siehe hierzu auch die Fotografien von türki-
schen Gastarbeitern in: Höfer, Candida (2013): Düsseldorf, Düsseldorf: Richter.
124 Siehe hierzu: Foroutan, Naika (2015): »Die postmigrantische Gesellschaft«. In: Bundes­
zentrale für politische Bildung, 20.04.2015, http://www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurzdos-
siers/205190/die-postmigrantische-gesellschaft (27.03.2018).

http://www.kulturwest.de/kulturpolitik/detailseite/artikel/transit-europa/
http://www.kulturwest.de/kulturpolitik/detailseite/artikel/transit-europa/
http://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1483/2996
http://www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurzdossiers/205190/die-postmigrantische-gesellschaft
http://www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurzdossiers/205190/die-postmigrantische-gesellschaft


5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft   543

ratur war nicht, sozialstrukturell aufzusteigen oder einen Aufstieg zu projezieren, 
sondern sich auszudrücken, zu behaupten und zu positionieren.

Mit der Perspektive der Postmigration wird bis heute nicht zwischen Raum 
(Möglichkeit) und Ort (Ordnung) unterschieden. So werden die drei zentralen 
Aspekte der Postmigration nebeneinandergestellt, ohne ihre spezifischen Kon-
stellationen zu berücksichtigen. Diese Aspekte sind nach Erol Yıldız erstens die 
Notwendigkeit einer »Neuerzählung der Geschichte der Gastarbeiter«, zweitens 
die Aufarbeitung der unterschiedlichen Gegenstrategien der Nachfolgegenerati-
onen gegen hegemoniale Bezeichnungspraktiken und drittens der soziale Auf-
stieg, der »auf eigene Rechnung« als Selbstständige oder über »transnationale 
Umwege« erfolgt sei.125 Wie diese sehr unterschiedlichen kulturellen und öko-
nomischen Konstellationen zusammenhängen, warum und wie sie aufeinander 
folgen, bleibt leider unerwähnt und wird an keiner Stelle erläutert. Die Klammer, 
die bei Yıldız, aber auch bei Paul Mecheril alles zusammenhält, ist Bhabhas post-
koloniale Theorie, in der »Brüche, Diskontinuitäten und Umwege eher den Regel-
fall darstellen als die Ausnahme« und als Potential deklariert werden.126 Geht man 
davon für alle drei genannten Aspekte aus, dann versteht man »Selbstethnisie-
rung« als eine Reaktion auf hegemoniale Benennungspraktiken. Zugleich ließen 
sich damit erfahrene Diskriminierungen verarbeiten, denen »Selbstethnisierun-
gen« eine Gestalt zu geben vermögen.127 Das Besondere an der Selbstethnisierung 
hier ist, dass die ethische Zugehörigkeit nicht von außen zugeschrieben oder von 
einer Gruppe oder Elite vorherbestimmt und vorgeschrieben wird. Sie entsteht im 
bewussten Einsatz kultureller Marker zur Selbstpositionierung in spannungsgela-
denen Interaktionen. In der Essaysammlung Eure Heimat ist unser Albtraum hält 
die Dramatikerin Sasha Marianna Salzmann in ihrem Beitrag Sichtbar program-
matisch fest, dass der »einzige Weg, der verhindert, dass das, was man ist, gegen 
einen verwendet wird«, das Sprechen über sich sei, »bevor es andere tun«.128

Im Spielfilm Meine verrückte türkische Hochzeit von 2007 wird die tür-
kische Protagonistin Aylin von zwei deutschen Autorinnen, eine hat ein Buch mit 
dem Titel Happy Single veröffentlicht und die andere schreibt aktuell ein Buch zu 
Ehrenmorden und Zwangsehen in Berlin Kreuzberg, auf einer öffentlichen Ver-
anstaltung gefragt, warum sich die türkischen Frauen das alles überhaupt gefal-

125 Yildiz, Erol (2014): »Postmigrantische Perspektiven«. In: Nach der Migration. Postmigran­
tische Perspektiven jenseits der Parallelgesellschaft, hg. v. Erol Yıldız und Marc Hill, Bielefeld: 
 transcript, S. 19–48, S. 22.
126 Yildiz (2014): S. 30.
127 Ebd., S. 31.
128 Salzmann, Sasha Marianna (2019): »Sichtbar«. In: Eure Heimat ist unser Albtraum, Berlin: 
Ullstein, S. 13–26, S. 13. 



544   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

len ließen. Aylin selbst trägt kein Kopftuch, betet nicht, spricht perfekt deutsch, 
studiert Jura, lässt sich auch nicht zur Ehe zwingen und ist mit einem Deutschen 
zusammen. Sie kann also unmöglich die Adressatin der Fragen der deutschen 
Frauen sein. Dennoch erwidert sie wütend in einem beleidigten und zugleich iro-
nischen Ton, dass sie zwar kein »happy Single«, aber dafür ein »happy Muslim« 
sei. Fast tweetartig hilft ihr hier der kulturelle Distinktionsmarker, nicht eine den 
sozialen Tatsachen aber ihren Gefühlen entsprechende Gegenposition einzu-
nehmen. Auch Almanya. Willkommen in Deutschland, Selam Berlin und Das 
Geheimnis meiner türkischen Großmutter sind von einer solchen Mischung aus Wut 
und Ironie gekennzeichnet. Vor diesem Hintergrund wird klar, dass der Begriff 
der Postmigration die Funktion einer Kampfvokabel einnimmt. Mit ihm werden 
insbesondere Menschen mit Migrationshintergrund aber ohne eigene Migrati-
onserfahrung angesprochen.129 Der Kampf und Umgang mit Diskriminierungen 
unterscheidet sich dabei von denen der 1990er Jahre. Wenn man damals in einem 
Akt der Antidiskriminierung jegliche ethnische Zuschreibung, ob deutsch oder 
türkisch, in Frage stellte, gehört die Ethnie nun wesentlich zum Kampfeinsatz 
dazu.130 Erst vor dem Hintergrund dieses Wandels von Raum zu Ort, von Ironie 
zu Ernst und Wut lässt sich begreifen, warum eine der bekanntesten Fürspreche-
rinnen der Postmigration, Naika Foroutan, im Jahr 2018 davon spricht, dass wir 
»unser Land« gegen die neue rechte Gefahr verteidigen müssten.131 Auch wenn es 
nicht gleich zu setzen ist, war eine solche Rhetorik in den 1980er Jahren noch den 
konservativen Monokulturalisten vorbehalten.

So zeigt bereits der Unterschied in der Bearbeitung von Diskriminierungen 
zwischen den 1990ern und seit den 2000ern, dass die Geschichte der Diskrimi-
nierung in der Bundesrepublik weitaus komplizierter ist, als die Verkürzung auf 
die Negativerfahrungen mit einem postkolonialen Vokabular suggeriert. Arbeit, 
kulturelle Selbstbehauptung und sozialstruktureller Aufstieg können schon für 
sich genommen in ihren jeweiligen historischen und sozialpolitischen Konstella-
tionen nicht so behandelt werden. Denn es gibt nicht nur eine narrative und bio-
grafische Differenz zwischen den Sätzen »Wir wollten alle Amerikaner werden«, 
»Wie lebt es sich als Türke in Deutschland«, »Wie lebt es sich in Deiner Haut?« 

129 Foroutan, Naika (2010): »Neue Deutsche, Postmigranten und Bindungsidentitäten. Wer 
gehört zum neuen Deutschland?«. In: Bundeszentrale für politische Bildung, 08.11.2010, http://
www.bpb.de/apuz/32367/neue-deutsche-postmigranten-und-bindungs-identitaeten-wer-ge-
hoert-zum-neuen-deutschland?p=all (zuletzt 07.02.2019).
130 Holtz, Stefan (2007): »Bonusmaterial zu ›Meine verrückte türkische Hochzeit‹«. In: Meine 
verrückte türkische Hochzeit, DVD, Münster: Tubine Medien.
131 Foroutan, Naika (2018): »Es ist unser Land. Verteidigen wir es gemeinsam«. In: Der Ta­
gesspiegel, 22.07.2018, https://www.tagesspiegel.de/politik/migrationsforscherin-naika-forou-
tan-es-ist-unser-land-verteidigen-wir-es-gemeinsam/22830476.html (19.09.2018).

http://www.bpb.de/apuz/32367/neue-deutsche-postmigranten-und-bindungs-identitaeten-wer-gehoert-zum-neuen-deutschland?p=all
http://www.bpb.de/apuz/32367/neue-deutsche-postmigranten-und-bindungs-identitaeten-wer-gehoert-zum-neuen-deutschland?p=all
http://www.bpb.de/apuz/32367/neue-deutsche-postmigranten-und-bindungs-identitaeten-wer-gehoert-zum-neuen-deutschland?p=all
https://www.tagesspiegel.de/politik/migrationsforscherin-naika-foroutan-es-ist-unser-land-verteidigen-wir-es-gemeinsam/22830476.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/migrationsforscherin-naika-foroutan-es-ist-unser-land-verteidigen-wir-es-gemeinsam/22830476.html


5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft   545

und »Was lebst Du?«. Paradoxerweise führt der Fokus auf den Bruch, auf das 
Dezentrierte, der alle Aspekte der Postmigration anscheinend zusammenführt, 
nicht zu einer Gesellschaft, die sie alle rahmt, sondern zur Konstitution einander 
entgegengesetzter Gruppen. 

Shermin Langhoff, von 2008 bis 2013 künstlerische Leiterin des von ihr so 
genannten »postmigrantischen Theaters« im Ballhaus Naunynstraße und seit 
2013 Intendantin des Maxim-Gorki-Theaters, befand, dass in jeder gebrochenen 
Biografie Potential stecke. Wer den Bruch als Potential begreift132, ökonomisiert 
ihn und bewegt sich zugleich weg von einer allgemeinen gesellschaftlichen 
Rahmung. Da stellt sich die Frage, was mit »ungebrochenen« Biografien gemeint 
ist? Und wann ist eine biografische Zäsur überhaupt ein Bruch? Wenn man den 
Eltern nicht genügen kann, weil sie schon als Professoren, Manager oder Ärzte 
sozialstrukturell ganz oben stehen oder wenn man eigentlich nur gewinnen kann, 
weil die Eltern seit jeher in Schicht- oder Reinigungsarbeit ihr Leben fristen? In 
den filmischen und literarischen Erzählungen der 2000er Jahre dient der Bruch 
keineswegs der Verarbeitung von Migration und ihren Folgen. Vielmehr haben 
wir es mit einem übersetzten und kompatibel gewordenen Bruch zu tun. Brüche 
sind Teil des neuen Marktes und der neuen Möglichkeiten. In den Erzählungen 
der 2000er Jahre sind es Praktiken, also Lebensweisen und Verhalten, die eine 
bindende und integrative Funktion erfüllen. Dass Praktiken, Zusammenleben 
und Alltag verstärkt in den Blick von Debatten, Theorien, Film und Literatur 
rücken, hängt mit dem bereits genannten Wandel vom Raum zum Ort zusammen. 

Räume entstehen nach Michel de Certeau mit dem Gehen der Akteure. 
Räume bestimmen sich daher durch »Richtungsvektoren«, über Verweise und 
aus »Geschwindigkeitsgrößen«. Diese mobile Anlage mit der Verweiskraft des 
Raums lässt es zu, dass zwei unterschiedliche Dinge an ein und derselben Stelle 
sein können. Ein plastisches Beispiel hierfür ist, wie Sibel in Fatih Akıns Film 
Gegen die Wand auf die Frage des Deutschen Nico, ob sie jetzt zusammen seien 
oder nicht, in einer einzelnen Sequenz als »moderne Deutsche« und als »traditi-
onelle Türkin« reagieren und somit auch die ganze Spannung deutsch-türkischer 
Bindung entladen kann. Oder dass Bildikid in Atamans Film türkischer Macho 
und zugleich schwul ist. Gegen diese sowohl-als-auch-Struktur des Raums ist 
nach Certeau der Ort eine »momentane Konstellation von festen Punkten«. Im 
Unterschied zum Raum geht die Entstehung von Orten vom Sehen einer Ordnung 
aus, die in der Regel eine »aufgezwungene Ordnung« ist;133 eine Ordnung, »nach 

132 Aus: Yildiz, Erol (2019): »Postmigrantische Lebensentwürfe jenseits der Parallelgesell-
schaft«. In: Migration bewegt und bildet. Kontrapunktische Betrachtungen, hg. Alexandra Bött-
cher, Marc Hill und andere, Innsbruck: Innsbruck University Press, 13–28, S. 22.
133 Ebd., S. 352.



546   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

der Elemente in Koexistenzbeziehungen aufgeteilt werden«.134 Nach dieser ist es 
nicht mehr möglich, »daß sich zwei Dinge an derselben Stelle befinden«.135 Die 
Ordnung eines Ortes lässt auch nicht mehr offen, ob Erol aus Arslans Geschwister 
nun aus patriotischen Gefühlen oder aufgrund seiner Schulden den Militärdienst 
in der Türkei antritt. Gerade in diesem Zusammenschluss von Inkompatiblem, der 
im eigenen Körper verortet war, lag der universale und politische Anspruch des 
Leitsatzes »Wie lebt es dich in Deiner Haut?«. In solch einer Konstellation konnte 
die Anrufung des Menschseins überzeugen. Doch an diese Stelle rückt nun die 
Frage, was man lebt und wofür das steht, was man tut. Schon dies führt dazu, 
dass Orten und Verortungen besondere Funktionen zukommen. Für Bhabha steht 
allerdings die Konzeption des Ortes diametral zum postkolonialen Zwischen-
raum. Dort, wo dieser Zwischenraum auf eine gemeinsame Gegenwart verweist, 
trennt der Ort die Akteure durch Fragen nach Zugehörigkeit und Besitz vonein-
ander, unterscheidet sie dann beispielsweise in moderne und  nichtmoderne 
Akteure.136 Wir werden sehen, dass eine  Bhabha’sche Analyse und Abwertung 
des Sichtbarmachens von Orten nicht mehr ausreichen, wenn Unterscheidungen 
wie modern und traditionell analytisch kaum noch greifen. Ein weiterer Grund 
liegt darin, dass Orte auch verräumlicht, in Bewegung gebracht werden können, 
wenn durch und mit ihnen gehandelt wird. Wir werden sehen, dass sich in den 
2000er Jahren die Politik als System und das Politische als Feld genau auf dieser 
Achse bewegen: mit und an den Orten wird etwas gemacht bzw. werden Orte 
unsichtbar gehalten, mit dem politischen Ziel, die potentiellen Gefährder von 
den ungefährlichen, den kritischen, Muslimen unterscheiden zu können. Letzt-
lich dominiert das politische System bis heute die Frage, wie man es durch die 
Kultur mit der Kultur hält, wie man mit den kulturellen und identitätspolitischen 
Markern umgeht. Anders formuliert interessiert nicht, was die Muslime an ihren 
Orten (den Moscheen) machen, sondern was sie dort sagen. Dabei wird überse-
hen, dass Predigt und Alltagspraxis in einem Gotteshaus diametral zueinander-
stehen können, dass sozusagen auch nicht unbedingt streng religiöse oder gar 
nicht religiöse Menschen aus sozialer Gewohnheit in die Moschee gehen; die Ver-
bindung solcher Inkompatibilitäten steht hier nicht mehr zur Disposition. Wer in 
die Moschee geht, ist religiös. Im Blick steht die sichtbare öffentliche Identität. 
Einige Filme und Texte nehmen diese Perspektive ein, andere stellen sie in Frage. 

Film und Literatur wollen kein globales Weltverbundenheitsgefühl mehr dar-
stellen, sondern fragen vielmehr danach, ob Kultur über bestimmte Formen ver-
handelbar ist oder nicht. In Züli Aladağs Wut ist sie beispielsweise nicht verhan-

134 Ebd., S. 347
135 Ebd.
136 Bhabha (2000), S. 219 u. 248.



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft   547

delbar. Die titelgebende Wut des deutsch-türkischen Protagonisten Can auf den 
Wohlstand einer deutschen Familie und sein Empfinden, er werde immer noch 
als der kleine Türke gesehen, führt in dieser Erzählung zur Katastrophe.137 Dabei 
tritt Can keineswegs als Opfer auf, sondern fühlt sich von anderen diskriminiert, 
die ihn tatsächlich gar nicht diskriminieren. Sein Auftritt ist im Unterschied zu 
dem der ›Kanaken‹ in den 1990ern frei von Ironie. So hält auch der deutsch-tür-
kische Regisseur des Films fest, dass er zwar die Wut seines jungen deutsch-tür-
kischen Protagonisten im Film verstehe, seine eigenen Wertvorstellungen aber 
mit denen des deutschen Vaters identisch seien.138 Der Regisseur ist tolerant und 
bewegt sich in derselben Ordnung wie die dargestellte deutsche Familie; er teilt 
deren Werte. Frei von Ironie und Komik sind auch die zeitnah entstandenen Filme 
Chiko. Wenn du der Beste sein willst, musst Du Respekt kriegen. Wenn Du 
Respekt kriegen willst, darfst Du keinem Respekt zeigen! (2008) von Özgür 
Yıldırım und Knallhart (2005) von Detlef Buck; ganz anders also noch Kurz 
und schmerzlos, Auslandstournee, Aprilkinder und Gegen die Wand. 

Umgekehrt erleben Ethno-Comedy und Multikulti-Komödien im Film in den 
2000er Jahren einen besonderen Boom. Integrationspolitisch werden sie zum 
beliebten Verhandlungsraum. Denn im Komischen können im Unterschied zum 
Tragischen »Ambivalenzen und einander widersprechende Vorstellungen vereint 
werden«.139 Hinzu kommt, dass Komik sehr gut mit dem politischen Bedürfnis 
nach Ordnung der 2000er Jahre zusammenpasst, also kompatibel ist. Denn nach 
Peter Berger macht Komik den »Widerspruch zwischen Ordnung und Unord-
nung« verhandel- und verortbar und »insofern zwischen dem Menschen, der 
stets nach Ordnung sucht, und den unordentlichen Realitäten der empirischen 
Welt«.140 Für den Komik-Theoretiker Uwe Wirth bewegt sich Komik nicht außer-

137 Tatsächlich wurde der Film Aladağs äußerst kontrovers diskutiert und löste nach starken 
Protesten von Jugendschützern eine Debatte aus. Die ARD reagierte auf diesen öffentlichen 
Unmut, indem sie den Sendetermin des Films in den späten Abend verschob. Siehe hierzu: Der 
Spiegel (2006): »Umstrittener TV-Film. ARD zeigt ›Wut‹ später«. In: Der Spiegel, 22.09.2006, 
http://www.spiegel.de/kultur/gesellschaft/umstrittener-tv-film-ard-zeigt-wut-spaeter- 
a-438700.html (zuletzt 07.02.2019). Siehe hierzu: Luley, Peter (2010): »›Wut‹ aus dem Migrantenmi-
lieu«. In: Die Süddeutsche, 19.05.2010, https://www.sueddeutsche.de/kultur/ard-verlegt-thriller- 
wut-aus-dem-migrantenmilieu-1.897372 (zuletzt 07.02.2019).
138 Siehe hierzu: Aladağ, Züli (2007): »Interview mit Züli Aladağ«. In: ders.: Wut, Spielfilm, DVD, 
Hamburg: Mondo Entertainment. Feridun Zaimoǧlu, Ayşe Polat und Yüksel Yavuz haben sich hin-
gegen in ihren Produktionen der 1990er Jahre sehr wohl mit ihren Protagonisten identifiziert.
139 Kotthoff, Helga/Jashari, Shpresa/Klingenberg, Darja (2013): Komik (in) der Migrations­
gesellschaft, Konstanz: UVK, S. 17. Siehe hierzu auch: Ezli, Özkan/Göktürk, Deniz/Wirth, Uwe 
(2019): Komik der Integration. Grenzpraktiken und Identifikationen des Sozialen, Bielefeld: Aisthesis. 
140 Berger, Peter (1998): Erlösendes Lachen. Das Komische in der menschlichen Erfahrung, Ber-
lin: De Gruyter, S. 43.

http://www.spiegel.de/kultur/gesellschaft/umstrittener-tv-film-ard-zeigt-wut-spaeter-a-438700.html
http://www.spiegel.de/kultur/gesellschaft/umstrittener-tv-film-ard-zeigt-wut-spaeter-a-438700.html
https://www.sueddeutsche.de/kultur/ard-verlegt-thriller-wut-aus-dem-migrantenmilieu-1.897372
https://www.sueddeutsche.de/kultur/ard-verlegt-thriller-wut-aus-dem-migrantenmilieu-1.897372


548   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

halb gesellschaftlicher Grenzen: »Genau genommen entsteht Komik nur dann, 
wenn unausgesprochene Regeln – also implizit vorausgesetzte – Regeln verletzt 
werden. […] Somit macht Komik die implizit vorausgesetzten Rahmen und Regeln 
spürbar und damit in ihrer Wirksamkeit überhaupt erst erkennbar«.141 Der wei-
terhin anhaltende Boom der Ethno-Comedy zeigt, dass dieser Bereich auch öko-
nomisch eine besondere Verhandlungsform kultureller Marker darstellt. Wenn 
in Filmen und Texten der 1990er Jahre Dramatisches und Komisches wie in Das 
Leben ist eine Karawanserei, Abschaum, Die Prärie, Kurz und Schmerzlos, Lola 
und Bildikid, Geschwister und Ich Chef, Du Turnschuh zusammengehören, 
gehen diese beiden Formen künstlerischer Aushandlung in den 2000er Jahre in 
der Regel getrennte Wege. Inwiefern diese Trennung mit Orten und Verortungen, 
mit der Unterscheidung von Ordnung und Unordnung zusammenhängt, werden 
die nachfolgenden Analysen zeigen. 

Die in den 2000er Jahren immer wieder kehrenden spezifischen Orte, die durch 
Straßennamen, Moscheen, durch Wohnungen, Geschäfte bis hin zu Schulen mar-
kiert werden, verweisen auf eine Globalisierung, die nicht mehr jenseits verortet 
und nur vorgestellt wird, sondern im konkreten Alltag stattfindet. Dass diese Per-
spektiven von Ordnung und Rahmung in Film und Literatur auch in enger sozial-
struktureller Verbindung stehen, zeigen schon die Berufe der jeweiligen Protagonis-
ten: Sie sind Polizisten, Radiomoderatoren, Ärzte, Studenten, Selbstständige oder 
Filmemacher, die für sozialen Aufstieg und bestimmte Positionen in der Gesell-
schaft stehen. Vergleichbare Aufstiegsgeschichten erzählen Mitte der 2000er Jahre 
auch der Dokumentarfilm Ganz oben von Neco Celik und die Publikationen Zehn 
für Deutschland. Gespräche mit türkeistämmigen Abgeordneten, Mitten in Deutsch­
land. Deutsch­Türkische Erfolgsgeschichten. Der nun folgende Überblick über die 
filmischen, literarischen und dokumentarischen Werke von 2000 bis 2011 zu den 
Folgen der Migration wird einen Einblick gewähren, wie darin Orte und Verortun-
gen eingesetzt werden. Sie sind der Rahmen, innerhalb dessen sich die Praktiken 
und die kulturelle Authentizität der Akteure analysieren und sehen lassen. Zudem 
zeigen sie, dass Kultur einen Einsatz von Symbolen und Markern darstellt, die nicht 
von außen einbrechen und dabei maßgeblich die Handlungen der Akteure deter-
ministisch bestimmen. Ebenso wenig stellen sie über Weltverbundenheit Monokul-
turalität in Frage. In den 2000er Jahren, im Jahrzehnt der Integration, sind kultu-
relle Marker oder Kategorien, wie Türkisch-Sein, Teil der Akteure und treten mit 
ihnen von innen nach außen. Dabei geht es nicht mehr um ein »Eingewurzelt-sein« 

141 Wirth, Uwe (2019): »Komik der Integration, Komik der Nicht-Integration«. In: Komik der 
Integration. Grenzpraktiken der Gemeinschaft, hg. v. Özkan Ezli, Deniz Göktürk, Uwe Wirth, 
 Bielefeld: Aisthesis, S. 19–43, hier S. 25.



5.2 Ankommen in filmischen und literarischen Erzählungen   549

auf Straßen, sondern um eines in Kontexten, Landschaften, genau beschriebenen 
Stadtteilen und letztlich der Verbindung von öffentlichen und privaten Räumen.

5.2 Ankommen in filmischen und literarischen Erzählungen

Kadir Sözen produzierte im Jahr 2004 den zweiteiligen Fernsehfilm Zeit der Wün-
sche. Das Drehbuch schrieb Tevfik Başer, Regie führte Rolf Schübel. In der ersten 
Einstellung sehen wir in Nahaufnahme ein Ölgemälde eines Dorfes. Die Kamera 
schwenkt nach links auf einen Baum im Gemälde, der auf den ersten Teil des 
Films »Der Wunschbaum« verweist. Die Kamera bewegt sich über den Rahmen des 
Bildes und die Wand, an der es hängt, bis wir erkennen, dass wir uns im Flur einer 
Wohnung befinden. Die Kamera bewegt sich weiter vorbei an einem Wecker (es ist 
7:29 Uhr morgens), einem Familienfoto und filmt über eine Türschwelle eine attrak-
tive Frau, die gerade das Frühstück zubereitet und in akzentfreiem Deutsch ihre 
Kinder Hasan und Mine mahnt, sich zu beeilen, da der Schulbus bald fahre. Sie früh-
stücken schnell gemeinsam am Tisch, gehen danach gemeinsam durch das Treppen-
haus auf die Straße, und die Mutter gibt den Kindern noch ihr Pausenbrot mit. Am 
bayrischen Akzent des Busfahrers und der Zielhaltestelle des Buses erkennen wir, 
dass die Sequenz in München spielt.142 

Am Ende dieser Einstiegssequenz des Films wird ihr Ehemann Yaşar auf seine 
Frau, die Protagonistin und Ich-Erzählerin des Films, mit einer Pistole schießen. Von 
der Pistole ihres Mannes getroffen wird Melike auf der Straße liegend aus dem Off 
beginnen, ihre Geschichte zu erzählen.143 Diese beginnt in einem türkischen Dorf 
in den 1960er Jahren, das auf dem eingangs gezeigten Ölgemälde zu sehen war. So 
wird gewissermaßen aus Fiktion, Bild und Vorstellung Realität. Im Mittelpunkt steht 
die sich unglücklich entwickelnde Liebesgeschichte zwischen Melike und Mustafa, 
das Leben und die Ausbreitung des »Deutschlandfiebers« im Dorf. Der zweite Teil 
des Films spielt in der Bundesrepublik und zeigt neben den Beziehungen Melikes zu 
Mustafa und Yaşar das Leben der Gastarbeiterinnen und Gastarbeiter. Zugleich wird 
anhand von Mustafas Freund Kadir ein Wandel im Leben der türkischen Gastarbei-

142 Siehe hierzu: Schübel (2004). 
143 Auch Necla Kelek beginnt die Taschenbuchausgabe ihres Buchs Die fremde Braut mit der 
Beschreibung der Ermordung einer Deutsch-Türkin. Hatun Sürücü wurde am 7. Februar 2005 von 
ihrem Bruder nach einem Streit auf dem Weg zur Bushaltestelle an der Tempelhofer Oberland-
straße erschossen. Vor Gericht gab die Familie an, dass Hatuns Lebensweise die Ehre der Fami-
lie verletzt habe. Zur Tat bekannte sich der jüngste Bruder, der minderjährig war. Siehe hierzu: 
Kelek (2005): S. 9. Im Unterschied zu Kadir Sözen erzählt Necla Kelek nicht die Geschichte der 
Ermordeten, sondern ihre eigene. Sie ist wie Hatun Sürücü eine Türkin, die sich für die deutsche 
Lebensweise entschieden hat. 



550   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

ter gegen Ende der 1970er Jahre in der Bundesrepublik skizziert. Mustafa und Kadir 
hatten beide als erste das Dorf in Richtung Deutschland verlassen. Der Schluss des 
Films wird mit der zuvor beschriebenen Einstiegssequenz des Films eingeleitet.144 
Am Ende erfahren wir, dass Melike, die Erzählerin der Geschichte, auf der Straße 
in München stirbt und dass die beiden Freunde, Mustafa und Kadir, die sich in 
Deutschland voneinander entfremdet hatten, wieder als Freunde zusammenkom-
men. Ersterer ist ein anerkannter Künstler geworden, letzterer ein erzkonservati-
ver Muslim mit einem Krämerladen. Die Erzählerin schließt auch mit den Worten 
den Film, dass wenn ihr Tod einen Sinn gehabt hat, dann den, dass alte Freunde 
wieder zusammengekommen sind.145 Daher ist die im ersten Teil des Films darge-
stellte Form des Dorflebens in der Türkei nicht die tatsächliche Grundlage für die 
Tötung der Erzählerin. Obwohl dem Mord an der Erzählerin in Deutschland die 
Beschreibung des Dorflebens in der Türkei vorausgeht, hat die Tat weder mit ihrem 
Lebenswandel noch mit der Ehrenrettung ihres Mannes Yaşar zu tun, wie es noch 
in den wissenschaftlichen, filmischen und literarischen Erzählungen der 1980er 
Jahre gewesen wäre. Yaşar begeht den Mord aus egoistischen Motiven und niederen 
Instinkten.146 Noch im türkischen Dorf ist ihm zuvor auf unlautere Weise gelungen, 
Melikes Ehemann zu werden: Er hat die Liebesbriefe Mustafas aus Deutschland an 
Melike abgefangen und Melikes Briefe umgekehrt nicht nach Deutschland versen-
den lassen.147 So steht im Zentrum des Films nicht die Darstellung und Erklärung 
des Phänomens des Ehrenmords als ein von oben befohlene Tat, sondern vielmehr 
die Frage, wie sich bedingt durch Migration unterschiedlich entwickelte Lebenswei-
sen in einen gesellschaftlichen Lebenszusammenhang gebracht werden können. 
Diese Klarheit der Erzählung ist auch ein Resultat ihrer Rahmenerzählung. 

Eine derartig erzählerische Rahmenstruktur von Anfang und Ende der Erzäh-
lung finden wir auch in Fatih Akıns Film Auf der anderen Seite. Dort beginnt 
der Film ebenfalls mit einer ruhigen, malerisch wirkenden Einstellung. Auch hier 
bewegt sich zunächst niemand. Wie in Zeit der Wünsche gibt es einen deut-
schen und einen türkischen Teil des Films. Am Anfang sehen wir einen male-
rischen Ort in der Türkei, eine einstöckige weiße Hütte im Sonnenschein. Die 
Kamera schwenkt nach rechts, bis sie an den Zapfsäulen an einer Tankstelle 

144 Siehe hierzu: Schübel (2004).
145 Siehe hierzu: ebd.
146 Schübel, Ralf (2004): Zeit der Wünsche, Spielfilm, Deutschland.
147 Yaşar ist Inhaber des einzigen Krämerladens im Dorf, in dem er auch die angekommene 
Post an die Dorfbewohner verteilt und zu versendende an die türkische Post übergibt. Siehe hier-
zu: Sözen (2004). 



5.2 Ankommen in filmischen und literarischen Erzählungen   551

mit der Aufschrift »Petrol« anhält.148 Wir hören dabei leise türkische Musik aus 
einem Radio. Entgegengesetzt zur Kamera-Bewegung fährt nun von rechts ein 
Auto an die Zapfsäule ins Bild. Einer der Protagonisten des Films, Nejat, steigt 
aus, wünscht Tankwart und Besitzer der Tankstelle ein schönes muslimisches 
Opferfest, lässt tanken, holt sich etwas zu essen, führt ein kurzes Gespräch mit 
dem Besitzer der Tankstelle und fährt weiter.149 Im Gegensatz zu Sözens Film 
wird Türkisch gesprochen, das deutsch untertitelt ist. Wie in Zeit der Wünsche 
gibt es keine Vermischung der Sprachen in der Weise, dass man beim Sprechen 
zwischen beiden hin- und herwechseln würde. Entweder wird Deutsch, Türkisch 
oder Englisch gesprochen. Wie in Zeit der Wünsche scheint auch in diesem Film 
oft die Sonne. Bei Ausblendungen werden die Titel der Teile des Films eingeblen-
det. Als etwa Nejat kurz nach dem Tanken durch einen Tunnel fährt, erscheint 
der Schriftzug »Yeters Tod« im Bild. In der nächsten Einstellung wird in Bremen 
der zweite Protagonist eingeführt. Ali ist ein Gastarbeiter der ersten Stunde und 
beobachtet an einem sonnigen Tag auf dem Weg ins Bordell eine 1. Mai-Demo. 
Er ist also nicht wie Niyazi über dreißig Jahre zuvor unterwegs zur Nachtschicht 
in eine Fabrik, während seine deutsche Nachbarin im kalten Bett keinen Schlaf 
findet.150 Nach dem Sex wird Ali die türkeistämmige Prostituierte Yeter darum 
bitten, für Geld mit ihm zusammen zu leben. Sie willigt ein. Später sehen wir, wie 
Ali sie im Streit unbeabsichtigt totschlägt.151

Während das anfangs gezeigte orientalische Postkartenidyll aus Gegen die 
Wand mit dem grellen Scheinwerferlicht aus Die Fabrik in Hamburg kontrastiert 
wurde, entsprechen sich in lichtdramaturgischer Hinsicht die ersten Einstel-
lungen in Auf der anderen Seite in der Türkei und in Deutschland, sie sind 
gewissermaßen kompatibel. Wie die Einstiegssequenz in Zeit der Wünsche 
werden wir die Tankstelle in Auf der anderen Seite gegen Ende des Films als 
Ort der Motivbündelung erneut zu sehen bekommen. Außerdem sehen wir eine 
türkische Version der 1.-Mai-Demo in Istanbul.152 Während Gehen und Sprechen 
Leitkategorien der filmischen und literarischen Erzählungen der 1990er Jahre 

148 Siehe hierzu: Göktürk, Deniz (2010): »Mobilität und Stillstand im Weltkino digital«. In: 
Kultur als Ereignis. Fatih Akıns Auf der anderen Seite als transkulturelle Narration, hg. v. Özkan 
Ezli, Bielefeld: transcript, S. 15–46, hier S. 19. Siehe auch: Güneli, Berna (2014): »The Sound of 
Fatih Akın’s Cinema. Polyphony and the Aesthetics of Heterogeneity in The Edge of Heaven«. In: 
German Studies Review, Volume 37, Number 2, May 2014, S. 337–356. 
149 Siehe hierzu: Akın, Fatih (2007): Auf der anderen Seite, Spielfilm, Deutschland. 
150 Siehe hierzu: Ören, Aras (1973): Was will Niyazi in der Naunynstraße, Berlin: Rotbuch, S. 9.
151 Siehe hierzu: Akın, Fatih (2007).
152 Ebd. In Deniz Göktürks Analyse der Einstiegssequenz dient der Aspekt der Verortung der 
Beschreibung der digitalen Revolution im DVD-Bereich, die die Rezeption von Filmen wie Auf 
der anderen Seite bestimme. Siehe hierzu: Göktürk (2010).



552   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

waren, geht es nun um Entscheiden, Handeln und vor allem um das Sehen: das 
Sehen geografischer, topografischer, stereotyper und ethischer Ordnungen, die 
durch lebensgeschichtlich bestimmte Kontexte zwischen Ähnlichkeit und Diffe-
renz pendeln.153 Wie bei Römhild und Brubaker sind Migration und Ethnizität 
keine eindeutig bestimmbaren Untersuchungsgegenstände, sondern Fragen der 
Perspektive und Kognition. Eindrücklich zeigt sich diese Verschiebung auch in 
den mehrfach prämierten und sehr erfolgreichen Filmen Die Fremde (2010) und 
Almanya. Willkommen in Deutschland (2011). Die Ich-Erzählerin aus Emine 
Sevgi Özdamars Erzählband Der Hof im Spiegel (2001) bewegt sich ebenfalls 
weniger als in den früheren Romanen. Die meiste Zeit beschreibt sie beim Telefo-
nat mit ihrer Mutter oder beim morgendlichen Aufstehen, wie sie in ihrem großen 
Spiegel, ohne selbst gesehen zu werden und ohne sich selbst zu sehen, sieht, was 
im Hof des Mehrparteienhauses und in den Wohnungen der Nachbarn passiert: 
»Wenn ich aufwachte, schaute ich nicht vom Balkon aus auf den Hof, sondern 
schaute in den Spiegel. Ich kochte Kaffee oder schrieb oder putzte und konnte 
immer wieder den Hof und meine Nachbarn in meinen Zimmern sehen.«154 

Dieser Verschiebung der Perspektive begegnen wir auch in Feridun Zaimoğlus 
Erzählband Zwölf Gramm Glück von 2004. Gleich in der ersten von zwölf Erzählun-
gen nimmt der Ich-Erzähler einen Platz ein, der ihm ein distanziertes Sehen ermög-
licht. Er beobachtet aus seinem »Krähennest«, seiner Wohnung, eine »eskalierende 
Situation«, eine Demonstration einer linken Gruppierung in Kiel.155 Er selbst möchte 
sich nicht mehr an Auseinandersetzungen auf Straßen beteiligen, ihm reicht »die 
Zimmerwärme und die Schreibmaschine im Rücken«.156 Von dort aus kann er genau 
beobachten, wie in der »Hauptstraße«, oder »zwischen der Julius- und Eifflerstraße 
[…] eine Yuppiesanierung« sich breit gemacht hat. Etwas, das »jedem linkskulturel-
len Milieu blüht: auf der rechten Straßenseite wechseln sich Fischrestaurants, por-
tugiesische Stehcafes, Goldschmuckläden und Nostalgiemöbelmärkte ab«.157 

153 Siehe hierzu: Elsässer, Thomas (2011): »Vom Tod als Experiment im Leben zum Kino der 
ethischen Handlungsmacht. Fatih Akın und die ›Ethische Wende‹«. In: Kino in Bewegung. Per­
spektiven des deutschen Gegenwartsfilms, hg. v. Thomas Schick, Tobias Ebbrecht, Wiesbaden: 
Springer, S. 61–62. Siehe auch: Tezcan, Levent (2010): »Der Tod diesseits von Kultur. Wie Fatih 
Akın in ›Auf der anderen Seite‹ den großen Kulturdialog umgeht«. In: Kultur als Ereignis, S. 45–70.
154 Özdamar, Emine Sevgi (2001): Der Hof im Spiegel, Köln: Kiepenheuer & Witsch, S. 28.
155 Zaimoğlu, Feridun (2004): »Fünf klopfende Herzen, wenn die Liebe springt«. In: ders: 
Zwölf Gramm Glück, Köln: Kiepenheuer & Witsch, S. 11–32, hier S. 20.
156 Ebd.
157 Ebd., S. 13. Dieser Übergang von der Straße in die Wohnung und der damit einhergehenden 
präziseren Beschreibung der Umgebung vor Ort dokumentiert auch der Dokumentarfilm von 
Susan Tratz: Feridun Zaimoğlu. Mein Leben (2010). Siehe hierzu: Tratz/Zaimoğlu (2010).



5.2 Ankommen in filmischen und literarischen Erzählungen   553

Vergleichbar präzise beschreibt Zaimoğlu in »Häute« aus demselben Band 
das Leben in einem archaisch wirkenden Dorf.158 Wie der Protagonist in Akıns 
Film spricht auch hier der Ich-Erzähler die Sprache der Dorfbewohner, doch seine 
langen Haare und sein Verhalten weisen ihn als jemanden aus, der nicht zum 
Dorf gehört.159 Aus der ersten Erzählung wissen wir bereits, dass er eigentlich in 
Kiel lebt. Und wie die bereits genannten beiden Filme ist auch der Erzählband 
Zwölf Gramm Glück in territorialer Hinsicht in zwei Hälften geteilt: Sieben der 
zwölf Erzählungen spielen unter dem Obertitel »Diesseits« in Deutschland; die 
anderen fünf »Jenseits« in der Türkei.160 Der Theaterregisseur Nuran David Caliş 
schreibt seinen autobiografisch grundierten Roman Der Mond ist unsere Sonne 
(2011) ebenfalls aus einer bestimmten Perspektive, die mit einer identitätspoliti-
schen Erkenntnis einhergeht. Der Protagonist des Romans Alen hat einen arme-
nisch-türkisch-jüdischen Hintergrund und wurde in Bielefeld geboren. Er ist mit 
seinem Onkel im Osten der Türkei auf der Suche nach ihrer Herkunft. Zu Beginn 
des Romans sitzt er auf einem Felsvorsprung und blickt auf den Berg Ararat. Er 
erkennt, dass sein Vater vielleicht hierher gehört, er selbst aber nicht. Der Ort, an 
dem für ihn alles anfing, liegt 5000 km vom Ararat entfernt im Stadtteil Baum-
heide in Bielefeld.161

Hasan, der Protagonist in Yadé Karas mit dem Deutschen Buchpreis prämier-
ten Roman Selam Berlin (2004), nimmt ebenfalls zu Beginn der Erzählung in 
topografischer wie kultureller Hinsicht eine bestimmte Position ein. Mit seinen 
Eltern sieht er im Fernsehen in Istanbul, wie im Jahr 1989 die Berliner Mauer fällt. 
Er sieht, wie plötzlich »Straßen, Plätze und Orte« seiner Kindheit »im Interesse 
des Weltgeschehens« stehen.162 Sein erster Impuls ‒ »Kanake her, Almanci hin« 
‒ ist, nach Berlin zurückzukehren, wo er aufgewachsen ist.163 Bisher war alles 
transit in seinem Leben, »das sollte sich aber ändern«.164 Sehen und zu wissen, 
wohin man gehört, fallen hier zusammen. In Berlin angekommen, möchte er 
aus seinem Leben etwas machen und setzt seinen türkischen Hintergrund ein, 
um in der Filmbranche als Schauspieler arbeiten zu können. Auch wenn er sich 
explizit als Berliner begreift und dort Abitur gemacht hat, spielt er in einem Film 
einen dealenden ›Kanaken‹. Den Türken zu türken, ist hier Teil der Berufsfin-

158 Siehe hierzu: Zaimoğlu, Feridun (2004): »Häute«. In: ders.: Zwölf Gramm Glück, S. 105–121. 
2003 wurde diese Erzählung mit dem Ingeborg-Bachmann-Preis ausgezeichnet.
159 Eine ähnliche Beobachtung hält Deniz Göktürk für den Protagonisten Nejat in Auf der an-
deren Seite fest. Siehe hierzu: Göktürk (2010): S. 20.
160 Siehe hierzu: Zaimoğlu, Feridun (2004): Zwölf Gramm Glück, Köln: Kiepenheuer & Witsch.
161 Calış, Nuran David (2011): Der Mond ist unsere Sonne, Frankfurt a. M.: Fischer, S. 5–11.
162 Kara, Yade (2004): Selam Berlin, Zürich: Diogenes, S. 9.
163 Ebd., S. 5.
164 Ebd., S. 17.



554   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

dung, die in Karas Roman zugleich für die Selbstfindung, für ein Ankommen in 
Deutschland steht.165 Die Stadt Berlin beschreibt Hasan detailliert von Straße zu 
Straße, Haltestelle zu Haltestelle. Diese immer wieder stattfindenden Verortun-
gen in Selam Berlin weisen Hasan als kundigen Berliner aus, der zu der Stadt 
gehört, in der er lebt, sie kennt und in ihr seinen Platz sucht. Mit Letzterem ist vor 
allem seine Berufssuche gemeint, für die Hasan seinen türkischen Hintergrund 
bewusst einsetzt. Ähnlich präzise wie in Selam Berlin werden Stadtteile und Orte 
in Mein Name ist Revolution (2011) von Imran Ayata und im bereits erwähnten Der 
Mond ist unsere Sonne beschrieben. Bei Calış steht das Viertel Baumheide im Vor-
dergrund; ein Bielefelder Stadtteil, der eigentlich weder physisch noch emotional 
ein Ankommen in der Stadt und in der Gesellschaft ermöglicht. Denn

wie soll einer, der in Baumheide gelandet ist, seinen Beitrag leisten, überhaupt, was soll 
der Beitrag von jemandem sein, der nicht hier ankommen darf, und wie soll einer seinen 
Beitrag leisten, wenn es nur eine Buslinie gibt, die die Siedlung mit dem Zentrum verbin-
det, ein Bus, der nur zweimal in der Stunde fährt, und um 20 Uhr ist Schluss, und der Bus 
kostet 4 Euro hin und zurück, und das ist die Hälfte des dir am Tag zur Verfügung stehenden 
Budgets bei dem momentanen Hartz-IV-Satz.166 

Alen möchte aber ankommen, und er wird sich dafür »die Haut abziehen, wenn 
sie sich nicht von alleine lösen will«. Seine Mutter und seine Freunde werden ihn 
nicht mehr verstehen, aber dafür wird er ankommen. »Dann werde ich endlich 
dabei sein und dazugehören. Nicht am Rand sein. Nicht mehr außen vor sein.« 
Nicht wie sein Onkel, der neben ihm am Ararat »auf seiner Heimat-Scheiße hän-
gengeblieben ist«.167

Kemal Kurts Jugendroman Sonnentrinker, sein letzter Prosatext, beginnt eben-
falls mit Platzierung und Orientierung. Der erste Satz definiert, was Glück heißt: 
wenn die Bruchstücke des Lebens an ihre Plätze fallen und ein Ganzes ergeben. 
Dabei bleibt »kein Teilchen übrig, kein Zwischenraum wird verschenkt. Alles passt 
zusammen«, ist kompatibel.168 Anschließend wird der Protagonist Hakan von 
seinen Freunden per Handy zu einem bestimmten Ort manövriert. Dabei können wir 
als Leser anhand der Straßennamen genau mitverfolgen, wie Hakan sich durch den 

165 In der Komödie Süperseks mimt der deutsch-türkische Protagonist Elviz einen »Prolltür-
ken«, um bei einer attraktiven Frau anzukommen, die einen türkischen Vater, der ein erfolgrei-
cher Arzt ist, und eine deutsche Mutter hat. Er hat nämlich erfahren, dass sie ihren Vater mit 
einem »Prolltürken« schockieren will, der eine gute deutsche Partie für sie im Auge hat. Siehe 
hierzu: Wacker, Torsten (2004): Süperseks, Hamburg: Magnolia Filmproduktion GmbH.
166 Calış (2011) S. 120 f.
167 Ebd., S. 16.
168 Kurt, Kemal (2002): Die Sonnentrinker, Berlin: Altberliner Verlag, S. 7. 



5.2 Ankommen in filmischen und literarischen Erzählungen   555

Berliner Wedding bewegt und wo er ankommt.169 Mit einem Ankommen an einem 
bestimmten Ort, der Wohnung seiner türkischen Familie, endet auch der Roman.170 
Dazwischen suchen die Familienmitglieder Kneipen, Moscheen und öffentliche 
Plätze ab, um Hakans Vater zu finden, der am Tag des muslimischen Opferfestes 
verschwunden ist.171 In der erzählten Zeit des Romans fällt der erste Tag des mus-
limischen Opferfestes mit dem christlichen Heiligen Abend zusammen. Wie in Auf 
der anderen Seite rahmen Ort und Religion die Erzählung, und die Sonne scheint 
häufig. Stadt-, Ortsbeschreibungen, Lichtverhältnisse und der Einsatz kultureller 
Marker sind in den Texten und Filmen der 2000er Jahre einander sehr ähnlich. 

In Detlef Bucks intensivem Film Knallhart von 2005, in dem es um den 
Zusammenprall der Kulturen in Berlin-Neukölln geht, ist der Zusammenhang von 
Ort und Erzählung ebenfalls konstitutiv. Die Erzählung beginnt an einem spezifi-
schen Ort. Im Vorspann ohne Titelei sehen wir einen etwas aufgelösten blonden 
Jungen, der unterwegs ist auf einem Fußweg zwischen zwei stark befahrenen Ber-
liner Straßen. Im Unterschied zu den Filmen der 1990er Jahre sehen wir in der 
nächsten Einstellung, dass seine Bewegung ein klares Ziel hat, die Polizeistation 
in Berlin-Neukölln. Er betritt das Gebäude und wartet, bis der Kommissar eintrifft. 
Sie duzen einander, kennen sich also bereits. Der Kommissar sieht Blut an den 
weißen Turnschuhen des Jungen und verlangt von ihm, alles zu erzählen, von 
Anfang an.172 Nicht nur der Polizist braucht die Erzählung. Wir als Zuschauer brau-
chen sie ebenfalls, um zu erfahren und einordnen zu können, was passiert ist. 

Auch in Züli Aladağs mehrfach prämierten und zugleich äußerst kontrovers 
diskutierten Film Wut spielt ein bestimmter Ort am Anfang und am Ende eine 
herausragende Rolle. Am Anfang kommt der deutsche Protagonist Felix ohne 
Schuhe aus der Schule nach Hause. Die Barfüßigkeit steht hier nicht für die exis-
tenzielle Disposition der Akteure wie in Ayhan Salars Kurzfilm Totentraum von 
1994, indem ein türkischer Gastarbeiter barfuß nachts aus einem Zugwaggon 
aussteigt.173 Can, sein Mitschüler und zugleich türkischer Protagonist im Film, 
hat Felix die Schuhe abgenommen. Sein Vater erfährt daraufhin, dass sein Sohn 
schon länger von Can »abgezogen« wird.174 Im Laufe des Films wird Can Felix 
und seine wohlhabenden Eltern immer mehr terrorisieren, dabei wird ihr luxuriö-
ses Haus eine konstitutive Rolle spielen, wo der Film auch tragisch enden wird.175 

169 Siehe hierzu: Ebd., S. 14–21.
170 Ebd., S. 221.
171 Ebd., S. 89–202.
172 Siehe hierzu: Buck, Detlef (2005): Knallhart, Spielfilm, Deutschland.
173 Siehe hierzu: http://www.salarfilm.de/salarfilm/films.html (20.09.2018).
174 Aladağ, Züli (2005): Wut, TV-Spielfilm, Köln: Colonia Media Filmproduktions GmbH.
175 Ebd.

http://www.salarfilm.de/salarfilm/films.html


556   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Felix’ Vater und Can fechten in Aladağs Film einen territorialen Kampf aus. Im 
Laufe des Films dringen sie wechselseitig immer stärker in die Territorien des 
anderen ein, bis am Ende als Austragungsort des Konflikts nur noch das Haus der 
reichen deutschen Familie übrig bleibt, wo der deutsche Vater seine universalis-
tischen von den 68ern und von der Aufklärung geprägten Werte mit der Tötung 
Cans verrät.176 Auch in Necla Keleks Autobiografie sind die Orte als Verweise auf 
eine Ordnung konstitutiv: zum einen das türkische Dorf mit seinen rückständi-
gen Regeln, aber auch die Moschee in Hamburg, in der sie ihre Interviewpartner 
immer wieder trifft. Interessanterweise hat auch sie ihren Text in einen türkischen 
und einen deutschen Bereich aufgeteilt, die zusammengeführt und ineinander 
verschränkt werden. Zaimoǧlus wichtiger Roman Leyla beginnt ebenfalls mit der 
Verortung der Familie in einem Haus in einem türkischen Dorf. Die Protagonistin 
und Erzählerin ist Tochter einer armenischen Mutter und eines tscherkessischen 
Vaters. Am Abend erwarten alle mit großer Furcht den tyrannischen Vater, der  
nach der Arbeit die Familie terrorisiert. Leyla lernt, selbstbewusst mit dieser Situa -
tion umzugehen und migriert am Ende des Romans nach Deutschland.177

Eine vergleichbare Verschränkung der Territorien bestimmt auch den 
 erfolgreichen Film Die Fremde von Feo Aladağ. Er beginnt in der Peripherie 
Istanbuls, in der die neue türkische Familie der eingeheirateten Deutsch-Türkin 
Umay lebt. Da sie es mit ihrem gewalttätigen Ehemann und seiner unterdrücke-
rischen Familie nicht mehr aushält, flieht sie mit dem gemeinsamen Kind zurück 
nach Deutschland zu ihren Eltern. Aus Sorge vor dem Gerede der anderen Türken 
in der deutschen Nachbarschaft fliegt Vater Kader ratsuchend in ein türkisches 
Dorf.178 Er besucht dort, ein ebenfalls malerisch wirkendes Dorf, ein bestimmtes 
Haus, indem ein Mann auf einem Divan schläft. An diesem Ort wird nicht gere-
det.179 Wie in Zeit der Wünsche steht am Ende des Films ein Mord, der als Ergeb-
nis eines sehr schwierigen Aushandlungsprozesses gezeigt wird. Im Unterschied 
zu Sözens Film sind es hier nicht egoistische oder niedere Instinkte, die zur Tat 
führen, sondern der soziale Druck der türkischen Community in Berlin.

Die besondere Bedeutung spezifischer Orte, von Sichtbarkeit, Ordnungen 
und dem selbstgewählten Einsatz kultureller Marker finden wir auch in den 

176 Siehe hierzu: Prager, Brad (2012): »›Only the Wounded Honour Fights‹. Züli Aladağs Rage 
and the Drama of the Turkish German Perspective«. In: Turkish German Cinema in the New Mil­
lennium. Sites, Sounds, and Screens, hg. v. Sabine Hake, Barbara Mennel, New York: Berghahn 
Books, S. 109–122.
177 Siehe hierzu: Zaimoǧlu, Feridun (2006): Leyla, Köln: Kiepenheuer & Witsch, S. 9 f.
178 Aladağ, Feo (2010): Die Fremde, Berlin: Independent Artists Filmproduktion.
179 Siehe hierzu: Gramling, David (2012): »The Oblivion of Influence. Mythical Realism in Feo 
Aladağs When we leave«. In: Turkish German Cinema in the New Millennium. Sites, Sound, and 
Screens, hg. v. Sabine Hake, Barbara Mennel, New York: Berghahn Books, S. 32–43.



5.2 Ankommen in filmischen und literarischen Erzählungen   557

Culture-Clash-Komödien, die in den 2000er Jahren eine besondere Konjunktur 
erfahren. Anno Sauls Kebab Connection von 2005 beginnt mit einem Werbefilm 
für einen Dönerimbiss im Hamburger Schanzenviertel, wo am Ende des Films 
die Protagonisten Ibo und Titzi heiraten.180 Das Drehbuch zu diesem Film ver-
fasste Fatih Akın. In Torsten Wackers Süperseks von 2004 muss der Protagonist 
Elviz seine Schulden bei seinem Onkel Cengiz zurückzahlen, der andernfalls das 
Haus seiner Mutter Gülbahar (gespielt von Emine Sevgi Özdamar) in der Türkei 
abreißen und dort einen riesigen Hotelkomplex errichten will. Elviz kommt auf 
die Idee, eine Sexhotline für Türken einzurichten. So etwas gibt es in Deutsch-
land nämlich noch nicht.181 Und auch wenn der Deutsch-Türke Elviz als Rufna-
men einen bekannten amerikanischen Namen trägt, verweist nichts an und um 
ihn herum auf den amerikanischen Musiker. Vielmehr mimt er den ›Kanaken‹ 
oder halbsprachigen Türken, wenn es die Situation erfordert. In dem mehrfach 
prämierten Film Meine verrückte türkische Hochzeit von 2006, der sich an 
die äußerst erfolgreiche amerikanisch-griechische Komödie My Big Fat Greek 
Wedding (2002) anlehnt, steht am Anfang ein Plattenladen, in dem am Ende die 
besagte Hochzeit stattfindet.182 Durch die Aneignung bestimmter Praktiken wird 
sich der deutsche Protagonist Götz im Laufe des Films zu einem türkischen Mann 
entwickeln. Indem Ort und Perspektive an die Stelle des Subjekts rücken, ver-
schiebt sich der Fokus von der Artikulation und Bewegung der Akteure auf ihre 
Lebensweisen; darauf, welchen Platz sie einnehmen und was sie in und mit ihrer 
Umgebung machen.

Wir werden noch sehen, dass Praktiken den Ausschlag für Integration oder 
Desintegration geben. Genau in dieser Wende von der Artikulation zur Praxis, vom 
Gehen zum Sehen, wie ich sie für den Übergang von den 1990ern zu den 2000ern 
feststelle, liegt auch der besondere Reiz, Komödien zu wählen, um Konflikte und 
ihre Verhandlungen zu thematisieren. Denn die Komödie setzt nach Robert Pfaller 
eine »einfache, ernüchternde Position des Materialismus voraus: Sie anerkennt 
die grundlegende Dezentrierung der Individuen, die sich mit Notwendigkeit 
immer für Subjekte, für Zentren halten«.183 Doch gilt diese Dezentrierung keines-
wegs allein für die Culture-Clash-Komödien. Sie gilt für die meisten Filme und 
Texte der Zeit: Zeit der Wünsche, Wut, Auf der anderen Seite, Die Fremde, 
Almanya. Willkommen in Deutschland, Meine verrückte türkische Hoch-
zeit, Zwölf Gramm Glück, Selam. Berlin, Seltsame Sterne starren zur Erde, Mein 
Name ist Revolution, Der Mond ist unsere Sonne und Leyla. All diese Werke haben 

180 Saul, Anno (2004): Kebab Connection, Spielfilm, Deutschland.
181 Wacker, Torsten (2004): Süperseks, Spielfilm, Deutschland.
182 Holtz (2007). 
183 Pfaller, Robert (2015): Wofür es sich zu leben lohnt, Frankfurt a. M.: Fischer, S. 72.



558   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Preise bekommen. Bei Meine verrückte türkische Hochzeit, der 2007 den 
Grimme-Preis erhielt, war das auschlaggebende Argument, dass es dieser Mul-
tikulti-Komödie gelungen sei, alle möglichen Klischees über türkische Familien 
zusammenzubringen und gekonnt mit ihnen umzugehen. Vor allem die Figur des 
Vaters habe das Ernste der Thematik ins überspitzt Komische überführt.184 

Besondere Aufmerksamkeit und Popularität erlangte die Serie Türkisch 
für Anfänger, indem Orte auch eine herausragende Funktion einnehmen. So 
gibt es in den 52 Folgen der 3 Staffeln von Türkisch für Anfänger des Dreh-
buchautors Bora Dağtekin kaum eine Sequenz, die nicht mit einem establishing 
shot einsetzt; eine Aufnahme, die bestimmt, worin das Folgende stattfindet, 
und die in den 1990er Jahren kaum vorkam. Besonders Szenen im gemeinsa-
men Wohnhaus, das die Familien Öztürk und Schneider zu Beginn der Serie in 
Berlin-Neukölln beziehen, werden immer mit establishing shots eingeführt. Das 
gilt auch für fast jede Sequenz in der Schule, die mit einer Außenaufnahme des 
Gebäudes eingeleitet wird.185 Dadurch konzentriert sich die Beobachtung auf die 
 Handlungen der Akteure. In der Diktion der Serie heißt das aber auch, dass durch 
diese  Verortungen jedes soziale und kulturelle Problem gelöst werden kann. Bei-
spielsweise teilen sich die Töchter von Doris und Metin, Lena und Yağmur, in 
Türkisch für Anfänger ungewollt ein großes Zimmer. Lena begreift und insze-
niert sich selbst als aufgeklärtes, emanzipiertes und cooles Mädchen, Yağmur 
hingegen nimmt die Regeln ihrer Religion sehr ernst. Wie der Umgang mit diesen 
Inkompatibilitäten hier und an anderen Stellen der Serie gelöst, d. h. kompatibel 
gemacht wird, das trotz der Differenz der Lebensweisen und Konflikte über den 
gemeinsamen Alltag im Haus ein Zusammenlebenwollen entsteht, ist eine Ver-
handlungsform, die in den 2000er Jahren zur Disposition steht. Ihre Grundlage 
ist, dass trotz aller Befindlichkeiten die Akteure ihre Gefühle und den Einsatz der 
kulturellen Marker unter Kontrolle haben. 

In Sinan Akkuş’ Komödie Evet, Ich will! ist es ein Hochhaus in Berlin, das 
immer wieder fotografiert wird. Darin leben Türken, Kurden, Deutsche, Alt-Acht-
undsechziger und Homosexuelle. Berlin ist hier die multikulturelle Hauptstadt, 
in deren Zentrum das Zusammenleben und das Zusammenkommen der genann-
ten Gruppen stehen. Doch geht es keineswegs um die Gruppen selbst, vielmehr 
um ihre einzelnen Akteure, um ihre grenzüberschreitende Liebe und besonders 
um ihren Umgang mit und beherrschbaren Einsatz von kulturellen Markern und 

184 Siehe hierzu: Grimme Preis (2007): »Meine verrückte türkische Hochzeit (ProSieben)«. In: 
Grimme Preis, http://www.grimme-preis.de/archiv/2007/preistraeger/p/d/meine-verrueckte-tu-
erkische-hochzeit-prosieben/ (29.03.2018).
185 Dağtekin, Bora (2006–2009): Türkisch für Anfänger 1, 2 & 3, TV-Serie, Deutschland, Univer-
sum Film GmbH. 

http://www.grimme-preis.de/archiv/2007/preistraeger/p/d/meine-verrueckte-tuerkische-hochzeit-prosieben/
http://www.grimme-preis.de/archiv/2007/preistraeger/p/d/meine-verrueckte-tuerkische-hochzeit-prosieben/


5.2 Ankommen in filmischen und literarischen Erzählungen   559

Erwartungen. Vielfalt ist hier Programm, ihr Konfliktpotential löst sich durch 
besondere Umgangsweisen auf.186 Ähnliches gilt für Almanya. Willkommen in 
Deutschland. In dieser Tragikomödie leben intergenerational alle Familienmit-
glieder in dem Haus, das Großvater Hüseyin, der einmillionen und erster Gastar-
beiter in der Bundesrepublik, kurz nachdem er seine Familie in Deutschland 
zusammengeführt hat, gekauft hat. Auch hier wird das Haus mit einem establi­
shing shot eingeführt, bevor sich alle Mitglieder zum Mittagessen bei Hüseyin und 
seiner Frau Fatma einfinden.187 

In Türkisch für Anfänger, Evet, Ich will! und in Almanya ist der Zu-
schauer durchweg im Bilde darüber, wo etwas stattfindet. Äußerst prominent sind 
Tischsequenzen.188 Damit setzt auch die Erzählung in der Erzählung im Film der 
Şamdereli-Schwestern ein, die den Ausgang zur Frage bildet, ob man Türke oder 
Deutscher sei, zur gemeinsamen Reise in die Türkei, zu einem Haus, das der Vater 
gekauft hat. Es ist nach dem deutschen Haus, das zweite, das Hüseyin 40 Jahre 
später kauft. Der Hauptgrund für diesen Kauf ist nicht wie in den 1980er Jahren 
die Rückkehr in eine Heimat, sondern vielmehr eine gemeinsame letzte Reise der 
ganzen Familie in die Türkei. Auf dieser Reise wird wie in Akkuşs Film die Viel-
falt innerhalb der Familie verhandelt. Auf der Reise stirbt auch der Protagonist 
Hüseyin. Das Haus in der Türkei stellt sich am Ende als ein Ort heraus, an dem 
noch gebaut werden muss. Zurück bleibt der Sohn, der in Deutschland arbeits-
los ist und nun das Haus bauen will. Alle anderen Familienmitglieder kehren 
in die Bundesrepublik zurück, ob aus beruflichen Gründen oder heimatlichen 
Gefühlen, bleibt unklar. Der Film endet jedenfalls mit dem Auftritt von Hüseyins 
Enkel Cem, der eine Rede bei den Feierlichkeiten zum 50-jährigen Jubiläum der 
türkischen Gastarbeitermigration nach Deutschland in Berlin hält. Anfangs war 
Hüseyin selbst mit einem Schreiben der deutschen Kanzlerin zu den Feierlich-
keiten der Bundesregierung »Deutschland sagt Danke« als Redner eingeladen.189 

186 Akkuş, Sinan (2008): Evet, ich will!, Spielfilm, Deutschland.
187 Şamdereli, Yasemin (2011): Almanya. Willkommen in Deutschland, Spielfilm, Deutschland.
188 Siehe hierzu auch: Holtz (2007); Aladağ (2010); Akın (2007). Der amerikanische Litera-
turwissenschaftler David Gramling macht ebenfalls auf die zentrale und konstitutive Bedeutung 
von Tischsequenzen beim Essen, miteinander Sprechen und Schweigen in Feo Aladağs Film Die 
Fremde aufmerksam. Siehe hierzu: Gramling, David (2012): »The Oblivion of Influence: Mythi-
cal Realism in Feo Aladağ’s When We Leave«. In: Turkish German Cinema in the New Millennium. 
Sites, Sounds, and Screens, New York: Berghahn, S. 32–43, S. 37. 
189 Ebd. Am 1.  Oktober 2008 würdigte die Bundeskanzlerin Angela Merkel unter dem Motto 
»Deutschland sagt Danke« die Aufbauleistung der ehemaligen Gastarbeiter für die Bundesrepublik. 
Eingeladen waren in das Bundeskanzleramt 200 Arbeitnehmerinnen und Arbeitnehmer der ersten 
Generation von Gast- und Vertragsarbeitern. Siehe hierzu: https://www.bundesregierung.de/Cont-
ent/DE/Artikel/IB/Artikel/Geschichte/2008-09-23-deutschland-sagt-danke.html (01.05.2018).

https://www.bundesregierung.de/Content/DE/Artikel/IB/Artikel/Geschichte/2008-09-23-deutschland-sagt-danke.html
https://www.bundesregierung.de/Content/DE/Artikel/IB/Artikel/Geschichte/2008-09-23-deutschland-sagt-danke.html


560   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

In den 2000er Jahren boomte nicht nur die Ethno-Comedy, sondern auch die 
Programme deutsch-türkischer Comedians, die bis heute erfolgreich sind: Kaya 
Yanar, Bülent Ceylan, Murat Topal, Fatih Cevikkollu, Django Asül und Serdar 
Somuncu. Auch bei ihnen stehen Orte und Verortungen im Zentrum des Gesche-
hens. Beispielsweise gehören zu den ersten Sketchen, die Kaya Yanar in seiner 
Fernsehsendung Was guckst Du? (2001–2005) zeigt, Aufnahmen in bestimmten 
Lokalitäten, die auch als solche markiert werden: das türkische Barbiergeschäft in 
Berlin-Neukölln, türkische Brotfabriken in Köln oder Export- und Importgeschäfte 
in anderen deutschen Städten.190 Alle diese Sequenzen setzen mit  establishing 
shots ein. Später und darauf bauend entwickelt Yanar seine  bekannten Figuren: 
Hakan, den ›Kanaken‹, Ranjid, den Inder mit seiner Kuh, Franceso, Yıldırım, 
Olga, Mr. Sirtaki, Dr. Achmed Rashad und Peter von Frusta, die über sein Fern-
sehprogramm Was guckst Du?! in den 2000er Jahren bekannt werden. 

190 Yanar, Kaya (2004): Best of »Was guckst Du!?«, Hamburg: WVG Medien GmbH. Dieser  Zugang 
ist auch in der Familienserie Die Özdags aus dem Jahre 2007 des WDR bestimmend. Es handelt 
sich dabei um eine türkische Familie in Köln-Mühlheim, die mittlerweile in der dritten Genera-
tion eine Konditorei betreibt. Diese »wahre Familienserie«, wie ihre Schöpferin, die Journalistin 
Ute Diehl sie nennt, skizziert mehr durch Nah- als durch halbtotale und totale Aufnahmen den 
»hektischen und lauten Alltag« der Großfamilie Özdağ, die aus 14 Personen besteht. Siehe hier-
zu: Weber, Martin (2007): »Die ganz normale Familie Özdag«. In: Kölner Stadt­ Anzeiger, https://
www.ksta.de/kultur/tv-tipp-die-ganz-normale-familie-oezdag-4700102 (13.04.2018). In der sehr 
gelungenen Dokumentation Berlin – Ecke Bundesplatz: Der Yilmaz-Clan von 2008 wird der 
berufliche und gesellschaftliche Aufstieg einer türkischen Familie von den 1990er Jahren bis Mitte 
der 2000er Jahre geschildert. Als einfache Putzkräfte fangen die Yılmaz-Brüder in den 1990er 
Jahren an und gründen in den 2000er Jahren ein eigenes Reinigungsunternehmen. Inzwischen 
leben 25 Mitglieder der Familie in Berlin. Auch hier ist die Verbindung von Arbeit in Form eines 
beruflichen Aufstiegs mit dem Alltag und Orten der Arbeit und des Wohnens konstitutiv – ebenso 
wie die Bedeutung der Ökonomie. Konstitutiv im Sinne, dass die Familie mit ihrer Arbeit, ihrer 
Aufstiegsgeschichte von den 1990ern bis heute und ihr Alltagsleben zu Berlin, Ecke Bundesplatz 
gehören. Diese Konstellation zeigt sich auch im Dokumentarfilm Ganz Oben von Neco Celik. Siehe 
hierzu: Ulrich, Hans-Georg (2009): Berlin – Ecke Bundesplatz. Der Yılmaz­Clan, Dokumentation, 
Deutschland, WDR; Celik, Neco (2007): Ganz oben. Türkisch. Deutsch. Erfolgreich, Dokumentar-
film, Deutschland, AVE Gesellschaft für Fernsehproduktion. Eindrücklich zeigt sich der berufliche 
Aufstiegsgedanke in krimineller Form in Özgür Yıldırıms Film Chiko von 2008. In diesem Gangster-
drama in einem Hamburger Arbeiterviertel möchte Chiko als Drogendealer aufsteigen. Als Orien-
tierung dient ihm sein Leitsatz, der auch der Untertitel des Films ist: »Wenn Du der Beste ein willst, 
musst Du Respekt kriegen. Wenn Du Respekt kriegen willst, dann darfst Du zu keinem anderen 
Respekt zeigen!« Anders als Bobby in Kurz und Schmerzlos von Fatih Akın ahmt er dabei weder 
Tony Montana noch Mohamed Ali nach, und die Geschichte ist auch nicht darauf angelegt, eine 
globale zu sein. Vielmehr steht die Frage der Loyalität zwischen Freund und finanziellem Aufstieg 
und besonders eine bestimmte Form des Handelns im Zentrum der Erzählung, die die eigene Iden-
tität bestimmt. Chiko hat beispielsweise auf seinen rechten Arm sehr deutlich seinen Rufnamen 
tätowiert. Seinen eigentlichen Namen erfahren wir im Film nicht. Siehe hierzu: Yıldırım (2008).

https://www.ksta.de/kultur/tv-tipp-die-ganz-normale-familie-oezdag-4700102
https://www.ksta.de/kultur/tv-tipp-die-ganz-normale-familie-oezdag-4700102


5.2 Ankommen in filmischen und literarischen Erzählungen   561

Die Kabarettisten verorten sich aber auch selbst. Wenn sich Yanar beispiels-
weise in seiner Show Made in Germany191 von 2006 sehr oft als Frankfurter aus-
weist und nicht selten auf Frankfurter Stadtteile und Frankfurter Verhaltenswei-
sen eingeht, treiben diese Praxis der Verortung Kabarettisten und Comedians wie 
Django Asül, Fatih Cevikkollu und Bülent Ceylan mit ihren bayrischen, rheinländi-
schen und kurpfälzischen Dialekten auf die Spitze. So oft, wie Bülent Ceylan auf die 
mannheimische Sprechweise und auf Mannheim als Ort seiner eigenen Identität 
Bezug nimmt, so oft hat kein Deutscher und kein Türke in den 1980er Jahren auf 
das Land Bezug genommen, in dem er lebt oder in das er zurückkehren will.192 Viel-
falt ist in diesen Veranstaltungen Programm. In Shows wie Halb getürkt (2005), 
Kebabbel net (2007) und Ganz schön türbülent! (2009) sitzen Ceylans Eltern oft 
im Publikum, worauf er auch immer aufmerksam macht. Bereits aus dieser Über-
sicht wird deutlich, dass neben den Verortungspraktiken eine weitere tragende 
erzählerische Kategorie der Reflexionen zu den Folgen der Migration in der Bun-
desrepublik in Literatur und Film der 2000er Jahre eine Rolle spielt: die Familie. 

Die Rahmung der Folgen der Migration in die Bundesrepublik durch spezi-
fische Orte und Familienkonstellationen ist darüber hinaus in den vielen Doku-
mentarfilmen der Dekade auffällig. In Bettina Brauns mehrfach prämiertem Doku-
mentarfilm Was lebst Du? ist das Kölner Jugendzentrum »Klingelpütz« für ihre 
Protagonisten Ali, Ertan, Kais und Alban der soziale Treffpunkt.193 Mehrfach wird 
dieser Ort mit establishing shots eingeführt. Dabei sehen wir die jugendlichen Prota-
gonisten oft in den »Klingelpütz« gehen, worauf Aufnahmen folgen, in denen sie 
eigene Rapsongs am Tisch in der Küche dichten oder sich im Gemeinschaftsraum 
über Bewerbungsschreiben austauschen. Kais möchte zum Beispiel ein bekannter 
Rapper mit Abitur werden. Warum dieser Ort so wichtig ist, zeigt Bettina Braun 
auch. Denn zu Hause in den Wohnungen haben die Jungs zwar kein grundlegendes 
Problem mit den Eltern oder Geschwistern, aber ihnen fehlen dort definitiv Raum 
und Ort für gemeinsame Unternehmungen. So steht der »Klingelpütz« für eine 
besondere Verschränkung und Verhandlung von innen und außen.194 Dabei ist 
das Verhältnis zu den Eltern immer wieder Thema. In Bettina Blümners Dokumen-
tarfilm Prinzessinnenbad von 2007 hat das »Prinzenbad« in Berlin-Kreuzberg 
eine ähnliche Funktion. In dieser Langzeitdokumentation begleitet Blümner den 
Alltag der jungen Frauen Klara, Mina und Tanutscha. Es geht um Eltern, um Jungs, 

191 Siehe hierzu: Yanar, Kaya (2007): Kaya Yanar. Made in Germany, TV-Serie, Deutschland, 
Sony Music Entertainment Germany. Als »made in Germany« bezeichnet sich auch die Erzählerin 
Canan zu Beginn von Almanya. Siehe hierzu: Şamdereli (2011).
192 Siehe hierzu: Ceylan, Bülent (2008): Halb getürkt, TV-Serie, Deutschland, tonpool Medien.
193 Braun, Bettina (2004): Was lebst Du?, Dokumentarfilm, Deutschland, Icon Film.
194 Ebd.



562   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

um Schule und vor allem darum, wie die Protagonistinnen mit diesen Themen 
umgehen und sich zu ihnen verhalten. Verhandlungs- und Mitteilungsort ist oft 
das Bad, wenngleich auch häufig die Wohnungen der Akteure gefilmt werden.195

Der Zusammenhang von Ort und Auftreten bzw. Lebensweise steht auch in den 
Dokumentarfilmen Mein Vater, der Türke (2005), Am Rande der Städte (2006), 
Aus der Ferne (2006) und Wir sitzen im Süden (2010) der Regisseurinnen und 
Regisseure Marcus Vetter, Aysun Bademsoy, Thomas Arslan und Martina Priessner 
im Vordergrund. Vetter hat seinen autobiografischen Dokumentarfilm ausschließ-
lich in dem türkischen Dorf gedreht, aus dem sein Vater stammt. In den 1960er 
Jahren arbeitete er als Koch in Deutschland, kehrte ein paar Jahre später in die 
Türkei zurück und ließ seine deutsche Frau schwanger in Hamburg sitzen. Er hat 
bereits zwei Kinder in der Türkei. Im Alter von 38 Jahren beschließt Regisseur Vetter, 
seinen Vater in der Türkei aufzusuchen und ihn überhaupt kennenzulernen.196

Bademsoys Dokumentarfilm Am Rande der Städte zeigt eine Siedlung an 
der Peripherie der Küstenstadt Mersin im Süden der Türkei. Dort leben vorwie-
gend »Almancıs«, Rückkehrer aus Deutschland. Der Film zeigt eindrücklich, dass 
die Protagonisten in dieser Dokumentation physisch zwar in der Türkei angekom-
men sind, psychisch aber nicht. Dabei ist diese Zerrissenheit nicht der eigentliche 
Befund und auch nicht das, was Bademsoys Film zeigt. Vielmehr interessiert die 
Regisseurin und ihre Akteure, womit und vor allem wie sie leben. Sie beobachtet, 
wie die Almancıs das Paradox des Angekommen- und zugleich Nicht-Angekom-
men-Seins in ihrem Alltag leben. Dieser Fokus gelingt, weil Bademsoy die Peri-
pherie, die Stadt und die nahe Umgebung der Akteure als Rahmungen verwendet, 
also mit vielen establishing shots arbeitet. Die Praxis wird hierbei zu einem Sehen 
der Realität, das sich von Folklore und zerrissener Moderne abgrenzt. Dabei ist 
auch dieser Film autobiografisch grundiert, denn Bademsoy und ihre Familie 
stammen selbst aus Mersin. »Wenn man nach Mersin hineinfährt«, erläutert die 
Regisseurin zu ihrem Dokumentarfilm,

steht da ein Schild  – das ist den Amerikanern abgeschaut ‒, auf dem die Einwohnerzahl 
der Stadt angegeben ist; irgendetwas mit zweihunderttausend. Mersin hat aber heute mehr 
als eineinhalb Millionen Einwohner. Die Stadt ist ungeheuer gewachsen, ganz planlos. Die 
Dinge, an die ich mich erinnere, sind fast ausnahmslos verschwunden. Deshalb geht es mir 
tatsächlich wie den Menschen in meinem Film. Male ich ein Paradies, das ich verlassen 
musste? ‒ Gleichzeitig ist es gerade das ganz Unparadiesische, das mir an Mersin gefällt. 
Da ist nichts Folkloristisches, wie in Kreuzberg. Die Ghetto-Attitüde dort, das Komplexe, 
Moderne, Zerrissene – das ist ja auch Folklore. Was mir gefällt, ist, zu beobachten und zu 

195 Blümner, Bettina (2007): Prinzessinnenbad, Dokumentarfilm, Deutschland, Reverse Angel 
Factory.
196 Vetter, Marcus (2005/2006): Mein Vater, der Türke, Dokumentarfilm, Deutschland, SWR.



5.2 Ankommen in filmischen und literarischen Erzählungen   563

erleben, wie die Menschen damit zurechtkommen, dass ihre Familien zerfallen, wie sie versu-
chen, Entwicklungen aufzuhalten oder den Fortschritt im Gegenteil beschleunigen wollen.197

Ein vergleichbares Interesse an der Türkei, am Land und am Leben der Men-
schen muss auch Thomas Arslan bewegt haben. Denn in seinem zeitgleich ent-
standenen Dokumentarfilm Aus der Ferne (2005 –2006), dessen Aufnahmen 
von Istanbul über Ankara nach Gaziantep und weiter in den Osten der Türkei 
bis an die iranische Grenze reichen, rahmen unterschiedlichste Städte und 
Landschaften das Leben der Menschen. Die Kamera ist dabei distanziert, es 
dominieren, wie in Akıns Auf der anderen Seite, halbtotale Einstellungen, 
Nahaufnahmen gibt es kaum. Auch Akıns Spielfilm ist von besonderen autobio-
grafischen Aspekten bestimmt. Nejats Reise an die Schwarzmeerküste hat für 
Regisseur und Hauptdarsteller »familienhistorische Bezüge«. Aus Camburnu 
kommen deren Eltern und Großeltern.198 Sowohl Akıns Spielfilm als auch 
Arslans Dokumentarfilm wollen weder ein modernes noch ein traditionelles 
Land zeigen, sondern vielmehr dessen Alltäglichkeit darstellen bzw. einfan-
gen.199 Ähnlich wie in Asads Abhandlung führt der Fokus auf die Praktiken und 
die dazugehörigen Orte dazu, dass es keine Grenze und keine Übergänge mehr 
zwischen Tradition und Moderne gibt. Wenn doch Überschreitungen stattfin-
den, dann sind sie die Grundlage von neuen Grenzziehungen und Verortun-
gen. Im Sinne von Harmut Esser und der New Assimilation Theory (NAT) aus 
den 2000er Jahren ist, wie oben bereits ausgeführt, an die Stelle des boundary 
crossing das boundary blurring getreten. Zugleich handelt es sich aber in allen 
genannten Fällen auch um persönliche Filme. So besucht denn auch Arslan in 
der Mitte der Dokumentation seinen Onkel in Ankara.200 

In Martina Priessners Dokumentation Wir sitzen im Süden (2010) geht es 
wie in Bademsoys Film um Rückkehrer aus Deutschland, um »Almancıs« in Istan-
bul, die dort in Call-Centern für Neckermann oder für Lufthansa gegen geringen 
Lohn arbeiten. Sie melden sich mit Namen wie Ralf Becker oder Ilona Manzke, 
sprechen süddeutschen Dialekt und auf Fragen der Kunden, wo sie denn arbei-
ten, antworten sie, dass sie im Süden säßen.201 Die meisten von ihnen sehnen 

197 Siehe hierzu: http://peripherfilm.de/fsk-kino/archiv/amrandederstaedte.html (30.03.2018).
198 Göktürk (2010): S. 25.
199 Arslan, Thomas (2005/2006): Aus der Ferne, Dokumentarfilm, Deutschland, Pickpocket 
Filmproduktion.
200 Thomas Arslan ist zwar 1962 in Braunschweig geboren und wuchs bis 1967 in Essen auf, be-
suchte aber zwischen 1967 und 1971 eine Grundschule in Ankara, bevor seine Eltern und er wie-
der nach Essen zurückkehrten. Siehe hierzu: https://www.filmportal.de/person/thomas-arslan_
c01d5dfb9a3c45698d2d3840ed0b14f0 (20.09.2018).
201 Priessner, Martina (2010): Wir sitzen im Süden, Dokumentarfilm, Deutschland.

http://peripherfilm.de/fsk-kino/archiv/amrandederstaedte.html
https://www.filmportal.de/person/thomas-arslan_c01d5dfb9a3c45698d2d3840ed0b14f0
https://www.filmportal.de/person/thomas-arslan_c01d5dfb9a3c45698d2d3840ed0b14f0


564   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

sich nach Deutschland zurück und entwickeln in ihrem Alltag in Istanbul ein 
»Ersatz-Deutschland«. Es sind Akteure unter ihnen, die abgeschoben oder von 
ihren Eltern gezwungen wurden, zurück in die Türkei zu gehen. Erneut ist die Dar-
stellung ihrer Arbeitsweise und vor allem ihres Alltags zentral. Viele von ihnen 
treffen sich wöchentlich zu einem selbst initiierten deutschen Stammtisch.202 

Der thematische und territoriale Bezug auf die Türkei oder Deutschland, 
wie er sich in diesen Dokumentarfilmen zeigt, begegnet uns auch in den bereits 
erwähnten Romanen Leyla (2006) von Feridun Zaimoğlu und Die Tochter des 
Schmieds (2005) von Selim Özdoğan; in den Romanen Alman Terbiyesi (»Deut-
sche Erziehung«, 2006), Yolculuk nereye (»Wohin geht die Reise«, 2007) und Köşk 
(»Der Pavillon«, 2008) von Zafer Şenocak, die er alle auf Türkisch geschrieben hat; 
in Mein Name ist Revolution (2010); Der Mond ist unsere Sonne (2011) und Dilek 
Güngörs Roman Das Geheimnis meiner türkischen Großmutter (2008). Güngörs 
Ich-Erzählerin ist wie die Autorin Journalistin in Deutschland. Als die türkische 
Großmutter schwer erkrankt, fliegt sie mit ihren Eltern in die Türkei und besucht 
das Dorf, aus dem ihre Eltern stammen. Das Dorfleben mit seinen Regeln wird 
regelrecht dokumentiert. Die Ich-Erzählerin entwickelt während dieser Zeit ein 
besonders enges Verhältnis zu ihrer Großmutter, die sie zuvor nicht kannte, weil 
sie nur hin und wieder mit ihr telefoniert hatte. Die meisten fiktiven und doku-
mentarischen Reflexionen in den 2000er Jahren handeln von solchen intergene-
rationalen Verhältnisbestimmungen, wie Theorien zu Migration und Integration 
sie vorschlagen, um wieder eine allgemeine Theorie des Sozialen und der Integ-
ration entwickeln zu können.203 Diese hatte der sogenannte »Race-Relation-Cy-
cle« in den klassischen Integrationstheorien lediglich anvisiert, konnte sie aber 
aufgrund des Mangels an Material analytisch nicht weiter verfolgen. Die bislang 
genannten Elemente werden uns in den Materialanalysen von Film und Litera-
tur in dieser Zeit beschäftigen. Sie sind auch deshalb interessant, weil aktuellere 
Produktionen wie Weissbrotmusik (2011) von Marianne Salzmann, Luks Glück 
(2012) von Ayşe Polat, Die Ungehaltenen (2015) von Deniz Utlu, Siebentürmeviertel 
(2015) von Feridun Zaimoǧlu, Ellbogen (2017) von Fatma Aydemir, Ausser sich 
(2017) von Marianne Sasha Salzmann, Fatih Akıns Aus dem Nichts (2017) und 
Dilek Güngörs Ich bin Özlem (2019) das Verhältnis zu Orten, Alltag und sozialen 
Bindungen aus unterschiedlichsten Gründen aufzulösen beginnen. 

Nachfolgend analysiere ich vor allem Meine verrückte türkische Hoch-
zeit, Auf der anderen Seite, Zeit der Wünsche, Die Fremde und schließlich 
Almanya, binde aber auch die Komödien Kebab Connection, Süperseks, Evet, 

202 Ebd.
203 Siehe hierzu: Esser (2009); Wimmer (2005).



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzählen   565

Ich will!, Soul Kitchen, die Serie Türkisch für Anfänger und die zeitgleich 
entstandenen Tragödien Wut, Knallhart und Chiko mit ein und verweise auf 
die Dokumentarfilme Mein Vater, der Türke, Am Rande der Städte, Wir 
sitzen im Süden und Was lebst Du? in den Kapiteln Der Kulturdialog zwischen 
Kampf und gemeinschaftlichem Erzählen und Entscheidungen und Integration. Im 
darauf folgenden und abschließenden Kapitel Die Praxis der Kultur in der Lite­
ratur werde ich die Literatur auf die Wirkmächtigkeit unseres Leitsatzes befra-
gen. Und wie die Analysen zuvor wird auch dieses Kapitel zu den 2000er Jahren 
mit einem Fazit abgeschlossen. Mit dem Schluß und Ausblick der vorliegenden 
Kulturgeschichte werden aktuelle filmische, literarische und dokumentarische 
Produktionen in Augenschein genommen. Der ausblickartige Einblick in rezente 
Veröffentlichungen wird zeigen, warum eine Kulturgeschichte der Migration, wie 
sie hier vorgelegt wird, notwendig ist, um wieder ins Gespräch zu kommen.

5.3  Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem 
Erzählen

»Aylin, mal angenommen, ich würde tun, was alle Türken tun, würdest du dann 
auch tun, was alle Türken tun?«, fragt der deutsche Götz seine türkische Freundin 
Aylin in Meine verrückte türkische Hochzeit. Aylin hatte das Gespräch damit 
begonnen, dass ihr Vater »sein Gesicht«, seine Ehre verloren habe – weil Aylin und 
Götz auf der Beschneidungsfeier ihres Bruders beim Liebesspiel ertappt worden 
waren. Wie ein Türke zu handeln, schließt ein, einen Heiratsantrag zu stellen, und 
Aylin würde ebenfalls wie eine Türkin handeln, wenn sie ihn annehmen würde. So 
bittet denn auch Horst in der nächsten Sequenz stellvertretend für einen deutschen 
Familienangehörigen204 in kaum verständlichem Türkisch im Namen Gottes und 
seines Propheten Muhammad für seinen Freund Götz um Aylins Hand.205 

204 Götz’ Mutter Helena kommt hierfür nicht in Frage, weil sie als Alt-68erin gegen die Ehe ist. 
Sie schreibt außerdem feministische Bücher. Zu ihren »Hobbys« gehöre, wie Götz etwas despek-
tierlich äußert, »mit Männern Schluss zu machen«. Siehe hierzu: Holtz (2005). In Sinan Akkuş’ 
Film Evet, Ich will! repräsentieren die Eltern von Dirk, der die Deutsch-Türkin Özlem heiraten 
möchte, ebenfalls die Alt-68er-Generation. Sie sind aus Überzeugung nicht verheiratet, das An-
liegen des Sohnes ist ihnen fremd. Auf Drängen von Dirk halten sie dennoch in türkischer Tra-
dition um die Hand von Özlem für ihren Sohn bei deren Eltern an. Siehe hierzu: Akkuş (2008). 
In Bora Daǧtekins sehr erfolgreicher TV-Serie Türkisch für Anfänger heiratet die deutsche 
überzeugte Alt-68erin Doris ihren türkischen Freund Metin auch erst in der dritten Staffel. Siehe 
hierzu: Dağtekin (2006–2009). 
205 Der türkische Heiratsantrag wird eingeleitet mit den Worten »Allahın emri ve peygamberi-
mizin kavli ile kızınızı (Name) oğlumuz (Name) istiyoriz« (»Mit dem Befehl Gottes und der Zu-



566   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Aylins Familie lehnt den Antrag ab, weil Götz kein Muslim ist.206 Das erläu-
tert Aylins ältester Bruder Yusuf: Ein Muslim könne zwar eine Ungläubige 
 heiraten, nicht aber eine Muslima einen Ungläubigen, weil in diesem Fall der 
Islam  aussterben würde, da die Kinder in der Religion der Väter erzogen werden. 
Was würden außerdem die Nachbarn in Kreuzberg dazu sagen, wenn Aylin einen 
Ungläubigen heiratet? Während das Überleben einer Kultur in den 1990er Jahren 
in Theorie, Film und Literatur von Artikulation und Selbstbeschreibung abhing, 
sind es nun Erziehung und das dementsprechende Leben. Es reicht also nicht 
aus, dass Götz zum Türken wird (indem er sich so verhält); er muss zum Muslim 
werden. Und tatsächlich will Götz zum Islam konvertieren, was Aylins Vater 
Süleyman damit kommentiert, dass eher bin Laden Weihnachtsmann werde.207 
Götz fragt, warum Süleyman gegen diese Ehe sei: »Süleyman, sag doch einfach, 
ist es, weil ich kein Moslem bin oder weil du mich nicht magst?«. Dieser antwortet 
darauf gelassen: »Nein, keine private Problem, aber so sind Spielregeln«. Ohne 
nationale oder religiöse Rahmung hatte bereits zu Beginn des Films der türkische 
Gemüsehändler um die Ecke Götz eingeschärft, wenn er bei Aylin landen wolle, 

stimmung unseres Propheten möchten wir um die Hand eurer Tochter [Name] für unseren Sohn 
[Name] anhalten«). In Meine verrückte türkische Hochzeit ist es der einzige türkische Satz, 
der gesprochen wird. In Akkuş’ Film Evet, ich will! spielt dieser Satz ebenfalls eine markante 
Rolle, den Dirks Vater hier auf Deutsch ausspricht und an die Stelle »und der Zustimmung unse-
res Propheten« bewusst von »eurem Propheten« spricht. Siehe hierzu: Akkuş (2008). In Hatice 
Akyüns erfolgreichem Roman Einmal Hans mit scharfer Soße ist der türkische Heiratsantrag 
ebenfalls prominent. Ein ganzes Kapitel widmet Akyün der Darstellung dieses Rituals, bei dem 
sie als türkische Tochter mitwirkt, weil sonst ihre Eltern wochenlang nicht mit ihr reden würden. 
Siehe hierzu: Akyün (2005): S. 108–123. Der Heiratsantrag in Akıns gegen die Wand hatte hin-
gegen eine andere Funktion: Während es dort darum ging, bestehende Rahmen zu brechen, eta-
bliert man in den 2000er Jahren Rahmungen, um Kompatibilität zu gewährleisten. Siehe hierzu: 
Akın, Fatih (2003): Gegen die Wand, Spielfilm, Deutschland. 
206 Auch Hatice Akyün erläutert in Hans mit scharfer Soße, wie die türkische Tochter den tür-
kischen Vater von ihrem Zukünftigen überzeugt: »Man liebte sich zunächst heimlich, und wenn 
es ernster wurde, brachte man den Eltern schonend bei, dass man gedenke zu heiraten. Das 
 bedeutete keineswegs zwangsläufig, dass man Ärger mit den Vätern oder Brüdern bekam. Wich-
tig war das Versprechen, dass der zukünftige Ehemann zum islamischen Glauben übertreten 
werde.« Siehe hierzu: Akyün (2005): S. 153. In Akkuş’ Evet, Ich will! gibt Dirk zunächst nur 
vor, zum Islam zu konvertieren. Da Dirk seine Vorhaut behalten möchte, fotografiert er den Penis 
eines Türken und legt dieses »getürkte Bild« Özlems Eltern als Beweis seiner Konversion vor. 
Am Ende lassen sich sowohl Dirk als auch sein Vater beschneiden. Siehe hierzu: Akkuş (2008).
207 Im Türkischen lautet die Redewendung, wenn man etwas ausdrücken will, das man nicht 
für möglich hält, dass der Papst eher Muslim wird (»Papa Müslüman olur«), bevor eintritt, was 
versprochen wird. Siehe hierzu: Ün, Memduh (1983): Kılıbık, Spielfilm, Türkei.



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzählen   567

müsse er wie ein »taşfırın erkek«, wie ein »Steinofenmann«, auftreten, der weiß, 
was er will und bestimmend ist.208

Auf den rituell in türkischer Sprache gehaltenen Antrag, der in den 1980er 
Jahren von einer türkischen Familie mit Freude angenommen worden wäre, 
reagiert die türkische Familie in Holtz’ Film sehr unwirsch – weil Götz eben kein 
Muslim ist. Obgleich damit auch ein Leben nach den islamischen Regeln verbun-
den ist, drängt sich im weiteren Verlauf des Films die transkulturelle Kategorie 
in den Vordergrund, sich wie ein Mann zu behaupten. Denn Muslim wird man in 
Meine verrückte türkische Hochzeit nur, wenn man ein »Steinofenmann« ist 
und den Ramadan übersteht. Ob man dabei wirklich glaubt oder nicht, ist hier 
weniger wichtig. Die türkische Familie wird ganz anders als in den 1980ern auch 
keineswegs gastfreundlich dargestellt.209 Götz bekommt beispielsweise außer 
beim Fastenbrechen niemals etwas angeboten. Zum  Fastenbrechen ist er dann 
das erste Mal richtig bei Aylins Familie eingeladen. Das Sichtbare zählt. Diese kul-
turell mehrdeutige, irritierende und  unruhige Erzählstruktur betrifft nicht nur die 
Abfolge unterschiedlicher Auftrittsformen vom Türkischen über die muslimische 
Praxis bis zu einer sich rüde selbst behauptenden Männlichkeit.

Schon Götz’ Aussage irritiert, dass er und Aylin türkisch handeln sollten, 
um zusammenzukommen, weil Aylin selbst Türkin ist und sich als eine solche in 
akzentfreiem Deutsch im Film auch immer wieder behauptet. Auch Süleymans 
Behauptung, er habe »kein privates Problem« mit Götz, ist nicht einsichtig, da 
die Verheiratung der eigenen Tochter doch sehr intim ist. Diese intime Frage wird 
in Meine verrückte türkische Hochzeit nicht als eine persönliche, sondern 
als eine kulturelle und öffentliche Frage behandelt, als eine, in der es darum 
geht, kulturelle Regeln zu befolgen. Während die Regel »nur ein Muslim darf eine 
Nicht-Muslima heiraten, aber nicht eine Muslima einen Nicht-Muslim«, einzuhal-
ten ist, werden an anderer Stelle islamische Regeln entweder nicht eingehalten 
oder gebrochen. Aylin trägt etwa kein Kopftuch. Außerdem haben Götz und Aylin 
schon vor dem Heiratsantrag Sex miteinander.210 Und zu Beginn des Films isst 
Aylin einfach aus Neugier eine Currywurst aus Schweinefleisch. Dennoch kann 
sie kurze Zeit später von Götz verlangen, dass es auf jeden Fall kulturell zwischen 

208 »Taşfırın erkek« ist neben dem Antrag und dem einmaligen Gebrauch des Wortes »sik« 
(»Schwanz«) die einzige türkische Formulierung in diesem Film.
209 Siehe hierzu: Pazarkaya, Yüksel (1983): Unsere Nachbarn, die Baltas, hg. v. Adolf-Grim-
me-Institut: Begleitheft zur Fernsehserie im Medienverbund AUSLÄNDER  – INLÄNDER, Marl: 
 Deutscher Volkshochschul-Verband e.V.
210 Ähnliches lesen wir bei Hatice Akyün, wenn sie schreibt, dass sie kein Kopftuch trage, 35 
Jahre alt und immer noch nicht verheiratet sei, Alkohol trinke und bestätigen könne, »dass es 
tatsächlich Türkinnen gibt, die Sex vor der Ehe haben«. Siehe hierzu: Akyün (2005): S. 185. 



568   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

ihnen beiden passen müsse. Für Yasemin hatte es in den 1980er Jahren noch 
ausgereicht, dass Jan die türkische Sprache lernt, um sich noch mehr in ihn zu 
verlieben. Für sie war wie für viele Deutsch-Türken der zweiten Generation das 
Türkisch-Sein eine zweite Haut, die nicht ihre wirkliche Identität »zwischen zwei 
Stühlen« repräsentierte. Bei Aylin und anderen Akteuren sieht es in den 2000er 
Jahren anders aus.211 

Das Phänomen, einen Türken zu spielen, besonders von Türken selbst, oder 
anders formuliert einen Türken zu türken,212 ist in Film, Literatur und Kabarett 
der 2000er Jahre sehr verbreitet, ja sogar entscheidend für die Verhandlung 
der Folgen der Migration. In der Komödie Süperseks spielt Elviz, der eigentlich 
fließend Deutsch spricht, einen Türken mit gebrochenem Deutsch, um an seine 
Traumfrau heranzukommen. In Yade Karas Roman Selam Berlin lernt Protagonist 
Hasan den Deutsch-Türken und Schauspieler Kazim kennen. Dieser konnte alles:

schauspielern, Taxi fahren, relaxen. […] Er war locker. […] Er erfand Leute, ließ sie ein 
paar Minuten leben und sprach dann von etwas anderem, als habe es sie nie gegeben. Er 
verwandelte sich in den Gastarbeiter Ali mit Kassettenrekorder und Bayernhut, oder er 
stand vor einem imaginären Telefon, dabei plapperte er wie ein Papagei. Es war wie ein 
Film im Film.213

Und Hasan, der perfekt Deutsch spricht und ein deutsches Abitur hat, wird später 
ebenfalls einen kriminellen ›Kanaken‹ spielen, um in Berlin anzukommen. Doch 
dieses Spiel im Spiel gilt nicht nur für Gebildete, für Abi-Türken. In Sonnentrin­
ker beschreibt Hakan die Unzufriedenheit und Enttäuschung eines Freundes 
seines Vaters über Deutschland auch bei der zweiten Generation in Brenn-
punktviertelschulen: »Sogar in der Schule machte sich diese Unzufriedenheit 
bemerkbar. Wenn die Lehrer sie etwas fragten, antworteten die türkischen Kids 
manchmal absichtlich in gebrochenem Deutsch. Mit geprobtem Akzent«.214 Der 
Kabarettist und Berufspolizist Murat Topal leitet sein Programm Getürkte Fälle. 
Ein Cop packt aus! (2005) damit ein, dass Berliner Türken im Flur der Kreuzber-
ger Polizeidirektion noch astrein berlinern, aber im direkten Kontakt zum Kom-
missar sofort in ein Ausländerdeutsch à la »ich Türke, nix verstehn« übergehen 

211 Siehe zu den 1980er Jahren: Bohm (1988); Hübner, Irene (1985): »… wie eine zweite Haut«. 
Ausländerinnen in Deutschland, Weinheim: Beltz; Straube, Hanne/König, Karin (1982): Zuhause 
bin ich »die aus Deutschland«. Ausländerinnen erzählen, Ravensburg: Mayer.
212 Siehe hierzu auch: El-Hissy, Maha (2012): Getürkte Türken. Karnevaleske Stilmittel im Thea­
ter, Kabarett und Film deutsch­türkischer Künstlerinnen und Künstler, Bielefeld: transcript. 
213 Kara (2003): S. 206.
214 Kurt (2002): S. 153.



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzählen   569

würden.215 Genauso schnell wechselt Cem Öztürk (Elyas M’Barek) in Türkisch 
für Anfänger zwischen Kanakendeutsch und akzentfreiem Deutsch.216 Und in 
Hans mit scharfer Soße schreibt Hatice über ihren Bruder, dass er sich weigere, 
ordentlich Deutsch zu sprechen. Er begründet das wie folgt: »Schiwesta, bin ich 
Türke, hab isch türkisch Bulut, ist Schiprache von türkisch Kollege und mir«. 
Einen Abschnitt zuvor hatte sie ihn als jemanden beschrieben, dessen Heimat 
Duisburg ist, dessen Familie und Freunde in Deutschland leben und er nur den 
deutschen Pass hat. »Er liebt seinen 3er-BMW, Käsebrötchen und seine aktuelle 
deutsche Freundin.«217 Mustafa habe allerdings etwas geschafft, das keinem assi-
milierten Türken gelungen sei: »Er fühlt sich wohl in seiner Welt, weil er nicht 
zwanghaft versucht, alles Türkische aus seinem Leben zu verbannen«.218 Dass 
er aber umgekehrt geradezu zwanghaft das Türkische produziert, lässt Akyün 
unkommentiert. Wie in Meine verrückte türkische Hochzeit ist in diesen  
kurz  skizzierten  Passagen das Verhältnis zwischen Diskriminierung, Wohlbefin-
den und Angekommen-Sein unausgewogen. Dennoch ist Hans mit scharfer Soße 
der meistverkaufte deutsch-türkische Roman überhaupt.

Ähnlich erfolgreich ist Meine verrückte türkische Hochzeit: In den 
Jahren 2005 und 2006 von Pro 7 produziert, erstmals 2006 ausgestrahlt, erhält 
der Film den Grimme-Preis, den Preis der deutschen Akademie der darstellenden 
Künste, wird Gewinner des 3sat-Zuschauerpreises und erhält sowohl den Deut-
schen als auch den Bayerischen Fernsehpreis.219 In der Begründung des Grim-
me-Preises wird besonders hervorgehoben, dass kulturelle Klischees in diesem 
Film »hervorgekehrt«, explizit gemacht werden, »um sie vergnüglich ‒ mal mit 
feiner Ironie, mal in derben Späßen – auf die Schippe zu nehmen«. Genau darin 
liegt sein besonderer Wert. Über erzählerische Mittel der Überspitzung wird das 
Ernste dieser Thematik ins Komische überführt. Dasselbe gilt für Evet, ich will!, 
Hans mit scharfer Soße und Türkisch für Anfänger.

Doch was ist genau damit gemeint? Was ist letztlich Komik? Und kann sie 
überhaupt politisch sein, wie die Jury in der Begründung für den Grimme-Preis 
annahm? Die Forschung zur Gattung der Komödie meint, Komik oder das Komi-
sche als konstitutives Element der Erzählung könne nur dann greifen, wenn ihr 

215 Topal, Murat (2005): Getürkte Fälle. Ein Cop packt aus!, Audio-CD, Berlin: Silberblick- 
Musikproduktion.
216 Dağtekin (2006–2009).
217 Akyün (2005): S. 129.
218 Ebd.
219 Siehe hierzu: https://www.kino.de/film/meine-verrueckte-tuerkische-hochzeit-2006/ (zuletzt 
30.04.2018). Siehe auch: https://www.filmportal.de/film/meine-verrueckte-tuerkische-hochzeit_ 
d72313ab5ff240a0ad9275d1ec41b745 (30.04.2018).

https://www.kino.de/film/meine-verrueckte-tuerkische-hochzeit-2006/
https://www.filmportal.de/film/meine-verrueckte-tuerkische-hochzeit_d72313ab5ff240a0ad9275d1ec41b745
https://www.filmportal.de/film/meine-verrueckte-tuerkische-hochzeit_d72313ab5ff240a0ad9275d1ec41b745


570   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

eine feste Ordnung und Normen vorausgehen, die sie explizit macht und über-
schreitet.220 Besonders in »kolonialen, postkolonialen oder neokolonialen ›Kon-
taktzonen‹« komme nach Göktürk der »Komik als Taktik zur Destabilisierung von 
Machtverhältnissen« eine bestimmte Rolle zu.221 Uwe Wirth stellt fest, dass Komik 
»genau genommen nur dann entsteht, wenn unausgesprochene ‒ als implizit 
vorausgesetzte ‒ Regeln verletzt werden«.222 Da fragt man sich, ob in Meine ver-
rückte türkische Hochzeit eine vorhergehende Ordnung in Frage gestellt oder 
umgekehrt bestätigt wird. Die kurz skizzierten Widersprüche zwischen Innenleben 
und Auftritt der Subjekte, der Familien, die untrennbare Verschränkung von privat 
und öffentlich (Intimität und Regeln) sowie die Abfolge von türkischem zu mus-
limischem und zu männlichem Handeln machen in Holtz’ Film vielmehr auf ein 
Bedürfnis und die Notwendigkeit einer Ordnung aufmerksam als dass sie in erster 
Linie eine bestehende Ordnung bloßstellen würden. Anders gesagt verlangt der 
Film nach einer öffentlichen Arbeit an einer sozialen Ordnung. Denn was soll Götz 
nun werden, ein Muslim, ein Türke, »echter« Mann oder alles zugleich? 

Wie bei der 2006 gegründeten Deutschen Islam Konferenz ist der Islam auch 
in Meine verrückte türkische Hochzeit entscheidend, indem er als Katego-
rie zugleich bestätigt und gebrochen wird. Dass die Arbeit an einer integrativen 
Ordnung mit dem Islam auch anders aussehen kann, zeigt Fatih Akıns zeitnah 
entstandener Film Auf der anderen Seite. Auf jeden Fall gelingt Komik und 
mit ihr ein Umgang mit Klischees nur dann, wenn das der Komik »Entgegenste-
hende nicht vernichtet wird«, sprich die soziale öffentliche Ordnung, und damit 
der eigentliche Referenzrahmen zur Bearbeitung kultureller Ähnlichkeit und 
Differenz einer komplexen und heterogenen Gesellschaft.223 Dafür müsse man 
unbedingt, so Wirth, das »Spielmoment« starkmachen.224 Anders ließen sich 
vorgeprägte Schemata nicht in Frage stellen oder in einen Verhandlungsprozess 
überführen. Die zentrale Frage ist letztlich, ob die soziale Ordnung, die den hier 
behandelten Filmen zugrunde liegt, die einer Einwanderungsgesellschaft ist oder 
ob sie umgekehrt erst als eine solche erzählt werden muss. Sind es nur der Islam 
und die ›Mannwerdung‹ von Götz, die die Grundlagen der Einwanderungsgesell-
schaft in Meine verrückte türkische Hochzeit ausmachen oder gibt es noch 

220 Siehe hierzu: Wirth (2019).
221 Göktürk, Deniz (2019): »Reisen nach Jerusalem. Mit Dr. Freud im Eisenbahnabteil«. In: 
Komik der Integration. Grenzpraktiken und Identifikationen des Sozialen, hg. v. Özkan Ezli, Deniz 
Göktürk und Uwe Wirth, Bielefeld: Aisthesis, S. 43–64, hier S. 56.
222 Wirth (2019): S. 25, Hervorhebung im Original.
223 Siehe hierzu: Greiner, Bernard (2017): »Komödie/Tragödie«. In: Komik. Ein interdisziplinä­
res Handbuch, hg. v. Uwe Wirth, Stuttgart: Metzler, S. 30–34, hier S. 31.
224 Ebd.



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzählen   571

eine weitere Vergesellschaftungsform, die darüber hinausweist? Nach Ansicht 
der Jury ist das Besondere dieses Films, dass er das Private politisch mache. 
Das erinnert an die »Multikulturalisten«, denen es darum ging, die Ethnizität 
des Anderen als Anderssein zu verstehen und anzuerkennen. Diese Anerken-
nung dürfe im sozialen Prozess jedoch nicht als »Ressource der Unterscheidung 
(d. h. der Diskriminierung)« gebraucht werden, meinte Frank-Olaf Radtke.225 
Auch aufgrund dieser Trennung von Privatheit und Öffentlichkeit ließen sich in 
den Filmen der 1990er Jahre Klischees und Stereotypen nicht »hervorkehren«, 
sondern man musste durch sie hindurchgehen, um nach draußen zu gelangen 
und um auf etwas anderes verweisen zu können, das jenseits des Türkischen 
und Deutschen lag.226 Die politische Konstellation in den 2000er Jahren ist, wie 
zu Beginn dieses Kapitels gezeigt, eine andere. Die Einwanderungsgesellschaft 
wird als soziales Faktum angenommen, und öffentlich und privat sind eng mitei-
nander verschränkt. Daher wird uns im Folgenden etwa die Frage beschäftigen, 
worauf die Filme der 2000er Jahre verweisen. Doch bevor wir im ersten Analyse-
teil dieses Kapitels zu diesem vorhandenen oder nicht vorhandenen Referenz-
rahmen zunächst in Meine verrückte türkische Hochzeit, später in Auf der 
anderen Seite, kommen, kurz die Synopse vom ersten Film:

Der Protagonist Götz Schinkel besitzt mit seinem Freund Horst zusammen 
einen Plattenladen im von Türken dominierten Berlin-Kreuzberg. Der Erzähler 
im Film stellt Götz als jemanden vor, der zu gut für diese Welt sei. Das zeigt sich 
etwa daran, dass Götz zweimal vom selben Türken angegriffen wird: einmal, 
als er einem türkischen Jungen helfen will und das zweite Mal, als sich eine 
Menschentraube von Leuten um Götz’ Plattenladen bildet, weil das Fenster 
des Geschäfts eingeschlagen wurde und er schlichtend eingreifen will – denn 
Horst hatte die Türken als islamistische Terroristen beschimpft, woraufhin die 
Situation eskalierte. Götz liegt Nase blutend am Boden, als die schöne Türkin 
Aylin hervortritt und ihm hilft. Götz verliebt sich sofort in sie. Aber auch andere 
Türken, »liberale Muslime«, helfen den Ladenbesitzern beim Einbau eines 
neuen Fensters. 

Das vermeintlich interkulturelle Gefüge setzt sich zusammen aus Stadtteil, 
Nachbarschaft, Religion, Konflikt, Gewalt, Liebe und Hilfsbereitschaft und bildet 

225 Vgl. Radtke, Frank-Olaf (1998): »Lob der Gleich-Gültigkeit. Die Konstruktion des Fremden 
im Diskurs des Multikulturalismus«. In: Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der 
Alten Welt?, hg. v. Ulrich Bielefeld, Hamburg: Hamburger Edition, S. 79–98, hier S. 92. 
226 Interessanterweise lautet die Begründung für die Verleihung des Grimme-Preises an Züli 
Aladağs Wut im Jahr 2007 ganz ähnlich. Erneut sieht man die »Offenlegung« als besonderen 
Verdienst an. Siehe hierzu: http://www.grimme-preis.de/archiv/2007/preistraeger/p/d/wut-ard-
wdr/ (13.05.2018). 

http://www.grimme-preis.de/archiv/2007/preistraeger/p/d/wut-ardwdr/
http://www.grimme-preis.de/archiv/2007/preistraeger/p/d/wut-ardwdr/


572   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

die Grundlage von Meine verrückte türkische Hochzeit. Was den Verlauf der 
Erzählung betrifft, wird in diesem Film eine umgekehrte Integrationsgeschichte 
erzählt. Denn ein Mitglied der Mehrheitsgesellschaft wie Götz passt sich der Kultur 
einer Minderheit an. Obwohl Aylin schon seit einem Jahr mit ihrem Cousin Tarkan 
verlobt ist – einem Muslim, der als Arzt einen finanziell sicheren und gesellschaft-
lich angesehenen Beruf ausübt –, verliebt sie sich in Götz, der wie gesagt für sie 
zum Islam konvertiert.227 Während dieses Übergangs entwickelt sich Götz von 
einem zu guten zu einem fordernden und teilweise gewalttätigen Deutschen. Dieser 
dramaturgische Verlauf wird zwar immer wieder durch die Form der Komödie 
konterkariert, die auch die Charaktere überzeichnet wirken lässt. Hinzu kommt, 
dass der Film mit der Hochzeit ein Happy End hat.228 Was aber nicht zur Dispo-
sition der Umkehrung in diesem Film steht, ist die Rolle und Funktion des Islam 
und seines Regelwerks, das trotz abweichender Praktiken keiner Kritik unterzogen 
wird. Warum? Einerseits weisen die islamischen Regeln Götz einen Weg, von Aylins 
Familie anerkannt zu werden. Andererseits bestimmt der Islam auch die inneren 
Befindlichkeiten der Akteure. Beide Aspekte sind in Meine verrückte türkische 
Hochzeit der Komik, aber auch den sozialen Praktiken entzogen. 

Auf der ersten, integrativen Ebene erfüllt Götz alle Auflagen. Er ist integra-
tionswillig und zeigt sich am Ende als starker und ernst zu nehmender Mann. 
Dass die Unterscheidung zwischen stark und schwach eine Leitkategorie der 
Integration darstellt, zeigt sich besonders am Ende des Films: Als die Verlobung 
zwischen Götz und Aylin im Haus von Götz’ Mutter Helena (Katrin Sass) eska-
liert, weil sie dagegen ist, dass die Kinder ihres Sohnes im islamischen Glauben 
erzogen werden – bis zu dieser Szene weiß Helena nicht, dass ihr Sohn zum Islam 
konvertiert ist –, kippt der Film in einen Kulturkampf. Er beschreibt die zweite 
Ebene des Films. Für Götz’ Mutter ist der Islam eine Religion, »die Millionen von 
Frauen durch Zwangsehen unterdrückt«.229 Während sie das sagt, wirft sie eine 

227 Nach islamischer Regel genügt es, wenn beim Aufsagen des Einheitsbekenntnisses auf Ara-
bisch (»Ich bezeuge, es gibt keinen Gott außer Gott und Mohammed ist sein Gesandter«) zwei 
Muslime als Zeugen zugegen sind. Der Ort spielt dabei keine Rolle. Siehe hierzu: Buhārī (1997): 
Nachrichten von Taten und Aussprüchen des Propheten Muhammad, Stuttgart: Reclam, S. 44. In 
Meine verrückte türkische Hochzeit erfolgt diese Prozedur in einer Moschee in Berlin in 
Anwesenheit der gesamten Familie. In Joel Zwicks My big fat Greek Wedding von 2002 konver-
tiert der Amerikaner Ian Miller für seine griechische Freundin Tuola Portokalos auf Wunsch ihrer 
Familie zum orthodoxen Christentum in einer orthodoxen Kirche im Beisein der griechischen 
Großfamilie. Siehe hierzu: Zwick, Joel (2002): My Big Fat Greek Wedding, Spielfilm, USA. 
228 Nach Bernard Greiner ist das gute Ende das Entscheidende an einer Komödie. Siehe hierzu: 
Greiner, Bernard (2017): »Komödie/Tragödie«. In: Komik, S. 30–34, hier S. 31.
229 Helena ist eine feministische Alt-68erin, die für »verstaubte Ideale« des individuellen und 
freien Glücks steht. Sie hat im Film keinen Partner, und es erschließt sich auch nicht, ob sie 



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzählen   573

Handvoll Zeitschriftenausgaben auf den Esstisch. Darunter ist ein Artikel, den 
sie kürzlich redigiert habe und der aufzeige, wie in Kreuzberg türkische Frauen 
von ihren Männern unterdrückt würden.230 Gegenseitige Beleidigungen führen in 
dieser Sequenz dazu, dass Aylins Familie das Haus verlässt. Götz beschwichtigt 
darauf seine Mutter, beide fahren der türkischen Familie hinterher, und es folgt 
die dramatischste Sequenz des Films, die nicht irgendwo im Privaten, sondern 
mitten auf der Straße in Kreuzberg stattfindet. 

Vor ihrer Wohnung erreicht Götz die türkische Familie und will über das 
Geschehene reden. Yusuf reagiert mit einem Faustschlag in Götz’ Magengrube. Er 
sei an allem schuld. Der türkische Mann, der Götz zu Anfang des Films eine Kopf-
nuss verpasst hatte, eilt herbei, da Yusuf Götz auf sein parkendes Auto stößt. Er 
verlangt Schadensersatz von Götz, der sein Portemonnaie zückt und Geld auf den 
Boden wirft. Nun hätten sie sein Geld, beginnt er seine Wutrede, seine Religion, 
seine Vorhaut und was sie denn sonst noch alles wollten. Diese Szene wird immer 
intensiver und beleidigender für beide Seiten. Götz wird vorgeworfen, dass er 
»Schiss« habe, kein richtiger Mann sei und jetzt alles »hinschmeißen« wolle. Er 
entgegnet, dass die Türken Schiss hätten und sich hinter ihrer »verfickten Ehre« 
und Religion verstecken würden und sie »Scheißtürken« und »Rassisten« seien. 
Die Szene endet damit, dass Götz Aylin sagt, dass sie in Wirklichkeit Angst habe, 
er sie aber trotzdem liebe. Sie wendet sich mit einem »vergiss es« ab und zieht 

jemals verheiratet war. Götz’ biologischer Vater wird jedenfalls mit keinem Satz erwähnt. Fragile 
deutsche familiäre Konstellationen sind in vielen Produktionen der 2000er Jahre, die die Fol-
gen der Migration in der Bundesrepublik thematisieren, bestimmend. Siehe hierzu: Saul (2005); 
Aladağ (2006); Akın (2007); Buck (2005); Dağtekin (2006–2009). 
230 Die Metapher des Tischs verwendet auch Necla Kelek in ihrer Replik auf ihre Kritiker in der 
Zeit vom 8. Februar 2006. Sie reagiert darin auf eine Petition von 60 prominenten Forschern und 
Aktivisten, die besonders ihr Buch Die fremde Braut kritisierten. Sie machen auf den Widerspruch 
der Interpretationen Keleks zwischen ihrer Dissertation Islam im Alltag von 2003 und ihrer Pub-
likation Die fremde Braut von 2005 aufmerksam. Denn die Ergebnisse ihrer wissenschaftlichen 
Arbeit decken sich mit vielen anderen wissenschaftlichen Ergebnissen, jedoch nicht mit ihrem 
zweiten Buch. Wenn sie in dieser Petition aus ihrer ersten Arbeit mit den Worten zitiert wird, dass 
das »Bekenntnis zum Muslim-Sein« unter den Türken zweiter Generation »im Regelfall nicht als 
traditionelle Selbstverortung missverstanden werden darf«, greifen sie dagegen eine zentrale 
Aussage aus Die fremde Baut auf, dass die muslimischen Werte mit den westlichen nichts gemein 
hätten. Und es seien die muslimischen Werte, die das »Handeln der muslimischen Migranten 
in Deutschland bis in den letzten Winkel ihres Altags« bestimmten. In ihrer Entgegnung geht 
Kelek nicht auf den vorgebrachten Widerspruch zwischen ihren beiden Arbeiten ein, verlangt 
aber, dass die erwähnten Forschungen, die auf »rationale Weise« zeigten, dass der Islam der 
jüngeren Generationen kompatibler mit den Werten der Ankunftsgesellschaften sei, auf »den 
Tisch sollen«. Siehe hierzu: Karakaşoğlu, Yasemin (2006): »Gerechtigkeit für die Muslime!«. 
In: Transit Deutschland, S. 317–320, hier S. 318; Kelek, Necla (2006): »Entgegnung«. In: Transit 
Deutschland, S. 320–321.



574   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

sich mit ihrer Familie zurück. Nun soll Tarkan wieder der Auserwählte sein. Götz 
schlägt mit einem Besen aus Süleymans Trödelgeschäft mitten auf der Straße auf 
Tarkans Auto ein. Süleyman ist beeindruckt und rät Götz, Aylin wieder zurückzu-
gewinnen: »Götz, holst Du Frau zurück«. Götz folgt Süleymans Rat und am Ende 
findet die Trauung statt.231

Der TV-Sender Pro 7, der diesen Film produzierte, bewarb ihn 2006 als eine 
romantic comedy. Und man muss sicher zugeben, dass es sich insgesamt um 
eine Multikulti-Komödie handelt  – allerdings nicht um eine Feelgood-Comedy 
wie My Big Fat Greek Wedding (2002), mit dem Meine verrückte türkische 
Hochzeit verglichen wurde.232 Vielmehr begegnen wir in diesem Film auch der 
politischen Disposition der deutschen Migrationsgesellschaft zu Beginn des 
21. Jahrhunderts, die sich zwischen Skandalisierung und Integration mit und 
durch den Islam ergeben hat.233 Die Türken, die vor fünfzig Jahren aus der Türkei 
nach Deutschland emigrierten, ihre Kinder und Enkel sind nun in der Mitte der 
Gesellschaft angekommen – nicht als Südländer, nicht als Orientalen, nicht als 
›Kanaken‹ und auch nicht als Europäer, sondern als Muslime. Daher sind auch 

231 Der Tag spielt als eine erzählerische Einheit in vielen Texten und Filmen der 2000er Jahre 
eine zentrale Rolle. Emine Sevgi Özdamars Roman Seltsame Sterne starren zur Erde beginnt mit 
einer Nacht, in der die Ich-Erzählerin nicht schlafen kann, weil ein Hund die ganze Nacht bellt. 
Am nächsten Morgen wird sie sich an der Volksbühne in Berlin vorstellen. Und der Roman endet 
damit, wie sie abends in Paris in der Metro an der Schulter von Benno Besson einschläft, der sie 
dorthin als Assistentin mitgenommen hat. Siehe hierzu: Özdamar (2003): S. 9 und S. 247. Fatih 
Akıns Auf der anderen Seite beginnt morgens bei hellichtem Sonnenschein an einer Tankstelle 
in der Türkei. Er endet an einem Strandabschnitt an der Schwarzmeerküste, als die Abenddämme-
rung einbricht. Siehe hierzu: Akın (2006). Die Grundstruktur des Romans Die Tochter des Schmieds 
von Selim Özdoǧan folgt dem Verlauf der Gezeiten (Frühling, Sommer, Herbst und Winter) und 
dem Beginn und Ende eines Tages. Letzteres gilt ebenso durchgehend für Dilek Güngörs Roman 
Das Geheimnis meiner türkischen Großmutter. Die 15 Kapitel im Roman beginnen jeweils morgens 
und enden abends. Und Aladaǧs Skandalfilm Wut beginnt hell vormittags und endet nachts mit 
dem tödlichen Ausgang des Kampfes zwischen Simon, Felix’ Vater und Can, dem deutsch-türki-
schen Protagonisten. Siehe hierzu: Özdoğan (2005); Güngör (2007); Aladaǧ (2005). 
232 Siehe hierzu: Berghahn, Daniela (2012): »My Big Fat Turkish Wedding. From Culture Clash 
to Romcom«. In: Turkish German Cinema in The New Millennium. Sites, Sounds, and Screens, hg. 
v. Sabine Hake, Barbara Mennel, New York: Berghahn Books, S. 19–31.
233 Besonders der Themenkomplex der Zwangsehe wird mit den Publikationen von Ayan Hirsi 
Ali in den Niederlanden, von Seyran Ateş und von Necla Kelek in der Bundesrepublik Anfang 
und Mitte der 2000er Jahre gesellschaftspolitisch sehr relevant. In Folge des 11. September 2001, 
dem Mord an Theo van Gogh sowie den Anschlägen in Spanien und in England setzt sich in den 
2000er Jahren eine Rhetorik durch, die eine grundlegende Kritik am Multikulturalismus verlangt 
und nicht selten mit den Worten eingeleitet wird, »dass man dies doch noch werde sagen dürfen«. 
Siehe hierzu: Butterwegge, Christoph (2007): »Zuwanderer im Zerrspiegel der Medien. Migrati-
onsberichterstattung als Stimmungsmache«. In: Transit Deutschland, S. 200–204; Kelek (2006). 



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzählen   575

die deutsch-türkischen Akteure in Meine türkische Hochzeit trotz aller ersichtli-
chen Widersprüche vom Islam nicht zu trennen. Als sich Helena und Aylin das 
erste Mal bei einer Buchpräsentation von Helena begegnen, kommt es zu einer 
Kette von Diskriminierungen. Helena glaubt etwa, die hübsche junge Frau an der 
Seite ihres Sohnes sei eine Angestellte und reicht ihr ihr Sektglas, das sie wieder 
füllen soll.234 Aylin lässt das leere Glas auf den Boden fallen, es zerbricht, Helena 
dreht sich überrascht zu ihr um und Götz klärt auf, dass Aylin seine Freundin 
sei. Woher sie denn komme, fragt Helena. »Aus Berlin«, antwortet Aylin. »Nein, 
ich meine ursprünglich«, fragt Helena weiter nach. »Ich bin Türkin«, antwor-
tet Aylin. »Türkin« wiederholt Helena und bittet darauf ihre Freundin Gitte zu 
ihrem Gespräch, die gerade ein Buch schreibt über Türken, Zwangsehen und 
Ehrenmorde in Kreuzberg. Gitte fragt umgehend und überheblich, warum die 
türkischen Mädchen sich das alles gefallen ließen. Aylin entgegnet wütend und 
zugleich in der komödiantischen Diktion des Films: »Ach, das ist ganz normal. 
Wir türkischen Mädchen sind ein bisschen doof, weil wir in den Koranschulen 
nur kochen, putzen und beten lernen, und bei diesen ganzen Schlägen auf den 
Kopf. Aber ich habe mir heute zum ersten Mal eine Monatskarte gekauft und Götz 
bringt mir gerade das S-Bahn fahren bei. Extrem aufregend«.235 Götz ergänzt, 
dass Aylin Jura studiere. Helena will die peinliche Situation auflösen, indem 
sie Aylin ein volles Sektglas reicht und ihr ihr Buch »Happy Single« mit einer 
Widmung schenkt. Götz erklärt, dass Aylin als Muslima keinen Alkohol trinke, 
während Aylin wütend und gar nicht mehr selbstironisch meint, sie zwar kein 
Happy Single, dafür aber ein »Happy Muslim«.236 

Diese Szene einer kulturellen Diskriminierung beginnt mit einer sozialstruk-
turellen Ausschließung. Denn Helena gibt Aylin das Sektglas, weil sie glaubt, 
Aylin gehöre zum Service-Personal. Erst als Götz ihren Namen nennt, beginnen 
die kulturellen Marker wirkmächtig zu werden. Außerdem wird diese Szene ein-
geleitet mit einem Gespräch zwischen Götz und Aylin im Auto. Aylin fragt Götz, 
ob seine Mutter denn wirklich Single sei. Götz bejaht dies und ergänzt, dass 
Schlussmachen ihr Hobby sei, Aylin sich aber keine Sorgen machen müsse, denn 
sie hätte nichts gegen Türken, sie wähle schließlich grün. Die fragile Bindung 

234 Eine ganz ähnliche diskriminierende Sequenz findet sich in der dritten Folge der dritten 
und letzten Staffel von Bora Dağtekins Türkisch für Anfänger, als Metin dem deutschen Po-
lizeichef seinen Sohn Cem vorstellen möchte. Cem möchte nämlich Polizist werden, aber der 
 Polizeichef spricht ihn als Putzkraft an. Siehe hierzu: Dağtekin (2006–2009). 
235 Holtz (2007). In einer identischen Diktion und ähnlichem Wortlaut reagiert in Almanya. 
Willkommen in Deutschland Canan in Berlin in der U-Bahn auf diskriminierende Aussagen 
einer älteren deutschen Frau, die nicht an sie, sondern an Ausländer mit vielen Kindern im Ab-
teil gerichtet sind. Siehe hierzu: Şamdereli (2011).
236 Holtz (2007).



576   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

von Sozialstruktur und kultureller Diskriminierung wiederholt sich in der Begeg-
nung von Aylin und Helena, als letztere zweimal nach der Herkunft der ersteren 
fragt. Dass genau diese Stelle im Film für kulturelle Diskriminierung steht, steht 
im Einklang mit den Theorien zur Postmigration, die zeitnah beginnen, die Mul-
tikulturalismustheorien zu ersetzen. Sie meinen, dass die Frage und Bedeutung 
nach der vermeintlich eigentlichen Herkunft von zugewanderten Menschen nach 
50 Jahren Migrationsgeschichte in der Bundesrepublik einen Akt der Diskrimi-
nierung darstelle.237 Aylin wehrt sich dagegen auch gar nicht, indem sie etwa ihre 
hybride Existenz als Deutsch-Türkin betont. Sie sagt nicht nur, dass sie Türkin, 
sondern auch ein »Happy Muslim« sei.238

237 Wie sehr dieser Gedanke mittlerweile Teil der Migrationsdebatten im Internet und in den 
sozialen Medien geworden ist, und nicht mehr als realphysische Interaktionsform zwischen 
zwei oder mehreren Menschen, zeigt beispielsweise auch die MeTwo-Debatte über Alltagsras-
sismus in Deutschland aus dem Jahr 2018. In vielen Beschreibungen zu Diskriminierung wird 
auch die Frage nach der eigentlichen Herkunft immer wieder genannt, ohne dass dabei die an-
dere Seite mit einer Form der Schlichtung reagieren könnte. In Meine verrückte türkische 
Hochzeit schenkt Helena Aylin im Bewusstsein, dass sie sich falsch verhalten hat, am Ende 
der Sequenz Aylin ihr Buch. Solch eine Verhandlung ist im Netz nicht mehr möglich. Siehe zur 
MeTwo-Debatte: Reinsch, Melanie (2018): »›MeTwo‹ Ein Hashtag gegen Alltagsrassismus«. In: 
Berliner Zeitung, 27.07.2018, https://www.berliner-zeitung.de/politik/-metwo--ein-hashtag- 
gegen-alltagsrassismus-31025882 (08.09.2018). Fleischhauer, Jan (2018): »Hauptsache ihr, favt 
meine Tweets. Die #MeTwo-Debatte ist deshalb so interessant, weil sie so reich an Paradoxien 
ist. Eine davon: Die Stärke der Bewegung ist gleichzeitig ihre Schwäche – die rührende Selbst-
bezogenheit«. In: Der Spiegel, 02.08.2018, http://www.spiegel.de/politik/deutschland/metwo- 
debatte-hauptsache-ihr-favt-meine-tweets-a-1221348.html (08.09.2018).
238 Die kulturell bestimmte Aktion und Reaktion auf eine allgemeine Form der Ausschließung 
(hier: Gast/Bedienung) wirkt so, als ob die kulturellen Marker auf eine vielfach stattfindende Dis-
kriminierung einfach aufgesetzt würden. Die Lösung könnte auch anders sein. Doch der spezi-
fische Einsatz kultureller Marker als »Aufsatz« ist in den Produktionen der 2000er Jahre äußerst 
konstitutiv. Eindrücklich zeigt sich dies etwa im von der Rezeption sehr positiv aufgenommenen 
Erzählband Hürriyet Love Express von Imran Ayata. In der zweiten Erzählung »Liebe ist mächtiger 
als Tito« geht es um die Clique von Deniz, Hürşad und dem namenlosen Ich-Erzähler. Als explizit 
»arabesken Zustand« beschreibt der Ich-Erzähler den folgenden: »Deniz verliebt sich immer wie-
der. […] Er begegnete einer Frau, die attraktiv war, eine unglaubliche Ausstrahlung besaß, in einer 
Beziehung steckte, Deniz aber sehr nett fand, seine Freundschaft suchte, aber keine Liebe für ihn 
empfand und schon gar keinen Sex mit ihm haben wollte. Mit diesem arabesken Zustand hatte 
sich Deniz arrangiert.« Die kulturelle Spezifizierung eines nicht kulturspezifischen Zustands wird 
in der Erzählung noch weiter getrieben. Ich-Erzähler und Hürşad empfehlen ihrem Freund Deniz, 
es wie im türkischen Popsong Gül döktüm Yollarına des bekannten türkischen Sängers Tarkan zu 
machen. Er solle seiner Angebeteten ihren Weg und ihre Wohnung mit Rosen bedecken. Siehe 
hierzu: Ayata, Imran (2005): »Liebe ist mächtiger als Tito«. In: ders., Hürriyet Love Express, Köln 
Kiepenheuer & Witsch, S. 21–45, hier S. 22–28. Außerdem taucht in der Erzählung Emre auf, der als 
Strategie »um bei Frauen zu landen, […] wahlweise sich als Türke, Kurde oder Armenier ausgibt« 

https://www.berliner-zeitung.de/politik/-metwo--ein-hashtag-gegen-alltagsrassismus-31025882
https://www.berliner-zeitung.de/politik/-metwo--ein-hashtag-gegen-alltagsrassismus-31025882
http://www.spiegel.de/politik/deutschland/metwo-debatte-hauptsache-ihr-favt-meine-tweets-a-1221348.html
http://www.spiegel.de/politik/deutschland/metwo-debatte-hauptsache-ihr-favt-meine-tweets-a-1221348.html


5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzählen   577

Wie Yasemin in Hark Bohms gleichnamigem Film aus dem Jahr 1988 trägt 
Aylin kein Kopftuch, ist modern gekleidet und wäre auf kognitiver, strukturel-
ler und sozialer Ebene als assimiliert zu bezeichnen. Allerdings ist Aylin weder 
mit der Mehrheitsgesellschaft verschmolzen noch ein Happy Single. Ihre Iden-
tifikation teilt die kulturelle Kontaktzone nicht in Individuen, sondern erneut in 
Gruppen ein. So unterscheidet sich Aylin von Yasemin auch eindrücklich darin, 
dass sie ihre Eltern an keiner Stelle als »anatolische Bauern« bezeichnet und sie 
als traditionell im Gegensatz zu modernem Leben begreift,239 sondern im Gegen-
teil wie ihre Eltern von Götz verlangt, dass er sich an sie anpasst. Diese Form 
der kollektiven Identifikation gepaart mit einem selbstbewussten individuellen 
Auftreten, die auf Kompatibilität mit den Eltern zielt und sowohl die türkische als 
auch die deutsche Seite in Meine verrückte türkische Hochzeit betrifft, zeigt 
sich besonders an den dargestellten Sequenzen, die diese Multikulti-Komödie ins 
Dramatische und Beleidigende kippen lassen. Wenn nämlich der Islam auf der 
einen Seite oder die Freiheit auf der anderen Seite verbal verletzt werden, fühlen 
sich die jeweiligen Akteure persönlich verletzt. Auch Helena wird von den türki-
schen Muslima verlacht und beleidigt, worauf sie entsprechend reagiert.240 

Insgesamt kann kein Akteur in diesem Film auf eine Beleidigung souverän 
reagieren, indem das Gesagte in Frage gestellt wird, entweder weil es nicht richtig 
ist oder weil das Gesagte mit einer vorhandenen islamischen Ethik nicht überein-
stimmt. Zu sehr dominieren hier die Abstrakta und Nomen wie »Islam«, »Muslim«, 
»Türke«, »Deutscher« sowie ihre materiellen Repräsentationen »Moschee«, »Kopf-
tuch«, »Beschneidung« und »Koran«. Zu sehr sind die Akteure in ihrem eigenen 
Auftreten gefangen. Das Potential des Komischen erschöpft sich in diesem Film 
darin, diese Abstrakta umzukehren, nicht sie einzubetten oder eine heterogene 
Sozialordnung anzuvisieren. Die Akteure lachen immer über die anderen, nicht mit 
ihnen. Bei dieser Art der Komik muss nach Umberto Eco immer der Verlachte den 
Preis zahlen. Er ist in der Regel der »Barbar«, der sich nicht angemessen zu verhal-
ten weiß.241 In Meine verrückte türkische Hochzeit gilt dies für beide Seiten, so 
dass bis zum Schluss an keiner Stelle gemeinsam gelacht wird. Im Unterschied zu 
Bohms und Başers Filmen aus den 1980ern bricht so auch kein kulturelles Gesetz 
in diesen Film ein, das eine vorhandene soziale Fluidität irritieren würde. In Bohms 
Film Yasemin reden ältere Frauen in der Hochzeitsnacht von Yasemins Schwester 

und dabei in unterschiedlichen Varianten eine Opfergeschichte zum Besten gibt. Dazu bekocht er 
seine »Auserwählte mit seinem Standardgericht Ali Nazik, einer Spezialität mal aus der Türkei, 
dann aus Kurdistan oder Armenien«. Siehe hierzu: Ebd., S. 37 f. 
239 Bohm (1988).
240 Siehe hierzu: Holtz (2006).
241 Zitiert nach: Wirth (2019): S. 19 u. S. 39.



578   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

vor ihrem Schlafzimmer darüber, wie ein frisches Paar den Nachweis der Jungfräu-
lichkeit, falls das Mädchen nicht mehr Jungfrau sein sollte, umgehen kann, wie 
das Paar einfach die Regeln aushebeln kann. Für die türkischen Frauen in Film 
und Literatur der 1980er sind Regeln auch dafür da, dass sie umgangen werden. 
Solche Reaktionen, solch eine Fluidität bleiben in Holzʼ Film aus, weil weder der 
Islam, die Freiheit als Abstraktum oder die Personen als vielschichtige und mehr-
dimensionale Entitäten oder Akteure gezeigt werden. In Meine verrückte tür-
kische Hochzeit ziehen die Grenzen die Akteure von Beginn an selbst. In der 
Erzählung »Gottesanrufung 1« aus Zaimoǧlus Erzählband Zwölf Gramm Glück wird 
dem Ich-Erzähler, der für eine gläubige Deutsch-Türkin einen angemessenen Mann 
suchen soll, von ihrem Cousin erklärt, dass seine Cousine besonderen Wert darauf 
lege, dass er dem potentiellen Jungen »eine wichtige Regel klarmacht: Sie ist unbe-
rührbar, bis sie auf den richtigen Mann trifft«.242

Kulturelle Marker gehören zu den Handlungen der Akteure, werden ihnen 
sogar visuell und auditiv vorangestellt. Diese Abfolge erschwert die soziale 
 Fluidität. Meine verrückte türkische Hochzeit beginnt mit dem  muslimischen 
Gebetsruf als voice­over. Zugleich sehen wir den Fernsehturm am Berliner 
Alexanderplatz. Darauf folgt von hinten aufgenommen eine Frau mit Kopftuch, 
ein Minarett und mit dem Berliner Bären ein weiteres Berliner Wahrzeichen. Auf 
der Tonspur geht dabei der muslimische Gebetsruf in Fatboy Slims Song Praise 
you über. Die Bilder sind digital aufgelöst und auffallend scharf.243 Wie in Akıns 
Film Auf der anderen Seite und Kurts Roman Sonnentrinker scheint die Sonne. 
Sprich, wir sehen alles, worum es geht. Es gibt zu dem Sichtbaren nichts weiter 
zu interpretieren. Nun übernimmt der Erzähler des Films, Götz’ Freund Horst, 
und führt Berlin-Kreuzberg als »Little Istanbul« ein, das absolut in türkischer 
Hand sei. Die Verbindung von Islam und deutschem Territorium bestimmt als 
Rahmung das Thema dieses Films, den Kulturdialog, von Beginn an mit. Auf-
grund dieser Rahmung können nur noch die Akteure in Verhandlung treten 
und eine soziale Fluidität generieren, aber nicht die religiösen und nationalen 
Bestimmungen. Diese sind gesetzt, stehen fest und treten als verkörperte Erinne-
rungen zutage, die sich zu Traditionen verdichtet haben. An prominenter Stelle 
bezeichnet der Religionssoziologe Talal Asad diese Form des Auftritts als eine 
»verkörperte Praktik«.244 

Soziale Fluidität und Regelbruch haben allein die Akteure in der Hand. 
Aylin isst Currywurst, hat Sex vor der Ehe, trägt kein Kopftuch, betet nicht, trinkt 

242 Siehe hierzu: Zaimoǧlu, Feridun (2004): »Gottesanrufung 1«. In: ders., Zwölf Gramm Glück, 
Köln: Kiepenheuer & Witsch, S. 82–91, S. 87. 
243 Siehe hierzu: Holtz (2006).
244 Asad (2017): S. 221 f.



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzählen   579

aber keinen Alkohol und bezeichnet sich offensiv als »Happy Muslim«, wenn 
es darauf ankommt. Da sie durchgehend akzentfrei und ausschließlich Deutsch 
spricht, ist sie eher als eine deutsche denn als eine türkische Muslima zu bezeich-
nen. Zum Vergleich schreibt etwa die Ich-Erzählerin in Hatice Akyüns autobio-
grafisch grundiertem Roman Einmal Hans mit scharfer Soße, dass ihr »akzent-
freies Deutsch […] schon lange nicht mehr auf [ihre] Herkunft schließen« lasse. 
»Manchmal fühle ich mich monatelang nicht ein einziges Mal türkisch. Erst wenn 
ich neue Menschen kennenlerne, die mich fragen, woher ich komme, reißen sie 
mich aus meiner deutschen Welt.«245 Dennoch meinen Forscher, dass ihr Roman 
kulturelle Vermischung verhandle.246 Für die ›Kanaken‹ der 1990er Jahre wäre 
Aylins Sprache in Meine verrückte türkische Hochzeit auf jeden Fall »zu 
deutsch« und ihre besondere Bindung zu ihren Eltern im Unterschied zu den 
Figuren Yasemin in Yasemin, zu Leyla in Thomas Arslans Geschwister und zu 
Sibel in gegen die wand zu konservativ.247 Das Ignorieren von Regeln, das sie 
vollzieht, führt hier nicht zu einem gemeinsamen Verbundenheitsgefühl von 
Deutschen und Türken, sondern zur Distinktion; zur Aktualisierung von unbe-
weglichen Selbstbestimmungen im Modus eines Kampfes. Ihre spannungsgela-
dene Zwischenlage lässt sich vielleicht mit dem Titel von Melda Akbaş’ Buch So 
wie ich will. Mein Leben zwischen Moschee und Minirock beschreiben.248 Da dieser 
kaum aufzulösende Widerspruch zwischen Moschee und Minirock die Diktion des 
Films bestimmt, erzeugt die narrative Dichte und Folge von Komik, Gewalt, Liebe 

245 Akyün (2005): S. 180.
246 Siehe hierzu: Yeşilada, Karin (2011): »›Nette Türkinnen von nebenan‹. Die neue deutsch-tür-
kische Harmlosigkeit als literarischer Trend«. In: Von der nationalen zur internationalen Literatur. 
Transkulturelle deutschsprachige Literatur und Kultur im Zeitalter globaler Migration, hg. v. Hel-
mut Schmitz, Amsterdam: Rodopi, S. 117–142, hier S. 131 f. 
247 Dasselbe gilt für die Figur Hatice in der literarischen Vorlage von Hans mit scharfer Soße 
und in ihrer filmischen Umsetzung durch die Regisseurin Buket Alakuş. Alakuş (2013).
248 Siehe hierzu: Akbaş, Melda (2010): So wie ich will. Mein Leben zwischen Minirock und Mo­
schee, München: C. Bertelsmann. Im zweiteiligen Fernsehfilm Zeit der Wünsche finden wir 
diese Konstellation zwischen Moschee und Minirock ebenfalls. Kadirs Tochter, die in Deutsch-
land auf die Welt kommt, trägt zu Hause und im Umgang mit konservativen Türken ein Kopftuch, 
geht aber zugleich mit Freunden im Bikini im Schwimmbad schwimmen. Auch Hatice in Einmal 
Hans mit scharfer Soße zieht sich jedes Mal, wenn sie von Hamburg nach Salzgitter zu ihren El-
tern fährt, immer an derselben Autobahn-Raststätte auf der Strecke um. Dort wechselt sie ihren 
Minirock mit einem über die Knie reichenden »Vaterrock«, wie sie ihn nennt. Im Film sehen wir 
diese Sequenz ganze viermal. Siehe hierzu: Alakuş (2013). In Hark Bohms Film Yasemin verlän-
gert die Protagonistin ihren Rock erst, als sie im öffentlichen Raum ihren Bruder sieht, der auf sie 
aufpassen soll. In Meine verrückte türkische Hochzeit und Einmal Hans mit scharfer Soße 
entscheiden zwar die Akteure aus sich selbst heraus, wann und wo sie den »Vaterrock« anziehen, 
doch sind sie insgesamt auf Kompatibilität und nicht auf Überschreitung aus.



580   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

und Beleidigung, auch wenn die darin liegenden Auseinandersetzungen immer 
wieder karikiert werden, ein gewisses Unbehagen, das sich zwar in den dramati-
schen Sequenzen entlädt, aber nicht aufgefangen wird. Ein Problem der Ankunft 
gibt es hier nicht. In Meine verrückte türkische Hochzeit sind die Türken 
als Muslime, wie in der politischen Diktion der 2000er, angekommen, letztlich 
auch als deutsche Muslime. Das Problem ist vielmehr eines der Aufnahme, die 
ein sozial fluides und zugleich stabiles Verhältnis zwischen Akteur und Reli-
gion ermöglichen könnte – ein Verhältnis, das in folgender Haltung kulminieren 
könnte: Nicht alles, was über den Islam oder den Westen und ihre Freiheit gesagt 
wird, löst Identifikation oder Betroffenheit aus.249 Aufgrund ihrer Komik reichen 
die Entdramatisierungen über die jeweiligen Sequenzen nicht hinaus. Dies liegt 
nicht allein an der vermeintlichen Unbeweglichkeit des Islam, sondern auch am 
expliziten  Hervorkehren der Freiheit, wie Helena sie praktiziert.250 

So gibt es in Meine verrückte türkische Hochzeit keinen Innenraum, 
keine Privatheit, die einem die Kraft und Gelassenheit geben könnte, öffentlich 
anders zu reagieren. Da dieser Raum und diese Technik der Entdramatisierung 
und Verhandlung fehlt, ist man am Ende des Films bei der Hochzeit auch nicht 
erleichtert. Die Erzählweise und das, was der insgesamt sehr hell aufgenom-
mene Film alles zeigt, fragen vielmehr danach, was man lebt und letztlich, ob 
diese Lebensweisen mit einem muslimischen oder westlichen Modell wirklich 
in Einklang zu bringen sind. Zwanzig Jahre vor Meine verrückte türkische 
Hochzeit hatte sich beim Schluss von Hark Bohms Yasemin und von Jeanine 
Meerapfels Die Kümmeltürkin geht ebenfalls keine Erleichterung oder Freude 
eingestellt. Damals fragte man sich allerdings, wohin die fiktiven und realen 
Akteure mit ihrer erkämpften Freiheit denn hin sollten, welcher Raum sie auf-
nehmen würde. In beiden Fällen gab es einen solchen Raum weder in der Türkei 
noch in Deutschland. Am Ende von Meine verrückte türkische Hochzeit 
fragen wir uns hingegen, wie lange es denn überhaupt gutgehen wird, bis es 
zum nächsten Streit kommt, bis sich wieder jemand beleidigt fühlt. Damit hat 
Meine verrückte türkische Hochzeit kein richtiges Happy End. Ein gelun-
gener Einsatz von Komik hätte dies ändern können. Besonders für die Komödie 
gilt: einfache Charaktere lösen ein Verlachen aus, komplexe Charaktere ein 

249 Tatsächlich entfachte der Karikaturenstreit um die Mohammed-Abbildungen Anfang 2006 
eine Debatte und eine sich daraus ergebende Logik, dass nur diejenigen als echte Muslime be-
zeichnet werden könnten, die sich von den Karikaturen auch beleidigt und verletzt fühlten. Siehe 
hierzu: Malik, Kenan (2017): Das Unbehagen in den Kulturen. Eine Kritik des Multikulturalismus 
und seiner Gegner, Berlin: Novo Argumente, S. 93.
250 Siehe hierzu: Holtz (2007).



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzählen   581

Mitlachen.251 Doch lachen Deutsche und Türken erst am Ende in der letzten 
Sequenz des Films gemeinsam, wenn Aylin und Götz vor und in seinem Plat-
tenladen ihre Hochzeit feiern. Und selbst dieses gemeinsame Lachen wird nicht 
gehört, da es vom türkischen Popsong Isyankar (Rebell) des Sängers Mustafa 
Sandal übertönt wird. 

Obwohl Meine verrückte türkische Hochzeit vor allem vom Zusam-
menleben von Deutschen und türkischen Muslimen handelt, liegt das zentrale 
Problem im Gebrauch deutscher und türkischer Kennzeichen darin, dass in 
die Performanz- und Erzählstruktur des Films der Islam und eine bestimmte 
Form der Freiheit als Regel- und als ordnungsstiftende Systeme, als Normen 
und als Substantive und als Teile der öffentlichen Debatten so sehr eingeschrie-
ben sind, dass sie andere mögliche Praktiken der Integration ausschließen 
und die Form der Komödie am Ende nicht die Oberhand gewinnen lassen. Der 
Weg der Integration verläuft hier wie auf der Islamkonferenz sowie den Aus-
führungen von Jürgen Habermas und den anderen genannten Wissenschaftlern 
nur entlang der engen Schiene der Religion und darüber, was als freiheitliche 
Gesellschaftsordnung verstanden wird. Dass sich Religion aber tatsächlich als 
Teil einer gesellschaftlichen Ordnung in Meine verrückte türkische Hoch-
zeit beschreiben lässt, stellen der häufige Wechsel zwischen komischen Situa-
tionen und Beleidigungen sowie die Dominanz des Verlachens (statt Mitlachen) 
in Frage. Religion und Freiheit sind hier keine persönlichen Angelegenheiten 
oder kulturelle Entitäten, die entwickelt oder entdeckt werden können. Sie sind 
hier umgekehrt von Beginn an gesetzt. Letztlich ist Meine verrückte türki-
sche Hochzeit eher von Integrations- und Ordnungsfragen als von Fragen 
nach sozialen und intimen Beziehungen bestimmt. Diese Fragen beantwortet 
Auf der anderen Seite von Fatih Akın auf andere Art und Weise. Im Gegensatz 
zu Meine verrückte türkische Hochzeit rückt er an die Stelle der Ordnung 
die soziale und intime Beziehung.

Welchen Ort und welchen Stellenwert der Islam einnehmen sollte, musste 
sich Mitte der 2000er Jahre aber auch Fatih Akın fragen. Denn er war wie viele 
andere »säkulare Muslime« zur Deutschen Islam Konferenz eingeladen worden – 
neben etwa Necla Kelek, Feridun Zaimoğlu, Seyran Ateş und Navid Kermani. Im 
Unterschied zu den eingeladenen Verbandsvertretern der DITIB, dem Zentralrat 
der Muslime, sollten sie die »nicht-organisierten Muslime«, die schweigende 
Mehrheit der Muslime vertreten.252 Für Akın persönlich stellte sich jedoch schnell 

251 Siehe hierzu: Greiner (2017): S. 33.
252 Siehe hierzu: Tezcan (2013): S. 169. Auf der Islam Konferenz wollte sich die Regierung nicht 
allein mit muslimischen Verbänden beraten, sondern besonders mit den nicht-organisierten »In-
dividualisten«. Durch diese Vielfalt der Stimmen über und um den Islam entstand das Problem, 



582   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

heraus, dass die Art, wie der Islam auf der DIK verhandelt wurde, mit seinen Vor-
stellungen und Erfahrungen nicht übereinstimmte, weshalb er in der Folge der 
Konferenz fernblieb.253 Nach Tezcan war die Vertretungsfunktion der »nicht-orga-
nisierten Muslime« auf der Konferenz tatsächlich von einem Paradox bestimmt, 
das Seyran Ateş auf dem vierten Plenum wie folgt auf den Punkt gebracht habe: 
Der Glaube sei für die »nicht-organisierten« bzw. »säkularen Muslime« 

etwas sehr Persönliches. Das [über die DIK, Ö.E.] zu organisieren, gar zu institutionalisie-
ren bedeutet für viele Muslime und Musliminnen, ihre Religion zu politisieren. Sie wollen 
ihren Glauben nicht wie ein Schild vor sich herschieben und zeigen. Das wollen sehr viele 
Muslime nicht. Sie werden die schweigende Mehrheit genannt.254 

Zur Zeit der Entwicklung dieser identitätspolitischen Konstellation, die das 
Private, wie in Meine verrückte türkische Hochzeit zum Politischen erklärt,255 
ist Fatih Akıns Auf der anderen Seite entstanden.256 Auf der anderen Seite 

dass die nicht-organisierten Muslime nun selbst beginnen mussten, sich zu organisieren oder 
zumindest ihr Verhältnis zur Religion zu erklären. Für Tezcan, der selbst an der DIK teilnahm, 
hatte das Vorhaben der Regierung, mit den Individualisten die »schweigende Mehrheit« zu be-
rücksichtigen, eine verstärkte »Politisierung der Religion« zur Folge. Siehe hierzu ebd., S. 170 f. 
Tatsächlich sind in der Folge 2008 ein »Zentralrat der Ex-Muslime« und 2011 sogar eine »Alterna-
tive Islamkonferenz« ins Leben gerufen worden. Siehe hierzu: https://alternativeislamkonferenz.
wordpress.com/ (01.05.2018); http://exmuslime.com/ (01.05. 2018).
253 Kurze Zeit darauf blieb auch der Autor Feridun Zaimoğlu der DIK fern, die er anfangs sehr 
gelobt hatte. Für ihn fehlte eine Vertretung individuell gläubiger Muslima. Damit hatte er recht: 
Von den nicht-organisierten Muslima trug keine ein Kopftuch. Siehe hierzu: Islamische Zei-
tung (2007): »Interview: Autor Feridun Zaimoğlu über seinen Ausstieg aus der Islamkonferenz«. 
In: Islamische Zeitung, 24.04.2007, https://www.islamische-zeitung.de/interview-autor-feri-
dun-zaimoglu-ueber-seinen-ausstieg-aus-der-islam-konferenz/ (04.05.2018). 
254 Zitiert nach: Tezcan (2012a): S. 91 f. Wie wichtig in der DIK die Performanz, ihre Produktion 
und das sichtbare Auftreten war, zeigt sich eindrücklich in der Gründung der liberalen Ibn-Rushd- 
Goethe Moschee von Seyran Ateş im Sommer 2017 in Berlin-Moabit. Siehe hierzu: Dobrinski, Mat-
thias (2017): »Ein Gebetshaus namens Goethe«. In: Süddeutsche Zeitung, 19.06.2017 (http://www.
sueddeutsche.de/panorama/islam-in-deutschland-eingebetshaus-namens-goethe-1.3546306). 
255 Dazu gehört auch, dass Fatih Cevikkollu sich von dem islamischen Terrorismus distanzie-
ren musste, obwohl er dazu als Muslim überhaupt keinen Bezug hat. Einen Umgang mit dieser 
paradoxen Konstellation war für ihn möglich, indem er diese Demonstration bewusst ins Komi-
sche wendete. Er distanzierte sich nämlich nicht nur als Muslim von der islamistischen terroristi-
schen Gewalt, sondern er distanzierte sich auch als Mann von der Gewalt gegenüber Frauen und 
als Wassertrinker von Nestlé. Siehe hierzu: Pfahler, Lena (2017): »Deutsch-Türkischer Komiker 
distanziert sich vom Terror – Doch dann legt er richtig los«. In: Huffpost, 18.06.2017, http://www.
huffingtonpost.de/2017/06/18/cevikkollu-friedensmarsch_n_17190556.html (20.09.2018). 
256 In Feridun Zaimoğlus und Günter Senkels Theaterstück Schwarze Jungfrauen von 2006 steht 
ebenfalls der individuelle Einsatz der Religion im Vordergrund. Das monologisch aufgebaute und 

https://alternativeislamkonferenz.wordpress.com/
https://alternativeislamkonferenz.wordpress.com/
http://exmuslime.com/
https://www.islamische-zeitung.de/interview-autor-feridun-zaimoglu-ueber-seinen-ausstieg-aus-der-islam-konferenz/
https://www.islamische-zeitung.de/interview-autor-feridun-zaimoglu-ueber-seinen-ausstieg-aus-der-islam-konferenz/
http://www.sueddeutsche.de/panorama/islam-in-deutschland-eingebetshaus-namens-goethe-1.3546306
http://www.sueddeutsche.de/panorama/islam-in-deutschland-eingebetshaus-namens-goethe-1.3546306
http://www.huffingtonpost.de/2017/06/18/cevikkollu-friedensmarsch_n_17190556.html
http://www.huffingtonpost.de/2017/06/18/cevikkollu-friedensmarsch_n_17190556.html


5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzählen   583

erzählt Geschichten von sechs Figuren, die zugleich sechs Handlungsstränge 
auslösen. Dabei erstreckt sich der kulturelle und nationale Hintergrund der Pro-
tagonisten vom Deutsch-Türkischen (Ali, Yeter [1. Generation], Nejat [2. Genera-
tion, Alis Sohn]) über das Türkische (Ayten [Linksaktivistin, Yeters Tochter]) bis 
zum Deutschen (Susanne [Alt-68erin]) und Lotte [Susannes Tochter]). Nejat ist 
ein zurückgezogen lebender Germanistikprofessor in Hamburg, sein Vater Ali ein 
verwitweter, einsamer Mann, der in Bremen lebt. Nejat sieht das Zusammenleben 
seines Vaters mit einer türkischen Prostituierten sehr skeptisch, bis er Yeter näher 
kennenlernt, die ihrer Tochter Ayten in Istanbul regelmäßig Geld schickt. Als Ali 
Yeter unabsichtlich tötet, macht sich Nejat, der mit seinem Vater wegen des Tot-
schlags bricht, auf die Suche nach Ayten. Diese ist aber längst in Deutschland, 
eine linke politische Aktivistin auf der Flucht vor der türkischen Polizei. Sie lernt 
die deutsche Studentin Lotte kennen und lieben, was wiederum deren Mutter 
Susanne nicht gutheißt. Durch ein Missgeschick landet Ayten in Abschiebehaft 
und wird nach einem erfolglosen Asylverfahren in die Türkei abgeschoben. Lotte 
reist ihr nach und kommt dabei in Istanbul unerwartet durch Straßenkinder ums 
Leben, die mit einer Pistole spielen, die Ayten Lotte zur Aufbewahrung gegeben 
hatte. Damit ist Ayten für Lottes tragischen Tod mitverantwortlich. Davor, als 
Lotte auf einen Gerichtsprozess wartet, sucht Nejat weiter nach Ayten. Er über-
nimmt während seiner Zeit in Istanbul einen deutschen Buchladen, in dem er 
auch Lotte begegnet, die zur Untermiete bei ihm einzieht. Nach ihrem plötzlichen 
Tod reist ihre Mutter Susanne nach Istanbul, um mit den Menschen Kontakt auf-
zunehmen, die Lotte zuletzt kannten. Zur gleichen Zeit wird Nejats Vater Ali in 
die Türkei abgeschoben. Ohne seinen Sohn zu besuchen, reist er an seinen Her-
kunftsort am Schwarzen Meer. Gegen Ende des Films sehen wir Nejat zu seinem 
Vater fahren, was zugleich die Anfangssequenz des Films war.257 

Trotz Fatih Akıns Unbehagen auf der Deutschen Islam Konferenz übt Reli-
gion in Auf der anderen Seite ebenfalls, wie in Meine verrückte türkische 
Hochzeit, erzählerisch eine organisierende Funktion aus: Sie rahmt Anfang und 
Ende beider Filme. Wie bereits erwähnt, ist der erste gesprochene Satz in Auf 
der anderen Seite ein Glückwunsch zum muslimischen Opferfest: »Bayramınız 
kutlu olsun«.258 Diese Anfangssequenz, die sich am Ende wiederholt, hat inhalt-

strukturierte Stück gibt Einblick in das Leben von 10 kopftuchtragenden jungen muslimischen 
Frauen. Es wurde am 17. März 2006 in Hebbel am Ufer in Berlin uraufgeführt und entstand als 
Auftragsarbeit unter der Kuration von Shermin Langhoff für das Theaterfestival beyond belon­
ging. Migration hoch zwei. Siehe hierzu: https://gorki.de/de/schwarze-jungfrauen (20.09.2018). 
Regie führte der Film- und Theaterregisseur Neco Celik.
257 Akin (2007).
258 Ebd.

https://gorki.de/de/schwarze-jungfrauen


584   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

lich und formal eine integrative Funktion. Obwohl es auch in Meine verrückte 
türkische Hochzeit offensichtlich um Integration geht, könnte der Umgang 
mit Religion in beiden Filmen nicht unterschiedlicher sein. In Holtz’ Film ertönt 
zu Straßenbildern aus Kreuzberg der Gebetsruf als voice­over, und Horst erklärt, 
dass der Stadtteil den Türken gehöre. In Akıns Film sehen wir in der ersten Ein-
stellung hingegen einen verwahrlosten Schuppen mit einem Straßenhund davor 
sowie einen Mann, der mit seinem Auto an eine Tankstelle fährt und eine religi-
öse Grußformel ausspricht. Religion ist hier Teil eines unbestimmten öffentlichen 
Raums und des alltäglichen öffentlichen Lebens. Der muslimische Gebetsruf, die 
Minarette und Moschee-Besucher werden auch in Auf der anderen Seite noch 
folgen, nur an einem anderen Ort und an anderer Stelle. Neben der Rahmung 
ist der Einsatz von Religion in Auf der anderen Seite im Gegensatz zu Meine 
verrückte türkische Hochzeit daher tiefenstrukturell eingebettet. Denn Ge-
betsruf, Minarette und Moschee-Besucher folgen im dritten Teil des Films, der 
als Schlüsselstelle der Erzählung den Wendepunkt von Akıns Film einleitet: ein 
Gespräch zwischen Susanne und Nejat über das muslimische Opferfest. Allein 
diese mehrdimensionale Einbindung der Religion macht deutlich, dass es in Auf 
der anderen Seite im Unterschied zu Meine verrückte türkische Hochzeit 
nicht um die Befolgung kultureller Regeln geht, sondern um ihre Eingebunden-
heit in den konkreten Alltag. Doch trotz dieser bestimmten Verortung der Reli-
gion wird umgekehrt weder die Modernität oder Säkularität der Akteure themati-
siert. Denn durch die Einbindung der Religion ist ein Überschreiten ihrer Grenzen 
und Regeln nicht nötig. Die Akteure vollziehen also nach klassischen Integrati-
onstheorien kein »boundary crossing«. Auch in Auf der anderen Seite stehen, 
wie in Meine verrückte türkische Hochzeit, die alltäglichen Praktiken der 
Akteure im Vordergrund des Geschehens und schaffen eine Zone des »boundary 
blurring«.259

Auch wenn das interkulturelle und das binationale biografische Gefüge so                      wie 
die Bewegung der Akteure auf den ersten Blick bestimmend wirken, stehen die 
Figuren in Akıns Film weder als Individuen noch ihre Bewegungen als eine Form 
des »Aus-der-Haut-kommen-wollens« im Zentrum. Sie suchen nicht Freiheit oder 
Emanzipation, sondern den Anderen.260 Akteure und ihre Bewegungen sind Ele-

259 Siehe zu boundary blurring: Esser (2008): S. 86.
260 Diese Suche oder das Bedürfnis nach dem Anderen statt Freiheit und Emanzipation be-
gegnet uns auch in den Filmen Der schöne Tag (2001) von Thomas Arslan, Eine andere Liga 
(2005) von Buket Alakuş und En Garde (2004) von Ayşe Polat. Im Unterschied zu den bei-
den letztgenannten findet in Arslans Film die Protagonistin den Anderen nicht. Siehe hierzu: 
Arslan, Thomas (2011): Der schöne Tag, Spielfilm, Deutschland; Alakuş, Buket (2005): Eine 
andere Liga, Spielfilm, Deutschland; Polat, Ayşe (2004): En Garde, Spielfilm, Deutschland.



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzählen   585

mente eines Settings, anhand dessen die Bedürfnisse, Beziehungen und Lebens-
weisen der Protagonisten dargestellt werden. Im Zentrum der Erzählung stehen 
die »Notwendigkeit einer Beziehung«261 und das Zusammenleben. 

Interessant sind hierbei die Platzierung und der Einsatz der religiösen und 
kulturell unterschiedlichen Marker. Sie stehen für Inhalt und Form zugleich. 
So leitet etwa der Gastarbeiter Ali seine Frage an die türkische Prostituierte 
Yeter, ob sie mit ihm zusammenleben möchte, auf Türkisch mit den Worten 
ein, dass er allein lebe, Witwer sei und als Rentner kein schlechtes Einkommen 
habe. Später wird er noch hinzufügen, dass er einen Sohn habe, der Profes-
sor sei und ihnen auch finanziell aushelfen könne. Er beendet die Darstellung 
seiner Lebenssituation mit einem fragenden Verweis auf den gemeinsamen 
türkisch-muslimischen Hintergrund: »Eh, ne demişler?« (»Und wie heißt es so 
schön?«). Yeter antwortet: »Yalnızlık Allaha mahsus« (»Die Einsamkeit steht 
nur Gott zu«). Der Einsatz  religiöser Formeln dient dazu, die eigene Situation 
auf den Punkt zu bringen, ohne ihn ausführlich erklären zu müssen. Wenn in 
der religiösen Volksweisheit die Einsamkeit nur Gott zusteht und der Mensch 
als ein im Kern der sozialen Beziehung und des Zusammenlebens bedürftiges 
Wesen beschrieben wird, ist Religion in Auf der anderen Seite gegen Ende 
des Films nicht mehr nur verbal, sondern auch materiell und symbolisch in die 
eigene Lebenserzählung eingebettet. Besonders eindrücklich ist diese Konstel-
lation in der bereits erwähnten Schlüsselstelle des Films im dritten Kapitel »Auf 
der anderen Seite«. 

Nach Lottes Tod in Istanbul und der Überführung ihrer Leiche nach Deutsch-
land reist Susanne in die Türkei, um, wie schon erwähnt, die Menschen ken-
nenzulernen, mit denen Lotte zuletzt zu tun hatte. Sie zieht bei Nejat in Lottes 
Zimmer ein und besucht Ayten im Gefängnis. Sie will ihr helfen, weil ihre 
Tochter genau das vorhatte. Susanne vergibt Ayten und bietet ihr ihre Hilfe 
an. Im Zentrum steht allerdings ein Gespräch zwischen Susanne und Nejat am 
ersten Tag des Opferfestes. In den ersten drei Einstellungen sehen wir Aufnah-
men von Minaretten und eines Kirchturms in Istanbuler Stadtteilen. Dabei sind 
die Türme der Gotteshäuser, die beide die Funktion haben, zum Gebet zu rufen, 
umgeben von Wohnhäusern, die ihnen wiederum keine eindeutige Bedeutung 
verleihen. Man muss beispielsweise in der dritten Einstellung genau hinsehen, 
um zu erkennen, dass neben einem Minarett auch eine Kirche steht. Als voice­
over hören wir zu diesen Aufnahmen den muslimischen Gebetsruf, denn es ist 
der Tag des Opferfestes.262 

261 Siehe hierzu: Elsässer (2011): S. 63. 
262 Siehe hierzu: Akin (2007).



586   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Diese Zusammenführung wird mit der nächsten Einstellung weitererzählt, in 
der wir sehen, wie Menschen allein und paarweise die Straße, in der Nejat wohnt, 
entlanglaufen. Wenn man diese Aufnahme genau betrachtet, sieht man im oberen 
linken Viertel des Bildes, wie Susanne langsam an das geöffnete Fenster tritt und 
schaut, wohin die Menschen gehen. Erst danach sehen wir Susanne in einer halb-
totalen Einstellung, wie sie aus ihrem Zimmer heraus auf die Straße blickt. Von 
hinten sehen wir dabei Nejat aus seinem Zimmer in ihr Zimmer kommen. Als er 
dann neben ihr steht, fragt ihn Susanne, wohin denn all diese Menschen gehen. 
Nejat antwortet, dass sie in die Moschee gehen, denn heute beginne »Bayram«, 
das dreitägige Opferfest. Susanne fragt, was denn da eigentlich genau geopfert 
werde und Nejat erzählt: 

Gott wollte von Ibrahim [Abraham, Ö.E.] wissen, wie stark sein Glaube ist. Deshalb befahl 
er ihm, seinen Sohn zu opfern. Ibrahim führte seinen Sohn Ismail auf den Opferberg, aber 
in dem Moment, in dem er zustechen wollte, war das Messer stumpf geworden. Gott war 
zufrieden und schickte Ibrahim ein Schaf. Er sollte es anstelle des Kindes opfern. 

Nejats Blick wandert dabei langsam zu Susanne, die Nejat ansieht und erwidert, 
dass es diese Geschichte »auch bei uns gibt«.263 Ein Kulturdialog scheint sich 
anzudeuten, doch geht das Gespräch anders weiter. 

Auf die Aussage, dass es diese Geschichte auch bei »uns«, also im Christen-
tum gebe, reagiert Nejat mit einer unwillkürlich einsetzenden Erinnerung aus 
seiner Kindheit, einer memoire involontaire im Proust’schen Sinne. »Ich weiß 
noch, wie ich meinen Vater fragte, ob er mich auch opfern würde«, sagt Nejat 
zu Susanne. Bis hierin sind beide Protagonisten in einer Halbtotalen, in einem 
Bild aufgenommen. Erst jetzt folgt ein Schnitt, der uns nun Nejat über die rechte 
Schulter von Susanne von der Seite zeigt. Er wendet seinen Kopf zu Susanne und 
führt weiter aus, dass er früher große Angst vor dieser Geschichte gehabt hätte, 
denn seine Mutter sei früh verstorben. Nach dieser Aussage sehen wir über Nejats 
Schulter hinweg Susanne in Großaufnahme, die ihn betroffen anblickt. Sie fragt 
Nejat, was sein Vater geantwortet habe. Darauf sehen wir wieder Nejat von der 
Seite in Großaufnahme über Susannes Schulter hinweg. Er blickt sich erinnernd 
und ergriffen an ihr vorbei und antwortet: »Er sagte, er würde sich sogar Gott 
zum Feind machen, um mich zu beschützen«.264 Susanne ist sichtlich gerührt 
und beeindruckt von dieser Antwort und fragt, ob sein Vater noch lebe. Nejat 
antwortet leise »ja«, und in der nächsten Einstellung sehen wir wieder Menschen 
auf der Straße in die Moschee laufen. Die Kamera nimmt dabei nun einen älteren 

263 Ebd.
264 Akin (2007).



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzählen   587

Mann mit Takke auf.265 Darauf folgt wieder eine Einstellung über Susannes Schul-
ter hinweg auf Nejat und er fragt sie erfreut, ob sie für ein paar Tage seine Buch-
handlung beaufsichtigen könne. Die Kamera nimmt nun beide von hinten auf, sie 
sehen sich und wir sehen hinter ihnen die Menschen die Straße zur Moschee ent-
langlaufen. Es folgt ein Schnitt, und die nächste Einstellung ist die leicht modi-
fizierte Eröffnungssequenz des Films. Nun wissen wir, dass Nejat in der ersten 
Sequenz des Films, am ersten Tag des Opferfestes, unterwegs zu seinem Vater 
ist, um sich mit ihm zu versöhnen. Tatsächlich ist eine der sozialen Grundfunk-
tionen des muslimischen Opferfestes nach islamischen Ritus die Versöhnung 
unter Familienangehörigen und Freunden.266 Auch der Gang der Menschen in die 
Moschee, ihr Weg, der im Wechsel mit der Entstehung der kulturellen Erzählge-
meinschaft zwischen Susanne und Nejat konstituiert wird, zeigt die Verschrän-
kung von Inhalt und Form in diesem Film.

Religion rahmt nicht nur die Geschichte in Auf der anderen Seite, sondern 
bestimmt sie auch tiefenstrukturell. Dabei geht es gar nicht darum, dass die 
Akteure ihre Regeln befolgen. Sie ist Teil der Erzählung und Anlass für ein 
gemeinsames Gespräch.267 Ihr Einsatz kultureller Marker dient hier eher als ein 
»thematischer Ansatz einer offenen Kommunikation, als dass sie den Kern eines 
Dialogs« bildet.268 Erneut geht es nicht darum, Grenzen zu ziehen oder zu über-
schreiten (boundary crossing), sondern sie zu verwischen (boundary blurring). So 
ergänzt Susanne Nejats Geschichte nicht etwa damit, dass Abrahams Sohn in der 
christlichen Version Isaak heißt. Vivien Silvey und Roger Hillmann interpretie-
ren Susannes Zurückhaltung an dieser Stelle dahingehend, dass für sie die »con-
fluence of narratives« relevant sei und nicht die exakte Bestimmung und Mar-
kierung von Eigenem und Fremdem.269 Diese Interpretation lässt sich vor allem 
durch die Abfolge des Dialogs stützen. Denn bevor sich Susanne und Nejat über 
das muslimische Opferfest austauschen, sehen wir die Symbole der Religion ein-
gebettet in den Lebensalltag der Menschen: als Häuser neben anderen Häusern. 
Im Gespräch wird genau diese Einbindung wiederholt. Die Symbole werden nicht 
isoliert und getrennt nach außen gekehrt wie die Klischees in Meine verrückte 

265 Die Takke ist ein kippaähnliches Scheitelkäppchen, das in der Regel beim rituellen Gebet 
von Männern oder Jugendlichen in der Moschee getragen wird. 
266 Später wird sich zeigen, dass in Feo Aladaǧs Spielfilm Die Fremde diese traditionelle integ-
rative Funktion des muslimischen Festes in ihr Gegenteil verkehrt ist.
267 Tezcan (2010): S. 62.
268 Ebd.
269 Siehe hierzu: Hillmann, Roger/Silvey, Vivien (2010): »Akin’s ›Auf der anderen Seite‹ (The Edge 
of Heaven) and the widening periphery«. In: German as Foreign Language, No 3/2010, S. 99–116, hier 
S. 104. Susanne sagt im Film: »Diese Geschichte gibt es bei uns auch«. Siehe hierzu: Akın (2007).



588   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

türkische Hochzeit. Religion ist ein kultureller Marker oder eine Kategorie, 
keine unveränderliche Essenz. 

Diese Übersetzung und Dialogizität gelingen in Auf der anderen Seite be-
sonders deshalb, weil uns die Lichtverhältnisse und Perspektiven sehr viel sehen 
lassen. Trotz der vielen Charaktere, Biografien, Beziehungen und Bindungen, die 
der Film thematisiert, werden wir von den Geschehnissen nicht überrumpelt. 
Die Kamera bewegt sich kaum; wichtiger ist das Einfangen von Beziehungen und 
Bindungen. Im Gegensatz zu Filmen der 1990er Jahre ist der Film viel ruhiger 
geschnitten. Dies gilt hinsichtlich des immerwährenden Wechsels zwischen 
Komik und Konflikt auch für Meine verrückte türkische Hochzeit. Außer-
dem sind beide Filme, wie bereits erwähnt, im Gegensatz zu den 1990er Jahren 
von hell fotografierten Einstellungen bestimmt. Der entscheidende Unterschied 
liegt darin, dass in Auf der anderen Seite in der Regel halbtotale Einstellungen 
auf totale folgen. In Meine verrückte türkische Hochzeit wechseln hingegen 
Halbtotale und Nahaufnahmen, wobei letztere insgesamt dominieren; ebenso wie 
Interieur-Aufnahmen. Diese Nähe zum türkischen Leben in Deutschland zeigt in 
Meine verrückte türkische Hochzeit allerdings keine  Privatheit. Jedes per-
sönliche Anliegen ist integrationspolitisch ein öffentliches, was  natürlich an 
die Arbeiten von Necla Kelek und Seyran Ateş erinnert. Auch wenn sich eine 
kopftuchtragende Frau noch so selbstbewusst im öffentlichen Raum zeigt und 
bewegt, gilt sie nicht als integriert und modern, meint Kelek. Denn ihr Auftritt 
stehe immer für die Einhaltung des muslimischen Gesetzes, nie für die Repräsen-
tation eines modernen Lebens. Dieses Gesetz geht auf ein privates Empfinden des 
islamischen Propheten Mohammed zurück:270 

270 Was die Verschleierung betrifft, gibt es im Koran zwei zentrale Stellen: Vers 31 in der Sure 24 
(Das Licht ›al-Nur‹) und die Sure 33 (Die Parteien ›al-Ahzab‹) der Vers 59. Beim ersten Vers geht es 
explizit um die Frage des sittlichen Verhaltens. Dort heißt es: »Und sprich zu den gläubigen Frau-
en, sie sollen ihre Blicke senken und ihre Scham bewahren, ihren Schmuck nicht offen zeigen, 
mit Ausnahme dessen, was sonst sichtbar ist. Sie sollen ihre(n) Tücher/Schleier um ihre Busen 
schlagen und ihren Schmuck nicht offen zeigen, es sei denn ihren Ehegatten, ihren Vätern, den 
Vätern ihrer Ehegatten, ihren Söhnen ihrer Brüder und den Söhnen ihrer Schwestern, ihren 
Frauen, denen, die ihre rechte Hand besitzt, den männlichen Gefolgsleuten, die keinen Trieb 
mehr haben, den Kindern, die die Blöße der Frauen nicht beachten. Sie sollen ihre Füße nicht 
aneinanderschlagen, damit man gewahr wird, was für einen Schmuck sie verborgen tragen.« 
Durch sittliches Verhalten soll die Frau ihre Scham (`awra) bewahren und vermieden werden, 
dass erogene Atmosphären und Zonen zwischen gläubigen Frauen und Männern, die nicht zur 
Familie gehören, im öffentlichen Raum entstehen. Verhaltensweisen wie »Blicke senken«, nicht 
prahlend den Schmuck, die eigene Zierde und die »Blöße« zeigen, stehen im Vordergrund. Dass 
es zentral um die Vermeidung erogener Atmosphären geht, zeigt auch Vers 60 in Sure 24, wo es 
heißt, dass es kein Vergehen sei, wenn Frauen, »die sich zur Ruhe gesetzt haben und nicht mehr 
zu heiraten hoffen […] ihre Kleider ablegen«. Im zweiten Vers geht es um Schutz. »O Prophet, 



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzählen   589

Aus dem relativ harmlosen Vorgang, dass Mohammed sich in seiner Privatsphäre einge-
schränkt fühlte und sich mit einem Vorhang schützte, ist die nachdrückliche Bestimmung 
der Stellung der Frau im Islam, die Trennung der islamischen Gemeinschaft in die Männer- 
und Frauenwelt geworden. Und daraus erwuchs eine Tradition, die bis heute das Leben von 
Millionen Frauen bestimmt.271

Demgegenüber lebe eine zivile Gesellschaft »nicht von Verboten, sondern von 
Normen und Werten, über die ein gesellschaftlicher Konsens erzielt worden ist 
und die verinnerlicht wurden«.272 Erst wenn man das Kopftuch im öffentlichen 
Raum weglässt, wird Selbstbestimmung, Verinnerlichung des modernen Lebens 
sichtbar. Während Kelek einer derartigen Repräsentationslogik anhängt, die 
das Innere nach außen kehrt, verhandelt Auf der anderen Seite die Beziehun-
gen der Akteure untereinander und ihre Verhältnisse und Positionen zu Orten, 
Dingen und in Räumen.273 So folgt auf die Eröffnungssequenz eine Fahrt durch 
die türkische Provinz, die die Dinge und die Landschaft hell ausleuchtet mit 
einbezieht. Das sich darin bewegende Subjekt, der Germanistikprofessor Nejat, 
ist in die Umgebung eingebunden.274 Er ist auf der Fahrt zu seinem Vater an die 
Schwarzmeerküste, was zugleich die zweite Bindungslogik in diesem Film auf-
zeigt: die Familie. Gebunden werden diese beiden Ebenen, Verortung der Akteure 
im Raum und ihre familiären Bindungen, durch die Bewegungen der Protagonis-
ten von a nach b, die zwischen Bremen, Hamburg, Istanbul und Schwarzmeer-

sag deinen Gattinnen und deinen Töchtern und den Frauen der Gläubigen, sie sollen etwas von 
ihrem Überwurf über sich herunterziehen. Das bewirkt eher, dass sie erkannt werden und dass 
sie nicht belästigt werden.« Diese Anweisung soll auf die Begebenheit zurückgehen, dass Gäste 
des Propheten Mohammad über die zeitliche Gebühr hinaus seine Gastfreundschaft an einem 
Abend beanspruchten und dies an der Schönheit seiner Frauen gelegen haben soll. Siehe zu den 
Koranversen: Der Koran, Übersetzung von Adel Theodor Khoury (unter Mitwirkung von Muham-
mad Salim Abdullah), Gütersloher Verlagshaus 1987, S. 267, S. 270 u. 323 f.
271 Kelek (2005): S. 174.
272 Ebd., S. 238.
273 Siehe hierzu: Cha, Kyung-Ho (2010): »Erzählte Globalisierung. Gabentausch und Identitäts-
konstruktion in Fatih Akıns ›Auf der anderen Seite‹«. In: Kultur als Ereignis, S. 135–150.
274 So vertraut wie Nejat sich in der zweiten Hälfte des Films durch die Türkei bewegt, war er 
im ersten Teil des Films zwischen Hamburg, seiner Arbeitsstelle, und Bremen, dem Wohnort 
seines Vaters in Deutschland unterwegs. Ähnliche Zustände in der Türkei und in Deutschland 
berichtet die Ich-Erzählerin in Hans mit scharfer Soße. »Als wir in Deutschland losfuhren, verließ 
ich meine Heimat. Aber jetzt nach drei Tagen verspürte ich wieder Vertrautheit um mich herum.« 
Das Dorf Akpınar (im Film von 2013 heißt es Tepeciköy) war ein Ort »zwischen Vertrautheit und 
Fremdheit, irgendwo zwischen Niemandsland und Heimatland. […] Ich würde die nächsten Wo-
chen Heimweh nach Deutschland haben, aber dennoch nicht von hier wegwollen. Ich war mit 
allem einverstanden, ohne zu wissen, worauf dieses Einverständnis eigentlich beruhte.« Siehe 
hierzu: Akyün (2005): S. 53 u. 56.



590   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

küste auf der Suche nicht nach sich selbst, sondern nach alter und neuer Familie 
und Geborgenheit sind. Was die Figuren miteinander in Beziehung treten lässt, 
sind die Tode von Yeter und Lotte. Die Bindungen zwischen Landschaft, Orten, 
Familie und Protagonisten werden in vielen Sequenzen sichtbar aktualisiert.275 

So sehen wir etwa Lotte in einer Telefonzelle im Hotel in Istanbul mit ihrer 
Mutter telefonieren. In dem Telefonat geht es vor allem darum, wann Lotte denn 
nun endlich nach Deutschland zurückkehrt, um ihr Studium fortzusetzen. Lotte 
antwortet genervt, dass es noch ein halbes Jahr dauern könne und dass sie zum 
ersten Mal in ihrem Leben das Gefühl habe, etwas Richtiges zu machen. Während 
dieser Diskussion sitzt Lotte in einer embryonalen Haltung auf dem Boden. Die 
Position der Kamera ist distanziert: eine Totale, die genau diese Haltung einfängt, 
die repräsentativ gesehen im Gegensatz zum verhandelten Inhalt, einem kleinen 
Familienstreit, steht. Am Ende bricht nicht Lotte das Gespräch ab, sondern ihre 
Mutter, die Lotte in der besagten Haltung unsicher und ängstlich wie ein Klein-
kind zurücklässt.

Wiederholt wird diese Szene in umgekehrter Richtung nach Lottes Tod. Wir 
sehen Susanne in Lottes Zimmer in Istanbul das Tagebuch ihrer Tochter lesen, 
das sie während ihrer Zeit in Istanbul verfasst hatte. In der mit Lottes Stimme 
vorgelesenen Passage, vergleicht die Tochter ihre politische Odyssee in die Türkei 
mit der ihrer Mutter als diese in den 1960er Jahren nach Indien aufgebrochen war. 

Diese Schritte, … meine Schritte
Möchte ich kraftvoll gehen, beherzten Schrittes.
Auch wenn Mama das manchmal nicht so richtig begreift,
was ich wirklich erstaunlich finde. Sie selbst war doch genauso, beziehungsweise
ich gehe unabhängig von ihrer Geschichte, die ich ja erst nach und nach erfahren habe,
verblüffend ähnliche Wege wie sie.
Vielleicht ist es das. Sie sieht sich selbst in mir.276 

In der nächsten Szene verlässt Susanne das Haus und grüßt auf der gegenüber-
liegenden Straßenseite zwei Backgammon-(Tavla-)Spieler mit der gleichen Hand-

275 Auch Zafer Şenocaks Protagonist Hamit aus Pavillon, der 1957 wegen seines Studiums nach 
Wien und dann weiter nach München zieht, fühlt sich innerhalb kurzer Zeit in München wohl: 
»Wenn man im Zentrum der Stadt anfing und bis an den nördlichen Rand gelangte, so war der 
Englische Garten der Ort, den er am häufigsten aufsuchte. Sobald er das entdeckt hatte, besuchte 
er ihn – ohnehin nicht weit weg von seinem Zuhause – regelmäßig. […] Auch wenn er nur ein 
Stäubchen darin gewesen wäre, so fühlte er sich doch als ein Teil dieser Gegend.« Und als Hamit 
gemeinsam mit seiner deutschen Freundin Hilde Istanbul besucht, fühlt er sich auch dort, trotz 
des Militärputschs von 1961, wohl. Siehe hierzu: Şenocak (2009): S. 31 u. 57.
276 Akın (2007).



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzählen   591

bewegung wie zuvor ihre Tochter. Wie Nejat werden weder Lotte noch Susanne 
als Touristen in der Türkei dargestellt.277 Das Verhalten tritt an die Stelle der Arti-
kulation. Denn die Gespräche zwischen Mutter und Tochter darüber, dass Lotte 
Ayten helfen muss, enden in Deutschland immer im Streit. Hinsichtlich ihres Ver-
haltens ähneln die beiden aber einander. Ein vergleichbares Bindungsverhältnis, 
das über den Dialog hinausreicht, macht Akın auch für Nejat und seinen Vater 
Ali sichtbar. Auch hier sind es körperliche Handlungen, denen filmtechnisch 
derselbe Stellenwert wie dem Sprechen eingeräumt wird. Dieser Zusammenhang 
verwandelt Orte in Räume, die die intimen Beziehungen sowie den Umgang mit 
Kultur prägen. Denn die Akteure machen etwas mit den eingefangenen Orten und 
verändern so ihre Ordnungen. Ein weiteres plastisches Beispiel für die Verwand-
lung eines Ortes, einer Ordnung in einen Raum, in eine mehrdeutige Ordnungs-
struktur, zeigt uns die Analyse folgender Sequenz.

»Eh, sen şimdi kimi diş ediysin?« (»Wen bumst Du zur Zeit?«), fragt Ali mit lasi-
schem Akzent seinen Sohn Nejat. Sie sitzen Eis essend vor dem Bremer Bahnhof 
auf einer Parkbank. Die Kamera nimmt sie mit einer Totalen auf.  Verdutzt hebt 
Nejat den Kopf, hört auf, sein Eis zu essen und blickt in Richtung Kamera. Sein 
Vater rückt näher an ihn heran und wiederholt die Frage mit einer ausholenden 
Handbewegung: »Kimi bum bum ediysin, da?« (»Wen Du bumst, meine ich?«) 
Nejat antwortet ihm: »Baba, gentlemen adam böyle birşey konuşmaz«. (»Baba, 
ein Gentleman spricht nicht über so was«). Ali wendet seinem Sohn ein wenig 
beleidigt den Rücken zu und antwortet in einer Art Gastarbeiterdeutsch: »Ach so, 
das wusste ich nicht«, fügt aber auf Türkisch hinzu: »Seninle de birşey konuşul-
maz ki!« (»Mit Dir kann man aber auch über nichts reden!«) Nejat isst wie sein 
Vater sein Eis auf, klopft seinem Vater zum Abschied auf den Rücken und emp-
fiehlt ihm, das Buch zu lesen, das er ihm geschenkt hat. Sein Vater grummelt 
auf Türkisch zurück, dass er es »verfickt nochmal lesen werde« (»okuruz, amına 
koyum«).278 

Die ganze Szene lebt von einer Einstellung, die beide auf einer Parkbank vor 
dem Bremer Bahnhof zeigt. Keine Schuss- und Gegenschuss-Aufnahme trennt 
Vater und Sohn voneinander. Selbst der Gesprächsverlauf und sein Inhalt reißen 

277 Siehe hierzu: Göktürk (2010): S. 20; Silvey/Hillman (2010): S. 111.
278 Akın (2007). In dieser Sequenz zeigt sich wie in vielen anderen Szenen in den 2000er Jah-
ren, dass bei Verwendung beider Sprachen keine Mischung innerhalb eines Satzes geschieht. Es 
entsteht also kein hybrides Sprachkonstrukt wie die Kanak Sprak. Siehe hierzu auch die Ana-
lysen und Ergebnisse von Helga Kotthoff zur Ethno-Comedy in den 2000er Jahren: Kotthoff, 
Helga (2013): Komik (in) der Migrationsgesellschaft, Konstanz: UVK; dies. (2019): »Ethno-Come-
dy zwischen Inklusion und Exklusion. Komische Hypertypen und ihre komischen Praktiken«. 
In: Komik der Integration, hg. Özkan Ezli, Deniz Göktürk und Uwe Wirth, Bielefeld: Aisthesis, 
S. 48–84, hier S. 57 u. S. 61. 



592   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

die beiden nicht auseinander. Vielmehr kommentieren die zu Ende geführten 
Handlungen das Gespräch diametral und verwandeln den Ort am Bahnhof in 
einen Raum, was einer nicht-sprachlichen Übersetzung gleichkommt, die durch 
die Körper erfolgt, denn beide essen ihr Eis weiter wie vorher, und Nejat entsorgt 
sogar die Eisbecher. So entsteht ein Raum zwischen Nejat und Ali. Nejat wird 
sich später im Film zwar von Ali lösen, weil ein Mörder nicht sein Vater sein 
könne. Dennoch bleibt der anfangs entstandene Raum bestehen und erfährt 
sogar noch eine deutliche Ausdehnung durch die bereits beschriebene bemer-
kenswerte Kopplung an das religiöse Narrativ der Opfergeschichte Abrahams. 
Kurz davor sehen wir, wie Ali in Istanbul auf einem öffentlichen Platz das von 
Nejat geschenkte Buch sichtbar gerührt zu Ende liest.279 Die Bahnhofsequenz 
zwischen Nejat und Ali ähnelt dem Gespräch über das Opfer zwischen Nejat und 
Susanne insofern, als beide Sequenzen als Handlungen zu Ende geführt werden 
und dadurch eine Einheit darstellen. Diese Aufnahmeform, die Inhalt und Form 
eng verknüpft, finden wir auch in den Dokumentarfilmen Am Rande der Städte 
und Wir sitzen im Süden. Mag es das Gebet von Fikrets Mutter in Bademsoys 
Film sein oder dass ihr Sohn auf der Langhalslaute ein Stück (zumal eines über 
die Migration und ihre Folgen280) spielt – im Unterschied zu Film und Literatur 
in den 1990er Jahren sind in den 2000er Jahren Inhalt und Form viel enger und 
intensiver miteinander verschränkt. 

Zu Beginn des ersten Kapitels »Yeters Tod« besucht Nejat seinen Vater in 
Bremen und bringt ihm den Roman von Selim Özdoğan als Geschenk mit. Wäh-
renddessen bereitet Ali für seinen Sohn ein Fischgericht vor. Später werden sie 
erneut Fisch essen, dann mit Yeter.281 Nach Yeters Tod erwirbt Nejat auf der Suche 
nach Yeters Tochter in Istanbul einen deutschen Buchladen. Im letzten Teil des 

279 Dabei handelt es sich um den Roman Die Tochter des Schmieds des deutsch-türkischen Au-
tors Selim Özdoğan. Er erzählt darin eine türkische Familiengeschichte zwischen den vierziger 
und sechziger Jahren in der türkischen Provinz. Die letzten Seiten des Romans sind der Arbeits-
migration der Protagonistin Gül nach Deutschland gewidmet. Ähnlich wie bei Akın spielen in 
diesem Roman Dinge, Landschaften und Alltag eine besondere Rolle. Das Subjekt ist ebenso 
eingebunden und in Beziehungen verwoben. Letztlich ist Alis Lektüreerfahrung insofern mit 
derjenigen von Susanne vergleichbar, als bei letzterer Lotte auf die Jugend ihrer Mutter verweist, 
während Özdoğans Buch auf die erste Gastarbeitergeneration, zu der Ali gehört, anspielt. Das 
erklärt auch seine sichtbare Rührung. Interessant ist außerdem, dass es bis zum Dreh des Films 
noch keine türkische Ausgabe von Die Tochter des Schmieds gab, die Ali im Film jedoch liest. 
Dafür wurde einfach das deutsche Buchcover mit dem türkischen Titel Demircinin Kızı versehen. 
Siehe hierzu: Özdoğan, Selim (2005): Die Tochter des Schmieds, Berlin: Aufbau. Siehe auch: 
Akın (2007).
280 Bademsoy (2005).
281 Während Ali in Akıns Film deutlich zu Fisch in Bezug gesetzt wird, ist es in Hatice Akyüns 
Roman kaum möglich, sich ihren Vater Ismail ohne Grill vorzustellen. »Soweit es draußen zwei 



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzählen   593

Films fährt Ali an seinen Herkunftsort, um zu fischen. Diese Verdopplungen, 
Fischgericht/fischen, Buch/Buchladen wirken verbindend und verdeutlichen die 
Bindungslogik in diesem Film.

So werden auch Landschaften, Städte und die mit ihnen verbundenen Akteure 
erst durch sich wiederholende Ortsaufnahmen und Übergangsräume eingeführt. 
Viele Analysen von Auf der anderen Seite halten fest, dass sich kein Akteur hin-
sichtlich seiner Verhaltensweisen als Tourist bezeichnen lasse; ebenso wenig aber 
auch als Alteingesessener in einem der Länder. Dieser Eindruck von Vertrautheit 
und Fremdheit zugleich entsteht durch die filmische Erzählung, indem wieder-
kehrende Orte und Ziele die Bewegungen der Akteure rahmen und dadurch koor-
dinieren.282 Im ersten Teil sehen wir eine 1. Mai-Demo in Bremen, im zweiten Teil 
eine weitaus gewalttätigere 1. Mai-Demo in Istanbul. Gegen Ende des ersten Teils 
sehen wir Ali im Gefängnis in Deutschland, gegen Ende des zweiten Teils Ayten in 
einem türkischen Gefängnis. In Bremen sehen wir mehrmals den Bahnhofsplatz, 
in Istanbul den Taksimplatz. Aytens Bewegung in Bremen über den Bahnhofsplatz 
ist identisch mit derjenigen Lottes in Istanbul über den Taksimplatz. Nach Barbara 
Mennel spiegeln die »Verdopplungen und Überschneidungen […] den Wandel der 
familiären, aber auch der zeitlichen und räumlichen Verhältnisse […] unter den 
Bedingungen der Globalisierung wider«.283 Mit den Orten expandiert aber auch 
der an diesen Orten anhand sozialer und Beziehungen zu den Dingen (Buch, 
Fisch, Schuhe und Waffe) angelegte Raum vom ersten Teil über den zweiten bis 
zum dritten Teil, der denselben Titel trägt wie der Film: »Auf der anderen Seite«.

In Bremen und Hamburg sehen wir vor allem geschlossene Räume wie Alis 
Wohnung mit ihrem recht geschlossen wirkenden Garten, Nejats Wohnung und 
der Hörsaal an der Uni in Hamburg, die geschlossenen Züge und Busse, die die 
Protagonisten benutzen. In Istanbul und an der Schwarzmeerküste dominieren 
hingegen Außenaufnahmen. Eindrücklich wird diese Ausdehnung des Raums 

Grad über null hat, stellt mein Vater seinen Grill im Garten auf«, schreibt sie. Siehe hierzu: 
Akyün (2005): S. 31 f.
282 Özdamar beschreibt die Berliner Straßen in Seltsame Sterne starren zur Erde, auf denen sie 
zum Theater unterwegs ist, weder als neues fremdes Territorium noch als Orte, die sie bald wie-
der verlassen wird, wie im Karawanserei-Roman. In ihrem Roman von 2003 sind die Straßen und 
Viertel nicht fremd: »Als ich zum Grenzübergang Friedrichstraße zurückging, wurde mir leichter 
und leichter, meine Arme waren Flügel geworden, ich war ein Vogel, der über Ostberlin fliegen 
würde, der sich alle Straßen, über die Brecht und Besson gelaufen sind, anschauen und vor 
Freude lachen wird«. Siehe hierzu: Özdamar (2003): S. 34.
283 Mennel, Barbara (2010): »Überkreuzungen in globaler Zeit und globalem Raum in Fatih 
Akıns Auf der anderen Seite«, In: Kultur als Ereignis, hg. v. Özkan Ezli, Bielefeld: transcript, 
S. 95–118, S. 103.



594   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

in den letzten Sequenzen, der Fahrt an die Schwarzmeerküste und der letzten 
Einstellung mit Blick auf das Meer. Nejat sitzt leicht von der Mitte nach links 
dezentriert am Strand und wartet auf seinen Vater. Diese letzte Aufnahme wurde 
auch für das Kinoplakat und das Cover der DVD verwendet.284 Sie macht deut-
lich, welchen privilegierten Stellenwert das Sehen für die Protagonisten und die 
Rezipienten des Films einnimmt.285 Daher ist auch die Expansion des Raums 
durch die Verdopplung von Orten, von politischen Ordnungen und von Hand-
lungsmustern nicht als die Entstehung eines Repräsentationsraumes und dem 
Vollzug einer Emanzipations- oder Integrationsbewegung zu verstehen, sondern 
vielmehr als Aktualisierung eines biografisch-historisch vorhandenen Verhand-
lungsraums, beispielsweise zwischen Lotte und ihrer Mutter, zwischen Nejat und 
seinem Vater.286 

Die Grundlage dieser Expansion des Raums sind aktives Sehen und Handeln. 
Mit »aktivem Sehen« ist gemeint, dass die Kamera mit einer durchgehenden 
Alternanz von Halbtotalen und Totalen, beispielsweise im Unterschied zu Kurz 
und schmerzlos, in die Tiefe aufnimmt.287 Dass die Geschichten des Sorgetra-
gens um den Anderen zwischen den Akteuren Räume schaffen, die über das 
Verstehen und Nicht-Verstehen, über die Sprache hinausgehen, lässt sich als 
»aktives Handeln« begreifen. Denn die Bewegungen der Akteure von einem Ort 
zum nächsten implizieren nicht Versuche, sich selbst, den Anderen, seine eigene 
und die andere Kultur zu verstehen oder innere Verwundungen und Diskrimi-
nierungen zu versprachlichen. Sie sind vielmehr als körperliche Handlungen zu 
verstehen, denen filmsprachlich, wie bereits erwähnt, derselbe Stellenwert ein-
geräumt wird wie dem Sprechen. Sie verwandeln Orte in Räume, die wiederum 

284 Siehe hierzu: Akın (2007).
285 Auch Aysun Bademsoy wirft in ihrem Dokumentarfilm über zurückgekehrte Almancıs in Am 
Rande der Städte einen besonderen Blick darauf, worin und wie deren Leben generationenüber-
greifend stattfindet. Nachdem sie in kurzen Einzelinterviews ihre Probanden an bestimmten Orten 
vorgestellt hat, folgt eine Autofahrt, bei der wir mehrere gated communities von außen sehen. Am 
Ende dieser Fahrt landen wir wieder bei der geschlossenen Wohnanlage, von der aus die Fahrt 
begonnen hatte. Es folgen Aufnahmen von Kränen der Gartenanlage und des gemeinschaftlichen 
Swimming Pools, die beide auch von den Bewohnern genutzt werden. Bademsoy unternimmt 
dann später weitere Fahrten ins Zentrum der Stadt Mersin, anhand derer sie dann auch die Wohn-
anlagen am Rand der Stadt erneut rahmt und verortet. Siehe hierzu: Bademsoy (2005).
286 In Bademsoys Dokumentarfilm erfolgt aus den Erzählungen der Interviewten ebenfalls eine 
historische Aktualisierung ihrer Migrationserfahrungen; die deutsche Rindswurst oder Knödel, 
die Pınar Keskin sehr vermisst oder die deutschen Musikerfreunde, mit denen Fikret Cember in 
Mannheim oft unterwegs war. Siehe hierzu: Bademsoy (2005); siehe auch Interview mit der Re­
gisseurin, In: http://peripherfilm.de/fsk-kino/archiv/amrandederstaedte.html (11.09.2018).
287 Diese Aufnahmeform bestimmt auch die Dokumentarfilme Am Rande der Städte, Mein 
Vater der Türke und Wir sitzen im Süden.

http://peripherfilm.de/fsk-kino/archiv/amrandederstaedte.html


5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzählen   595

die intimen Beziehungen und den Umgang mit Kultur und mit politischen Ord-
nungen prägen. Lottes Tod und Susannes Hilfe, die sie Ayten trotz des Todes ihrer 
Tochter anbietet, bringen Ayten dazu, ihrem linken Kampf gegen den türkischen 
Staat abzuschwören.288 Und Nejats Verurteilung des Totschlages seines Vaters 
weicht der Erinnerung daran, wie dieser sich sogar Gott zum Feind erklärt hätte, 
um ihn zu beschützen. Nach Thomas Elsässer deutet sich damit ein neues ethi-
sches Kino an, das als eine »Art Platzhalter für eine noch ausstehende Politik« 
dient.289 Akıns Film führe im positiven Sinne »zurück zur Einsamkeit der ethi-
schen Entscheidung, die stets nur singulär sein kann, allerdings Folgen für 
die Gemeinschaft haben muss, um eine Ethik herzustellen, d. h. einer höheren 
Ordnung genüge zu tun«.290 

Dieser Idee folgt auch Der Pavillon von Zafer Şenocak. Drei Wochen nach 
Hamits und Hildes Ankunft in Istanbul putscht das türkische Militär die Regie-
rung von Adnan Menderes. Davon berichten nur wenige Sätze wie die, dass 
Hamit  versuche, im dritten Stock des Pavillons zu verarbeiten, »was er vor ein 
paar Tagen gesehen hatte« und dies »in seinem Kopf wieder in eine Ordnung 
zu bringen«.291 Hamit und sein Autor vertreten dabei folgende Ansicht: Wenn 
man die kleinen Ereignisse nicht für wichtig erachtet, geht man bei den großen 
Ereignissen unter. Hamit fühlt sich dem Pavillon zugehörig, wie zuvor dem Engli-
schen Garten in München. Ein Putsch oder ein bestimmtes politisches Programm, 
das versucht, »die Revolution auf den Körper des Menschen, auf die Familien-
ordnung« zu übertragen, »betrachtet die Politik nicht als Ort der Bewegung in 
Richtung irgendwelcher tiefgründiger Veränderungen«. Politisch wäre für Hamit 
hingegen, wenn in die Geschichte jedes einzelnen Individuums Veränderun-
gen eingingen, die in Handlungen und sozialen Zusammenhängen sichtbar 
gemacht würden. Wie Susanne beispielsweise in Auf der anderen Seite Ayten 
hilft, obwohl Letztere auch mitverantwortlich für den Tod ihrer Tochter ist. Doch 
berührt die aktuelle politische Geschichte ihrer Tochter vor ihrem Tod auch ihre 
politische Vergangenheit. Durch ihre Hilfe für Ayten, ihre politische Praxis, wird 
diese Veränderung in ihrem Inneren sichtbar.292

Ein Großteil der Filme von Regisseuren mit Migrationshintergrund aus den 
2000er Jahren hat nach Ansicht einiger Wissenschaftler »our understanding of 
European identity as constructed and narrated in European national cinemas« 

288 Siehe hierzu auch: Elsässer (2011): S. 60.
289 Ebd., S. 45.
290 Ebd., S. 60.
291 Şenocak (2009): S. 51.
292 Siehe hierzu: Akin (2007).



596   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

neu definiert.293 Es wird vor allem darauf aufmerksam gemacht, dass die Globa-
lisierung dabei neu gerahmt wird. Berna Güneli konstatiert beispielsweise, dass 
Akıns multiethnisches Europa in Auf der anderen Seite »is presented to the 
viewer as lived experience of his protagonists«. Und Vivien Silvey und Roger Hill-
mann finden, dass Akıns Film sowie viele andere jener Zeit, etwa von Michael 
Haneke, Paul Thomas Anderson und Alejandro Gonzales Iñárritu »fractal narra-
tives« seien, die besonders den »cultural impact« der Globalisierung re-präsen-
tierten.294 Die erzählerischen Strukturen dieser Filme seien »multistrand, tempo-
rally jumbled, and at first chaotic yet in the end fatefully coincidental«. Nach dem 
Konzept der fraktalen Geometrie aus der Chaostheorie stellten diese Filme Welten 
dar, »in which borders are perforated and, as in The Edge of Heaven,  significantly 
questioned«.295 Globale Themen würden dabei in den filmeigenen und erzäh-
lerischen Rahmungen situiert.296 In ihrer Analyse von Akıns »nicht-linearer 
Erzählweise« in Auf der anderen Seite macht Barbara Mennel eine filmische 
Poetik ausfindig, bei der die Darstellung der Gleichzeitigkeit von transnationaler 
Mobilität und regionaler Bindung weder der globalen noch der regionalen Ebene 
eine definitorische und, damit verbunden, auch keine identifikatorische Hoheit 
zuspricht.297 In diesem Zusammenhang ändere sich auch die Bedeutung und 
Funktion von Regisseur oder Autor,298 Fragen nach repräsentativen Strategien 
und der Wahl künstlerischer Mittel stehen im Zentrum der Beobachtungen vieler 
Forscher, die sie nicht mehr an ihren globalen Reichweiten messen, sondern an 
der erzählerischen Stärke ihrer Rahmungen. Dabei gehen sie davon aus, dass 
Autoren und Regisseure der zweiten und dritten Generation zwar zwischen der 
»migrant« und »diasporic experience« unterscheiden, beide Erfahrungen jedoch 
intergenerational in ihren Erzählungen wieder zusammenführen.299

Tatsächlich ist bei den bisher erwähnten und analysierten Filmen die Kom-
patibilität und nicht der Bruch zwischen den Generationen entscheidend. Würde 

293 Berghahn, Daniela/Sternberg, Claudia (2010): »Locating Migrant and Diasporic Cinema 
in Contemporary Europe«. In: European Cinema in Motion. Migrant and Diasporic Film in Con­
temporary Europe, hg. v. Daniela Berghahn, Claudia Sternberg, London: Palgrave Macmillan, 
S. 12–49, hier S. 12. 
294 Silvey/Hillman (2010): S. 106.
295 Ebd.
296 Ebd., S. 12.
297 Siehe hierzu: Mennel (2010): S. 99 u. 103.
298 So konstatiert etwa Monika Stranáková, dass diese Autoren mit ihrer Literatur nun definier-
ten, was Europa ist. Siehe hierzu: Straňáková, Monika (2009): Literarische Grenzüberschreitun­
gen. Fremdheits­ und Europa­Diskurs in den Werken von Barbara Frischmuth, Dževad Karahasan 
und Zafer Şenocak, Tübingen: Stauffenburg, S. 9 u. S. 27.
299 Siehe hierzu: Berghahn/Sternberg (2010): S. 44.



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzählen   597

man sie einfach abstrakt als europäische oder als globale Geschichten rahmen, 
dann würde man aus dem Blick verlieren, wie unterschiedlich Integration in einer 
Einwanderungsgesellschaft verlaufen und ausgehandelt werden kann. Am Ende 
von Meine verrückte türkische Hochzeit bekommt man als Zuschauer den 
Eindruck, wenn der Film weitergehen würde, dass es trotz Hochzeit am Schluss 
des Films sehr schnell wieder Beleidigungen, Verletzungen und Gewaltausbrü-
che sich einstellen würden. Das gilt für Auf der anderen Seite nicht. Hier ver-
mutet man eher, dass Ali, Susanne, Nejat und Ayten, die Überlebenden also, eine 
neue Familie bilden. Das Prinzip der Erzählgemeinschaft verdeutlicht in Auf der 
anderen Seite also nicht, dass die Kultur oder die Kulturen überleben, sondern 
die Menschen und mit ihnen Formen sozialer Einheit wie die Familie. 

Bereits hingewiesen habe ich auf den unterschiedlichen Einsatz von Reli-
gion in Meine verrückte türkische Hochzeit und Auf der anderen Seite. 
Während der Islam im ersten Film die Integrationsgeschichte von Götz rahmt 
und normiert, ist er im zweiten ein inhaltlicher Anlass, um weiter miteinander zu 
sprechen. Dass er dabei überraschenderweise im ersten weniger  grundsätzlich 
als im zweiten Film verhandelt wird, liegt vor allem daran, dass Öffentliches und 
Privates jeweils unterschiedlich verschränkt werden. Während die Expansion 
des Raums in Auf der anderen Seite erzählerisch über den Zusammenhang 
von Dingen, Personen, Orten und Bedürfnissen sowie filmästhetisch durch Auf-
nahmen in die Tiefe gelingt, bleibt in Meine verrückte türkische Hochzeit 
als einziger Ort für die Hochzeitsfeier Götz’ Plattenladen übrig. Denn in allen 
anderen Räumen wurde zuvor schon ohne Unterlass gestritten, entweder weil 
der Islam dies und das verlange oder weil er die Frauen unterdrücke. Anders for-
muliert: In Meine verrückte türkische Hochzeit machen die Akteure nichts 
aus den Orten, sondern wollen vor allen Dingen eine bestimmte Ordnung sicht-
bar machen. Dies tun sie, weil sie so handeln wollen, wie Türken eben handeln. 
Dieses Vorhaben ist nicht nur deshalb fragwürdig, weil Götz selbst Aylin ihr Tür-
kischsein abspricht, indem er sie darum bittet, wie eine Türkin zu handeln.300 
Fragwürdig ist ebenso, dass die Türken an sich getürkt werden, denn sie sprechen 
nur Deutsch und verlassen nie ihren Berliner Kiez. Diese Spannung lässt sich 
kaum mit der einfachen Identitätspolitik lösen, die der Film zwischen Deutsch 
und Türkisch anbietet. 

Wir werden sehen, wie sehr dieses neu entstehende Spannungsfeld zwischen 
Deutsch und Türkisch, nach einer Dekade der Infragestellung beider Zuschrei-
bungen in den 1990er Jahren, im Positiven wie im Negativen Film und Literatur 

300 Der ausdrückliche Hinweis auf das Türkische ist in den Romanen und Erzählbänden Selam 
Berlin, Hürriyet Love Express und Mein Name ist Revolution erzählerisch ebenfalls äußerst wichtig.



598   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

der 2000er Jahre entweder personal, sprachlich oder territorial durchzieht. Denn 
bemerkenswert ist trotz der Differenzen zwischen Meine verrückte türkische 
Hochzeit und Auf der anderen Seite, dass alle Akteure in beiden Filmen ihre 
Kulturen verinnerlicht haben und sie in ihrem Alltag verhandeln. Hierin stimmen 
sie mit den oben skizzierten Kultur- und Integrationstheorien von Andreas 
Wimmer und Rogers Brubaker überein, in denen die »verinnerlichte Kultur« den 
Ausgangspunkt des Aushandelns im öffentlichen Raum bildet. Es geht also nicht 
um die individualpsychologische und zugleich philosophische Frage, wie man 
wird, was man ist. Was man ist, ist hier bereits der Ausgangspunkt. Wir wissen 
von Beginn an, dass Nejat Muslim ist und wir wissen auch, dass Kreuzberg in 
Meine verrückte türkische Hochzeit der Kiez der Türken ist, in den Götz 
sich integrieren muss. Es geht also nur um die Frage, was man daraus macht, 
wofür man sich durch die eigene Lebensweise entscheidet. Integrationspolitisch 
geht es um die Initiierung des Prozesses, die »sinnlich-physische Anwesenheit 
in den Tatbestand ihrer Zugehörigkeit zur Gesellschaft zu verwandeln«.301 Und 
in diesem Prozess ist die Frage ausschlaggebend, wofür man sich entscheidet 
und in welcher Beziehung diese Entscheidung mit dem eigenen und gesellschaft-
lich kompatiblen Verhalten steht. Unter diesen Bedingungen kann die Frage des 
Zusammenlebens zu einer integrationspolitischen Frage avancieren: »social 
cohesion and national identity can coexist with valuing diversity in the public 
sphere«.302 In Meine verrückte türkische Hochzeit steht dieser Prozess nur 
Götz zu, in Auf der anderen Seite allen Akteuren. Bereits diese unterschied-
lichen Prozesswege zwischen einem Individuum auf der einen Seite und einer 
sich entwickelnden Erzählgemeinschaft auf der anderen Seite in diesen beiden 
erfolgreichen Filmen zeigen, dass es in den 2000er Jahren die Akteure sind, die 
entscheiden, welcher Wert kulturellen Markern wie der Religion zukommt. Daher 
zeigt sich Integration mehr an Lebensweisen und Entscheidungen statt an dem, 
was sie sagen. Außerdem sind wir über die Erzählformen und Kameraeinstellun-
gen oft im Bilde, d. h. wissen, wo und worin etwas stattfindet oder endet. Die 
Akteure sind in den Erzählungen von Beginn an Angekommene. Es stellt sich 
nicht die Frage, ob sie integriert sind oder nicht, sondern was sie daraus machen 
oder welche Entscheidungen sie aus desintegrierten Zuständen heraus treffen. 
Almanya. Willkommen in Deutschland beginnt beispielsweise damit, dass 
die ehemaligen Gastarbeiter Hüseyin und Fatma die deutsche Staatsbürgerschaft 
annehmen und die türkische ablegen. Feo Aladaǧs Film Die Fremde setzt damit 

301 Preuss (2011): S. 480.
302 Vertovec, Steven (2010): »Towards Postmulticulturalism? Changing Communities, Condi-
tions and Contexts of Diversity«. In: International Social Science Journal, Volume 61, Issue 199, 
March 2010, S. 83–95, hier S. 94.



5.4 Entscheidungen und Integration   599

ein, dass die türkeistämmige Protagonistin Umay von Istanbul in ihre Heimat 
Berlin zurückkehrt. Trotz dieser jeweils eindeutigen Zugehörigkeit verhandeln 
beide Filme Integration sehr unterschiedlich. 

5.4 Entscheidungen und Integration

»Was sind wir denn nun? Deutsche oder Türken?«, fragt der achtjährige Cenk 
beim gemeinsamen großfamiliären Mittagessen bei seinen türkischen Großeltern 
in Dortmund. Zuvor hatte sein Großvater Hüseyin vor der versammelten Familie 
am Tisch verkündet, dass er der Familie etwas zu sagen habe, »eine Überra-
schung«.303 Seine Frau Fatma glaubt zu wissen, was ihr Mann meint, und verkün-
det allen hocherfreut, dass sie nun endlich Deutsche geworden seien und zeigt 
allen die deutschen Pässe. Doch Hüseyin greift harsch ein und winkt ab. »Nein, 
das nicht Überraschung. Überraschung ist, ich habe Haus gekauft. In Türkei. Im 
Dorf. In Heimat.« Sein ältester Sohn Veli fragt irritiert: »Warum das denn? Wollt 
ihr zurückkehren oder was?« Fatma erschrickt, denn wie die anderen wusste sie 
nichts von diesem Hauskauf. Hüseyin antwortet nicht, zeigt seinem Enkel Cenk 
aber ein altes Foto, auf dem nur eine Landschaft zu sehen ist, die in ihrer Unbe-
stimmtheit ein wenig an die Hütte am Anfang von Auf der anderen Seite erin-
nert. Und wie in Zeit der Wünsche ist die Herkunft als Foto ein Teil der deut-
schen Wohnung. »Da kommen wir her«, sagt der Großvater zu Cenk. Cenk sieht 
das Bild an und fragt irritiert: »Da kommen wir her?«304 Hüseyin, der Mann, Vater 
und Großvater in dieser Runde, wünscht sich, dass die gesamte Familie in den 
nächsten Ferien dorthin fährt. Das löst eine Diskussion aus, einige können nicht, 
andere sehen darin keinen großen Sinn, worauf der Großvater versucht, sie darauf 
zu verpflichten, dass sie doch eine Familie seien etc. In diese Auseinandersetzung 
hinein stellt Cenk laut die oben zitierte Frage. Sein Vater Ali und seine Mutter Gabi 
machen die Sache noch komplizierter. Er sagt, er sei ein Türke, sie sagt, er sei ein 
Deutscher. Diese Antwort frustriert Cenk noch mehr. Daraufhin setzt sich seine 
22-jährige Cousine Canan zu Cenk und beginnt, ihm die Geschichte der Familie 
zu erzählen. Im Verlauf dieser Geschichte und der Reise der Familie in die Türkei 
wird sich Cenks Frage erübrigen. Eine klare Antwort ist nicht mehr nötig. Statt-
dessen gibt der Film am Ende eine allgemeine Antwort darauf, was Identität ist: 
all das, »was es nicht gäbe, wenn man nicht gelebt hätte«.305 Man ist also das, was 

303 Şamdereli (2011).
304 Siehe hierzu: Şamdereli (2011).
305 Ebd. Siehe hierzu auch: Martenstein, Harald (2011): »Identitätsfragen. Die deutsch-türki-
sche Komödie ›Almanya‹ wirkt wie eine direkte Reaktion auf die Thesen von Thilo Sarrazin. Es 



600   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

man lebt. Almanya. Willkommen in Deutschland war ein äußerst erfolgrei-
cher Film. Mehr als 1,4 Millionen Kinobesucher haben ihn gesehen und er erhielt 
2011 den Deutschen Filmpreis, den Bernhard-Wicki-Filmpreis, den Gilde-Film-
preis sowie ein Jahr später den Preis des Verbands der deutschen Filmkritik.306 

Feo Aladağs Film Die Fremde von 2010 war mit 137.336 Zuschauern an den 
Kinokassen nicht annähernd so erfolgreich, erhielt jedoch weitaus mehr Auszeich-
nungen als Almanya, besonders auf internationalen Festivals. Im Unterschied zu 
Şamderelis Film wird die Frage, ob man Türke oder Deutscher sei, nicht gestellt. 
Und auch wenn Religion überwiegend außen vor bleibt, so spielt doch das musli-
mische Opferfest wie in Akıns Film oder der Festtag zum Ende des Fastenmonats 
Ramadan in Kemal Kurts Roman Sonnentrinker ebenfalls eine wesentliche Rolle. 
Außerdem greift der Film auf der inhaltlichen Ebene auf das türkischste Thema 
in der Historie der Migration in der Bundesrepublik zurück: Die Fremde erzählt 
nämlich anhand einer Familiengeschichte die Geschichte eines Ehrenmords.307 
Damit widmet er sich auch eines der aktuellen Themen, die seinerzeit Debatten, 
politische Beiträge und Gesetze zu arrangierten und Zwangsehen beschäftigen.308 
Wie in Almanya stehen in dieser Erzählung ein kleiner Junge und die türkische 
Familie im Zentrum. Es gibt wenige Sequenzen in Aladaǧs Film, in denen der 
Junge als Beobachter nicht dabei ist.309 Er spricht kaum, aber wir sehen, dass er 
alles registriert. In der folgenden vergleichenden Analyse werde ich zeigen, wie 
sehr sich Die Fremde und Almanya in ihrer politischen Aussage ähneln, obwohl 
sie sich in ihrer Gattung und Thematik sehr unterscheiden. In der Frage der Ehre 
stehen sie sogar konträr zueinander. Wie in Meine verrückte türkische Hoch-
zeit und Auf der anderen Seite stärken sich Form und Inhalt der Erzählungen 
wechselseitig. Und auch hier geht es weniger darum, was gesagt wird, sondern 
darum, was man sieht. 

Der Wendepunkt in Aladağs Film Die Fremde ereignet sich wie in Auf der 
anderen Seite am muslimischen Opferfest.310 Umay (Sibel Kekilli), die Protago-

ist eine überzeugende Antwort, weil einfach nur eine Familiengeschichte erzählt wird«. In: Der 
Tagesspiegel, 15.02.2011 (https://www.tagesspiegel.de/kultur/harald-martenstein-4-identitaets-
fragen/3815106.html) (16.05.2018).
306 Siehe hierzu: https://www.filmportal.de/film/almanya-willkommen-in-deutschland_49beb 
1344dff4076bb582a03262f15c8 (16.05.2018).
307 Aladağ (2010).
308 Siehe hierzu: Butterwegge (2007).
309 Siehe hierzu: Gramling (2012): S. 36. 
310 Beim Opferfest (Kurban Bayramı, tr.; Id al-Adha, ar.) wird an Abraham, den Stammvater der 
Buchreligionen Judentum, Christentum und Islam gedacht. Es ist mit dem Ende des Ramadans 
das wichtigste islamische Fest. Im Zentrum dieses Festes stehen das Gottvertrauen Abrahams 
und das Thema der Familie. Denn Gott fordert Abraham in seinen Träumen auf, für ihn seinen 

https://www.tagesspiegel.de/kultur/harald-martenstein-4-identitaetsfragen/3815106.html
https://www.tagesspiegel.de/kultur/harald-martenstein-4-identitaetsfragen/3815106.html
https://www.filmportal.de/film/almanya-willkommen-in-deutschland_49beb1344dff4076bb582a03262f15c8
https://www.filmportal.de/film/almanya-willkommen-in-deutschland_49beb1344dff4076bb582a03262f15c8


5.4 Entscheidungen und Integration   601

nistin des Films, will mit ihrem Sohn Cem am ersten Tag des Opferfestes ihre 
Eltern besuchen. Sie wünscht sich vor allem, dass ihr Vater ihr vergibt. Er lässt 
sie nicht über die Türschwelle in die Wohnung, sagt ihr, dass sie sein Herz zutiefst 
gebrochen habe und dass sie für sein Versagen als Vater stünde. Außerdem kann 
er sie nicht hereinbitten, weil er türkischen Besuch hat. Umay geht, ihr Vater 
kehrt zurück zu den Gästen. Seine Frau fragt ihn, wer an der Tür gewesen sei. 
Er antwortet: ein Fremder. Er läuft ans Fenster und beobachtet, wie ein blonder 
junger Mann auf seine Tochter und seinen Enkelsohn wartet und sie herzlich 
empfängt. Dann folgt der letzte Teil des Films, der auf das zusteuert, was der 
Zuschauer von Beginn an erwartet. Denn in der Eröffnungssequenz des Films, die 
wie bei Akın ohne Vorspann einsetzt, sehen wir Umay und ihren Sohn von hinten 
in Kopfhöhe aufgenommen einen Bürgersteig entlanglaufen. Zu ihnen gesellt 
sich ein junger Mann; Umay dreht sich um zu ihm, lächelt ihn an, kennt ihn. Er 
richtet aber eine Waffe auf sie. Ihr Blick erstarrt. Dann folgt ein Schnitt, und wir 
sehen den jungen Mann aufgelöst wegrennen, in einen Bus einsteigen, darin bis 
zum Ende des Ganges laufen. Von dort schaut er erschrocken aus dem Fenster, 
während der Bus seiner Blickrichtung entgegengesetzt weiterfährt. Es folgt ein 
Schnitt, und der Film beginnt. Die geschilderte Sequenz wird sich am Ende des 
Films wiederholen – wie in Auf der anderen Seite und in Zeit der Wünsche 
die Anfangssequenz auch am Ende vorkam. Dann werden wir wissen, warum es 
zu diesem Mordversuch kommt und wie die Geschichte endet.311 

Während die Tankstellensequenz am ersten Tag des muslimischen Opferfes-
tes in Auf der anderen Seite erzählerisch und inhaltlich integrativ wirkt, steht 
die Privilegierung der Eröffnungssequenz hier mit dem mutmaßlichen Ehren-
mord und seinem Täter zwar für eine erzählerische Integration, aber zugleich 

liebsten Sohn Ismail zu opfern. Nach jüdischer und christlicher Tradition geht es um seinen 
anderen Sohn Isaak. Dennoch ist diese Geschichte eine wichtige Erzählung in den drei Buch-
religionen. Nach dem Islamischen Narrativ wird das Messer stumpf als Abraham nach lange 
währendem inneren Kampf, sich entscheidet seinem Gott zu vertrauen. Dieses Vertrauen wird 
belohnt, indem Abraham nun anstelle seines Sohnes ein Tier opfern soll. Daher ist es für jeden 
Muslim oder jede Muslima, die es sich leisten können, verpflichtend zum Id al-Adha ein Tier, 
in der Regel ein Hammel oder ein Schaf, zu opfern. Verpflichtend für jeden Muslim ist auch 
deshalb, am Morgen des Opferfestes an der Predigt und am gemeinsamen Gebet in der Moschee 
teilzunehmen. Das zweite Thema Familie spiegelt sich auch in der Praxis der Festivitäten wieder, 
da der gegenseitige Austausch und Besuch von Verwandten nach dem Moscheebesuch ebenfalls 
im Zentrum des Opferfestes stehen. Es ist ein Fest, das public sociability und das Familienleben 
ins Zentrum des gottgefälligen Lebens rückt. Siehe hierzu: Kreiser, Klaus/Wielandt, Rotraud 
(1992): Lexikon der islamischen Welt, Stuttgart: Kohlhammer.
311 Mit dem Thema des Ehrenmords beginnt und endet auch der Film zeit der Wünsche. Siehe 
hierzu: Sözen (2005). 



602   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

für eine familiäre und gesellschaftliche Desintegration. Im Unterschied zu den 
Widersprüchen zwischen Inhalt und Form in den Erzählungen der 1990er Jahre 
ist die inhaltliche Seite des Films, die Entwicklung der Handlung bis hin zum 
Ehrenmord, hier entscheidend. Doch bevor ich dieses Verhältnis genauer analy-
siere, skizziere ich kurz den Plot des Films. 

Nach der Einstiegssequenz von Die Fremde sehen wir Umay in einem tür-
kischen Krankenhaus bei einer Abtreibung. Es wird kaum geredet, von Arzt 
und Krankenschwester sehen wir keine Gesichter. Danach ist Umay mit einem 
Türban312 unterwegs in die Peripherie Istanbuls, zu einem Neubaugebiet. An 
der Bushaltestelle wird sie von einer Frau ohne Kopfbedeckung und von ihrem 
achtjährigen Sohn abgeholt. In der nächsten Sequenz sitzt Umay mit einer tür-
kischen Großfamilie beim Essen am Tisch.313 Auch hier wird wenig gesprochen. 
Von der Abtreibung scheint Umays Mann Kemal nichts zu wissen. Als Cem auf 
Türkisch verrät, dass sie gar nicht zu Besuch bei einer Freundin waren, reagiert 
Kemal äußerst gereizt. Er schleudert Umay gegen eine Wand und sperrt Sohn 
und Ehefrau in verschiedenen Zimmern ein. Tage später verlässt Umay mit 
ihrem Sohn heimlich ihren Mann und seine Familie und kehrt zu ihren Eltern 
nach Berlin zurück. Ihre Herkunftsfamilie dort – ihr älterer Bruder Mehmet, der 
jüngere Bruder Acar, die jüngere Schwester Rana sowie die Eltern Halime und 
Kader – , nimmt sie anfangs sehr erfreut wieder auf. Außer Mehmet. Als sich recht 
bald herausstellt, das Umay nicht mehr zurückkehren und nicht mehr mit Kemal 
und seiner Familie zusammenleben möchte, stellt das die türkische Familie in 
Deutschland vor eine große Herausforderung. Sie versucht, sie davon zu über-
zeugen, zu ihrem Ehemann zurückzukehren. Vor allem Mehmet warnt, dass sie 
Cem zum »Bastard« mache, »wenn er nicht bei Kemal bleibt«.314 Trotz des ver-
balen und psychischen Drucks, den die Familie immer mehr auf Umay ausübt, 
zeigt Aladaǧ sie, d. h. vor allem den Vater und die jüngeren Geschwister, als Per-

312 Der »Türban« unterscheidet sich grundlegend vom Kopftuch. Der bekannte türkische Hür­
riyet-Kolumnist Ahmet Hakan listet 12 Unterschiede zwischen Türban und Kopftuch (»Başörtü«) 
auf. Am wichtigsten ist, dass ersterer eine städtische und neue Erscheinung ist, für einen selbstbe-
wussten und modernen Islam stehe. Letzterer stehe für den traditionellen und dörflichen Islam. 
Das Kopftuch wird zudem lose am Kopf getragen, während der Türban mit Haarklammern und 
einer besonderen Falttechnik sehr eng an Kopf und Hals der Frau befestigt wird. Der Türban ist 
erst mit dem Aufstieg der Refah-Partei zu einer Koalitionspartei Mitte der 1990er Jahre aufgekom-
men und wurde während der Regierungszeit der AKP bis heute zu einem Emblem dieser politi-
schen Bewegung. Siehe hierzu: Hakan, Ahmet (2007): »Türban ile başörtüsü arasındaki 12 fark« 
(Die zwölf Unterschiede zwischen einem Türban und einem Kopftuch). In: Hürriyet, 05.12.2007, 
http://www.hurriyet.com.tr/turban-ile-basortusu-arasindaki-12-fark-7812960 (07.06.2018).
313 Aladaǧ (2010).
314 Ebd.

http://www.hurriyet.com.tr/turban-ile-basortusu-arasindaki-12-fark-7812960


5.4 Entscheidungen und Integration   603

sonen, die Umay auch lieben. Dennoch planen Mehmet und Kader, Cem zurück 
zu seinem Vater in die Türkei zu bringen. Als Umay in diesem Zusammenhang 
zufällig ein Gespräch zwischen Kader und Mehmet mitbekommt, ruft sie nachts 
die Polizei, die Umay und ihren Sohn in einem Frauenhaus unterbringt. Von wei-
teren Versuchen der Familie, besonders der Mutter, sie zur Rückkehr zu bewegen, 
lässt sich Umay nicht überzeugen.315 Schließlich möchte auch ihre Mutter nichts 
mehr mit ihr zu tun haben. Denn Umays Geschichte hat unter ihren türkischen 
Bekannten in Berlin schon die Runde gemacht. Und die bereits geplante Hochzeit 
zwischen ihrer jüngsten Tochter Rana und einem türkischen Jungen aus Berlin, 
wird nun von der Familie des Bräutigams in Frage gestellt. Und als Umays Eltern 
zudem erfahren, dass Rana von diesem Jungen schwanger ist, wird diese Heirat 
noch wichtiger. Kader bietet der Familie des Jungen Geld an, um sie umzustim-
men – mit Erfolg. Damit könnte die Geschichte schon zu Ende sein. Umay könnte 
wegziehen und mit ihrem Sohn woanders weiterleben. Und wäre Umay die Sibel 
aus Gegen die Wand oder die Yasemin aus Hark Bohms gleichnamigem Film von 
1987/88 würde sie sicher nicht zurückkehren, und der Film könnte tatsächlich 
hier enden. Doch Umay kann sich von ihrer Herkunftsfamilie nicht trennen, auch 
wenn sie unter Polizeischutz aus deren Wohnung ausgezogen ist. Sie kommt mit 
ihrem Sohn zur Hochzeit ihrer Schwester und bittet ihre Eltern vor allen Hoch-
zeitsgästen um Vergebung. Daraufhin wirft Mehmet sie rabiat hinaus. Er macht 
ihr klar, selber darunter leidend, dass sie nicht mehr zurückkommen und aus 
ihrem Leben verschwinden soll. 

Umay beginnt, in der Küche einer Kantine zu arbeiten.316 Diesen Job vermit-
telt ihr ihre beste Freundin Atife, von der wir nicht so recht wissen, ob sie eine 
Türkin oder Deutsche ist. Sie spricht nur Deutsch, ist blond und groß, hat aber 
einen türkischen Vornamen. In der Kantinenküche lernt Umay Stipe kennen, der 
sich in sie verliebt. Er wird Umay beim Umzug in eine Wohnung helfen, nachdem 
ihre Brüder von einem anderen Türken erfahren haben, in welchem Frauenhaus 
sie lebt und dort randalieren. Umay ist nun so frei, wie es sich beispielsweise 
Sevim in Thomas Arslans Film Geschwister wünschte. Doch Umay geht es nicht 
um Freiheit und Emanzipation, sondern um Zugehörigkeit. Für sie bedeutet die 
eigene Wohnung keinen Zusammenhang von Freiheit und Verortung. Verortung 
heißt für sie, auch eine Zugehörigkeit zu haben – so wie Cenk wissen möchte, ob 

315 Umgekehrt kann aber auch ihre Mutter nicht den Mut aufbringen, die Entscheidung ihrer 
Tochter zu akzeptieren, obwohl sie in einer Sequenz im Bad am Rücken von Umay die Spuren 
von Kemals Gewalttätigkeit sieht. Siehe hierzu: Ebd.
316 Zu Anfang des Films erfahren wir, dass Umay mit Kemal in der Türkei eine Kantine führte. 
Siehe hierzu: Aladaǧ (2010).



604   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

er Türke oder Deutscher ist, oder so wie in Auf der anderen Seite die Akteure 
über die Fürsorge für den Anderen zugehörig werden.317 

Nach der dramatischen Hochzeitssequenz fühlt sich die türkeistämmige 
Kantinenchefin Gül für Umay verantwortlich. Sie spricht bei ihren Eltern vor und 
erklärt ihnen, dass Umay sie liebe und zurückkehren möchte, sie aber zugleich 
Angst vor ihnen habe. Warum sollte sie Angst vor uns haben, erwidert der Vater 
auf Türkisch. Sie seien doch ihre Familie. Gül mahnt, dass er das Vorbild der 
Familie, auch für seine Söhne sei. Und er wolle doch sicher nicht ein weiteres 
Kind verlieren. Obwohl Gül die Möglichkeit des Ehrenmords hier nicht direkt 
anspricht, ist klar, was sie meint. Am Ende der Sequenz wendet sich Kader an 
der Türschwelle mit der religiösen Verabschiedungsformel »Allaha emanet olun« 
(»Vertrauen sie in Gott«) an Gül. »Gott hat mit dieser Angelegenheit rein gar nichts 
zu tun«, erwidert Gül auf Türkisch. »Bringen Sie ihn mit diesem Problem bitte 
nicht in Verbindung«, redet sie weiter auf Türkisch auf Kader ein.318 Dieser akzep-
tiert ihren Einwand schweigend. In der nächsten Sequenz will Gül wissen, warum 
Umay denn unbedingt zu ihrer Familie zurückkehren möchte. Auf Deutsch sagt 
sie ihr, »wenn sie sich zwischen Dir und der Gesellschaft entscheiden müssen, 
werden sie sich nicht für Dich entscheiden«.319 Doch Umay hofft darauf, dass ihre 
Familie sich für sie entscheidet, irgendwann. 

Auf diese Sequenz folgt die oben beschriebene am ersten Tag des muslimi-
schen Opferfestes. Erst nachdem Mehmet und Kader sie in ihrem Viertel in Umar-
mung mit dem Deutschen gesehen haben, setzt die Logik ein, die den Film zu 
seinem Ende führen wird. Der Vater reist anschließend in die Türkei. Wir sehen 
ihn irgendwann im Bus durch eine südliche Landschaft fahren, in einem verlas-
senen Dorf ankommen und ein Steinhaus betreten, in dessen einzigem Raum 
mit offenem Fenster ein Mann auf einem Divan schläft. Kader wartet, bis er auf-
wacht. In der nächsten Sequenz sitzen sich beide Männer schweigend gegenüber. 
Kader tritt aus dem Haus, schaut sich die Landschaft an und denkt nach. Zurück 
in Deutschland wird ebenfalls schweigend zwischen Kader, Mehmet und Acar 
über Blicke entschieden, wer die Tat zu begehen hat. Kurz danach erleidet Kader 
einen Herzinfarkt und wird ins Krankenhaus eingeliefert. Umay besucht ihn dort 
und erzählt, dass sie jetzt anfange, auf eigenen Beinen zu stehen, Abitur machen 
und studieren möchte.320 Kader bricht zusammen, weil ihm bewusst wird, dass 
er einen großen Fehler begangen hat. Er bittet seine Tochter, die gar nicht weiß, 

317 Siehe hierzu: Şamdereli (2011); Akin (2007); Aladağ (2010).
318 Siehe hierzu: Aladaǧ (2010).
319 Aladağ (2010).
320 Einige Filme und Texte der 2000er Jahre verweisen auf Abitur und Studium. Im Unterschied 
zu den 1990er Jahren gilt man mit Abitur und Studium nicht mehr als ein Assimilierter oder als 



5.4 Entscheidungen und Integration   605

worum es geht, um Vergebung. Umay verlässt das Krankenzimmer und ihre 
Mutter umarmt sie auf dem Flur. Sie scheint vom geplanten Ehrenmord nichts zu 
wissen. Danach folgt mit der Wiederholung der Eröffnungssequenz der Schluss 
des Films, der dann aufklärt, dass Acar zwar eine Pistole auf Umay richtet, sie 
aber nicht zu töten vermag. Er läuft weg und lässt die Waffe fallen. Von hinten 
kommt nun Mehmet mit einem Messer in der Hand und möchte auf Umay ein-
stechen. Doch weil sie sich zu ihm umdreht, trifft Mehmet aus Versehen seinen 
Neffen Cem, der an dem Messerstich stirbt. Mehmet verschwindet in Tränen 
aufgelöst. Nun sehen auch wir, was Acar erschrocken vom Bus aus beobachtet 
und wissen, dass das Opfer des Ehrenmords Cem ist. Mit der Tötung des Kindes 
symbolisiert der Ehrenmord hier das Auslöschen einer Zukunft und zugleich die 
Unbarmherzigkeit des Menschen im Unterschied zur Barmherzigkeit Gottes, der 
Abraham als Vertrauensbeweis das Tier als Opfer schickte. 

In der Jurybegründung für die Verleihung des Filmpreises des ersten Kirch-
lichen Filmfestivals Recklinghausen heißt es, Feo Aladağ »zwingt uns […] genau 
hinzusehen«. Denn nicht die Entscheidung zwischen »Freiheit hier« und »Sklave-
rei dort« werde in diesem Film verhandelt und zur Disposition gestellt, sondern 
»die Entscheidung zwischen zwei Einsamkeiten, einem Leben ohne die geliebte 
Familie oder dem Leben ohne Selbstentfaltung«. Auch andere Kritiken betonen 
das genaue Hinsehen.321 Tatsächlich haben wir es in Aladağs Film mit einer oft 
ruhenden Kamera zu tun, die mit wenigen Nahaufnahmen, dafür mit vielen 
Halbtotalen und in den Interieuraufnahmen häufig mit Aufnahmen in die Tiefe 
arbeitet. Wir sehen die Akteure oft in Bezug zueinander, etwa am Esstisch oder 
als Gül und Umay über Gesellschaft und Familie sprechen. Bei Tisch werden 
häufig Konflikte angesprochen.322 »Beim Essen entzünden sich die Konflikte, weil 
beim Essen die Familie zusammen ist und die Konfliktlinien durch die Familie 
laufen. Beim Essen wird Kemal grob zu seinem Sohn. Beim Essen erzählt Umay 
ihrer Familie, dass sie zu Kemal nicht zurückkehren wird.«323 Dies gilt für die Auf-

ein »Abi-Türke«, sondern als jemand, der beginnt, auf eigenen Beinen zu stehen. Siehe hierzu: 
Holtz (2005); Dağtekin (2006–2009); Akkuş (2008). 
321 Siehe hierzu: Kurz, Joachim (2010): »Die Fremde«. In: Kino­Zeit, 22.03.2010, https://www.
kino-zeit.de/film-kritiken-trailer/die-fremde (18.05.2018). 
322 Das gemeinsame Essen am Tisch erfüllt in Auf der anderen Seite und Almanya die gegen-
sätzliche Funktion. Seine soziale Dimension reicht von der Schlichtung über das Kennenlernen 
bis zum gemeinsamen Genießen. Im Unterschied zu den 1990er Jahren wird in den Filmen der 
2000er Jahre in allen mir bekannten Filmen auch tatsächlich gegessen; selbst in den Problem- 
und Skandalfilmen Wut, Knallhart und Chiko. 
323 Dell, Matthias (2010): »Kritik zu ›Die Fremde‹«. In: epd Film, 01.03.2010, https://www.epd-
film.de/filmkritiken/die-fremde (18.05.2018). Das Essen spielt auch eine wichtige Rolle in Selam 
Berlin, Auf der anderen Seite, Soul Kitchen und Hans mit scharfer Soße. In Yadé Karas Roman 

https://www.kino-zeit.de/film-kritiken-trailer/die-fremde
https://www.kino-zeit.de/film-kritiken-trailer/die-fremde
https://www.epd-film.de/filmkritiken/die-fremde
https://www.epd-film.de/filmkritiken/die-fremde


606   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

nahmen in der Trabantensiedlung an der Peripherie von Istanbul ebenso wie in 
den Wohnungen in Berlin. Wie in Akıns Film werden die Beziehungen zwischen 
Umay und Kader, zwischen ihr und ihrer Mutter und ihren Geschwistern deut-
lich. Zugleich entsteht über die Kameraperspektive ein intimer Zugang, der einen 
Einblick geben soll in das türkische Leben in der Bundesrepublik. Interessanter-
weise sehen manche Interpreten diese Intimität an als eine dekulturalisierende 
Lesart des Ehrenmord-Konflikts. Aladaǧs Perspektive lote demnach die »psycho-
soziale Mechanik« eines Ehrenmordvorhabens aus und verzichte dabei »auf die 
übliche Verschleierungsfolklore«.324 Der Film funktioniere »deshalb, weil er in 
der Welt junger Türken spielt, die man ›integriert‹ bezeichnet. Kein Islamist weit 
und breit.«325 Die psychosoziale Ebene bemühen auch andere Rezensenten, die 
das Thema des Ehrenmords in Die Fremde um »die Ebene der Emotionalität« 
erweitert sehen.326 Zudem zeige der Aushandlungsprozess des Ehrenmords die 
Akteure nicht wie willenlose Täter eines unmenschlichen Systems, sondern mit 
»menschlichen Zügen«.327 Dadurch halte der Film bis zum Schluss die Möglichkeit 
offen, dass »Liebe und Zuneigung« sich gegen kulturelle Zwänge stellen könn-

wird insgesamt viel gegessen. Als Hasan einmal kocht, räsoniert er, dass darin sogar die Lösung 
aller Integrationsprobleme liege: »Beim Kochen war alles möglich. Was Politiker nicht an einem 
Tisch zusammenbrachten, das schaffte ich in meiner Küche. Deutsche, türkische, chinesische 
und französische Küche vermischte ich miteinander und zauberte Deftiges auf den Tisch«. Siehe 
hierzu: Kara (2004): S. 256. In Akıns Auf der anderen Seite fragt Nejat Susanne mehrmals, ob 
sie schon gegessen habe. Nach ein paar Tagen der Trauer um Lotte hat sie wieder Hunger. Sie 
gehen gemeinsam essen und stoßen auf den Tod an. In dieser Sequenz wird der Esstisch von 
oben gefilmt wie in Almanya. Siehe hierzu: Akın (2006). In Hans mit scharfer Soße definiert 
sich neben Hatices Vater auch ihre Mutter über das Kochen und Essen als Türkin. Der große 
Esstisch zu Hause ist das wichtigste Möbelstück in der Wohnung. »Den Mittelpunkt in unserem 
Wohnzimmer beschreibt ein Holztisch mit zahlreichen Stühlen, den meine Eltern aus der Türkei 
mitgebracht haben. Es haben locker zwölf Personen an ihm und ein ganzes gebratenes Lamm 
auf ihm Platz. Er war schon immer Dreh- und Angelpunkt unseres Lebens, und bis heute hat sich 
nichts daran geändert.« Siehe hierzu: Akyün (2005): S. 142. In Fatma Aydemirs Roman Ellbogen 
von 2017 und in Dilek Güngörs Roman Ich bin Özlem von 2019 gibt es diese geselligen Szenen am 
Tisch nicht mehr. Siehe: Aydemir (2017); Güngör (2019). 
324 Darauf, dass das Leben der Rückkehrer am Stadtrand von Mersin in gated communities 
ebenfalls frei von jeder Folklore sei, macht die Dokumentarfilmerin aufmerksam. Siehe hierzu: 
Siehe hierzu: Interview mit der Regisseurin, In: http://peripherfilm.de/fsk-kino/archiv/amrande-
derstaedte.html (11.09.2018).
325 Buss, Christian (2010): »Ehrenmord-Drama ›Die Fremde‹. Schrecken, ganz ohne Schleier«. 
In: Der Spiegel, 10.03.2010, http://www.spiegel.de/kultur/kino/ehrenmord-drama-die-fremde- 
schrecken-ganz-ohne-schleier-a-682504.html (18.05.2018).
326 Kurz (2010).
327 Mutschlechner, Lorenz (2010): »Die Fremde«. In: Film­Rezensionen, 09.10.2010, https://
www.film-rezensionen.de/2010/09/die-fremde/ (18.05.2018).

http://peripherfilm.de/fsk-kino/archiv/amrandederstaedte.html
http://peripherfilm.de/fsk-kino/archiv/amrandederstaedte.html
http://www.spiegel.de/kultur/kino/ehrenmord-drama-die-fremde-schrecken-ganz-ohne-schleier-a-682504.html
http://www.spiegel.de/kultur/kino/ehrenmord-drama-die-fremde-schrecken-ganz-ohne-schleier-a-682504.html
https://www.film-rezensionen.de/2010/09/die-fremde/
https://www.film-rezensionen.de/2010/09/die-fremde/


5.4 Entscheidungen und Integration   607

ten.328 Tatsächlich sehen wir im Film, dass Kader einmal seine Tochter und ihren 
Sohn zudeckt, wie Tochter und Vater einen schönen Fernsehabend miteinander 
verbringen und gemeinsam lachen, und wir sehen am Ende des Films, wie Kader 
Umay um Vergebung bittet.

In der Forschung fällt die Beurteilung von Aladaǧs Film kritischer aus. Ganz 
im Gegensatz zu den Filmkritiken sieht Canan Turan eine Viktimisierung der 
Protagonistin auf »kulturalistische Weise«. Darauf deute Umays »mangelnde 
Fähigkeit« hin, über sich selbst zu bestimmen. Dies zeige der Film durch sein 
dramaturgisches Schema, das mit vier Phasen aus »Wiederholungen und kreis-
förmigen« Bewegungen bestehe. »Erstens: Die Protagonistin wird von ihrer 
Familie schlecht behandelt. Zweitens: Sie wehrt sich dagegen. Drittens: Sie sucht 
trotzdem den Kontakt zu ihren Unterdrücker_innen. Viertens: Ihre Familie lehnt 
sie ab.«329 Dem Verlangen nach Freiheit stelle der Film auf diese Art die »kultu-
rell bedingte« Unfreiheit entgegen. Außerdem repräsentiere Gül, die Leiterin der 
deutschen Kantine, im Film den säkularen Islam als richtigen Islam, den nach 
Bryan S. Turner die europäischen Integrationspolitiken seit dem 11. September 
2001 fördern.330 Durch diese Positionierung erhalte der »anti-muslimische Ras-
sismus des Films durch die vermeintliche säkulare kulturelle Insiderin Gül eine 
höhere Legitimation, da sie die Unvereinbarkeit von individueller Freiheit und 
Islam quasi personifiziert«. Daher begreift Turan Aladaǧs Film in postkolonialer 
Diktion als einen »special Agent of Western power«.331

Der amerikanische Literaturwissenschaftler David Gramling sieht in Die 
Fremde hingegen weniger eine ideologische als eine semiotische Signatur am 
Werk.332 Als narrative Kernstruktur des Films identifiziert er Bildwiederho  lungen, 
»image doubling«.333 Diese reichten diegetisch von der Wiederholung identischer 
Esstischsequenzen in der Türkei und Deutschland über die extradiegetische 
Wiederholung des Ehrenmords an Hatun Sürücü vom Februar 2005 in Berlin 
bis zur Rezeption von Die Fremde im türkischen Feuilleton. Letztere zitiert 
Gramling mit dem Artikel »Sibel Kekilli türbana girdi« (»Sibel Kekilli hat den 
Türban übergezogen«), der den aktuellen Film und Umay im Verhältnis zu 

328 Kurz (2010).
329 Turan, Canan (2016): »›Darf die Subalterne lachen?‹ Ehrenmord in Die Fremde (2010) 
versus tragikomisches Generationentreffen in Almanya  – Willkommen in Deutschland (2011)«. 
In: Deutsch­Türkische Filmkultur im Migrationskontext, hg. v. Ömer Alkın, Wiesbaden: Springer, 
S. 335–360, hier S. 346.
330 Siehe hierzu: Turner, Bryan (2007): »Managing Religions. State Responses to Religious Di-
versity«. In: Contemporary Islam, August 2007, Volume 1, Issue 2, S. 123–137. S. 125.
331 Ebd., S. 348.
332 Gramling (2012): S. 41.
333 Ebd., S. 38.



608   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Kekillis Rolle in Gegen die Wand, aber auch im Verhältnis zu ihrer pornogra-
fischen Vergangenheit hin liest; eine Vergangenheit, die zu Zeiten von Gegen 
die Wand von der türkischen Presse kaum bemüht wurde.334 Aber auch andere 
Darsteller, wie Tamer Yiǧit, der Umays Bruder Mehmet spielt, brechen für 
Gramling ihre Rollen aus der Vergangenheit, mit denen sie bekannt wurden. 
Er spielte in Thomas Arslans Film Geschwister Erol, der sich für die Ehre 
seiner Schwester überhaupt nicht interessiert. Im Gegenteil versuchen Erol 
und Ahmed in der analysierten Tischsequenz aus Geschwister, bei der nicht 
gegessen wird, obwohl alle Hunger haben, ihren Vater davon zu überzeu-
gen, dass ihre Schwester Sevim ausziehen sollte, weil sie dann ja schon mehr 
Platz hätten.335 Für Gramling evoziert Aladaǧs Film eine spezifische Form der 
Migrationsgeschichte in der BRD, wobei er den Unterschied zu früheren Ver-
handlungsformen nicht darstellt. Vielmehr markiert Die Fremde für ihn eine  
»transformation from anti-identarian rupture to neobaroque cultural feti-
shism«.336 Auch wenn der Verweis auf den Barock etwas opak wirkt, teile ich 
mit  Gramling den Befund der Evokation von Migrationsgeschichte in der Bun-
desrepublik ohne Herleitung oder Erklärung von deren Genese. Allerdings 
erschöpft sich der Hauptstrang nicht einfach in der Wiederholung von Bildern 
oder dem Zitieren alter Rollen, Ehrenmorde und alter Filmsequenzen. Stattdes-
sen sehe ich auch in Aladaǧs Film den identitätspolitischen Satz »Was lebst 
Du?« aushandeln, der sich gerade aus einer noch nicht erzählten Geschichte 
ableitet. Wie in Meine verrückte türkische Hochzeit und Auf der anderen 
Seite und in der Identitätspolitik der Bundesregierung in den 2000er Jahren ist 
eine Sache klar: Die Türken sind in Deutschland angekommen und sie gehören 
hierher. Dies markiert der Film von Beginn an, wenn Umay aus der Türkei zu 
ihrer Herkunftsfamilie nach Deutschland zurückkehrt. In den zeitnah ent-
standenen Romanen wie Mein Name ist Revolution und Der Mond ist unsere 
Sonne kehren die Protagonisten ebenfalls nach Bielefeld und Berlin zurück, 
weil sie erkennen, dass sie in diese Städte, Stadtteile und Straßen gehören.337 
Ob aus dieser territorialen Konstellation in den Erzählungen und Bearbeitun-
gen der Migration nun neue Räume, neue soziale Bindungen entstehen, oder 
Orte manifestiert werden, die wie in Meine verrückte türkische Hochzeit 
in einem Kampfmodus ausgetragen werden, ist auch in Aladaǧs Film die ent-
scheidende Frage. Die Regisseurin meinte in einigen Interviews, sie wolle das 
Universelle im Spezifischen ausfindig machen. Der Alltag führt also nicht zum 

334 Ebd., S. 41. 
335 Arslan, Thomas (1997): Geschwister, Spielfilm, Deutschland.
336 Gramling (2012): S. 42.
337 Siehe hierzu: Ayata (2011); Calış (2011). 



5.4 Entscheidungen und Integration   609

Verständnis des Universellen, das stattdessen in den alltäglichen Interaktio-
nen selbst schon vorhanden ist. Im Gegensatz zum Prozess der Entortung, wie 
die Soziologen Dany Levi und Natan Sznaider den allgemeinen Mechanismus 
der Globalisierung Ende der 1990er Jahre skizzieren338, geht es in Die Fremde 
und Auf der anderen Seite um einen Prozess der Verortung. Akteure und 
kulturelle Marker sind erneut ineinander verschränkt.

Ich frage mich, ob die Perspektive in Die Fremde wirklich so »intim« ist und 
die Akteure wirklich so menschlich dargestellt werden, wie die Rezensenten 
behaupten. In den 1980er Jahren versuchten Autorinnen wie Saliha Scheinhardt, 
Aysel Özakın, Alev Tekinay und Regisseure wie Tevfik Başer, Hark Bohm, Jeanine 
 Meerapfel und Hans-Dietrich Grabe in unterschiedlichen Konstellationen vom 
Innenleben der Türken in Deutschland zu berichten.339 Başer selbst wies darauf 
hin, dass die Deutschen bis zu seinen Filmen in den 1980er Jahren nur um das 
Thema herum erzählt hätten, es aber keine Erzählung »von innen heraus« gäbe.340 
Konstitutiv für das türkische Sprechen in Başers Filmen, Dikmens Satire, Meerap-
fels und Grabes Filmen war in den 1980er Jahren, dass ein unbekannter und nicht 
eingeladener Deutscher anwesend war, der sie zum Sprechen brachte. Bei Grabe 
und Meerapfel ist dies mitunter ihrer Einstellung geschuldet, dass man als Deut-
scher nur zuhören dürfe und darf, aber nicht eingreifen.341 Da diese Begegnung 
nicht draußen stattfand, wurden die Türken auch nicht von allen gehört. In den 
Filmen und Texten der 2000er Jahre sind die Deutschen aber eingeladen, was sich 
bereits daran zeigt, dass zum Großteil Deutsch gesprochen wird oder türkische 
Aussagen sofort übersetzt werden.342 Kultur kann hier nicht von außen einbre-

338 Siehe hierzu: Levy, Daniel (1999): »The Future of the Past. Historiographical Disputes and 
Competing Memories in Germany and Israel«. In: History and Theory. Studies in the Philosophy of 
History, 38 (1), February 1999, S. 51–66. Siehe hierzu auch: Levy, Daniel/Sznaider, Natan (2002): 
»Memory Unbound. The Holocaust and the Formation of Cosmopolitan Memory«. In: European 
Journal of Social Theory, 5 (1), S. 87–106. Dies. (2007): Erinnerung im globalen Zeitalter. Der Ho­
locaust, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
339 Siehe hierzu: Scheinhardt, Saliha (1983): Frauen, die sterben, ohne dass sie gelebt hät­
ten, Freiburg: Herder. Özakın, Aysel (1983): Die Leidenschaft der Anderen, Frankfurt a. M.: 
Luchterhand; Özakın, Aysel (1988): Die Blaue Maske, Frankfurt a. M.: Luchterhand; Tekinay, 
Alev (1986): Über alle Grenzen. Erzählungen, Hamburg: Buntbuch. Siehe auch: Tekinay, Alev 
(1988): Die Deutschprüfung, Frankfurt a. M.: Brandes & Apsel; Başer (1986, 1988); Bohm (1988); 
Meerapfel (1985); Grabe (1986).
340 Siehe hierzu: Siehe: Pütz, Anke/Scholten, Frank (1988): 40 m2 Deutschland. Materialien 
für einen Film von Tevfik Baser, Begleitheft zum Film, Duisburg: Atlas Film, S. 18.
341 Siehe hierzu: Ackermann/Weinrich (Hg.) (1986): S. 9 f.
342 Resümierend hält Karen Yeşilada für Einmal Hans mit scharfer Soße von Hatice Akyün, 
Candlelight­Döner. Geschichten über meine deutsch­türkische Familie von Aslı Sevindim und Das 
Geheimnis meiner türkischen Großmutter von Dilek Güngör fest, dass diese Autorinnen mit ihren 



610   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

chen, wie es noch in den Arbeiten und Reflexionen der 1980er Jahre geschehen 
war. Es gibt keinen unbekannten Deutschen, sondern alle Akteure kommunizie-
ren entweder verbal oder mit Blicken, meist sogar schweigend miteinander; ins-
gesamt wird wenig gesprochen. Gewissermaßen geht es hier nicht um ein ratio-
nales Verstehen, denn der Vater handelt so, wie er handelt, weil er glaubt, nicht 
anders zu können und nicht weil die Kultur genau das von ihm verlangt. 

Werner Schiffauers Probanden aus Die Gewalt der Ehre, Dursun, Abdullah 
und Ali aus den Filmen 40 qm Deutschland, Abdullah Yakupoǧlu. Warum 
habe ich meine Tochter getötet und Yasemin konnten hingegen nur so 
handeln, wie es ihnen die Gesetze aus ihren Herkunftsdörfern vorschrieben.343 
Eine solche Erklärung des Ehrenmordversuchs greift in Die Fremde nicht. Schon 
die ersten Sequenzen könnten in jedem Neubaugebiet nahe einer südländischen 
Metropole spielen, und auch die Darstellung des Dorfes, mit einem schlafenden 
Mann in einem Zimmer, ohne ein gesprochenes Wort, ist geradezu mythisch, 
dass sie jeder realen Referenz entbehrt.344 In Aladaǧs Film geht es nicht um einen 
Raum außerhalb der Bundesrepublik, sondern ganz konkret um den gezeigten 
Ort und um die Ordnung vor Ort. Denn das eigentliche Problem der Familie ist das 
Zusammenleben mit den Türken in Berlin. Sie sind die Beobachter, die Gesell-
schaft, von der Gül und Umay sprechen. Dieser Fokus auf die Umgebung und die 
Anwesenden wird besonders daran deutlich, dass Umays Familie letztlich damit 
leben könnte, wenn Umay bei ihr leben, ihr Sohn jedoch bei seinem Vater auf-
wachsen würde: Zweimal unternimmt die Familie den Versuch, Cem in die Türkei 
zu seinem Vater zu bringen. Würde der Junge in Deutschland bleiben, wäre er 
immer der lebende Beweis für eine gescheiterte Familie. Dieses Mitspracherecht 
der Öffentlichkeit in Umays Familie wird im Unterschied zu den 1980er Jahren im 
Film auch explizit, als etwa Kader dem künftigen Schwiegervater seiner Tochter 
Rana eine beträchtliche Geldsumme zahlt, damit die Hochzeit stattfindet. Dabei 
sehen wir nur, wie Kader einer Person Geld im Auto überreicht, die selbst nicht 
spricht. Mehmet und Acar schnappen in einer Disko etwas Unbestimmtes auf und 
sind sich sicher, dass zwei andere Deutsch-Türken schlecht über Umay gespro-
chen hätten. Was das gewesen sein soll, hören wir als Zuschauer nicht. Es folgt 
eine Schlägerei.345 Von dem Türken, der Umay auf der Straße wiedererkennt und 
ihr nachläuft, um zu erfahren, in welchem Frauenhaus sie untergebracht ist, 

Texten einladen, harmoniesüchtig und »schön anzuschauende Paradebeispiele ›gelungener 
Integration‹« seien, »bereitwillig ihre Tür öffnen« und »zeigen, was sie kochen«. Siehe hierzu: 
Yeşilada (2011): S. 134.
343 Siehe hierzu: Schiffauer (1983); Başer (1986); Grabe (1986).
344 Aladağ (2010).
345 Aladağ (2010).



5.4 Entscheidungen und Integration   611

erfahren wir auch nichts. Wir schließen nur, dass er Mehmet und Acar darüber 
informiert haben muss. Überspitzt formuliert könnte man sagen, dass die Posi-
tion und Rolle der Deutschen als nicht sprechende Anwsende aus den 1980er 
Jahren die Türken in den 2000er Jahren nun selbst eingenommen haben.

Als geschulte Zuschauer von Shirins Hochzeit in den 1970er Jahren über 
die vermeintlichen Problemfilme der 1980er Jahre bis Gegen die Wand denken 
wir zu wissen, das Problem ist die türkische Community, die Parallelgesell-
schaft. Aber auch Şerif Görens türkische Filme wie Almanya, Acı Vatan von 
1979 und Polizei von 1988 machen auf den Einfluss der türkischen Gemein-
schaft vor Ort aufmerksam.346 Im letztgenannten Film haben wir gesehen, wie 
zwei zeitunglesende Türken in Berlin den Müllmann Ali Ekber schon durch ihr 
Sprechen über die Ehre der türkischen Mädchen von der Gefährdung der Ehre 
überzeugen. Dabei ist Ali Ekber eigentlich ein freundlicher und sympathischer 
Akteur.347 Von dieser Konstellation eigentlich freundlich und nett, aber mit dem 
kulturellen Zwang der Ehre im Nacken, mit ihren eigenen Regeln und Geset-
zen, ist auch die Theorie Werner Schiffauers bestimmt, der in seiner Arbeit Die 
Gewalt der Ehre das Einwirken der Dorfstruktur aus der Türkei auf die Türken 
in Deutschland als Grundlage des Ehrenkodexes in der Diaspora begreift.348 
Barbara John betont in den 1980er Jahren »die Gastfreundschaft in türkischen 
Familien«.349 Solche sozialen und kulturellen Praktiken setzt Aladaǧs Film 
nicht voraus. Zum einen gibt es keinen stabilen Verweis auf ein Außen, das auf 
das angekommene Innenleben einwirken würde. Zum anderen sind die ersten 
Türken, die wir in Aladaǧs Film sehen, Familienmitglieder von Umays Mann 
Kemal, alles andere als sympathisch. Wir haben es mit einer Art Autokommu-
nikation – von innen nach innen – zu tun. Das zeigt sich am deutlichsten am 
Verhalten des Vaters während der Hochzeit.

Als Umay ihn vor allen anderen türkischen Hochzeitsgästen um Vergebung 
bittet, ist dieser anfangs sichtlich ergriffen. Er weiß nicht, ob er seiner Tochter 
nachgehen soll, nachdem Mehmet sie und seinen Enkel vor die Tür gesetzt hat. 
Zugleich nimmt er aber in dieser sichtbar gemachten inneren Bewegung wahr, 
wie ihn die anderen beobachten. Als Zuschauer sehen wir allerdings nicht, ob 
sie das wirklich tun. Auf jeden Fall beobachtet er selbst, wie die anderen ihn 
wahrscheinlich beobachten. Die im Film zu sehende Sequenz steht interessan-
terweise genau an diesem Punkt im Widerspruch zu ihrer Entstehung, an der 

346 Siehe hierzu: Gören, Şerif (1979): Almanya, Acı Vatan, Spielfilm, Türkei; ders. (1988): Poli­
zei, Spielfilm, Türkei. 
347 Siehe hierzu: Gören (1988).
348 Siehe hierzu: Schiffauer (1983).
349 John (1982): S. 365.



612   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

türkeistämmige Statisten beteiligt waren. Sibel Kekilli hielt in einem Interview 
fest, dass viele türkische Frauen um sie herum geweint hätten, als sie ihren 
Vater im Film um Vergebung bat. Eine Dame habe ihr sogar ein Taschentuch 
gereicht. All das sehen wir im Film nicht, nur der Vater Kader, der sich dabei 
beobachtet, wie er von den Anderen beobachtet wird. Gemessen an diesen Auf-
nahmebedingungen und den Reaktionen der türkeistämmigen Statisten auf 
Umays Rede hätte Kader seiner Tochter und seinem Enkelsohn ohne Weiteres 
nachlaufen können.

Zum Höhepunkt gelangt diese besondere selbstbezügliche Struktur in Die 
Fremde, als Umay am ersten Tag des Opferfestes ihre Familie ein weiteres Mal 
um Vergebung bittet. Als Kader aus dem Fenster sieht, wie Umay einen Deut-
schen umarmt, der dann auch noch Cem auf den Arm nimmt, erstarren seine 
Gesichtszüge und er wirkt zugleich entschlossen. Es folgt die Reise in die Türkei, 
die insofern imaginär wirkt, als niemand spricht. Den Rat, aufgrund dessen er 
offensichtlich die Reise antrat, bekommt er auch nicht. Stattdessen fällt Kader 
seine Entscheidung ganz allein. Nachdem die Wahl des Täters gefallen ist, sehen 
wir, wie Acar, der jüngste Bruder Umays, in seinem Zimmer auf dem Boden sitzt 
und weinend auf seinen Computer einschlägt.350

Als Hans-Dieter Grabe in seinem Dokumentarfilm Abdullah Yakupoǧlu. 
Warum habe ich meine Tochter getötet von 1986 herausfinden und nachvoll-
ziehbar machen wollte, war ihm am wichtigsten, Abdullah ohne seine Interven-
tion sprechen zu lassen. Abdullah erzählte viel vom türkischen Dorf und dass er 
wegen einer fehlenden Brücke über den Fluss nicht die Möglichkeit gehabt habe, 
die staatliche Grundschule zu besuchen. So sei er gezwungen gewesen, in die 
Koranschule zu gehen. Das habe sein Weltbild entscheidend geprägt.351 Mehr-
mals macht Abdullah darauf aufmerksam, dass seine Herkunftsgesellschaft, das 
türkische Dorf, noch nicht bereit sei für ein modernes Leben. Er selbst wäre gerne 
modern, wenn er es denn könnte. Dass es aber auch eine andere Türkei gibt, 
die von Staatlichkeit und Säkularität geprägt ist und von der etwa Aysel Özakın 
erzählt, verschweigen sowohl Abdullah als auch Grabe. Außerdem wird in Grabes 
Film deutlich, dass Abdullah nicht ausschließlich am Widerspruch zwischen Tra-

350 Necla Kelek skizziert ein anderes Bild der Familien, die unehrenhafte Töchter von den unter 
18-jährigen männlichen Familienmitgliedern töten lassen. In Die fremde Braut schreibt sie zum 
Prozess zur Ermordung von Hatun Sürücü, dass sich die Familie es sich »ganz gut zurechtge-
legt« habe, indem sie den jüngsten Bruder als Täter wählte, der die Tat aus eigener Motivation 
begangen habe, um die Ehre seiner Eltern wiederherzustellen. Siehe hierzu: Kelek (2006): S. 10.
351 Siehe hierzu: Grabe, Hans-Dieter (1986): »Abdullah Yakupoǧlu. ›Warum habe ich meine 
Tochter getötet‹«. In: ders: Hans­Dieter Grabe. Dokumentarist im Fernsehen, Berlin: Absolut Me-
dien 2009. 



5.4 Entscheidungen und Integration   613

dition und Moderne leidet. Der deutsche Freund seiner Tochter Perihan bezeich-
net ihn auch als einen psychisch immens verstörten Mann.352 

Başers 40 qm Deutschland und Bohms Yasemin sind ebenfalls durch diese 
Konstellation von Säkularität (Atatürk), Tradition (Koran) und dem psychischen 
Unbehagen bezüglich des öffentlichen deutschen Raums gerahmt. Keiner dieser 
Aspekte taucht als Erklärung in Die Fremde auf: Weder wird Kaders Lebensweise 
als rückständig dargestellt ‒ er könnte auch anders handeln, noch sehen wir als 
Gegenmodell ein modernes deutsches Leben. Der öffentliche deutsche Raum ist 
nicht nur kein Problem, sondern wird nicht einmal thematisiert. Wie in Meine 
verrückte türkische Hochzeit ist der Stadtteil, in dem die türkischstämmigen 
Akteure wohnen, auch hier ihr Kiez.353 Aladaǧs Film konzentriert sich stattdessen 
auf die Frage, wofür sich die Akteure entscheiden und wie sie mit diesen Ent-
scheidungen leben. Trotz des schon zu Beginn angekündigten Endes begegnen 
wir vielen Situationen, in denen die Akteure auch hätten anders handeln können. 
Dabei scheint nicht der Islam das eigentliche Problem zu sein, sondern eher der 
Umgang mit ihm. An wichtigen muslimischen Feiertagen wie dem Opferfest ist 
das Aufsuchen und Zusammenkommen von Verwandten zentral – wie auch in 
Auf der anderen Seite dargestellt. Eigentlich ist es ein Regelverstoß, an solch 
einem Tag den um Vergebung bittenden Besuch abzuweisen – vor allem, wenn es 
sich dabei um die nächsten Verwandten handelt. Wie also gehen Aladaǧs, aber 
auch Akins Akteure mit den kulturellen und gesellschaftlichen Formen, religiö-
sen Ritualen und Fragestellungen um? Denn Gül macht klar, dass man entweder 
zur Gemeinschaft der Unterdrücker, aber zugleich familiären Lebens oder zur 
Gesellschaft des selbstbestimmten Lebens gehört. Die Zugehörigkeit ergibt sich 
über die eigenen Entscheidungen und das eigene Verhalten. 

Keiner der dargestellten Türken will in die Türkei zurückkehren. Vielmehr 
steht die türkische Gesellschaft in Deutschland zur Disposition. Genau diese Ver-
ortung – als Türke in Deutschland zu leben – zwingt die Akteure in Die Fremde 
mitunter dazu, auch wie Türken zu handeln. Wenn sie selbst sehen könnten, 
dass sie in Wirklichkeit gar nicht in der Weise unter Beobachtung stehen, wie 
sie sich selbst beobachten, wären andere Entscheidungen, Identifikationen und 
Verhaltensweisen möglich. Wäre ihnen bewusst, warum und wie sie ihre Ent-
scheidungen treffen, wovon sie ein Teil sind oder nicht ‒ was Kader erst nach 
dem Herzinfarkt im Krankenbett gelingt ‒, würden sie erkennen, dass sie selbst 
entscheiden, was sie leben. Diese Interpretation zwingt uns der Film regelrecht 
auf, der nicht mehr präzise nach dem Kodex einer Kultur fragt, sondern danach, 

352 Siehe hierzu: Grabe (1986).
353 Siehe hierzu: Holtz (2006).



614   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

wie die Personen handeln. Mit Jürgen Habermas gesprochen wird der Ehrenmord 
in den 2000er Jahren weniger aus einer kulturellen Verpflichtung denn aus einer 
subkulturellen Eigenständigkeit heraus begangen.354 Kultur ist kein Schicksal, 
sondern eine Frage der Entscheidung.355 Bezeichnend ist in diesem Zusammen-
hang auch Aladağs Namenswahl für Umays Vater, denn Kader heißt auf Türkisch 
»Schicksal«.

Das Territorium und die damit einhergehende Verortung werden auch in 
Almanya. Willkommen in Deutschland verhandelt. Denn nach seiner Frage, 
ob die Familie nun deutsch oder türkisch sei, fragt Cenk weiter, warum sie in 
Deutschland lebten, wo sie doch Türken seien.356 Warum Cenk diese Fragen so 
sehr beschäftigen, wird schon vorher geklärt. Im Unterricht möchte Cenks Leh-
rerin die Orte der Herkunft ihrer Schüler und deren Eltern mit Steckfähnchen auf 
einer Europakarte markieren. Sie fragt Cenk, wo sie denn sein Fähnchen hinste-
cken solle. Dieser antwortet in einem fragenden Unterton sofort: »Deutschland«? 
Die Lehrerin entgegnet: »Ja, ja, das stimmt schon. Aber wie heißt das schöne 
Land, woher Dein Vater kommt?« – »Anatolien«.357 Später erfahren wir, dass auch 
Cenks Vater in Deutschland geboren wurde. Da die Europakarte aber bei Istanbul 
endet, muss die Lehrerin sein Fähnchen an die kahle Wand stecken. Die Eltern 
seines türkischen Klassenkameraden Engin kommen aus dem europäischen Teil 
Istanbuls, der gerade noch auf der Karte verzeichnet ist. Im Unterschied zu Engin 
spricht Cenk kein Türkisch. Das wird später thematisiert, als im Sportunterricht 
Deutschland gegen die Türkei spielen soll und Cenk mit den Worten »der kann ja 
gar nix. […] nicht mal Türkisch«358 in die deutsche Mannschaft geschubst wird.359 
Für Cenks Dazwischen-Sein gibt es keine Mannschaft, keinen Raum. Cenks Frage 
nach der nationalen Identität seiner Familie stellt sich auch aufgrund solcher 
Erfahrungen in der Schule. Erneut sind öffentlicher und privater Raum auf beson-
dere Weise miteinander verschränkt. Doch ist die Schwelle kein Austragungsort 
mehr für diese Verschränkung. Im Folgenden werden wir sehen, dass Almanya 
einen Zugang zur Verarbeitung der Migrationsfolgen anbietet, der in der For-
schung in den 2000er Jahren an Breite gewinnt. Über eine Mischung aus Fiktion 

354 Siehe hierzu: Habermas (2008): S. 39.
355 Siehe hierzu: Sen (2006): S. 20.
356 Şamdereli (2011). 
357 Siehe hierzu: Şamdereli (2011).
358 Ebd.
359 Ebd.



5.4 Entscheidungen und Integration   615

und historischem Archiv zur türkischen Migration rückt der Film die Historie der 
Migration in den Blickpunkt.360 

Filme wie Die Fremde seien »natürlich wichtig«, äußert die Regisseurin 
Yasemin Şamdereli in einem Interview zu Almanya. Sie habe mit ihrer Schwes-
ter Nesrin Şamdereli361 aber ein »Gegenbeispiel« zeigen wollen; Leute wie ihre 
Familie, die in Deutschland »sehr gut leben«.362 Diese Intention und Rahmung 
spiegeln sich in den Kritiken und Besprechungen des Films wider, besonders 
was die Frage der Integration betrifft. Die Redaktion von Kino Vision überzeugt 
beispielsweise die »unaufdringliche Art, mit der das Thema Integration bearbei-
tet wird«.363 In der Filmzeitschrift epd­Film heißt es, dass Yasemin und Nesrin 
Şamdereli mit ihrem Film den aktuellsten Beitrag zur Integrationsdebatte liefern 
und Angela Merkels Befund »Multikulti ist in Deutschland gescheitert« in Frage 
stellten.364 Harald Martenstein konstatiert im Tagesspiegel, dass Almanya eine 
»überzeugende Antwort« auf die Thesen von Thilo Sarrazin sei, weil er »einfach 
nur eine Familiengeschichte […] leichtfüßig und intelligent«365 erzähle. Andere 
Stimmen meinen hingegen, dass jedem deutsch-türkischen, deutschen und tür-
kischen Akteur in diesem Film »die Integrationsproblematik wesentlich fremder 

360 In den 2000er Jahren richten den Blick auf die Geschichte der Migration in der Bundes-
republik die wichtigen Arbeiten von Ulrich Herbert, Karin Hunn, Karen Schönwälder und Rita 
Chin. Auf dem 44. Deutschen Historikertag im Jahr 2002 machte der damalige Bundespräsident 
Johannes Rau in seiner Eröffnungsrede im Rahmen der deutschen Einwanderungsgesellschaft 
darauf aufmerksam, dass die Geschichte eine besondere Quelle der Identifikation und Identität 
in einer Gesellschaft sei. Migration und Integration seien in der Bundesrepublik dabei bisher 
nie berücksichtigt worden, was sich in Zukunft aber ändern müsse. Siehe hierzu: Motte, Jan/
Ohliger, Rainer (2004): »Geschichte und Gedächtnis in der Einwanderungsgesellschaft. Ein-
führende Betrachtungen«. In: Geschichte und Gedächtnis in der Einwanderungsgesellschaft, hg. 
v. Jan Motte, Rainer Ohliger, Essen: Klartext, S. 7–16, hier S. 9 f. 
361 Regie führte Yasemin Şamdereli, das Drehbuch verfassten Yasemin und Nesrin Şamdereli ge-
meinsam. Siehe hierzu: https://www.filmportal.de/film/almanya-willkommen-in-deutschland_ 
49beb1344dff4076bb582a03262f15c8 (13.06.2018). 
362 https://www.kinofenster.de/filme/archiv-film-des-monats/kf1103/yasemin-samdere-
li-kf1103/ (zuletzt 16.05.2021).
363 Helbig, Björn (2010): Almanya. Willkommen in Deutschland, 30.12.2010, https://www.visi-
onkino.de/filmtipps/filmtipp/movies/show/Movies/all/almanya-willkommen-in-deutschland/ 
(13.06.2018).
364 Siems, David (2011): »Kritik zu Almanya. Willkommen in Deutschland«. In: epd Film. 
Mehr Wissen. Mehr Sehen, 01.03.2011, https://www.epd-film.de/filmkritiken/almanya-willkom-
men-deutschland (13.06.2018).
365 Martenstein, Harald (2011): »Identitätsfragen. Die deutsch-türkische Komödie ›Alman-
ya‹ wirkt wie eine direkte Reaktion auf die Thesen von Thilo Sarrazin«. In: Der Tagesspiegel, 
15.02.2011, https://www.tagesspiegel.de/kultur/harald-martenstein-4-identitaetsfragen/3815106.
html (13.06.2018).

https://www.filmportal.de/film/almanya-willkommen-in-deutschland_49beb1344dff4076bb582a03262f15c8
https://www.filmportal.de/film/almanya-willkommen-in-deutschland_49beb1344dff4076bb582a03262f15c8
https://www.kinofenster.de/filme/archiv-film-des-monats/kf1103/yasemin-samdereli-kf1103/
https://www.kinofenster.de/filme/archiv-film-des-monats/kf1103/yasemin-samdereli-kf1103/
https://www.visionkino.de/filmtipps/filmtipp/movies/show/Movies/all/almanya-willkommen-in-deutschland/
https://www.visionkino.de/filmtipps/filmtipp/movies/show/Movies/all/almanya-willkommen-in-deutschland/
https://www.epd-film.de/filmkritiken/almanya-willkommen-deutschland
https://www.epd-film.de/filmkritiken/almanya-willkommen-deutschland
https://www.tagesspiegel.de/kultur/harald-martenstein-4-identitaetsfragen/3815106.html
https://www.tagesspiegel.de/kultur/harald-martenstein-4-identitaetsfragen/3815106.html


616   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

ist als Sauerkraut«, ja dieser Film sogar jenseits der Integration stattfinde366  – 
obwohl wir am Ende Cenks Rede im Bundeskanzleramt hören und sehen, wie 
ihn die Kanzlerin umarmt.367 Während Meine verrückte türkische Hochzeit, 
Auf der anderen Seite und Die Fremde auf unterschiedlichste Art und Weise 
das Thema der Integration wie gezeigt im Hinblick auf Form, Debatten und Sach-
fragen bearbeiten, geht es in Almanya um die Entfaltung des Widerspruchs zwi-
schen Integration und Nicht-Integration. Und ich werde zeigen, dass auch hier 
ein besonderes Verhältnis zwischen Öffentlichkeit und Intimität zum Tragen 
kommt, das wie in den anderen Filmen das Innen (das Persönliche) zum Außen 
(zum Politischen) erklärt.

Dieses Verhältnis zeigt sich bereits in der Titelsequenz. Diese beginnt mit 
Fotos der Familie und Worten der Erzählerin aus dem Off: Das erste Foto zeigt sie 
und ihren Großvater im Jahr 1987, das letzte die gesamte Familie »heute«.368 Kurz 
nach dieser Aufnahme habe sich alles verändert. Während weitere Fotos einge-
blendet werden, reflektiert die Erzählerin darüber, wie ihr Leben wohl verlaufen 
sei, wenn sie nicht in Deutschland, sondern in der Türkei geboren wäre. Dass sie 
»made in Germany« sei, verdanke sie dem deutschen Wirtschaftswunder.369 Auf 
diese Aussage erscheint in goldenen Buchstaben der Titel des Films: Almanya. 
Willkommen in Deutschland. Auf die begleitenden orientalisch-mediterran 
wirkenden Klänge folgt nun der bekannte Wirtschaftswundersong »Konjunktur 
Cha-Cha« von 1961 (»Gehen Sie mit der Konjunktur«). Dann werden Fotos und 
Werbefilme aus der Wirtschaftswunderzeit eingeblendet; ein Originalfilmbei-
trag, der die Anwerbung von Gastarbeitern mit Aufnahmen vom Gesundheits-
check als eine Prozedur »wie auf dem Viehmarkt« beschreibt; das Titelblatt des 
Spiegels Gastarbeiter in Deutschland; und zuletzt der damalige Arbeitsminister 
Theodor Blank in einem Interview. Er erklärt, warum türkische Facharbeiter 

366 Vahabzadeh, Susan (2011): »Leitkultur sachte verbogen«. In: Süddeutsche  Zeitung, 
11.03.2011, http://www.sueddeutsche.de/kultur/im-kino-almanya-leitkultur-sachte- verbogen-1. 
1070351 (13.06.2018).
367 Şamdereli (2011).
368 Ein gerahmtes Bild steht auch am Anfang von Kadir Sözens Zeit der Wünsche. Siehe 
 hierzu: Sözen (2005). 
369 »Made in Germany« hieß auch das Live-Programm von Kaya Yanar, mit dem er 2006 
durch Deutschland tourte. Siehe hierzu: Yanar, Kaya (2007): Made in Germany, DVD, Berlin: 
Sonic Music Entertainment. Neco Celiks Dokumentarfilm Ganz oben über fünf erfolgreiche 
Deutsch-Türken in Deutschland, darunter der Autor Feridun Zaimoǧlu, der Musikproduzent 
Mousse T. und der Sternekoch Ali Güngörmüş, endet mit der Aussage Zaimoǧlus, dass Deutsch-
land solche »Vögel wie mich möglich gemacht« hätte, und er frei heraussagen könne, dass er 
»made in Germany« sei. Siehe hierzu: Celik, Neco (2007): Ganz oben. Türkisch – Deutsch – Er­
folgreich, Dokumentarfilm, Deutschland, Mainz: ZDF/3Sat. 

http://www.sueddeutsche.de/kultur/im-kino-almanya-leitkultur-sachte-verbogen-1.1070351
http://www.sueddeutsche.de/kultur/im-kino-almanya-leitkultur-sachte-verbogen-1.1070351


5.4 Entscheidungen und Integration   617

nach Deutschland geholt werden.370 Anschließend sehen wir einen Zug in einen 
Bahnhof einfahren, aus dem ein südländisch aussehender Mann aussteigt. Die 
Erzählerin fährt nun fort und berichtet, dass am 10. September 1964 ein Gastar-
beiter deutsche Geschichte geschrieben habe. Das Filmbild ändert sich von 
schwarzweiß zu Farbe und wir sehen Hüseyin, den Gastarbeiter, am Bahnhof 
Köln-Deutz ankommen und seine Koffer suchen. Wir sind sicher, dass der Film 
nun beginnt. Doch der Gastarbeiter, der an diesem Tag deutsche Geschichte 
schreiben wird, ist nicht Hüseyin, der Großvater der Erzählerin, sondern der Por-
tugiese Armando Rodriguez de Sá, der als einmillionster Gastarbeiter an diesem 
Datum in Köln ein Moped geschenkt bekommt. Er wird neben Hüseyin einge-
blendet und wir erkennen ihn daran, dass er genauso gekleidet ist wie auf dem 
zur Ikone gewordenen historischen Bild auf dem Moped.371 Hüseyins individu-
elle Geschichte in Deutschland wird also mit echten Archivaufnahmen verbun-
den. In dieser spielerischen Zusammenführung von Fiktion und Archiv sehen 
wir, dass Hüseyin aus Höflichkeit Armando Rodriguez bei der Registrierung den 
Vortritt lässt und somit nicht selbst der einmillionste Gastarbeiter wird, der an 
diesem Tag Geschichte schreibt und ein Geschenk bekommt. Aber heute, 45 Jahre 
nach diesem  historischen Moment am Bahnhof in Köln-Deutz, so die Erzählerin, 
erzählen wir die Geschichte des einmillionen-und-ersten Gastarbeiters. Almanya 
bearbeitet die Folgen der Migration nach Deutschland, indem Vergangenheit und 
Gegenwart erzählerisch vergleichzeitigt werden.

Im weiteren Verlauf des Films wird dieser Beginn der Migration in drei von-
einander getrennten Erzählabschnitten wiedergegeben. Hüseyin migriert nach 
Deutschland, weil er mit seiner Arbeit im türkischen Dorf eine fünfköpfige Familie 
nicht mehr ernähren kann. Genau aus diesem Grund migriert auch Melek in Ralf 
Schübels und Kadir Sözens Film Zeit der Wünsche von 2005 aus einem türki-
schen Dorf nach Deutschland. Und wie in Bekir Yıldız’ autobiografischem Roman 
Türkler Almanyada von 1966 lässt auch Hüseyin in Almanya nach ein paar Jahren 
seine Familie nach Deutschland nachziehen. Im Unterschied zu Bekir Yıldız 
jedoch, der seine Frau nachziehen lässt, damit beide in Deutschland schneller 
mehr Geld verdienen, führt Hüseyin seine Familie zusammen, weil er nach Jahren 
ihrer Vaterlosigkeit erkennen muss, dass es seinen Kindern an Disziplin mangelt: 
Bei seinem ersten Urlaub in der Türkei erfährt Hüseyin, dass sein älterer Sohn Veli 
unentschuldigt 21 Tage in der Schule gefehlt hat. Er beschließt, seine Kinder und 

370 Şamdereli (2011).
371 Die amerikanische Historikerin Rita Chin geht in ihrer historischen Studie zur Geschichte 
der Gastarbeiter in der Bundesrepublik ebenfalls von dieser Fotografie aus, die sie als Ikone der 
Migration in die Bundesrepublik Deutschland bezeichnet. Siehe hierzu: Chin, Rita (2007): The 
Guest Worker Question in postwar Germany, Cambridge: Cambridge University Press, S. 1–30.



618   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

seine Frau mit nach Deutschland zu nehmen, denn eines könnten die Deutschen 
sehr gut: diszipliniert sein und Disziplin beibringen.372 Jahre später stellt Hüseyin 
fest, wie sich seine Kinder durch die neue Sprache, durch neue Feste wie Weih-
nachten und durch den Wunsch seiner Tochter, er solle seinen Schnurbart abra-
sieren und wie die Deutschen aussehen, von der eigenen Kultur entfremden. Bei 
einem weiteren Urlaub in der Türkei entscheidet Hüseyin, nicht wie geplant, in der 
Türkei ein Haus zu kaufen, sondern in Deutschland. In der Türkei würden nämlich 
alle nur noch ans Geld denken und im Dorf fällt immer wieder der Strom aus.373 Mit 
dem Blick der Familie auf das in Deutschland gekaufte Haus endet die Geschichte 
der ersten Generation in Deutschland, die Canan ihrem Neffen Cenk erzählt. 

Vor allem diese gegenwartsbezogene Rahmung der von Canan erzählten Ge-
schichte stellt ein besonderes Verhältnis her zwischen Vergangenheit und Gegen-
wart, das auch in Bezug steht mit dem Kurzschluss von Anfang und Ende der Migra-
tion, wie ihn Wolfgang Schäuble in seiner Rede auf der vierten Islam Konferenz 
skizziert hatte. Denn nachdem Hüseyin Armando Rodriguez den Vortritt gelassen 
hatte, meint die Erzählerin, dass ihrem Großvater eine helle Zukunft bevorstehe. 
Dabei sehen wir ihn einen Flur betreten. Das Bild wird unscharf, wir hören aus 
dem Off eine ältere Frauenstimme seinen Namen rufen, es wird hell und Hüseyin 
steht nun als alter Mann auf einer am Ausgang eines Supermarktes und wartet auf 
seine Frau. Sie kommt mit einem vollen Einkaufswagen aus einem »Market«. 
»Market« ist der türkische Begriff für »Supermarkt«. Da alle Produktwerbungen an 
den Außenwänden auf Deutsch sind, ist klar, dass wir uns in Deutschland befin-
den. Der besondere establishing shot schließt den Supermarkt von heute mit dem 
Kölner Bahnhof von gestern kurz und überspringt 45 Jahre Leben in Deutschland.374 
Hüseyins erster Satz im Film lautet, dass er es sich lange überlegt habe und nun 
doch nicht Deutscher werden möchte. Seine Frau Fatma ist darüber sehr verärgert 
und sagt, dass sie sehr wohl Deutsche würden und morgen ihre Pässe abholen.375

Gemäß Staatsbürgerschaftsgesetz müssen Fatma und Hüseyin für die deutsche 
Staatsbürgerschaft die türkische aufgeben. Dadurch, dass die Ehepartner diesbe-
züglich gleich am Anfang des Films unterschiedlicher Meinung sind, könnte man 

372 Şamdereli (2011).
373 Ein wichtiger Grund für die Migration aus dem türkischen Dorf ist in Feridun Zaimoǧlus 
Roman Leyla, dass sich die gleichnamige Protagonistin ein »elektrisches Leben« wünscht. Siehe 
hierzu: Zaimoǧlu (2005): S. 234. 
374 Şamdereli (2011).
375 Aus einer vergleichbaren Situation heraus beschreibt Nuran David Calış die Position seines 
Protagonisten im Roman Der Mond ist unsere Sonne als einen unbehaglichen Zwischenzustand. 
Siehe hierzu: Calış (2011): S. 30. 



5.4 Entscheidungen und Integration   619

meinen, das Identitätsproblem sei insgesamt zentral. Diesen Eindruck berichtigt 
die Erzählerin allerdings gleich: »Wenn meine Großeltern dachten, sie hätten ein 
Problem, hatte ich selbst tatsächlich eines«.376 Denn die Erzählerin Canan ist von 
ihrem englischen Freund David schwanger. Wie oben schon angedeutet, lässt sich 
kein Zwischenzustand lange aushalten. Auch aus diesem Grund bringt den Groß-
vater Engins Aussage, dass Cenk »kein richtiger Türke« sei, auf die Palme. Denn 
sie alle seien eine »richtige türkische Familie«.377 Als Hüseyin vom gemeinsamen 
Türkei-Urlaub spricht, sind die Angesprochenen weder hocherfreut noch halten 
sie explizit dagegen, dass ihre Heimat nun die Bundesrepublik sei. Die meisten 
haben einfach keine Zeit; Canan muss etwa auf ihre Prüfungen lernen. Hüseyin 
wird wieder wütend. Auf Türkisch wettert er, dass sie sich schämen sollten; er 
habe noch nie etwas von ihnen verlangt; wann würden sie denn alle jemals 
wieder gemeinsam einen Urlaub machen können; zudem seien sie eine Familie. Er 
erhebt sich vom Esstisch und ergänzt auf Deutsch, dass sie eine türkische Familie 
seien.378 In diese aufgeheizte  Diskussion fragt Cenk hinein, ob sie nun Türken 
oder Deutsche seien. Cenks Eltern geben sich  widersprechende Antworten auf 
seine Frage. »Türken« antwortet ihm sein Vater Ali, »Deutsche« seine Mutter Gabi. 
Beide schauen sich verwirrt an und Gabi erklärt Cenk, das »Dede [Großvater] und 
Nene [Großmutter]« jetzt den deutschen Pass hätten. Doch winkt Hüseyin ab und 
meint, das sei doch nur ein Stück Papier. »Wir sind immer noch Türken«, befindet 
Hüseyin und meint wieder zu Cenk: »und du auch«. Canan schlägt Cenk darauf-
hin vor, dass man doch beides sein könne. »Nein«, entgegnet Cenk entschieden: 
»entweder die eine Mannschaft oder die andere Mannschaft«.379 

Canan erzählt in drei Teilen bis zum letzten Drittel des Films die erste 
Phase der Migration nach Deutschland von Hüseyin und seiner Familie. Der 
erste Teil endet damit, wie die Familie in Deutschland aus dem Flieger steigt 

376 Şamdereli (2011).
377 Ebd.
378 Dass die erste Migranten-Generation ihr Türkisch-Sein so sehr betont, begegnet uns auch  
in Selam Berlin von Yadé Kara. Als Hasan und seine Mutter nach dem Fall der Mauer erfahren, 
dass sein Vater, ihr Mann, in Ostberlin eine Geliebte und sogar ein Kind mit ihr hatte, denkt der 
Sohn: »Rosa paßte nicht zu Baba. Sie war zu zackig und hektisch und bevormundete Baba. Ich 
fand, das war zuviel. Schließlich war Baba, trotz seiner sozialistisch-marxistischen Gesinnung, 
ein Orientale. Mit Rosa konnte es nicht gutgehen – jedenfalls wünschte ich mir das.« Siehe hier-
zu: Kara (2004): S. 314. Auch Devrims deutsch-türkische Freundin Rüya in Imran Ayatas Roman 
Mein Name ist Revolution empfiehlt ihm, die Herkunftsstadt seiner türkischen Eltern zu besu-
chen, wo er sehr lange nicht mehr war: »›Du wirst es bestimmt nicht bereuen. Wenn du dort 
warst, wirst du mich besser verstehen. Es wird dir klar werden, wie viel Dersim [Gebiet in der 
Türkei, Ö.E.] du in dir hast, auch wenn du das abstreitest.‹« Siehe hierzu: Ayata (2011): S. 137. 
379 Şamdereli (2011).



620   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

und Muhammed sagt, dass es hier ganz anders aussehe als bei ihnen. Wir 
sehen jedoch nicht, was er sieht, also woran er dies festmacht. Der Film wech-
selt an dieser Stelle wieder in die Erzählgegenwart. Es ist spät geworden, und 
die Familienangehörigen brechen nach dem Essen und der Erzählung auf. 
Cenk hingegen fragt aufgeregt: »Was war denn ganz anders?« »Das wirst Du 
sehen, wenn wir in der Türkei sind«, erwidert sein Großvater. Den zweiten Teil 
der Geschichte wird Canan Cenk am Flughafen erzählen, als ihm langweilig 
ist. Mit der Geburt von Cenks Vater Ali in Deutschland endet der zweite Teil der 
von Canan erzählten Geschichte. In der Gegenwart sind sie dann gerade in der 
Türkei angekommen. 

Derartige Ankunftsszenen am Flughafen sehen wir in den Filmen der 2000er 
Jahre häufig, etwa im Dokumentarfilm Wir sitzen im Süden von Martina Priess-
ner oder Fatih Akıns Auf der anderen Seite.380 Den letzten Teil der Geschichte 
erzählt Canan Cenk im kleinen Bus, den Hüseyin für die Familie gemietet hat. Er 
endet mit Hüseyins Hauskauf in den 1970er Jahren in Deutschland, und mit der 
Einstellung, wie die Familie vor diesem Haus steht. Cenk erfährt dann, dass dies 
das Haus ist, in dem sie alle wohnen und von wo aus auch die Geschichte in der 
Geschichte ihren Ausgang genommen hat. Als auf dem Weg zum eigenen Haus in 
der Türkei Cenk dann wissen möchte, warum Opa und Oma so schlecht Deutsch 
sprechen, bemerken alle plötzlich, dass Hüseyin im Schlaf gestorben ist. Eine 
entsetzliche Trauer ergreift die Familie, die die Nacht in einem Hotel verbringt. 
Dort erfahren Leyla und Fatma von Canans Schwangerschaft, die zerstrittenen 
Brüder Veli und Muhamed kommen sich näher und Ali erklärt seinem Sohn, 
dass der Tod zum Leben gehöre und sein Großvater immer noch bei ihnen sei.381 
Hüseyin dann in der Türkei zu beerdigen, stellt sich als große Herausforderung 
heraus. Da er kein Türke mehr ist, muss er auf dem Ausländerfriedhof, der sehr 
abseits liegt, begraben werden. Die Familie reagiert empört und meint, dass ihr 
Vater schon immer Türke gewesen und geblieben sei.382 Der Krankenhausange-
stellte macht der Familie darauf das Angebot, Hüseyin für zehntausend Euro auf 
dem Friedhof für Türken beizusetzen. Doch die Familie entscheidet sich dafür, 

380 Siehe hierzu: Priessner (2010); Akın (2006).
381 Der Tod ist, wie gesehen, nicht nur in Auf der anderen Seite ein zentrales Thema. Auch 
in Zafer Şenocaks Roman Der Pavillon ist er zentral. Denn der Roman endet mit dem Tod und 
der anschließenden Beerdigung des Vaters eines Nachbarn Hamits, des Protagonisten. Hamit, 
der Musiker, der glaubt, dass alle politischen Revolutionen mit Veränderungen in der Musik be-
ginnen, komponiert am Ende des Romans ein kleines Stück auf der Violine für den verstorbenen 
Vater seines Nachbarn. Siehe hierzu: Şenocak (2009): S. 173.
382 Wie in Akıns Auf der anderen Seite zeigt sich, welche Folgen das deutsche Staatsbür-
gerschaftsrecht insbesondere für die erste Generation hat. In Akıns Film wird Ali nach dem Tot-
schlag von Yeter in die Türkei abgeschoben, weil er nur die türkische Staatsbürgerschaft hat. 



5.4 Entscheidungen und Integration   621

Hüseyin illegal auf dem eigenen Stück Land im Dorf zu bestatten. Während der 
Beerdigung sieht der kleine Cenk neben Veli den kleinen Veli, neben Muhamed 
den kleinen Muhamed und neben seiner Oma Fatma die junge Fatma. So wie 
es sein Vater gesagt hat, verlassen uns die Sterbenden nicht wirklich. Nach der 
Beerdigung muss die Familie feststellen, dass das Haus, das Hüseyin gekauft hat, 
eine Ruine ist. Hinter der vorderen Hausfassade mit der Eingangstüre ist außer 
ein paar kleinen Steinmauerresten nur die schöne Dorflandschaft zu sehen. 
Dort findet dann ein gemeinsames Essen mit den Dorfbewohnern statt. Als die 
Familie sich aufmacht, nach Deutschland zurückzukehren, entscheidet sich 
Muhamed, im Dorf zu bleiben und das Haus aufzubauen. Der Rest der Familie 
kehrt zurück nach Deutschland. In der nächsten Sequenz sehen wir die Veran-
staltung »Deutschland sagt Danke« im Kanzleramt der deutschen Regierung, zu 
der Hüseyin als Redner eingeladen war. Cenk wird für ihn sprechen, da er die 
Rede mit seinem Großvater geübt hatte. Cenk beginnt damit, dass er nun seit 45 
Jahren in Deutschland lebe, und dass es in dieser Zeit gute wie auch weniger gute 
Zeiten gegeben habe. Der Film endet mit einem Picknick in einer Landschaft, die 
an das Bild zu Anfang des Films erinnert; an den Ort, von dem Hüseyin meint, 
dass sie dort herkämen. Canan läuft auf ihren Großvater zu. Die Kamera bewegt 
sich von beiden weg und wir sehen, wie auf einer Picknickdecke Hüseyins Familie 
aus den 1960er und 1970er Jahren gemeinsam isst und weiter hinten die Familie 
von heute. Der alte Hüseyin vom hinteren Teil des Bildes bewegt sich auf den 
jungen Hüseyin zu. Sie begrüßen sich wie alte Bekannte, umarmen sich, setzen 
sich nieder und beginnen miteinander zu sprechen.383 Die Kamera nimmt dabei 
beide von unten auf. Aus dem Off hören wir Canan sagen, dass

ein kluger Mann einmal auf die Frage, wer oder was wir sind, antwortete: Wir sind die 
Summe all dessen, was vor uns geschah, all dessen, was unter unseren Augen getan 
wurde, all dessen was uns angetan wurde. Wir sind jeder Mensch und jedes Ding, 
dessen Dasein uns beeinflusste oder von unserem beeinflusst wurde. Wir sind alles, was 
geschieht, nachdem wir nicht mehr sind und was nicht geschähe, wenn wir nicht gekom-
men wären.384 

Vor dem Abspann des Films wird das berühmte Zitat von Max Frisch eingeblendet: 
»Wir haben Arbeitskräfte gerufen, und es kamen Menschen«. Kontrastiert wird es 
mit dem Ende des Interviews mit Arbeitsminister Blank Mitte der 1960er Jahre, 
das wir aus dem Vorspann kennen. Wenn man noch einmal vor der Wahl stünde, 
würde man nur türkische Facharbeiter rufen, prophezeit Blank. Im Abspann wird 

383 Şamdereli (2011).
384 Ebd.



622   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

dann ein noch nicht geklärtes Verortungsproblem gelöst: Mit einer Türkeikarte in 
der Hand geht Cenk auf seine Lehrerin zu. Er möchte, dass sie diese an die Euro-
pakarte anfügt, was auch geschieht. Sein Herkunftsfähnchen steckt sie in den 
Osten Anatoliens. Und Engin, der ihm zu Beginn des Films im Sportunterricht ein 
blaues Auge verpasst hatte und ihn aus seiner Fußballmannschaft ausschloss, 
da er kein richtiger Türke sei, gesteht, dass er ursprünglich auch aus Anatolien 
komme, nämlich aus dem Dorf Ovacık und nicht aus Istanbul, woraufhin die Leh-
rerin sein Fähnchen neben das von Cenk pinnt.385 

Die Verschränkung von Zugehörigkeit und Verortung, von Karte, Ort und 
Verhalten ist wie in den Filmen zuvor auch in Almanya wesentlich. Identität 
ist stets dargestellt als ein Resultat aus Verhaltensweisen und einer gewissen 
Dauer, wie bei Wimmer und Sen ein Ergebnis aus Verhandlungen; eine bereits 
vollzogene Inkorporation. Weitaus wichtiger als die Antwort auf die Frage, was 
man denn sei, ist diejenige, aufgrund welcher Entscheidungen man wie und 
was lebt und welche Zugehörigkeit sich dadurch ausdrückt: Sowohl Hüseyin 
als auch Cenk haben am Ende ihren Platz gefunden. Vor allem diese spezifi-
schen Ortsbezüge rücken im Laufe des Films das Leben und Geschichten in 
den Vordergrund und die Identitätsfrage in den Hintergrund. Doch sind die 
kulturellen Marker auch in diesem Film so sehr Teil der Akteure, dass bei der 
nächsten sozialen Irritation und Deplatzierung erneut verhandelt werden 
müsste, wohin sie gehören und wozu man selbst gehört.386 Im Unterschied 

385 Ebd.
386 Als die Şamdereli-Schwestern gerade ihren Film fertigstellten, fand am 8.  Oktober 2010 
im Berliner Olympiastadion das EM-Qualifikationspiel zwischen Deutschland und der Türkei 
statt. Das Spiel gewann die deutsche Nationalmannschaft mit 3:0. Der türkeistämmige deut-
sche Spieler Mesut Özil wurde von den türkischen Fans so lange ausgepfiffen, bis er das zweite 
Tor schoss. Im Unterschied zu den türkischen und türkeistämmigen Fans konnte der damali-
ge türkische Ministerpräsident Recep Tayyip Erdoǧan Özils Entscheidung, für die deutsche 
Nationalmannschaft zu spielen, sehr gut verstehen. Er sah sich das Spiel mit Bundeskanzle-
rin Angela Merkel im Stadion an. Siehe hierzu: Die Welt (2010): »Mulitkulti-Nationalelf. Mesut 
Özil. Ein Tor gegen die Pfiffe«. In: Die Welt, 09.10.2010, https://www.welt.de/sport/fussball/ 
article10167870/Mesut-Oezil-Ein-Tor-gegen-die-Pfiffe.html (16.07.2018). Acht Jahre später lassen 
sich Ilkay Gündoǧan und Mesut Özil kurz vor Beginn der Fußballweltmeisterschaft in Russland 
gemeinsam dann mit dem türkischen Präsidenten Recep Tayyib Erdoǧan ablichten. Als Reaktion 
werden beide bei den Testspielen gegen Österreich und Saudi-Arabien nun von den deutschen 
Fans ausgepfiffen. In den sozialen Medien und nach dem Ausscheiden der deutschen National-
mannschaft auch in Presse, Funk und Fernsehen werden Stimmen laut, die fordern, dass vor allem 
Mesut Özil die deutsche Nationalmannschaft verlassen solle. Siehe hierzu: Berg, Daniel/Meyn, 
Jörn (2018): »Zu viele Attacken. Mesut Özil steht vor dem DFB-Rücktritt«. In: Der Westen, 29.06.2018, 
https://www.derwesten.de/sport/wm2018/mesut-oezil-ruecktritt-wm-2018-dfb-nationalmann-
schaft-id214715431.html (20.07.2018); Winkler, Pierre (2018): »Nach Treffen mit Erdoǧan. Özil und  

https://www.welt.de/sport/fussball/article10167870/Mesut-Oezil-Ein-Tor-gegen-die-Pfiffe.html
https://www.welt.de/sport/fussball/article10167870/Mesut-Oezil-Ein-Tor-gegen-die-Pfiffe.html
https://www.derwesten.de/sport/wm2018/mesut-oezil-ruecktritt-wm-2018-dfb-nationalmannschaft-id214715431.html
https://www.derwesten.de/sport/wm2018/mesut-oezil-ruecktritt-wm-2018-dfb-nationalmannschaft-id214715431.html


5.4 Entscheidungen und Integration   623

zu Meine verrückte türkische Hochzeit und zu Die Fremde ist es hier die 
Praxis des Erzählens und Weitersprechens in der Erzählung, die identitätspoli-
tischen Beleidigungen und Betrachtungen keinen Raum gibt. Denn die Lösung 
am Ende von Almanya lautet nicht, dass die Familienmitglieder Deutsch-Tür-
ken, Deutsche oder Türken sind, sondern vielmehr, dass alle zusammenleben. 
So trifft der Befund der Filmkritikerin Susan Vahabzadeh in ihrem Artikel Leit­

Gündoǧan nie mehr für Deutschland? Wer das fordert, ist verlogen«. In: Focus online, 15.05.2018, 
https://www.focus.de/sport/fussball/wm-2018/nach-treffen-mit-erdogan-oezil-und-guendogan-
raus-aus-der-nationalelf-warum-das-unfug-ist_id_8931334.html (20.07.2018). Özils zehn Jahre 
zuvor getroffene Entscheidung, für die deutsche und nicht für die türkische Nationalmannschaft 
zu spielen, wurde damals als Zeichen für Integration gelesen: Özil erhielt einen Monat nach 
dem Spiel gegen die Türkei den Bambi für Integration. Siehe hierzu: Die Zeit (2010): »Özil erhält 
›Bambi‹-Preis für ›Integration‹«. In: Die Zeit, 10.11.2010, https://www.zeit.de/sport-newsticker/ 
2010/11/10/260045xml (16.07.2018). Der DFB hatte sich zwar noch kurz vor der WM in Russ-
land hinter Özil und Gündoǧan gestellt und man besuchte gemeinsam den deutschen Bun-
despräsidenten Frank-Walter Steinmeier. Doch entzündeten Oliver Bierhoff, der Teammana-
ger der deutschen Nationalmannschaft, und Reinhard Grindel, der Präsident des DFB, kurz 
nach dem deutschen WM-Aus die Debatte um Özil von Neuem, indem sie seine Nominierung 
für die WM in Russland im Nachhinein in Frage stellten. Siehe hierzu: Gartenschläger, Lars 
(2018): »Aufbau der neuen DFB-Elf. Auch am Umgang mit Mesut Özil wird Löw jetzt gemes-
sen«. In: Die Welt, 04.07. 2018, https://www.welt.de/sport/fussball/wm-2018/article178695448/ 
DFB-Nationalmannschaft-Auch-am-Umgang-mit-Oezil-wird-Loew-nun-gemessen.html 
(16.07.2018). Die deutsch-türkische Kabarettistin Idil Baydar alias Jilet Ayşe reagierte auf die De-
batte um Özil mit einem YouTube-Video und dem Hashtag #Wir sind alle Özil#bokumuye. Sie 
kritisierte das Foto mit Erdoǧan als ein sehr hässliches und beschrieb die Reaktion der Deut-
schen darauf als eine absolute Undankbarkeit. An dem Tag, als der DFB Özil und Gündoǧan 
so an den Pranger stellte, seien die Deutschen für sie gestorben und sie sei wieder zu einer 
Türkin geworden. Siehe hierzu: https://www.youtube.com/watch?v=r0Mz2Iz1ZEE (16.07.2018). 
Özil selbst reagierte erst 60 Tage nach den Bildern mit Erdoǧan und zog sich aus der deutschen 
 Fußball-Nationalmannschaft zurück. In einem Schreiben, das er über Facebook und Instagram 
veröffentlichte, warf er dem DFB-Präsidenten Reinhard Grindel Rassismus vor und sagte, dass 
in seiner Brust zwei Herzen schlügen. Aufgrund der Passage aus Özils Erklärung, dass er immer 
nur dann als Deutscher wahrgenommen werde, wenn er Erfolg habe und gute Leistungen brin-
ge, er aber gleich wieder zum Türken werde, wenn beides nicht mehr gegeben sei, stieß der 
deutsch-türkische Blogger Ali Can die MeTwo-Debatte in den Deutschland an, bei der es darum 
geht, im Internet die eigenen Diskriminierungserfahrungen zu schildern. Siehe hierzu: Lauck, 
Dominik (2018): »#MeTwo. Das Netz diskutiert Alltagsrassismus«. In: Tagesschau.de, https://
www.tagesschau.de/inland/me-two-101.html (12.09.2018). Siehe hierzu auch: Interview mit 
Özkan Ezli (2018): »Özil ist Opfer, aber auch Täter«. In: Süddeutsche Zeitung, 24.07.2018, 
https://www.sueddeutsche.de/kultur/oezil-rassismus-interview-1.4066925 (21.09.2018); Papsch, 
Gregor (2018): »Das Spiel mit der Integration. Özils Rücktritt und die Folgen«. In: SWR2 Forum, 
24.07.2018, https://www.swr.de/swr2/programm/sendungen/swr2-forum/das-spiel-mit-der-inte-
gration-oezils-ruecktritt-und-die-folgen/-/id=660214/did=22127614/nid=660214/142umba/index.
html (21.09.2018).

https://www.focus.de/sport/fussball/wm-2018/nach-treffen-mit-erdogan-oezil-und-guendogan-raus-aus-der-nationalelf-warum-das-unfug-ist_id_8931334.html
https://www.focus.de/sport/fussball/wm-2018/nach-treffen-mit-erdogan-oezil-und-guendogan-raus-aus-der-nationalelf-warum-das-unfug-ist_id_8931334.html
https://www.zeit.de/sport-newsticker/2010/11/10/260045xml
https://www.zeit.de/sport-newsticker/2010/11/10/260045xml
https://www.welt.de/sport/fussball/wm-2018/article178695448/DFB-Nationalmannschaft-Auch-am-Umgang-mit-Oezil-wird-Loew-nun-gemessen.html
https://www.welt.de/sport/fussball/wm-2018/article178695448/DFB-Nationalmannschaft-Auch-am-Umgang-mit-Oezil-wird-Loew-nun-gemessen.html
https://www.youtube.com/watch?v=r0Mz2Iz1ZEE
https://www.tagesschau.de/inland/me-two-101.html
https://www.tagesschau.de/inland/me-two-101.html
https://www.sueddeutsche.de/kultur/oezil-rassismus-interview-1.4066925
https://www.swr.de/swr2/programm/sendungen/swr2-forum/das-spiel-mit-der-integration-oezils-ruecktritt-und-die-folgen/-/id=660214/did=22127614/nid=660214/142umba/index.html
https://www.swr.de/swr2/programm/sendungen/swr2-forum/das-spiel-mit-der-integration-oezils-ruecktritt-und-die-folgen/-/id=660214/did=22127614/nid=660214/142umba/index.html
https://www.swr.de/swr2/programm/sendungen/swr2-forum/das-spiel-mit-der-integration-oezils-ruecktritt-und-die-folgen/-/id=660214/did=22127614/nid=660214/142umba/index.html


624   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

kultur, sachte verbogen die identitätspolitisch fragile Konstellation des Films 
sehr gut. Denn ob Cenk jetzt Deutscher, Türke oder Deutsch-Türke ist, »wird in 
Almanya dann doch nicht geklärt«. Aber aufgrund der erzählten und erlebten 
Geschichte frage er im Film auch nicht mehr danach. Und wenn »er Glück hat, 
ist es ihm egal«.387 Identität ist zu einer kurzzeitigen Frage der Identifikation 
und gesellschaftlichen Platzierung geworden.388

Ausgangspunkt der Irritationen, die Fragen nach der eigenen Identität 
auslösen, sind in den Erzählungen der 2000er Jahre das Hinterfragen und 
Sichtbarmachen kultureller Regeln und Gesetze. Lösungen werden anhand 
von sozialer Kompatibilität geschaffen, von individuellen Entscheidungen, 
die für Integration stehen. Dabei handelt es sich um Prozesse, die das Innen 
zum Außen machen. Prägungen werden in diesem Prozess in  Verhandlungen 
gebracht und im Idealfall in neue Formen überführt. Diese Prozesse des Her-
ausstülpens bestimmen auch die Gestaltung der Folgen der Migration in vielen 
Filmen und Texten, die von der Komödie über skandalträchtige Bücher bis 
hin zu einfacher oder komplexer Literatur reichen. Dies gilt im Besonderen 
für die in der Forschung etwas stiefmütterlich behandelten Werke der Jour-
nalistinnen Hatice Akyün, Asli Sevindim und Dilek Güngör.389 Karin E. Yeşi-
lada bezeichnet die Romane und Texte dieser Autorinnen wie Einmal Hans 
mit scharfer Soße. Leben in zwei Welten, Candlelight Döner. Geschichten über 
meine deutsch­türkische Familie und Das Geheimnis meiner türkischen Groß­
mutter als »Chik-Lit alla Turca«.390 Auffällig ist in jedem Fall, dass der Aspekt 
des Selbstgesprächs sowohl in anspruchsvollen als auch weniger anspruchs-
vollen Erzählungen in unterschiedlichen Ausprägungen zum Tragen kommt. 
Während Hüseyin in Almanya am Ende mit sich selber spricht, mit seinem 

387 Vahabzadeh, Susan (2011): »Leitkultur, sachte verbogen«. In: Süddeutsche Zeitung,  
11.03.2011, http://www.sueddeutsche.de/kultur/im-kino-almanya-leitkultur-sachte-verbogen- 
1.1070351 (11.07.2018).
388 »Platzierung« ist auch tatsächlich ein Begriff, den Hartmut Esser Ende der 2000er Jahre in 
seine modifizierte Integrationstheorie neben den der »Kulturation« aufnimmt. Wenn die zentra-
len Aspekte einer »multiplen Inklusion« das Erlernen der Sprache, die Aufnahme sozialer Bezie-
hungen, die emotionale Hinwendung zu einer Gruppe seien, sei mit diesen Prozessen gleichzeitig 
»die Besetzung einer Position« verbunden. Siehe hierzu: Esser, Hartmut (2009): »Pluralisierung 
oder Assimilation? Effekte der multiplen Inklusion auf die Integration von Migranten«. In: Zeit­
schrift für Soziologie, Jg. 38, Heft 5, Oktober 2009, S. 358–378, hier S. 359.
389 Akyün (2005); Sevindim (2007); Güngör (2008).
390 Yeşilada, Karen E. (2009): »›Nette Türkinnen von nebenan‹. Die neue deutsch-türkische 
Harmlosigkeit als literarischer Trend«. In: Von der nationalen zur internationalen Literatur. Trans­
kulturelle deutschsprachige Literatur und Kultur im Zeitalter globaler Migration, hg. v. Helmut 
Schmitz, Amsterdam: Rodopi, S. 117–142.

http://www.sueddeutsche.de/kultur/im-kino-almanya-leitkultur-sachte-verbogen-1.1070351
http://www.sueddeutsche.de/kultur/im-kino-almanya-leitkultur-sachte-verbogen-1.1070351


5.4 Entscheidungen und Integration   625

vergangenen Ich, konfrontiert sich Umays Vater damit, wie ihn die anderen 
Türken vermeintlich sehen. Sie lassen Umays Vater nicht so handeln, wie er 
eigentlich handeln will. Dennoch ist seine Figur mit den Vätern der 1980er 
Jahre nicht zu vergleichen. Wir sehen ihn nicht wie Abdullah das Haus nicht 
verlassen, weil er »sein Gesicht verloren hat«.391 Denn das territoriale Verhält-
nis zu Deutschland ist bei Umays Vater und bei vielen anderen Akteuren in den 
2000er Jahren ein ganz anderes als noch zwei Jahrzehnte zuvor. Die Differenz 
zwischen den 2000ern und den 1980ern lässt sich anschaulich an einer ver-
meintlichen Gegenfigur zu Kader veranschaulichen. Im Film Einmal Hans mit 
scharfer Sosse führt eine peinliche Begebenheit für Hatices Familie dazu, 
dass ihr Vater Ismail für eine bestimmte Zeit nicht mehr in die Moschee im 
niedersächsischen Salzgitter gehen mag.392 Was war passiert? Nachdem sich 
Ismail damit abgefunden hatte, dass seine Tochter Hatice weder einen Mann 
aus seinem Dorf Tepecik, noch einen Türken, noch einen Muslim ehelichen 
will, sondern den deutschen Hans, tauchen auf der Hochzeit ihrer Verwandten 
in Hamburg, auf der sie Hans endlich kennenlernen möchten, plötzlich »zwei 
deutsche Hans« als Hatices Zukünftige auf. Hatice musste einen falschen 
»Hans« mitbringen, weil der echte wegen eines sehr wichtigen Basketballtur-
niers nicht kommen konnte, was wiederum Hatices Eltern niemals verstanden 
hätten. Doch kommt Stefan, der richtige Hans, dann doch noch auf die Hoch-
zeit, und es wird klar, dass Hatice den Eltern etwas vorgespielt hat, zu dem sie 
sich gezwungen sah. Dieser Umstand spricht sich, allein nach Aussagen der 
Familie, in Salzgitter unter den Türken herum.393 Die Lösung dieses Problems 
ist vielsagend. Denn sowohl Hatice als auch ihr Vater führen Selbstgespräche, 
die jedoch keineswegs in einem für niemanden zugänglichen psychologischen 
Inneren vonstattengehen. Die Selbstgespräche finden in beiden Fällen mit 
kleinen fiktiven türkischen Dorfmännchen statt, die für ihr sichtbar gemach-
tes Gewissen im Film stehen. Beispielsweise tauchen diese Männchen immer 
mahnend auf, wenn Hatice einen kurzen Rock anzieht, während sie den über 
die Knie reichenden »Vaterrock« mit Applaus gutheißen. Als Hatice eine Nacht 
mit Stefan verbringt, wirft sie diese Männchen aus ihrer Wohnung. Nach dem 
Eklat auf der Hochzeit lässt sie die Männchen wieder herein und berät sich mit 
ihnen. Anschließend fährt sie zu ihrem Vater, um sich mit ihm zu versöhnen. 
Sie versichert ihm, nie wieder zu lügen. Davor hatten die Dorfmännchen Ismail 
erfolgreich von seiner Sturheit abgebracht.394 Wie bereits in Kadir Sözens Zeit 

391 Siehe hierzu: Grabe (1986). 
392 Alakuş (2013).
393 Ebd.
394 Siehe hierzu: Alakuş (2013).



626   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

der Wünsche deutlich wurde, sind die kulturellen Marker Teil der Akteure 
und die Frage ist nicht, was die Kultur mit ihnen macht, sondern was sie mit 
der Kultur machen. Der Film beginnt mit einem gerahmten fiktiven Dorfbild 
in einer Wohnung in München, das immer wieder auftaucht und mit dem Dorf 
in der Türkei auch in die Realität übersetzt wird. Diese Konstellation begeg-
net uns auch in den Romanen Leyla, Tochter des Schmieds und Das Geheimnis 
meiner türkischen Großmutter, und sie ist daran zu erkennen, dass implizite 
Ordnungen und Gesetze explizit gemacht werden, indem das Private in ein 
öffentliches politisches Anliegen übersetzt wird. Nicht mehr das Brechen ein-
gefahrener, mitunter orientalistischer kultureller Vorstellungen und Marker 
wie in der Literatur und den Filmen der 1990er Jahre und der Verweis auf eine 
gemeinsame Weltverbundenheit und Schwelle beschäftigen Film und Litera-
tur in den 2000er Jahren. Es geht stattdessen darum, wie mit den kulturellen 
Markern in und durch die Geschichte der Migration in der Bundesrepublik von 
Türken, Deutschen, von Deutsch-Türken, in Arbeitsplätzen, zu Hause, durch 
Medien wie Zeitungen und Filmen, von Institutionen wie Schulen, Kulturver-
einen, Moscheen, politischen Initiativen und nicht zuletzt durch Gesetze auf 
türkischer wie auf deutscher Seite umgegangen wird und wie sie durch das 
Narrativ „Was lebst Du?“ produziert werden. 

5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt

»Das ist meine Sohn, meine Löwe!«, ruft Mehmet, Taxifahrer und Gastarbeiter der 
ersten Stunde, beim Frühstück mit seiner Familie in den Raum. Am Tisch sitzen 
seine Frau Hatice, seine Tochter Ayla und ihm gegenüber sein Sohn Ibo. Während 
seines Ausrufs faltet er eine türkischsprachige Zeitung zusammen, klatscht mit 
ihr auf seine linken Handfläche und meint zu seiner Frau: »Hatice, ruf mal die 
Türkei an und erzähl allen: Ibo steht bei uns in Hürriyet«.395 Auf der Rückseite der 
Zeitung lesen wir tatsächlich in großen Buchstaben: »Süper Star Ibo«. Der Unter-
titel des Artikels lautet »›Iki el dolusu döner için‹. Döner dükkanının Reklam 
Spot’u bu cümleyle son buluyor« (»›Für zwei Hand voll Döner‹. Mit diesem Satz 
endet der Spot für einen Dönerladen«). Diese Frühstücksszene stammt aus der 
Culture-Clash-Komödie Kebab Connection, die auch genau mit dem in Hür­

395 Saul, Anno (2005): Kebab Connection, Spielfilm, Deutschland. Tatsächlich unterscheiden 
sich die Ausgaben von Hürriyet in der Türkei und in Deutschland. Seit 1965 erscheint die deut-
sche Ausgabe. Siehe hierzu: Karacabey, Makfi (1996): Türkische Tageszeitungen in der BRD. 
Rolle, Einfluß, Funktionen. Eine Untersuchung zum Integrationsverständnis türkischer Tagesz­
eitungen in der BRD, Univ.-Diss., Frankfurt a. M. 



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   627

riyet genannten Werbefilm beginnt, den der Protagonist des Films Ibo für den 
Döner imbiss »King of Kebab« seines Onkels Ahmet gedreht hat. Zwei Kung-Fu-
Kämpfer duellieren sich darin um den letzten Döner im »King of Kebab«. Etwas 
später erfahren wir dann auch, dass Ibo den großen Wunsch hegt, Filmregisseur 
zu werden und den ersten deutschen Kung-Fu-Film zu drehen. Jedenfalls läuft 
der Spot in einem Kino in Hamburg-Altona, wo er so gut ankommt, dass nach 
dem Kinobesuch knapp hundert Leute Onkel Ahmets Imbiss aufsuchen. Obwohl 
er den Werbefilm eigentlich furchtbar findet, ist Ahmet so froh über diesen 
Zuspruch, dass er sich mit seinem Neffen in seinem Laden von einem Hürriyet-Re-
porter ablichten lässt. Davor hatte er seinen Neffen noch enterben wollen, weil 
der sein Geld für einen so schrecklichen Werbefilm verprasst hatte. Wie gesehen, 
ist auch Ibos Vater Mehmet sehr stolz. Er zwinkert Ibo am Frühstückstisch mit 
den Worten zu: »Die Tochter des Adanalı Burhan möchte dich kennenlernen«.396 
Adana ist eine bekannte Metropole im Süden der Türkei. Ibo muss bei diesem 
Verkupplungsversuch schlucken. Der Vater bemerkt die Sorge seines Sohnes und 
fragt ihn etwas gereizt: »Was ist los mit Dir, he?«. Ibo nimmt seinen ganzen Mut 
zusammen und wendet sich an ein Familienmitglied nach dem anderen: »Baba, 
Du wirst Opa, Mama, Du wirst Oma und Du Ayla wirst Tante«. Ibo beendet die 
Aufzählung damit, dass seine deutsche Freundin Titzi schwanger sei. Seine 
Schwester ist begeistert von dieser frohen Botschaft; Mehmet ist entsetzt. Sein 
Teegläschen zerspringt ihm in der Hand, und er schreit seinen Sohn nun mit 
rotem Kopf an: »Was?! Was sage ich Dir seit Geburt von Dir?«. Ibo schaut ihn 
erschrocken und irritiert an und zieht unwissend die Schultern hoch. Mehmet 
wiederholt seine Frage und Ibo antwortet nun fragend: »Mach einen Taxi-
schein?«. Auf diese Antwort gibt er Ibo eine Ohrfeige und wiederholt die Frage 
zum dritten Mal. Die nächste Szene ist eine Rückblende, in der Mehmet als junger 
Vater versucht, seinem achtjährigen Sohn die besagte Regel einzubläuen. Mit 
demselben Akzent und hochgerecktem Zeigefinger sagt Mehmet: »Du kannst mit 
einem deutschen Mädchen ausgehen, Du kannst mit einem deutschen Mädchen 
einschlafen. Du kannst mit einem deutschen Mädchen auch aufwachen. Aber du 
darfst sie niemals, niemals, niemals …«. Dann folgt ein Schnitt, und wir sehen Ibo 
als kleinen Jungen auf dem Boden sitzend den Satz seines Vaters mit dem Wort  
»schwängern« abschließen.397 Knapp zwei Jahrzehnte später wird am Frühstücks-
tisch klar, dass Ibo diese Regel, das Hausgesetz gebrochen hat. Mehmet wirft Ibo 
deshalb aus der Wohnung; er wird bis zum Happy End dieser Komödie nicht 
mehr bei seinen Eltern wohnen.

396 Ebd.
397 Ebd.



628   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

So dramatisch diese Frühstückssequenz auch wirken mag, wird sie darstel-
lerisch als Komödie aufgelöst. Dazu trägt nicht nur der Akzent des Vaters oder 
das zerbrochene Teeglas, nicht allein die Kosenamen der Protagonisten oder die 
Umwertung der ernst gemeinten Frage des Vaters durch Ibos Antwort bei, er solle 
einen Taxischein machen. Es sind vor allem die darstellerischen Fähigkeiten der 
Akteure und ihre Verhaltensweisen, die das Spielerische hervorkehren,398 später 
besonders im öffentlichen Raum. Übrigens ist auch Titzis Mutter keineswegs 
glücklich darüber, dass ihre Tochter von Ibo schwanger ist. »Hast Du jemals einen 
Türken einen Kinderwagen schieben sehen?«, fragt sie ihre Tochter.399 Titzi stellt 
Ibo dahingehend auf die Probe, der tatsächlich ein Problem damit hat, einen Kin-
derwagen durch die Öffentlichkeit zu schieben. Er fürchtet, andere Türken oder 
seine Freunde könnten ihn dabei sehen. Am Ende des Films wird er jedoch selbst 
einen futuristischen Kinderwagen für seine junge Familie bauen.400 Dadurch 
schon angekündigt, endet der Film gut, wie es sich für eine Komödie gehört. Die 
beschriebene Frühstückssequenz, die zwischen Komik und Konflikt pendelt, ist 
insgesamt zentral. Sie verschiebt nämlich das Thema der Selbstverwirklichung 
ihrer Akteure, Regisseur (Ibo) oder Theaterschauspielerin (Titzi) zu werden, 
hin zu familien- und integrationspolitischen Fragen, wobei Vater Mehmet eine 
herausragende Bedeutung zukommt.401 Als Titzi und Ibo Streit haben, ist es am 
Ende des Films interessanterweise Mehmet, der die beiden wieder zusammen-
führt, mitunter weil Titzi ihn an die stolzen und mutigen Frauen aus seinem tür-
kischen Dorf erinnert. Er erklärt, anders gesagt, das oben genannte Hausgesetz 
für ungültig. Integrationswillig zeigt er öffentlich, dass er und seine Familie auch 
anders leben, nämlich die eigenen Regeln brechen können. In Meine verrückte 
türkische Hochzeit ist es ebenfalls der Vater, der Aylin und Götz wieder zusam-
menbringt, obwohl nach islamischem Gesetz, so der Bruder Aylins, eine Muslima 
einen Nicht-Muslim nicht heiraten darf.402 Aylins Vater bricht eine kulturelle 
Regel, zumal er am Ende zu Götz auch sagt, dass es besser ist, wenn er kein 
Muslim wird.403

Als in Deutschland zu Beginn der 2000er Jahre die Integrationspolitik auf-
kommt, erleben besonders Culture-Clash-Komödien eine Konjunktur, in deren 

398 Siehe hierzu: Greiner (2017): S. 31.
399 Saul (2005).
400 Ebd.
401 Derselben Konstellation begegnen wir in der dritten Staffel von Türkisch für Anfänger. 
Dort wird Lena im Verlauf der drei Staffeln verantwortungsbewusst werden und eine mögliche 
Karriere als Mode-Redakteurin zugunsten des mit Cenk anstehenden Familienlebens hintanstel-
len. Siehe hierzu: Dağtekin (2006–2009). 
402 Siehe hierzu: Holtz (2005). 
403 Siehe hierzu: Ebd.



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   629

Zentrum die deutsch-türkische Ehe steht. Ein Jahr vor Kebab Connection und 
zwei Jahre vor Meine verrückte türkische Hochzeit läuft Süperseks von 
Thorsten Wacker in den deutschen Kinos. Zwischen den Jahren 2006 und 2009 
realisiert Bora Daǧtekin die bereits mehrfach erwähnte Serie Türkisch für 
Anfänger. 2008 legt Sinan Akkuş mit Evet, ich will! eine Culture-Clash-Komö-
die vor, in der auch deutsch-türkische Homosexuelle zu den drei heiratswilligen 
Paaren gehören. 2013 folgen von Buket Alakuş die Komödie Einmal Hans mit 
scharfer Sosse und 300 Worte Deutsch von Züli Aladaǧ.404 Dass die Vielzahl 
deutsch-türkischer Eheschließungen im Film mit der Hochphase deutscher Inte-
grationspolitik einhergeht, ist bemerkenswert.405 

Die oben ausgeführten Definitionen von Komik haben verdeutlicht, dass 
besonders in postkolonialen Zusammenhängen eine ihrer zentralen Funktionen 
in der Destabilisierung von Machtverhältnissen liegt.406 Dafür ist die Frühstücks-
sequenz in Kebab Connection ein Paradebeispiel: Die vom Vater aufgestellte 
Regel wird durch Titzis Schwangerschaft von seinem Sohn gebrochen, explizit 
und wird verhandelt. Entgegen der Mehrheitsgesellschaft steht hier der türkische 
Vater mit seinen Hausgesetzen. Dasselbe gilt für Meine verrückte türkische 
Hochzeit und Feridun Zaimoǧlus Leyla. Eine bestimmte Lebensweise destabili-
siert zunächst die Position des Vaters, des Regel aufstellenden Gesetzgebers. Im 
weiteren Verlauf von Kebab Connection werden sich Ibo, Titzi und Mehmet fast 
nur noch im öffentlichen Raum sehen und treffen, was für die Schlichtung des 
Konflikts und der Verhandlung neuer Regeln äußerst wichtig ist.407 In Filmen und 
Literatur der 1990er Jahre treffen wir die Eltern kaum auf Straßen, öffentlichen 
Plätzen oder in öffentlichen Einrichtungen.408 Interessanterweise fällt im Zusam-
menhang mit dieser neuen erzählerischen Bearbeitung und Rahmung der Folgen 

404 Aladaǧ, Züli (2013): 300 Worte Deutsch, Grünwald: sperl productions GmbH.
405 Eine Umfrage zu binationalen Ehen in Deutschland ergab 2013, dass sich die Anzahl 
deutsch-türkischer Ehen in den letzten Jahren verdoppelt habe. Insgesamt gab es in Deutsch-
land 2,3 Millionen national gemischte Ehepaare und Deutsche heirateten am liebsten Türken. 
Allerdings dominieren weiterhin die rein deutschen oder rein türkischen Ehen mit jeweils über 
85 Prozent der geschlossenen Ehen. Siehe hierzu: Kul, Ismail (2014): »Zahl der deutsch-türki-
schen Ehen fast verdoppelt«. In: Deutsch­Türkisches Journal, 07.02.2014, https://dtj-online.de/
mischehen-deutsche-tuerken-interview-sarah-carol-19712 (09.07.2018). Siehe hierzu auch: Focus 
Online (2015): »2,3 Millionen Ausländer-Paare«. In: Focus online, 19.02.2015, https://www.
focus.de/politik/deutschland/bundesamt-fuer-statistik-deutsche-heiraten-am-liebsten-deut-
sche-oder-tuerken_id_4487355.html (09.07.2018).
406 Siehe hierzu: Göktürk (2019): S. 59 f.
407 Saul (2005).
408 Siehe hierzu: Özdamar (1992); Zaimoǧlu (1995); Arslan (1997); Akın (1998); Yavuz (1998). 

https://dtj-online.de/mischehen-deutsche-tuerken-interview-sarah-carol-19712
https://dtj-online.de/mischehen-deutsche-tuerken-interview-sarah-carol-19712
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundesamt-fuer-statistik-deutsche-heiraten-am-liebsten-deutsche-oder-tuerken_id_4487355.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundesamt-fuer-statistik-deutsche-heiraten-am-liebsten-deutsche-oder-tuerken_id_4487355.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundesamt-fuer-statistik-deutsche-heiraten-am-liebsten-deutsche-oder-tuerken_id_4487355.html


630   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

der Migration auch das Aufkommen des Merkmals »Migrationshintergrund«.409 
Dieser erzählerische Wandel in den 2000er Jahren hängt mit einer Praxis der Ver-
ortung zusammen: Die Akteure gehören zu Deutschland, was natürlich auch eine 
ordnungsstabilisierende Funktion hat. Der Einsatz von Komik kann im Gegensatz 
zur Destabilisierung von Machtverhältnissen und von Grenzüberschreitungen 
ebenfalls die Ordnung stärken. Dass Komik, wie gesehen, vorausgesetzte, impli-
zite Regeln explizit macht und verletzt, hält auch Umberto Eco fest: »the broken 
frame must be presupposed, but never spelled out«.410 In diesem Zusammenhang 
spitzt Uwe Wirth Ecos Gedanken zu, dass die Komik gesellschaftliche Regeln 
überhaupt erst sichtbar macht.411 Letztlich handelt es sich dabei um einen Mecha-
nismus, der die Ordnung für die Dauer des Konflikts und des Lachens aussetzt, 
sie aber keineswegs insgesamt aufhebt. Die Ordnung ist in unseren Beispielen die 
Integration. Sie zeigt, wie man zur neuen Gemeinschaft dazugehören kann – in 
Kebab Connection verdeutlicht dies der Seitenwechsel des Vaters.412 Integration 
führt in einen Prozess der Aufhebung des Regelbruchs, den wir in allen genann-
ten Komödien der 2000er Jahre beobachten können. In Meine verrückte türki-
sche Hochzeit werden Beleidigungen und Diskriminierungen mit der Hochzeit 
zwischen Ayten und Götz für eine kurze Zeit aufgehoben. Und in Türkisch für 
Anfänger werden alle diskriminierenden Aussagen von und gegen Machotür-
ken, von und gegen fanatische Muslime, linken wie Nazideutschen und Griechen 
immer wieder durch schlichtende Praktiken und nicht explizit verbal aufgehoben. 
Wenn Lena sich in den ersten beiden Folgen der Serie über die strenge Religiosität 
Yağmurs lustig macht, sind sie in der dritten Folge bereits schon fast Freundin-
nen. Vermittelt durch Lenas Mutter Doris, nimmt Lena Yağmur mit in die Disko-
thek und Yağmur geht, weil Lena es will, ohne ihr dies explizit zu sagen.413

In den Programmen der deutsch-türkischen Kabarettisten Şinasi Dikmen und 
Muhsin Omurca ging es Mitte bis Ende der 1980er Jahre darum, multikulturell 
gesinnte Deutsche über nicht multikulturell gesinnte, oder gar ausländerfeindli-

409 Das Merkmal Migrationshintergrund wird seit 2005 im Mikrozensus erfasst. Dieses bezieht 
sich auf Menschen, deren Eltern oder Großeltern nach 1949 in die Bundesrepublik eingewandert 
sind. Während in den 1980er und besonders in den 1990er Jahren die zweite Migranten-Generati-
on im Fokus von wissenschaftlicher Forschung, Film und Literatur stand, findet mit dem Begriff 
des Migrationshintergrunds ein »Wechsel der Beleuchtung« statt, der sich über eine Generation 
hinweg auf die Geschichte einer Familie erstreckt. Siehe Pfaller, Robert (2015): Wofür es sich zu 
leben lohnt, Frankfurt a. M.: Fischer, S. 15.
410 Zitiert nach: Wirth (2019): S. 27.
411 Ebd.
412 In Meine verrückte türkische Hochzeit lachen erst ganz am Ende alle gemeinsam.Siehe 
hierzu: Holtz (2005).
413 Siehe hierzu: Dağtekin (2006–2009).



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   631

che Deutsche zum Lachen zu bringen. Im Lauf der 2000er Jahre werden die Gegen-
stände des Lachens weitaus komplexer. Das liegt zum einen daran, dass nun 
Integration mit komödiantischen Mitteln bearbeitet wird. Zum anderen machen 
nicht nur Comedy und Kabarett implizite Regeln und Gesetze sichtbar, sondern 
auch Publikationen wie die von Ayan Hirsi Ali, Seyran Ateş und nicht zuletzt von 
Necla Kelek, die in der Folge des 11. September 2001 allesamt nachhaltig Integra-
tionsdebatten entfacht haben. Beispielsweise haben Verlag und Autorin das Buch 
Die fremde Braut mit den Worten beworben, dass darin ein lang gehütetes Gesetz 
und Geheimnis der türkischen Familien in Deutschland explizit und öffentlich 
gemacht werde:414 türkische Bräute aus der Türkei zu holen (»Importbräute«), um 
sich auf keinen Fall nicht mit der einheimischen deutschen Bevölkerung zu vermi-
schen.415 Auch Mehmet aus Kebab Connection hatte für seinen Sohn eine arran-
gierte Ehe mit der Tochter eines Kollegen aus Adana im Sinn.416 Würde Ibo am 
Ende doch noch eine Türkin heiraten oder Aylin am Ende von Meine  verrückte 
türkische Hochzeit statt Götz den Türken Tarkan, dann wären beide Filme Tra-
gödien. Da aber die türkischen Väter im Unterschied zu Die Fremde hier die rich-
tigen Entscheidungen treffen, was sie gemäß der Logik der Filme auch aus freien 
Stücken tun, ist das Ende ein gutes, integratives. Das Gefühl, alles könnte noch 
gut werden, stellt sich nach der Lektüre von Keleks Buch Die fremde Braut nicht 
ein. Denn im Unterschied zu den genannten Filmemachern traut sie der türki-
schen Elterngeneration keinen Gesinnungswandel zu. Für Kelek sind die Migran-
ten der ersten Stunde Türken geblieben und dann Muslime geworden.417 Zu ihrem 
Alltag gehören Zwangsverehelichungen und arrangierte Ehen, die man vor dem 
Hintergrund der eigenen demokratischen Verfassung und der Menschenrechte 
eigentlich verbieten müsste.418 Ihr geht es darum, das türkisch-muslimische Pat-
riarchat durch den Staat in Deutschland zu unterbinden und zu brechen. Das 

414 Siehe hierzu: https://www.kiwi-verlag.de/buch/die-fremde-braut/978-3-462-03469-1/ (20.07.2018).
415 Kelek (2005): S. 11 f.
416 Die Unterscheidung zwischen arrangierter Ehe und Zwangsehe wird in den 2000er Jahren vor 
allem als politischer Konflikt ausgetragen. Die meisten Islamkritiker machen überhaupt keinen 
Unterschied, weil beide Formen dem Willen der Eltern nachkämen und der zweiten Migranten-Ge-
neration jede Möglichkeit der Selbstbestimmung nähmen. Nach einer Studie von Gaby Straßbur-
ger schließen sich familienorientierte Eheschließungen und Individualisierungsprozesse jedoch 
keineswegs aus. Töchter, die die Meinung ihrer Eltern einholen, seien nicht weniger autonom als 
ihre deutschen Altersgenossen. Siehe hierzu: Strassburger, Gaby (2003): Heiratsverhalten und 
Partnerwahl im Einwanderungskontext. Eheschließungen der zweiten Migrantengeneration türki­
scher Herkunft, Baden-Baden: Ergon. Hilal Sezgin bestätigt Straßburgers Ergebnisse in: Sezgin, 
Hilal (2006): Typisch Türkin? Portrait einer neuen Generation, Freiburg i. Br.: Herder, S. 44.
417 Ebd., S. 275.
418 Ebd., S. 237.

https://www.kiwi-verlag.de/buch/die-fremde-braut/978-3-462-03469-1/


632   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Verhältnis von Staat, Gesetz und Patriarchat steht auch im Zentrum von Feridun 
Zaimoǧlus Roman Leyla, der in der Kritik als Epos der türkischen Migration nach 
Deutschland und als der Roman zur Debatte im Frühjahr 2006 gefeiert wurde; 
gewissermaßen das literarische Pendant zu Keleks Die fremde Braut.

Obwohl Zaimoǧlus Roman weder in der aktuellen Gegenwart noch in Deut-
schland, sondern in der südtürkischen Provinz von Malatya und in Istanbul in 
den 1950er und 1960er Jahren spielt, erzählt er keine »alte Geschichte«, führt der 
Prolog aus.419 Mit einer deutlichen Verbindung von Vergangenheit und Gegen-
wart der Migration in die Bundesrepublik, wie wir sie aus Schäubles Abschluss-
rede der Islam Konferenz 2009 und den bislang analysierten Filmen der 2000er 
Jahre kennen, leitet auch Feridun Zaimoǧlu seinen Roman Leyla ein, der, so heißt 
es im Prolog, seinen Autor im deutschen Kulturbetrieb habe ankommen lassen.420 
Knapp zwei Jahre zuvor hatte der Literaturkritiker Hubert Winkels über Zwölf 
Gramm Glück noch geschrieben, dass Zaimoǧlu mit den zwölf enthaltenen Erzäh-
lungen den »Höhenkamm der Literatur erreicht, ja, zumindest touchiert« habe.421 

Ich werde zeigen, dass ein Ankommen wie in Kebab Connection und Die 
fremde Braut damit zusammenhängt, dass beide verborgene, implizite Ordnungen 
sichtbar machen. Diese Formen der Visibilisierung sind die Träger und Garanten für 
ein Leben zwischen Moschee und Freiheit. Nur der kritische Muslim ist ein mode-
rater Muslim, der als integriert gilt.422 Für den amerikanischen Soziologen und 
Politologen Jeff Weintraub ist der Prozess des Sichtbarmachens eine der zentralen 
Formen der Veröffentlichung und des öffentlich-Machens in westlichen Zivilgesell-
schaften überhaupt.423 Diesen Prozess und den Zusammenhang von Subjekt und 
Kultur verhandelt auch Zaimoǧlus Roman. Auch hier werden im Privaten und im 
Haus geltende Regeln und ihr Brüche sichtbar gemacht. Es geht darum, sich wie ein 
Türke zu verhalten, um am Ende doch keiner zu sein, weil sich in den Erzählungen 
immer wieder andere Handlungsmöglichkeiten ergeben. Interessant ist außerdem, 
dass im Sommer 2006 eine Germanistin eine sechs Wochen andauernde Plagiatsaf-
färe lostrat, bei der es darum ging, ob Zaimoǧlu von Özdamars Karawanserei-Ro-

419 Zaimoǧlu (2007): S. 7.
420 Siehe hierzu: Lüdke, Martin (2006): »Nicht ohne meine Tochter zu schlagen«. In: Die Zeit, 
16.03.2006, Literaturbeilage, https://www.zeit.de/2006/12/L-Zaimoglu-TAB (09.07.2018). Siehe auch: 
Voigt, Claudia (2006): »Wörter wie Silberringe«. In: Der Spiegel, 13/2006, S. 165–166, hier S. 165.
421 Winkels, Hubert (2004): »Der Dreck und das Heilige. Feridun Zaimoǧlu will ein richtiger 
Dichter werden«. In: Die Zeit, 25.03.2004, https://www.zeit.de/2004/14/L-Zaimoglu (12.07.2018).
422 Vgl. hierzu: Turner (2007).
423 Weintraub (1999): S. 5.

https://www.zeit.de/2006/12/L-Zaimoglu-TAB
https://www.zeit.de/2004/14/L-Zaimoglu


5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   633

man abgeschrieben hat.424 Die Affäre selbst verlief und versandete im Konjunktiv,425 
zumal Özdamar auch keine Anklage erhob.426 Mit Ausnahme einiger frappierender 
Ähnlichkeiten sind beide Romane besonders hinsichtlich der Verhandlung von 
Integration und Migration vollkommen verschieden. Während in Das Leben ist eine 
Karawanserei, wie in vielen Produktionen der 1990er Jahre, etwa die Schwelle domi-
niert, stehen in Zaimoǧlus Roman spezifische Orte wie Wohnung, Haus und Klas-
senzimmer sowie die mit ihnen verbundenen Regeln und Gesetze im  Vordergrund. 

In Leyla erzählt Zaimoǧlu die Geschichte einer Frau aus der südanatolischen 
Provinz Malatya und Istanbul, deren erzählte Zeit biografisch von deren 5. bis 19. 
Lebensjahr und zeithistorisch vom Koreakrieg (1950–1953) bis zur ersten Hoch-
phase der Migration der Türken Mitte der 1960er Jahre nach Deutschland reicht. 
Am Ende des Romans migriert Leyla mit ihrem Sohn und ihrer Schwiegermutter zu 
ihrem Mann, dem Gastarbeiter Metin, im Kontext der Familienzusammenführung 
nach Deutschland. In dieser Geschichte erleben wir Leyla zunächst als kleines 
Mädchen beim Spiel auf der Straße, in Gärten und zu Hause427, etwas später in der 
Schule428. Bereits auf den ersten Seiten zeigt sich, dass Leyla nicht nur sehr aktiv 
ist – sie holt etwa den Vater aus dem Kaffeehaus nach Hause oder geht von zu 
Hause in die Schule, ins Kino oder zu ihrer Freundin Fulya – , sondern auch ihre 
Umgebung genau beobachtet. In Özdamars Roman hingegen wissen wir nie, wo 
die Protagonistin hingeht, wenn sie die Wohnung verlässt; in Leyla sind Gehen, 
Sehen und Ankommen spezifische Koordinaten der Erzählung. Später erfahren 
wir von Leylas erster Menstruation und dass sie sich daraufhin von Männern 
fernhalten soll.429 Kurz darauf wird der »Mann meiner Mutter«, ihr Vater, wegen 
Drogenhandels inhaftiert. In der Mitte des Romans verlebt Leyla ihre schönsten 
Tage auf einem längeren Schulausflug bei den Eltern ihrer kurdischen Freundin 
Manolya, die Großgrundbesitzer in einem Dorf am Euphrat sind.430 Kurze Zeit 

424 Siehe hierzu: Weidermann, Volker (2006b): »Abgeschrieben? Streit um den Roman ›Leyla‹«. 
In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 01.06.2006, http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/
buecher/abgeschrieben-streit-um-den-roman-leyla-oezdamar-gegen-zaimoglu-1327374.html 
(20.07.2018).
425 Siehe hierzu: Pflitsch, Andreas (2009): »Fiktive Migration und migrierende Fiktion. Zu 
den Lebensgeschichten von Emine, Leyla und Gül«. In: Wider den Kulturenzwang. Migration, Kul­
turalisierung und Weltliteratur, Bielefeld: transcript, S. 231–252, hier S. 231.
426 Siehe hierzu: Breitfeld, Arndt (2006): »Özdamar dementiert Plagiatsvorwurf«. In: Der Spiegel, 
http://www.spiegel.de/kultur/literatur/zaimoglu-roman-oezdamar-dementiert- plagiatsvorwurf- 
a-420334.html (30.07.2018).
427 Zaimoǧlu (2006): S. 18 f.
428 Ebd., S. 99.
429 Ebd., S. 113.
430 Ebd., S. 220–254.

http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/abgeschrieben-streit-um-den-roman-leyla-oezdamar-gegen-zaimoglu-1327374.html
http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/abgeschrieben-streit-um-den-roman-leyla-oezdamar-gegen-zaimoglu-1327374.html
http://www.spiegel.de/kultur/literatur/zaimoglu-roman-oezdamar-dementiert-plagiatsvorwurf-a-420334.html
http://www.spiegel.de/kultur/literatur/zaimoglu-roman-oezdamar-dementiert-plagiatsvorwurf-a-420334.html


634   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

darauf bricht Leylas Familie nach Istanbul auf, weil Leylas ältere Brüder dort 
studieren wollen und Leylas Vater Arbeit sucht. Zunächst wohnen sie bei einer 
Großtante. In Istanbul lernt Leyla ihren zukünftigen Ehemann Metin kennen. Ihr 
älterer Bruder Djengis wird das Studium abbrechen, auf das Drängen seines Vaters 
heiraten. Und der Vater selbst wird ein Geschäft eröffnen und nach einer Weile in 
ein eigenes Haus mit der Familie ziehen. Da aber auch Halids neues Geschäft, wie 
zuvor das alte im Dorf, die Familie in den Ruin führt,431 nötigt das Familienober-
haupt seine zwei älteren Töchter, Yasemin und Selda, als Gastarbeiterinnen nach 
Deutschland zu gehen und für die Familie Geld zu verdienen.432 Zu dieser Zeit lebt 
Leyla bereits bei der Familie ihres Ehemanns, der aus zwei Gründen ebenfalls als 
Gastarbeiter nach Deutschland gehen will: Zum einen erhält er ein Stipendium für 
ein Praktikum bei einer Ledergerberei in Deutschland; zum anderen empfindet 
er das Leben in der Türkei als »Hölle«. Der entscheidende Unterschied zwischen 
beiden Ländern liegt für Metin nicht einfach im Wohlstand, sondern darin, dass 
in Deutschland die Regeln wichtig seien: »Jeder hält sich an die Regeln. Das ist 
der Unterschied.«433 Während Metins erstem Jahr in Deutschland bekommt Leyla 
ihr gemeinsames Kind. Ihre Schwestern schicken ihr Geschenke. Sie wohnen in 
Deutschland in einem Frauenwohnheim und möchten bald wieder in die Türkei, 
weil sie finden, sie seien »nicht dafür gemacht, mit Männern am Fließband zu 
arbeiten«.434 Kurze Zeit darauf stirbt das Familienoberhaupt Halid, und Leyla 
empfindet keine Trauer. Sie »weiß nur, dass sich unsere Sippe zerstreuen wird«. 
Für die älteste Tochter Yasemin ist der Todestag des Vaters ein Segen, denn an 
diesem Tag habe sich der »Teufel sein Hinterbein [gebrochen]«.435 Gemeinsam mit 

431 Ebd., S. 443.
432 Als in Kadir Sözens Film Zeit der Wünsche aufgrund der zweiten Migrationswelle kaum 
noch Menschen im Dorf leben und Yaşar mit seinem Dorfcafé und dem Krämerladen kaum noch 
Geld verdient, nötigt seine Mutter ihn dazu, seine Frau nach Deutschland zum Arbeiten und 
Geldverdienen zu schicken. Zu dieser Zeit werden in der Bundesrepublik für feinmotorische Ar-
beiten beispielsweise im Bereich der Elektronik vor allem Frauen als Arbeitskräfte gesucht. In 
dieser Zeit, Mitte der 1960er Jahre, kam auch Emine Sevgi Özdamar nach Berlin. Dort arbeitete 
sie bei Telefunken und fertigte Radiolampen. In Zeit der Wünsche arbeitet Melike in einer Prali-
nenfabrik in Köln. Siehe hierzu: Sözen (2005). Jähner, Harald (2012): »Wörter ziehen uns voran. 
Laudatio auf Emine Sevgi Özdamar, der am Sonnabend der Alice-Salomon-Poetik-Preis verlie-
hen wurde«. In: Frankfurter Rundschau, 15.01.2012, http://www.fr.de/kultur/ehrung-woer-
ter-ziehen-uns-voran-a-871973 (13.09.2018). Siehe zu Gastarbeiterinnen in der Bundesrepublik 
zwischen den 1950er und 1970er Jahren: Mattes, Monika (2005): ›Gastarbeiterinnen‹ in der Bun­
desrepublik, Frankfurt a. M.: Campus.
433 Ebd., S. 446 f. Hüseyin aus Almanya ist vor allem von der Disziplin der Deutschen angetan. 
Davon ist in der Literatur jener Zeit kaum die Rede. Siehe: Şamdereli (2011).
434 Zaimoǧlu (2006): S. 516.
435 Ebd., S. 520.

http://www.fr.de/kultur/ehrung-woerter-ziehen-uns-voran-a-871973
http://www.fr.de/kultur/ehrung-woerter-ziehen-uns-voran-a-871973


5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   635

ihrem Sohn und ihrer Mutter reist Leyla im Rahmen der Familienzusammenfüh-
rung nach Deutschland zu ihrem Mann Metin. Der Roman endet mit ihrer Ankunft 
am Münchener Hauptbahnhof.436

So linear der Plot hier auch wirken mag, ist die Geschichte ästhetisch ganz 
anders gestaltet. Leylas Entschluss, mit Mutter und Kind nach Deutschland zu 
gehen, ist für den Leser eher überraschend als erwartbar. Denn bis zum Tod des 
Vaters sprechen weder Metin noch Leyla über eine mögliche Familienzusam-
menführung.437 Erst der Tod des Vaters lässt die Akteurin gewissermaßen frei. 
Mitunter ist es auch Halids Figur, seine Aussagen, seine Verhaltensweisen und 
Repräsentanz, die diese Geschichte »aus der alten Zeit«, wie es im Prolog heißt, 
aktuell machen. 

Um Bedeutung und Vorrangstellung der Lebensweisen in diesem Roman zu 
ergründen, lohnt schon, sich die Wirkung und die Verwendung des Begriffs 
»Gesetz« näher anzusehen. Schon auf den ersten Seiten des Romans beschwert 
sich Halid, dass die »Hunderasse«, so bezeichnet er seine Familie, sich nicht um 
sein »Hausgesetz« schere, sobald er das Haus verlasse.438 Eine andere Situation: 
Halid versucht, Orangen in der Stadt zu verkaufen. Hasan Bey kann sich selbst 
nach der Verkostung einer Orange nicht zum Kauf entschließen, verlangt jedoch 
von Halid, er solle ihm zwei Orangen als Geschenk vor die Haustür legen. Halid 
ist brüskiert, weil er kein Geschäft machen kann, und will Hasan keine Orangen 
schenken. Hasan entgegnet darauf, dass er vielleicht ein »Bergfürst« sei, aber 
kein »Geschäftsmann«, und er sich jetzt mit seinen »zwei Lustknaben«, die die 
Orangen von Haus zu Haus tragen, verziehen solle. Hasan Bey hat damit nicht 
das »Hausgesetz«, sondern das »Ehrengesetz« verletzt, weshalb Halid außer sich 
vor Wut nun »mit seinen Kriegerreiterstiefeln [Hasan Beys] Tür eintreten« will. 
Die Orangen-Träger halten ihn davon ab; wenn er den »Hausfrieden dieses Gott-
losen« breche, hetze der doch die Gendarmerie auf sie.439 Die Wiederherstellung 
der Ehre würde also mit einem anderen Gesetz kollidieren, und so entlädt Halid 
seine aufgestaute Wut zu Hause, indem er Frau und Kinder schlägt, weil sie sich 
angeblich nicht an sein Hausgesetz halten. Nachdem er sich derart abreagiert 
hat, schlägt er den Koran auf und verkündet: 

436 Ebd., S. 525.
437 In Almanya stellt Hüseyin den Antrag auf Familienzusammenführung, ohne seine Frau 
oder seine Kinder zu fragen oder sie überhaupt davon in Kenntnis zu setzen. Sie erfahren davon 
erst, als Hüseyin die Bewilligung seines Antrags erhält. Siehe: Şamdereli (2011). 
438 Ebd., S. 12.
439 Ebd., S. 28 f.



636   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Hier steht es, schreit er, ihr seid meine Untergebenen. Der Schlüssel zum Paradies ist in 
meinen Händen, ihr Hundebrut! Nicht ich habe die Regeln aufgestellt, sondern der Erha-
bene, dessen Namen ihr nicht in den Mund nehmen dürft, so schmutzig seid ihr […] Hier, 
an dieser Stelle, lese ich: Ihr Frauen tut den Feinden Gottes einen großen Gefallen, wenn ihr 
eure Vorderseiten von fremden Männern aufreißen laßt. Der Vater ist der Herr des Weibes 
und der Kinder … Der Vater ist euer Fürst! Der Vater ist euer Bollwerk gegen den Bolschewis-
ten! […] Das steht alles im Koran, ihr Dämonenbrut!440 

Frau und Kinder seien selbst dann noch sein »Besitz«, wenn sie verheiratet und 
aus dem Haus wären.441 So tyrannisch Halid auch im eigenen Haus herrscht, so 
wenig wirkt sein »Hausgesetz« im öffentlichen Raum, wie bereits die Szene mit 
Hasan zum »Ehrengesetz« gezeigt hat. Als er seine jüngste Tochter Leyla nicht 
mehr in die Schule gehen lässt, damit sie die Hausarbeit übernimmt und ihm in 
seinem Geschäft hilft, greifen Rektor, Lehrer und Gendarmerie ein: Mit Staats-
gewalt zwingen sie ihn in seiner Wohnung, die Tochter wieder zur Schule zu 
schicken. Dabei droht ihm der Gendarm, dass er ihm im Falle einer Weigerung 
am Bahnhof vor Augen aller verhaften würde.442 Als Halid seiner Tochter später 
einen Schulausflug ins südliche Kurdengebiet am Euphrat verbieten will, klärt 
ihn der Rektor der Schule auf, dass das »Staatsrecht das Verwandtschaftsrecht 
bricht«; wenn Halid sich dagegen stelle, könne er im Gefängnis landen.443 Halid 
entgegnet wütend, dass Rektor und Kommissar eine »Erpresserbande« seien und 
ihm das Kind wegnähmen.444 

Bis zu dieser Stelle in der Mitte des Romans war mehrfach von »Hausgesetz«, 
»Ehrengesetz« und »Staatsgesetz« sowie deren negativen wie positiven Kon-

440 Zaimoǧlu (2006): S. 82.
441 Yeter aus Auf der anderen Seite hat einmal keine Lust auf Oralverkehr mit Ali und meint 
genervt, sie sei nicht sein Besitz. »Natürlich bist du mein Besitz«, antwortet Ali, »ich versorge 
dich doch«. Siehe hierzu: Akın (2007). Neben »der Mann meiner Mutter« nennt Leyla ihren Vater 
auch »Nährvater«. Siehe hierzu: Zaimoǧlu (2006): S. 227 u. S. 262. 
442 Siehe hierzu: Zaimoǧlu (2006): S. 98 f.
443 In vielen Beiträgen zur Integrationsdebatte der 2000er Jahre werden Fälle genannt, in 
denen Eltern ihren Töchtern aus religiösen Gründen nicht erlauben, am Schwimmunterricht in 
der Schule oder an Klassenfahrten teilzunehmen. Im Unterschied zu den 1980er und 1990er Jah-
ren stehen die Wünsche der Eltern nun im Konflikt mit dem Grundgesetz. Siehe hierzu für viele: 
Preuss (2001): S. 482. Auch Kelek beleuchtet im Kontext dieser Debatte ihre Vergangenheit in 
der Bundesrepublik. Zu Hause sei ein Gefängnis gewesen, und die deutsche Schule sei zu ihrem 
Leben geworden. Sie lernte innerhalb von einem halben Jahr Deutsch. Doch kümmerte es aus 
ihrer Rückschau die deutschen Lehrer auf dem Gymnasium nicht, »dass ich an keiner Aktivität 
teilnahm und dass meine Eltern nie zum Elternabend erschienen. Mein Ausschluss vom Sport- 
und Schwimmunterricht wurde als individuelle Entscheidung akzeptiert. Nie hat mich jemand 
gefragt, was ich selbst denn wollte«. Siehe hierzu: Kelek (2005): S. 121.
444 Ebd., S. 214.



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   637

notationen die Rede. Doch es tauchen noch zwei weitere normative Dimensio-
nen auf:445 das Gesetz, an das sich die Kurden am Euphrat halten und das vom 
Großgrundbesitzer, dem Aǧa, stammt. Die Bauern dort »leben von der Gnade 
des Fürsten, sie berufen sich auf eherne Gesetze«. Der Vater von Leylas Freun-
din Manolya hat einen »unsichtbaren Kreis um das Dorf gezogen und wer unbe-
rechtigterweise hinaustritt, […] gilt als Gesetzesbrecher«. Doch im großen Unter-
schied zu Leylas »Nährvater« lieben die Bauern ihren Aǧa. »Er steckt in einem 
westlichen Anzug, ich hätte erwartet, daß er auf seinem eigenen Grund und 
Boden Traditionstracht trüge.«446 Leylas Vater argumentierte hingegen ständig 
mit der Tradition. Ein letztes Mal ist explizit von Regeln und Gesetzen die Rede, 
als Metin seiner Frau Leyla von Deutschland vorschwärmt. Der Unterschied zwi-
schen Deutschland und der Türkei liegt nicht im technischen Fortschritt, sondern 
darin, dass die Deutschen nach öffentlichen für alle verbindlichen Regeln leben. 
Das Leben in Istanbul folge hingegen keiner solch allgemeinen Ordnung.447 Das 
Leben Halids ist allein ein Beispiel hierfür.

Die Regel- und Gesetzestreue der Deutschen wird in den Texten und Filmen 
der 1960er und 1970er Jahre nicht reflektiert. In Bekir Yıldız’ autobiografischem 
Gastarbeiterroman Türkler Almanyada von 1966, in Türkan Şorays Film Dönüş 
(Rückkehr) von 1972 und in Aras Örens Poem Was will Niyazi in der Naunynstraße 
von 1973 verspricht Deutschland zwar zivilisatorischen Fortschritt, Entwicklung 
und Solidarität, birgt aber auch die Gefahren des Konsums und der Verführung. 
So führen Autoliebe bzw. eine regelrechte Autosucht der türkischen Gastarbei-
ter bei Yıldız und Şoray zum Tod der Akteure.448 Dass die Deutschen nach ihren 
Regeln lebten, was besonders nachahmenswert sei, ist in den 1960er und 1970er 
Jahren wenig verbreitet. Hinzu kommt, dass der Aǧa, der Großgrundbesitzer, in 
Film und Literatur der 1960er und 1970er Jahre für ein unterdrückerisches, amo-
ralisches und kapitalistisches System steht.449 Das Verhältnis der Akteure zu Ord-
nungen ist im Roman Leyla anders und vielfältiger als in Büchern und Filmen der 

445 Ähnlich dominant ist die deutsche Verfassung in Keleks Die fremde Braut. Siehe hierzu: 
Kelek (2005): S. 21, 28, 264, 271 u. 281 f. Im Zentrum steht dabei der Gedanke, dass die Verfassung 
nicht einfach befolgt werden solle, sondern verinnerlicht werden müsse. Siehe hierzu: Kelek 
(2005): S. 16. 
446 Zaimoğlu (2006): S. 227.
447 Ebd., S. 446.
448 Siehe hierzu: Yıldız, Bekir (1966): Türkler Almanyada, Istanbul: Selbstverlag. Şoray, Tür-
kan (1972): Dönüş, Istanbul: Akün Film. Ören, Aras (1973): Was will Niyazi in der Naunynstraße, 
Berlin: Rotbuch.
449 Siehe hierzu auch: Baykurt, Fakir (1966): Die Rache der Schlangen, Stuttgart: Europäischer 
Buchklub. Die türkische Originalversion dieses Romans erschien 1958. Baykurt, Fatih (2016): 
Yılanların Öcü, Istanbul: Literatür Yayıncılık.



638   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

1960er und 1970er Jahre. Erst in der Abfolge und in der Logik des Romans von 
Zaimoǧlu, von Haus- und Ehrengesetz über das Gesetz des Großgrundbesitzers 
bis zum Staatsgesetz, wird Metins positive Assoziation mit Menschen, die nach 
Regeln leben, plausibel. Attraktiv wird die Regeltreue der Deutschen in Leyla 
außerdem, weil kaum eine Regel oder ein Gesetz wirklich erklärt oder ausformu-
liert wird. Von den immer wieder genannten »Hausgesetzen« erfahren wir nur 
indirekt, wenn es etwa heißt, es zeuge »von Hochmut, wenn eine Frau gepreßte 
Kleider trägt«.450 An anderer Stelle wird Leyla als kleines Mädchen bestraft, weil 
sie keine Unterhose trägt. Ungläubig fragt sie, ob Unterhosen tragen ein Gesetz 
sei.451 Leylas Mutter dreht immer die Spiegel im Haus um, wenn ein Gast kommt. 
Denn ein »schlechter Mensch, der in den Spiegel des Hauses schaut, hinterläßt 
den Abdruck seiner Bosheit, und das Böse strahlt auf die Hausbewohner und 
verleitet sie zur Niedertracht«.452 Was sich wie eine abergläubische Tradition 
anhört, wird nicht als ein Aberglaube verhandelt, sondern als Gesetz begriffen 
und von Zaimoğlu auch so dargestellt. Von den staatlichen Gesetzen erfahren wir 
ebenso wenig, nur dass die Ordnung des öffentlichen Raums auch das Privatle-
ben bestimmt. Wenn auf der einen Seite Schule und Gendarmerie den Bildungs-
auftrag des Staates gegen Halids »Hausgesetz« durchsetzen, lesen wir später, wie 
auf der anderen Seite der Polizeichef der Provinzstadt gemeinsam mit Halid im 
Drogenhandel aktiv ist.453 Von den »ehernen Gesetzen«, denen die Kurden folgen 
und den Regeln, nach denen die Deutschen leben, erfahren wir ebenfalls nichts 
Genaues. Wie die Ich-Erzählerin sehen wir nur bestimmte Lebensweisen. Am 
Ende des Romans vermutet Leyla, dass alle Familienmitglieder nur ihre eigenen 
Interessen verfolgen. 

Sie [Leylas Familienmitglieder, Ö.E.] machen sich weis, daß sie nach dem Gesetz handeln, 
doch in Wirklichkeit leben sie nach ihren eigenen Regeln. Ich habe zwanzig Jahre meines 
Lebens verschlafen, das ist die Wahrheit. Ich bin nichts weiter als ein dummes sentimen-
tales Mädchen, eine junge linkische Person, die Großtante hat recht. Ich werde die Armut 
nicht als mein Schicksal ansehen. Ich werde die Gesetze der Männer nicht als Gottes gespro-
chenes Wort begreifen.454

Und auch wenn der Roman die Gesetze und die eigenen Regeln kaum erklärt, 
teilt der Erzähler mit Leyla die Erkenntnis über ihre Sippe, weil das Verhältnis 
zwischen Haus, Ehre und Staat und zur eigenen Geschichte nicht von Gesellig-

450 Zaimoğlu (2006): S. 38.
451 Ebd., S. 42.
452 Ebd., S. 86.
453 Ebd., S. 159.
454 Ebd., S. 445.



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   639

keit, von sociability, bestimmt ist, sondern ausschließlich von egoistischen Inte-
ressen und individuellem Eigensinn.455 Interessanterweise liegt genau in dieser 
Haltung der Erzählung die Kompatibilität dieser Geschichte aus der alten Zeit mit 
der Gegenwart, mit den Debatten in Deutschland. So konstatiert der Rechts- und 
Politikwissenschaftler Ulrich K. Preuss Anfang der 2000er Jahre, dass »wir […] die 
durch Zuwanderung bereits entstandene, gewissermaßen bloß sinnlich-physi-
sche Anwesenheit der Fremden in den Tatbestand ihrer Zugehörigkeit zu unserer 
Gesellschaft verwandeln [müssen]«.456 Wie die Deutsch-Türken in den 2000er 
Jahren in Deutschland hat auch Halids Familie einen »Migrationshintergrund«. 
Für diese narrative Kompatibilität mit den Debatten der Integration gibt es zwei 
Gründe, die uns in den Kern dieses Romans führen. Zum einen haben wir es wie 
im Film von Feo Aladaǧ mit einer mythischen Art der Verhandlung der Migration 
zu tun. So meint der Leser, die Formulierung, dass es von Hochmut zeuge, wenn 
Frauen aufreizende Kleider tragen, sei eine islamische Regel. Und tatsächlich ist 
das Thema Hochmut in einem Koran-Vers, der die Verschleierung behandelt, eng 
mit der Frage des sittlichen Verhaltens verbunden.457

Dies muss Zaimoǧlu in seinem Roman nicht ausführen; nicht weil alle diesen 
Vers genauestens kennen würden, sondern weil man weiß, dass im Islam die Frau 
besonders unterdrückerischen Regeln zu folgen hat. Dass hinter Halids repres-
sivem Verhalten jedoch nicht nur der Islam steht, halten viele Rezensenten des 
Romans fest.458 Weidermann von der Frankfurter Allgemeinen Zeitung konzentriert 
sich ausschließlich auf Halids Verhalten; Iris Alanyalı schreibt, dass Zaimoǧlus 
Roman zeige, »wie wenig haarsträubende moralische Vorstellungen mit dem Islam 
zu tun haben müssen«.459 Dennoch sind sich alle Rezensenten einig, dass sehr 

455 Siehe zu sociability: Weintraub (1997): S. 16–25.
456 Preuss (2011): S. 480. Auch Gerhard Schröders Imperativ aus dem Jahr 2000 – »Verfassung 
achten, die Gesetze befolgen und die Landessprache beherrschen«  – wird nach dem 11.  Sep-
tember 2001 und mit den Integrations- und Islamkonferenzen fragwürdig. Denn die Achtung 
des Grundgesetzes reicht für eine Integration nicht mehr aus. Es gilt die Verfassug zu leben, so 
dass zu ihr konkurrierend stehende Ordnungen gebrochen werden. Siehe zur Schröder’schen 
Diktion: Löffler (2011): S. 182.
457 Der Koran, Übersetzung von Adel Theodor Khoury (unter Mitwirkung von Muhammad 
Salim Abdullah), Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, S. 267.
458 Siehe hierzu: Alanyalı, Iris (2006): »Die Flucht vor dem Mann im Pyjama«. In: Die Welt, 
26.04.2006, https://www.welt.de/print-welt/article209366/Die-Flucht-vor-dem-Mann-im- Pyjama.
html (13.07.2018). Siehe auch: Rüdenauer, Ulrich (2006): »Sich herausnehmen, was sonst nur 
Jungs tun«. In: Frankfurter Rundschau, 15.03.2006, http://www.fr.de/kultur/literatur/ul-
rich-ruedenauer-sich-herausnehmen-was-sonst-nur-jungs-tun-a-1196569 (13.07.2018); Lüdke, 
Martin (2006): »Nicht ohne meine Tochter zu schlagen«. In: Die Zeit. Literaturbeilage, 16.03.2006, 
https://www.zeit.de/2006/12/L-Zaimoglu-TAB (13.07.2018).
459 Ebd.

https://www.welt.de/print-welt/article209366/Die-Flucht-vor-dem-Mann-im-Pyjama.html
https://www.welt.de/print-welt/article209366/Die-Flucht-vor-dem-Mann-im-Pyjama.html
http://www.fr.de/kultur/literatur/ulrich-ruedenauer-sich-herausnehmen-was-sonst-nur-jungs-tun-a-1196569
http://www.fr.de/kultur/literatur/ulrich-ruedenauer-sich-herausnehmen-was-sonst-nur-jungs-tun-a-1196569
https://www.zeit.de/2006/12/L-Zaimoglu-TAB


640   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

wohl so tyrannische Väter unter den muslimischstämmigen Menschen in Deutsch-
land existieren. Zaimoǧlus Darstellung mache nach Iris Alanyalı diese Menschen 
vor Ort nach all dem, was wir »jetzt über sie wissen, uns noch fremder als zuvor«.460 
Daran schließen sich folgende Fragen an: Welches Wissen verarbeitet Zaimoǧlu in 
Leyla, wie bereitet er es auf und wie gelingt es ihm, den Islam zugleich ein- und 
auszuschließen? Wie im Beispiel mit dem Hochmut werden ein Wissensreservoir 
und ein bestimmtes Erfahrungssubstrat nur angedeutet: die Trennung des Mannes 
von der Frau im öffentlichen Raum und die Sexualisierung des weiblichen Körpers. 

Der Einsatz und Gebrauch von Mythen gehören nach Aleida Assmann und 
Peter Novick in gesellschaftlichen Selbstverständigungsdiskursen zur öffentli-
chen Praxis des »kollektiven Gedächtnisses«, das im Unterschied zum sozialen 
Gedächtnis viel stärker geformt ist: »Es sieht die Ereignisse aus einer einzigen, 
interessierten Perspektive«, erlaubt keine Mehrdeutigkeit und »reduziert die 
Ereignisse auf mythische Archetypen«. Dabei werden »mentale Bilder zu Ikonen 
und Erzählungen zu Mythen, deren wichtigste Eigenschaft ihre Überzeugungs-
kraft und affektive Wirkmacht ist«.461 Der Gebrauch solcher Bilder und Mythen 
führt in Leyla aber nicht zu einer eindeutigen Interpretation und Zuordnung mit 
dem Islam. Dies liegt besonders an dem, was Halid lebt. In den wenigsten Fällen 
können wir nämlich sagen, wann er wirklich ein Gesetz verletzt. Sein Verweis auf 
den Koran, der sein Handeln legitimiere, ist dabei vieldeutig. Dass er als Mann 
und Vater der Familie und seiner Frau vorsteht, steht zwar im Koran, aber sicher 
nicht, dass die Männer Fürsten seien.462 Welchen Einfluss der Koran tatsächlich 
auf die  Verhaltensweisen des Vaters nimmt, ist nicht zu klären. Es geht aber auch 
gar nicht um die Interpretation des Korans, sondern vielmehr darum, wie der 
Vater sich verhält, wie er den Koran zu seinen eigenen Zwecken einsetzt und sich 
dabei selbst als gesetzestreuen Muslim begreift. 

Kritik, Bestätigung oder Bruch hinsichtlich des Verhältnisses zwischen 
System und Akteur gibt es hier nicht – ganz anders als in den 1960er Jahren bis 
heute. Der Roman rückt, wie die zuvor besprochenen Filme, Lebensweisen und 
Handlungen der Akteure in den Vordergrund. Halid und der Koran gehören zum 
Haus und irgendwie auch zueinander, aber die zentrale Frage ist hier nicht, ob 

460 Alanyalı (2006).
461 Novick, Peter (2003): Nach dem Holocaust. Der Umgang mit dem Massenmord, München: 
dtv, S. 14. Siehe hierzu auch: Assmann, Aleida (2007): Geschichte im Gedächtnis. Von der indivi­
duellen Erfahrung zur öffentlichen Inszenierung, München: Beck, S. 25–30.
462 Dass der Mann der Frau im Koran vorsteht, interpretiert beispielsweise der Islamwissen-
schaftler Nasr Hamid Abu Zaid nicht im Zusammenhang der Macht, sondern der Verantwortung 
für die Familie. Siehe hierzu: Abu Zaid, Nasr Hamid (2001): Ein Leben mit dem Islam. Erzählt von 
Navid Kermani, Freiburg: Herder, S. 86ff.



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   641

sein Verhalten ein adäquat islamisches ist, sondern durch welches Verhalten er 
sich und seine kulturellen Bindungen in den privaten und öffentlichen Raum 
übersetzt. Der »Kurdenfürst« und die Deutschen werden nicht geliebt, weil sie 
Gesetze und Regeln haben, sondern aufgrund eines bestimmten Lebensstils. 

Halid selbst hält sich offensichtlich überhaupt nicht an Regeln. Er begeht 
nicht nur Ehebruch, sondern vergeht sich sexuell sogar an seiner ältesten Tochter 
Yasemin.463 Als Geschäftsmann handelt er mit Orangen und Opium. Seinen ältes-
ten Sohn Djengis zwingt er, ein unansehnliches und äußerst schwieriges Istan-
buler Mädchen zu heiraten, weil dessen Familie wohlhabend ist. Seine Triebhaf-
tigkeit und sein Egoismus werden am deutlichsten, als seine Tochter Leyla Metin 
ehelicht und Halid sie daraufhin wüst beschimpft, dass sie damit die Ehre der 
Familie beschmutze. Tatsächlich fehlt ihm durch die Hochzeit nur eine weitere 
Kraft im Haus, die Geld verdient. Darauf deutet auch die Tatsache hin, dass er 
seine beiden älteren Töchter nach Deutschland schickt, um Geld für die Familie 
zu verdienen.464 In Özdamars Roman Das Leben ist eine Karawanserei wollte 
die Familie die Tochter unter die Haube bringen, weil ihr Körper ein sexuelles 
 Verlangen entwickelt hatte und es besser wäre, sie mit einem Mann zusammen-
zubringen, bevor sie ihre Scham verliere und damit die Ehre der Familie ver-
letze.465 Hier geht es tatsächlich darum, der muslimischen Regel folgend, den 
sexuellen Trieb der eigenen Tochter oder des eigenen Sohnes gesellschaftlich zu 
kontrollieren.466 Auch Werner Schiffauers Ausführungen zur Ehre im türkischen 
Dorf aus den 1980er Jahren widersprechen Halids Verhaltensweisen.467 Denn das 

463 Siehe hierzu: Zaimoǧlu (2006): S. 121.
464 Bei einer genauen Lektüre von Keleks Buch Die fremde Braut wird trotz der Verweise auf 
den Islam und auf Mohammed deutlich, dass die eigentlich ausschlaggebenden Kategorien für 
die Importbräutekultur der Türken in Deutschland Egoismus und Kapitalismus sind. An vielen 
Stellen beschreibt Kelek, wie die Familien aus Deutschland die jungen Frauen aus der Türkei 
damit locken, dass sie dort ein freies, von Konsum bestimmtes Leben würden führen können. 
Tatsächlich werden sie fast wie Sklavinnen gehalten: Sie verrichten die Hausarbeit, kaufen ein 
und kümmern sich um die Kinder; im Endeffekt sollen sie das Leben der türkischen Familie in 
Deutschland erleichtern. Ihre Freiheit beschränkt sich nach Kelek auf den Weg aus der Wohnung 
in die Moschee und wieder zurück. Siehe hierzu exemplarisch das Kapitel »Brautpreis Deutsch-
land. Oder Geschichten von den Importbräuten«. In: Kelek (2006): S. 182–226.
465 Siehe hierzu: Özdamar (1992): S. 330.
466 Siehe hierzu: Ezli, Özkan (2015): »Kulturelle Ungleichgewichte. Der Burkini im öffentlichen 
Bad als Kennzeichen und Praxis der Ambivalenz«. In: Religion als Prozess. Begriffe – Zuschrei­
ben – Motive – Grenzen, hg. v. Thomas Kirsch, Dorothea Weltecke, Rudolf Schlögl, Paderborn: 
Schöningh, S. 91–112.
467 Nach Schiffauer weist besonders die Funktion und der Begriff der Ehre jedem Mann »einen 
Bereich persönlicher Integrität und Würde [zu], der die eigene körperliche Unversehrtheit wie 
die der Familienangehörigen umfasst«. So ist ein ehrenhafter Mann jemand, »der seine Frau zu 



642   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Verhältnis zwischen privatem und öffentlichem Raum ist in Zaimoǧlus Roman 
stets gebrochen. So gibt es beispielsweise keine einzige Szene, in der Halid seine 
Familie öffentlich züchtigt. Vielmehr ist der öffentliche Raum für ihn äußerst 
problematisch, weil dessen Gesetze mit seinen eigenen kollidieren. Quelle seiner 
unendlichen Wut ist keineswegs der Staat allein. Halids Familie migrierte einst 
vom Kaukasus in den Süden der Türkei, weil im südrussischen Kaukasus Krieg 
herrschte. Um welchen Krieg es dort ging, erfahren wir aus Zaimoğlus Roman 
nicht. So folgen auf Halids Wutausbruch zu Hause nicht nur der Verweis auf den 
Koran, sondern auch Träume von der Vertreibung aus dem Kaukasus: 

Meine Mutter schläft. Meine Schwestern und Brüder schlafen. Er liegt auf dem Rücken, er 
stößt laut Luft durch den offenen Mund aus. Über dem Kopfende der Ehematratze hängt an 
einem krummen Nagel das Heilige Buch, worin er in seltenen Stunden der Muße blättert: 
die Kraft überträgt sich auf seine Zunge, auf seine Arme und Beine. Die Verse gehen in einen 
Traum, der ihn in den Nächten des Frühjahrs und in den Nächten des Winters heimsucht. 
Der Kaukasus, für eine kleine Ewigkeit verloren, eine Öde jenseits der bolschewistischen 
Schranke, erscheint ihm, dem Vertriebenen, als ein weites Land, das von den Leichen, der 
Totgeschlagenen bedeckt ist. Er versetzt ihn in Unruhe, dieser Traum, er läßt seine Wimpern 
zittern, dieser Traum.468

Die Gründe für die Migration in die Türkei sind noch tiefer in die Familiengeschichte 
eingeschrieben. Oft beschimpft Halid seine Frau als eine »Hurenjungfer«, die froh 
sein könne, dass er sie überhaupt geheiratet habe. Am Ende des Romans erzählt er 
auf dem Sterbebett allen anwesenden Familienangehörigen, dass seine Frau von 
mehreren bolschewistischen Soldaten vergewaltigt worden sei und er diese Tat aus 
einem Versteck heraus beobachtet habe.469 Trotzdem habe er sie geheiratet. Wut 
und Bösartigkeit des Vaters gehen nicht auf Traditionen, Regeln und Gesetze, letzt-
lich nicht auf eine transzendentale Ordnung zurück. Ihr Ursprung liegt in einer 
nicht verarbeiteten äußerst gewalttätigen weltlichen Vergangenheit. Anders als 
Hüseyin aus Almanya gelingt es Halid nicht, ein Gespräch mit seinem alten Selbst 
zu führen. Sein Verhältnis zu sich selbst ist bestimmt von Krieg, Vergewaltigung 
und Vertreibung. Halids Verhältnis zur Öffentlichkeit ist sowohl in der Provinz 
als auch in der Metropole vollkommen gestört. Dennoch stellt Zaimoǧlu ihn nicht 
als Opfer dar, sondern als Täter.470 Halid ist eine Figur, die ganz anders ist als die 
Väter in Yüksel Pazarkayas Serie Unsere Nachbarn, die Baltas von 1983, in Hark 

verteidigen vermag, der Stärke und Selbstbewusstsein zeigt«. Siehe hierzu: Schiffauer, Werner 
(1983): Gewalt der Ehre, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 70 u. S. 74. 
468 Zaimoğlu (2006): S. 30.
469 Ebd., S. 518 f.
470 Das gilt auch für die Figur Can in Züli Aladaǧs Film Wut. In Interviews erläuterte Aladaǧ, 
warum Can so gewalttätig und böse sei, dass er befürchte, mit seinem Film nicht politisch kor-



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   643

Bohms Film Yasemin, in Grabes Dokumentarfilm oder Özdamars Das Leben ist eine 
Karawanserei. Im Gegensatz zu diesen Werken greift bei Leyla auch die Unterschei-
dung zwischen Moderne und Tradition nicht. Der Unterschied zwischen Provinz, 
Stadt und Deutschland ist der technische Fortschritt, ein »elektrisches« und nach 
Regeln geordnetes Leben, das das Zusammenleben sichert. Das ist das moderne 
Leben. Dabei rebellieren Halid – und Leyla. Denn obwohl Leyla ein »elektrisches 
Leben« führen will, sie also konsumorientiert ist, wird sie im Zusammenhang ihrer 
Familie als rebellisch dargestellt. Mehrmals betont sie, dass sie den Gesetzen des 
Mannes ihrer Mutter entkommen möchte.471 Doch Leyla durchläuft keine Emanzi-
pation im klassischen Sinne, denn sie selbst sagt zu sich, wie bereits zitiert, dass 
sie zwanzig Jahre ihres Lebens verschlafen habe.472 Wie Umay in Feo Aladaǧs Die 
Fremde vermag sie es trotz Migration nach Deutschland ‒ in die »Freiheit« ‒ nicht, 
sich von der Familie zu lösen. Als sie sich durch die Heirat mit Metin von ihrer Her-
kunftsfamilie befreit hat, zeigt sich bei einem Arztbesuch, wie tief sich die Regeln 
der Scham in sie eingeschrieben haben. Die Augen des Arztes würden sie enteh-
ren, ruft sie aus.473 Er erwidert, dass sie sich »wie ein Weib aus dem Gesindehaus« 
verhalte.474 Und als Metin sie am Bahnhof in München »am Ohrläppchen fasst«, 
fühlt Leyla Scham vor ihrer Mutter, denn das »gehört sich nicht in ihrer Gegen-
wart«. Umgekehrt ist das erste, was ihr am Münchener Bahnhof auffällt, dass dort 
Frauen ohne  männliche Begleitung »in der Bahnhofshalle unterwegs sind«. Sie 
laufen »auf hohen Absätzen voran, als kennten sie ihr Ziel genau. […] Sie gehen an 
den Männern achtlos vorbei, die Männer schauen ihnen nicht nach.«475 In Istanbul 
hatte Leyla ganz andere Erfahrungen gemacht:

Die Männer drängen sich auf den Bürgersteigen, und wenn ihnen eine Frau entgegen-
kommt, stoßen sie einander an, fangen an, vor sich hinzureden, ohne den Blick von der 
Frau abzuwenden. Sie bleiben stehen und lassen so viel Platz, daß ich gerade noch hin-
durchschlüpfen kann, ohne sie zu berühren, dabei muß ich aber die Arme eng an meinen 

rekt zu sein. Er verstehe zwar die Wut seines Protagonisten, aber nicht sein Verhalten. Siehe 
hierzu: Aladağ (2005).
471 Zaimoğlu (2006): S. 87 u. S. 445.
472 Ebd., S. 445.
473 Ebd., S. 476.
474 Ebd.
475 Ebd., S. 524. In Einmal Hans mit scharfer Soße steht das Tragen von High Heels für eine be-
sondere Form der Emanzipation; es erfordere Mut und Entschlossenheit: »Vielleicht finde ich 
High Heels so sexy, weil sie eine unwiderstehliche Mischung aus Risiko, Tollkühnheit und Ele-
ganz darstellen«. Siehe hierzu: Akyün (2005): S. 101. Dass Hatice Akyün mit diesem Bekenntnis 
zu einem bewusst femininen Auftritt im öffentlichen Raum, der auf eine konservative und bezie-
hungsfokussierte Emanzipation zielt, verweist implizit auf die Philosophie der Anfang der 2000er 
Jahre sehr erfolgreichen amerikanischen TV-Serie Sex and the City. Siehe hierzu: ebd., S. 102. 



644   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Körper pressen, und ich zwinge mich, keinen Fluch laut auszustoßen, denn sie starren mir 
nach, einer jungen Frau, von der sie nicht wissen, ob sie vielleicht zugänglich sei.476

In der türkischen Provinz war das anders. Auch dieser Unterschied zwischen 
Münchner Hauptbahnhof und Istanbuler Stadtteil macht Deutschland für Leyla 
attraktiv. Im letzten Satz des Romans äußert sie, dass sie dieses Land lieben 
wolle, »weil es vermißt werden will«.477 Für die Germanistin Dorothee Kimmich 
spricht sich die Protagonistin an dieser Stelle des Romans auf naive Art Mut zu,478 
indem sie sagt: »Ich werde den Wolf streicheln, und er wird vielleicht die Hand 
nicht beißen, die ihm über das Rückenfell fährt.«479 So verbindet der Wolf Anfang 
und Ende, Vergangenheit und Gegenwart, denn mit einer zeitlos wirkenden Sze-
nerie jagender Wölfe hatte schon der Prolog begonnen.

Leyla sei der passende Roman zur aktuellen Integrationsdebatte, halten 
viele Rezensenten fest. Ein Beitrag in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung zur 
Taschenbuchausgabe fragt, wie vergangen denn die Wirklichkeit sei, die Zaim-
oǧlu beschreibt. Viele Gespräche aus diesem Roman würden heute auch in  
Kreuzberg stattfinden, führt der Rezensent fort, der seinen Artikel mit der Bemer-
kung schließt: »[W]er die Situation der Türken heute verstehen will, muss wissen, 
aus welchen Umständen sie gekommen sind«.480 Martin Lüdke weist in der Zeit 
darauf hin, dass es die »türkischen Familientyrannen«, die Zaimoǧlu beschreibt, 
auch heute »bei uns gibt«.481 Was die Aktualität des Romans betrifft, hält Ulrich 
Rüdenauer in der Frankfurter Rundschau fest, worüber sich schon Harald Marten-
stein hinsichtlich Almanya gefreut hatte: dass es im Zusammenhang der aktu-
ellen Integrationsdebatten gut tue, »einmal keine Statistik und Expertenana-
lyse vor sich zu haben, sondern die greifbare und ergreifende Geschichte eines 
Mädchens«.482 Iris Alanyalı konstatiert ähnlich wie Rüdenauer und Lüdke, dass 

476 Zaimoǧlu (2006): S. 330.
477 Ebd., S. 525.
478 Kimmich, Dorothee (2011): »Metamorphosen einer Biographie. Bemerkungen zu Feridun 
Zaimoǧlus ›Leyla‹«. In: Feridun Zaimoǧlu in Schrift und Bild, hg. v. Klára Erdei, Rüdiger Schütt, 
Kiel: Edition Fliehkraft, S. 57–74, hier S. 60.
479 Ebd., S. 525.
480 Frankfurter Allgemeine Zeitung (2007): »Feridun Zaimoǧlu. ›Leyla‹. In: Frankfurter 
Allgemeine Zeitung, http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/romanatlas/tuerkei-ana-
tolien-feridun-zaimoglu-leyla-1306255.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0 (19.07.2018).
481 Lüdke, Martin (2006): »Nicht ohne meine Tochter zu schlagen«. In: Die Zeit. Literaturbei-
lage, 16.03.2006, https://www.zeit.de/2006/12/L-Zaimoglu-TAB (19.07.2018).
482 Rüdenauer, Ulrich (2006): »Sich herausnehmen, was sonst nur Jungs tun«. In: Frankfurter 
Rundschau, 15.03.2006, http://www.fr.de/kultur/literatur/ulrich-ruedenauer-sich-herausnehme
n-was-sonst-nur-jungs-tun-a-1196569 (19.07.2018). 

http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/romanatlas/tuerkei-anatolien-feridun-zaimoglu-leyla-1306255.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/romanatlas/tuerkei-anatolien-feridun-zaimoglu-leyla-1306255.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.zeit.de/2006/12/L-Zaimoglu-TAB
http://www.fr.de/kultur/literatur/ulrich-ruedenauer-sich-herausnehmen-was-sonst-nur-jungs-tun-a-1196569
http://www.fr.de/kultur/literatur/ulrich-ruedenauer-sich-herausnehmen-was-sonst-nur-jungs-tun-a-1196569


5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   645

Leyla »nicht als soziologisches Dokument, aber als ein Roman […] viel von der 
Psyche und den Familienstrukturen einer der meisten Deutschen unbekannten 
Gesellschaft«, der türkischen Gesellschaft innerhalb der Bundesrepublik vermit-
tele. Einer türkischen Gesellschaft in Deutschland begegnen wir in Leyla jedoch 
ebenso wenig wie in Die Fremde oder Almanya. Volker Weidermann meint gar, 
Zaimoǧlu habe mit Leyla einen deutschen Bildungsroman geschrieben, »aus 
einer Welt, von der wir fast nichts wußten«.483 Ein paar Monate später wird er 
in seinem zweiten Beitrag zu Leyla, in dem er den oben skizzierten Plagiatsver-
dacht thematisiert, im Gegensatz dazu schreiben, dass wir die Geschichte, die 
Zaimoǧlu erzählt, hätten kennen müssen, denn Özdamar habe sie bereits knapp 
15 Jahre zuvor auf eine andere Art erzählt.484 

Auf der Suche nach der Antwort auf die Frage, warum ein Roman, der in 
der Türkei der 1950er und 1960er Jahre spielt, als der Roman zur aktuellen Inte-
grationsdebatte gehandelt wird, stößt man in allen erwähnten Artikel auf die-
selbe Argumentation: Zaimoǧlu gelinge es, trotz Themen wie Ehre und türkische 
Provinz nicht in »orientalische Klischees abzudriften«, heißt es an einer Stelle.485 
Ijoma Mangold schreibt, dass der Roman zwar in einem »Märchenton« beginne, 
sich aber dann als eine absolut »realistische Geschichte« ausweise, vielleicht 
mit der »Wucht eines Melodrams«, doch »ohne jedes falsche Pathos«.486 Auch 
der bereits erwähnte Weidermann attestiert dem Text einen »archaisch-schönen 
Märchenton, ohne kitschig zu sein«. Er sieht ihn aber auch als eine »Horrorge-
schichte, ohne voyeuristisch zu sein«, und schließlich als eine »Geschichte aus 
der Fremde, ohne folkloristischen Zierrat«.487 Die Folklore war auch bei den tür-
kischen Rückkehrern am Rande von Mersin verschwunden.488 

Die Ansicht, Leyla sei der Roman zur aktuellen Debatte, ändert sich schlag-
artig mit dem bereits genannten Plagiatsvorwurf. In »Abgeschrieben?«489 bezieht 

483 Weidermann, Volker (2006a): »Der fremde Bräutigam«. In: Frankfurter Allgemeine 
Zeitung, 12.02.2006, http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/belletristik/
der-fremde-braeutigam-1307180-p2.html (19.07.2018).
484 Weidermann, Volker (2006b): »Abgeschrieben? Streit um den Roman ›Leyla‹«. In: Frank­
furter Allgemeine Zeitung, 01.06.2006, http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/abge -
schrieben-streit-um-den-roman-leyla-oezdamar-gegen-zaimoglu-1327374.html (19.07.2018).
485 Frankfurter Allgemeine Zeitung (2007).
486 Mangold, Ijoma (2006): »Die Mitte der Sitte. Poetisch und soziologisch, nah und fern zu-
gleich. Feridun Zaimoǧlu erzählt in ›Leyla‹ vom Leben unter dem Gesetz«. In: SZ Literaturbeilage, 
14.03.1006, S. 61.
487 Weidermann (2006a).
488 Interview mit der Regisseurin, In: http://peripherfilm.de/fsk-kino/archiv/amrandederstaed-
te.html (11.09.2018).
489 Weidermann (2006b).

http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/belletristik/der-fremde-braeutigam-1307180-p2.html
http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/belletristik/der-fremde-braeutigam-1307180-p2.html
http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/abgeschrieben-streit-um-den-roman-leyla-oezdamar-gegen-zaimoglu-1327374.html
http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/abgeschrieben-streit-um-den-roman-leyla-oezdamar-gegen-zaimoglu-1327374.html
http://peripherfilm.de/fsk-kino/archiv/amrandederstaedte.html
http://peripherfilm.de/fsk-kino/archiv/amrandederstaedte.html


646   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

sich Volker Weidermann auf das »vielseitige Textkonvolut« einer süddeutschen 
Germanistin, die damals anonym bleiben wollte.490 Sie zeigt knapp 60 Paral-
lelen zwischen Leyla und Das Leben ist eine Karawanserei auf motivischer und 
inhaltlicher Ebene auf. Darüber hinaus würden sich viele Konstruktionselemente 
überschneiden, so Weidermann, der als Fazit festhält, dass jedes aufgezeigte 
Detail an sich zwar harmlos sei, aber die Menge insgesamt irritiere.491 Er fragt 
sich, ob Zaimoǧlu tatsächlich die Geschichte seiner Mutter wiedergegeben habe 
und besucht Emine Sevgi Özdamar. Beide sitzen stundenlang über den besagten 
Texten. Weidermann darf keine Äußerung von diesem Treffen zitieren, schreibt 
jedoch, dass sich Özdamar um ihre eigene Lebensgeschichte betrogen fühle.492 
Daraufhin ruft Weidermann Zaimoǧlus Mutter an und erfährt, dass diese eben-
falls finde, ihre Geschichte sei nun gestohlen worden. Abschließend fragt Wei-
dermann, wem denn nun die Geschichte gehöre.493 Für Zafer Şenocak geht es 
dabei gar nicht darum, wem die Geschichte gehört, sondern vielmehr um eine 
»Prüfung der Authentizität« der Türkinnen. Denn die Romane destillierten »aus 
einzelnen Biografien heraus […] eine Typisierung der Türken«, bedienten eine 
Politik, »die permanent Ressentiments schürt und eine Kultur des Unterschieds 
pflegt«. Kunst werde zum Schauplatz »gesellschaftlicher Auseinandersetzung« 
und die ästhetische Frage zu wenig bedacht. Doch besonders »in einem von 
fixen Bildern und verengten Perspektiven gezeichneten Umfeld wird die diffe-
renzierende Eigenschaft der Ästhetik in besonderem Maße herausgefordert«.494 
Auch manche Beiträge, die sich auf ästhetische Fragen konzentrieren, setzen 
sich mit der Plagiatsfrage auseinander. In der Neuen Züricher Zeitung begreift 
etwa Sieglinde Geisel Zaimoǧlus Roman als die Travestie von Özdamars Roman. 
Während Özdamar einen »derb-ironischen Schelmenroman« geschrieben habe, 
dominiere bei Zaimoǧlu das Motiv der unterdrückten Frau. Ähnlich gegensätz-

490 Drei Jahre später gibt sie sich dadurch zu erkennen, dass sie ihr Konvolut als Aufsatz in 
einem Sammelband veröffentlicht. Siehe hierzu: Brunner, Maria E. (2009): »Parallele kulturelle 
Identifikationsräume in F. Zaimoglus Leyla und E. S. Özdamars Roman Das Leben ist eine Kara­
wanserei oder Absorption von Textteilen?«. In: Der deutschsprachige Roman aus interkultureller 
Sicht, hg. v. Gabriella Rácz, László V. Szabó, Veszprém: Universitätsverlag Veszprém, S. 31–52.
491 Weidermann (2006b).
492 Ebd.
493 Diese Frage stellt auch: Pflitsch, Andreas (2009): »Fiktive Migration und migrierende 
Fiktion. Zu den Lebensgeschichten von Emine, Leyla und Gül«. In: Wider den Kulturenzwang, 
S. 231–252.
494 Şenocak, Zafer (2006): »Authentische Türkinnen. Der Streit zwischen Feridun Zaimoǧlu 
und Emine Sevgi Özdamar zeigt, wie sehr die so genannte Migrantenliteratur in der biografi-
schen Falle sitzt. Sie spielt das Spiel der Typisierungen mit«. In: taz am Wochenende, 10.06.2006, 
http://www.taz.de/!421146/ (26.07.2018).

http://www.taz.de/!421146/


5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   647

lich sähen die Vaterfiguren aus: bei Özdamar ein »liebenswürdige[r], selbstiro-
nische[r], melancholische[r] Versager«; bei Zaimoǧlu ein »engstirnige[r], despo-
tische[r], fundamentalistische[r] Familienvater, den alle fürchten – und der sich 
passgenau in das Islam-Bild des Westens fügt«. Geisel geht mit ihrer Verkehrung 
so weit, dass sie in Zaimoǧlus Roman einen »literarischen Muttermord« sieht und 
Leyla insgesamt eine »politische Propaganda« unterstellt.495

Vergleichbar geht der deutsche Literaturwissenschaftler Norbert Mecklen-
burg vor: Das Leben ist eine Karawanserei sei eine »einzigartige Verbindung von 
zeitgeschichtlichem Ernst und komischer Verfremdung«, während Leyla eine 
Art »Pseudorealismus« verkörpere; eine mit Klischees durchsetzte »Geschichte 
eines armen türkischen Mädchens«. Sie diene im Unterschied zu Özdamars 
Roman der »sozialen Erbauung einer bestimmten Schicht von Gutmenschen in 
Deutschland«. Dabei ist nach Mecklenburg das Spiel mit der Konstruktion des 
Türken durch die »Reproduktion von Klischees, Stereotypen und Vorurteilen« 
durchaus legitim, müsse dann aber auch wieder unterlaufen werden, »Denk- und 
Deutungsmuster« aufbrechen, »festgefahrene Sichtweisen« konterkarieren. Dies 
gelinge Zaimoǧlu im Unterschied zu Özdamar allerdings nicht.496 

Ganz anders sieht es in zwei Veröffentlichungen der englische Literatur-
wissenschaftler Tom Cheesman. Er bezieht sich in der späteren von 2008 auf 
Mecklenburg, wenn er fragt, warum Zaimoǧlu woanders Stoff suchen sollte, der 
ja doch Stereotypen eher problematisiere und unterlaufe statt sie zu bestärken, 
wenn doch genau Letzteres in Leyla stattfinde.497 Er erkennt andere Unterschiede 
zwischen den beiden Werken als Mecklenburg und Geisel: Vor allem hinsichtlich 
des Umgangs mit sozialen Tabus würden sie sich konzeptionell unterscheiden. 
Özdamar stelle in ihrem Roman alle Tabus »unkommentiert benannt« und lis-
tenartig dar. Dabei sei bemerkenswert, dass der Tabubruch in Das Leben ist eine 
Karawanserei »kaum mit ernsthaft zu befürchtenden Folgen verbunden ist«.498 
Alles bewege sich im »Theoretischen«. Demgegenüber seien Tabus in Leyla funk-
tionalisiert: »Hier sind die Tabus richtige Handlungsanweisungen. Alle sind mit 
fürchterlichen Bedrohungen verbunden, mit gewaltigen körperlichen bis tödli-

495 Geisel, Siglinde (2006): »›Leyla‹. Eine Travestie?«. In: Neue Züricher Zeitung, 24.06.2006, 
https://www.nzz.ch/articleE8O0G-1.41751 (26.07.2018).
496 Mecklenburg, Norbert (2006): »Ein türkischer Literaturskandal in Deutschland? Kritischer 
Kommentar zum Streit um Feridun Zaimoǧlus ›Leyla‹ und Emine Sevgi Özdamars ›Das Leben ist 
eine Karawanserei‹«. In: literaturkritik.de rezensionsforum, 12.06.2006, https://literaturkritik.de/
id/9610 (26.07.2018).
497 Cheesman, Tom (2008): »Pseudopolitisch, pseudokorrekt: Ein deutscher Literaturskandal. 
Ein später Nachtrag zur Debatte um Feridun Zaimoǧlus ›Leyla‹«. In: literaturkritik.de rezensions­
forum, 29.05.2008, https://literaturkritik.de/id/11966 (26.07.2018).
498 Ebd.

https://www.nzz.ch/articleE8O0G-1.41751
https://literaturkritik.de/id/9610
https://literaturkritik.de/id/9610
https://literaturkritik.de/id/11966


648   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

chen Sanktionen«. Mit der vorliegenden Kulturgeschichte können wir ergänzen, 
wenn die Spache das Medium der Verhandlung der 1990er Jahre ist, sind es die 
Praktiken in den 2000er Jahren. Deshalb kann Cheesman Leyla auch als eine 
rebellische Figur begreifen.499 Alanyalıs Einschätzung, dass Leyla ihr Schick-
sal »ertrage, ohne daran zu zerbrechen«,500 erinnert ein wenig an Umay in Feo 
Aladaǧs Die Fremde, denn weiter bemerkt sie, dass Leyla sich »Unmut über 
die herrschenden Zustände [zugesteht], sie zu verändern dagegen nie«.501 Von 
diesen Überlegungen ausgehend, interessiert Cheesman nicht die Frage des Pla-
giats, sondern die der literarischen Repräsentation.502 Denn Zaimoǧlu bediene 
in Leyla nicht einfach Stereotypen, sondern er übertreibe sie. Ähnlich schätzt 
Helga Kotthof die deutsch-türkischen Kabarettisten und Comedians der 2000er 
Jahre ein: Sie seien über das lediglich Stereotypenhafte hinaus »überspitzt«. Die 
Technik der »Überspitzung« sei insofern ambivalent, als sie ein Mitlachen oder 
ein Auslachen auslösen könne. Für Cheesman ist das »overfilling« der Stereoty-
pen in Leyla hingegen zugleich ein Unterlaufen:

Halid’s futile, Gothic revolt against humane conventions invokes ancient cultural tradi-
tions – the mythology of Islam – against the modernity that denies him a place. His exces-
sive and self-defeating barbarism dramatizes the violence of superimposed class and ethnic 
divides not only in his own society, where he is an unwelcome immigrant, but also by impli-
cation on other societies.503

499 Ebd.
500 Auch wenn es sich in Selim Özdoǧans Buch Die Tochter des Schmieds um ein ganz anderes 
Vater-Tochter-Verhältnis handelt, wird die Protagonistin Gül in der Rezeption, in der Forschung 
und auch vom auktorialen Erzähler selbst als Frau beschrieben, die ihr Schicksal ertragen 
könne. Siehe hierzu: Özdoğan (2006). Siehe hierzu auch: Cheeseman, Tom (2007): »Postscripts: 
Astronauts in Search of a Planet«. In: ders.: Novels of Turkish German Settlement. Cosmopolite 
Fictions, New York: Camden House, S. 183–196, S. 185. Siehe auch: Hofmann, Michael (2013): 
»Güls Welt. Erzählen und Modernisierung in Selim Özdoǧans Roman Die Tochter des Schmieds«. 
In: ders.: Deutsch­türkische Literaturwissenschaft, Würzburg: Königshausen & Neumann, S. 120–
132. Ähnliches gilt für Özlem aus Dilek Güngörs Roman Das Geheimnis meiner türkischen Groß­
mutter. Hier wird die Kraft, sein Schicksal zu ertragen, mit dem Durchhaltevermögen der ersten 
Gastarbeitergeneration gleichgesetzt. Siehe hierzu: Güngör (2008): S.  92. Eine Kraft, die die 
Protagonisten aus den aktuellen Romanen von Fatma Aydemir und Dilek Göngör nicht mehr 
aufbringen können. Siehe hierzu: Aydemir (2017); Güngör (2019). 
501 Alanyali, Iris (2006): »Die Flucht vor dem Mann im Pyjama«. In: Die Welt, 08.04.2006, 
https://www.welt.de/print-welt/article209366/Die-Flucht-vor-dem-Mann-im-Pyjama.html (zu-
letzt 26.07.2018).
502 Siehe hierzu: Cheesman (2007): S. 192. 
503 Ebd., S. 195.

https://www.welt.de/print-welt/article209366/Die-Flucht-vor-dem-Mann-im-Pyjama.html


5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   649

Man habe es mit einer neuen Form der literarischen Repräsentation in der 
deutsch-türkischen Literatur zu tun, die helfe, Deutschland zu kosmopolitisie-
ren.504 Diese Einschätzung halte ich für problematisch, weil z. B. Halid, nach 
Leyla der wichtigste Akteur, aufgrund seines Verhaltens gar kein Teil einer kos-
mopolitischen Welt sein kann. Er definiert sich nur durch Gewalt und ein immer-
währendes Unbehagen an allem, was ihn umgibt und in Beziehung zu ihm steht. 
Figuren wie Yusuf oder Yakup aus Yasemin und Abdullah Yakupoǧlu der 
1980er Jahre hätten hingegen an einer kosmopolitischen demokratischen Welt 
teilhaben können, hätten sie nur entsprechende Bildungs- und Aufstiegschan-
cen bekommen.505 Denn Schuld an dem Vergehen gegen ihre Töchter waren die 
Umstände ihrer Geschichte und eine Kultur, eine Norm, die von außen über sie 
hereinbrach und der sie gewissermaßen ausgeliefert waren. Dieses Außen gibt 
es bei Halid nicht. Seine Handlungen sind Ergebnisse verkörperter Traditionen, 
über deren Einsatz und Umgang er selbst entscheidet. Can aus Züli Aladaǧs Wut, 
der eine wohlhabende deutsche Familie terrorisiert, kann ebenfalls unmöglich 
Teil einer kosmopolitischen Welt sein.506 Wenn es einen Kosmopolitismus in 
diesen Werken gibt, dann produziert er keinen Raum und keine Möglichkeiten, 
sondern stellt Ordnungen auf, die aufgrund der Entscheidungsfreiheit eine neue 
kulturelle Trennung herbeiführen mag. 

Im Zusammenhang mit Zaimoǧlus Literatur aus den 2000er Jahren stellt 
Dorothee Kimmich fest, dass Literatur zu dieser Zeit das Medium zur Darstellung 
von Missverständnissen und Kommunikationshindernissen im »transkulturellen 
Dialog« sei. Literatur sei dabei »nicht das Resultat einer vollends  globalisierten 
weltweiten Kommunikation, sondern markiert vielmehr die Brüche und die 
Übersetzungsfehler«.507 Ein solcher Bruch sei etwa in Zaimoǧlus Erzählung 
Häute daran zu erkennen, dass die Unterscheidung von Moderne und Tradition 
aufgehoben sei. Denn am Ende gehe es darum, ob der Protagonist die Tochter 
eines türkischen Dorfladenbesitzers als Frau mit nach Deutschland nimmt. 
Zuvor wurde ständig um Waren gefeilscht, so dass noch unklar sei, ob es hier um 
einen archaischen Frauentausch gehe oder um einen »auf die Spitze getriebe-
nen Kapitalismus«.508 Leyla ist für Kimmich ein »Protokoll einer ungewöhnlichen 
Krisenerfahrung«, eine »Geschichte der Angst«, die sich nur mit der semiauto-

504 Ebd., S. 196.
505 Siehe hierzu: Grabe (1986); Bohm (1988).
506 Siehe hierzu: Aladaǧ (2006).
507 Kimmich, Dorothee (2009): »Öde Landschaften und die Nomaden in der eigenen Sprache. 
Bemerkungen zu Franz Kafka, Feridun Zaimoǧlu und der Weltliteratur als ›littérature mineure‹«. 
In: Wider den Kulturenzwang, S. 297–316, hier S. 300.
508 Ebd., S. 312.



650   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

biografischen Stimme des Sohnes erzählen lasse. Nur »in dieser Überkreuzung 
der Geschlechter und der Generationen« sei es möglich, diese Geschichte der 
Angst aufzubewahren und zu rahmen.509 Tatsächlich ist der Ausgangspunkt 
des Romans, wie ihn Feridun Zaimoǧlu zumindest im Rahmen seiner Tübinger 
Poetikdozentur festhält, die Bitte seiner Mutter, er solle ihre Lebensgeschichte 
aufschreiben.510 Die ersten Beschreibungen aus ihrer Vergangenheit handeln 
zudem, wie gesehen, von Wölfen und »ihrer Hungersucht«. Dem entgegnet der 
Sohn, dass dies »eine Geschichte aus der alten Zeit, aber keine alte Geschichte 
sei«.511 Die Mutter von Zaimoǧlu und Özdamar wurden beide in Malatya geboren; 
erstere 1941, letztere 1946. In dieser Stadt hat Güzin Cecen, Zaimoǧlus Mutter, 
sechzehn Jahre ihres Lebens verbracht. Ihr Vater war ein »glückloser Mann, ein 
tschetschenischer Heimatvertriebener aus dem Kaukasus, den nicht die Sehn-
sucht, aber das Pech plagte«. Er hatte den Beschreibungen der Tochter gemäß 
»keinen Geschäftssinn«.512

Neben biografischen Splittern macht Zaimoǧlu in seiner Poetikvorlesung vor 
allem zwei Aspekte publik: die Haltung seiner Mutter zu dem, was man »türki-
sche Tradition« nennen könnte, und die Frage der Übersetzung der Geschichte 
und ihre erzählerische Gestaltung für den Autor, den Sohn, also ihn selbst. 
Cecens Haltung macht Zaimoǧlu anhand eines längeren Wutausbruchs seiner 
Mutter deutlich, der zugleich eine Kernaussage des Romans wiedergibt. Gegen 
die Gesetze des gelebten Glaubens, der Ahnen, das Ehrengesetz der Männer, »die 
es geltend machten, wenn es darum ging, einer Frau die Grenzen des Anstands 
aufzuzeigen«, wettert die Mutter:

Was ist das für ein gottverfluchter Anstand, […], was ist das für eine Kultur der Gewalt, 
der Scham und der Schande?! Die Frauen werden ohnmächtig, und die Männer treiben 
sich auf den Straßen herum und schwätzen von ihrer Ehre, und sie fallen beim kleinsten 
Anlaß übereinander her, und dann erfährt man von der Nachbarin, daß wieder einmal ein 
Idiot am Ende eines Messerkampfes in seiner Blutlache verendet ist, wofür denn, in Gottes 
Namen? Die Ehre ist Geschwätz, ist sie das Gewebe im Herzbeutel, ist sie ein Knoten im 
Unterleib, ist sie ein Geschwulst hinter den Augen? Die Männer vergruben in uralten Zeiten 
ihre Töchter, wenn der Mann nach der Zahl seiner Kinder gefragt wird, erwähnt er nur stolz 

509 Kimmich (2011): S. 63.
510 Zaimoğlu, Feridun (2008): »Feridun Zaimoǧlu. Leyla: Zweite Vorlesung«. In: Feridun Zai­
moǧlu/Ilija Trojanow. Ferne Nähe, hg. v. Dorothee Kimmich, Philipp Ostrowicz, Künzelsau: Swi-
ridoff, S. 27–46, hier S. 30. 
511 Ebd. Feridun Zaimoǧlus Eltern leben an der türkischen Westküste in einer Sommerhaus-
siedlung nahe der Kleinstadt Burhaniye, die zwischen Izmir und Canakkale liegt. Interessanter-
weise bezeichnet eine der Protagonistinnen aus Am Rande der Städte die Türken in der Sied-
lung ebenfalls als »hungrige Wölfe« (»ac kurtlar«). Siehe hierzu: Bademsoy (2005).
512 Zaimoğlu (2008): S. 32.



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   651

seine Söhne. Diesen kranken Stolz muss man diesen Idioten austreiben wie einem Schwein 
den ungesunden Geist.513

Für den Sohn ist die Mutter eine Frau, die viel erlebt hat und viel weiß. Sie steht, 
besonders mit der oben zitierten Wutrede, für die Verkörperung einer Tradi-
tion, die sich nicht aus Interpretation ergeben hat, sondern aus der Darstellung 
der Verhaltensweisen und »Stimmen«, wie er es nennt.514 Die Frage, wie er die 
Geschichte seiner Mutter aufschreiben könne, hat Zaimoǧlu lange beschäftigt. 
Nach einem dreimonatigen Rechercheaufenthalt in der Türkei begann er, aus 
seiner Perspektive zu erzählen, vermochte dabei aber nicht, das wiederzuge-
ben, was seine Mutter ihm erzählt hatte. Nach einem längeren Findungsprozess, 
besonders mehrmaligem Anhören der Tonbandaufnahmen mit der Stimme und 
den Erzählungen seiner Mutter, entschied er sich, die Geschichte aus der Pers-
pektive einer Frau zu schreiben. Es kam ihm »falsch vor, in die Rolle des Vaters 
oder eines Bruders [seiner] Mutter zu schlüpfen, [er] wäre dem Widerstand ausge-
wichen«, dem Widerstand seiner Mutter.515 

Wieder in Deutschland sprach er mit den Müttern deutsch-türkischer Bekann-
ter und Freunde. Seine Fragen waren ganz andere als diejenigen, die er in den 
1990er Jahren den ›Kanaken‹ gestellt hatte: wie es sich denn in ihrer Haut lebe. Nun 
interessierten ihn der Tagesablauf, der Alltag der Frauen in der Türkei, bevor sie 
nach Deutschland als Gastarbeiterinnen migrierten.516 Dieser  dokumentarische 
Zugang zur Vorgeschichte der Migration nach Deutschland spiegelt sich auch 
in der Verarbeitung der aufgenommenen Interviews mit seiner Mutter: »Ich ließ 
die Kassette laufen und hörte die Stimme meiner Mutter über den Kopfhörer, ich 
übersetzte ihre Geschichten Satz für Satz simultan ins Deutsche«.517 Im Vorwort 
zu Kanak Sprak hatte Zaimoǧlu Mitte der 1990er noch programmatisch betont, 
dass er die aufgenommenen Interviews ummodelliert und eine Schablone darü-
bergelegt habe, um einer bestimmten Orientalisierung vorzubeugen.518 Wie Zafer 
Şenocak, der Mitte der 2000er Jahre die Aufgabe der Übersetzung neu konzeptu-
alisierte, will nun auch Zaimoǧlu alles Innere nach außen stülpen. Vielsagend 

513 Ebd., S. 33.
514 So beschreibt auch Hatice Akyün ihren Vater in Hans mit scharfer Soße: »Mein Vater ist ein 
Gefühlsmensch. Obwohl er kaum lesen und schreiben kann, ist er ein kluger Mann, der Weisheit 
und Bauchgefühl miteinander verbindet. Das Leben hat ihm beigebracht, was gut ist. Dabei ist 
es ihm egal, in welchem kulturellen Kreis er sich gerade aufhält, wenn er seine Entscheidungen 
trifft.« Siehe hierzu: Akyün (2005): S. 189.
515 Ebd., S. 37.
516 Ebd.
517 Zaimoǧlu (2008): S. 40.
518 Zaimoǧlu (1995): S. 13.



652   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

ist dabei folgende Begebenheit: Cecen bittet ihren Sohn gleich zu Beginn des 
Interviews, die Fenster zu schließen, weil die Nachbarn nicht hören sollen, was 
sie erzählt. Ihr Sohn entgegnet überrascht und irritiert, dass in Deutschland Tau-
sende lesen würden, was sie ihm jetzt erzähle.519 

In diesem Zusammenhang sollten wir einen letzten Blick auf die Plagiatsaf-
färe werfen. Maria E. Brunner hat Zaimoǧlu nicht nur vorgeworfen, abgeschrie-
ben zu haben. Zudem werde in Leyla das »Erzählen selbst […] nie einer Prüfung 
unterzogen«,520 d. h. es werde nie darüber reflektiert, dass das Erzählte eine 
Konstruktion ist. Im Unterschied dazu sei Özdamars Text »überstrukturiert«.521 
Er »inszeniert Märchen, Mythen, Bilder und Erzählungen der moslemischen 
Alltagskultur, deren Authentizitätskultur damit untergraben wird«. Auf ähnli-
che Weise untergräbt Zafer Şenocak eine spezifische kulturelle Authentizität in 
Gefährliche Verwandtschaft, wenn sein Erzähler nach dem Besuch einer Berliner 
Moschee den Islam als eine Religion beschreibt, die ideal sei für Männer, die Fuß-
geruch, Sperma und Bärte produzieren.522 Das ähnelt wiederum dem Konzept der 
Kanak Sprak, das Türkische und Türkeispezifische entweder in Frage zu stellen 
oder außen vor zu lassen, weil die Wirklichkeit transkulturell sei. Man müsse, so 
Thomas Arslan, durch die Klischees und Stereotypen hindurchgehen, wenn man 
auf etwas anderes, auf etwas Gemeinsames verweisen wolle.523 Ohne Bruch, Sub-
version, Überkonstruktion und Verleugnung ist in den 1990er Jahren keine Reprä-
sentation möglich bzw. genauer: eine Verschiebung der herrschenden Repräsen-
tation, wie sie Anfang der 1990er Jahre Stuart Hall mit Blick auf den britischen 
Film der 1980er Jahre dargestellt hatte.524 Genau in dieser postkolonialistischen 
Logik macht Brunner in ihrem Vergleich von Özdamars und Zaimoǧlus Romanen 
auf Bhabhas Modell der Mimikry aufmerksam: Die Repräsentation einer Diffe-
renz müsse auch immer eine Verleugnung und Verschiebung enthalten.525 Das 
ist die eine Seite der kulturellen Übersetzung in Literatur und Film der 1990er 
Jahre. Kulturelle Repräsentation war in den 1990er Jahren jedoch weder möglich 
noch erwünscht, dass Handlungen oder soziale Interaktionen der Akteure und 
wofür diese stehen in den Blick kamen. Im Vordergrund standen Intensität und 
Präsenz von Aussagen und Körpern. Außerdem blockierten damals Reflexionen 

519 Sezgin, Hilal (2006): »Eine Stimme. Ein Unschuldsbeweis«. In: Die Zeit, 22.06.2006, https:// 
www.zeit.de/2006/26/L-Zaimoglu-Interview (01.08.2018).
520 Brunner (2009): S. 50.
521 Ebd., S. 46.
522 Şenocak, Zafer (1998): S. 110.
523 Arslan, Thomas (1998): Filmheft zu Dealer, Berlin: Peripher.
524 Siehe hierzu: Hall, Stuart (2008): »Neue Ethnizitäten«. In: Kulturwissenschaft. Eine Aus­
wahl grundlegender Texte, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 505–516, hier S. 512.
525 Ebd., S. 33.

https://www.zeit.de/2006/26/L-Zaimoglu-Interview
https://www.zeit.de/2006/26/L-Zaimoglu-Interview


5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   653

zum Multikulturalismus den Zusammenhang von Kultur und sozialer Praxis im 
öffentlichen Raum, weil die politische und theoretische Doktrin vorgab, dass die 
Ethnizität des Anderen zwar als Anderssein verstanden werden sollte, sie aber 
nicht als »Ressource der Unterscheidung« eingesetzt werden durfte.526 Folgerich-
tig ist es auch wirklich schwer, wie oben gezeigt, aus Özdamars Roman einen 
realistischen Alltag in den 1950er und 1960er Jahren der Türkei herauszulesen 
und nachzuvollziehen.

Ganz anders bei Leyla: Wir können uns denken und wissen oft, wo Halid sich 
befindet, wenn er nicht zu Hause ist; entweder macht er am Bahnhof Geschäfte, 
sitzt im Kaffeehaus und schlägt die Zeit tot oder vergnügt sich im Kino mit der 
freizügigen Ipek Hanım. Eine solche Darstellung der sozialen Welt finden wir in 
keinem Film und keinem Text der 1990er Jahre. Das hat damit zu tun, dass die 
politischen Bedingungen damals andere waren, das Private vom Öffentlichen 
noch getrennt war und als Folge die Schwelle zum privilegierten Ort der Erzäh-
lung wurde. Wenn in den 2000er Jahren nun hinsichtlich Integration »alles auf 
den Tisch« kommen soll und »man ja wohl noch wird sagen dürfen«, ist das 
nicht mehr möglich. Genau diese Verschiebung hat Brunner wie viele andere 
übersehen. Es ist richtig, dass Zaimoǧlu im Unterschied zu Özdamar weitaus 
ethnologischer vorgeht und die türkische Kultur sogar vorführt. Doch muss man 
genauer hinsehen. Denn was er vorführt, ist das Hausgesetz des Vaters und die 
damit verbundene Tyrannei, die insofern mit dem Koran zu tun hat, als der Vater 
ihn für seine Zwecke einsetzt. Ob die Handlungen sich jedoch genau daraus 
ableiten lassen, ist niemals eindeutig. Vielmehr kollidieren sie mit anderen 
Handlungsnormen, wie denen des Staates, die ihre Repräsentationskraft stark 
einschränken.

Sehr wahrscheinlich wäre die Plagiatsdebatte weniger skandalös verlaufen, 
wenn man die Romane Die Tochter des Schmieds und Das Geheimnis meiner tür­
kischen Großmutter von Selim Özdoǧan und Dilek Güngör hinzugezogen hätte, 
die zur selben Zeit entstanden sind wie Leyla. Denn im Vergleich zu Das Leben ist 
eine Karawanserei weisen sie die gleichen Unterschiede auf wie Leyla. So ist der 
Austragungsort in beiden Romanen die türkische Provinz. Im Kern geht es eben-
falls nicht um Sprechweisen, Artikulationen, Mobilität oder die Schwelle wie bei 
Özdamar, sondern um spezifische Orte, Gesetzmäßigkeiten und nicht zuletzt die 
Lebensweisen der Akteure und ihre Entscheidungen. 

Wie Leyla für Zaimoǧlu stellt auch Die Tochter des Schmieds für Özdoǧan 
einen einschneidenden Wandel im bisherigen Erzählkonzept des Autors dar. In 

526 Vgl. Radtke, Frank-Olaf (1998): »Lob der Gleich-Gültigkeit. Die Konstruktion des Fremden 
im Diskurs des Multikulturalismus«. In: Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der 
Alten Welt?, hg. v. Ulrich Bielefeld, Hamburg: Hamburger Edition, S. 79–98, hier S. 92. 



654   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Özdoǧans früheren, popliterarisch anmutenden Romanen und Erzählungen wie 
Es ist so einsam auf dem Sattel seit das Pferd tot ist (1995), Nirgendwo & Hormone 
(1996) und Ein gutes Leben ist die beste Rache (1998) steht das Lebensgefühl einer 
Generation im Vordergrund, »die den Sinn des Lebens im Genuss findet, für 
die hic et nunc das Wesentliche ist«.527 Zugleich hat Özdoǧan in seinen Texten 
der 1990er Jahre Migration und türkische Themen durchweg vermieden, wenn 
nicht gar verleugnet.528 Wie Ahmed aus Geschwister hat er seinen türkischen 
Hintergrund nicht thematisiert.529 Ahmed hatte aus guten Gründen nicht begrei-
fen können, warum sein Bruder Erol zum türkischen Militär wollte, obwohl ihr 
gemeinsamer Vater Türke war. Özdoǧans Roman Die Tochter des Schmieds erzählt 
im Jahr 2005 hingegen eine türkische Familiengeschichte aus der türkischen 
Provinz, deren Protagonistin schließlich als Gastarbeiterin nach Deutschland 
migriert. Den Danksagungen am Ende des Buches entnehmen wir, dass Selim 
Özdoǧan wie Feridun Zaimoǧlu mit vielen Familienangehörigen Gespräche über 
die Türkei der 1950er und 1960er Jahre geführt hat.530 Auch seine Hauptfigur Gül 
ist biografisch geprägt. In seiner Kindheit habe er schon seine Zeit zu Hause »am 
liebsten in Gegenwart der türkischen Frauen verbracht«.531 Ihre Geschichte hat 
Özdoǧan in den Romanen Heimstraße 52 (2011) und Wo noch Licht brennt (2017) 
weitererzählt.532 

527 Karakuş, Mahmut (2012): »Selim Özdoǧans ›Die Tochter der Schmieds‹. Möglichkeiten 
der Selbstverwirklichung der Frauen«. In: Alman Dili ve Edebiyat Dergisi 0 (19), S. 139–154, hier 
S. 140. Lars Beckers Verfilmung Kanak Attack von Feridun Zaimoǧlus Roman Abschaum setzt 
nach dem Vorspann, in dem drei »Kanaken« vorgestellt werden, mit den Worten des Ich-Erzäh-
lers aus dem Off ein, dass ihre Geschichte ebenfalls eine Geschichte ohne Anfang und Ende 
sei; ein »Ausnahmezustand« im »hier und jetzt«. Siehe hierzu: Becker, Lars (1999/2000): Kanak 
Attack, Spielfilm, Deutschland. 
528 Siehe hierzu Pflitsch (2009): S. 238.
529 Arslan (1996). Auf Özdoǧans Gesinnungswandel machen einige Forschungsbeiträge auf-
merksam. Siehe hierzu: Pflitsch (2009): S. 238; Hofmann, Michael (2013): »Güls Welt. Erzählen 
und Modernisierung in Selim Özdoǧans ›Die Tochter des Schmieds‹«. In: ders.: Deutsch­Türki­
sche Literaturwissenschaft, Würzburg: Königshausen & Neumann, S. 120; Karakuş (2012).
530 Özdoğan, Selim (2005): Die Tochter des Schmieds, Berlin: Aufbau. 
531 Auch Nuran David Calış hält für seinen Protagonisten in Der Mond ist unsere Sonne fest: 
»Ab und zu schnappte ich etwas auf […] beim Familienessen […] die Mutter erzählte jedoch kaum 
etwas, sie war wie ein schwarzes Loch […] Mir zuliebe, meinte sie, wolle sie nichts erzählen. Ich 
solle nach vorne schauen und nicht zurück. So sampelte ich mir unsere Vergangenheit zusam-
men, von Familientreffen zu Familientreffen und von Fernsehabend zu Fernsehabend. Während 
die anderen spielten, saß ich die meiste Zeit am Tisch und hörte zu. Stellte keine Fragen, nahm 
an keiner Diskussion teil, stattdessen spitzte ich meine Ohren, und mein Kopf nahm jede Infor-
mation wie ein Schwamm auf.« Siehe hierzu: Calış (2011): S. 73. 
532 Özdoğan, Selim (2011): Heimstraße 52, Berlin: Aufbau; ders. (2017): Wo noch Licht brennt, 
Innsbruck: Haymon.



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   655

Die Familie des Schmieds Timur lebt in Anatolien am südlichen Rand von 
Kappadokien in der Provinz Niǧde. Die Geschichte ist in zwei Kapitel unterteilt, 
wobei das Letztere nur zwei Seiten umfasst  – was hinsichtlich des Erzählkon-
zepts sehr aussagekräftig ist. Das erste Kapitel ist in der dritten, das zweite in 
der ersten Person erzählt, wobei dieser Wechsel der Erzählperspektive überra-
schenderweise fließend geschieht. Er verdeutlicht, dass bereits die Perspektive 
der ersten 310 Seiten eine personale war und dass es auch in diesem Roman um 
das Herausstülpen einer inneren Welt geht. Doch zunächst möchte ich kurz auf 
den Inhalt des Romans eingehen. 

Obwohl Rezensionen und wissenschaftliche Beiträge dem Roman attestie-
ren, dass er jegliche Art von Orientalisierungen und Folklore vermeide, könnte 
er nicht stereotypischer beginnen. »Mach meinen Mann nicht zum Mörder«533, 
lautet der erste Satz. Ihn spricht eine Frau auf dem Rücksitz eines Autos, die 
dessen Fahrer zum Anhalten bringen möchte. Kurz zuvor hatte er ihren Mann 
darum gebeten, sein stehengebliebenes Auto anzuschieben, ließ ihn dann aber 
stehen und fuhr mit seiner Frau weiter. Auf deren Drängen hält er tatsächlich an, 
statt sich, wie wohl geplant, an ihr zu vergehen. Ihr Mann Timur ist froh, dass er 
mit dieser Frau verheiratet ist: Sie sei »in das Buch seines Lebens eingeschrieben 
worden«. Bis zu ihrem Tod nennt er sie sein »Stück vom Mond«. Dabei hat ihm 
seine Mutter diese Frau ausgesucht: »Es war nicht das erste Mal, das seine Mutter 
jemanden vorgeschlagen hatte, aber dieses Mal hatte er ja gesagt«.534 Formulie-
rungen wie »Stück vom Mond«, Themen wie Schicksal, Endlichkeit und Ehre 
tauchen in Özdoǧans Roman immer wieder auf und sind für die Erzählung insge-
samt konstitutiv. Trotzdem wirft kein Rezensent Özdoǧan Orientalismus vor. Das 
liegt vor allem daran, weil für die Erzählungen nicht die Sprache oder Metaphern 
im Zentrum des Dargestellten stehen, sondern wie in der Einstiegsszene gesehen, 
bestimmte Handlungen und Entscheidungen. Sie lassen die lediglich  sprachlich 
aufgegriffenen Orientalismen nicht essenzialistisch werden. Sie finden viel-
mehr als Kategorien Verwendung, denn tatsächlich für eine andere Welt wie den 
Orient zu stehen. In diesem Zusammenhang ist Güls Verhältnis zu Gesetzen und 
Normen ausschlaggebend. Anders als in Leyla ist hier nicht ständig von Gesetzen 
die Rede. Sie kommen aber zum Tragen, wenn Gül Entscheidungen trifft. 

Auf den ersten Blick fällt in Die Tochter des Schmieds auf, wie detailliert der 
Erzähler das Leben von Timurs Familie in der türkischen Provinz beschreibt: 
seine Arbeit als Schmied, die Arbeit im Haus, das Heranwachsen seiner drei 
Töchter Gül, Melike und Sibel, und dass dieses Leben vom Wechsel der Jahres-

533 Özdoğan (2005): S. 7.
534 Ebd., S. 14.



656   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

zeiten bestimmt ist. In einer Kritik aus der Süddeutschen Zeitung heißt es dazu 
treffend, dass Özdoǧan »handlungsreich und schnörkellos« erzähle:

Da wird die eine Sache nicht viel ausführlicher beschrieben als die andere, egal, ob hier 
jemand ein Kind zur Welt bringt oder sich dort jemand das Nasenbein bricht. Das hat etwas 
von epischer Einfachheit. Erzählen kommt von Aufzählen. Hat jemand etwas vor, ist es im 
nächsten Satz getan.535

Neben diesem Fokus auf Handlungen und dem interaktiven Zusammenhang von 
Erzählung und Erzähltem wissen wir in der Regel auch, wo die Familie sich in den 
jeweiligen Erzählabschnitten befindet und weshalb. Im Sommer wohnt die Familie 
in der Stadt, im Winter im Dorf, weil es im Stadthaus keine Heizung gibt. Von der 
historischen Zeit erfahren wir wie in Zaimoǧlus Roman durch politische Ereignisse 
wie den Militärputsch in der Türkei 1961, durch die Meldung von der Ermordung 
Kennedys, durch den Kauf eines Radios oder den Einzug der Elektrizität in die Pro-
vinzstädte und in die Dörfer.536 Auch hier ist das moderne Leben elektrisch.

Bevor jedoch diese Form des modernen Lebens Einzug in das provinzielle türki-
sche Dorf hält, lesen wir besonders nach dem Tod von Timurs erster Frau Fatma die 
Schilderung von Güls Leben. Die älteste Tochter meint, nach dem Tod der Mutter 
deren Rolle übernehmen zu müssen. Da ist sie gerade einmal sechs Jahre alt. 

Menschen laufen hin und her, Gül weiß nicht, wo Melike und Sibel sind, sie sieht Tante 
Hülya und Onkel Yücel, sie sieht Nachbarn und auch Menschen, die sie noch nie vorher 
gesehen hat. Sie hat aufgehört zu weinen und denkt: Ich muß ein großes Mädchen sein, ich 
muß auf Melike und Sibel achtgeben.537 

Für das Wohl der Töchter heiratet Timur ein zweites Mal, eine neue Frau namens 
Arzu, die ihrer neuen Verantwortung mehr pflichtbewusst als liebevoll nach-
kommt, da ihr selbst stets bewusst ist, dass sie Fatma nie ersetzen kann. Im 
völligen Gegensatz zu Halid aus Leyla ist Timur eine dankbare Person. Er habe, 
heißt es einmal, ein so ein großes Herz, dass selbst sein Widersacher Tufan darin 
Platz finde.538 Ein anderes Mal bejaht Timur die Frage, ob er Arzu gegen Fatma 
eintauschen würde, ist aber trotzdem zufrieden, weil seine Töchter gesund sind 

535 Wiegandt, Kai (2005): »Das Gewicht der einfachen Dinge«. In: Süddeutsche Zeitung, 
06.07.2005, https://www.buecher.de/shop/buecher/die-tochter-des-schmieds/oezdogan-selim/
products_products/detail/prod_id/13273664/#reviews (03.08.2018).
536 Siehe hierzu: Özdoğan (2005): S. 156 u. S. 273. 
537 Özdoğan (2005): S. 60.
538 Ebd., S. 49 u. S. 171.

https://www.buecher.de/shop/buecher/die-tochter-des-schmieds/oezdogan-selim/products_products/detail/prod_id/13273664/#reviews
https://www.buecher.de/shop/buecher/die-tochter-des-schmieds/oezdogan-selim/products_products/detail/prod_id/13273664/#reviews


5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   657

und er arbeiten kann.539 Diese besondere Perspektive vermitteln uns vor allem 
Güls Beobachtungen. Wie in Leyla und anders als in Özdamars Roman wissen 
auch wir hier immer, wohin jemand geht oder wo jemand ankommt.540 Die Schule 
spielt in beiden Romanen eine wichtige Rolle. Für Gül mag sie ein Ausgleich sein 
zur anstrengenden Arbeit zu Hause. Sie hat aber auch ihre Klassenkameraden 
und die Lehrerin sehr gern. 

Auch wenn an keiner Stelle explizit von Gesetzen und Normen die Rede ist, 
spielt das Verhältnis von Lebensweise und wie man sich zu verhalten habe, in 
Özdoǧans Roman eine herausragende Rolle. Dieses Verhältnis wird noch um eine 
erzählerische Dimension ergänzt, die über die Beobachtungen und das Leben von 
Gül hinausgeht. Geradezu ethnologisch beschreibt der Erzähler aus einer sachli-
chen Distanz in der dritten Person etwa, wie am Opferfest geschächtet wird.541 Oder 
er klärt uns darüber auf, dass das von Tufan eingeschlagene Fenster bedeutet, dass 

539 Ebd., S. 171.
540 Siehe hierzu auch: Wiegandt (2005). Folgende drei literarische Beispiele zeigen, welche 
identitätspolitische Relevanz Richtungsvorgaben und -vektoren in den 2000er Jahren haben. Am 
Ende von Yadé Karas Roman Selam Berlin heißt es: »Ich liebte Berlin nach einem Regen und 
lief Richtung Potsdamer Platz. Die Lichter der Stadt spiegelten sich auf den nassen Pflasterstei-
nen, die Straßen hatten mehr Raum, mehr Weite. Alles war heller und klarer, und die ganze 
Stadt gewann an Glanz. […] Von weitem hörte ich Raketenschüsse. Sie kamen aus der Richtung 
vom Reichstag. Und ich wußte: In diesem Moment wurde die Freiheitsglocke geläutet und die 
Flagge gehißt. Und aus zwei deutschen Staaten wurde um Mitternacht wieder ein Deutschland. 
Ich wärmte mich an der Kippe und wußte plötzlich, wo es langgeht in meinem Leben … Ha!« 
Kara (2004): S. 381 f. Wie sehr die Akteure kulturelle Orientierung im Unterschied zu den 1990er 
Jahren verinnerlicht haben, zeigt auch der Schluss von Zaimoǧlus Häute. Nachdem dem Ich-Er-
zähler anstelle des antiken Jungfernbluttuches die Tochter der Geschäftsinhaberin angeboten 
wird, betritt ein dem Mädchen versprochener junger Mann den Raum, der den Fremden, der die 
Sprache der Dörfler beherrscht, mit einer Rasierklinge bedroht. »›Du Geschminkter, wirst jetzt 
sofort aufbrechen‹, sagt der Steinbrecher, ›du hast den Weg in unser Dorf gefunden, du wirst 
auch wieder rausfinden. Oder sollen wir dich begleiten?‹ ›Ist nicht nötig‹, sage ich, ich trete aus 
dem Laden und verlasse mich auf meinen inneren Kompaß, der meine Schritte zum Ortsausgang 
leiten wird, und wie ich mein Glück an solchen Tagen kenne, wird mich kein Stein aus einer 
Zwille treffen noch ein Hund anfallen.« Zaimoǧlu (2004): S. 121. Imran Ayatas erste Erzählung 
»Pokerci Ali« aus dem Erzählband Hürriyet Love Express beginnt in einem Stadtteil in Istanbul, 
in dem »Pokerci Ali« bekannt ist, und endet, nachdem er sich dafür entscheidet, der größte 
Pokerspieler in Deutschland zu werden und deshalb migriert, mit Alis Ankunft auf einer Bau-
stelle in Pforzheim. Hier ist es der Leser, der nur zu gut weiß, dass Ali nicht in Baden-Baden im 
Spielcasino landen wird, sondern an einer Arbeitsstelle als Gastarbeiter. Erneut ist die Ankunft 
an einem bestimmten Ort symbolisch aufgeladen. »Und was sah Pokerci Ali? Da, wo das große 
Casino stehen sollte, war eine riesige Baustelle und sonst nichts. Das Casino, in dem Pokerci Ali 
Geschichte schreiben wollte, war noch nicht gebaut.« Siehe hierzu: Ayata, Imran (2005): »Po-
kerci Ali«. In: Hürriyet Love Express, Köln: Kiepenheuer & Witsch, S. 14–20, hier S. 20. 
541 Özdoğan (2005): S. 119.



658   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

dieser »ein Auge auf seine [Timurs, Ö.E.] Frau geworfen hat«.542 Später erfahren 
wir, dass man Toten »ein Tuch um das Kinn« bindet, »damit der Mund nicht offen-
steht, wenn die Leiche steif wird«; oder dass man nicht vor seinen Eltern rauchen 
darf, »weil es eine Respektlosigkeit ist, sich im Beisein der Älteren einem Genuß 
hinzugeben«.543 Ebenso eingehend wird der genaue Ablauf von Heiratsanträgen 
beschrieben.544 Bei der standesamtlichen Vermählung muss der Mann z. B. auf den 
Fuß der Frau treten, wenn er im Eheleben »die Hosen anbehalten« will.545 Und 
hier zeigt sich eine weitere konstitutive Ebene des Romans, der sich nicht allein in 
der Darstellung von Lebensweisen erschöpft, sondern auch in sprachlicher Hin-
sicht dieselbe Übersetzungsleistung erbringt wie Zaimoǧlus Leyla. Auch Özdoǧan 
übersetzt nämlich türkische Formulierungen und Redewendungen eins zu eins ins 
Deutsche, gleich wie übertrieben kitschig sie auf Deutsch auch klingen mögen.546 

Neben »Teil vom Mond« lesen wir als Timurs Antwort auf die Frage, ob er lieber 
einen Sohn oder eine Tochter hätte: »Die Hände und Füße sollen an den richtigen 
Stellen sein«, die exakte Übersetzung der türkischen Redewendung »eli ayaǧı 
düzgün olsun«. Seine Tochter Gül nennt der Schmied »meine Rose« (»Gülüm«) 
oder »Glanz meiner Augen« (»Gözümün ışıǧı«).547 Im Unterschied zu Özdamars 
Roman sollen die Übersetzungen nun nicht mehr kulturelle  Zuschreibungen und 
Vorstellungen verfremden oder unterlaufen. Sie sind genau platziert, um soziale 
Praktiken zu beschreiben, sie verstärken also gewissermaßen das, was geschieht. 
Doch weitaus entscheidender ist, dass sie sich gegen einen klassischen Orienta-

542 Ebd., S. 73.
543 Ebd., S. 221. In Buket Alakuş’ Verfilmung von Hatice Akyüns Roman Einmal Hans mit schar­
fer Soße und in Imran Ayatas Roman Mein Name ist Revolution ist das Küssen oder Händchenhal-
ten mit der Freundin oder dem Freund vor den Eltern schon respektlos. 
544 Die türkische-muslimische Art des Handanhaltens ist in den bereits genannten Culture- 
Clash-Komödien der 2000er Jahre sehr wichtig. Auch hier werden die Handlungen bis zum Schluss 
ausgeführt. Siehe hierzu: Holtz (2005); Wacker (2004); Akkuş (2008); Alakuş (2013). Sie wird 
in Einmal Hans mit scharfer Soße ausführlich beschrieben. In allen genannten Werken dominiert 
dabei das Spiel mit dieser Interaktion, nicht die Identifikation mit einem kulturellen Code. 
545 Ebd. Auch Murat Topal macht in Getürkte Fälle. Ein Cop packt aus darauf aufmerksam. Siehe 
hierzu: Topal (2005).
546 Siehe hierzu: Branco, Carla (2005): »Ein Becher Meer«. In: Frankfurter Allgemeine  
Zeitung, 31.10.2005, https://www.buecher.de/shop/buecher/die-tochter-des-schmieds/oezdogan- 
selim/products_products/detail/prod_id/13273664/#reviews (03.08.2018). Siehe auch: Dreistler 
(2011).
547 In Einmal Hans mit scharfer Soße gibt es kaum eine Seite, auf der nicht steht: »im Türkischen 
heißt das so«, uns also ebenfalls viele wörtliche Übersetzungen aus dem Türkischen begegnen. 
Allerdings spielt die erzählte Geschichte fast ausschließlich in Deutschland. Einmal Hans mit 
scharfer Soße verkaufte sich 300 000 Mal und gehört mit Necla Keleks Die fremde Braut zu den 
deutsch-türkischen Bestsellern der 2000er Jahre. 

https://www.buecher.de/shop/buecher/die-tochter-des-schmieds/oezdogan-selim/products_products/detail/prod_id/13273664/#reviews
https://www.buecher.de/shop/buecher/die-tochter-des-schmieds/oezdogan-selim/products_products/detail/prod_id/13273664/#reviews


5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   659

lismus stellen und für die Frage der Integration in den 2000er Jahren stehen, die 
Entscheidungen der Akteure, besonders von Gül. 

Dies wird mitunter daran deutlich, dass Güls Schwestern Melike und Sibel andere 
Wege gehen als sie. Wenn Gül beispielsweise die ersten Heiratsanträge ablehnt, um 
bei ihrer Familie zu bleiben, will Melike die Provinz auf jeden Fall verlassen und 
in Istanbul oder Ankara leben. Denn »da heißt es bestimmt nicht dauernd, wir 
werden zum Gespött der Leute«. Sie möchte in der Stadt »schöne Kleider tragen und 
Nylonstrümpfe« und sie »möchte Volleyball spielen, ohne dass mir jemand sagt, 
dass junge Frauen das nicht dürfen«.548 Sie besteht die Aufnahmeprüfungen für die 
staatliche Oberschule, besucht ein Internat und wird später sogar ihren zukünftigen 
Mann mit ins Dorf bringen und ihn ihren Eltern und Geschwistern vorstellen.549 Die 
jüngste Schwester Sibel, die klügste und begabteste von den Dreien, wird Kunstleh-
rerin, zieht mit ihrem Mann in die Stadt und bleibt kinderlos.550 Gül trifft andere 
Entscheidungen. Sie scheint die sozialen Normen und Regeln im Dorf so sehr verin-
nerlicht zu haben, dass sie niemand darauf aufmerksam machen muss, wie sie sich 
zu verhalten hat. Warum dies so ist, wird nicht eindeutig erklärt. Sie scheint einfach 
zu wissen, dass sie z. B. nach dem Tod der Mutter als ältestes Kind deren Rolle ein-
nehmen muss. Niemand sagt ihr das. Doch sie führt zur eigenen Selbstvergewisse-
rung häufig Selbstgespräche – etwa, als sie Fuats zweiten Heiratsantrag annimmt: 

Als Gül am nächsten Morgen aufwacht, will sie immer noch. Möglicherweise ist es ihr vor-
herbestimmt. Deshalb ist Fuat zweimal gekommen. […] Fuat ist kein Fremder, er gehört ja 
zur Familie. Früher oder später wird sie ja doch heiraten. Was sollte sie auch sonst tun. 
Früher oder später heiraten alle. Oder sie vertrocknen zu Hause und werden schief angese-
hen. Schicksal. Sie hat aus irgendeinem Grund ja gesagt, gestern Abend hat sie aus irgend-
einem Grund ja gesagt. Und es hat sich richtig angefühlt. Oder etwa nicht?551

Interessant an diesem Passus ist, wie sehr Erzähler und Gül narrativ miteinander 
verwoben sind. Man beobachtet Reflexion, Beobachtende und Agierende zugleich. 
Nach Karakuş hat man als Leser von Die Tochter des Schmieds den Eindruck, »dass 
die betreffende Figur das Geschehen beobachten und erzählen würde, so dass die 
Innenwelt der betreffenden Figur zum Vorschein kommt«. Der Leser habe dadurch 
die Möglichkeit, »nach innen zu schauen, aber zugleich zu sehen, wie sie das 
Geschehen sieht und betrachtet«.552 Diese besondere performative Struktur zeich-
net den Roman insgesamt aus. Sie führt dazu, dass etwa der Zweifel an der Zustim-

548 Özdoğan (2005): S. 192.
549 Ebd., S. 242 u. 260.
550 Ebd., S. 195.
551 Ebd., S. 210. 
552 Karakuş (2009): S. 147.



660   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

mung zu Fuats Heiratsantrag nicht wirklich irritiert. Auf eine besondere Art und 
Weise wird auch in diesem Roman das Innen zum Außen gemacht. Dass Özdoǧans 
Roman im Unterschied zu Özdamars Karawanserei und zu Zaimoǧlus Leyla sich 
weder durch »spektakuläre Handlungsmomente wie Rebellion oder durch brutale 
Unterdrückung« auszeichnet, liegt zum einen an der Figur Gül selbst, die von sich 
sagt, dass ihre Fähigkeit vor allem darin liege, erdulden zu können; im Unter-
schied zu ihrer Schwester Melike, die liebend gern kämpft.553 Zum anderen spielt, 
wie in Leyla, auch die Figur des Vaters eine wichtige Rolle. Wie im Vergleich der 
Filme Die Fremde und Almanya begegnet uns in Halid und Timur ein gegensätzli-
ches Paar: Während der eine nur an sich denkt, seine Frau als eine »Beschmutzte« 
und seine Familie als »Hundebrut« beschimpft, bezeichnet der andere seine erste 
Frau als »Teil vom Mond« und seine älteste Tochter als »das Licht seines Auges«. 
Ähnlich freundlich und gelassen reagierte Hüseyin in Almanya, als er von seiner 
Enkelin Canan erfährt, dass sie von einem Engländer schwanger ist.554 So hat 
man Özdoǧans Roman zugute gehalten, identisch wie in den Besprechungen zum 
Spielfilm Almanya, dass er den gesellschaftspolitisch überhitzten Debatten um 
Ehrenmord und Zwangsehe eine »Normalisierung« entgegensetze.555 Wenn wir bei 
Leyla darauf hoffen, dass die Ich-Erzählerin endlich der autokratischen Unterdrü-
ckung entkommt, erscheint uns die Emanzipation in Özdoǧans Roman weniger 
notwendig. Vielmehr wird verständlich, welch eine Erleichterung ein »elektri-
sches Leben« mit sich bringen könnte, ist doch der Arbeitsalltag im Dorf ohne 
technische Geräte sehr beschwerlich.556 Dieses Bedürfnis ist allerdings nicht der 
Kern der Erzählung, die zwar »unmerklich […] Sehnsüchte nach einem leichteren 
Alltag wach[ruft]«, doch zugleich zeigt, dass das Leben dadurch auch »schwe-
rer werden kann«.557 Damit unterscheidet er sich von der klassischen Botschaft 
der Migration, dass am Anfang der Wunsch stehe, anders und besser zu leben,558 
wie ihn Bekir Yıldız, Aras Ören oder Helma Sanders-Brahms in ihren Reflexio-
nen zur Migration in den 1960er und 1970er Jahren dargestellt haben. Die Tochter 
des Schmieds macht stattdessen deutlich, dass das Fehlen sozialer Teilhabe den 

553 Özdoğan (2005): S. 192.
554 Siehe hierzu: Şamdereli (2011). In Sinan Akkuş’ Komödie Evet, ich will! ist es ein Af-
ro-Amerikaner, der heimlich mit der Türkin Nursel zusammen ist, die eigentlich mit dem homo-
sexuellen Türken Emrah verkuppelt werden soll. Siehe hierzu: Akkuş (2008). 
555 Hofmann (2013): S. 123.
556 So beschreibt auch Dilek Güngör in Das Geheimnis meiner türkischen Großmutter den Alltag 
der in die Familie eingeheirateten Özlem im türkischen Dorf. Siehe hierzu: Güngör (2008): S. 130.
557 Siehe hierzu: https://opac.stadt.wuerzburg.de/opax/ftitle.C?LANG=de&FUNC=full&SORTX= 
13&509143=YES (03.08.2018). 
558 Ezli, Özkan/Staupe, Gisela (2014): »Vielfalt als soziale Utopie«. In: dies.: Das neue Deutsch­
land, S. 6–11, hier S. 8. 

https://opac.stadt.wuerzburg.de/opax/ftitle.C?LANG=de&FUNC=full&SORTX=13&509143=YES
https://opac.stadt.wuerzburg.de/opax/ftitle.C?LANG=de&FUNC=full&SORTX=13&509143=YES


5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   661

Menschen einsam macht.559 Ein im Roman verhandeltes Thema ist also Partizi-
pation. Eine andere These lautet, dass kulturelle Unterdrückung auf den eigenen 
und nicht auf systemischen oder gesellschaftlichen Entscheidungen basiert. Gül 
hätte wahrscheinlich eine weitergehende Schule besuchen können, hätte sie das 
gewollt, ausgesprochen und durchgesetzt. Doch um Artikulation, wie sie sich 
Homi Bhabha, Stuart Hall und Gayatri Spivak noch gewünscht hatten, geht es in 
den 2000er Jahre nicht mehr – sondern darum, was man tut und wofür man sich 
entscheidet.

Alle besprochenen Filme und Bücher berichten aus dem Innenleben der Türken. 
Im Unterschied zu Meine verrückte türkische Hochzeit, Die Fremde, Leyla 
und Die fremde Braut werden Regeln in Die Tochter des Schmieds nicht gebrochen, 
sondern befolgt. Dafür werden sie aber ebenfalls sichtbar gemacht und nach außen 
gekehrt. Obwohl die Unterscheidung zwischen Moderne und Tradition natürlich 
mitschwingt, ist sie in den Erzählungen der 2000er Jahre nicht so entscheidend 
wie in den 1980er und 1990er Jahren. Özdoǧan stellt etwa keine der Schwestern 
freier oder besser dar oder unterscheidet wertend zwischen Progressiven und Tra-
ditionellen. Gesellschaft ist außerdem keine abstrakte Kategorie. Sie ist zwar über 
Regeln und Normen im Spiel, aber zugleich nur »Kulisse«.560 Denn im Zentrum der 
Verhandlung von Kultur steht in den 2000ern, wie schon öfter betont, die Frage 
danach, was man lebt und auf welchen Entscheidungen dieses Leben beruht, nicht 
die klassische Frage der Integration, ob man sich wird anpassen können oder wie 
man die eigene Herkunftskultur in der Ankunftsgesellschaft am Leben hält. Auf die 
Erfahrung seiner Leser, dass sie Gül am liebsten »durchschütteln« würden, entgeg-
net Özdoǧan, dass eine solche Reaktion auf seine Figur »einem anderen Denken 
geschuldet« sei: 

Das ist einfach die Welt, in der sie lebt, das ist eine schöne Form für einen Roman, so eine 
Emanzipationsgeschichte, aber das ist nicht das, was mich interessiert hat. Es ist einfach 
nicht ihr Charakter, deswegen möchte ich sie auch nicht schütteln.561

In den 2000er Jahren entfalten literarisches und filmisches Erzählen verkörperte 
Traditionen und korrelieren darin mit dem Zusammenhang von Migration und Inte-
gration in der bundesrepublikanischen Politik der Zeit. In allen Bereichen geht es 
nicht um Einsicht (von draußen nach innen), Entwicklung oder Brüche, sondern 
um eine Abbildung politischer und ökonomischer Zustände. Dazu gehören Veröf-
fentlichungen und Brüche von kulturell bedingten Familiengesetzen. Auch Dilek 

559 Özdoğan (2005): S. 144.
560 Karakuş (2009): S. 152.
561 Zitiert nach: Dreissler (2011).



662   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Güngörs Roman Das Geheimnis meiner türkischen Großmutter von 2007, dem ich 
mich nun abschließend widmen werde, verbindet türkische Vergangenheit und 
deutsche Gegenwart so, dass das Leben von Kultur in den Vordergrund rückt. 

Das Geheimnis meiner türkischen Großmutter erzählt vom mehrwöchigen 
Aufenthalt einer deutsch-türkischen Familie in ihrem türkischen Herkunftsdorf 
nahe der syrischen Grenze. Die Ich-Erzählerin Zeynep ist 32 Jahre alt und kündigt 
zu Beginn des Romans als Journalistin bei einer Zeitungsredaktion, mit deren 
Chefredakteur Stefan sie liiert war. Sie wird am Ende des Romans wieder eine 
Stelle als Journalistin und Redakteurin antreten, wie auch Devrim aus Mein Name 
ist Revolution am Ende wieder als Radiomoderator arbeiten wird.562 Doch davor 
zieht Zeynep von Berlin wieder zu ihren Eltern in die deutsche Provinz, wo die 
Nachricht eintrifft, dass ihre Großmutter, die Mutter ihres Vaters, todkrank ist. 
Die Familie fliegt in die Türkei, um die Großmutter beim Sterben zu begleiten. Wie 
viele literarische, filmische, aber auch politische Thematisierungen der Migra-
tion und Integration in den 2000er Jahren beginnt auch dieser Roman mit dem 
Bild und dem Gefühl einer Ankunft. Die Erzählerin erinnert sich, wie sie mit ihrer 
deutsch-türkischen Familie im Auto bei ihrer Großmutter ankommt.563 In dieser 
Erinnerung ist sie noch ein kleines Mädchen, das von der Großmutter in den Arm 
genommen wird. Dass die Großmutter am Hals »nach saurem Joghurt« riecht, 
ist die »erste Erinnerung« der Erzählerin an sie.564 Der Roman endet nicht mit 
der Rückreise der Familie nach Deutschland. Zeynep wird alleine zurückreisen. 
Sie kam nicht in die Türkei, um die Großmutter in den Tod zu begleiten, sondern 
um sie in erster Linie überhaupt kennenzulernen.565 Denn auch wenn sie anfangs 
lieber zu Hause in Deutschland geblieben wäre, fühlt sie sich mit dem angekün-
digten Tod der Großmutter auf einmal in das Leben ihrer Eltern hineingezogen.566 

562 Devrim wird im ersten Drittel des Romans Mein Name ist Revolution gekündigt, weil er bei 
einem nächtlichen Live-Talk einen erfolgreichen deutsch-türkischen Schauspieler, der gerade 
den Golden Globe gewonnen hatte, nicht energisch genug unterbrochen hatte, als er über all das 
in Deutschland herzog, was hier rassistisch sei. Die Zuhörer zeigten sich über »Ayhan Akhans 
Nazi-Ausfall zutiefst enttäuscht. […] Wenn Menschen wie er, deren Weg in Deutschland immer 
nach oben zeige, sich zu solchen Taktlosigkeiten hinreißen ließen, brauche man sich nicht zu 
wundern, wenn immer mehr Jugendliche aus Einwandererfamilien die Sprache der Gewalt wähl-
ten«. Siehe hierzu: Ayata (2011): S. 317.
563 Almanya bereichert den Aufbruch der Familie in die Türkei mit Archivaufnahmen von die-
ser Strecke, von Gastarbeitern mit ihren Familien in langen Autostaus oder beim Picknicken in 
Raststätten. Siehe hierzu: Şamdereli (2011). 
564 Güngör, Dilek (2008): Das Geheimnis meiner türkischen Großmutter, München: Piper, S. 5.
565 Ebd., S. 54.
566 Ebd., S. 21.



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   663

Ich hatte mich nie besonders dafür interessiert und auch nie so recht etwas damit zu tun 
haben wollen, aber ich hatte das Gefühl, dass ich mich jetzt mit ihrem türkischen Leben 
befassen musste, ob ich wollte oder nicht. Die Mutter meines Vaters lag im Sterben, ich 
konnte nicht so tun, als ginge mich das nichts an.567

Der Roman endet nicht etwa damit, dass Zeynep ein Jahr nach deren Tod nun 
die Großmutter und die türkische Kultur kenne, sondern mit ihrem Gedanken, 
dass sie als unabhängige Frau in Deutschland zu einer Minderheit gehöre – denn 
hier sei nur jede vierte Frau finanziell unabhängig. Als Journalistin mit kürzlich 
erfolgreich abgeschlossener Probezeit und einer eigenen Wohnung kann sie »tun 
und lassen, was [sie] will«. »Niemand schreibt mir etwas vor, außer bei der Arbeit 
natürlich. Ich bin gern allein. Ich brauche keinen Mann an meiner Seite. Vielleicht 
später einmal.«568 Inwieweit dieser überraschende Schluss des Romans mit den 
Erfahrungen der Ich-Erzählerin im türkischen Dorf, mit ihrer Herkunftsfamilie 
zusammenhängt, entwickelt sich sukzessive zum Schwerpunkt von Das Geheim­
nis meiner türkischen Großmutter. Wesentlich ist, dass Ich-Erzählerin Zeynep und 
Autorin Dilek Güngör ein implizites Gesetz der Familie öffentlich machen, das sie 
zur Frage der Lebensführung und Entscheidung führt. Zunächst werde ich kurz 
den Inhalt des Romans zusammenfassen.

Ähnlich wie Zaimoğlu in Leyla und Özdoğan in Die Tochter des Schmieds erzählt 
Güngör die Geschichte linear. Nach dem ersten von vierzehn Kapiteln steht bereits 
fest, dass die Familie in die Türkei fliegen wird. Darauf folgen zwei Kapitel der 
Ankunft in der Türkei, in denen viele Vorstellungen und Erinnerungen dargelegt 
werden. Im alten Haus der Familie starb etwa der jüngste Bruder ihres Vaters, Onkel 
Yusuf, nach einer Schießerei. Die anschließende Fehde führte zur Aufspaltung der 
Familie. Zeynep erinnert aber auch Sinnliches und Schönes, wie das Waschen in 
der Küche: »Wenn sich jemand einseifte, schwammen kleine Schaumflöckchen 
quer durch die Küche und verschwanden in der Wand am anderen Ende«.569

Auf der Fahrt vom Flughafen zum Dorf im dritten Kapitel fühlt sich Zeyneps 
Vater neben seinem Bruder sichtlich unwohl. Wir erfahren erst später, dass dies 
mit einem Familiengeheimnis zu tun hat. Die weiteren Kapitel enden oft mit dem 
Ende eines Tages oder beginnen mit dem Anfang eines neuen Tages – wie die 
Romane von Özdoǧan und Zaimoǧlu. Zugleich ist trotz der Nähe der Protagonis-
tin zu den anderen Akteuren eine ethnologische Perspektive zu erkennen. Oft 

567 Güngör (2008): S. 21. 
568 Ebd., S. 207. Eine ganz ähnliche Einschätzung steht am Ende von Einmal Hans mit scharfer 
Soße: »Ich stelle das Bild einer traditionellen Türkin ganz schön auf den Knopf. Ich bin eine 
Singlefrau, eine Großstädterin, die sich manchmal als Türkin verkleidet, wenn sie mit einem 
Kopftuch ihr anatolisches Dorf besucht.« Akyün (2005): S. 190. 
569 Güngör (2008): S. 26.



664   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

beschreibt Zeynep etwa, wie und warum sich Männer und Frauen im türkischen 
Dorf auf eine bestimmte Weise verhalten. Als neunjähriges Kind hatte sie schon 
auf der Trauerfeier zu Yusufs Tod beobachtet, wie die Frauen sich die Kopftücher 
vom Kopf zogen, sich weinend und klagend mit der flachen Hand auf die Brust 
schlugen.570 Die Männer hielten sich in einem anderen Raum des Hauses auf. 
Dort weinte oder schrie niemand.571 

Erneut beschränkt sich die Übersetzung des türkischen Lebens im Dorf nicht 
nur auf die Beschreibung des Alltags. Wie schon zuvor häufiger beobachtet, 
begegnen wir auch hier wörtlichen Übersetzungen aus dem Türkischen, wobei 
offensichtlich keine Sorge darüber besteht, dass dies orientalisierend wirken 
könnte. Die Übersetzungen stehen hier direkt nach den türkischen Sätzen. Die 
Großmutter begrüßt die erwachsene Zeynep etwa mit den Worten: »Kurban 
olayım sana, nenesinin canı! Großmutters Liebling, mein Leben würde ich für 
dich geben«.572 Als es ihr kurzzeitig wieder besser geht, meinen die Verwandten: 
»Allaha bin şükür, dem Allmächtigen sei tausend Dank«.573 Diese Ausleuchtung 
der türkischen Kultur und ihr Explizitmachen geschehen nicht nur auf der sprach-
lichen Ebene, sondern werden auch auf der praktischen Ebene verhandelt. Das 
zeigt sich vor allem an den Frauenfiguren:

Ich mochte Özlem [Zeyneps Cousine, Ö.E.], mir gefiel ihre Einstellung, sie beklagte sich nicht 
und bemitleidete sich nicht selbst. Sie wusste, sie würde eines Tages ein Leben mit ihrem 
Mann und ihren Kindern führen, ohne die bettlägerige Großmutter und den Schwiegerva-
ter am Bein. Vielleicht rührte daher ihr Durchhaltevermögen. Wenn heute in Deutschland 
türkische Arbeiter gesucht würden, wäre Özlem eine der Ersten, die sich darum  beworben 
hätte, da war ich mir ganz sicher.574

An einer Stelle wirft Özlem Zeynep sogar vor, dass sie sich nicht durchsetzen 
könne. Was war vorgefallen? Zeynep hatte anfangs vor, ihre Großmutter und das 

570 Ein vergleichbares Trauerritual beschreibt Imran Ayata in Mein Name ist Revolution: »Eine 
Frau trauert und singt und schlägt sich auf die Brust. […] Vor meinen Augen spielten sich Szenen 
der Beerdigung von Tante Güls Cousine Aylin auf dem islamischen Friedhof in Tempelhof ab. Es 
war die erste Beerdigung meines Lebens gewesen. Auch dort waren Traueroden gesungen wor-
den. Frauen knieten am Grab und wünschten sich laut weinend Aylin zurück.« Genauso verhält 
sich seine türkische Freundin Rüya, als ihr Vater stirbt: »Irgendwann fing sie an, wie die Frauen 
am Flughafen eine Trauerode anzustimmen. […] Dieses Mal wusste ich, wovon sie handelten. Ich 
hielt Rüyas Hand und streichelte ihre pechschwarzen Haare«. Ayata (2011): S. 140 f. u. S. 298.
571 Ebd., S. 24 f.
572 Ebd., S. 37.
573 Güngör (2008): S. 42. 
574 Ebd., S. 92. 



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   665

Leben im Dorf filmisch zu dokumentieren.575 Für den Kauf einer Kamera hätte 
ihr Onkel Mehmet in die Stadt fahren müssen, was er aber nicht tat. Zeynep war 
es irgendwann egal, während Özlem ihr den obigen Vorwurf machte. Dass ein 
bestimmtes Bild von Männlichkeit das Leben im türkischen Dorf bestimmt, wird 
an einer anderen Stelle noch deutlicher. Zeynep besucht die von der Familie 
ausgeschlossene Döndü, die Schwiegertochter ihrer Großmutter, im alten Haus. 
Ihr wird nachgesagt, dass sie die Kinder ihres verstorbenen Mannes gegen seine 
Familie aufgehetzt habe.576 Von ihr erfährt Zeynep, dass der Mord an ihrem Mann 
auf eine lange Blutsfehde zurückging: Zuerst wurde der Bruder von Zeyneps 
Großvater väterlicherseits von einer fremden Familie getötet. Um seinen Tod zu 
rächen, zwangen Zeyneps Großvater und besonders ihre Großmutter ihren Sohn 
Mehmet, Zeyneps Onkel, dazu, ein Familienmitglied der verfeindeten Familie zu 
töten. Das hatte sie von ihrem Mann Yusuf erfahren, denn sie hatte einen großen 
Einfluss auf ihn. Er sollte das tun, wofür ihr Mann selbst nicht Manns genug war: 
»›Mehmet hat einen der Söhne des Mannes erschossen, der den Bruder deines 
Großvaters getötet hatte. So macht man das hier im Dorf. Jeder rächt seinen 
Toten selbst.‹ Sie verzog das Gesicht zu einer sarkastischen Grimasse.«577 Döndü 
ergänzt, dass Mehmets Vater ein »furchtbarer Tyrann« gewesen sei, »dominant« 
und »rücksichtslos«. Dennoch sei er nicht in der Lage gewesen, die Tötung seines 
Bruders selbst zu rächen. Mehmet musste der Mann sein, der sein Vater nie war.578

Nach dem Besuch bei Döndü war Zeynep nun klar, warum ihre Mutter das 
Dorf, ihren Schwager und ihre Schwiegermutter hasste. Ihr Vater nahm »seine 
Herkunftsfamilie nie in Schutz«, machte ihr aber auch keine Vorwürfe. Nach 
Deutschland floh er vor der Tradition, und vor der damit zusammenhängenden 
Verantwortung. Mehmet büßte seine Tat mit mehreren Jahren im Gefängnis. 
Zurück in Deutschland ist Zeynep unendlich froh, dass sie hier lebt.579 Özlem 
wird Zeynep im neuen Haus ebenfalls erzählen, dass der Großvater ein »Tyrann, 

575 Als der ehemalige Radiomoderator Devrim in Ayatas Roman Mein Name ist Revolution ein 
Gespräch über die alten Zeiten zwischen seinem Onkel und seinem türkischen Bruder in einem 
Dorf nahe Dersim verfolgt, bereut er es auch zutiefst, dass er kein Aufnahmegerät mitgenommen 
hat, um ihre Erinnerungen an die 1960er in der Osttürkei zu dokumentieren. Siehe hierzu: Ayata 
(2011): S. 205.
576 Güngör (2008): S. 103.
577 Ebd., S. 143.
578 Ebd., S. 144.
579 Ebd., S. 147. Dasselbe empfindet Feridun Zaimoǧlu, als er von seiner ersten Recherchereise 
zu Leyla nach Deutschland zurückkehrt: »Fast hätte ich den deutschen Boden geküsst, meinen 
Freunden und Bekannten war mein Verhalten sehr peinlich, und sie ermahnten mich, es mit 
meiner Deutschlandliebe nicht zu übertreiben«. Zaimoǧlu (2008): S. 36. 



666   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

ein richtiges Ekel« gewesen sei: »Wenn ihm nicht schmeckte, was ich gekocht 
hatte, hat er seinen Teller gegen die Wand geschleudert«.580

Zeynep, die Großmutter und Großvater in guter und zärtlicher Erinnerung 
hat, ist äußerst irritiert über das, was sie aus unterschiedlichen Quellen über ihre 
Herkunftsfamilie erfährt. Für sie ist nicht die Tradition oder eine Kultur an der 
Familientragödie schuld, sondern die Akteure selbst: »Ob Onkel Mehmet nun von 
seinen Eltern dazu gezwungen worden war oder nicht: der Mann hatte jemanden 
getötet, und niemand in der Familie schien ihm das ernsthaft vorzuwerfen. Nicht 
einmal meine Eltern.«581 Wie habe der Großvater nur »nicht in der Lage [sein 
können], sich gegen diese grausame Tradition durchzusetzen«.582 

Dennoch bleibt Zeynep bis zum Tod der Großmutter in der Türkei und hat 
dabei das Gefühl, als habe sie die »Seiten gewechselt«. In einem Gespräch 
kommen Großmutter und Enkelin erneut auf den Großvater zu sprechen: 

»Hat er [der Großvater, Ö.E.] Dir nicht gefallen?«
Jetzt war es mir auch egal.
»Einen, der seinen Sohn zu einem Mord angestiftet hat, den er nicht begehen wollte.«
»Allah kahretsin seni, verdammtes Biest. Du sprichst nicht so über deinen Großvater, hast 
du das von deiner Mutter?« Sie sah mich drohend an. »Geh raus, lass dich nicht mehr an 
meinem Bett blicken. Geberesice, verrecke, wie viel Zeit und Mühe habe ich verwendet, 
damit du mir das ins Gesicht spuckst? Geh zurück zu ihm [ihrem Freund Stefan, Ö.E.] und 
lebe dein Leben, sinnlos wie bisher. Ich will dich nicht mehr sehen, verschwinde.«583

Vor lauter Wut krächzt sich die kranke Großmutter ganz heiser  – als ob ihre 
Geschichte und Vergangenheit aus ihrer Haut nach draußen drängten. Anfangs 
war die Großmutterfigur fremd, auch weil sie bei den seltenen Telefonaten zwi-
schen der Türkei und Deutschland immer danach fragte, wann Zeynep denn 
endlich heiraten würde. Später wird sie zu einer Freundin, mit der Zeynep über 
alles, vor allem über ihren Partner Stefan, reden kann. Der emotionale und 
körperliche Ausbruch am Ende des Romans steht dazu nicht im Gegensatz: 
Die Großmutter entschuldigt sich zutiefst bei ihrer Enkelin; sie sei so wütend 
gewesen, weil sie nicht möchte, dass Zeynep sich wegen eines Mannes ins 
Unglück stürze.584 Kurze Zeit später stirbt die Großmutter. Zeynep kehrt zurück 
nach Deutschland und entscheidet sich dafür, finanziell unabhängig ohne Mann 
glücklich zu werden – was selbst in Deutschland eine Seltenheit ist. Dabei hat 

580 Güngör (2008): S. 160.
581 Ebd., S. 150.
582 Ebd., S. 187.
583 Ebd., S. 194.
584 Ebd., S. 195.



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   667

sie sich die emanzipierte Haltung nicht in Deutschland, sondern im türkischen 
Dorf angeeignet; dort, wo die Frauen an den Konsequenzen ihrer falschen Ent-
scheidungen litten. Die Autorin hatte den Roman ursprünglich Am falschen Ort 
nennen wollen, was den konstitutiven Zusammenhang von Ort, Praktiken und 
Entscheidungen noch besser verdeutlicht hätte als der vom Verlag durchgesetzte 
Titel Das  Geheimnis meiner türkischen Großmutter.585

In einem längeren Interview in der Frankfurter Rundschau zur Erstveröffent-
lichung des Romans antwortete die Autorin Dilek Güngör auf die Frage, ob sie mit 
ihrer Blutrache-Geschichte nicht befürchte, Vorurteile gegenüber Immigranten 
zu nähren, dass ihr diese Gefahr bewusst sei, man sich ihr aber nicht beugen 
dürfe. »Man muss offen über die Dinge reden«, konstatiert Güngör. Sie habe ja 
nur aufgeschrieben, was sie verstanden habe.586 Das Dorf habe beispielsweise 
ihre Mutter, die dort aufgewachsen sei, nicht daran gehindert, »sich ihre eigenen 
Gedanken zu machen und schon gar nicht daran gehindert, anderen zuzugeste-
hen, dass sie anders leben wollen, als sie es getan hat«.587 Wie in den anderen 
besprochenen Romanen und Filmen setzt Güngörs Roman den Fokus auf Hand-
lungen, die wiederum historisch, örtlich und räumlich spezifisch gerahmt sind. 
Auch hier ist von anderen Türken und Deutschen die Rede, denen wir aber eben-
falls kaum begegnen. Gesellschaft ist auch hier nur Kulisse. Es geht ein weiteres 
Mal darum, was die Akteure in ihrem Alltag leben. Für die Sichtbarmachung und 
diesen Schwerpunkt wird erneut ein Hausgesetz geltend gemacht, das in einer 
modernen, vom Staat gelenkten Gesellschaft nicht mehr gelten darf. Um dies zu 
verdeutlichen, habe sich Güngör für den Begriff »Familienfehde« entschieden 
statt für »Blutrache«. Denn über den ersteren könne man im Vergleich zum letz-
teren »noch reden«: »Da gibt es ein Für und Wider, die Möglichkeit einer Ausei-
nandersetzung. Das Urteil steht noch nicht fest«.588 Wie bereits festgestellt, ist 
Kultur in den 2000er Jahren ein Material und ein Ensemble von Kategorien, aber 
nicht von unbeweglichen Essenzialismen. Es geht um die Frage, welche Bedeu-
tung man ihr gibt und wie man sich entscheidet. Um dieses Verhältnis zwischen 
Kultur und Akteur in den 2000er Jahren ausleuchten zu können, ist eine ethnolo-
gische Übersetzungsarbeit unerlässlich. 

585 Interview mit Dilek Güngör (2007): »Wir sind alle Hinterwäldler. Die Schriftstellerin Dilek 
Güngör über ihren ersten Roman Das Geheimnis meiner türkischen Großmutter«. In: Frankfur­
ter Rundschau, 15.03.2007, http://www.fr.de/kultur/literatur/schriftstellerin-dilek-guengoer- 
wir-sind-alle-hinterwaeldler-a-1195060 (08.08.2018).
586 Ebd.
587 Ebd. Diese Einschätzung der eigenen Eltern, die keine nennenswerte Bildung genossen 
haben, finden wir auch bei Hatice Akyün und Feridun Zaimoǧlu, wenn erstere von ihrem Vater 
und letzterer von seiner Mutter erzählt. Siehe hierzu: Akyün (2005): S. 189; Zaimoğlu (2007): S. 34. 
588 Interview mit Dilek Güngör (2007).

http://www.fr.de/kultur/literatur/schriftstellerin-dilek-guengoer-wir-sind-alle-hinterwaeldler-a-1195060
http://www.fr.de/kultur/literatur/schriftstellerin-dilek-guengoer-wir-sind-alle-hinterwaeldler-a-1195060


668   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Die durchweg positiven Rezensionen von Dilek Güngörs Roman ähneln 
denen von Zaimoǧlus Leyla und Özdoǧans Die Tochter des Schmieds. Mit »lite-
rarischer Ruhe«, »schlichtem poetischen Erzählen« gelingen Güngör »hervor-
ragende Alltagsbeschreibungen«. Obwohl die Erzählung  – wie bei Zaimoǧlu 
und Özdoǧan  – in der türkischen Provinz stattfindet, schafft es Güngör, beide 
Welten – das Türkische und das Deutsche – zusammenzuführen, indem sie sie 
in die deutsche Gegenwart übersetzt und am Ende in Deutschland ankommt.589 
Zehn Jahre später stellt die Autorin diese Form der Migrationserzählung wieder 
in Frage; das Narrativ scheint nicht mehr zu funktionieren. Auch die Bindung von 
Vergangenheit und Gegenwart als Verweis auf eine handlungsorientierte Zukunft 
in Deutschland mit türkischem und muslimischem Hintergrund verliert ihren 
stabilen erzählerischen Rahmen – einen Rahmen, den auch die Deutsche Islam 
Konferenz anbieten wollte.

In vorab veröffentlichten Szenen aus einem längeren Text von Dilek Güngör 
in der Berliner Zeitung beschreibt die Erzählerin von einem Erlebnis, das sie über-
raschenderweise tief verletzte. In einem Berliner Bioladen, in dem sie seit mehr 
als 15 Jahren einkauft, legt sie Kiwis und Gurken aufs Band. Vor ihr hatte eine 
Gruppe Bauarbeiter eingekauft, und die eine Kassiererin klärt die andere auf: 
»Die sind von der Baustelle drüben, alles Ausländer«. Anstatt sich zu wehren wie 
Aylin aus Meine verrückte türkische Hochzeit oder Canan aus Almanya,590 
merkt die Erzählerin »mit einem Mal, wie mir die Tränen kommen, wie ich richtig 
wütend werde, während ich meinen Bio-Scheiß da aufs Band lege«. Die Kassie-
rerin fragt, was sie denn habe. Die betroffene Erzählerin erwidert: »Warum sagt 
sie das?«  – »Was denn?«, fragt die Kassiererin zurück. »Wie lange müssen wir 
uns das noch anhören, dass wir Ausländer sind?«. Erst danach wendet sie sich 
wütend an die andere Kassiererin und hält ihr vor, dass sie jede Woche hier ein-
kaufe und Geld dalasse. »Wann ist es denn endlich gut?«; wie lange sollten sie 

589 Laut Karen E. Yeşilada folgt Güngörs Roman einem aktuellen Trend der Migrationsliteratur 
der zweiten Generation, demgemäß »die eigene Migrationsgeschichte zum Gegenstand literari-
schen Schreibens« werde. Wie viele andere Autorinnen der 2000er Jahre komme Güngör dabei 
dem Verlangen des deutschen Publikums nach mustergültig integrierten türkischen Frauen nach. 
Diese lehnen sich nicht auf wie die ›Kanaken‹ der 1990er Jahre, sondern sind »schön anzuschauen-
de Paradebeispiele einer ›gelungenen Integration‹«. Siehe hierzu: Yeşilada (2009): S. 134.
590 Canan fährt einer älteren deutschen Dame in der Dortmunder U-Bahn über den Mund, die sie 
als Nicht-Deutsche beleidigt. Ähnlich wie sie reagiert auch Hatice Akyüns Ich-Erzählerin in Einmal 
Hans mit scharfer Soße auf Diskriminierung. Als ihre Mutter bei einem Einkauf von einer deutschen 
Kassiererin mit den Worten »Du nix anfassen« zurechtgewiesen wird, meint die Tochter: »Ich frage 
die Verkäuferin höflich, ob sie den Satz bitte noch einmal grammatikalisch korrekt formulieren 
könnte, mache sie darauf aufmerksam, dass ihr Benehmen ausländerfeindlich sei, und fordere sie 
auf, sich bei meiner Mutter zu entschuldigen«. Siehe hierzu: Akyün (2005): S. 169.



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt   669

sich denn noch »beschimpfen« lassen? Sie habe ihr doch gar nichts getan, wehrt 
sich die Angesprochene. Die Kollegin pflichtet ihr bei, dass sie das gar nicht so 
gemeint hätte. Außerdem hätten die Männer ihren Müll fallenlassen und seien 
angetrunken gewesen. »Wenn die da ihren Müll hinwerfen, dann nicht, weil sie 
Ausländer, sondern weil es vielleicht Idioten sind«, ruft die Erzählerin. Die Kas-
siererin erwidert, dass sie nicht wisse, was sie von ihr wolle. »Ja, das kenne ich, 
dich meinen wir nicht, wir meinen die anderen Ausländer, seit 44 Jahren geht das 
so.« Wieder auf der Straße denkt die Erzählerin darüber nach, dass sie eigentlich 
nicht jemand sei, der »aus dem Haus [geht], um Ungerechtigkeiten aufzustöbern. 
Sie passieren mir, aber plötzlich regt sich etwas in mir, ich weiß gar nicht, was 
passiert ist«.591 

Zehn Jahre zuvor hatte ihre Protagonistin Zeynep noch beherrscht auf Diskri-
minierungen reagieren können. Nach der Trennung von Stefan schlägt sie dessen 
Bitte ab, für seine Zeitung einen Artikel über muslimische Frauen in Berlin zu 
schreiben. Als Stefan sie später oft in der Türkei anruft, sagt sie ihm, dass er das 
nicht tun solle, weil ihr Onkel etwas dagegen habe. Stefan lacht und macht sich 
darüber lustig, dass das aber ein ganz schön »böser, böser Onkel sein muss«. Am 
liebsten hätte Zeynep aufgelegt, doch diese Zeiten waren vorbei. Zafer Şenocaks 
Protagonist Sascha Muhteşem konnte in Die Prärie aus den 1990er Jahren noch 
provokativ auflegen oder »falsch« übersetzen, wenn deutsche Chefredakteure 
von ihm Artikel zu Türken in den USA und Muslimen in Berlin verlangten. Dilek 
Güngörs, Yade Karas und Hatice Akgüns Protagonisten beherrschen sich Mitte 
der 2000er hingegen und wollen letztlich vermitteln. »Ich versuchte, mich zusam-
menzureißen«592, sagt Zeynep. Allerdings fragt sie sich dabei: Wenn »dumme 
Sprüche« über Onkel Mehmet sie »auf die Palme bringen konnten, wie hätte ich 
erst reagiert, wenn er einen Witz über Anatolier, Rachemorde und ›deine Kultur‹ 
gemacht hätte«.593 

Zehn Jahre später vermag Güngör Diskriminierungen nicht mehr individuell 
zu kontern bzw. sie auch nicht zu kontextualisieren. Dadurch geht die  Möglichkeit 
verloren, einen kulturellen Kompromiss auszuhandeln, und es wird deutlich, 
dass selbst die Zeit der Integration in der Bundesrepublik nur eine Phase war. So 
stellen Güngörs Artikel seit 2016 die eigene Integration in Frage.594 Mit Menschen, 

591 Güngör, Dilek (2016): »Ich habe es satt, immer den Kopf einzuziehen«. In: Berliner Zeitung, 
03.10.2016, https://www.berliner-zeitung.de/berlin/dilek-guengoer-ich-habe-es-so-satt--immer-
den-kopf-einzuziehen-24831704 (09.08.2018). 
592 Güngör (2008): S. 202.
593 Ebd., S. 203 f.
594 Siehe hierzu: Güngör, Dilek (2016): »Anderssein ist kein Widerspruch«. In: Die Zeit, 
31.10.2016, https://www.zeit.de/kultur/2016-08/anderssein-schule-schwaben-jugend-kindheit- 

https://www.berliner-zeitung.de/berlin/dilek-guengoer-ich-habe-es-so-satt--immer-den-kopf-einzuziehen-24831704
https://www.berliner-zeitung.de/berlin/dilek-guengoer-ich-habe-es-so-satt--immer-den-kopf-einzuziehen-24831704
https://www.zeit.de/kultur/2016-08/anderssein-schule-schwaben-jugend-kindheit-zugehoerigkeit-10nach8


670   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

die sie nicht kennt und die wahrscheinlich nicht einmal einen türkischen Hinter-
grund haben, fühlt sie sich auf einmal verbunden, weil die deutsche Kassiererin 
diese Männer als »Ausländer« bezeichnet, wobei Güngör doch Deutsche gewor-
den war. Während sie sich zuvor als Individuum über ihre Lebensweise beschrie-
ben und als ein Teil von Umgebungen, Orten und Kontexten begriffen hat, wird 
sie in diesem Erlebnis zu einem Teil eines unbestimmten Kollektivs, das nicht 
mehr ihren Verstand, sondern einzig und allein ihr Gefühl anspricht, nun schon 
seit Jahrzehnten als Ausländerin vermeintlich diskriminiert worden zu sein. 
Dabei geht es nicht um die Bauarbeiter selbst, denn diese scheinen sich wirklich 
nicht angemessen zu verhalten, sondern vielmehr darum, was der Gebrauch des 
Begriffs Ausländer auslöst, was er aus der Geschichte Güngörs hervorholt und 
ausbrechen lässt. Im Roman Ich bin Özlem von 2019, der mitunter auf der Super-
marktszene aufbaut, bestimmt dieser Vorrang des Affektiven, einer negativen 
Identität, die gesamte Erzählung.595 Auch Hatice Akyün verliert durch die Sarra-
zin-Debatte596 von 2010 und ihren Folgen ihren Humor, ihre Reaktionsfähigkeit 
und überlegt, mit ihrer Tochter in die Türkei auszuwandern. Auch hier treten an 
die Stelle von humorvoller und kontrollierter Reaktion Affekte, die ein Unbeha-
gen auslösen. Denn die Stimmung in Deutschland nach der Debatte mache ihr 
Angst.597 Tatsächlich schildert Akyüns anschließende Veröffentlichung Ich küss 
Dich, Kismet. Eine Deutsche am Bosporus (2013) den Versuch, mit der Tochter 
für immer in die Türkei zurückzukehren. Sarrazin habe ihr das Türkische aufge-
drängt, während sie in der Türkei erfahren musste, dass sie Deutsche sei, aber 

zugehoerigkeit-10nach8 (09.08.2018). Siehe auch: »Warten auf den Moment, in dem es auffliegt«. 
In: Die Zeit, 16.07.2018, https://www.zeit.de/kultur/2018-07/hochstapler-syndrom-gesellschaft-
liche-minderheiten-psychologie (09.08.2018).
595 Siehe hierzu: Güngör (2019).
596 In einem Lettre-Interview von 2009 und in seinem Buch Deutschland schafft sich ab von 
2010 verknüpft der damalige Berliner Finanzsenator Thilo Sarrazin die Zukunftsfähigkeit 
Deutschlands mit der Integrierbarkeit oder Nicht-Integrierbarkeit der unproduktiven, von Trans-
ferleistungen lebenden Unterschicht. In einer biologistisch-kapitalistischen Diktion zwischen 
brauchbarem Genpool und gesellschaftlichem Kosten-Nutzen-Verhältnis stellte im Zusammen-
hang von Prekariat und Gesellschaft insbesondere der Muslim ein erweitertes Gefahrenpotential 
für die deutsche Gesellschaft dar. Wenn die deutsch-deutsche Unterschicht durch spezifische 
Anreize wieder in den Arbeitsmarkt geführt und so eine »Verdummung« Deutschlands noch ver-
hindert werden könne, so sei dieser Prozess der Integration bei Muslimen nicht möglich, weil sie 
aufgrund ihrer Religion nicht modern sein könnten und zudem gefährlich seien. Siehe hierzu: 
Sarrazin, Thilo (2010): Deutschland schafft sich ab. Wie wir unser Land aufs Spiel setzen, Mün-
chen: Deutsche Verlags-Anstalt, S. 260–281. Diese Thesen lösten die bislang längste Integrati-
onsdebatte in der Geschichte der Bundesrepublik aus.
597 Siehe hierzu: Akyün, Hatice (2011): »Wir stehen wieder bei null«. In: Migazin, 08.11.2011, 
http://www.migazin.de/2011/02/08/hatice_akyun-wir-stehen-wieder-bei-null/ (18.09.2018).

https://www.zeit.de/kultur/2016-08/anderssein-schule-schwaben-jugend-kindheit-zugehoerigkeit-10nach8
https://www.zeit.de/kultur/2018-07/hochstapler-syndrom-gesellschaftliche-minderheiten-psychologie
https://www.zeit.de/kultur/2018-07/hochstapler-syndrom-gesellschaftliche-minderheiten-psychologie
http://www.migazin.de/2011/02/08/hatice_akyun-wir-stehen-wieder-bei-null/


5.6 Fazit zu »Was lebst Du?«   671

die Türkei auch nicht lassen könnte. Mit dem »Hier komme ich her« ist zugleich 
die Erkenntnis verbunden, dass sie »hierher« nicht mehr will.598 Neben der Sarra-
zin-Debatte ist dafür auch die Politik des türkischen Präsidenten Erdoǧan und die 
Reaktion des Staates auf die Geziproteste 2013 in Istanbul verantwortlich. Eine 
neue Form der Unbehaustheit und des kulturellen Unbehagens macht sich breit, 
die im Unterschied zu den Konstellationen zuvor (»Wir wollten alle Amerikaner 
werden«, »Wie lebt es sich als Türke in Deutschland?«, »Wie lebt es sich in Deiner 
Haut?« und »Was lebst Du?«) keine Projektion wie Zivilisation, kulturelle Tra-
dition, Weltverbundenheit und kulturellen Lifestyle anbietet, mit der man sich 
identifizieren konnte. Was sich aber eindeutig zeigt, ist die Entscheidung für das 
Land, in dem man leben will – wobei die Gefühle für die dazugehörige Gesell-
schaft wieder ambivalent werden. Da im Unterschied zu den 1990er Jahren die 
filmischen und literarischen Erzählungen der 2000er Jahre weitaus mehr Türki-
sches und Muslimisches produzieren, obwohl der Begriff des Multikulturalismus 
damals prägend war, will ich im nachfolgenden Fazit die besprochenen Werke 
mit den Überlegungen zum Multikulturalismus abgleichen. Daran wird nachvoll-
ziehbar, um welche Art der Produktion von Vielfalt, ihrer Formen der Verhand-
lung, des Gesprächs es sich in der Phase der Integration in der Bundesrepublik 
überhaupt handelt und wie diese einerseits die Grundlagen aktueller Texte und 
Filme sind, andererseits letztere zugleich ihre Formen der Soziabilität suspendie-
ren, weil sie sich diskriminiert fühlen. 

5.6 Fazit zu »Was lebst Du?«

Mitte der 1990er Jahre konstatiert der kanadische Multikulturalismusforscher 
Will Kymlicka, dass es richtig und angemessen sei, wenn sich der Charakter 
einer Kultur – gemeint sind westliche Einwanderungsgesellschaften – durch die 
Entscheidungen ihrer Angehörigen verändere. Die Mitglieder einer bestimmten 
Kultur innerhalb einer Mehrheitsgesellschaft sollten die Möglichkeit haben zu 
entscheiden, was sie aus ihrer eigenen Kultur mit dem Erstrebens- und Bewun-
dernswerten der anderen Kultur verbinden wollen.599 Bewundert und gewollt 
wurde in den 1960er und 1970er Jahren das Leben der Amerikaner, wobei diese 

598 Akyün, Hatice (2015): »Mein kleines Dorf«. In: dies.: Ich küss dich, Kismet, Köln: Kiepenheu-
er & Witsch, S. 184–202. Siehe auch: Sternberg, Jan (2013): »Deutschland, du wirst mich nicht 
los«. In: Kultur im Norden, 04.09.2018. Siehe hierzu auch: Akyün, Hatice (2013): Ich küss dich, 
Kismet. Eine Deutsche am Bosporus, Köln: Kiepenheuer & Witsch.
599 Kymlicka, Will (1995): Multicultural Citizenship. A liberal theory of Minority Rights, Oxford: 
Oxford University Press, S. 105.



672   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Sehnsucht das Türkisch-Sein nicht tangierte. Denn wie ein Amerikaner konnte 
man auch im Istanbuler Stadtteil Bebek oder in Deutschland leben. Auch in 
Milton Gordons Assimilationstheorie von 1964 konnte man Amerikaner werden 
und sein und zugleich ethnisch einer anderen Gruppe angehören. In den 1980er 
Jahren gehörte man hingegen erst dann zum Westen, wenn man kein Teil des 
Ostens mehr war. Kymlickas Unterscheidung zwischen »eigen« und »fremd« aus 
den 1990er Jahren plädiert hingegen dafür, kulturelle Eigenarten und Kompatibi-
litäten aus einem geschützten Raum in eine kulturell anders gelagerte Mehrheits-
gesellschaft hineinzutragen, also zu veröffentlichen. Die Kultur der Mehrheitsge-
sellschaft beschreibt er als die bestimmende »societal culture« im öffentlichen 
Raum, als Ort der Aushandlung und Begegnung, der sich durch ein alltägliches 
Vokabular des sozialen Lebens ergebe, welches über Praktiken im öffentlichen 
Raum alle Bereiche menschlicher Aktivitäten abdeckt.600 Jede Kultur wird in einer 
Gesellschaft, die nicht Teil dieser »societal culture« ist oder wird, immer stärker 
marginalisiert werden. So ist nach Kymlicka für gelingende Integrationsprozesse 
der Zugang der Minderheiten-Kultur zu dieser »societal culture« der Mehrheit 
zentral. Doch muss bei diesem Prozess, über den die Mitglieder der Mehrheit 
entscheiden, neben dem Zugang zur Mehrheit noch eine wesentliche Grundlage 
erfüllt sein. Denn die Basis für diesen auf Wechselseitigkeit gründenden Integra-
tionsprozess zwischen Minderheiten und der Mehrheitsgesellschaft sei,601 dass 
das Leben der Mitglieder von innen (»from the inside«) mit Glaubensgrundsätzen 
und Werten geführt und gelebt wird. Aber auch für Andreas Wimmer ist Mitte der 
2000er Jahre der »kulturelle Kompromiß« ein sich wechselseitig beeinflussendes 
Wechselspiel von innerer kultureller Prägung, öffentlichen Interpretamenten 
und Handlungen.602

Wie in diesem Kapitel gezeigt, bewegen sich die Akteure koordiniert oft von 
innen nach außen, aber auch von außen nach innen. Beide Bereiche sind zugäng-
lich – anders, als in den 1990er Jahren, als der Fokus noch auf der Schwelle lag. 
Melek aus Zeit der Wünsche (2005) geht z. B. gemeinsam mit ihren Kindern aus 
der Wohnung auf die Straße, Felix aus Wut (2006) steigt aus dem Schulbus, wird 
dort von Can ausgenommen, und der Film endet zuhause. In den  behandelten 
Texten und Filmen haben aber auch die zentralen Elemente der »societal 
culture«, die Grundlagen eines »embodied social life« – nach Kymlicka: »schools, 
media, economy, government«  –, ebenfalls eine herausragende Bedeutung. In 
Almanya, Wut, Türkisch für Anfänger, Leyla, Die Tochter des Schmieds, in 
Murat Topals Kabarett Getürkte Fälle, in Kaya Yanars Made in Germany und im 

600 Siehe hierzu: Ebd., S. 96.
601 Ebd., S. 96.
602 Siehe hierzu: Wimmer (2005): S. 34.



5.6 Fazit zu »Was lebst Du?«   673

Theaterstück Verrücktes Blut von 2010 werden die Schule, die Berufe der Prota-
gonisten thematisiert bzw. in Almanya sogar die Bundeskanzlerin Angela Merkel 
selbst gezeigt. In Evet, ich will!, Das Geheimnis meiner türkischen Großmutter, 
Einmal Hans mit scharfer Sosse, Mein Name ist Revolution sind die Ausbildun-
gen und Berufe der Protagonisten für die Erzählungen ebenfalls entscheidend; 
alle arbeiten in der Medienbranche der Mehrheitsgesellschaft.603 

Doch selbst wenn die Zugänge und die Grundlagen der öffentlichen Gesell-
schaft einer Multikulturalismustheorie aus den 1990er Jahren mit den Filmen 
der 2000er Jahre übereinzustimmen scheinen, unterscheiden sich die filmischen 
und literarischen Erzählungen von der Theorie in einem wesentlichen Punkt. 
Denn im vielbeschworenen Verhältnis von innen und außen, der Privatheit und 
Öffentlichkeit in Kymlickas Theorie, muss die Kultur im Privaten auch die Ange-
legenheit ihrer Mitglieder sein und nicht die einer societal culture. Sie darf seiner 
Ansicht nach für ein Gelingen der Integration nicht ausgeleuchtet bzw. »veröf-
fentlicht« oder herausgestülpt werden. Die Verhandlung der Migration und ihrer 
Folgen basiert in den 2000er Jahren aber genau auf der Ausleuchtung und Dar-
stellung der privaten Ebene. In Zeit der Wünsche ist es das Bild vom Dorf in 
der Wohnung, das in den Akteuren steckt  – und das uns in heller Belichtung 
übersetzt wird. Aber auch Zaimoǧlu, Şenocak, Kelek und viele andere leuchten 
diesen Innenraum aus, übersetzen ihn und verbinden ihn mit bestimmten Orten 
und öffentlichen Räumen. Als Gründe für seine Unterscheidung von innen und 
außen und ihrer Vermittlung über Zugänge gibt Kymlicka zwei Grundlagen seiner 
Migrations- und Integrationstheorie an: Als Gegner von Assimilationstheorien ist 
er davon überzeugt, dass jedes Mitglied einer Gesellschaft eng mit seiner kultu-
rellen Herkunft verbunden ist. Sie kann gerade nicht, wie im klassischen assimi-
latorischen Modell, im Laufe der Zeit und über Generationen abgelegt werden. 
Aufgrund dieser Vorannahme und Vorentscheidung wird die Frage des Zugangs 
zum öffentlichen Raum, seinen Orten und Institutionen entscheidend für die 
Entwicklung eines gemeinsamen »everyday vocabulary of social life«. Denn 
die eingewanderten Menschen haben zwar ihre Sprache und ihre historischen 
Erzählungen mitgebracht, aber »they have left behind the set of institutionalized 
 practices, conducted in their mother tongue«.604 Letztlich geht es für Kymlicka 
darum, Sprache und Geschichte als Teile der eigenen kulturellen Intimität dauer-
haft mit der Praxis im öffentlichen Raum zu verbinden, ohne dabei die Intimität 
zu verletzen. Das klingt schön, ist aber nicht frei von Widersprüchen.

603 Siehe hierzu: Akyün (2005); Güngör (2007); Akkuş (2008); Ayata (2011). 
604 Ebd., S. 77.



674   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Denn als Kymlicka seine Theorie zum Multicultural Citizenship in den 1990er 
Jahren entwickelt, sind sowohl Kanada als auch die Vereinigten Staaten von 
Amerika schon lange Einwanderungsgesellschaften. Er geht aber mit der Annahme, 
was Einwanderer mitgebracht und was sie verloren hätten, von einem Ankunfts-
narrativ aus, das sehr an Wolfgang Schäubles oben zitierte Rede zum Abschluss 
der ersten Phase der Islam Konferenz erinnert. Auch die Bundesrepublik ist damals 
bereits seit über 50 Jahren von Einwanderung und Migration geprägt. Die Türken 
seien nun als Muslime angekommen. Der große Unterscheid zwischen den wider-
sprüchlichen Annahmen von Schäuble und Kymlicka oder zwischen den 1990er 
und den 2000er Jahren ist, dass bei Kymlicka die Mitglieder der Minderheitenkul-
tur von ihrem Zuhause aus an solchen Begegnungen teilnehmen. Bei Schäuble hin-
gegen sind sie gerade aus dem Zug ausgestiegen und sofort Teil des öffentlichen 
Raums.605 Es geht umgehend darum, gemeinsam am Tisch zu bestimmen, was der 
deutsche Islam sein könnte, ja, was er sogar sein müsste. Bundeskanzler Gerhard 
Schröder konnte im Jahr 2000 noch als Voraussetzung für Integration bestimmen: 
»Verfassung achten, die Gesetze befolgen und die Landessprache beherrschen«. 
Diese integrationspolitische Ausrichtung, die die Privatheit von der Öffentlichkeit 
trennt, ist nach dem 11. September 2001 nicht mehr haltbar, denn die Terroristen 
haben in Deutschland studiert, sich dort an die gesellschaftliche Ordnung gehalten 
und zudem perfektes Deutsch gesprochen.606 

So drückt sich in den politischen Initiativen für die Integration in den 2000er 
Jahren auch eine Verschiebung der Innen/Außen-Relation aus, denen wir eben-
falls in den filmischen, literarischen und theoretischen Erzählungen begegnen. 
Die Muslime sollten ihre Religion so organisieren oder praktizieren, dass sie zur 
öffentlichen Ordnung, zur deutschen Verfassung passt. Das war das Ziel der 
Deutschen Islam Konferenz – Stichwort: Minirock und Moschee. Das Ankommen 
in den Texten und Filmen ist interessanterweise meist auch ein Ankommen in der 
Mitte der Gesellschaft. Politische Ordnungsfragen des öffentlichen Raums sind 
auch in den Privaträumen präsent. Von Zaimoǧlus Leyla wissen wir von Beginn 
an, dass sie gegen die Hausgesetze des Vaters ist, die aber auch den Regeln 
des öffentlichen Raums widersprechen. Daher ist ihre Ankunft in Deutschland 
zugleich die Ankunft in einer neuen und anderen gesellschaftlichen Ordnung. 
Der Humanist und Germanistikprofessor Nejat kann Ali nicht mehr als seinen 
Vater ansehen, weil er keinen Mörder zum Vater haben will. Züli Aladaǧ versteht 
die Wut seines Protagonisten Can, kann aber nicht auf seiner Seite stehen oder 
auch nur eine Zwischenposition einnehmen. Kader und seine Familie aus Die 

605 Siehe hierzu: Schäuble (2009).
606 Siehe hierzu: Tibi (2002): S. 305.



5.6 Fazit zu »Was lebst Du?«   675

Fremde können nur Teil der Gesellschaft sein und eine Zukunft darin haben, 
wenn sie sich gegen die Ordnung der türkisch-muslimischen Community, die 
ein freies Leben unterdrückt, und für ihre Tochter entscheiden. Aber auch in den 
besprochenen Komödien werden die Gesetze zu Hause für das Zusammenleben 
in der Gesellschaft gebrochen. Wie über die Integrationsinitiativen der 2000er 
Jahre mit Integrationsgipfeln, Islamkonferenzen, dem Zuwanderungsgesetz und 
dem Nationalen Integrationsfahrplan von 2007 geschehen, muss die Einwande-
rungsgesellschaft erst politisch, juristisch und ästhetisch gerahmt und sichtbar 
gemacht werden. 

Zu diesem Prozess des Sichtbarmachens gehört eine besondere Produktion 
der kulturellen Marker, die entweder zu immer wieder entstehenden Beleidi-
gungen und Konflikten wie in Meine verrückte türkische Hochzeit führen 
kann oder aber der Prozess der Vervielfältigung wird beispielsweise durch die 
Überführung der Religion in den Alltag zur Grundlage für ein gemeinsames Wei-
tererzählen und Weitersprechen wie in Auf der anderen Seite. Im ersten Film 
wird die Geschichte der türkischen Migration nach Deutschland und ihren Folgen 
als Aneinanderreihung wiedergegeben: Heiratsantrag auf Türkisch, deutscher 
Muslim werden, Einheitsbekenntnis sprechen, fasten, Beschneidung – und am 
Ende doch ein Macho sein. Dabei geht es nicht um die Darstellung von Stereoty-
pen, sondern um die spezifischen Lebensweisen der Akteure, auch im öffentli-
chen Raum. Woher sie jeweils kommen und warum es sie immer noch gibt, wird 
nicht geklärt. Durch diesen Prozess der Aneinanderreihung von Abstrakta vergrö-
ßert sich gewissermaßen die Oberfläche der Identität, die verletzt und beleidigt 
werden kann. Der Film bietet folgenden Ausweg: Türkisches und Deutsches über 
das eigene Verhalten kompatibel zu machen, indem man sich z. B. mit einem ver-
gangenen Ich berät oder mit türkischen Beobachtern. Kein Akteur in Meine ver-
rückte türkische Hochzeit vermag individuell auf Beleidigungen zu reagie-
ren, weil ein kulturell heterogener Alltag weder gezeigt noch dokumentiert wird. 
Abstrakta und Nomen wie Islam, Muslim, Türke, Deutscher bestimmen mit ihren 
materiellen Repräsentationen wie Moschee, Kopftuch, Beschneidung und Koran 
den Film. Man könnte auch sagen: Die Kultur, die auch Kymlicka innen verorten 
würde, ist längst zum Teil der Außenwelt, des öffentlichen Raums geworden. 

Im Gegensatz dazu sind in Auf der anderen Seite die unterschiedlichen 
kulturellen Marker wie Gebetsruf oder bestimmte Regeln für Interaktionsformen 
von Beginn an miteinander verwoben: Religiöse Begrüßungsformeln, bekannte 
tradierte Sätze sind Teil der Bedürfnisstruktur der Akteurinnen und Akteure. 
Im Finale des Films, dem Gespräch zwischen Susanne und Nejat, werden sie 
 wiederholt. Zunächst wird auch hier eine sichtbare Struktur aufgebaut, die der 
Religion ihre Funktion, ihre Zeit und ihren Ort zuweist. Dadurch wird sie zu einem 
Bestandteil des Lebens, den die Akteure selbst gestalten können. Auch wenn 



676   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Religion bei Süleyman aus Meine verückte türkische Hochzeit und Kader aus 
Die Fremde eher im Weg steht, wird in allen genannten filmischen und literari-
schen Erzählungen die Entscheidung, die durch die informelle Geschichte der 
Migration in der Bundesrepublik entstandenen türkischen, muslimischen und 
deutschen kulturellen Marker in einen kompatiblen, d. h. auslebbaren Zusam-
menhang zu bringen, den Protagonisten selbst überlassen. Sie können sich dabei 
auf keine kulturellen Kodizes beziehen, wie sie in den Multikulturalismustheo-
rien der 1990er Jahre noch zentral waren. Man ging damals davon aus, »daß alle 
menschlichen Kulturen, die ganze Gesellschaften über längere Zeiträume mit 
Leben erfüllt haben, allen Menschen etwas Wichtiges zu sagen haben«.607 Um 
auf diese Ebene der Aufnahme kommen zu können, müsste man aber erst mal 
wieder hören, was Kulturen überhaupt sagen. Wenn Leylas Vater nach dem Koran 
greift und mit seiner Wutrede ansetzt, bringt er zwar einen mächtigen kulturellen 
Marker ins Spiel, setzt ihn aber dafür ein, das eigene Unbehagen und die eigene 
Wut zu artikulieren, ihr eine Form zu geben. Viel weniger geht es darum, tatsäch-
lich zu ergründen, ob sein Verhalten mit den Lehren des Koran übereinstimmt 
oder nicht. Eine ähnliche Kluft zwischen Norm und Verhalten tut sich auch in 
Die Fremde auf. Hüseyin aus Almanya, der auf dem Türkischsein seiner Familie 
beharrt, obwohl die Familienmitglieder Deutsch miteinander sprechen, erklärt 
ebenfalls nicht, wodurch sich dieses Türkischsein genau auszeichnet. All das ist 
nicht zu vergleichen mit den Bemühungen, die in den 1980er Jahren angestellt 
wurden, um das Türkische zu verstehen. Herkunft ist in den 2000er Jahren im 
normativen Sinn etwas Fremdes geworden, auf das man nur noch im öffentlichen 
Raum korrektiv und angemessen reagieren kann, aber nicht mehr in den eigenen 
vier Wänden. Oder es gelingt einem, dem eigenen Ich aus alten Tagen zu begeg-
nen. Genau durch diese Verwendung von kulturellen Markern und Inhalten unter-
scheidet sich das kulturelle Innenleben von dem der 1990er Jahre und insbeson-
dere von der Theorie des Multikulturalismus. Dass die Herkunft fremd geworden 
ist, man aber nur über sie Orte, Plätze und die Gesellschaft finden kann, zu der 
man gehört, dokumentieren eindrücklich Der Mond ist unsere Sonne, Mein Name 
heißt Revolution, Verrücktes Blut und Luks Glück. Im Unterschied zu Auf der 
anderen Seite, Leyla, Wut, Die Tochter des Schmieds, Das Geheimnis meiner tür­
kischen Großmutter und Die Fremde ist es in diesen Werken aus den Jahren 2010 
und 2011 mitunter nicht mehr möglich, die richtige Entscheidung zu treffen. 

Devrim, der Protagonist aus Mein Name ist Revolution, erzählt der »Kanaken-
lady« Rüya bei ihrer ersten Begegnung, dass er schon ewig nicht mehr in Dersim 

607 Taylor, Charles (1993): Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt a. M.: 
Fischer, S. 63.



5.6 Fazit zu »Was lebst Du?«   677

gewesen sei, der Stadt, aus der auch Rüyas Eltern stammen. Er müsse auf jeden 
Fall wieder hin, meint Rüya, denn er werde dort das finden, was in ihm stecke, und 
diese Stadt verbinde sie beide. Der frisch verliebte Devrim hört sich Musik aus dieser 
Gegend an, aber er verreist nicht gerne und hat auch kein Fernweh – ganz wie die 
Protagonisten in Fatih Akıns Soul Kitchen oder in Nuran David Calış’ Der Mond ist 
unsere Sonne. In Calışs Roman möchte Alens deutsche Freundin weg, »umherzie-
hen«, um die Welt zu entdecken. Alen hingegen ist bei seiner Arbeit als Türsteher in 
einer Bielefelder Diskothek »schon das ganze Rein und Raus an der Tür manchmal 
zu viel, all die Gesichter«.608 Allerdings überlegt er, mit seiner deutschen Freun-
din nach Genua zu ziehen und dort eine Espressobar zu eröffnen.609 Er sagt es ihr 
nicht, stellt aber weiter fest, dass sie »Fernweh« habe und er »Heimweh«. Seine 
deutsche Freundin Floh wusste schon alles über sich und wollte es vergessen. »Ich 
wollte wissen, wer ich bin. […] Deshalb musste sie eine Reise nach draußen und ich 
eine nach drinnen machen. Ich lebte in einer fremden Welt und suchte nach einer 
vertrauten.«610 Alles, was Alen umgibt, gehört nicht ihm. Ihm gehört nur, was in 
ihm ist.611 Alen reist dann doch mit seinem Onkel in den Osten der Türkei, wobei 
diese Reise für ihn alles andere als eine Entdeckung ist. Der Onkel meinte, er sei 
»ein Stück Holz im Wasser« dieser deutschen Gesellschaft, das sich einfach treiben 
lässt, wenn er sich seiner Herkunft nicht bewusst werde.612 Doch wir wissen schon 
von Beginn der Erzählung an, dass die Herkunft seiner Familie, ihre Kultur für ihn 
keine Entdeckung einer Ressource oder von Freiheit mehr ist, wie es die neue Viel-
falts- und Integrationspolitik in den 2000er Jahren sich vorstellte. Alen kann mit 
seiner Herkunft nichts anfangen und entscheidet sich, ein Teil der Gesellschaft zu 
werden, nach der er sich sehnt. Zurück in Bielefeld nimmt er sich vor, das »Migra-
tionswunderkind [zu] spielen«, so gut er kann.613 

Ich werde mich häuten. Ich werde mir die Haut abziehen, wenn sie sich nicht von alleine 
lösen will. Niemand wird wissen, wer ich wirklich bin. Noch nicht mal mehr ich selber. 
Meine Mutter wird mich nicht verstehen. Ich werde sie nicht mehr verstehen. Meine Freunde 
werden mich nicht mehr verstehen. Ich werde sie nicht mehr verstehen. Dafür werde ich 
ankommen. Dann werde ich endlich dabei sein und dazugehören. Nicht am Rand sein. 
Nicht mehr außen vor sein. Nicht wie der Typ neben mir. Der auf seiner Heimat-Scheiße 

608 Calış (2011): S. 132. 
609 Ebd., S. 176.
610 Ebd., S. 185. 
611 Ebd., S. 189.
612 Ebd., S. 179.
613 Ebd., S. 15.



678   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

hängengeblieben ist. Der Typ neben mir ist meine eigene Spiegelung. In zwanzig Jahren 
hänge ich genauso wie er auf diesem Trip, wenn ich jetzt nicht die Kurve kratze.614

Auch Devrim aus Mein Name ist Revolution reist mit seinem Onkel in den Osten 
der Türkei – und will schon nach zwei Tagen wieder zurück. Zu seiner Begrüßung 
schlachtete der Bruder seines Vaters ein Tier. Devrim ist aber Vegetarier. Da sein 
Onkel ihm geraten hat, nicht wie ein Kulturimperialist aufzutreten, isst er das 
Fleisch, um nicht respektlos zu erscheinen. Doch bereuen Devrim und sein Onkel 
kurz darauf ihr Verhalten: »Du musstest vom Opferfleisch essen, weil wir nicht 
damit rausgerückt sind, dass du Vegetarier bist«.615 Devrim findet allmählich 
zwar einen Umgang mit dem Herkunftsort seines Vaters und seinen Verwand-
ten, doch ist und wird ihm dieser nicht zur Quelle einer Entdeckung, zur Res-
source einer Identitätsfindung, die ihn in Deutschland besser ankommen lassen 
würde. Vielmehr wird ihm klar, dass er für Rüya, die sich so darüber freut, dass 
er ihrer beider Herkunftsort aufsucht, »jemanden spielt«, der er nicht sein will.616 
Auch seine deutsch-türkische Freundesclique ist nicht mehr das, was sie mal 
war bzw. das, was sie sich früher zu sein vorgestellt hatte. Früher wollten sie wie 
viele Akteure in den 1990er Jahren gemeinsam irgendwann ein »Haus am Meer« 
haben, an einem Strand im Süden, und jeden Tag per Münzwurf entscheiden, ob 
sie schwimmen gehen oder nicht.617 Doch Okan, der mittlerweile in Istanbul lebt 
und über den Berliner Kiez nur noch schlecht spricht, als Devrim ihn auf seiner 
Rückreise nach Berlin besucht, denkt nur noch an Geld und Ruhm.618 Devrim ist 
unendlich froh, als er zurück in Berlin ist.619 Ayatas Roman endet damit, dass 
Devrim wieder als Radiojournalist arbeitet. 

Wie Güngörs Das Geheimnis meiner türkischen Großmutter endet auch Mein 
Name ist Revolution mit einer beruflichen Positionierung in der deutschen Gesell-
schaft. Allerdings hat die Protagonistin des ersten Romans die Herkunft ihrer 
Eltern und die kulturellen Folgen des Geheimnisses ihrer Großmutter gebraucht, 
um am Ende in Deutschland anzukommen; ein Narrativ, das in dieser Entschie-
denheit weder in Calışs noch in Ayatas Roman eine Rolle spielt. Stattdessen stellt 
Devrim fest: »Meine Freunde, die mir eingeredet hatten, dass das Zusammensein 
mit einer Kanaklady anders, einfacher und besser sei, hatten sich getäuscht«.620 

614 Ebd., S. 16.
615 Ayata (2011): S. 179.
616 Ebd., S. 176.
617 Ebd., S. 131.
618 Ebd., S. 228.
619 Ebd., S. 232.
620 Ebd., S. 303.



5.6 Fazit zu »Was lebst Du?«   679

Kultur ist keine bindende und verbindende Ressource mehr. Die Unterschiede 
gehen noch weiter: Am Ende des Romans besucht Devrim religiös-konservative 
Türken, die seinen Vater Ende der 1970er Jahre aufgrund seines Lottogewinns 
um eine Spende für ihre zu errichtende Moschee gebeten hatten. Sein Onkel und 
seine ganze Verwandtschaft sind immer linkspolitische Türken gewesen. Auch 
diese Suche führt in ein Unbehagen. Denn die Religiösen, die die Moschee auch 
ohne die finanzielle Hilfe seines Vaters bauten, erwecken bei Devrim den Ein-
druck, dass sie »zwielichtige Personen« seien, zu allem fähig.621 Am Ende des 
Romans beschreibt Devrim sich nicht als ein exkludiertes Individuum, sondern 
als ein »Alleiner«, der nicht mehr weiß, was er lebt.622 

Am Ende des hoch gelobten Theaterstücks Verrücktes Blut von 2010 ruft der 
türkisch-kurdische Schüler Hasan mit einer Pistole in der Hand aus, dass die Rolle 
des deutsch-türkischen Tatort-Kommissars schon vergeben sei.623 Wohin solle 
man denn da noch aufsteigen. Als der Schüler dies ausspricht, haben die anderen 
schon abgewunken und erklärt, sie hätten nun keine Lust mehr auf dieses The-
aterstück, darauf, ›Kanaken‹ zu spielen bzw. das zu spielen, was die Deutschen 
in ihnen sehen wollen. Tatsächlich beginnt das Stück wie auch Selim Özdoğans 
Roman Die Tochter des Schmieds oder Holtz’ Film Meine verrückte türkische 
Hochzeit mit vielen Klischees. Im Unterschied zu Özdoǧans Roman, Akıns oder 
Şamderelis Film ermöglichen diese Klischees aber kein gemeinsames Erzählen 
mehr. Zu Beginn des Stücks kommen sieben Heranwachsende, zwei Frauen und 
fünf Männer, auf die Bühne, d. h. in ihre Schulklasse. Sie stellen sich selbstbe-
wusst auf und spucken mehrmals ins Publikum. Nur einer von ihnen hat keinen 
Migrationshintergrund. Danach beginnen alle laut und in Fäkalsprache mit ihren 
Handys zu telefonieren, man versteht kaum mehr als »Opfer« und »Fick Dich«.624 

621 Ebd., S. 309.
622 Ebd., S.  315. In diese inhaltlich ausgerichtete Erzähllogik passt, dass Altan, ein anderer 
Freund Devrims, seine Dissertation zur Geschichte der Türken in Deutschland abbricht und seine 
»Kanakenlady« sich von ihm trennt. Tatsächlich baut Imran Ayata immer wieder Erinnerungen 
und Lebensumstände der Türken in der Bundesrepublik von den 1970ern bis heute ein. Sie fol-
gen allerdings eher der Logik einer informellen Geschichte im Gegensatz zu einer Geschichte, 
auf der ein kollektives Gedächtnis im Sinne von Aleida Assmann basieren könnte. Berufe schei-
nen wichtiger zu sein als eine Aufarbeitung der Geschichte der Migration in der Bundesrepublik 
Deutschland.
623 Tatsächlich ermittelte Mehmet Kurtuluş, der Hauptdarsteller aus Kurz und schmerzlos, 
von 2008 bis 2012 als Hauptkommissar Cenk Batu im Hamburger Tatort. Dabei arbeitete er oft als 
verdeckter Ermittler, spielte auch gelegentlich einen Türkeistämmigen. Die ARD beschreibt Meh-
met Kurtuluş als jemanden, für den sein Hintergrund keine Rolle spielte, nur die »die anderen 
waren es, die darauf reagierten«. Siehe hierzu: https://www.daserste.de/unterhaltung/krimi/
tatort/kommissare/mehmet-kurtulus-100.html (30.09.2018). 
624 Siehe hierzu: Erpulat/Hillje (2012).

https://www.daserste.de/unterhaltung/krimi/tatort/kommissare/mehmet-kurtulus-100.html
https://www.daserste.de/unterhaltung/krimi/tatort/kommissare/mehmet-kurtulus-100.html


680   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

Die Lehrerin, die  eigentlich Kehlig heißt, nennen alle »Frau  Kellesch«.625 Sie tritt 
auf, bittet um Ruhe und kündigt an, dass es heute um Schillers Die Räuber und 
seine Ästhetische Erziehung gehe. Es bleibt aber so lange laut, bis eine Pistole 
bei einer Rauferei aus einer Tasche auf den Boden fällt. Frau Kehlig hebt sie auf 
und zwingt die Schüler damit zur Probe von Schillers Stück. Mit der Waffe in der 
Hand erläutert sie ihren Schülern, dass in der Ästhetischen Erziehung die Frage 
zentral sei, wie der Mensch dazu gebracht werden könne, verantwortlich mit 
seiner Freiheit umzugehen. »Durch das Spiel«, antwortet sie selbst, denn der 
Mensch sei nach Schiller nur da ganz Mensch, wo er spiele.626 Daraufhin verteilt 
sie die Rollen. Jeder Schüler bekommt ein gelbes Reclam-Heft und soll daraus die 
entsprechenden Passagen vorlesen. Am Anfang muss die Lehrerin fast jedes Wort 
korrigieren, weil Aussprache und alles andere bei den Schülern nicht stimmen. 
Dabei mutet sie – gerade auch wegen der Waffe in der Hand – in ihrem sprach-
lichen Purismus fundamentalistisch und kulturterroristisch zugleich an. Als die 
Schüler anfangen, ganze Sätze zu sprechen, ernten sie nur Demütigung: »Du 
kannst ja richtig Deutsch sprechen, Du Muschi«.627 

Im Laufe des Stücks entwickeln sich die Schüler rhetorisch so weit, dass sie 
die Passagen aus Schillers Räuber auswendig und mit Inbrunst vortragen, sich 
mitunter sogar mit den gespielten Szenen identifizieren. Die Identifikation über-
rascht nicht so sehr wie der Umstand, dass sie beginnen, das Stück mit sprach-
lich überzeugender Performanz und Leben zu füllen. Unterbrochen wird dieses 
Schauspiel mehrmals durch den gemeinsamen Gesang von Lehrerin und Schü-
lern, die ans Publikum gewandt deutsche Volkslieder wie Heimatland ade oder 
Ich habe mich ergeben mit Herz und Hand zum Besten geben. Am Ende erfahren 
die Schüler, dass Frau Kehlig/Kellesch tatsächlich aus der Türkei stammt, aber 
mit einem deutschen Mann verheiratet ist, dessen Nachnamen sie trägt. Hätten 
sie gewusst, dass sie »eine von ihnen« sei, beteuern die Schüler, hätten sie sich 
ihr gegenüber nie so verhalten, wie sie es getan haben. Als es darum geht, Musa 
zu verurteilen, weil er seinen Mitschüler Hasan, den kurdischstämmigen Deut-
schen, sexuell missbraucht hat, sind die Schüler gegen die von Kehlig empfoh-
lene Todesstrafe. Wütend fragt sie: »Nerde sizin delikanlılığınız?« (»Wo ist euer 
feuriger jugendlicher Übereifer?«)628 Die Schüler sind durch die  Gewaltandrohung 

625 Keleş (ausgesprochen: Kellesch) ist ein türkischer Nachname.
626 Ebd.
627 Ebd.
628 Damit nennt sie den Titel des Stückes, der – erneut – eine wörtliche Übersetzung aus dem 
Türkischen ist: »delikanli« heißt »verrücktes Blut«. Siehe hierzu: Steuerwald, Karl (1993): 
 Türkçe Almanca Sözlük, Istanbul: Novaprint Basım Evi, S. 210 u. S. 479.



5.6 Fazit zu »Was lebst Du?«   681

mit der Waffe zu überzeugten Aufklärern geworden. Im letzten Drittel des Stücks 
wird die freie Meinungsäußerung à la Voltaire zur politischen Diktion: »Ich bin 
nicht Deiner Meinung, aber ich würde mein Leben dafür geben, dass Du deine 
Meinung äußern kannst«.629 Als die Waffe in die Hände von Hasan gelangt, bittet 
er um Aufmerksamkeit. Doch seine Mitschüler haben »keinen Bock mehr auf 
dieses Spiel« und wollen jetzt lieber einen Döner essen. Hasan fragt dennoch, 
wie viele Erfolgskanaken dieses Land eigentlich noch vertrage, die Rolle des 
Tatort-Kommissars sei bereits vergeben. Auch die Lehrerin fragt nun, warum sie 
»diesen ganzen Scheiß hier« machen und zeigt dabei fragend auf das Publikum: 
»Für die hier?!« Hasan beendet das Stück mit den Worten »Herr muss ich sein, 
dass ich das mit Gewalt ertrotze, wozu mir die Liebeswürdigkeit gebricht«.630 Er 
schießt in das Publikum und die ganze Gruppe auf der Bühne singt das Schlaflied 
Schlafe mein Kindlein, schlafe auch du. Für die Türken ergibt es keinen Sinn und 
macht auch keine Lust mehr, den Problemtürken oder den integrierten Türken zu 
spielen, denn die Möglichkeiten des Aufstiegs sind bereits vergeben.

Das Ende von Verrücktes Blut mag eine natürliche narrative Einheit sug-
gerieren: Ein Tag beginnt morgens und endet mit dem Zubettgehen. Doch findet 
dieser Tag in einer Problemklasse in einer Brennpunktschule statt. Und tatsäch-
lich waren die Regisseure nicht darauf aus, den Zuschauern die Realität aufzu-
zeigen, sondern wollten vielmehr ihre eigenen Vorstellungen von den Problem-
klassen in Brennpunktschulen vorführen. Das kämpferische Spiel im Spiel, das 
nicht erzieht, sollte den fiktionalen Charakter deutlich machen. Eine Transpa-
renz von innen nach außen gibt es hier nicht.631 Sie wird auch gar nicht benötigt, 
da die Geschichte der türkischen Migration nach Deutschland und ihre Folgen 
als kulturelles und überall erkennbares Material so gängig geworden sind, dass 
man kein Türke mehr sein muss, um sich wie einer zu verhalten. Götz aus Meine 
verrückte türkische Hochzeit kann deshalb Aylin fragen, ob sie sich denn 

629 Erpulat/Hillje (2012).
630 Siehe hierzu: Erpulat/Hillje (2012).
631 Peter von Becker schreibt, dass statt »ideologischem Krampf ein spielerischer Kampf« das 
Stück von Erpulat auszeichne. Es werde ein Panorama der Stereotypen und Klischees mit einem 
Migrationsvordergrund geschaffen. »Doch im Laufe der folgenden Schulstunde werden dann 
alle Urteile und Vorurteile, alle vermeintlichen Sicherheiten oder als unvermeidlich geltende 
Unsicherheiten über den Haufen gestoßen. Das festgefügte Bild über Integration oder Desinte-
gration in unserer Gesellschaft explodiert. Der Scherbenhaufen aber steckt voller Gedanken-
splitter, die in den Köpfen und Herzen der Beteiligten, auch der Zuschauer, hängen- und stecken-
bleiben.« Siehe hierzu: Becker, Peter von (2012): »Verrücktes Blut. Ein spannungstoller Sieg im 
Schulklassenkampf«. In: Verrücktes Blut, von Nurkan Erpulat und Jen Hillje, Berlin: belvedere 
edition GmbH.



682   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

wie eine Türkin verhalten würde, wenn er den Türken spielt. Das Türkische wird 
für die Türken zu einer entscheidenden Kategorie, die nicht mehr innen liegt, 
sondern außen produziert wurde und verteidigt werden muss. Die Produktion 
der Vielfalt, wie sie in den 2000er Jahren einsetzt, kommt daher ohne Herkunft 
aus, leitet sich jedoch aus der Teilhabe im öffentlichen Raum ab. Diese Bedingun-
gen haben ohne die Kultur der Multikulturalisten eine politische multikulturelle 
Gesellschaft geschaffen, die Zusammenhalt entweder nur durch ein Weiterspre-
chen und Weitererzählen sichern kann oder aber sich in Spaltungen, Diskriminie-
rungen und Selbstgesprächen verliert. Es macht sich eine binäre Logik breit, die 
nur noch die Zustände des Verknüpftseins oder des Getrenntwerdens kennt. Bei 
Letzterem ist der Konnex von Diskriminierung, Trennung und Selbstgespräch, 
wie ich ihn bereits für die Erzählung und Reflexionen in den 1980er Jahren 
beschrieben habe, in den ästhetischen Produktionen der letzten Jahre ebenfalls 
konstitutiv. Auch die Klasse in Verrücktes Blut bewegt sich in einem geschlosse-
nen und sogar schalldichten Raum und wir sehen keinen der Schüler das Zimmer 
verlassen.

Dieser erzählerische Zusammenhang wiederholt sich in der Geschichte der 
Migration in der Bundesrepublik, nur dass er sich von den türkischen Wohnun-
gen hin zu öffentlichen Orten verschoben hat – von Berliner und Hamburger Hin-
terhofwohnungen in die Schulklassen. Aktuell korreliert er mit einer Rückkehr 
nationaler Narrative. Im Unterschied zu den 1980ern hat sich jedoch die Bedeu-
tung, Verwendung und der Gebrauch der Historie und der kulturellen Marker 
verändert. In den 1980er Jahren bestimmten Deutsche wie Türken die Türkei als 
einen Ort der Rückkehr oder als einen Ort des Ursprungs kultureller Probleme, 
von Gastfreundschaft und Sinnlichkeit. Die derartige Auslagerung von Orientie-
rungen, Wünschen und Frustrationen ermöglichte auch ein Hinausgehen, von 
»drinnen« nach »draußen« zu gelangen. Diese Option gibt es heute nicht mehr. 
Als Folge können Interaktio nen und Begegnungen zwischen Deutschen und 
Türken weitaus belasteter sein als noch in den 1980er Jahren. Allein weil es an 
Ausweichmöglichkeiten mangelt: »Man kann sich nicht mehr ausweichen, steht 
einander gegenüber, auf einmal nicht mehr auf dem Schlachtfeld, sondern in 
einem Klassenzimmer mitten im öffentlichen Raum einer offenen Gesellschaft«, 
konstatiert Zafer Şenocak lapidar in Das Fremde, das in jedem wohnt. Wie Unter­
schiede unsere Gesellschaft zusammenhalten von 2018.632 Daher wird die Frage 
nach der Geschichte vor Ort und in der Bundesrepublik und nach den Schichten 
im Leben der Akteure zentral; die Frage danach, ob wir es in den unterschiedli-

632 Şenocak, Zafer (2018): Das Fremde, das in jedem wohnt. Wie Unterschiede unsere Gesell­
schaft zusammenhalten, Hamburg: Körber Stiftung, S. 213 f.



5.6 Fazit zu »Was lebst Du?«   683

chen Begegnungskonstellationen mit einer angestauten gemeinsamen Historie 
oder einer zusammengewachsenen zu tun haben? Erstere  Konstellation vollzieht 
sich in einer Form der doppelten Schließung, wie sie sich bereits in den Werken 
Verrücktes Blut, Der Mond ist unsere Sonne und Mein Name ist Revolution 
andeutet. Letztere Konstellation steht für eine Perspektive, die über das Weiter-
sprechen den Wandel der Geschichte der Migration und ihrer Folgen sichtbar 
macht, die aufzeigt, in welch komplexen Verhältnissen Deutsche und Türken von 
den 1960er Jahren bis heute zueinandergestanden haben. 

Doch ob zusammengewachsene oder angestaute Geschichte, in jedem Fall 
ist die kulturpolitische Konstellation – ob im Selbstgespräch oder im Weiterspre-
chen – prekär und von einer neuen Betroffenheit bestimmt. Dies zeigen auf der 
einen Seite eindrücklich neuere Texte und Filme wie Feridun Zaimoǧlus Migrati-
onsepos Siebentürmeviertel (2015), Ruhm und Ruin von Imran Ayata (2015), Wieso 
Heimat, ich wohne zur Miete von Selim Özdoǧan (2016), Fatma Aydemirs Roman 
Ellbogen (2017) sowie 3 Türken und ein baby von Sinan Akkuş (2015), Plötzlich 
Türke von Isabel Braak (2016), Züli Aladaǧs Dokudrama Die Opfer. Vergesst 
mich nicht, der zweite Teil der ARD-Trilogie Mitten in Deutschland: NSU 
(2016), Fatih Akıns Aus dem Nichts (2017), Dilek Güngörs Roman Ich bin Özlem 
(2019) und die autobiografisch gefärbten Streitschriften und Studien Ihr Schein­
heiligen (2018) von Tuba Sarıca, Eure Heimat ist unser Albtraum (2019) von Hen-
gameh Yaghoobi farah und Fatma Aydemir und Das ist auch unser Land (2020) 
von Ciğdem Toprak. Auf der anderen Seite reagieren die genannten Produktionen 
auf und verarbeiten eine politische Entwicklung, die sich von der Sarrazin-De-
batte, der Aufdeckung der NSU-Morde im November 2011 über die Gezi-Proteste 
in der Türkei 2013, das Aufkommen der PEGIDA im November 2014 in Dresden, 
die Flüchtlingskrise von 2015, den versuchten Militärputsch in der Türkei 2016 
bis zum Verfassungsreferendum im Jahr 2017, die Einrichtung einer Abteilung für 
Heimat im deutschen Innenministerium und ihrer Umbenennung zum Bundes-
ministerium des Inneren, für Bau und Heimat im März 2018 bis zu den Anschlä-
gen in Halle und Hanau vom Oktober 2019 und Februar 2020 erstreckt. Allein 
die Auflistung der politischen Themen, die verhandelt werden, deutet eher auf 
eine Politik der Zusammengehörigkeit hin als auf eine der getrennten Identitäten. 
Allerdings handelt es sich um eine Zusammengehörigkeit, deren bindende Narra-
tive noch ausstehen. Denn alle bisherigen Medien der Migration und Integration 
von der Attraktivität, der Sogkraft des Westens in den 1960er Jahren über das Ver-
orten und Verstehenwollen der anderen Kultur in den 1980er Jahren bis hin zum 
körperlichen Auftritt, den symbolischen und emanzipatorischen Aneignungen im 
öffentlichen Raum in den 1990er Jahren und den Praktiken im öffentlichen Raum 
in den 2000er Jahren, sind aktuell ins Stocken geraten. Das Themenspektrum von 
den NSU-Morden bis zum versuchten Militärputsch in der Türkei lässt ein neues 



684   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

»Zwischen den Kulturen«, zwischen den Ländern, zwischen den Gesellschaften 
vermuten, dessen Grundlagen, wie die vorliegende Kulturgeschichte gezeigt hat, 
nicht mehr verschiedene Kulturen sind und auch nicht sein können. Vielmehr 
hat das bisherige Fehlen einer formellen Kulturgeschichte der Migration in der 
Bundesrepublik dazu geführt, dass das soziale, aber auch kulturell zusammen-
gewachsene deutsch-türkische Verhältnis ausgeblendet und getrennt wird. Auf-
grund dieses nicht in der Kontinuität ihrer Geschichte wahrgenommenen Reali-
tätsunterbaus schlägt die informelle Geschichte der Migration und Integration 
in der Bundesrepublik aktuell in Literatur, Film und in politischen Konflikten 
auf eine Art und Weise zurück, deren Medium nicht mehr ein sozialstruktureller 
Aufstieg oder ein in sich ruhendes Kulturbewusstsein ist. Es sind Affekte, die ein 
neues kulturelles Unbehagen ausdrücken. Sie treten an die Stelle der Emotionen, 
die für die 1980er Jahre bestimmend waren.

Nach klassischer psychoanalytischer Interpretation besteht eine enge Korre-
lation zwischen Affekten und Emotionen, die sich jedoch auch wesentlich unter-
scheiden: Affekte gehen den Emotionen voraus. Denn unter Affekt wird eine 
körperliche Reaktion »ohne bewusste Repräsentanz und Erleben des Affekts« 
verstanden.633 Bei Emotionen geht man umgekehrt von bewussten Wahrnehmun-
gen und Erlebnissen aus. Weil eine klare Wahrnehmung und Positionierung des 
Selbst, der Situation und des Anderen bei Affekten fehle, stellten sie auch »kein 
psychologisches Ereignis« dar.634 Man könnte verkürzt auch sagen, Affekte sind 
im Unterschied zu Emotionen blind. Diesen besonderen Aspekt des Affekts hält 
auch der kanadische Philosoph Brian Massumi fest. Im Zentrum steht bei ihm 
wie bei Freud und Spinoza der Körper in »Bezug auf sein Vermögen, zu affizieren 
und affiziert zu werden«.635 Zu den Primäraffekten werden Freude, Verzweiflung, 
Wut, Furcht, Ekel, Überraschung und Interesse gezählt; zu den Gefühlen Scham, 
Schuld und Verachtung, die aus einer Selbstreflexivität und Beobachtung resul-
tieren.636 Dagegen sind Affekte nach klassischer Lesart »körperlich begründete 
Reaktionssysteme«. Ihre Grundlagen sind nach Freud körperlich-motorische, 
die sich aus zwei Abläufen zusammensetzen. »Ein Affekt umschließt erstens 

633 Lexikon der Psychologie (2000): »Affekt«. In: Spektrum Akademischer Verlag, Heidel-
berg, https://www.spektrum.de/lexikon/psychologie/affekt/261 (27.03.2019).
634 Döll-Henschker, Susanne (2008): »Psychoanalytische Affektheorie(n) heute. Eine histo-
rische Annäherung«. In: Psychologie in Österreich 5. Themenschwerpunkt der Emotionen, Wien: 
Österreichische Akademie für Psychologie, S. 446–455, S. 451.
635 Massumi, Brian (2010): Ontomacht. Kunst, Affekt und das Ereignis des Politischen, Berlin: 
Merve, S. 27.
636 Siehe hierzu: Döll-Henschker (2008).

https://www.spektrum.de/lexikon/psychologie/affekt/261


5.6 Fazit zu »Was lebst Du?«   685

bestimmte motorische Innervationen oder Abfuhren, zweitens gewisse Empfin-
dungen […] zweierlei Art«; erstens die Wahrnehmung der »motorischen Aktio-
nen« und die »direkten Lust- und Unlustempfindungen, die dem Affekt […] den 
Grundton geben«.637 Doch trotz dieser Körperlichkeit und Reaktionsbestimmtheit 
ist der Affekt im Kern nicht einfach eine körperliche Reaktion. Wenn wir tiefer 
blicken, erkennen wir nach Freud, »dass der Kern [des Affekts], welcher das 
genannte Ensemble zusammenhält, die Wiederholung eines bestimmten bedeu-
tungsvollen Erlebnisses ist«. Im Unterschied zu den Trieben, die »als Kräfte des 
Es kontinuierlich und rhythmisch fließen, handelt es sich bei Affekten […] um 
ererbte Antworten«.638 Freud konstatiert neben der äußerst körperlichen Dimen-
sion der Affekte, dass sie der »Niederschlag einer Reminiszenz« seien, die auf 
eine »Vorgeschichte« zurückgehe.639 In der Forschung werden sie zudem in drei 
Gruppen unterteilt: Information verarbeiten die Affekte »Interesse« und »Über-
raschung«. Als Bindungsaffekte gelten »Trauer« und »Freude«. Die letzte Gruppe 
unterbricht schließlich unerwünschte Aktivitäten, die auf den Affekten »Wut«, 
»Angst« und »Ekel« beruhen. Mehr als die Emotionen sind es in der aktuellen 
Literatur die Affekte, die darüber entscheiden, ob weiter oder nicht weitergespro-
chen wird, ob Interesse oder Überraschung (Information), Trauer oder Freude 
(Bindung) oder schließlich doch Wut, Angst und Ekel (Unterbrechung) überwie-
gen.640 Dilek Güngörs Reaktion im Bioladen im Jahr 2016 ist mehr eine affektive, 
denn eine emotionale Reaktion. Ihr fehlt die symbolische Repräsentation, das 
bewusste Erleben und die Bestimmung ihrer Gefühle. Ausführlicher geht sie auf 
diese Konstellation in ihrem Roman Ich bin Özlem ein.641 Die Begriffe »Ausländer« 
oder »Brennpunktschule« lösen dort den »Niederschlag einer Reminiszenz« aus 
und lassen die Reaktionen der Protagonistin wie eine geerbte Antwort wirken, 
denn sie begreift sich in einem historischen Zusammenhang ‒ »hört es denn 
niemals auf« ‒ als Teil eines Kollektivs.642 Bei Güngör ist es eine Wut, die aus den 
Untiefen der deutschen Migrationsgeschichte in den Alltag vordringt. Denn sie ist 
jetzt wieder eine Ausländerin, der ihr bisheriges Leben als Deutsche und deutsch-

637 Freud, Sigmund (2009): »Die Angst«. In: ders.: Vorlesungen zur Einführung in die Psycho­
analyse, Frankfurt a. M.: Fischer, S. 375–392, S. 378.
638 Döll-Henschker (2008): S. 447.
639 Freud (2009): S. 378.
640 Auch in Massumis aktuellen Reflexionen sind Wut und Angst Affekte der Unterbrechung. 
Sie sind negativ, weil sie den in der Situation »stattfindenden Bedeutungsfluss […] unterbre-
chen: die stattfindenden, normalisierten Wechselbeziehungen und Interaktionen und die zu 
erfüllenden Aufgaben«. Massumi (2010): S. 32.
641 Siehe hierzu: Güngör (2019).
642 Ebd., S. 95 f.



686   5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration 

sprachige Journalistin eigentlich widerspricht. Daher kann sie diesen Affekt 
weder mit ihrer sozialstrukturellen Aufstiegsgeschichte filtern noch durch die 
Tatsache, dass sie in Wirklichkeit gar nicht angesprochen wurde. Dieser Zustand 
verhindert Weitersprechen und Interaktion. Er setzt dagegen eine Dynamik der 
Schließung, die die Interaktion unterbricht und die erst im Selbstgespräch auf 
der Straße endet.

Auch aktuelle theoretische Reflexionen und publizistische Interventionen 
zu Postmigration, neuere Aufladungen und Bestimmungen des Begriffs »Integra -
tion« mit und nach der Flüchtlingskrise von 2015 schließen an die hier auf-
gezeigten Entwicklung vom Weitersprechen als Verknüpfung, Verbindung zu  
Selbstgesprächen als Trennung und Bruch an, ohne aber dabei ihre Spannung, 
ihre prekäre Konstellation, ohne letztlich ihre Herkunft zu reflektieren und damit 
auch zu kritisieren. Die politische Hauptdiktion der Postmigration lautet: die 
vielfältige von Diversität geprägte Gesellschaft anzuerkennen, sie Teil beruflicher 
und politischer Entscheidungen werden zu lassen und schließlich sie als Aus-
gangspunkt zukünftiger Politik zu begreifen. Auf die Fragen aber, wie sie genau 
zu dieser Gesellschaft geworden ist, die sie heute ist, was ihre Grundlagen, im 
Besonderen die Grundlagen der Affekte sind, werden wie in den großen histo-
rischen und politischen Arbeiten zur Geschichte der Bundesrepublik und auch 
in rezenten Publikationen zur Postmigration oder Migrationsgesellschaft keine 
befriedigenden Antworten gegeben.643 Mehr noch: das Gespräch wird mitun-
ter verweigert oder nicht mehr weitergeführt, wenn Fragen nach der Herkunft 
gestellt werden.644 Beispielsweise leitet die Kulturwissenschaftlerin und Journa-
listin Mithu Sanyal ihren Beitrag Zuhause in Eure Heimat ist unser Albtraum mit 
den Worten ein, »inzwischen sollte auch dem Letzten klar sein, dass ›Wo kommst 
du eigentlich her?‹ ein No-Go ist«.645 In einem vergleichbaren Sinne konstatierte 
der Gestalter unserer Ausstellung Das neue Deutschland. Von Migration und Viel­
falt im Deutschen Hygiene Museum in Dresden bei deren Eröffnung am 8. März 
2014, dass Deutschland ein Einwanderungsland geworden sei und dass man 
über dieses Faktum nicht mehr zu sprechen brauche. Wie naiv und unbedacht 
diese Aussagen waren und sind, und wie wichtig es doch ist, zu verstehen, dass 
die ersten Migranten der 1960er Jahre (wie Deutsche damals auch) Amerikaner 
werden oder sie zumindest spielen wollten, sich heute aber wieder, nachdem 

643 Siehe hierzu: Wolfrum (2006); Wehler (2008); Schildt (2009); Schmidt (2011); Treibel 
(2015); Münkler/Münkler (2016); Foroutan (2019); Plamper (2019).
644 Siehe hierzu: Treibel, Annette (2015): Integriert euch! Plädoyer für ein selbstbewussteres 
Einwanderungsland, Frankfurt a. M.: Campus, S. 11–13.
645 Sanyal, Mithu (2019): »Zuhause«. In: Eure Heimat ist unser Albtraum, Berlin: Ullstein, 
S. 101–121, S. 101.



5.6 Fazit zu »Was lebst Du?«   687

sie in den 2000er Jahren Deutsche wurden, wieder als Türken oder People of 
Color (PoC) begreifen, zeigen die aktuellen gesellschaftspolitischen Entwicklun-
gen. Nur einen Monat nach dem Ausstellungsende im November 2014 setzten in 
Dresden die PEGIDA-Märsche ein. Seitdem erleben wir politische Entwicklungen, 
die erneut das verschieben, was gesehen und was nicht gesehen wird.


