5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft
und Integration

5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der
Mehrheitsgesellschaft

Die Sprachlosigkeit und Distanz, die es in unserem Land lange zwischen der einheimischen
Bevblkerung und den so genannten Gastarbeitern und ihren in Deutschland geborenen
Kindern gegeben hat, ist iiberwunden. Ihre Eltern kamen meist in iibervollen Ziigen aus
ihrer Heimat hier in Deutschland an. Heute, in diesem besonderen, der Kultur gewidmeten
Bahnhofsgebdude kénnen wir sagen: Sie sind bei uns, sie sind in unserer Mitte angekom-
men. In der neuen Heimat. Und gehéren dazu.!

Mit diesen Worten schlief3t der damalige Innenminister Wolfgang Schauble am
25. Juni 2009 seine Eréffnungsrede zur letzten Plenarsitzung der ersten Phase
der Deutschen Islam Konferenz (DIK) im Museum Hamburger Bahnhof Berlin.
Man kénnte Schaubles Rekurs auf den Zug und das damit verbundene Narrativ
der Ankunft auch so verstehen, dass die tiirkischen Migranten der ersten und
zweiten Generation nach einer 50-jahrigen Fahrt nun als deutsche Muslime aus
dem Zug gestiegen sind. Ich selbst habe die Kapitel der vorliegenden Kulturge-
schichte der Migration in der Bundesrepublik jeweils mit einer Zugfahrt und
unterschiedlichen Formen der Begegnung beginnen lassen. Allerdings kdnnte
man meinen, dass die Siidldnder und Gastarbeiter der 1960er und 1970er Jahre,
die Tiirken der 1980er Jahre, die >Kanaken« der 1990er Jahre trotz aller Bewe-
gungen, selbstbewussten Auftretens und Grenziiberschreitungen bis heute
gerade nicht angekommen sind. Man kdnnte weiter argumentieren, dass erst
eine Politik von ganz oben Integration wirklich gelingen liee. Und tatsachlich
mahnt der ehemalige Bundesprasident Johannes Rau in seiner vielbeachteten
»Berliner Rede« anlédsslich der Ausstellung Heimat im Haus der Kulturen der
Welt neun Jahre vor Schdubles Befund, dass man die Integration nicht dem
»Zufall iiberlassen darf«.? Beide Reden stehen hinsichtlich Ort und Praxis in

1 SCHAUBLE, Wolfgang (2009): Rede von Bundesminister Dr. Wolfgang Schduble zur Erdffnung
der 4. Plenarsitzung der Deutschen Islam Konferenz (DIK) am 25. Juni 2009 in Berlin. In: http://
www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DIK/DE/Downloads/Sonstiges/scha-
euble-plenum4.pdf?__blob=publicationFile (07.02.2018).

2 RAU, Johannes (2000): »Ohne Angst und ohne Triumereien. Gemeinsam in Deutschland
leben«. In: Berliner Rede 2000 von Bundespriisident Johannes Rau, Haus der Kulturen der Welt,
Berlin, 12. Mai 2000, http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/Johannes-Rau/
Reden/2000/05/20000512_Rede2.html (19.09.2018).

3 Open Access. © 2022 Ozkan Ezli, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110731347-005


https://doi.org/10.1515/9783110731347-005
http://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DIK/DE/Downloads/Sonstiges/schaeuble-plenum4.pdf?__blob=publicationFile
http://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DIK/DE/Downloads/Sonstiges/schaeuble-plenum4.pdf?__blob=publicationFile
http://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DIK/DE/Downloads/Sonstiges/schaeuble-plenum4.pdf?__blob=publicationFile
http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/Johannes-Rau/Reden/2000/05/20000512_Rede2.html
http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/Johannes-Rau/Reden/2000/05/20000512_Rede2.html

518 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

einem kulturellen Zusammenhang, worauf die Redner selbst verweisen und
sich damit verorten. Daher geht es in beiden Reden nicht einfach um kultu-
relle Veranstaltungen. Vielmehr ist Kultur hier rhetorisch wie praktisch der Aus-
gangspunkt fiir die »schlichte Tatsache«, dass »Menschen unterschiedlicher
Herkunft und Kultur in unserem Land zusammenleben« und die Integration
nun »aktiv und systematisch« geférdert werden muss.?

Dazu passt, dass wiahrend der rot-griinen Regierung (1998-2005) unter Bun-
deskanzler Gerhard Schrider eine Anderung im Staatsangehdorigkeitsrecht in
Kraft tritt, die es den Kindern der Gastarbeiter ermoglicht, bis zum Ende ihres
21. Lebensjahrs beide Staatsbiirgerschaften zu haben.” Diese neue Regelung gilt
ab 2001 und nur fiir Kinder, die ab 2000 in Deutschland geboren wurden. Bis
Ende 2000 haben ausldndische Kinder (Nicht-EU-Biirger), die seit iiber 8 Jahren
in der Bundesrepublik leben und das zehnte Lebensjahr noch nicht vollendet
haben, noch die Moglichkeit, den deutschen Pass zusitzlich zu ihrem auslandi-
schen zu erhalten.’ Trotz der bestehenden Optionspflicht, sich mit Vollendung
des 21. Lebensjahres fiir eine Nationalitdt zu entscheiden, verabschiedet das
deutsche Recht damit die Denizenship. »Die Biirgerschaft lenkt den Blick jenseits
des Rechts auf die gesellschaftlichen Selbstverstindigungsdiskurse, die ausge-
klammert zu haben ein zentrales Kennzeichen der rechtlichen Gleichstellung der
Denizenship-Epoche gewesen war.«® Damit 16st sich die deutsche Gesellschaft
»von ihrem tradierten Verstandnis, Zugehorigkeit zu und Integration in die poli-
tische Gemeinschaft von primordialen Bindungen abhiingig zu machen«.” Neben
dieser Gesetzesdnderung aus dem Jahr 2000 wird im Sommer 2004 im Bundes-
tag das Zuwanderungsgesetz verabschiedet, das am 1. Januar 2005 in Kraft tritt.®

3 Ebd.

4 Siehe hierzu: § 29 [Wahl zwischen deutscher und ausldndischer Staatsangehérigkeit bei Voll-
jahrigkeit] im Staatsangehorigkeitsgesetz (StAG), in: Ausldnderrecht (2015), Miinchen: dtv, S. 534.
5 Ebd., § 40 b [Einbiirgerung ausldndischer Kinder], S. 539.

6 THYM, Daniel (2018): »Vom >Fremdenrecht« iiber die »Denizenship« zur >Biirgerschaft«. Gewan-
deltes Selbstverstandnis im deutschen Migrationsrecht«. In: Der Staat, 57 (2018), Berlin: Dun-
cker & Humblot, S. 77-117, S. 100.

7 EDER, Klaus/RAUER, Valentin/SCHMIDTKE, Oliver (2004): Die Einhegung des Anderen. Tiirki-
sche, polnische und russlanddeutsche Einwanderer in Deutschland, Wiesbaden: VS Verlag fiir So-
zialwissenschaften, S. 13.

8 Leider ist in Zeitungsartikeln und anderen Texten zu diesem Gesetz nicht selten die Rede von
einem »Einwanderungsgesetz«, wofiir weder seine Bezeichnung »Zuwanderungsgesetz« noch
seine inhaltliche Definition spricht. Siehe hierzu fiir viele: SENOCAK, Zafer (2011): Deutschsein.
Eine Aufkldrungsschrift, Hamburg: Edition Korber Stiftung, S. 36. Das Zuwanderungsgesetz steu-
ert per definitionem die Zuwanderung, motiviert aber Nicht-EU-Biirger nicht zur Einwanderung
in die Bundesrepublik. Im Zentrum des Gesetzes steht die Verpflichtung zu Sprach- und Inte-
grationskursen, die sich vornehmlich auf die bereits vollzogene Migration nach Deutschland



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft == 519

2006 folgen Integrationsgipfel und DIK.® Entgegen Schiubles Erzdhlung hat
die vorliegende Kulturgeschichte gezeigt, dass in allen hier beschriebenen und
kulturanalytisch aufbereiteten Dekaden weder von einer Sprachlosigkeit noch
ausschliefllich von Desintegration die Rede sein kann. Unter ganz spezifischen
Bedingungen war in jeder Phase mdéglich, Migration nach Deutschland und ihre
Folgen zu thematisieren. In jedem Abschnitt gab es auf bestimmte Art und Weise
ein Weitersprechen, ein Erzahlen der Migration und Integration, Artikulationen
einer informellen Geschichte der Migration und ihrer Folgen in der Bundesrepu-
blik. Die Grundlagen des Erzdahlens wandeln sich mit den topografischen, kor-
perlichen und zwischenmenschlichen Verdnderungen von »Deutschen« und
»Tiirken« seit den 1960ern bis heute. In allen Dekaden haben die filmischen
und literarischen Erzdhlungen eine Analyse von Konflikten ermdéglicht. Dariiber
hinaus waren alle bisher dargestellten Phasen von einer gestérten Kommunika-
tion zwischen Innen und Aufien bestimmt. Bereits die Analyse von Zaimoglus
Antwort auf die Frage, warum er Schriftsteller geworden sei, hat uns am Ausgang
der vorliegenden Kulturgeschichte gezeigt, dass nicht klar ist, wer drauf3en
zuhort und was dieses Drauflen als Ort genau ist.

Schduble greift zwar als Grundlage und Ziel der Islam Konferenz erneut
den Aspekt des Zuhorens auf. Die Bedingung fiir die DIK liegt fiir ihn jedoch
nicht in einem passiven Zuhoren oder einem irritierten, aber wohlmeinenden
Aufhorchen wie in den 1990ern. Es geht jetzt vielmehr darum, eine gemein-
same »Kultur des Zuhorens« zu entwickeln, wie er prononciert festhilt; es ist
also weder hermeneutisch wie in den 1980ern noch existenziell wie in den
1990ern konnotiert, sondern verlangt eine 6ffentliche und zugleich alltdgli-
che Praxis. Denn eine weitere Bedingung zu Beginn der DIK ist es, sich endlich
»gemeinsam an einen Tisch zu setzen und [...] zu sprechen«.'® Nur, wie spricht
man mit jemandem, der faktisch schon lange da ist, aber symbolisch erst jetzt
wirklich angekommen ist und aufgenommen wird?** So gleicht beispielsweise

seit den 1950er Jahren konzentrieren — etwa Sprach- und Integrationskurse fiir nachziehende
Ehegatten und fiir Imame aus der Tiirkei.

9 Siehe zu Integrationsgipfel 2006: DER SPIEGEL (2006): »Integrationsgipfel. >Ein fast histori-
sches Ereignis««. In: DER SPIEGEL, http://www.spiegel.de/politik/deutschland/integrations-
gipfel-ein-fast-historisches-ereignis-a-426823.html (19.09.2018). Siehe zu Islamkonferenz 2006
http://www.deutsche-islam-konferenz.de/DIK/DE/DIK/1UeberDIK/DIK06-09/dik06-09-node.
html (19.09.2018).

10 SCHAUBLE, Wolfgang (2006): »Muslime in Deutschland«. In: FRANKFURTER ALLGEMEINE
ZEITUNG, 27.09.2006.

11 Der Religionssoziologe Levent Tezcan hat an der DIK teilgenommen. Obwohl die Sitzordnung
am Tisch nicht vorgegeben war, habe sich eine solche schnell etabliert. Mitglieder der islami-
schen Verbande wie ZM, IRD, DITIB und VIKZ saf3en als Verhandlungspartner »exakt gegeniiber


http://www.spiegel.de/politik/deutschland/integrationsgipfel-ein-fast-historisches-ereignis-a-426823.html
http://www.spiegel.de/politik/deutschland/integrationsgipfel-ein-fast-historisches-ereignis-a-426823.html
http://www.deutsche-islam-konferenz.de/DIK/DE/DIK/1UeberDIK/DIK06-09/dik06-09-node.html
http://www.deutsche-islam-konferenz.de/DIK/DE/DIK/1UeberDIK/DIK06-09/dik06-09-node.html

520 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

fiir Zafer Senocak der Einwanderungsprozess in Deutschland, auf den die
Integrationspolitik in den 2000er Jahren endlich reagiert, einem »Einschlei-
chen« in dieses Land.”> Wenn das Zuhdéren um einen Tisch ergédnzt wird, ist
das nicht banal. Im Gegensatz zu den 1990ern sitzt man in Film und Literatur
der 2000er Jahre sehr hdufig gemeinsam am Tisch, um zu reden oder zu essen.
Das Spektrum reicht dabei von Streit bis zu Feierlichkeiten. Damit aus dieser
Geschichte des »Einschleichens« am Ende eine Geschichte der Integration oder
Desintegration wird, stellen viele Filme, literarische und publizistische Texte
dar, wie Tiirken in Deutschland leben, was sie kochen, wie sie Deutsch spre-
chen, ihrem Beruf nachgehen, wie sie kulturelle Marker einsetzen und sich an
Gesetze halten. Insgesamt spielen Dinge, Orte und der bewusste Einsatz kul-
tureller Marker eine wesentliche Rolle in der Verhandlung von Migration; also
ganz anders als noch in den 1990er Jahren.

Im Jahr 2000 plddiert Johannes Rau dafiir, sich »ohne Angst und Traume-
reien« einzugestehen, dass die Bundesrepublik ein Einwanderungsland sei.
Was heifdt das — vor allem hinsichtlich des bisherigen Umgangs von Deutschen,
Deutsch-Tiirken und Tiirken mit Migration? Fiir Klaus Bade und Rainer Miinz
heifdt das, dass sich nun »im Ansatz eine positive Migrationsdiskussion« abzeich-
nen miisse, die sie ihrerseits fiir die Bundesrepublik aktuell auch feststellen. Sie
machen aber zugleich darauf aufmerksam, dass diese neue positive Wendung mit
einer neuen 6konomischen und demografischen Bedarfslage in der Bundesrepu-
blik einhergeht und zusammenhangt. Eindriicklich zeigt sich diese Konstellation
etwa in den Ergebnissen der Siissmuth-Zuwanderungskommission von 2001, die
die Fachkraftezuwanderung als alternativlos fiir den deutschen Arbeitsmarkt
erklirte.** Tatsdchlich fehlen Ende der 1990er Jahre und Anfang der 2000er auf-

der Diskussionsleitung aus dem Innenministerium und dem BAMF«. Die anderen Teilnehmer
hitten sich hingegen verteilt. Siehe hierzu: TEZCAN, Levent (2012): »Das strittige Kollektiv im
Kontext eines Reprdsentationsregimes«. In: Die Integrationsdebatte zwischen Assimilation und
Diversitiit. Grenzziehungen in Theorie, Kunst und Gesellschaft, hg. v. Ozkan Ezli, Andreas Lan-
genohl, Valentin Rauer, Claudia Marion Voigtmann, Bielefeld: transcript, S. 159-188, hier S. 182.
12 SENOCAK (2011): S. 125. Ich selbst habe mich 2010 einbiirgern lassen und dafiir die tiirki-
sche Staatsbiirgerschaft aufgegeben. Obwohl ich in Deutschland geboren wurde und immer hier
gelebt habe, bekam ich bei den Fragen im Ausldanderamt der Stadt Bielefeld das Gefiihl, mich
in dieses Land eingeschlichen zu haben. Denn ich musste trotz Abitur, Hochschulstudium und
Promotion im Fach Germanistik an der Universitédt Tiibingen die mittlere Reife nachweisen, um
nicht die erforderlichen Sprach- und Landeskundetests absolvieren zu miissen. Gliicklicherwei-
se hatten meine Eltern dieses Dokument aufbewahrt.

13 Rau (2000).

14 Siehe hierzu: DER SPIEGEL (2001): »Siissmuth-Kommission: Plane fiir 50.000 Einwanderer
pro Jahr. Die von der Bundesregierung eingesetzte Zuwanderungskommission empfiehlt Medien-
berichten zufolge die Aufnahme von 50.000 ausldndischen Arbeitskréften pro Jahr. Und das soll



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft =—— 521

grund des rasanten Technologiewandels besonders im IT-Bereich Arbeitskrafte.
Die Bundesregierung unter Gerhard Schroder reagiert darauf mit der »Green-
card«-Initiative fiir IT-Fachkréfte.”

Bevolkerungsriickgang sowie »demografische Alterung« der deutschen
Gesellschaft sind zu Beginn der 2000er Jahre driangende Probleme. In Szena-
rien zur Entwicklung des Arbeitskrdftepotentials in Deutschland konstatiert Bernd
Hof, dass ohne die Zuwanderung in die Bundesrepublik die Einwohnerzahlen
schon seit 1972 riicklaufig waren. Die Bundesrepublik sei einwanderungserfah-
ren. »Aber sie muss sich vom alten Gastarbeiterkonzept nach dem Prinzip des
Kommens und Gehens abwenden und sich klar und entschieden dem Konzept
des Neubiirgers mit konkreten Bleibe-Angeboten zuwenden.«*® Gegen diese
Umwertungsvorschldge und die Initiativen der rot-griinen Bundesregierung setzt
der CDU-Politiker Jiirgen Riittgers im Wahlkampf in Nordrhein-Westfalen im
Friihling 2000 seinen Wahlspruch »Kinder statt Inder«."” Einsetzen miisse, so der
Migrationsreport aus demselben Jahr, eine »diskursive Entstérung und pragmati-
sche Normalisierung des Verhiltnisses von Politik zu den Themen von Migration
und Integration«, die den »gesellschaftlichen Tatsachen Rechnung tragen«.'®
Zwei Jahre spater hilt der Bundesprasident im zweiten Band des Migrationsre-
ports fest, dass es »immer gut ist, wenn Tatsachen anerkannt werden und wenn
ideologisch begriindende Vorurteile nicht mehr den Blick auf die Wirklichkeit
verstellen«.' Und er schlief3t seinen Text mit den Worten, dass die Wissenschaft-
ler selber am besten wiissten, »dafl Migration und Integration letzten Endes eine
Sache alltsiglicher Praxis sind«.2®

nur der Anfang sein«. In: DER SPIEGEL, 29.06.2001, http://www.spiegel.de/politik/deutschland/
suessmuth-kommission-plaene-fuer-50-000-einwanderer-pro-jahr-a-142315.html (05.09.2018).
15 ASTHEIMER, Sven (2010): »Geburtsstunde der Greencard. Als Einwanderung wieder als
Gewinn galt«. In: FRANKFURTER ALLGEMEINE ZEITUNG, 01.03.2010, http://www.faz.net/aktu-
ell/technik-motor/cebit-2010/geburtsstunde-der-greencard-als-einwanderung-wieder-als-ge-
winn-galt-1941918.html (25.03.2018).

16 Hor, Bernd (2001): »Szenarien zur Entwicklung des Arbeitskraftepotentials in Deutschland«.
In: Aus Politik und Zeitgeschichte, B 8/2001, S. 20-30, hier S. 26.

17 DER SPIEGEL (2000): »Kinder statt Inder«. Riittgers verteidigt verbalen Ausrutscher«. In: DER
SPIEGEL, 09.03.2000, http://www.spiegel.de/politik/deutschland/kinder-statt-inder-ruettgers-
verteidigt-verbalen-ausrutscher-a-68369.html (25.03.2018).

18 BADE, Klaus J./MUNZ, Rainer (2000): »Migration und Integration. Herausforderungen fiir
Deutschland«. In: Migrationsreport 2000. Fakten — Analysen — Perspektiven, hg. v. dens., Frank-
furt a. M.: Campus, S. 7-23, hier S. 19.

19 RAU, Johannes (2002): »Geleitwort«. In: Migrationsreport 2002. Fakten — Analysen — Perspek-
tiven, hg. v. Klaus J. Bade, Rainer Miinz, Frankfurt a. M.: Campus, S. 7-9, hier S. 7.

20 Ebd., S. 8.


http://www.spiegel.de/politik/deutschland/suessmuth-kommission-plaene-fuer-50-000-einwanderer-pro-jahr-a-142315.html
http://www.spiegel.de/politik/deutschland/suessmuth-kommission-plaene-fuer-50-000-einwanderer-pro-jahr-a-142315.html
http://www.faz.net/aktuell/technik-motor/cebit-2010/geburtsstunde-der-greencard-als-einwanderung-wieder-als-gewinn-galt-1941918.html
http://www.faz.net/aktuell/technik-motor/cebit-2010/geburtsstunde-der-greencard-als-einwanderung-wieder-als-gewinn-galt-1941918.html
http://www.faz.net/aktuell/technik-motor/cebit-2010/geburtsstunde-der-greencard-als-einwanderung-wieder-als-gewinn-galt-1941918.html
http://www.spiegel.de/politik/deutschland/kinder-statt-inder-ruettgers-verteidigt-verbalen-ausrutscher-a-68369.html
http://www.spiegel.de/politik/deutschland/kinder-statt-inder-ruettgers-verteidigt-verbalen-ausrutscher-a-68369.html

522 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Fiir den Politik- und Sozialwissenschaftler Bertold Loffler ersetzt zu Beginn der
2000er Jahre das wirtschaftliche Sachzwangargument die These von der »Unver-
meidbarkeit der multikulturellen Gesellschaft« der 1990er Jahre, wie letztere auch
Bade, Cohn-Bendit, Habermas und Taylor publizistisch und wissenschaftlich for-
mulierten.”* In Literatur und Film standen Artikulationen von >Kanaken« oder Indi-
viduen im Vordergrund, oder der fiir Ozdamar und Senocak erforderliche Traum,
die »negative Hermeneutik«, um die Wirklichkeit gegen die Ablehnung der Folgen
der Migration in den westlichen Mehrheitsgesellschaften darzustellen. Nun sind
es — das gilt, wie wir sehen werden, fiir Theorie, Literatur und Film in den 2000er
Jahren gleichermaflen — Verhaltensweisen und Lebensstile. Die Wende fiihrt vom
Narrativ »Wie lebt es sich in Deiner Haut?«, das dem Surrealen und Imaginiren
freien Lauf lief, die es moglich machten Wut und Ungeduld der 1990er Jahre zu
verarbeiten, zur Frage »Was lebst Du?«, die den konkreten und realen Alltag in den
Blick nimmt. Selbst in anspruchsvollen und komplexen Romanen wie Der Pavillon
von Zafer Senocak von 2009 ndhert sich der Traum dem Alltag des Protagonisten,
ohne diesen wie noch in den 1990er Jahren zu verfremden: Seit der Musikstudent
Hamit Ende der 1950er Jahre aus der Tiirkei nach Deutschland gekommen war, hatte
sich seine »Beziehung zu Traumen gedndert«. Beim Aufwachen »erinnerte er sich
an manche Schauplitze, die er im Traum gesehen hatte, und die Traume gingen mit
dem Ort, an dem er lebte, eine engere Verbindung ein. Es war, als ob die Traume ihr
Aroma verloren héatten. Sie waren nun nicht langer ein Teil des Reichs der Phanta-
sie, sondern ein Teil des Lebens«.?? Diese neue Konstellation von Traum und Wirk-
lichkeit erlaubt es Senocaks Akteuren, sich zu verorten. Selbst wenn sie sich nur als
»Staubchen« begreifen, konnen sie sich mit ihren Praktiken in Deutschland oder
der Tiirkei als »Teil einer bestimmten Gegend begreifen«, beispielsweise im Eng-
lischen Garten in Miinchen oder in einem Pavillon in Istanbul.?® Es geht in dieser
Reihenfolge um Orte, um das Auftreten und darum, wofiir bestimmte Handlungen
stehen. In 6ffentlicher Debatte, Film, Literatur und Theorie riickt so auf besondere
Weise eine realistische Darstellung der Gegenwart in den Vordergrund, selbst wenn
sie sich, wie in den bekannten Romanen Leyla, Die Tochter des Schmieds und Der
Pavillon von Feridun Zaimoglu, Selim Ozdogan und Zafer Senocak auf die Zeit vor
der Arbeitsmigration in der Tiirkei konzentrieren. Zaimoglu hat mehrere Monate in
einem tiirkischen Dorf verbracht, bevor er seinen Roman Leyla schrieb. Er wollte
den Ort, das soziale Gefiige und den Ton der Sprechweisen der Frauen studie-
ren.”* Der Musikstudent Hamit sammelt hingegen, weil er ein unglaublich gutes

21 Siehe hierzu: LOFFLER, Bertold (2010): Integration in Deutschland, Miinchen: Oldenbourg, S. 189.
22 SENOCAK, Zafer (2009): Der Pavillon, Berlin: Dagyeli, S. 39.

23 Ebd., S.31u.S.57

24 Siehe hierzu: EzL1 (2006): S. 70.



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft =—— 523

Gehor hat, Tone von lebendigen wie leblosen Dingen wie Kiihlschranken oder
Ventilatoren. In den 1990er Jahren kampfen unterschiedliche Vorstellungen gegen-
einander. Nun riickt die Frage der Darstellung als Vertretung in den Vordergrund.
Wie in Schédubles Rede prominent festgehalten, enden auch die Romane mit
der Ankunft ihrer Protagonistinnen in der Bundesrepublik Deutschland. In Der
Pavillon kommt Hamit in Miinchen, aber auch in Istanbul im Alltag an. Wichtig
ist ihm, dass er kleine Ereignisse ebenso sehr wertschitzt wie die grof3en. Denn
»wenn Du nicht imstande bist bei grofien Geschehnissen eine Distanz zu dir selbst
herzustellen, kannst du nicht verstehen, was sich um dich herum abspielt«.” Es
sind ebenfalls Orte und Dinge, die die Protagonisten in Fatih Akins Film AUF DER
ANDEREN SEITE von 2006 als Angekommene ausweisen.?® In den Romanen Mein
Name ist Revolution von Imran Ayata und Der Mond ist unsere Sonne von Nuran
David Calis — beide von 2011 — werden Zugehorigkeitsfragen ebenfalls iiber Orte
und soziale Bindungen geklirt.”” In Hatice Akyiins Roman Hans mit scharfer SofSe
von 2005, dem deutsch-tiirkischen Bestseller der 2000er Jahre, sind es die Indus-
triehochofen von Duisburg, ihre »vielen, steilen Tiirme und der weif3e Rauch, der in
den Himmel« steigt, die in der Ich-Erzdhlerin nach dem alljahrlich obligatorischen
Tiirkeiurlaub mit der Familie Heimatgefiihle ausldsen.?® Auf das Kapitel »Reise in
die Tiirkei« folgt »Duisburg, ich hinge an Dir«.*® Aber auch Necla Kelek erwihnt
mehrmals in ihrer Autobiografie Die fremde Braut (2005), dem deutsch-tiirkischen
Sachbuchbestseller der 2000er Jahre, dass sie nun in Deutschland angekommen
sei, weil sie sich von der repressiven tiirkisch-islamischen Kultur emanzipiert
habe.*® Diese Emanzipation wiinscht sie auch den »tiirkischen Importbrautenc,
die aus Zwang oder arrangiert von tiirkischen Familien nach Deutschland gelotst
werden, um dort regelrecht als Haushaltssklavinnen zu arbeiten.3! Doch im Vorder-
grund ihres sehr bekannten, viel pramierten und zugleich sehr umstrittenen Buches
steht ihre eigene Biografie. Die unterdriickte tiirkische Frau wiinscht sie sich nicht
einfach rebellisch, selbstbewusst und mitunter irrational wie in den 1990er Jahren,
sondern vielmehr als eine Frau, deren Lebensstil mit dem modernen deutschen
Leben kompatibel ist. Letzteres schlief3t ein selbstbewusstes und rebellisches Auf-
treten nicht aus, doch geht es Necla Kelek nicht um einen Bruch, sondern letztlich

25 SENOCAK (2009): S. 57.

26 Siehe hierzu: AKIN, Fatih (2006/2007): Auf der anderen Seite, Spielfilm, Deutschland.

27 Siehe: AYATA, Imran (2011): Mein Name ist Revolution, Berlin: Verbrecher. CALIS, Nuran David
(2011): Der Mond ist unsere Sonne, Frankfurt a. M.: Fischer.

28 AKYUN, Hatice (2005): Hans mit scharfer SofSe, Miinchen: Goldmann, S. 60.

29 Ebd., S. 69.

30 KELEK, Necla (2005): Die fremde Braut, Koln: Kiepenheuer & Witsch, S. 281. Siehe hierzu
auch: ebd., S. 25, 65 u. 184.

31 Siehe hierzu: ebd., S. 11 u. 244.



524 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

um ein Leben, das die freiheitliche Verfassung der Bundesrepublik verteidigt und
sichtbar macht.? Gebrochen werden soll aber das patriarchalische unterdriickeri-
sche System, das im privaten Raum in der Bundesrepublik entstanden ist. Freiheit
und Repression gehéren nun gleichermafien zu Deutschland. So ist Kelek selber
auch nicht mit ihren Eltern in den 1960er Jahren in der Bundesrepublik angekom-
men, sondern erst, nachdem sie sich aus »unterdriickerischen« tiirkischen Ver-
haltnissen in Deutschland emanzipiert hat. Wie in Schaubles Zug-Narrativ findet
das Ankommen nicht in den 1960ern statt, sondern knapp 50 Jahre spater unter
postmigrantischen Bedingungen. Identitdt und Zugehorigkeit sind rein 6ffentliche
Angelegenheiten geworden.

Die besondere Verbindung von Anfang und Ende, von Innen und Auflen
materialisiert sich zwei Jahre nach Schaubles Rede eindriicklich: Im Spatherbst
2011 fahrt anlasslich des Festakts zu »50 Jahre tiirkische Gastarbeitermigration
nach Deutschland« ein Sonderzug von Istanbul nach Miinchen; an Bord: Migran-
ten der ersten Generation und Politiker.® In der zeitnah entstandenen, bekannten
und erfolgreichen Familienkomddie ALMANYA. WILLKOMMEN IN DEUTSCHLAND
der Samdereli-Schwestern spielt die Ankunft des Gastarbeiters Hiiseyin 1964 in
der Bundesrepublik ebenfalls eine besondere Rolle. Er hatte, wie wir noch sehen
werden, dem einmillionsten Gastarbeiter Armando Rodriguez de Sa den Vortritt
bei der Registrierung gelassen.>* Im Unterschied zu KURZ UND SCHMERZLOS und
GEGEN DIE WAND kommt in Akins Film AUF DER ANDEREN SEITE von 2007 der Pro-
tagonist Nejat im Laufe des Films an der tiirkischen Schwarzmeerkiiste an. Retro-
spektiv konstatiert Akin, dass mit dem Film AUF DER ANDEREN SEITE die Suche
seiner Figuren zu einem Ende gekommen sei. Jetzt laufen sie nicht mehr weg,
sondern verteidigen wie im zwei Jahre spéater entstandenen Film SOUL KITCHEN,
was ihnen in der Bundesrepublik geh6rt und wozu sie gehtren.>® In SOUL KITCHEN

32 Kelek leitet die erste Taschenbuchausgabe von Die fremde Braut mit der Ermordung der
Deutsch-Tiirkin Hatun Siiriicii durch ihren Bruder am 7. Februar 2005 ein. Sie habe »wie eine Deut-
sche leben« wollen, stellt Kelek gleich zu Beginn ihres Buches fest. Und dieser Umstand sei ihr zum
»Verhdngnis« geworden. Die Schiisse hétten nicht nur Hatun Siiriicii gegolten, sondern mit Fokus
auf ihre Lebensweise auch der deutschen Gesellschaft. Siehe hierzu: KELEK (2005): S. 9-11.

33 Siehe hierzu: BILDZEITUNG (2011): Sonderzug aus Istanbul erinnert an 50 Jahre Migration,
26.10.2011. Siehe auch: TAz (2011): Sonderzug aus Istanbul. Vor 50 Jahren begann die Einwan-
derung tiirkischer Gastarbeiter nach Deutschland, 27.10.2011. Von dort ist auch Bekir Yildiz 1962
aufgebrochen, wie er es in seinem Roman Tiirkler Almanyada beschreibt. Siehe hierzu: YILD1Z,
Bekir (1966): Tiirkler Almanyada, Istanbul: Selbstverlag, S. 7.

34 Siehe hierzu: SAMDERELI (2011).

35 AKIN, Fatih/BoRCHOLTE, Andreas (2009): »Ich hatte Bock zu lachen«. In: DER SPIEGEL,
23.12.2009, http://www.spiegel.de/kultur/kino/soul-kitchen-regisseur-fatih-akin-ich-hatte-bock-
zu-lachen-a-668682.html (27.03.2018).


http://www.spiegel.de/kultur/kino/soul-kitchen-regisseur-fatih-akin-ich-hatte-bock-zu-lachen-a-668682.html
http://www.spiegel.de/kultur/kino/soul-kitchen-regisseur-fatih-akin-ich-hatte-bock-zu-lachen-a-668682.html

5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft =—— 525

geht es um ein Restaurant im Hamburger Gangeviertel. Tatsdchlich beginnt dieser
Film auch damit, wie der Protagonist Zinos Kazantsakis mit einem kleinen Trans-
porter angefahren kommt und sein Restaurant erdffnet, in dem der Film auch
endet.>® In Kemal Kurts Jugendroman Die Sonnentrinker von 2002 kehren beide
Motive aus den genannten Filmen wieder. Der deutsch-tiirkische Jugendliche
Hakan aus dem Berliner Wedding sucht wie Nejat in AUF DER ANDEREN SEITE ab
der Mitte des Romans am Tag des Zuckerfestes seinen Vater in Berlin, der einen
Abend davor nicht nach Hause zuriickgekehrt ist. Gegen Ende des Romans findet
er seinen Vater. Der Roman endet damit, dass sie zu Hause in der Wohnung zum
Festessen ankommen.*” Hakan und seine Freunde haben den grolen Wunsch,
ein Kulturcafé im Berliner Wedding zu er6ffnen. Hakan ist in Berlin unterwegs,
um anzukommen. Sein Vater hingegen ist unterwegs, um »nirgendwo sein zu
miissen«.>® Hakan sieht zu, »wie sein Vater lduft, bis der Akku leer ist«.®
Ahnlich aktiv ist der deutsch-tiirkische Protagonist in Yadé Karas 2004 mit
dem Deutschen Buchpreis pramierten Roman Selam Berlin.*® Auch er will ankom-
men. Der Roman beginnt mit dem Mauerfall 1989, den der Protagonist mit seinen
Eltern in Istanbul im Fernsehen verfolgt. Er war in Berlin aufgewachsen und
geht nun wieder dorthin zuriick. Auch in dieser Erzdhlung gibt es ein Ankom-
men am Ende des Romans.** Die Protagonistin in Emine Sevgi Ozdamars drittem
Roman Seltsame Sterne starren zur Erde von 2004 kommt am Ende des Romans
im Unterschied zu Das Leben ist eine Karawanserei (1992) und Die Briicke vom
Goldenen Horn (1998) mit dem Zug an — im Zentrum der europaischen Kultur,
in Paris. Zuvor hatte sie an der Volksbiihne bei Benno Besson, der sie am Ende
des Romans als Assistentin mit nach Paris nimmt, in Ostberlin gearbeitet und
zwischen 1974 und 1976 abwechselnd in West- und Ostberlin gewohnt. Ozda-
mars Romane der 1990er Jahre enden dagegen jeweils mit dem Beginn einer Zug-
fahrt.** Erzdhlerisch unterscheidet sich dieser dritte Roman ebenfalls grundle-
gend von den beiden ersten aus den 1990er Jahren. Es geht nicht mehr um ein

36 AKIN, Fatih (2009): Soul Kitchen, Spielfilm, Deutschland.

37 Auch Akins Film beginnt mit dem muslimischen Opferfest.

38 KurrT, Kemal (2002): Die Sonnentrinker, Frankfurt a. M.: Baumhaus, S. 30.

39 Ebd., S. 84. In Abdellatif Kechiches mehrfach pramierten franzosischen Spielfilm LE GRAINE
ET LE MULET (dt. Couscous MIT FiscH) von 2007 ist ebenfalls in der Mitte des Films sehr lange
ein Vater und Gastarbeiter der ersten Generation in Frankreich ohne Ziel zu Fuf3 unterwegs, bis
er korperlich nicht mehr kann. Siehe hierzu: KECHICHE, Abdellatif (2007): Couscous mit Fisch,
Spielfilm, Frankreich.

40 KARA, Yade (2004): Selam Berlin, Ziirich: Diogenes, S. 381.

41 Ebd.

42 Siehe hierzu: 0zDAMAR, Emine Sevgi (1992): Das Leben ist eine Karawanserei, KéIn: Kiepenheuer
& Witsch, S. 380; dies. (1998): Die Briicke vom Goldenen Horn, Koln: Kiepenheuer & Witsch, S. 330.



526 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Wohnen auf der Strafle, sondern um das Wohnen in vier Wanden und um den
beruflichen Ein- und Aufstieg im Theater. Selbst wenn sich die Ich-Erzdhlerin in
Seltsame Sterne starren zur Erde im Laufe des Romans in den Amerikaner Steve
verliebt, der sie heiraten und mit nach Amerika nehmen mdéchte, bleibt sie Benno
Besson und der Arbeit im Theater treu.”> An die Stelle surrealistischer Asthetik
tritt wieder eine realistische Beschreibung des Zusammenlebens und Arbeitens
in Berlin. Dieser neuen Koordination im Raum liegt ein zentraler Wandel in den
Erzdhlungen zugrunde. Denn im Unterscheid zu den Erzahlungen aus den 1990er
Jahren ist die Schwelle, nach Bhabha der Ort der Hybriditét, in den 2000er Jahren
kein behaglicher Ort mehr. Eindriicklich finden wir diesen Zustand in Nuran
David Calis’ Roman Der Mond ist unsere Sonne beschrieben: Von spit nachts bis
in den friihen Morgen bietet Alen als Tiirsteher in einer Bielefelder Disko jedem
die Stirn. »21 Stufen runter in den Club, vor der ersten Stufe stehe ich, Alen, ich
bin nicht drinnen und nicht draufen, mein Arsch zeigt nach innen, meine Stirn
nach aufen.«** In diesem unbehaglichen Schwellenzustand befindet sich Alen
jedoch nicht nur bei der Ausiibung seines Berufs; er fiihlt sich auch generell als
in ihm verhaftet.*> Auch Sprachen miteinander zu vermischen, steht nun fiir ein
Unbehagen, nicht mehr fiir Weltverbundenheit. 2010 schreibt Zafer Senocak:

Der Niedergang in einer Gesellschaft beginnt mit der Verwahrlosung der Sprache. Wenn
ich heute auf den Strafien oder in der U-Bahn Jugendliche hore, die Deutsch, Arabisch, Tiir-
kisch miteinander vermischen, keiner der Sprachen wirklich zuhérend, keiner zugehorig,
fiihle ich eine tiefe Verletzung in mir. [...] Diese zerstiickelten Sprachen sind fiir mich der
Ausdruck einer Unbehaustheit.*®

In Nurkan Erpulats vielbesprochenem und sehr erfolgreichem Theaterstiick Ver-
riicktes Blut, ebenfalls von 2010, zeugt die Kanak Sprak auch nicht mehr von der
Gestaltung hybrider Identitdt und Existenz, sondern vielmehr von andauernder
Beleidigung und Verletzung.”” Die Sprache selbst hat nichts mehr zu tun mit
kiinstlerischem Ausdruck und Selbstpositionierung. Verriicktes Blut spielt in
einer Klasse aus Schiilern mit tiirkischem, arabischem und kurdischem Migra-
tionshintergrund. Im Fazit dieses Kapitels werde ich ausfiihrlich auf das Stiick
zu sprechen kommen. Zunachst will ich skizzieren, inwiefern die Debatten und

43 O0zDAMAR, Emine Sevgi (2003): Selstsame Sterne starren zur Erde, Kéln: Kiepenheuer &
Witsch, S. 180.

44 CaL1s (2011): S. 30.

45 Ebd., S. 146, 185 u. 193.

46 SENOCAK (2011): S. 19.

47 ERPULAT, Nurkan/HILLJE, Jens (2012): Verriicktes Blut, Berlin: Theater Edition.



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft =—— 527

theoretischen Reflexionen zu Migration und ihren Folgen sich im Unterschied zu
den 1990er Jahren verdandert haben.

»Zusammenleben« ist ein zentraler Begriff in den Debatten der 2000er Jahre.
Er ist von Beginn an mit einer neuen Frage nach Offentlichkeit, Zugehorigkeit
und Identifikation verbunden. Ausgangspunkt ist die Anderung des Staatsbiir-
gerschaftsrechts, der Ubergang vom ius sanguinis (Abstammungsprinzip) zum ius
soli (Geburtsortprinzip). Sie lockerte den Zusammenhang zwischen Ethnie und
Staatsbiirgerschaft und zielte mehr auf die »Ubereinstimmung von Staatsvolk
und Bevolkerung« ab.*® Tiirken der zweiten und dritten Generation konnten jetzt,
wie oben bereits dargelegt, offiziell fiir eine bestimmte Zeit formell Deutsche und
Tiirken zugleich sein. Begleitet wurde dieser Ubergang in der Bundesrepublik
mit der ersten Leitkultur-Debatte, die der CDU-Politiker Friedrich Merz im Herbst
2000 entfachte. In seinem Beitrag in Die Welt »Einwanderung und Identitdt. Zur
Diskussion um die >freiheitliche deutsche Leitkultur«« geht es ihm vor allem um
die Regeln des Zusammenlebens in Deutschland: »Ich habe diese Regeln als die
>freiheitliche deutsche Leitkultur< bezeichnet«.** Mit dem Adjektiv »deutsch«
stellt Merz sich dem Multikulturalismus der 1980er und 1990er Jahre entgegen.
Aber selbst bekannte Kritiker dieser Leitkulturdebatte, wie der Rechtswissen-
schaftler Ulrich Preuss, sehen Anfang der 2000er Jahre »Multikulti« nur noch als
Illusion an. So konstatiert Preuss in Die Zeit vom 31. Mai 2001, dass »wir [...] die
durch Zuwanderung bereits entstandene, gewissermaflen blof3 sinnlich-physi-
sche Anwesenheit der Fremden in den Tatbestand ihrer Zugehorigkeit zu unserer
Gesellschaft verwandeln [miissen]«.”® Linken und Liberalen hilt Preuss vor, dass
die Einbiirgerung keineswegs die alleinige Losung sein kénne. Das Hauptproblem
im Multikulturalismus sei vielmehr gewesen, das hatte auch Frank-Olaf Radtke
Anfang der 1990er Jahre festgestellt,”* dass die Kultur der Anderen zwar aner-
kannt wurde, doch alle besonderen Merkmale wie Herkunft, Religion, Hautfarbe,
Sprache, Sitten und Gebrduche, »die in dem abstrakten Menschen erst das kon-

48 RITA SUSSMUTH ET AL. (2011): »Zuwanderung gestalten. Integration férdern. Bericht der Unab-
héangigen Kommission »>Zuwanderung««. In: Transit Deutschland. Debatten zu Nation und Migration,
hg. v. Deniz Goktiirk u. a., Konstanz: Konstanz University Press, S. 250-252, hier S. 252. Siehe hierzu
auch: EDER, Klaus/RAUER, Valentin/SCHMIDTKE, Oliver (2004): Die Einhegung des Anderen. Tiirki-
sche, polnische und russlanddeutsche Einwanderer in Deutschland, Wiesbaden: VS Verlag, S. 13.

49 MERZ, Friedrich (2000): »Einwanderung und Identitédt«. In: Die Welt, 25.10.2000, https://
www.welt.de/print-welt/article540438/Einwanderung-und-Identitaet.html (09.03.2018).

50 PREUSS, Ulrich K. (2011): »Multikulti ist nur eine Illusion«. In: Transit Deutschland, S. 480—
484, hier S. 480, Hervorhebung im Original.

51 RADTKE, Frank-Olaf (1998): »Lob der Gleich-Giiltigkeit. Die Konstruktion des Fremden im
Diskurs des Multikulturalismus«. In: Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der Alten
Welt?, hg. v. Ulrich Bielefeld, Hamburg: Hamburger Edition, S. 79-98, hier S. 92.


https://www.welt.de/print-welt/article540438/Einwanderung-und-Identitaet.html
https://www.welt.de/print-welt/article540438/Einwanderung-und-Identitaet.html

528 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

krete Individuum erkennen lassen, [...] aus der 6ffentlichen Sphéire ferngehalten
und in den privaten Bereich verbannt« werden mussten.>? Dabei sei der befrei-
ende Impuls verdrangt worden, der in der »Entdeckung der eigenen ethnischen
Besonderheit liegen kann«. So ist nach Preuss eine Einwanderungspolitik,
»die auf menschenrechtlich-universalistischen Prinzipien ruht, zwiespiltig«.*?
Bemerkenswert ist, dass Preuss die Kultur des Anderen nicht {iber den Verweis
oder iiber die Anrufung eines universellen Menschseins ableitet, sondern expli-
zit auf das Besondere und Spezifische zu sprechen kommt: Sexualitdt, Religion
oder Hautfarbe. In der bereits erwdhnten, grofiangelegten Studie wird Religion
ebenfalls als eine »identitatskonstitutive Ressource« fiir den Alltag in der Bun-
desrepublik begriffen.>*

Auf diese konkrete, praxeologische Ebene bezieht sich auch Talal Asad in
seiner bekannten Schrift Formations of the Secular. Christianity, Islam, Modernity
von 2003, in der die Folgen der Migration besonders in Europa eine wichtige Rolle
spielen. Dabei geht er davon aus, dass heute der Ubergang oder die Entwicklung
vom Religiésen zum Sdkularen, vom Traditionellen zum Modernen, nicht mehr
moglich sei. In Europa, so Asad, leben zwar Muslime. Sie gehoren aber nicht zu
Europa, sind also inkludiert und exkludiert zugleich.>® Dieses Paradox der Inte-
gration gilt vor allem in den 1990er Jahren und wird von der Mehrheitsgesell-

52 Ebd., S. 482.

53 PREUSS (2011): S. 482.

54 Siehe hierzu: Boss-NUNNING, Ursula/KARAKASOSLU, Yasemin (2004): Viele Welten leben. Le-
benslagen von Mddchen und jungen Frauen mit griechischem, italienischem, jugoslawischem, tiirki-
schemund Aussiedlerhintergrund, https: //[www.bmfsfj.de/blob/84598/2094d4132e371423945367fd-
f3d967f3/viele-welten-lang-data.pdf (16.03.2018), S. 483-486. Interessanterweise kommt Necla
Kelek in ihrer Dissertation ebenfalls zu diesem Befund, der doch demjenigen in Die fremde Braut
widerspricht. In Islam und Alltag. Islamische Religiositdt und ihre Bedeutung in der Lebenswelt von
Schiilerinnen und Schiilern tiirkischer Herkunft zeigt Kelek auf, dass die muslimische Religiositat
kein Integrationshindernis darstelle. Im Gegenteil passen die Schiiler ihre religiésen Bediirfnisse
differenziert, individuell und pragmatisch an die deutschen Lebensumsténde an. Sie beschreibt
sie als »Experten ihrer Lebenswelt«. Siehe hierzu: KELEK, Necla (2002): Islam und Alltag. Islami-
sche Religiositdit und ihre Bedeutung in der Lebenswelt von Schiilerinnen und Schiilern tiirkischer
Herkunft, Miinster: Waxmann, S. 94. Zwei Jahre spater beschreibt Kelek in Die fremde Braut, die
zuvor als selbstbewusst im 6ffentlichen Raum charakterisierten Muslime, nun als an die muslimi-
sche Umma iiberangepasste Akteure, die Innen und Auflen nicht mehr in einen schonenden und
praktikablen Ausgleich bringen. Das Kopftuch ist kein Integrationsmedium mehr, das deutschen
Alltag und Religion in einen Zusammenhang bringt, sondern stellt nun in der Schule eindeutig
ein Integrationshindernis dar. Die Ressource der Integration ist nun nicht mehr die individuelle
Ubersetzung der Religion in den Alltag, sondern die Kompatibilitit der Praktiken mit dem deut-
schen Grundgesetz. Siehe hierz: KELEK (2005): S. 258f.

55 Asap, Talal (2017): Die Ordnung des Sdkularen. Christentum, Islam, Moderne, Konstanz:
Konstanz University Press, S. 203.


https://www.bmfsfj.de/blob/84598/2094d4132e371423945367fdf3d967f3/viele-welten-lang-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/blob/84598/2094d4132e371423945367fdf3d967f3/viele-welten-lang-data.pdf

5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft == 529

schaft insofern ignoriert, weil sie Europa nach Asad als einen homogenen und
allgemeinen Raum denkt.”® Doch die europdische Offentlichkeit ist, wie die ame-
rikanische, entgegen jedem Homogenitadtsnarrativ ein komplexer Raum, der sich
aus den Praktiken der Vielfalt ergibt.>”

Eine Reaktion auf diesen gesellschaftspolitischen Wandel besteht auch in der
Griindung der Deutschen Islam Konferenz, in deren Zusammenhang Wolfgang
Schauble festhielt, dass der Islam ein Teil von Deutschland sei und er sich auf der
Grundlage des Grundgesetzes als Werteordnung deutsche Muslime wiinsche.*® Vier
Jahre spiter wiederholt der damalige Bundesprasident Christian Wulff in seiner
Rede am Tag der Deutschen Einheit, dass der Islam »inzwischen« auch zu Deutsch-
land gehore.” Die Reaktion darauf ist gespalten. Neben der Zustimmung muslimi-
scher Verbdnde und Einrichtungen kommt viel Kritik besonders aus CDU und CSU.
Der Tenor der Kritik lautet, dass die Muslime zwar zu Deutschland gehorten, aber
nicht der Islam. Im Kern geht es hier um Werte: »Unsere Werteordnung, zu der auch
die Religionsfreiheit gehdrt, miissen wir erhalten. Der Islam kann diese Werteord-
nung nicht bestimmen«, meint Volker Kauder fiinf Tage nach Wulffs Rede.®® Nicht
als Kritik oder als Reaktion, sondern als Befund hilt der neue Innen- und Heimatmi-
nister Horst Seehofer im Jahr 2018 fest, dass der Islam nicht zu Deutschland gehore,
aber die »bei uns lebenden Muslime gehéren selbstverstindlich zu Deutschland«.®
Bundeskanzlerin Angela Merkel entgegnete, dass mit den Muslimen auch ihre Reli-
gion zu Deutschland gehére. In all diesen Faillen geht es um Zugehorigkeitsfragen,
die in den 1990er Jahren weder von deutscher noch von tiirkischer Seite auf diese
Weise verhandelt wurden.®* Bereits an dieser Debatte wird deutlich, dass in den

56 Siehe hierzu: WEHLER, Hans-Ulrich (2002): »Das Tiirkenproblem. In: DIE ZEIT, 12.09.2002,
http://www.zeit.de/2002/38/200238_tuerkei.contra.xml (27.03.2018).

57 Ebd., S. 220-222.

58 DIE WELT (2006): »Schiuble: Islam in Teil Deutschlands«. In: Die Welt, https://www.welt.de/
politik/article156022/Schaeuble-Islam-ist-Teil-Deutschlands.html (16.03.2018).

59 WULFF, Christian (2010): »Vielfalt schédtzen. Zusammenhalt férdern«. In: http://www.bun-
despraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/Christian-Wulff/Reden/2010/10/20101003_Rede.html
(27.03.2018).

60 DER SPIEGEL (2010): »Kritik an Wulffs Islam-Thesen. Unionsfraktionschef Kauder legt nach«.
In: DER SPIEGEL, http://www.spiegel.de/politik/deutschland/kritik-an-wulffs-islam-thesen-
unionsfraktionschef-kauder-legt-nach-a-722155.html (16.03.2018).

61 FRANKFURTER ALLGEMEINE ZEITUNG (2018): »Seehofer: >Der Islam gehort nicht zu Deutsch-
land«. In: FRANKFURTER ALLGEMEINE ZEITUNG, http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/
horst-seehofer-islam-gehoert-doch-nicht-zu-deutschland-15496891.html (16.03.2018).

62 Wolfgang Schiauble selbst hat als Bundestagsprasident am 18. Médrz 2018 in einem Interview
seine Aussage, dass der Islam ein Teil Deutschlands sei, erneut bekraftigt. Siehe hierzu: WOLFGANG
SCHAUBLE IM GESPRACH MIT STEPHAN DETJEN (2018): »Bundestagsprisident Wolfgang Schiuble.
»Wir fangen ja jetzt erst mit dem Normalbetrieb an««. In: Kulturfragen — Deutschlandfunk, 18.03.2018.


http://www.zeit.de/2002/38/200238_tuerkei.contra.xml
https://www.welt.de/politik/article156022/Schaeuble-Islam-ist-Teil-Deutschlands.html
https://www.welt.de/politik/article156022/Schaeuble-Islam-ist-Teil-Deutschlands.html
http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/Christian-Wulff/Reden/2010/10/20101003_Rede.html
http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/Christian-Wulff/Reden/2010/10/20101003_Rede.html
http://www.spiegel.de/politik/deutschland/kritik-an-wulffs-islam-thesen-unionsfraktionschef-kauder-legt-nach-a-722155.html
http://www.spiegel.de/politik/deutschland/kritik-an-wulffs-islam-thesen-unionsfraktionschef-kauder-legt-nach-a-722155.html
http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/horst-seehofer-islam-gehoert-doch-nicht-zu-deutschland-15496891.html
http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/horst-seehofer-islam-gehoert-doch-nicht-zu-deutschland-15496891.html

530 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

2000er Jahren eine Verschiebung stattgefunden hat. Das Private, die kulturelle
Eigenart, ist vom allgemeinen Offentlichen nicht mehr zu trennen.

Auch Jiirgen Habermas revidiert seinen Zugang zu politischer und kulturel-
ler Integration sowie zur Verkniipfung von Offentlichkeit und Einwanderungs-
gesellschaft aus den 1990er Jahren. Wie viele andere Studien aus dieser Zeit
begreift auch er Religion als eine sinnstiftende Ressource fiir den 6ffentlichen
Raum.® Entgegen seiner friiheren Trennung von politischer und kultureller Inte-
gration halt er in Dialektik der Sdkularisierung nun fest, dass die muslimischen
Einwanderer nicht gegen »ihre Religion, sondern nur mit ihr in eine westliche
Gesellschaft integriert werden« konnten.®* Mit Blick auf aktuelle europiische
Integrationspolitiken stellt er auf3erdem einen bestimmten staatlichen Denk- und
Konstitutionsfehler in der langen Geschichte der europdischen Sdkularisierung
und Modernisierung fest: Religion als Partizipations- und Sinnstifter aus dem
offentlich-politischen Raum ausgeschlossen zu haben.®

Den Anfang nahm dieser Ausschluss nach Habermas mit den Konfliktschlich-
tungen nach den europdischen Konfessionskriegen im 16. und 17. Jahrhundert, in
denen Staatsgewalt zu »weltanschaulich neutralem« Handeln genétigt war. Die
streitenden Parteien mussten entwaffnet und ein Arrangement fiir ein friedli-
ches Zusammenleben der verfeindeten Konfessionen musste gefunden werden,
so dass die Regierung das prekdre Nebeneinander beobachten konnte. Daraus
folgte nach Habermas, dass in »der Gesellschaft sich die gegnerischen Subkultu-
ren dann so einnisten [konnten], dass sie fiireinander Fremde blieben«.®® Diese
Lebensweise iiberdauerte auch die grundlegend sdkularistische Neuordnung
des Staates in Europa im spéten 18. Jahrhundert und hat mitunter dazu gefiihrt,
dass die katholische Kirche sich »bekanntlich erst mit dem zweiten Vaticanum im
Jahre 1965 zu Liberalismus und Demokratie bekannt hat«.®”

Dieses Nebeneinander und das »Einnisten-lassen« zeige sich auch im »falsch
verstandenen« Multikulturalismus der 1980er und 1990er Jahre, in dem man von
einer »Inkommensurabilitdt< von Weltbildern, Diskursen oder Begriffsschemata«
ausgegangen sei.®® Fiir eine erfolgreiche Integrationspolitik sei ein anderes Ver-
haltnis von demokratischem Staat, Zivilgesellschaft und subkultureller Eigenstan-

63 Siehe hierzu: Boss-NUNNING/KARAKASOZLU (2004).

64 HABERMAS, Jiirgen (2008): »Die Dialektik der Sdkularisierung«: In: Bldtter fiir deutsche und
internationale Politik, Einzelheft 04/2008, S. 33-46, S. 41.

65 Dasselbe kritisiert auch Asad. Er kommt dazu besonders in Auseinandersetzung mit Charles Tay-
lors Definition von sikular-liberal bestimmten Gesellschaften. Siehe hierzu: Asap, Talal (2017): Die
Ordnungen des Sdkularen. Christentum, Islam, Moderne, Konstanz: Konstanz University Press, S. 11.
66 HABERMAS (2008): S. 39, Hervorhebung im Original.

67 Ebd., S. 44.

68 Ebd., S. 42.



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft = 531

digkeit notig. Dafiir miissten die »Kulturen ihre individuellen Mitglieder aus der
Umklammerung entlassen, damit diese sich in der Zielgesellschaft gegenseitig als
[...] Trager und Mitglieder desselben politischen Gemeinwesens anerkennen kon-
nen«.*® Es geht also um eine Bindung von Staats- und Gesellschaftsbiirger, die den
alteingesessenen Deutschen und muslimischen Zuwanderern erlaubt, das Ver-
haltnis von Glauben und Wissen selbst zu interpretieren, was in der Folge »ein
selbstreflexiv aufgeklirtes Miteinander moglich macht«.”® Habermas hofft darauf,
dass eine erweiterte Selbstreflexion die Strukturen von Parallelgesellschaften auf-
zubrechen vermag. Diese Selbstreflexion sei jedoch in einer postsdkularen Zeit
ohne Religion nicht mehr zu denken. Fiir Talal Asad steckt in diesem Umstand
eine »unaufgel6ste Spannungx. Er fragt: »Wie kann Respekt gegeniiber Individuen
sichergestellt und zugleich begiinstigt werden, dass Zustdnde herrschen, in denen
kollektive >Lebensweisen« aufrechterhalten werden kénnen?«”* Wie Habermas geht
es Asad dabei nicht mehr um Fragen der Anerkennung, »nicht blof3 darum, dass
man die Moglichkeit haben sollte, sich als Angehoriger einer Gruppe zu erkennen
zu geben und von anderen in dieser Zugehorigkeit bestiarkt und geachtet zu wer-
den«.” Denn im 6ffentlichen Raum haben wir es mit den Praktiken als »verkdrperte
Erinnerungen« zu tun, »die sich zu Traditionen verdichtet haben«. Im Kern geht es
nicht mehr darum, wie Identitdten ausgehandelt und anerkannt werden, sondern
darum, »was erforderlich dafiir ist, dass bestimmte Lebensweisen kontinuierlich,
kooperativ und unbefangen gelebt werden konnen«.” Nicht Kulturen als Einheiten
interessieren Asad, sondern vielmehr die Produktion von Kategorien »des Sakula-
ren und des Religiosen, die vorgeben, wie modernes Leben sich zu gestalten hat,
und die zugleich nicht-moderne V6lker dazu herausfordern, ihre Eignung fiir ein
solches Leben abzuschitzen«.”™ Das ist etwas anderes als die Vorstellung einer
Entwicklung aus einem traditionellen Leben in ein modernes hinein. Man fragt
vielmehr, wozu man mit seinem gelebten Leben gehort und wie aus dieser Ver-
ortung heraus kulturelle Kompromisse und Kompatibilitidten entstehen kénnen.
Bedingung dafiir ist nach Asad, dass die Muslime sich in Europa verorten kénnen.

Diese neue Ordnungspolitik verbindet privaten und 6ffentlichen Raum und
setzt sie zugleich in ein neues Verhiltnis. Wenn beispielsweise politische und kul-
turelle Integration iiber die Modi der Anerkennung und des kulturellen Uberlebens
in den 1990er Jahren getrennt voneinander behandelt wurden, werden sie nun iiber

69 Ebd., S. 39.

70 Ebd., S. 46.

71 AsaD (2017): S. 219.

72 AsAD (2017): S. 219, Hervorhebung im Original.
73 Ebd.

74 Ebd. S. 22.



532 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

die Praktiken, also iiber Integration und Kultur, aufs Engste zusammengefiihrt.
Dieser Wandel hat besonders im Kontext der Deutschen Islam Konferenz zu gewis-
sen politischen Verengungen gefiihrt. Der bereits zitierte Levent Tezcan halt fest,
dass die DIK in ihren Effekten tatsdchlich insofern performativ gewesen sei, als ihr
Ziel die Fabrikation des kritischen und aufgekldrten Muslims gewesen sei. Perso-
nen sowie Gruppen, »die sich nie tiber die Religion definierten, [mussten] sich auf
den Diskurs >Dialog mit Muslimenc« einlassen«. Individualisten hatten keine Islam-
konferenz veranstaltet. »IThr Glaube zielt nicht auf Reprdsentation: sie pflegen eine
Version von Islam, die eben ohne Représentation auskommt.«” Gerhard Schroders
integrationspolitischer Imperativ von 2000, »Verfassung achten, die Gesetze befol-
gen und die Landessprache beherrschen, geniigt hier nicht mehr.”® Die DIK und
die Debatten nach dem 11. September 2001 riicken neben den sozialdemokratisch
gepragten wohlfahrtstaatlichen Diskursen iiber Ausldanderintegration den von der
CDU gefiihrten Islam-Diskurs in den Vordergrund.

Auch auf der Objektseite dieser Diskurse ldsst sich eine Verschiebung beobachten. Nicht
der Gastarbeiter oder Auslander zwischen den Stiihlen, dem man noch mit 6konomischen
und padagogischen Mitteln zur Integration verhelfen konnte, sondern der Muslim mit einer
spezifischen Lebensform ist der Gegenstand politischer Sorge.”

Dabei geht es darum, die »Berechenbarkeit, Kompatibilitdt einer Bevolkerungs-
gruppe und ihrer Wertorientierungen«’® sicherzustellen. Dass es kulturell grund-
satzlich inkompatible Ebenen geben kénnte, wie im Multikulturalismus behaup-
tet, steht hier nicht zur Debatte. Denn Ziel des Diskurses ist es, »die friedlichen
Muslime als Gegner des islamistischen Extremismus zu gewinnen«.”® Diese spezi-
fische Form der Integrationspolitik macht der Religionssoziologe Bryan S. Turner
zu Beginn und Mitte der 2000er Jahre fiir den westeuropdischen Raum insgesamt
aus. Den Islam teilt er dabei auf in upgrading (»moderate Muslims«) und encla-
ving Islam (»extremist Muslims«). Den kritischen und kompatiblen Islam gilt es zu
fordern, den potentiell fundamentalistischen und extremistischen iiber Praven-
tionsmafinahmen zu fixieren und einzuschlieBen.?° In dieser staatspolitischen
Richtung halt Tibi im Sommer 2002 im Tagesspiegel bereits fest, dass seit dem

75 TEzcAN (2012): S. 183.

76 LOFFLER (2011): S. 182.

77 TEzcAN, Levent (2012a): Das muslimische Subjekt. Verfangen im Dialog der Deutschen Islam
Konferenz, Konstanz: Konstanz University Press, S. 163f.

78 Ebd,, S. 165.

79 Ebd,, S. 167.

80 Siehe hierzu: TURNER, Bryan S. (2007): »Managing Religions. State Responses to religious
Diversity«. In: Content Islam, 2007/1, S. 123-137.



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft =—— 533

11. September 2001 eines feststehen wiirde: »dass das Erlernen der Sprache allein
noch kein Indikator fiir eine gelungene Integration ist«. Muhammad Ata sprach
perfekt Deutsch.®! Gegen eine solche Politik der Durchleuchtung und die »fieber-
hafte Suche des Westens nach dem >geméafiigten Muslim«« wendet sich Amartya
Sen in seiner bekannten und vielzitierten Publikation Die Identitditsfalle. Man
verwechsele in dieser Angelegenheit die »Mafligung in den politischen Anschau-
ungen« mit der »Gemafligtheit« des religitsen Glaubens. Denn jemand »kann
einen starken — islamischen oder anderen — religiésen Glauben und zugleich eine
tolerante politische Einstellung haben«.® Diese Gleichberechtigung von Inkom-
patiblem steht in den 2000er Jahren nicht mehr zur Disposition. Ein ordnungs-
und verfassungsnahes Leben geht auch mit toleranten Positionierungen einher.
Daher geht auch der Kulturbegriff in den 2000er Jahren iiber die integrati-
onspolitische Ebene hinaus. Kultur wird zu einem allgemeinen Beobachtungs-
schema von Praktiken. Kulturwissenschaftlich vertritt diese Position Dirk Baecker
in seiner bekannten Publikation Wozu Kultur? von 2003. An die Stelle der inter-
kulturellen Kompetenz, die hilft, auf Vorurteilen basierende Asymmetrien abzu-
bauen und ein Verstehen oder ein Anerkennen des Anderen zu entwickeln, setzt
er auf die kulturelle Kompetenz, mit der alle méglichen Praktiken und Verhal-
tensweisen verglichen werden kénnten.®® Baecker will ein Beobachtungsverfah-
ren entwickeln, das Kultur nicht anhand von Herkunft und Gesetzen beschreibt,
sondern als einen Moglichkeitsraum, durch den sie von der Ankunft her gedacht
wird. Diese Idee findet sich auch in politischen, literarischen und filmischen
Erzdhlungen der Migration der Zeit.®* Allen geht es darum, unterschiedliche

81 TiBI, Bassam (2002): »Zwischen den Welten. Wir miissen den hier praktizierten Islam ver-
westlichen, so wie Deutschland nach 1945 verwestlicht worden ist«. In: Transit Deutschland,
S. 303-307, hier S. 305. Auch Zafer Senocak begreift die Funktion der Sprache Mitte der 2000er
anders als noch in den 1990er Jahren. Die Ubersetzung diente beispielsweise in Geféihrliche
Verwandtschaft dazu, mit literarischen Mitteln Inkompatibilitdt herzustellen; Senocak wollte
mit dem &ffentlich machen der Herstellung von Inkompatibilitdt zeigen, dass es an sich keine
Trennung der Kulturen gibt. Am 20. Juli 2005 schreibt er hingegen in Die Welt, dass antipodisch
zueinander stehende Welten eine »iibersetzende Kraft« brauchten. Der Zweck der Ubersetzung
liege dabei »nicht in der Nivellierung von Unterschieden, wohl aber im Transfer von unterschied-
lichen Deutungenc. Jede Ubersetzung ist fiir Senocak nun »eine Deutung, die Beleuchtung eines
Begriffs aus unterschiedlichen Perspektiven. Wenn die Leuchtkraft abnimmt, bleibt vieles im
Dunkeln. Aus dem Dunklen wachsen Angste und Aggressionen.« Siehe hierzu: SENOCAK, Zafer
(2005): »Die Hilflosigkeit des religiosen Dialogs«. In: Die Welt, https://www.welt.de/print-welt/
article683574/Die-Hilflosigkeit-des-religioesen-Dialogs.html (09.03.2018).

82 SEN, Amartya (2007): Die Identitdtsfalle. Warum es keinen Krieg der Kulturen gibt, Miinchen:
Beck, S. 31.

83 Siehe hierzu: BAECKER, Dirk (2003): Wozu Kultur?, Berlin: Kadmos.

84 Siehe hierzu: Ebd., S. 31.


https://www.welt.de/print-welt/article683574/Die-Hilflosigkeit-des-religioesen-Dialogs.html
https://www.welt.de/print-welt/article683574/Die-Hilflosigkeit-des-religioesen-Dialogs.html

534 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Praktiken zu vergleichen. Das heif3t aber auch, dass sich der Moglichkeitsraum
von Kultur zuvorderst aus neuen Praktiken und nicht aus neuen Sprechweisen
oder neuen Verstehenszusammenhédngen ergibt. Die Sichtbarkeit im 6ffentlichen
Raum ist ausschlaggebend.®

Fiir die bekannten Soziologen und Ethnologen Andreas Wimmer und Rogers
Brubaker stehen ethnische Gruppenbezeichnungen und Identitatsbestimmun-
gen ebenfalls am Ende von sozialen Prozessen, nicht an deren Anfang. »Kultur«
begreift Wimmer weder als »Setzung« noch als einen »anonymen Diskurs«
oder einen »Kontraktersatz«.2® Einem klassischen und postmodernen Kulturbe-
griff entgegengesetzt, mit dem sich intrakulturelle Varianzen analytisch nicht
beschreiben lief3en, definiert Wimmer 2005 Kultur als »einen offenen und insta-
bilen Prozef3 des Aushandelns von Bedeutungen, der im Falle einer Kompro-
missbildung zur AbschlieBung sozialer Gruppen fiihrt«.*” Wie Asad geht auch
Wimmer von der im Akteur verinnerlichten Kultur aus. Er bedient sich fiir seine
Theorie der Grenzziehungen eines modifizierten Habitusbegriffs, der »zwischen
einer Theorie zweckrationalen Handelns und dem Modell normativ-kultureller
Prigung vermitteln« soll.*® Am Ende des Prozesses zwischen Innen und Auf3en,
zwischen Pragung, Interessen und den Pragungen und Interessen des Anderen

85 Der Historiker und Kulturwissenschaftler Jorn Riisen mochte zur selben Zeit wie Dirk Baecker
einen Zugang zu Geschichte und Erinnerung entwickeln, der »den Sinn der Geschichte von einer
Zukunft her erschlieft«. Der Weg zur Geschichte als kulturelle Orientierungsressource setze zu-
néchst »schlicht und einfach durch Erzdhlen« ein, durch das Sichtbarwerden dessen, was ge-
schehen sei. Der »vor Augen geriickte Schrecken muf als Erfahrung so durchgearbeitet werden,
daf3 er zur Handlungsmotivation fiir sein Gegenteil wird, d. h. sich als Schubkraft fiir Sinnbil-
dung auswirkt«. Bedingung fiir diese Arbeit an der Vergangenheit ist fiir Riisen, dass die histo-
rische Analyse im Gegensatz zur traditionellen Geschichtsforschung auf die Zukunft ausgerich-
tet ist und nicht auf Herkunft und Urspriinge. RUSEN, Jorn (2002): Kann gestern besser werden?
Essays zum Bedenken der Geschichte, Berlin: Kadmos, S. 20; S. 42 u. S. 44. Tatsachlich spielt die
Geschichte der Migration in den filmischen und literarischen Erzdhlungen der 2000er Jahre, vor
allem als soziales Geddchtnis, eine herausragende Rolle, wie noch zu zeigen sein wird. »Soziales
Gedachtnis« ist nach Aleida Assmann abhédngig von Interaktionen und Erinnerung der Akteure,
die es weitergeben. »Mit dem Tode der lebendigen Trédger 16st sich ein soziales Geddchtnis immer
wieder auf.« Von dieser Form des Gedachtnisses unterscheidet Assmann das kollektive Gedacht-
nis, das sich in der Regel durch staatstragende Rituale konstituiert und historische Ereignisse le-
diglich aus einer einzigen und spezifisch interessierten Perspektive wahrnimmt. Im Unterschied
zum sozialen Geddchtnis erlaubt es keine Mehrdeutigkeit der Ereignisse und »reduziert sie auf
mythische Archetypen«. Siehe hierzu: AssMANN, Aleida (2007): Geschichte im Geddchtnis. Von
der individuellen Erfahrung zur Offentlichen Inszenierung, Miinchen: Beck, S. 19.

86 WIMMER, Andreas (2005): Kultur als Prozess. Zur Dynamik des Aushandelns von Bedeutungen,
Wiesbaden: Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 13.

87 Ebd., S. 32.

88 Ebd., S. 34.



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft =—— 535

steht bei Wimmer ein »kultureller Kompromiss«, auf den erst der Akt der sozialen
Schlieflung folgt und mit ihm die ethnische Selbstbeschreibung. Dieser Form kul-
tureller Verhandlungen durch Interaktionen gehen historische Transformationen
und Diffusionen kultureller Ordnung voraus. Der »Strukturzyklus« von Pragung,
Aushandlung und Kompromiss gelangt zu seinem Hohepunkt, wenn dieser
Prozess ein »Maximum an Gestaltungskraft und Ausdifferenzierung erreicht«. Da
aber Kultur Prozess bleibt, miindet dieser Zustand dann wieder in »eine Phase
konfliktiver Auseinandersetzungen, welche wiederum den Boden fiir einen neu-
formulierten und rekonstruierten kulturellen Kompromif bereiten«.®

Der am Ende genannte Verweis auf den »Boden« fallt nicht zuféllig, denn nach
Wimmer ist fiir einen gelingenden Aushandlungsprozess ein »neues Verhaltnis
zur Territorialitat« notig. Individuen konnen auch einzeln auf »Wanderschaft«
gehen, schreibt Wimmer weiter, »weil sie eine reflexive Distanz zu den eigenen
kulturellen Pragungen [einnehmen] und diese kreativ neu zu interpretieren ver-
mogen«.”° Dies bezeichnet Wimmer als »Pragmatik der kulturellen Produktion«.
Diese Koordination im Raum und auf Territorien ist in Filmen und literarischen
Texten jener Zeit ebenfalls konstitutiv. Wir werden noch sehen, welch besondere
Bedeutung Landschaften, Orte, Strafen und Dinge in Relation mit kulturellen
Markern in den Erzdhlungen einnehmen. Anders als in den 1990ern wissen wir
als Zuschauer und Leser fast immer, wohin die Akteure gehen und aus welchem
Grund. Dieses Wissen rahmt die erzdhlten Geschehnisse. Die Erzahlungen entwi-
ckeln zwar eine reflexive Distanz zu kulturellen Markern, doch ohne diese, wie
in den 1990er Jahren, in Frage zu stellen oder zu unterlaufen.’® Die Perspektive
ist vielmehr vom Umgang mit kulturellen Unterscheidungsmerkmalen bestimmt.

Wie Andreas Wimmer schldagt auch Rogers Brubaker vor, ethnische Grup-
penbezeichnungen als Ergebnisse sozialer Prozesse zu verstehen. Die »macht-
volle Kristallisation des Gruppengefiihls« resultiere aus einer »Praxis der Ver-
dinglichung«.”? So kénnten Ethnizitit, Rasse oder Nation »nicht auf wesenhafte
Gruppen oder Gebilde bezogen« werden. Auch hier sind es »praktische Katego-
rien, situatives Handeln, kulturelle Redensarten, kognitive Schemata, diskursive
Deutungsmuster, organisatorische Routine, institutionelle Formen, politische
Projekte und zufdllige Ereignisse«, die bestimmen, was Ethnizitdt und Kultur
sind. Brubaker geht so weit zu behaupten, dass Ethnizitdt bereits Kognition sei,

89 Ebd., S. 47.

90 Ebd., S. 48.

91 Siehe hierzu: EzL1, Ozkan (2006): »Von der Identititskrise zu einer ethnografischen Poetik.
Migration in der deutsch-tiirkischen Literatur«. In: Literatur und Migration, Sonderband edition
text+kritik, Miinchen, S. 61-73.

92 Ebd., S. 21.



536 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

also die Wahrnehmung, das Sehen von etwas. Nach Brubaker lasst sich aus dieser
Perspektive zeigen, wie identitdtspolitische Zu- und Selbstbeschreibungen kon-
struiert werden - statt im Sinne einer postmodernen Logik einfach zu behaupten,
dass sie konstruiert sind.?® Fiir ihn ist wichtig zu beobachten, nicht wie Gruppen
funktionieren, sondern wie mit Kategorien umgegangen und gearbeitet wird.
Oft wiirden Kategorien mit Gruppen verwechselt und dabei der Alltagskontext
vernachlassigt. »Deshalb ist es wichtig, um zu begreifen, wie Ethnizitadt funktio-
niert, [...] nicht mit den >Ruménen« und den >Ungarn« anzufangen, sondern mit
srumdnisch« und »ungarisch« als Kategorien«, die immer im Verwendungszusam-
menhang auftauchen, nicht nur sprachlich, sondern auch praktisch.** Katego-
rien brauchen nach Brubaker »Biotope mit Artenschutz, in denen sie iiberleben
und gedeihen kénnen«.”> Ahnlich wie Asad und Wimmer geht es auch in dieser
Theorie um neue Verhiltnisse: zur Territorialitéat, zur Praxis und zum Gebrauch
der Marker, die kulturelle und politische Integration zusammenfiihren, und um
eine neue Sichtbarkeit von Kultur.

Nach Amartya Sen darf es nicht mehr ausschliefllich darum gehen, hybride
Identitdten anzuerkennen; wichtig sei die Art und Weise des Umgangs mit einer
Vielzahl von Identitdten. Denn die Akteure sind mehr als hybride Identitdten: Sie
sind Mitglieder einer Vielzahl von Gruppen iiber die »Staatsangehorigkeit,
Wohnort, geografische Herkunft, Geschlecht, Klassenzugehérigkeit, politische
Ansichten, Beruf, Arbeit, Efigewohnheiten, sportliche Interessen, Musikge-
schmack, soziale Engagements usw.«.”® Trotz der Vielfalt dieser Zugehorigkeiten
gilt nach Sen: »Wenn man als Araber oder Muslim wahrgenommen wird, mufl
man immer noch entscheiden, welche Bedeutung man dieser Identitét im Ver-
gleich zu den anderen Kategorien beimifit, denen man ebenfalls angehort.«*”
Kultur oder die Entdeckung kultureller Eigenheiten ist fiir Sen keine Schicksals-,
sondern eine Entscheidungsfrage.”® Entscheidungen beruhen dabei nicht immer
auf der freien Wahl zwischen Positionen, sondern darauf, dass trotz einer belaste-
ten Position oder Identitit, wie Muslim zu sein, »Wahlmdglichkeiten« bestehen.*®
Im Sinne der Verhandlung bei Wimmer verlangt die Wahl also nicht, »daf} wir
aus dem Nichts irgendwohin springen, aber sie kann dazu fiihren, daf3 wir uns

93 Ebd., S. 32.

94 Ebd., S. 37.

95 Ebd., S. 44. Siehe hierzu auch: EDER u. a. (2004): S. 15.

96 SEN (2006): S. 20.

97 Ebd., S. 22.

98 Ebd., S. 53. Siehe hierzu auch: Gray, John (2002): Two Faces of Liberalism, New York: New
Press, S. 121.

99 SEN (2006): S. 49.



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft =—— 537

von einer Stelle zur anderen bewegen«.!°° Fiir diese Bewegungen, die andere sind
als in den 1990er Jahren — dort ging es vor allem darum, zunachst eine Position
iiberhaupt zu finden, muss nun eine Ordnung sichtbar gemacht, miissen Straf3en
benannt und Orte bestimmt werden. Thr Medium ist in den 2000er Jahren das
Verhandeln von Werten und ihre darauffolgende Bewahrung.

Steven Vertovec stellt die Diversitdt ebenfalls in einen Verortungszusammen-
hang. Wie viele andere verabschiedet er sich wissenschaftlich vom Begriff des
Multikulturalismus »because of its >catch allc and confusing quality«.'®* Die
Abkehr hat aber noch weitere Griinde: In den Debatten, die auf den 11. September
2001, auf den Mord an Theo van Gogh, die Anschlédge in Madrid und London, auf
die Straflenschlachten 2005 in den Banlieues in Paris und auf den Karikaturen-
streit folgen, wird der Multikulturalismus der 1990er Jahre als zentrale Ursache fiir
diese Konflikte gesehen. Er habe, wie in Habermas’ Interpretation, die Gruppen
voneinander getrennt statt sie zusammenzufiihren. Das Konzept lehne gemein-
same Werte ab, verleugne Probleme, unterstiitze respektlose, beleidigende und
unerhorte Praktiken und sei letztendlich der »heaven for terrorists«.’°? In diesem
Zusammenhang konstatiert der Soziologe Christian Joppke, dass in den Einwan-
derungslandern Grof3britannien, den Niederlanden und Australien ein Ubergang
vom Multikulturalismus zu »civic integration« eingesetzt habe.'°®> Man spreche
sich nun fiir einen neuen Realismus (»new realism«) aus. Dessen Grundlage sei
Kultur als Diversitdt; Besonderheiten und Spezifika riicken in den Vordergrund.

Dass Fragen der Integration zunehmend kulturell codiert werden, zeigt sich
in England beispielsweise am Ubergang von der »social cohesion« zur »com-
munity cohesion, die als neue Maxime der Integrationspolitik firmiert.'®* Der
Begriff »diversity« wird beispielsweise im Strategiepapier Improving Opportuni-
ties, Strengthening Society der britischen Regierung von 2005 auf 54 Seiten 34 Mal
genannt; im Nationalen Integrationsplan der deutschen Bundesregierung von
2007 lesen wir »Diversitit« auf 202 Seiten 84 Mal.’® Diese politischen Maf3nah-
men verdeutlichen wie die 6ffentlichen Debatten der 2000er Jahre insgesamt, wie
sehr die Folgen der Migration in den europdischen Einwanderungsldandern, und
besonders in Deutschland, iiber den Begriff der Diversitédt bzw. Vielfalt mit der

100 Ebd.

101 VERTOVEC, Steven/WESSENDORF, Susanne (2010): »Introduction. Assessing the backlash
against multiculturalism in Europe«. In: The Multiculturalism Backlash. European Discourses,
Policies, and Practices, London: Routledge, S. 1-31, hier S. 14.

102 Ebd,, S. 13.

103 JopPPKE, Christian (2004): »The retreat of multiculturalism in the liberal state: theory and
policy«. In: The British Journal of Sociology, 2004 Volume 55 Issue 2, S. 239-257, S. 243.

104 Ebd., S. 18.

105 Ebd., S. 18.



538 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Integration verkniipft, ja fast unlosbar mit ihr verschrankt werden. Wenn in den
1990er Jahren mit den Thesen und Annahmen des Multikulturalismus Integra-
tion weder auf die Herstellung einer kulturellen Homogenitat zielen, noch andere
kulturell bedingte Pragungen ausschlief3en durfte, ist der Zusammenhang von
Vielfalt und Integration nach dem 11. September ein anderer.

Das Ziel dieses politischen Umdenkens ist eine Praventionspolitik, die vor
den Gefahren des islamistischen Terrorismus schiitzen soll. Im Zentrum steht
dabei der Gedanke, dass es nicht einfach ausreicht, sich zum Grundgesetz zu
bekennen, sondern es gilt, dieses sichtbar zu leben. Sdkulare und kritische
Muslime fordern dies selbst ein. Im Zusammenhang der DIK konstatieren die
Aleviten, dass sie nicht nur rechtstreu seien, »sondern auf dem Boden der demo-
kratisch-freiheitlichen Grundordnung« stiinden. Diese Verbindung von Innen,
Auflen, Praxis und dem Boden, auf dem man steht, veranschaulicht den Zusam-
menhang von Integration und den Folgen der Migration in den 2000er Jahren.
Folglich setzen die genannten Theorien zur Diversitét (Vertovec, Asad, Wimmer)
auf Praktiken. Die Zeit sei gekommen, so Vertovec, »to re-valuate [...] the nature
of contemporary diversity«.'°® Dazu gehore der komplexe Zusammenhang zwi-
schen Integration und Transnationalismus; und zugleich, dass »new immigrants
clearly are getting on with developing a new life, livelihood, social ties and poli-
tical interests in their places of settlement«.'®” Auf der Basis dieser Bindung zwi-
schen Transnationalismus, und Aneignung und des sich am Ort der Ankunft
orientierenden Lebens, erfindet Vertovec den Begriff der Superdiversitat: »Social
cohesion and national identity can coexist with valuing diversity in the public
sphere, as well as offering programmes to recognise and support cultural tradi-
tions, and institutional structures to provide ethnic minority community repre-
sentation — all without reference to the M-word«.'°®

Der Integrationstheoretiker Hartmut Esser, der sie bis dahin durchweg ver-
nachlassigte, greift ab Mitte der 2000er Jahre ebenfalls auf die Kategorie der
Kultur zuriick. Vorher hatte es fiir ihn nur zwei Enden des Assimilationsprozesses
gegeben: entweder die Assimilation als Aufstieg in die Mittelschichten der Auf-
nahmegesellschaft oder die ethnische Schichtung als dauerhafter Abstieg und
als »Mobilitatsfalle«. Nun spricht er von »selektiver Akkulturation«.'®® Damit

106 VERTOVEC, Steven (2010): »Towards Postmulticulturalism? Changing Communities, condi-
tions and contexts of diversity«. In: International Social Science Journal, Volume 61, Issue 199,
March 2010, S. 83-95, hier S. 86.

107 Ebd., S. 90.

108 Ebd., S. 94.

109 EsSER, Hartmut (2008): »Assimilation, ethnische Schichtung oder selektive Akkulturation?
Neuere Theorien der Eingliederung von Migranten und das Modell der intergenerationalen Inte-



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft == 539

sei »unter Nutzung und Beibehaltung der ethnischen Ressourcen und Identi-
tiaten ohne Aufgabe der ethnischen Identitit« ein sozialer Aufstieg moglich.*°
Sozialer Aufstieg und »eine starke ethnische Einbettung und Orientierung«
widersprechen sich also nicht mehr.! Eine herausragende Rolle spielt dabei
fiir Esser der Ubergang von einem »boundary crossing«, wie es die klassische
Assimilationstheorie auszeichnete, zu einem »boundary blurring«, das den ver-
anderten Gebrauch kultureller Marker oder den Prozess ihrer Auflésung genauer
beschreibbar macht.!'? Letzteres kann etwa dazu fiihren, dass sich die kulturelle
Auffalligkeit (,Salienz‘) auf andere Gruppen verlagert, wie sich beispielsweise am
kritischen und aufgeklarten Islam zeigt. Um diese Prozesse und die Mechanismen
hinter diesen Vorgédngen prézise beschreiben und dadurch womdglich wieder
eine allgemeine Theorie der Integration entwickeln zu konnen, schldgt Esser vor,
den Weg einer »intergenerationalen Integration« zu gehen, d. h. sich genauer die
Familiengeschichten im Kontext der Folgen der Migration anzusehen.'®* Span-
nenderweise spielt das Thema der Familie als intergenerationale Konstellation
im Unterschied zu den 1990er Jahren in allen literarischen und filmischen Erzih-
lungen der 2000er Jahre eine zentrale Rolle.** Esser geht es, das sei abschlieBend
festgehalten, nicht um die logische Entwicklung einer modernen und ausdiffe-

gration«. In: Kolner Zeitschrift fiir fiir Soziologie und Sozialpsychologie, Heft Sonderheft, S. 81-107,
hier S. 82.

110 Ebd.

111 Ebd,, S. 103.

112 Ebd,, S. 86.

113 Diesen intergenerationalen Zugang hélt auch Andreas Wimmer fiir vielversprechend, um
die Verschiebung kultureller Grenzziehungen als Ergebnisse und nicht als Enden zu begrei-
fen. »Das bestmdgliche Forschungsdesign wadre wohl eine Panelstudie, die Immigranten aus
demselben Herkunftsland (oder -dorf/-region) iiber mehrere Dekaden, idealerweise Generati-
onen hinweg verfolgt.« Siehe hierzu: WIMMER, Andreas (2008): »Ethnische Grenzziehungen in
der Immigrationsgesellschaft. Jenseits des Herderschen Commonsense«. In: Kélner Zeitschrift fiir
fiir Soziologie und Sozialpsychologie, Special Issue 48, S. 57-80, hier S. 74.

114 Auch publizistische und dokumentarische Arbeiten nehmen die erste Generation und das
Verhéltnis zwischen erster und zweiter Generation eingehend in den Blick. Siehe hierzu: AKIN,
Fatih (2000): Wir haben vergessen zuriickzukehren, Dokumentarfilm, Deutschland, Bayrischer
Rundfunk. VETTER, Marcus Attila (2005/06): MEIN VATER DER TURKE, Dokumentarfilm, Deutsch-
land, SWR. BADEMSOY, Aysun (2005): Am Rande der Stddte, Dokumentarfilm, Deutschland;
PRIESSNER, Martina (2010): Wir sitzen im Siiden, Dokumentarfilm, Deutschland. CiL, Hasan
(2003): Anfinge einer Epoche. Bir Donemin Baslangclan, Berlin: Hans Schiler. SPOHN, Margret
(2002): Tiirkische Mdnner in Deutschland. Familie und Identitdt. Migranten der ersten Generation
erzdhlen ihre Geschichte, Bielefeld: transcript. RICHTER, Michael (2004): gekommen und geblie-
ben. Deutsch-tiirkische Lebensgeschichten, Hamburg: Edition Koerber Stiftung. GODDAR, Jean-
nette/ HUNEKE, Dorte (2011): Auf Zeit. Fiir immer. Zuwanderer aus der Tiirkei erinnern sich, Koln:
Kiepenheuer & Witsch.



540 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

renzierten Gesellschaft oder die rationale Anpassung an ein Mehrheitssystem.'®
Auch wenn er in seiner theoretischen Neuausrichtung am Assimilationsbegriff
festhdlt, geht er wie die anderen Wissenschaftler der Zeit von der Alltagspraxis
aus. Nicht mehr ein System gibt die sozialen Gesetzmaf3igkeiten vor, sondern nun
sind es »die Gesetzmafligkeiten des situationsorientierten Handelns der mensch-
lichen Akteure«.'¢

Diese Spannung zwischen dem Wunsch, eine allgemeine soziale Theorie zu
entwerfen, und der situationsbezogenen Alltagspraxis resultiert aus der Vielfalt,
die sich in den vergangenen 50 Jahren in der Bundesrepublik entwickelt hat und
die nun als allgemeines Faktum angenommen wird. Dieser allgemeine Befund
ist mit einem gesellschaftlichen Stillstand gekoppelt, der eine Projektion der
Entwicklung auf ein bestimmtes Ziel sehr erschwert, ja fast unmdoglich macht.
Vielfalt wirkt dadurch wie eine neue Art und Weise der Homogenisierung. Denn
aus dem Besonderen soll nun das Allgemeine entworfen werden. Dass damit
zugleich ein schwacher Gesellschaftsbegriff verbunden ist, zeigt sich auch an
den Uberlegungen von Nina Glick-Schiller. Die Transnationalismusforscherin
fiihrt etwa den Begriff der incorporation ein. Damit will sie, wie Hartmut Esser,
»analytisch die eher kleinteiligen Verbindungen zwischen Personen, Netzwerken
und Institutionen, die alltdglich zu beobachten sind«, erschlieSen.” Auch in
der aktuellen »reflexiven Wende der Migrationsforschung« steht nicht mehr die
Kultur einer ethnischen Gruppe im Mittelpunkt. Es geht vielmehr darum, »die
Konstruktion sozialer Realitdt als Zusammenspiel von sozialer Praxis und kul-
turellen Wissensbestdanden zu rekonstruieren«. Denn die Gesellschaft 1dsst sich
nicht mehr mit Adjektiven wie »integrierts, >zentriert« und -homogen« beschrei-
ben, eher als >fragmentiert¢, >dezentriert« und >differenziert««.'®

Die theoretischen Texte, die im Umfeld des Begriffs »Postmigration« Ende
der 2000er Jahre entstehen, konstatieren eine Differenz zwischen der 6ffentli-
chen Semantik von Migration und Integration in der Bundesrepublik und der All-

115 Siehe hierzu: ESSER, Hartmut (1980): Aspekte der Wanderungssoziologie. Assimilation und
Integration von Wanderern, ethnischen Gruppen und Minderheiten — eine handlungstheoretische
Analyse, Darmstadt: Luchterhand.

116 ESSER (2008): S. 104.

117 GLICK SCHILLER, Nina/BAScH, Linda/BLANC-SZANTON, Cristina (2014): »Transnationalis-
mus. Ein neuer analytischer Rahmen zum Verstdndnis von Migration«. In: Transkulturalitdt.
Klassische Texte, hg. v. Andreas Langenohl, Ralph Poole und Manfred Weinberg, Bielefeld: tran-
script, S. 139-154, S. 144.

118 NIESWAND, Boris/DROTBOHM, Heike (2014): »Einleitung. Die reflexive Wende in der Migra-
tionsforschung«. In: Kultur, Gesellschaft, Migration. Die reflexive Wende in der Migrationsfor-
schung, Heidelberg: Springer, S. 1-37, S. 13. Dieser Zugang wird als »methodologischer Kulturalis-
mus« beschrieben. Seine Analysemittel sind die der narrativen Deskription und der Praxeologie.



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft = 541

tagspraxis der Akteure mit Zuwanderungsgeschichte und Migrationshintergrund.
Besonders nach der Sarrazin-Debatte weist man darauf immer wieder hin.**®
Wie in der Publikation zur »reflexiven Wende in der Migrationsforschung« steht
die produktive Krise der Unterscheidung Ausldnder/Einheimischer, des Gesell-
schafts- und zugleich Kulturbegriffs, den die Migrationsforschung bisher selbst
gepriagt und auch mitbestimmt hat, im Vordergrund.*?° Auch Theoretiker der Post-
migration wollen folglich die Migrationsforschung aus ihrer bisherigen Sonder-
rolle herauslésen und sie als Gesellschaftsanalyse etablieren. Damit hdngt erneut
ein schwacher Gesellschaftsbegriff zusammen. So begreift etwa Regina R6mhild
Migration vielmehr als Perspektive und nicht mehr als Gegenstand** — dhnlich
wie der oben genannte Brubaker Ethnizitdt nicht mehr als Gegenstand, sondern
als Kognition begreift. Auch Postmigration bezieht sich demnach auf Zwischen-
rdume, »in denen weltweite Querverbindungen zusammenlaufen und sich zu
Alltagskontexten verdichten«.'? Dieser Zugang zur Migration bestimmt auch die
grof3e Ausstellung Projekt Migration, die anldsslich von 50 Jahren Arbeitsmigra-
tion nach Deutschland im Jahr 2005 in Koln stattfand. Die Kuratoren und Heraus-
geber des volumindsen Begleitkatalogs haben vor, den »nationalen Blick umzu-
kehren«. Denn nach ihrer Ansicht »gebraucht« die Nation den Anderen, »um sich
selbst ins Zentrum zu setzen«. Dieser Einsatz sei die Grundlage der »Erzdahlung
von der Mehrheit und ihren Minderheiten«. Es ist die Form »des Nationalstaats:
die geschlossene Container-Gesellschaft, in der die Herkunft iiber Zugehorigkeit
und Partizipation entscheidet«. Die Ausstellung und das Buch Projekt Migration
stehen folglich fiir »den Versuch, zu einer neuen Einschitzung und Bewertung
zu kommen: den nationalen Blick umzukehren und Migration selbst als eine zen-
trale Kraft gesellschaftlicher Verinderung sichtbar zu machen«.**?

119 Thilo Sarrazin arbeitet in seiner aufsehenerregenden Publikation Deutschland schafft sich
ab aus dem Jahr 2010 mit den Mitteln der Entortung und Verortung im Kontext der Migration. Das
siebte Kapitel in seinem Buch, das sich ausschlief3lich um Einwanderung dreht, beginnt er mit
den Worten, dass der Mensch ein »territorial orientiertes Wesen« sei. Doch gerade die Muslime,
die bedingt durch Migration seit 50 Jahren in Deutschland leben, scheinen keinen Ort zu haben.
Siehe hierzu: EzL1 (2010).

120 NIESWAND/DROTHBOHM (2014): S. 3.

121 Siehe hierzu: YiLpiz, Erol (2014): »Postmigrantische Perspektiven«. In: Nach der Migration.
Postmigrantische Perspektiven jenseits der Parallelgesellschaft, hg. v. Erol Yildiz, Marc Hill, Bie-
lefeld: transcript, S. 19-48.

122 Ebd., S. 24.

123 FRANGENBERG, Frank (2005): Projekt Migration. Ausstellungskatalog des »Projektes Migrati-
on« im Kolnischen Kunstverein vom 29. September bis 15. Januar 2006, Kéln: Dumont, S. 16. Der
Zeit-Autor Ulrich Deuter halt fest: wo die »gedanklichen und migrationsfreundlichen Positionen«
der Autoren im Buch »denkbar« seien, sei die Ausstellung, »wo sie Geschichte dokumentiert,
ordentlich, wo sie kiinstlerischen Standpunkten Raum gibt, hingegen oft mut- und einfallslos«.



542 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Dies stellt einen wesentlichen Unterschied dar zum Weltverbundenheitsgefiihl
der 1990er Jahre. In Akins und Arslans Filmen, in Zaimoglus Kanak Sprak und
Ozdamars surrealer Poetik hingen Bruce-Lee-Plakate an der Wand, und der
Konsum dieser und anderer Filme, der Bruch mit der Sprache und mit den Bildern
fiihrten zu der Vorstellung, dass man mit der Welt verbunden sei. In den 2000er
Jahren wird diese Globalisierung vorausgesetzt und in den nun eigentlich wich-
tigen Beobachtungsgegenstand, in den Alltag, in die Praktiken zuriickgefiihrt.
Die Welt stand in den 1990er Jahren fiir neue Raume; in den 2000ern wird sie
im Alltag verortet. An die Stelle des Raumes tritt also der Ort, der nicht unbe-
dingt bindet oder neue Bewegungen freisetzt, sondern zundchst einmal nach der
Ordnung fragt. Dazu passt, dass postmigrantische Forscher verlangen, dass die
Zahl der Beschiftigten im Offentlichen Dienst, der Journalisten, Rite deutscher
Stadte und Beschaftigter in Fiihrungspositionen deutscher Stiftungen mit Migra-
tionshintergrund steigen muss, wenn sich im System der Bundesrepublik die
Bevélkerung spiegeln soll.*** Dies hat in den 1990er Jahren kaum ein Befiirworter
des Multikulturalismus verlangt. Aber auch das Ziel der Akteure in Film und Lite-

Zum Gesamteindruck der Ausstellung resiimiert er: »Fotografien von Tiirken im 6ffentlichen
und im privaten Raum (Candida Hofer, Brigitte Kraemer) von Tauschwirtschaft auf Berliner Po-
lenmarkten (Wolfgang Tillmans) sind dsthetisch hochwertige Produkte, verblassen jedoch auf
nicht verdiente Weise angesichts des realen Lebens in der Migrationsgesellschaft direkt drau-
f3en vor der Tiir — es hitten viel mehr sein miissen, um das fremde Leben mit den Mitteln der
Fotokunst zu nobilitieren, aus der >Schwemme« Individuen zu machen«. Siehe hierzu: DEUTER,
Ulrich (2005): »Das Projekt Migration in Kéln«. In: DIE ZEIT, 05.11.2005. Siehe auch: http://www.
kulturwest.de/kulturpolitik/detailseite/artikel/transit-europa/ (19.09.2018). Eine dhnliche Kritik
an der Ausstellung findet sich in: WOLBERT, Barbara (2010): »Studio of Realism«. On the need
for Art in Exhibitions on Migration History«. In: Forum: Qualitative Social Research. Sozialfo-
schung, http://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1483/2996 (19.09.2018).
Bemerkenswert ist im Zusammenhang des Ausstellens von Migration und ihrer Geschichte in
der Bundesrepublik, dass in Kadir S6zens Film ZEIT DER WUNSCHE von 2004 der Protagonist,
ein Gastarbeiter der ersten Stunde in der Bundesrepublik, erst in einer Zeche arbeitet, dann Fo-
tograf wird und in der Erzdhlung des zweiteiligen Fernsehfilms zwei Ausstellungen zur tiirki-
schen Migration nach Deutschland realisiert. Siehe hierzu: S6ZEN (2004). Doch im Unterschied
zu den »echten« Dokumentaristen der Migration wie Candida Hofer, Brigitte Kramer, Wolfgang
Tillmanns und Vlassis Caniaris macht S6zens Fotograf vorwiegend Portraitaufnahmen. Bei den
ersteren Fotografen stehen die Einwanderer der ersten Stunde in Interaktionszusammenhangen
oder es werden die Dinge, die sie gebraucht haben und brauchen, abgelichtet. Siehe hierzu:
SOZEN (2004). Siehe auch: CANIARIS, Vlassis (1974): Gastarbeiter — Fremdarbeiter, Berlin: Neue
Gesellschaft fiir Bildende Kunst Realismusstudio. Siehe hierzu auch die Fotografien von tiirki-
schen Gastarbeitern in: HOFER, Candida (2013): Diisseldorf, Diisseldorf: Richter.

124 Siehe hierzu: FOROUTAN, Naika (2015): »Die postmigrantische Gesellschaft«. In: Bundes-
zentrale fiir politische Bildung, 20.04.2015, http://www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurzdos-
siers/205190/die-postmigrantische-gesellschaft (27.03.2018).


http://www.kulturwest.de/kulturpolitik/detailseite/artikel/transit-europa/
http://www.kulturwest.de/kulturpolitik/detailseite/artikel/transit-europa/
http://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1483/2996
http://www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurzdossiers/205190/die-postmigrantische-gesellschaft
http://www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurzdossiers/205190/die-postmigrantische-gesellschaft

5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft =—— 543

ratur war nicht, sozialstrukturell aufzusteigen oder einen Aufstieg zu projezieren,
sondern sich auszudriicken, zu behaupten und zu positionieren.

Mit der Perspektive der Postmigration wird bis heute nicht zwischen Raum
(Moglichkeit) und Ort (Ordnung) unterschieden. So werden die drei zentralen
Aspekte der Postmigration nebeneinandergestellt, ohne ihre spezifischen Kon-
stellationen zu beriicksichtigen. Diese Aspekte sind nach Erol Yildiz erstens die
Notwendigkeit einer »Neuerziahlung der Geschichte der Gastarbeiter«, zweitens
die Aufarbeitung der unterschiedlichen Gegenstrategien der Nachfolgegenerati-
onen gegen hegemoniale Bezeichnungspraktiken und drittens der soziale Auf-
stieg, der »auf eigene Rechnung« als Selbststdndige oder iiber »transnationale
Umwege« erfolgt sei.*” Wie diese sehr unterschiedlichen kulturellen und 6ko-
nomischen Konstellationen zusammenhiangen, warum und wie sie aufeinander
folgen, bleibt leider unerwahnt und wird an keiner Stelle erldutert. Die Klammer,
die bei Yildiz, aber auch bei Paul Mecheril alles zusammenhadlt, ist Bhabhas post-
koloniale Theorie, in der »Briiche, Diskontinuitdten und Umwege eher den Regel-
fall darstellen als die Ausnahme«und als Potential deklariert werden."?® Geht man
davon fiir alle drei genannten Aspekte aus, dann versteht man »Selbstethnisie-
rung« als eine Reaktion auf hegemoniale Benennungspraktiken. Zugleich liefien
sich damit erfahrene Diskriminierungen verarbeiten, denen »Selbstethnisierun-
gen eine Gestalt zu geben vermogen.'”” Das Besondere an der Selbstethnisierung
hier ist, dass die ethische Zugehorigkeit nicht von auflen zugeschrieben oder von
einer Gruppe oder Elite vorherbestimmt und vorgeschrieben wird. Sie entsteht im
bewussten Einsatz kultureller Marker zur Selbstpositionierung in spannungsgela-
denen Interaktionen. In der Essaysammlung Eure Heimat ist unser Albtraum halt
die Dramatikerin Sasha Marianna Salzmann in ihrem Beitrag Sichtbar program-
matisch fest, dass der »einzige Weg, der verhindert, dass das, was man ist, gegen
einen verwendet wird«, das Sprechen iiber sich sei, »bevor es andere tun«.'*®

Im Spielfilm MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT von 2007 wird die tiir-
kische Protagonistin Aylin von zwei deutschen Autorinnen, eine hat ein Buch mit
dem Titel Happy Single veroffentlicht und die andere schreibt aktuell ein Buch zu
Ehrenmorden und Zwangsehen in Berlin Kreuzberg, auf einer 6ffentlichen Ver-
anstaltung gefragt, warum sich die tiirkischen Frauen das alles iiberhaupt gefal-

125 YiLpiz, Erol (2014): »Postmigrantische Perspektiven«. In: Nach der Migration. Postmigran-
tische Perspektiven jenseits der Parallelgesellschaft, hg. v. Erol Yildiz und Marc Hill, Bielefeld:
transcript, S. 19-48, S. 22.

126 YiLpiz (2014): S. 30.

127 Ebd,, S. 31.

128 SALZMANN, Sasha Marianna (2019): »Sichtbar«. In: Eure Heimat ist unser Albtraum, Berlin:
Ullstein, S. 13-26, S. 13.



544 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

len lief3en. Aylin selbst tragt kein Kopftuch, betet nicht, spricht perfekt deutsch,
studiert Jura, ldsst sich auch nicht zur Ehe zwingen und ist mit einem Deutschen
zusammen. Sie kann also unméglich die Adressatin der Fragen der deutschen
Frauen sein. Dennoch erwidert sie wiitend in einem beleidigten und zugleich iro-
nischen Ton, dass sie zwar kein »happy Single«, aber dafiir ein »happy Muslim«
sei. Fast tweetartig hilft ihr hier der kulturelle Distinktionsmarker, nicht eine den
sozialen Tatsachen aber ihren Gefiihlen entsprechende Gegenposition einzu-
nehmen. Auch ALMANYA. WILLKOMMEN IN DEUTSCHLAND, Selam Berlin und Das
Geheimnis meiner tiirkischen GrofSmutter sind von einer solchen Mischung aus Wut
und Ironie gekennzeichnet. Vor diesem Hintergrund wird klar, dass der Begriff
der Postmigration die Funktion einer Kampfvokabel einnimmt. Mit ihm werden
insbesondere Menschen mit Migrationshintergrund aber ohne eigene Migrati-
onserfahrung angesprochen.’” Der Kampf und Umgang mit Diskriminierungen
unterscheidet sich dabei von denen der 1990er Jahre. Wenn man damals in einem
Akt der Antidiskriminierung jegliche ethnische Zuschreibung, ob deutsch oder
tlirkisch, in Frage stellte, gehort die Ethnie nun wesentlich zum Kampfeinsatz
dazu.*®® Erst vor dem Hintergrund dieses Wandels von Raum zu Ort, von Ironie
zu Ernst und Wut lasst sich begreifen, warum eine der bekanntesten Fiirspreche-
rinnen der Postmigration, Naika Foroutan, im Jahr 2018 davon spricht, dass wir
»unser Land« gegen die neue rechte Gefahr verteidigen miissten.”* Auch wenn es
nicht gleich zu setzen ist, war eine solche Rhetorik in den 1980er Jahren noch den
konservativen Monokulturalisten vorbehalten.

So zeigt bereits der Unterschied in der Bearbeitung von Diskriminierungen
zwischen den 1990ern und seit den 2000ern, dass die Geschichte der Diskrimi-
nierung in der Bundesrepublik weitaus komplizierter ist, als die Verkiirzung auf
die Negativerfahrungen mit einem postkolonialen Vokabular suggeriert. Arbeit,
kulturelle Selbstbehauptung und sozialstruktureller Aufstieg konnen schon fiir
sich genommen in ihren jeweiligen historischen und sozialpolitischen Konstella-
tionen nicht so behandelt werden. Denn es gibt nicht nur eine narrative und bio-
grafische Differenz zwischen den Sédtzen »Wir wollten alle Amerikaner werdeng,
»Wie lebt es sich als Tiirke in Deutschland«, »Wie lebt es sich in Deiner Haut?«

129 FOROUTAN, Naika (2010): »Neue Deutsche, Postmigranten und Bindungsidentititen. Wer
gehort zum neuen Deutschland?«. In: Bundeszentrale fiir politische Bildung, 08.11.2010, http://
www.bpb.de/apuz/32367/neue-deutsche-postmigranten-und-bindungs-identitaeten-wer-ge-
hoert-zum-neuen-deutschland?p=all (zuletzt 07.02.2019).

130 HoLTz, Stefan (2007): »Bonusmaterial zu »Meine verriickte tiirkische Hochzeit««. In: Meine
verriickte tiirkische Hochzeit, DVD, Miinster: Tubine Medien.

131 FOROUTAN, Naika (2018): »Es ist unser Land. Verteidigen wir es gemeinsam«. In: Der Ta-
gesspiegel, 22.07.2018, https://www.tagesspiegel.de/politik/migrationsforscherin-naika-forou-
tan-es-ist-unser-land-verteidigen-wir-es-gemeinsam/22830476.html (19.09.2018).


http://www.bpb.de/apuz/32367/neue-deutsche-postmigranten-und-bindungs-identitaeten-wer-gehoert-zum-neuen-deutschland?p=all
http://www.bpb.de/apuz/32367/neue-deutsche-postmigranten-und-bindungs-identitaeten-wer-gehoert-zum-neuen-deutschland?p=all
http://www.bpb.de/apuz/32367/neue-deutsche-postmigranten-und-bindungs-identitaeten-wer-gehoert-zum-neuen-deutschland?p=all
https://www.tagesspiegel.de/politik/migrationsforscherin-naika-foroutan-es-ist-unser-land-verteidigen-wir-es-gemeinsam/22830476.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/migrationsforscherin-naika-foroutan-es-ist-unser-land-verteidigen-wir-es-gemeinsam/22830476.html

5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft =——— 545

und »Was lebst Du?«. Paradoxerweise fiihrt der Fokus auf den Bruch, auf das
Dezentrierte, der alle Aspekte der Postmigration anscheinend zusammenfiihrt,
nicht zu einer Gesellschaft, die sie alle rahmt, sondern zur Konstitution einander
entgegengesetzter Gruppen.

Shermin Langhoff, von 2008 bis 2013 kiinstlerische Leiterin des von ihr so
genannten »postmigrantischen Theaters« im Ballhaus Naunynstrafe und seit
2013 Intendantin des Maxim-Gorki-Theaters, befand, dass in jeder gebrochenen
Biografie Potential stecke. Wer den Bruch als Potential begreift'*?, 6konomisiert
ihn und bewegt sich zugleich weg von einer allgemeinen gesellschaftlichen
Rahmung. Da stellt sich die Frage, was mit »ungebrochenen« Biografien gemeint
ist? Und wann ist eine biografische Zasur iiberhaupt ein Bruch? Wenn man den
Eltern nicht geniigen kann, weil sie schon als Professoren, Manager oder Arzte
sozialstrukturell ganz oben stehen oder wenn man eigentlich nur gewinnen kann,
weil die Eltern seit jeher in Schicht- oder Reinigungsarbeit ihr Leben fristen? In
den filmischen und literarischen Erzdahlungen der 2000er Jahre dient der Bruch
keineswegs der Verarbeitung von Migration und ihren Folgen. Vielmehr haben
wir es mit einem iibersetzten und kompatibel gewordenen Bruch zu tun. Briiche
sind Teil des neuen Marktes und der neuen Méglichkeiten. In den Erzdhlungen
der 2000er Jahre sind es Praktiken, also Lebensweisen und Verhalten, die eine
bindende und integrative Funktion erfiillen. Dass Praktiken, Zusammenleben
und Alltag verstarkt in den Blick von Debatten, Theorien, Film und Literatur
riicken, hdngt mit dem bereits genannten Wandel vom Raum zum Ort zusammen.

Rdume entstehen nach Michel de Certeau mit dem Gehen der Akteure.
Riaume bestimmen sich daher durch »Richtungsvektoren«, {iber Verweise und
aus »Geschwindigkeitsgrofien«. Diese mobile Anlage mit der Verweiskraft des
Raums lasst es zu, dass zwei unterschiedliche Dinge an ein und derselben Stelle
sein konnen. Ein plastisches Beispiel hierfiir ist, wie Sibel in Fatih Akins Film
GEGEN DIE Wand auf die Frage des Deutschen Nico, ob sie jetzt zusammen seien
oder nicht, in einer einzelnen Sequenz als »moderne Deutsche« und als »traditi-
onelle Tiirkin« reagieren und somit auch die ganze Spannung deutsch-tiirkischer
Bindung entladen kann. Oder dass Bildikid in Atamans Film tiirkischer Macho
und zugleich schwul ist. Gegen diese sowohl-als-auch-Struktur des Raums ist
nach Certeau der Ort eine »momentane Konstellation von festen Punkten«. Im
Unterschied zum Raum geht die Entstehung von Orten vom Sehen einer Ordnung
aus, die in der Regel eine »aufgezwungene Ordnung« ist;"** eine Ordnung, »nach

132 Aus: YiLpiz, Erol (2019): »Postmigrantische Lebensentwiirfe jenseits der Parallelgesell-
schaft«. In: Migration bewegt und bildet. Kontrapunktische Betrachtungen, hg. Alexandra Bott-
cher, Marc Hill und andere, Innsbruck: Innsbruck University Press, 13-28, S. 22.

133 Ebd,, S. 352.



546 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

der Elemente in Koexistenzbeziehungen aufgeteilt werden«.®* Nach dieser ist es
nicht mehr méglich, »daf} sich zwei Dinge an derselben Stelle befinden«.** Die
Ordnung eines Ortes ldsst auch nicht mehr offen, ob Erol aus Arslans GESCHWISTER
nun aus patriotischen Gefiihlen oder aufgrund seiner Schulden den Militdrdienst
in der Tiirkei antritt. Gerade in diesem Zusammenschluss von Inkompatiblem, der
im eigenen Korper verortet war, lag der universale und politische Anspruch des
Leitsatzes »Wie lebt es dich in Deiner Haut?«. In solch einer Konstellation konnte
die Anrufung des Menschseins {iberzeugen. Doch an diese Stelle riickt nun die
Frage, was man lebt und wofiir das steht, was man tut. Schon dies fiihrt dazu,
dass Orten und Verortungen besondere Funktionen zukommen. Fiir Bhabha steht
allerdings die Konzeption des Ortes diametral zum postkolonialen Zwischen-
raum. Dort, wo dieser Zwischenraum auf eine gemeinsame Gegenwart verweist,
trennt der Ort die Akteure durch Fragen nach Zugehorigkeit und Besitz vonein-
ander, unterscheidet sie dann beispielsweise in moderne und nichtmoderne
Akteure.”® Wir werden sehen, dass eine Bhabha’sche Analyse und Abwertung
des Sichtbarmachens von Orten nicht mehr ausreichen, wenn Unterscheidungen
wie modern und traditionell analytisch kaum noch greifen. Ein weiterer Grund
liegt darin, dass Orte auch verraumlicht, in Bewegung gebracht werden kdnnen,
wenn durch und mit ihnen gehandelt wird. Wir werden sehen, dass sich in den
2000er Jahren die Politik als System und das Politische als Feld genau auf dieser
Achse bewegen: mit und an den Orten wird etwas gemacht bzw. werden Orte
unsichtbar gehalten, mit dem politischen Ziel, die potentiellen Gefdhrder von
den ungefdhrlichen, den kritischen, Muslimen unterscheiden zu kénnen. Letzt-
lich dominiert das politische System bis heute die Frage, wie man es durch die
Kultur mit der Kultur hilt, wie man mit den kulturellen und identitatspolitischen
Markern umgeht. Anders formuliert interessiert nicht, was die Muslime an ihren
Orten (den Moscheen) machen, sondern was sie dort sagen. Dabei wird iiberse-
hen, dass Predigt und Alltagspraxis in einem Gotteshaus diametral zueinander-
stehen kdnnen, dass sozusagen auch nicht unbedingt streng religise oder gar
nicht religiése Menschen aus sozialer Gewohnheit in die Moschee gehen; die Ver-
bindung solcher Inkompatibilitdten steht hier nicht mehr zur Disposition. Wer in
die Moschee geht, ist religios. Im Blick steht die sichtbare 6ffentliche Identitit.
Einige Filme und Texte nehmen diese Perspektive ein, andere stellen sie in Frage.

Film und Literatur wollen kein globales Weltverbundenheitsgefiihl mehr dar-
stellen, sondern fragen vielmehr danach, ob Kultur iiber bestimmte Formen ver-
handelbar ist oder nicht. In Ziili Aladags WUT ist sie beispielsweise nicht verhan-

134 Ebd., S. 347
135 Ebd.
136 BHABHA (2000), S. 219 u. 248.



5.1 Kultur als Ressource und die Ankunft in der Mehrheitsgesellschaft =—— 547

delbar. Die titelgebende Wut des deutsch-tiirkischen Protagonisten Can auf den
Wohlstand einer deutschen Familie und sein Empfinden, er werde immer noch
als der kleine Tiirke gesehen, fiihrt in dieser Erzdhlung zur Katastrophe." Dabei
tritt Can keineswegs als Opfer auf, sondern fiihlt sich von anderen diskriminiert,
die ihn tatsachlich gar nicht diskriminieren. Sein Auftritt ist im Unterschied zu
dem der >Kanakenc« in den 1990ern frei von Ironie. So halt auch der deutsch-tiir-
kische Regisseur des Films fest, dass er zwar die Wut seines jungen deutsch-tiir-
kischen Protagonisten im Film verstehe, seine eigenen Wertvorstellungen aber
mit denen des deutschen Vaters identisch seien.”® Der Regisseur ist tolerant und
bewegt sich in derselben Ordnung wie die dargestellte deutsche Familie; er teilt
deren Werte. Frei von Ironie und Komik sind auch die zeitnah entstandenen Filme
CHIKO. WENN DU DER BESTE SEIN WILLST, MUSST DU RESPEKT KRIEGEN. WENN DU
RESPEKT KRIEGEN WILLST, DARFST DU KEINEM RESPEKT ZEIGEN! (2008) von Ozgiir
Yildirim und KNALLHART (2005) von Detlef Buck; ganz anders also noch Kurz
UND SCHMERZLOS, AUSLANDSTOURNEE, APRILKINDER und GEGEN DIE WAND.
Umgekehrt erleben Ethno-Comedy und Multikulti-Komddien im Film in den
2000er Jahren einen besonderen Boom. Integrationspolitisch werden sie zum
beliebten Verhandlungsraum. Denn im Komischen kénnen im Unterschied zum
Tragischen »Ambivalenzen und einander widersprechende Vorstellungen vereint
werden«.”®® Hinzu kommt, dass Komik sehr gut mit dem politischen Bediirfnis
nach Ordnung der 2000er Jahre zusammenpasst, also kompatibel ist. Denn nach
Peter Berger macht Komik den »Widerspruch zwischen Ordnung und Unord-
nung« verhandel- und verortbar und »insofern zwischen dem Menschen, der
stets nach Ordnung sucht, und den unordentlichen Realitdten der empirischen
Welt«.° Fiir den Komik-Theoretiker Uwe Wirth bewegt sich Komik nicht aufer-

137 Tatsdchlich wurde der Film Aladags duflerst kontrovers diskutiert und 16ste nach starken
Protesten von Jugendschiitzern eine Debatte aus. Die ARD reagierte auf diesen 6ffentlichen
Unmut, indem sie den Sendetermin des Films in den spédten Abend verschob. Siehe hierzu: DER
SPIEGEL (2006): »Umstrittener TV-Film. ARD zeigt >Wut« spéter«. In: DER SPIEGEL, 22.09.2006,
http://www.spiegel.de/kultur/gesellschaft/umstrittener-tv-film-ard-zeigt-wut-spaeter-
a-438700.html (zuletzt 07.02.2019). Siehe hierzu: LULEY, Peter (2010): »Wut< aus dem Migrantenmi-
lieux. In: Die Siiddeutsche, 19.05.2010, https://www.sueddeutsche.de/kultur/ard-verlegt-thriller-
wut-aus-dem-migrantenmilieu-1.897372 (zuletzt 07.02.2019).

138 Siehe hierzu: ALADAG, Ziili (2007): »Interview mit Ziili Aladag«. In: ders.: Wut, Spielfilm, DVD,
Hamburg: Mondo Entertainment. Feridun Zaimoglu, Ayse Polat und Yiiksel Yavuz haben sich hin-
gegen in ihren Produktionen der 1990er Jahre sehr wohl mit ihren Protagonisten identifiziert.

139 KOTTHOFF, Helga/JASHARI, Shpresa/KLINGENBERG, Darja (2013): Komik (in) der Migrations-
gesellschaft, Konstanz: UVK, S. 17. Siehe hierzu auch: Ezr1, Ozkan/GOKTURK, Deniz/WIrTH, Uwe
(2019): Komik der Integration. Grenzpraktiken und Identifikationen des Sozialen, Bielefeld: Aisthesis.
140 BERGER, Peter (1998): Erlosendes Lachen. Das Komische in der menschlichen Erfahrung, Ber-
lin: De Gruyter, S. 43.


http://www.spiegel.de/kultur/gesellschaft/umstrittener-tv-film-ard-zeigt-wut-spaeter-a-438700.html
http://www.spiegel.de/kultur/gesellschaft/umstrittener-tv-film-ard-zeigt-wut-spaeter-a-438700.html
https://www.sueddeutsche.de/kultur/ard-verlegt-thriller-wut-aus-dem-migrantenmilieu-1.897372
https://www.sueddeutsche.de/kultur/ard-verlegt-thriller-wut-aus-dem-migrantenmilieu-1.897372

548 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

halb gesellschaftlicher Grenzen: »Genau genommen entsteht Komik nur dann,
wenn unausgesprochene Regeln — also implizit vorausgesetzte — Regeln verletzt
werden. [...] Somit macht Komik die implizit vorausgesetzten Rahmen und Regeln
spiirbar und damit in ihrer Wirksamkeit {iberhaupt erst erkennbar«.'** Der wei-
terhin anhaltende Boom der Ethno-Comedy zeigt, dass dieser Bereich auch 6ko-
nomisch eine besondere Verhandlungsform kultureller Marker darstellt. Wenn
in Filmen und Texten der 1990er Jahre Dramatisches und Komisches wie in Das
Leben ist eine Karawanserei, Abschaum, Die Priirie, KURZ UND SCHMERZLOS, LOLA
UND BILDIKID, GESCHWISTER und ICH CHEF, DU TURNSCHUH zusammengehoren,
gehen diese beiden Formen kiinstlerischer Aushandlung in den 2000er Jahre in
der Regel getrennte Wege. Inwiefern diese Trennung mit Orten und Verortungen,
mit der Unterscheidung von Ordnung und Unordnung zusammenhangt, werden
die nachfolgenden Analysen zeigen.

Die in den 2000er Jahren immer wieder kehrenden spezifischen Orte, die durch
Straflennamen, Moscheen, durch Wohnungen, Geschifte bis hin zu Schulen mar-
kiert werden, verweisen auf eine Globalisierung, die nicht mehr jenseits verortet
und nur vorgestellt wird, sondern im konkreten Alltag stattfindet. Dass diese Per-
spektiven von Ordnung und Rahmung in Film und Literatur auch in enger sozial-
struktureller Verbindung stehen, zeigen schon die Berufe der jeweiligen Protagonis-
ten: Sie sind Polizisten, Radiomoderatoren, Arzte, Studenten, Selbststindige oder
Filmemacher, die fiir sozialen Aufstieg und bestimmte Positionen in der Gesell-
schaft stehen. Vergleichbare Aufstiegsgeschichten erzdhlen Mitte der 2000er Jahre
auch der Dokumentarfilm GANz OBEN von Neco Celik und die Publikationen Zehn
fiir Deutschland. Gesprdiche mit tiirkeistdimmigen Abgeordneten, Mitten in Deutsch-
land. Deutsch-Tiirkische Erfolgsgeschichten. Der nun folgende Uberblick iiber die
filmischen, literarischen und dokumentarischen Werke von 2000 bis 2011 zu den
Folgen der Migration wird einen Einblick gewahren, wie darin Orte und Verortun-
gen eingesetzt werden. Sie sind der Rahmen, innerhalb dessen sich die Praktiken
und die kulturelle Authentizitdt der Akteure analysieren und sehen lassen. Zudem
zeigen sie, dass Kultur einen Einsatz von Symbolen und Markern darstellt, die nicht
von auflen einbrechen und dabei mafigeblich die Handlungen der Akteure deter-
ministisch bestimmen. Ebenso wenig stellen sie iiber Weltverbundenheit Monokul-
turalitdt in Frage. In den 2000er Jahren, im Jahrzehnt der Integration, sind kultu-
relle Marker oder Kategorien, wie Tiirkisch-Sein, Teil der Akteure und treten mit
ihnen von innen nach auf3en. Dabei geht es nicht mehr um ein »Eingewurzelt-sein«

141 WirTH, Uwe (2019): »Komik der Integration, Komik der Nicht-Integration«. In: Komik der
Integration. Grenzpraktiken der Gemeinschaft, hg. v. Ozkan Ezli, Deniz Goktiirk, Uwe Wirth,
Bielefeld: Aisthesis, S. 19-43, hier S. 25.



5.2 Ankommen in filmischen und literarischen Erzéhlungen =——— 549

auf Straflen, sondern um eines in Kontexten, Landschaften, genau beschriebenen
Stadtteilen und letztlich der Verbindung von 6ffentlichen und privaten Raumen.

5.2 Ankommen in filmischen und literarischen Erzahlungen

Kadir S6zen produzierte im Jahr 2004 den zweiteiligen Fernsehfilm ZErT DER WUN-
SCHE. Das Drehbuch schrieb Tevfik Baser, Regie fiihrte Rolf Schiibel. In der ersten
Einstellung sehen wir in Nahaufnahme ein Olgemilde eines Dorfes. Die Kamera
schwenkt nach links auf einen Baum im Gemailde, der auf den ersten Teil des
Films »Der Wunschbaum« verweist. Die Kamera bewegt sich iiber den Rahmen des
Bildes und die Wand, an der es hingt, bis wir erkennen, dass wir uns im Flur einer
Wohnung befinden. Die Kamera bewegt sich weiter vorbei an einem Wecker (es ist
7:29 Uhr morgens), einem Familienfoto und filmt {iber eine Tiirschwelle eine attrak-
tive Frau, die gerade das Friihstiick zubereitet und in akzentfreiem Deutsch ihre
Kinder Hasan und Mine mahnt, sich zu beeilen, da der Schulbus bald fahre. Sie friih-
stiicken schnell gemeinsam am Tisch, gehen danach gemeinsam durch das Treppen-
haus auf die Straf3e, und die Mutter gibt den Kindern noch ihr Pausenbrot mit. Am
bayrischen Akzent des Busfahrers und der Zielhaltestelle des Buses erkennen wir,
dass die Sequenz in Miinchen spielt.***

Am Ende dieser Einstiegssequenz des Films wird ihr Ehemann Yasar auf seine
Frau, die Protagonistin und Ich-Erzédhlerin des Films, mit einer Pistole schief3en. Von
der Pistole ihres Mannes getroffen wird Melike auf der Strale liegend aus dem Off
beginnen, ihre Geschichte zu erzihlen.'*® Diese beginnt in einem tiirkischen Dorf
in den 1960er Jahren, das auf dem eingangs gezeigten Olgemilde zu sehen war. So
wird gewissermaflen aus Fiktion, Bild und Vorstellung Realitdt. Im Mittelpunkt steht
die sich ungliicklich entwickelnde Liebesgeschichte zwischen Melike und Mustafa,
das Leben und die Ausbreitung des »Deutschlandfiebers« im Dorf. Der zweite Teil
des Films spielt in der Bundesrepublik und zeigt neben den Beziehungen Melikes zu
Mustafa und Yasar das Leben der Gastarbeiterinnen und Gastarbeiter. Zugleich wird
anhand von Mustafas Freund Kadir ein Wandel im Leben der tiirkischen Gastarbei-

142 Siehe hierzu: SCHUBEL (2004).

143 Auch Necla Kelek beginnt die Taschenbuchausgabe ihres Buchs Die fremde Braut mit der
Beschreibung der Ermordung einer Deutsch-Tiirkin. Hatun Siiriicli wurde am 7. Februar 2005 von
ihrem Bruder nach einem Streit auf dem Weg zur Bushaltestelle an der Tempelhofer Oberland-
straf3e erschossen. Vor Gericht gab die Familie an, dass Hatuns Lebensweise die Ehre der Fami-
lie verletzt habe. Zur Tat bekannte sich der jiingste Bruder, der minderjdhrig war. Siehe hierzu:
KELEK (2005): S. 9. Im Unterschied zu Kadir Sozen erzihlt Necla Kelek nicht die Geschichte der
Ermordeten, sondern ihre eigene. Sie ist wie Hatun Siiriicii eine Tiirkin, die sich fiir die deutsche
Lebensweise entschieden hat.



550 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

ter gegen Ende der 1970er Jahre in der Bundesrepublik skizziert. Mustafa und Kadir
hatten beide als erste das Dorf in Richtung Deutschland verlassen. Der Schluss des
Films wird mit der zuvor beschriebenen Einstiegssequenz des Films eingeleitet.***
Am Ende erfahren wir, dass Melike, die Erzahlerin der Geschichte, auf der Strafie
in Miinchen stirbt und dass die beiden Freunde, Mustafa und Kadir, die sich in
Deutschland voneinander entfremdet hatten, wieder als Freunde zusammenkom-
men. Ersterer ist ein anerkannter Kiinstler geworden, letzterer ein erzkonservati-
ver Muslim mit einem Kramerladen. Die Erzdhlerin schliefit auch mit den Worten
den Film, dass wenn ihr Tod einen Sinn gehabt hat, dann den, dass alte Freunde
wieder zusammengekommen sind.’* Daher ist die im ersten Teil des Films darge-
stellte Form des Dorflebens in der Tiirkei nicht die tatsdchliche Grundlage fiir die
Totung der Erzdhlerin. Obwohl dem Mord an der Erzdhlerin in Deutschland die
Beschreibung des Dorflebens in der Tiirkei vorausgeht, hat die Tat weder mit ihrem
Lebenswandel noch mit der Ehrenrettung ihres Mannes Yasar zu tun, wie es noch
in den wissenschaftlichen, filmischen und literarischen Erzdhlungen der 1980er
Jahre gewesen wire. Yasar begeht den Mord aus egoistischen Motiven und niederen
Instinkten.*® Noch im tiirkischen Dorf ist ihm zuvor auf unlautere Weise gelungen,
Melikes Ehemann zu werden: Er hat die Liebesbriefe Mustafas aus Deutschland an
Melike abgefangen und Melikes Briefe umgekehrt nicht nach Deutschland versen-
den lassen. So steht im Zentrum des Films nicht die Darstellung und Erklirung
des Phanomens des Ehrenmords als ein von oben befohlene Tat, sondern vielmehr
die Frage, wie sich bedingt durch Migration unterschiedlich entwickelte Lebenswei-
sen in einen gesellschaftlichen Lebenszusammenhang gebracht werden kénnen.
Diese Klarheit der Erzdhlung ist auch ein Resultat ihrer Rahmenerzdhlung.

Eine derartig erzahlerische Rahmenstruktur von Anfang und Ende der Erzdh-
lung finden wir auch in Fatih Akins Film AUF DER ANDEREN SEITE. Dort beginnt
der Film ebenfalls mit einer ruhigen, malerisch wirkenden Einstellung. Auch hier
bewegt sich zundchst niemand. Wie in ZEIT DER WUNSCHE gibt es einen deut-
schen und einen tiirkischen Teil des Films. Am Anfang sehen wir einen male-
rischen Ort in der Tiirkei, eine einstdckige weifde Hiitte im Sonnenschein. Die
Kamera schwenkt nach rechts, bis sie an den Zapfsdulen an einer Tankstelle

144 Siehe hierzu: SCHUBEL (2004).

145 Siehe hierzu: ebd.

146 SCHUBEL, Ralf (2004): Zeit der Wiinsche, Spielfilm, Deutschland.

147 Yasar ist Inhaber des einzigen Kramerladens im Dorf, in dem er auch die angekommene
Post an die Dorfbewohner verteilt und zu versendende an die tiirkische Post tibergibt. Siehe hier-
zu: SOZEN (2004).



5.2 Ankommen in filmischen und literarischen Erzéhlungen = 551

mit der Aufschrift »Petrol« anhilt.**® Wir héren dabei leise tiirkische Musik aus
einem Radio. Entgegengesetzt zur Kamera-Bewegung fahrt nun von rechts ein
Auto an die Zapfsaule ins Bild. Einer der Protagonisten des Films, Nejat, steigt
aus, wiinscht Tankwart und Besitzer der Tankstelle ein schénes muslimisches
Opferfest, ldsst tanken, holt sich etwas zu essen, fiihrt ein kurzes Gesprach mit
dem Besitzer der Tankstelle und fihrt weiter.'* Im Gegensatz zu S6zens Film
wird Tiirkisch gesprochen, das deutsch untertitelt ist. Wie in ZEIT DER WUNSCHE
gibt es keine Vermischung der Sprachen in der Weise, dass man beim Sprechen
zwischen beiden hin- und herwechseln wiirde. Entweder wird Deutsch, Tiirkisch
oder Englisch gesprochen. Wie in ZEIT DER WUNSCHE scheint auch in diesem Film
oft die Sonne. Bei Ausblendungen werden die Titel der Teile des Films eingeblen-
det. Als etwa Nejat kurz nach dem Tanken durch einen Tunnel fahrt, erscheint
der Schriftzug »Yeters Tod« im Bild. In der ndchsten Einstellung wird in Bremen
der zweite Protagonist eingefiihrt. Ali ist ein Gastarbeiter der ersten Stunde und
beobachtet an einem sonnigen Tag auf dem Weg ins Bordell eine 1. Mai-Demo.
Er ist also nicht wie Niyazi {iber dreiflig Jahre zuvor unterwegs zur Nachtschicht
in eine Fabrik, wahrend seine deutsche Nachbarin im kalten Bett keinen Schlaf
findet.””® Nach dem Sex wird Ali die tiirkeistimmige Prostituierte Yeter darum
bitten, fiir Geld mit ihm zusammen zu leben. Sie willigt ein. Spater sehen wir, wie
Ali sie im Streit unbeabsichtigt totschlagt.™*

Wahrend das anfangs gezeigte orientalische Postkartenidyll aus GEGEN DIE
WAND mit dem grellen Scheinwerferlicht aus Die Fabrik in Hamburg kontrastiert
wurde, entsprechen sich in lichtdramaturgischer Hinsicht die ersten Einstel-
lungen in AUF DER ANDEREN SEITE in der Tiirkei und in Deutschland, sie sind
gewissermafien kompatibel. Wie die Einstiegssequenz in ZEIT DER WUNSCHE
werden wir die Tankstelle in AUF DER ANDEREN SEITE gegen Ende des Films als
Ort der Motivbiindelung erneut zu sehen bekommen. Auflerdem sehen wir eine
tiirkische Version der 1.-Mai-Demo in Istanbul.”®® Wihrend Gehen und Sprechen
Leitkategorien der filmischen und literarischen Erzdhlungen der 1990er Jahre

148 Siehe hierzu: GOKTURK, Deniz (2010): »Mobilitdt und Stillstand im Weltkino digital«. In:
Kultur als Ereignis. Fatih Akins Auf der anderen Seite als transkulturelle Narration, hg. v. Ozkan
Ezli, Bielefeld: transcript, S. 15-46, hier S. 19. Siehe auch: GONELI, Berna (2014): »The Sound of
Fatih Akin’s Cinema. Polyphony and the Aesthetics of Heterogeneity in The Edge of Heaven«. In:
German Studies Review, Volume 37, Number 2, May 2014, S. 337-356.

149 Siehe hierzu: AKIN, Fatih (2007): Auf der anderen Seite, Spielfilm, Deutschland.

150 Siehe hierzu: OREN, Aras (1973): Was will Niyazi in der NaunynstrafSe, Berlin: Rotbuch, S. 9.
151 Siehe hierzu: AKIN, Fatih (2007).

152 Ebd. In Deniz Goktiirks Analyse der Einstiegssequenz dient der Aspekt der Verortung der
Beschreibung der digitalen Revolution im DVD-Bereich, die die Rezeption von Filmen wie AUF
DER ANDEREN SEITE bestimme. Siehe hierzu: GOXTURK (2010).



552 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

waren, geht es nun um Entscheiden, Handeln und vor allem um das Sehen: das
Sehen geografischer, topografischer, stereotyper und ethischer Ordnungen, die
durch lebensgeschichtlich bestimmte Kontexte zwischen Ahnlichkeit und Diffe-
renz pendeln.®® Wie bei Romhild und Brubaker sind Migration und Ethnizitét
keine eindeutig bestimmbaren Untersuchungsgegenstinde, sondern Fragen der
Perspektive und Kognition. Eindriicklich zeigt sich diese Verschiebung auch in
den mehrfach pramierten und sehr erfolgreichen Filmen DIE FREMDE (2010) und
ALMANYA. WILLKOMMEN IN DEUTSCHLAND (2011). Die Ich-Erzdhlerin aus Emine
Sevgi Ozdamars Erzdhlband Der Hof im Spiegel (2001) bewegt sich ebenfalls
weniger als in den friiheren Romanen. Die meiste Zeit beschreibt sie beim Telefo-
nat mit ihrer Mutter oder beim morgendlichen Aufstehen, wie sie in ihrem grofien
Spiegel, ohne selbst gesehen zu werden und ohne sich selbst zu sehen, sieht, was
im Hof des Mehrparteienhauses und in den Wohnungen der Nachbarn passiert:
»Wenn ich aufwachte, schaute ich nicht vom Balkon aus auf den Hof, sondern
schaute in den Spiegel. Ich kochte Kaffee oder schrieb oder putzte und konnte
immer wieder den Hof und meine Nachbarn in meinen Zimmern sehen.«**
Dieser Verschiebung der Perspektive begegnen wir auch in Feridun Zaimoglus
Erzahlband Zwélf Gramm Gliick von 2004. Gleich in der ersten von zwolf Erzahlun-
gen nimmt der Ich-Erzdhler einen Platz ein, der ihm ein distanziertes Sehen ermog-
licht. Er beobachtet aus seinem »Krdhennest«, seiner Wohnung, eine »eskalierende
Situation«, eine Demonstration einer linken Gruppierung in Kiel."® Er selbst méchte
sich nicht mehr an Auseinandersetzungen auf Strafen beteiligen, ihm reicht »die
Zimmerwirme und die Schreibmaschine im Riicken«.**® Von dort aus kann er genau
beobachten, wie in der »Hauptstra3e«, oder »zwischen der Julius- und Eifflerstraf3e
[...] eine Yuppiesanierung« sich breit gemacht hat. Etwas, das »jedem linkskulturel-
len Milieu bliiht: auf der rechten Straflenseite wechseln sich Fischrestaurants, por-
tugiesische Stehcafes, Goldschmuckldden und Nostalgiemobelmarkte ab«.*”

153 Siehe hierzu: ELsASSER, Thomas (2011): »Vom Tod als Experiment im Leben zum Kino der
ethischen Handlungsmacht. Fatih Akin und die >Ethische Wende««. In: Kino in Bewegung. Per-
spektiven des deutschen Gegenwartsfilms, hg. v. Thomas Schick, Tobias Ebbrecht, Wiesbaden:
Springer, S. 61-62. Siehe auch: TEzCAN, Levent (2010): »Der Tod diesseits von Kultur. Wie Fatih
Akin in>Auf der anderen Seite« den grofien Kulturdialog umgeht«. In: Kultur als Ereignis, S. 45-70.
154 OzDAMAR, Emine Sevgi (2001): Der Hof im Spiegel, K6In: Kiepenheuer & Witsch, S. 28.

155 ZAIMOGLU, Feridun (2004): »Fiinf klopfende Herzen, wenn die Liebe springt«. In: ders:
Zwolf Gramm Gliick, K6ln: Kiepenheuer & Witsch, S. 11-32, hier S. 20.

156 Ebd.

157 Ebd., S. 13. Dieser Ubergang von der Strale in die Wohnung und der damit einhergehenden
préaziseren Beschreibung der Umgebung vor Ort dokumentiert auch der Dokumentarfilm von
Susan Tratz: FERIDUN ZAIMOGLU. MEIN LEBEN (2010). Siehe hierzu: TRATZ/ZAIMOGLU (2010).



5.2 Ankommen in filmischen und literarischen Erzéhlungen =—— 553

Vergleichbar prizise beschreibt Zaimoglu in »Haute« aus demselben Band
das Leben in einem archaisch wirkenden Dorf.**® Wie der Protagonist in Akins
Film spricht auch hier der Ich-Erzdhler die Sprache der Dorfbewohner, doch seine
langen Haare und sein Verhalten weisen ihn als jemanden aus, der nicht zum
Dorf gehort.*® Aus der ersten Erzdhlung wissen wir bereits, dass er eigentlich in
Kiel lebt. Und wie die bereits genannten beiden Filme ist auch der Erzahlband
Zwolf Gramm Gliick in territorialer Hinsicht in zwei Hilften geteilt: Sieben der
zwoOlf Erzdhlungen spielen unter dem Obertitel »Diesseits« in Deutschland; die
anderen fiinf »Jenseits« in der Tiirkei.’*® Der Theaterregisseur Nuran David Calis
schreibt seinen autobiografisch grundierten Roman Der Mond ist unsere Sonne
(2011) ebenfalls aus einer bestimmten Perspektive, die mit einer identititspoliti-
schen Erkenntnis einhergeht. Der Protagonist des Romans Alen hat einen arme-
nisch-tiirkisch-jlidischen Hintergrund und wurde in Bielefeld geboren. Er ist mit
seinem Onkel im Osten der Tiirkei auf der Suche nach ihrer Herkunft. Zu Beginn
des Romans sitzt er auf einem Felsvorsprung und blickt auf den Berg Ararat. Er
erkennt, dass sein Vater vielleicht hierher gehort, er selbst aber nicht. Der Ort, an
dem fiir ihn alles anfing, liegt 5000 km vom Ararat entfernt im Stadtteil Baum-
heide in Bielefeld.*¢*

Hasan, der Protagonist in Yadé Karas mit dem Deutschen Buchpreis pramier-
ten Roman Selam Berlin (2004), nimmt ebenfalls zu Beginn der Erzdhlung in
topografischer wie kultureller Hinsicht eine bestimmte Position ein. Mit seinen
Eltern sieht er im Fernsehen in Istanbul, wie im Jahr 1989 die Berliner Mauer fillt.
Er sieht, wie plotzlich »Straf3en, Pldtze und Orte« seiner Kindheit »im Interesse
des Weltgeschehens« stehen.'® Sein erster Impuls — »Kanake her, Almanci hin«
— ist, nach Berlin zuriickzukehren, wo er aufgewachsen ist.'®> Bisher war alles
transit in seinem Leben, »das sollte sich aber dndern«.'®* Sehen und zu wissen,
wohin man gehort, fallen hier zusammen. In Berlin angekommen, moéchte er
aus seinem Leben etwas machen und setzt seinen tiirkischen Hintergrund ein,
um in der Filmbranche als Schauspieler arbeiten zu kénnen. Auch wenn er sich
explizit als Berliner begreift und dort Abitur gemacht hat, spielt er in einem Film
einen dealenden >Kanaken«. Den Tiirken zu tiirken, ist hier Teil der Berufsfin-

158 Siehe hierzu: ZAIMOGLU, Feridun (2004): »Haute«. In: ders.: Zwolf Gramm Gliick, S. 105-121.
2003 wurde diese Erzahlung mit dem Ingeborg-Bachmann-Preis ausgezeichnet.

159 Eine dhnliche Beobachtung hélt Deniz Goktiirk fiir den Protagonisten Nejat in AUF DER AN-
DEREN SEITE fest. Siehe hierzu: GOKTURK (2010): S. 20.

160 Siehe hierzu: ZAIMOGLU, Feridun (2004): Zwélf Gramm Gliick, K61ln: Kiepenheuer & Witsch.
161 CaLIs, Nuran David (2011): Der Mond ist unsere Sonne, Frankfurt a. M.: Fischer, S. 5-11.
162 KARA, Yade (2004): Selam Berlin, Ziirich: Diogenes, S. 9.

163 Ebd,, S. 5.

164 Ebd., S. 17.



554 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

dung, die in Karas Roman zugleich fiir die Selbstfindung, fiir ein Ankommen in
Deutschland steht.!®® Die Stadt Berlin beschreibt Hasan detailliert von Straf3e zu
Strafe, Haltestelle zu Haltestelle. Diese immer wieder stattfindenden Verortun-
gen in Selam Berlin weisen Hasan als kundigen Berliner aus, der zu der Stadt
gehort, in der er lebt, sie kennt und in ihr seinen Platz sucht. Mit Letzterem ist vor
allem seine Berufssuche gemeint, fiir die Hasan seinen tiirkischen Hintergrund
bewusst einsetzt. Ahnlich prizise wie in Selam Berlin werden Stadtteile und Orte
in Mein Name ist Revolution (2011) von Imran Ayata und im bereits erwdhnten Der
Mond ist unsere Sonne beschrieben. Bei Calis steht das Viertel Baumheide im Vor-
dergrund; ein Bielefelder Stadtteil, der eigentlich weder physisch noch emotional
ein Ankommen in der Stadt und in der Gesellschaft ermé6glicht. Denn

wie soll einer, der in Baumheide gelandet ist, seinen Beitrag leisten, iiberhaupt, was soll
der Beitrag von jemandem sein, der nicht hier ankommen darf, und wie soll einer seinen
Beitrag leisten, wenn es nur eine Buslinie gibt, die die Siedlung mit dem Zentrum verbin-
det, ein Bus, der nur zweimal in der Stunde fahrt, und um 20 Uhr ist Schluss, und der Bus
kostet 4 Euro hin und zuriick, und das ist die Hélfte des dir am Tag zur Verfiigung stehenden
Budgets bei dem momentanen Hartz-IV-Satz.'%

Alen mochte aber ankommen, und er wird sich dafiir »die Haut abziehen, wenn
sie sich nicht von alleine 16sen will«. Seine Mutter und seine Freunde werden ihn
nicht mehr verstehen, aber dafiir wird er ankommen. »Dann werde ich endlich
dabei sein und dazugehdéren. Nicht am Rand sein. Nicht mehr auflen vor sein.«
Nicht wie sein Onkel, der neben ihm am Ararat »auf seiner Heimat-Scheif3e hin-
gengeblieben ist«.'¢’

Kemal Kurts Jugendroman Sonnentrinker, sein letzter Prosatext, beginnt eben-
falls mit Platzierung und Orientierung. Der erste Satz definiert, was Gliick heift:
wenn die Bruchstiicke des Lebens an ihre Pldtze fallen und ein Ganzes ergeben.
Dabei bleibt »kein Teilchen iibrig, kein Zwischenraum wird verschenkt. Alles passt
zusammeng, ist kompatibel.'®® Anschliefend wird der Protagonist Hakan von
seinen Freunden per Handy zu einem bestimmten Ort mand&vriert. Dabei konnen wir
als Leser anhand der Straflennamen genau mitverfolgen, wie Hakan sich durch den

165 In der Komddie SUPERSEKS mimt der deutsch-tiirkische Protagonist Elviz einen »Prolltiir-
ken«, um bei einer attraktiven Frau anzukommen, die einen tiirkischen Vater, der ein erfolgrei-
cher Arzt ist, und eine deutsche Mutter hat. Er hat ndmlich erfahren, dass sie ihren Vater mit
einem »Prolltiirken« schockieren will, der eine gute deutsche Partie fiir sie im Auge hat. Siehe
hierzu: WACKER, Torsten (2004): Siiperseks, Hamburg: Magnolia Filmproduktion GmbH.

166 CALIS (2011) S. 120f.

167 Ebd., S. 16.

168 KurT, Kemal (2002): Die Sonnentrinker, Berlin: Altberliner Verlag, S. 7.



5.2 Ankommen in filmischen und literarischen Erzéhlungen =—— 555

Berliner Wedding bewegt und wo er ankommt.'*® Mit einem Ankommen an einem
bestimmten Ort, der Wohnung seiner tiirkischen Familie, endet auch der Roman.®
Dazwischen suchen die Familienmitglieder Kneipen, Moscheen und offentliche
Platze ab, um Hakans Vater zu finden, der am Tag des muslimischen Opferfestes
verschwunden ist.”* In der erzihlten Zeit des Romans fillt der erste Tag des mus-
limischen Opferfestes mit dem christlichen Heiligen Abend zusammen. Wie in AUF
DER ANDEREN SEITE rahmen Ort und Religion die Erzahlung, und die Sonne scheint
haufig. Stadt-, Ortsbeschreibungen, Lichtverhaltnisse und der Einsatz kultureller
Marker sind in den Texten und Filmen der 2000er Jahre einander sehr dhnlich.

In Detlef Bucks intensivem Film KNALLHART von 2005, in dem es um den
Zusammenprall der Kulturen in Berlin-Neukélln geht, ist der Zusammenhang von
Ort und Erzdhlung ebenfalls konstitutiv. Die Erzahlung beginnt an einem spezifi-
schen Ort. Im Vorspann ohne Titelei sehen wir einen etwas aufgeldsten blonden
Jungen, der unterwegs ist auf einem Fuflweg zwischen zwei stark befahrenen Ber-
liner Straflen. Im Unterschied zu den Filmen der 1990er Jahre sehen wir in der
ndchsten Einstellung, dass seine Bewegung ein klares Ziel hat, die Polizeistation
in Berlin-Neukdlln. Er betritt das Gebdude und wartet, bis der Kommissar eintrifft.
Sie duzen einander, kennen sich also bereits. Der Kommissar sieht Blut an den
weifien Turnschuhen des Jungen und verlangt von ihm, alles zu erzdhlen, von
Anfang an."”? Nicht nur der Polizist braucht die Erzdhlung. Wir als Zuschauer brau-
chen sie ebenfalls, um zu erfahren und einordnen zu kénnen, was passiert ist.

Auch in Ziili Aladags mehrfach pramierten und zugleich duflerst kontrovers
diskutierten Film WUT spielt ein bestimmter Ort am Anfang und am Ende eine
herausragende Rolle. Am Anfang kommt der deutsche Protagonist Felix ohne
Schuhe aus der Schule nach Hause. Die Barfiif3igkeit steht hier nicht fiir die exis-
tenzielle Disposition der Akteure wie in Ayhan Salars Kurzfilm TOTENTRAUM von
1994, indem ein tiirkischer Gastarbeiter barfu3 nachts aus einem Zugwaggon
aussteigt.’® Can, sein Mitschiiler und zugleich tiirkischer Protagonist im Film,
hat Felix die Schuhe abgenommen. Sein Vater erfahrt daraufhin, dass sein Sohn
schon ldnger von Can »abgezogen« wird.”* Im Laufe des Films wird Can Felix
und seine wohlhabenden Eltern immer mehr terrorisieren, dabei wird ihr luxurio-
ses Haus eine konstitutive Rolle spielen, wo der Film auch tragisch enden wird.'”®

169 Siehe hierzu: Ebd., S. 14-21.

170 Ebd,, S. 221.

171 Ebd,, S. 89-202.

172 Siehe hierzu: Buck, Detlef (2005): Knallhart, Spielfilm, Deutschland.

173 Siehe hierzu: http://www.salarfilm.de/salarfilm/films.html (20.09.2018).

174 ALADAG, Ziili (2005): Wut, TV-Spielfilm, Kéln: Colonia Media Filmproduktions GmbH.
175 Ebd.


http://www.salarfilm.de/salarfilm/films.html

556 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Felix’ Vater und Can fechten in Aladags Film einen territorialen Kampf aus. Im
Laufe des Films dringen sie wechselseitig immer starker in die Territorien des
anderen ein, bis am Ende als Austragungsort des Konflikts nur noch das Haus der
reichen deutschen Familie iibrig bleibt, wo der deutsche Vater seine universalis-
tischen von den 68ern und von der Aufklarung gepragten Werte mit der Totung
Cans verrit.'”¢ Auch in Necla Keleks Autobiografie sind die Orte als Verweise auf
eine Ordnung konstitutiv: zum einen das tiirkische Dorf mit seinen riickstandi-
gen Regeln, aber auch die Moschee in Hamburg, in der sie ihre Interviewpartner
immer wieder trifft. Interessanterweise hat auch sie ihren Text in einen tiirkischen
und einen deutschen Bereich aufgeteilt, die zusammengefiihrt und ineinander
verschrankt werden. Zaimoglus wichtiger Roman Leyla beginnt ebenfalls mit der
Verortung der Familie in einem Haus in einem tiirkischen Dorf. Die Protagonistin
und Erzdhlerin ist Tochter einer armenischen Mutter und eines tscherkessischen
Vaters. Am Abend erwarten alle mit grofler Furcht den tyrannischen Vater, der
nach der Arbeit die Familie terrorisiert. Leyla lernt, selbstbewusst mit dieser Situa-
tion umzugehen und migriert am Ende des Romans nach Deutschland.'””

Eine vergleichbare Verschrankung der Territorien bestimmt auch den
erfolgreichen Film DIE FREMDE von Feo Aladag. Er beginnt in der Peripherie
Istanbuls, in der die neue tiirkische Familie der eingeheirateten Deutsch-Tiirkin
Umay lebt. Da sie es mit ihrem gewalttdatigen Ehemann und seiner unterdriicke-
rischen Familie nicht mehr aushalt, flieht sie mit dem gemeinsamen Kind zuriick
nach Deutschland zu ihren Eltern. Aus Sorge vor dem Gerede der anderen Tiirken
in der deutschen Nachbarschaft fliegt Vater Kader ratsuchend in ein tiirkisches
Dorf.*”® Er besucht dort, ein ebenfalls malerisch wirkendes Dorf, ein bestimmtes
Haus, indem ein Mann auf einem Divan schlaft. An diesem Ort wird nicht gere-
det.”® Wie in ZEIT DER WUNSCHE steht am Ende des Films ein Mord, der als Ergeb-
nis eines sehr schwierigen Aushandlungsprozesses gezeigt wird. Im Unterschied
zu Sézens Film sind es hier nicht egoistische oder niedere Instinkte, die zur Tat
fiihren, sondern der soziale Druck der tiirkischen Community in Berlin.

Die besondere Bedeutung spezifischer Orte, von Sichtbarkeit, Ordnungen
und dem selbstgewdhlten Einsatz kultureller Marker finden wir auch in den

176 Siehe hierzu: PRAGER, Brad (2012): »Only the Wounded Honour Fights«. Ziili Aladags Rage
and the Drama of the Turkish German Perspective«. In: Turkish German Cinema in the New Mil-
lennium. Sites, Sounds, and Screens, hg. v. Sabine Hake, Barbara Mennel, New York: Berghahn
Books, S. 109-122.

177 Siehe hierzu: ZaiMogLu, Feridun (2006): Leyla, K6ln: Kiepenheuer & Witsch, S. 9f.

178 ALADAG, Feo (2010): Die Fremde, Berlin: Independent Artists Filmproduktion.

179 Siehe hierzu: GRAMLING, David (2012): »The Oblivion of Influence. Mythical Realism in Feo
Aladags When we leave«. In: Turkish German Cinema in the New Millennium. Sites, Sound, and
Screens, hg. v. Sabine Hake, Barbara Mennel, New York: Berghahn Books, S. 32-43.



5.2 Ankommen in filmischen und literarischen Erzdhlungen =——— 557

Culture-Clash-Komodien, die in den 2000er Jahren eine besondere Konjunktur
erfahren. Anno Sauls KEBAB CONNECTION von 2005 beginnt mit einem Werbefilm
fiir einen Donerimbiss im Hamburger Schanzenviertel, wo am Ende des Films
die Protagonisten Ibo und Titzi heiraten.®® Das Drehbuch zu diesem Film ver-
fasste Fatih Akin. In Torsten Wackers SUPERSEKS von 2004 muss der Protagonist
Elviz seine Schulden bei seinem Onkel Cengiz zuriickzahlen, der andernfalls das
Haus seiner Mutter Giilbahar (gespielt von Emine Sevgi Ozdamar) in der Tiirkei
abreiflen und dort einen riesigen Hotelkomplex errichten will. Elviz kommt auf
die Idee, eine Sexhotline fiir Tiirken einzurichten. So etwas gibt es in Deutsch-
land namlich noch nicht.*®* Und auch wenn der Deutsch-Tiirke Elviz als Rufna-
men einen bekannten amerikanischen Namen trigt, verweist nichts an und um
ihn herum auf den amerikanischen Musiker. Vielmehr mimt er den >Kanakenc«
oder halbsprachigen Tiirken, wenn es die Situation erfordert. In dem mehrfach
pramierten Film MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT von 2006, der sich an
die duflerst erfolgreiche amerikanisch-griechische Komddie My BiG FAT GREEK
WEDDING (2002) anlehnt, steht am Anfang ein Plattenladen, in dem am Ende die
besagte Hochzeit stattfindet.’®* Durch die Aneignung bestimmter Praktiken wird
sich der deutsche Protagonist Gotz im Laufe des Films zu einem tiirkischen Mann
entwickeln. Indem Ort und Perspektive an die Stelle des Subjekts riicken, ver-
schiebt sich der Fokus von der Artikulation und Bewegung der Akteure auf ihre
Lebensweisen; darauf, welchen Platz sie einnehmen und was sie in und mit ihrer
Umgebung machen.

Wir werden noch sehen, dass Praktiken den Ausschlag fiir Integration oder
Desintegration geben. Genau in dieser Wende von der Artikulation zur Praxis, vom
Gehen zum Sehen, wie ich sie fiir den Ubergang von den 1990ern zu den 2000ern
feststelle, liegt auch der besondere Reiz, Komd6dien zu wahlen, um Konflikte und
ihre Verhandlungen zu thematisieren. Denn die Komd6die setzt nach Robert Pfaller
eine »einfache, erniichternde Position des Materialismus voraus: Sie anerkennt
die grundlegende Dezentrierung der Individuen, die sich mit Notwendigkeit
immer fiir Subjekte, fiir Zentren halten«.*®® Doch gilt diese Dezentrierung keines-
wegs allein fiir die Culture-Clash-Komédien. Sie gilt fiir die meisten Filme und
Texte der Zeit: ZEIT DER WUNSCHE, WUT, AUF DER ANDEREN SEITE, DIE FREMDE,
ALMANYA. WILLKOMMEN IN DEUTSCHLAND, MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCH-
ZEIT, Zwolf Gramm Gliick, Selam. Berlin, Seltsame Sterne starren zur Erde, Mein
Name ist Revolution, Der Mond ist unsere Sonne und Leyla. All diese Werke haben

180 SAUL, Anno (2004): Kebab Connection, Spielfilm, Deutschland.

181 WACKER, Torsten (2004): Siiperseks, Spielfilm, Deutschland.

182 Hortz (2007).

183 PFALLER, Robert (2015): Wofiir es sich zu leben lohnt, Frankfurt a. M.: Fischer, S. 72.



558 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Preise bekommen. Bei MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT, der 2007 den
Grimme-Preis erhielt, war das auschlaggebende Argument, dass es dieser Mul-
tikulti-Komodie gelungen sei, alle méglichen Klischees iiber tiirkische Familien
zusammenzubringen und gekonnt mit ihnen umzugehen. Vor allem die Figur des
Vaters habe das Ernste der Thematik ins iiberspitzt Komische iiberfiihrt.'®*

Besondere Aufmerksamkeit und Popularitdt erlangte die Serie TURKISCH
FUR ANFANGER, indem Orte auch eine herausragende Funktion einnehmen. So
gibt es in den 52 Folgen der 3 Staffeln von TURKISCH FUR ANFANGER des Dreh-
buchautors Bora Dagtekin kaum eine Sequenz, die nicht mit einem establishing
shot einsetzt; eine Aufnahme, die bestimmt, worin das Folgende stattfindet,
und die in den 1990er Jahren kaum vorkam. Besonders Szenen im gemeinsa-
men Wohnhaus, das die Familien Oztiirk und Schneider zu Beginn der Serie in
Berlin-Neukolln beziehen, werden immer mit establishing shots eingefiihrt. Das
gilt auch fiir fast jede Sequenz in der Schule, die mit einer Auflenaufnahme des
Gebiudes eingeleitet wird.*®® Dadurch konzentriert sich die Beobachtung auf die
Handlungen der Akteure. In der Diktion der Serie heifdt das aber auch, dass durch
diese Verortungen jedes soziale und kulturelle Problem geldst werden kann. Bei-
spielsweise teilen sich die Tochter von Doris und Metin, Lena und Yagmur, in
TURKISCH FUR ANFANGER ungewollt ein grofies Zimmer. Lena begreift und insze-
niert sich selbst als aufgekldrtes, emanzipiertes und cooles Madchen, Yagmur
hingegen nimmt die Regeln ihrer Religion sehr ernst. Wie der Umgang mit diesen
Inkompatibilitdten hier und an anderen Stellen der Serie gelost, d. h. kompatibel
gemacht wird, das trotz der Differenz der Lebensweisen und Konflikte iiber den
gemeinsamen Alltag im Haus ein Zusammenlebenwollen entsteht, ist eine Ver-
handlungsform, die in den 2000er Jahren zur Disposition steht. Thre Grundlage
ist, dass trotz aller Befindlichkeiten die Akteure ihre Gefiihle und den Einsatz der
kulturellen Marker unter Kontrolle haben.

In Sinan Akkus’ Komd&die EVET, IcH wiLL! ist es ein Hochhaus in Berlin, das
immer wieder fotografiert wird. Darin leben Tiirken, Kurden, Deutsche, Alt-Acht-
undsechziger und Homosexuelle. Berlin ist hier die multikulturelle Hauptstadt,
in deren Zentrum das Zusammenleben und das Zusammenkommen der genann-
ten Gruppen stehen. Doch geht es keineswegs um die Gruppen selbst, vielmehr
um ihre einzelnen Akteure, um ihre grenziiberschreitende Liebe und besonders
um ihren Umgang mit und beherrschbaren Einsatz von kulturellen Markern und

184 Siehe hierzu: GRIMME PREIS (2007): »Meine verriickte tiirkische Hochzeit (ProSieben)«. In:
Grimme Preis, http://www.grimme-preis.de/archiv/2007/preistraeger/p/d/meine-verrueckte-tu-
erkische-hochzeit-prosieben/ (29.03.2018).

185 DAGTEKIN, Bora (2006-2009): Tiirkisch fiir Anféinger 1, 2 & 3, TV-Serie, Deutschland, Univer-
sum Film GmbH.


http://www.grimme-preis.de/archiv/2007/preistraeger/p/d/meine-verrueckte-tuerkische-hochzeit-prosieben/
http://www.grimme-preis.de/archiv/2007/preistraeger/p/d/meine-verrueckte-tuerkische-hochzeit-prosieben/

5.2 Ankommen in filmischen und literarischen Erzdhlungen =—— 559

Erwartungen. Vielfalt ist hier Programm, ihr Konfliktpotential 16st sich durch
besondere Umgangsweisen auf.!®® Ahnliches gilt fiir ALMANYA. WILLKOMMEN IN
DEUTSCHLAND. In dieser Tragikomddie leben intergenerational alle Familienmit-
glieder in dem Haus, das Grof3vater Hiiseyin, der einmillionen und erster Gastar-
beiter in der Bundesrepublik, kurz nachdem er seine Familie in Deutschland
zusammengefiihrt hat, gekauft hat. Auch hier wird das Haus mit einem establi-
shing shot eingefiihrt, bevor sich alle Mitglieder zum Mittagessen bei Hiiseyin und
seiner Frau Fatma einfinden.'®

In TURKISCH FUR ANFANGER, EVET, IcH WILL! und in ALMANYA ist der Zu-
schauer durchweg im Bilde dariiber, wo etwas stattfindet. Auflerst prominent sind
Tischsequenzen.'®® Damit setzt auch die Erzdhlung in der Erzdhlung im Film der
Samdereli-Schwestern ein, die den Ausgang zur Frage bildet, ob man Tiirke oder
Deutscher sei, zur gemeinsamen Reise in die Tiirkei, zu einem Haus, das der Vater
gekauft hat. Es ist nach dem deutschen Haus, das zweite, das Hiiseyin 40 Jahre
spater kauft. Der Hauptgrund fiir diesen Kauf ist nicht wie in den 1980er Jahren
die Riickkehr in eine Heimat, sondern vielmehr eine gemeinsame letzte Reise der
ganzen Familie in die Tiirkei. Auf dieser Reise wird wie in Akkuss Film die Viel-
falt innerhalb der Familie verhandelt. Auf der Reise stirbt auch der Protagonist
Hiiseyin. Das Haus in der Tiirkei stellt sich am Ende als ein Ort heraus, an dem
noch gebaut werden muss. Zuriick bleibt der Sohn, der in Deutschland arbeits-
los ist und nun das Haus bauen will. Alle anderen Familienmitglieder kehren
in die Bundesrepublik zuriick, ob aus beruflichen Griinden oder heimatlichen
Gefiihlen, bleibt unklar. Der Film endet jedenfalls mit dem Auftritt von Hiiseyins
Enkel Cem, der eine Rede bei den Feierlichkeiten zum 50-jahrigen Jubildum der
tlirkischen Gastarbeitermigration nach Deutschland in Berlin hilt. Anfangs war
Hiiseyin selbst mit einem Schreiben der deutschen Kanzlerin zu den Feierlich-
keiten der Bundesregierung »Deutschland sagt Danke« als Redner eingeladen.'®

186 AKKUS, Sinan (2008): Evet, ich will!, Spielfilm, Deutschland.

187 SAMDERELI, Yasemin (2011): Almanya. Willkommen in Deutschland, Spielfilm, Deutschland.
188 Siehe hierzu auch: HoLTZ (2007); ALADAG (2010); AKIN (2007). Der amerikanische Litera-
turwissenschaftler David Gramling macht ebenfalls auf die zentrale und konstitutive Bedeutung
von Tischsequenzen beim Essen, miteinander Sprechen und Schweigen in Feo Aladags Film DiE
FREMDE aufmerksam. Siehe hierzu: GRAMLING, David (2012): »The Oblivion of Influence: Mythi-
cal Realism in Feo Aladag’s When We Leave«. In: Turkish German Cinema in the New Millennium.
Sites, Sounds, and Screens, New York: Berghahn, S. 32-43, S. 37.

189 Ebd. Am 1. Oktober 2008 wiirdigte die Bundeskanzlerin Angela Merkel unter dem Motto
»Deutschland sagt Danke« die Aufbauleistung der ehemaligen Gastarbeiter fiir die Bundesrepublik.
Eingeladen waren in das Bundeskanzleramt 200 Arbeitnehmerinnen und Arbeitnehmer der ersten
Generation von Gast- und Vertragsarbeitern. Siehe hierzu: https://www.bundesregierung.de/Cont-
ent/DE/Artikel/IB/Artikel/Geschichte/2008-09-23-deutschland-sagt-danke.html (01.05.2018).


https://www.bundesregierung.de/Content/DE/Artikel/IB/Artikel/Geschichte/2008-09-23-deutschland-sagt-danke.html
https://www.bundesregierung.de/Content/DE/Artikel/IB/Artikel/Geschichte/2008-09-23-deutschland-sagt-danke.html

560 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

In den 2000er Jahren boomte nicht nur die Ethno-Comedy, sondern auch die
Programme deutsch-tiirkischer Comedians, die bis heute erfolgreich sind: Kaya
Yanar, Biilent Ceylan, Murat Topal, Fatih Cevikkollu, Django Asiil und Serdar
Somuncu. Auch bei ihnen stehen Orte und Verortungen im Zentrum des Gesche-
hens. Beispielsweise gehoren zu den ersten Sketchen, die Kaya Yanar in seiner
Fernsehsendung Was guckst Du? (2001-2005) zeigt, Aufnahmen in bestimmten
Lokalitdten, die auch als solche markiert werden: das tiirkische Barbiergeschift in
Berlin-Neukdlln, tiirkische Brotfabriken in Kéln oder Export- und Importgeschifte
in anderen deutschen Stadten.’® Alle diese Sequenzen setzen mit establishing
shots ein. Spater und darauf bauend entwickelt Yanar seine bekannten Figuren:
Hakan, den >Kanakens, Ranjid, den Inder mit seiner Kuh, Franceso, Yildirim,
Olga, Mr. Sirtaki, Dr. Achmed Rashad und Peter von Frusta, die iiber sein Fern-
sehprogramm WAS GUCKST Du?! in den 2000er Jahren bekannt werden.

190 YANAR, Kaya (2004): Best of »Was guckst Du!?«, Hamburg: WVG Medien GmbH. Dieser Zugang
ist auch in der Familiensetie DIE OzZDAGS aus dem Jahre 2007 des WDR bestimmend. Es handelt
sich dabei um eine tiirkische Familie in K6ln-Miihlheim, die mittlerweile in der dritten Genera-
tion eine Konditorei betreibt. Diese »wahre Familienserie«, wie ihre Schopferin, die Journalistin
Ute Diehl sie nennt, skizziert mehr durch Nah- als durch halbtotale und totale Aufnahmen den
»hektischen und lauten Alltag« der Grofifamilie Ozdag, die aus 14 Personen besteht. Siehe hier-
zu: WEBER, Martin (2007): »Die ganz normale Familie Ozdag«. In: Kéiner Stadt-Anzeiger, https://
www.ksta.de/kultur/tv-tipp-die-ganz-normale-familie-oezdag-4700102 (13.04.2018). In der sehr
gelungenen Dokumentation BERLIN — ECKE BUNDESPLATZ: DER YILMAZ-CLAN von 2008 wird der
berufliche und gesellschaftliche Aufstieg einer tiirkischen Familie von den 1990er Jahren bis Mitte
der 2000er Jahre geschildert. Als einfache Putzkréfte fangen die Yilmaz-Briider in den 1990er
Jahren an und griinden in den 2000er Jahren ein eigenes Reinigungsunternehmen. Inzwischen
leben 25 Mitglieder der Familie in Berlin. Auch hier ist die Verbindung von Arbeit in Form eines
beruflichen Aufstiegs mit dem Alltag und Orten der Arbeit und des Wohnens konstitutiv — ebenso
wie die Bedeutung der Okonomie. Konstitutiv im Sinne, dass die Familie mit ihrer Arbeit, ihrer
Aufstiegsgeschichte von den 1990ern bis heute und ihr Alltagsleben zu Berlin, Ecke Bundesplatz
gehoren. Diese Konstellation zeigt sich auch im Dokumentarfilm GANz OBEN von Neco Celik. Siehe
hierzu: ULRICH, Hans-Georg (2009): Berlin — Ecke Bundesplatz. Der Yilmaz-Clan, Dokumentation,
Deutschland, WDR; CELIK, Neco (2007): Ganz oben. Tiirkisch. Deutsch. Erfolgreich, Dokumentar-
film, Deutschland, AVE Gesellschaft fiir Fernsehproduktion. Eindriicklich zeigt sich der berufliche
Aufstiegsgedanke in krimineller Form in Ozgiir Yildirims Film CHIKO von 2008. In diesem Gangster-
drama in einem Hamburger Arbeiterviertel méchte Chiko als Drogendealer aufsteigen. Als Orien-
tierung dient ihm sein Leitsatz, der auch der Untertitel des Films ist: »Wenn Du der Beste ein willst,
musst Du Respekt kriegen. Wenn Du Respekt kriegen willst, dann darfst Du zu keinem anderen
Respekt zeigen!« Anders als Bobby in KURZ UND SCHMERZLOS von Fatih Akin ahmt er dabei weder
Tony Montana noch Mohamed Ali nach, und die Geschichte ist auch nicht darauf angelegt, eine
globale zu sein. Vielmehr steht die Frage der Loyalitit zwischen Freund und finanziellem Aufstieg
und besonders eine bestimmte Form des Handelns im Zentrum der Erzdhlung, die die eigene Iden-
titat bestimmt. Chiko hat beispielsweise auf seinen rechten Arm sehr deutlich seinen Rufnamen
tidtowiert. Seinen eigentlichen Namen erfahren wir im Film nicht. Siehe hierzu: YILDIRIM (2008).


https://www.ksta.de/kultur/tv-tipp-die-ganz-normale-familie-oezdag-4700102
https://www.ksta.de/kultur/tv-tipp-die-ganz-normale-familie-oezdag-4700102

5.2 Ankommen in filmischen und literarischen Erzihlungen =—— 561

Die Kabarettisten verorten sich aber auch selbst. Wenn sich Yanar beispiels-
weise in seiner Show MADE IN GERMANY"' von 2006 sehr oft als Frankfurter aus-
weist und nicht selten auf Frankfurter Stadtteile und Frankfurter Verhaltenswei-
sen eingeht, treiben diese Praxis der Verortung Kabarettisten und Comedians wie
Django Asiil, Fatih Cevikkollu und Biilent Ceylan mit ihren bayrischen, rheinldandi-
schen und kurpfalzischen Dialekten auf die Spitze. So oft, wie Biilent Ceylan auf die
mannheimische Sprechweise und auf Mannheim als Ort seiner eigenen Identitét
Bezug nimmt, so oft hat kein Deutscher und kein Tiirke in den 1980er Jahren auf
das Land Bezug genommen, in dem er lebt oder in das er zuriickkehren will.**? Viel-
falt ist in diesen Veranstaltungen Programm. In Shows wie HALB GETURKT (2005),
KEBABBEL NET (2007) und GANZ SCHON TURBULENT! (2009) sitzen Ceylans Eltern oft
im Publikum, worauf er auch immer aufmerksam macht. Bereits aus dieser Uber-
sicht wird deutlich, dass neben den Verortungspraktiken eine weitere tragende
erzdhlerische Kategorie der Reflexionen zu den Folgen der Migration in der Bun-
desrepublik in Literatur und Film der 2000er Jahre eine Rolle spielt: die Familie.

Die Rahmung der Folgen der Migration in die Bundesrepublik durch spezi-
fische Orte und Familienkonstellationen ist dariiber hinaus in den vielen Doku-
mentarfilmen der Dekade auffillig. In Bettina Brauns mehrfach pramiertem Doku-
mentarfilm WAS LEBST Du? ist das Kolner Jugendzentrum »Klingelpiitz« fiir ihre
Protagonisten Ali, Ertan, Kais und Alban der soziale Treffpunkt.** Mehrfach wird
dieser Ort mit establishing shots eingefiihrt. Dabei sehen wir die jugendlichen Prota-
gonisten oft in den »Klingelpiitz« gehen, worauf Aufnahmen folgen, in denen sie
eigene Rapsongs am Tisch in der Kiiche dichten oder sich im Gemeinschaftsraum
iiber Bewerbungsschreiben austauschen. Kais mochte zum Beispiel ein bekannter
Rapper mit Abitur werden. Warum dieser Ort so wichtig ist, zeigt Bettina Braun
auch. Denn zu Hause in den Wohnungen haben die Jungs zwar kein grundlegendes
Problem mit den Eltern oder Geschwistern, aber ihnen fehlen dort definitiv Raum
und Ort fiir gemeinsame Unternehmungen. So steht der »Klingelpiitz« fiir eine
besondere Verschrinkung und Verhandlung von innen und auflen.’* Dabei ist
das Verhiltnis zu den Eltern immer wieder Thema. In Bettina Bliimners Dokumen-
tarfilm PRINZESSINNENBAD von 2007 hat das »Prinzenbad« in Berlin-Kreuzberg
eine dhnliche Funktion. In dieser Langzeitdokumentation begleitet Bliimner den
Alltag der jungen Frauen Klara, Mina und Tanutscha. Es geht um Eltern, um Jungs,

191 Siehe hierzu: YANAR, Kaya (2007): Kaya Yanar. Made in Germany, TV-Serie, Deutschland,
Sony Music Entertainment Germany. Als »made in Germany« bezeichnet sich auch die Erzdhlerin
Canan zu Beginn von ALMANYA. Siehe hierzu: SAMDERELI (2011).

192 Siehe hierzu: CEYLAN, Biilent (2008): Halb getiirkt, TV-Serie, Deutschland, tonpool Medien.
193 BRAUN, Bettina (2004): Was lebst Du?, Dokumentarfilm, Deutschland, Icon Film.

194 Ebd.



562 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

um Schule und vor allem darum, wie die Protagonistinnen mit diesen Themen
umgehen und sich zu ihnen verhalten. Verhandlungs- und Mitteilungsort ist oft
das Bad, wenngleich auch hiufig die Wohnungen der Akteure gefilmt werden.'*

Der Zusammenhang von Ort und Auftreten bzw. Lebensweise steht auch in den
Dokumentarfilmen MEIN VATER, DER TURKE (2005), AM RANDE DER STADTE (2006),
Aus DER FERNE (2006) und WIR SITZEN IM SUDEN (2010) der Regisseurinnen und
Regisseure Marcus Vetter, Aysun Bademsoy, Thomas Arslan und Martina Priessner
im Vordergrund. Vetter hat seinen autobiografischen Dokumentarfilm ausschlief3-
lich in dem tiirkischen Dorf gedreht, aus dem sein Vater stammt. In den 1960er
Jahren arbeitete er als Koch in Deutschland, kehrte ein paar Jahre spéter in die
Tiirkei zuriick und lief3 seine deutsche Frau schwanger in Hamburg sitzen. Er hat
bereits zwei Kinder in der Tiirkei. Im Alter von 38 Jahren beschlief3t Regisseur Vetter,
seinen Vater in der Tiirkei aufzusuchen und ihn iiberhaupt kennenzulernen.'*®

Bademsoys Dokumentarfilm AM RANDE DER STADTE zeigt eine Siedlung an
der Peripherie der Kiistenstadt Mersin im Siiden der Tiirkei. Dort leben vorwie-
gend »Almancis«, Riickkehrer aus Deutschland. Der Film zeigt eindriicklich, dass
die Protagonisten in dieser Dokumentation physisch zwar in der Tiirkei angekom-
men sind, psychisch aber nicht. Dabei ist diese Zerrissenheit nicht der eigentliche
Befund und auch nicht das, was Bademsoys Film zeigt. Vielmehr interessiert die
Regisseurin und ihre Akteure, womit und vor allem wie sie leben. Sie beobachtet,
wie die Almancis das Paradox des Angekommen- und zugleich Nicht-Angekom-
men-Seins in ihrem Alltag leben. Dieser Fokus gelingt, weil Bademsoy die Peri-
pherie, die Stadt und die nahe Umgebung der Akteure als Rahmungen verwendet,
also mit vielen establishing shots arbeitet. Die Praxis wird hierbei zu einem Sehen
der Realitit, das sich von Folklore und zerrissener Moderne abgrenzt. Dabei ist
auch dieser Film autobiografisch grundiert, denn Bademsoy und ihre Familie
stammen selbst aus Mersin. »Wenn man nach Mersin hineinfahrt«, erlautert die
Regisseurin zu ihrem Dokumentarfilm,

steht da ein Schild - das ist den Amerikanern abgeschaut -, auf dem die Einwohnerzahl
der Stadt angegeben ist; irgendetwas mit zweihunderttausend. Mersin hat aber heute mehr
als eineinhalb Millionen Einwohner. Die Stadt ist ungeheuer gewachsen, ganz planlos. Die
Dinge, an die ich mich erinnere, sind fast ausnahmslos verschwunden. Deshalb geht es mir
tatsdachlich wie den Menschen in meinem Film. Male ich ein Paradies, das ich verlassen
musste? — Gleichzeitig ist es gerade das ganz Unparadiesische, das mir an Mersin geféllt.
Da ist nichts Folkloristisches, wie in Kreuzberg. Die Ghetto-Attitiide dort, das Komplexe,
Moderne, Zerrissene — das ist ja auch Folklore. Was mir gefillt, ist, zu beobachten und zu

195 BLUMNER, Bettina (2007): Prinzessinnenbad, Dokumentarfilm, Deutschland, Reverse Angel
Factory.
196 VETTER, Marcus (2005/2006): Mein Vater, der Tiirke, Dokumentarfilm, Deutschland, SWR.



5.2 Ankommen in filmischen und literarischen Erzihlungen —— 563

erleben, wie die Menschen damit zurechtkommen, dass ihre Familien zerfallen, wie sie versu-
chen, Entwicklungen aufzuhalten oder den Fortschritt im Gegenteil beschleunigen wollen.*””

Ein vergleichbares Interesse an der Tiirkei, am Land und am Leben der Men-
schen muss auch Thomas Arslan bewegt haben. Denn in seinem zeitgleich ent-
standenen Dokumentarfilm AUs DER FERNE (2005-2006), dessen Aufnahmen
von Istanbul {iber Ankara nach Gaziantep und weiter in den Osten der Tiirkei
bis an die iranische Grenze reichen, rahmen unterschiedlichste Stiadte und
Landschaften das Leben der Menschen. Die Kamera ist dabei distanziert, es
dominieren, wie in Akins AUF DER ANDEREN SEITE, halbtotale Einstellungen,
Nahaufnahmen gibt es kaum. Auch Akins Spielfilm ist von besonderen autobio-
grafischen Aspekten bestimmt. Nejats Reise an die Schwarzmeerkiiste hat fiir
Regisseur und Hauptdarsteller »familienhistorische Beziige«. Aus Camburnu
kommen deren Eltern und Grofeltern.’*® Sowohl Akins Spielfilm als auch
Arslans Dokumentarfilm wollen weder ein modernes noch ein traditionelles
Land zeigen, sondern vielmehr dessen Alltdaglichkeit darstellen bzw. einfan-
gen.' Ahnlich wie in Asads Abhandlung fiihrt der Fokus auf die Praktiken und
die dazugehérigen Orte dazu, dass es keine Grenze und keine Ubergéinge mehr
zwischen Tradition und Moderne gibt. Wenn doch Uberschreitungen stattfin-
den, dann sind sie die Grundlage von neuen Grenzziehungen und Verortun-
gen. Im Sinne von Harmut Esser und der New Assimilation Theory (NAT) aus
den 2000er Jahren ist, wie oben bereits ausgefiihrt, an die Stelle des boundary
crossing das boundary blurring getreten. Zugleich handelt es sich aber in allen
genannten Fallen auch um persénliche Filme. So besucht denn auch Arslan in
der Mitte der Dokumentation seinen Onkel in Ankara.?°°

In Martina Priessners Dokumentation WIR SITZEN IM SUDEN (2010) geht es
wie in Bademsoys Film um Riickkehrer aus Deutschland, um »Almancis« in Istan-
bul, die dort in Call-Centern fiir Neckermann oder fiir Lufthansa gegen geringen
Lohn arbeiten. Sie melden sich mit Namen wie Ralf Becker oder Ilona Manzke,
sprechen siiddeutschen Dialekt und auf Fragen der Kunden, wo sie denn arbei-
ten, antworten sie, dass sie im Siiden sdf3en.?°* Die meisten von ihnen sehnen

197 Siehe hierzu: http://peripherfilm.de/fsk-kino/archiv/amrandederstaedte.html (30.03.2018).
198 GOKTURK (2010): S. 25.

199 ARSLAN, Thomas (2005/2006): Aus der Ferne, Dokumentarfilm, Deutschland, Pickpocket
Filmproduktion.

200 Thomas Arslan ist zwar 1962 in Braunschweig geboren und wuchs bis 1967 in Essen auf, be-
suchte aber zwischen 1967 und 1971 eine Grundschule in Ankara, bevor seine Eltern und er wie-
der nach Essen zuriickkehrten. Siehe hierzu: https://www.filmportal.de/person/thomas-arslan_
c01d5dfb9a3c45698d2d3840ed0b14£0 (20.09.2018).

201 PRIESSNER, Martina (2010): Wir sitzen im Siiden, Dokumentarfilm, Deutschland.


http://peripherfilm.de/fsk-kino/archiv/amrandederstaedte.html
https://www.filmportal.de/person/thomas-arslan_c01d5dfb9a3c45698d2d3840ed0b14f0
https://www.filmportal.de/person/thomas-arslan_c01d5dfb9a3c45698d2d3840ed0b14f0

564 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

sich nach Deutschland zuriick und entwickeln in ihrem Alltag in Istanbul ein
»Ersatz-Deutschland«. Es sind Akteure unter ihnen, die abgeschoben oder von
ihren Eltern gezwungen wurden, zuriick in die Tiirkei zu gehen. Erneut ist die Dar-
stellung ihrer Arbeitsweise und vor allem ihres Alltags zentral. Viele von ihnen
treffen sich wochentlich zu einem selbst initiierten deutschen Stammtisch.?**
Der thematische und territoriale Bezug auf die Tiirkei oder Deutschland,
wie er sich in diesen Dokumentarfilmen zeigt, begegnet uns auch in den bereits
erwdhnten Romanen Leyla (2006) von Feridun Zaimoglu und Die Tochter des
Schmieds (2005) von Selim Ozdogan; in den Romanen Alman Terbiyesi (»Deut-
sche Erziehung«, 2006), Yolculuk nereye (»Wohin geht die Reise«, 2007) und Kosk
(»Der Pavillon«, 2008) von Zafer Senocak, die er alle auf Tiirkisch geschrieben hat;
in Mein Name ist Revolution (2010); Der Mond ist unsere Sonne (2011) und Dilek
Giingors Roman Das Geheimnis meiner tiirkischen GrofSimutter (2008). Giingors
Ich-Erzahlerin ist wie die Autorin Journalistin in Deutschland. Als die tiirkische
Grofimutter schwer erkrankt, fliegt sie mit ihren Eltern in die Tiirkei und besucht
das Dorf, aus dem ihre Eltern stammen. Das Dorfleben mit seinen Regeln wird
regelrecht dokumentiert. Die Ich-Erzdhlerin entwickelt wahrend dieser Zeit ein
besonders enges Verhaltnis zu ihrer Grof3mutter, die sie zuvor nicht kannte, weil
sie nur hin und wieder mit ihr telefoniert hatte. Die meisten fiktiven und doku-
mentarischen Reflexionen in den 2000er Jahren handeln von solchen intergene-
rationalen Verhiltnisbestimmungen, wie Theorien zu Migration und Integration
sie vorschlagen, um wieder eine allgemeine Theorie des Sozialen und der Integ-
ration entwickeln zu kénnen.?*® Diese hatte der sogenannte »Race-Relation-Cy-
cle« in den klassischen Integrationstheorien lediglich anvisiert, konnte sie aber
aufgrund des Mangels an Material analytisch nicht weiter verfolgen. Die bislang
genannten Elemente werden uns in den Materialanalysen von Film und Litera-
tur in dieser Zeit beschéftigen. Sie sind auch deshalb interessant, weil aktuellere
Produktionen wie WEISSBROTMUSIK (2011) von Marianne Salzmann, LUKS GLUCK
(2012) von Ayse Polat, Die Ungehaltenen (2015) von Deniz Utlu, Siebentiirmeviertel
(2015) von Feridun Zaimoglu, Ellbogen (2017) von Fatma Aydemir, AUSSER SICH
(2017) von Marianne Sasha Salzmann, Fatih Akins Aus DEM NICHTS (2017) und
Dilek Giingérs Ich bin Ozlem (2019) das Verhiltnis zu Orten, Alltag und sozialen
Bindungen aus unterschiedlichsten Griinden aufzul6sen beginnen.
Nachfolgend analysiere ich vor allem MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCH-
ZEIT, AUF DER ANDEREN SEITE, ZEIT DER WUNSCHE, DIE FREMDE und schlief3lich
ALMANYA, binde aber auch die Kom6dien KEBAB CONNECTION, SUPERSEKS, EVET,

202 Ebd.
203 Siehe hierzu: ESSER (2009); WIMMER (2005).



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzihlen —— 565

IcH wiLL!, SOUL KITCHEN, die Serie TURKISCH FUR ANFANGER und die zeitgleich
entstandenen Tragodien WUT, KNALLHART und CHIKO mit ein und verweise auf
die Dokumentarfilme MEIN VATER, DER TURKE, AM RANDE DER STADTE, WIR
SITZEN IM SUDEN und WAS LEBST DU? in den Kapiteln Der Kulturdialog zwischen
Kampf und gemeinschaftlichem Erzdihlen und Entscheidungen und Integration. Im
darauf folgenden und abschliefRenden Kapitel Die Praxis der Kultur in der Lite-
ratur werde ich die Literatur auf die Wirkmachtigkeit unseres Leitsatzes befra-
gen. Und wie die Analysen zuvor wird auch dieses Kapitel zu den 2000er Jahren
mit einem Fazit abgeschlossen. Mit dem Schluf3 und Ausblick der vorliegenden
Kulturgeschichte werden aktuelle filmische, literarische und dokumentarische
Produktionen in Augenschein genommen. Der ausblickartige Einblick in rezente
Veroffentlichungen wird zeigen, warum eine Kulturgeschichte der Migration, wie
sie hier vorgelegt wird, notwendig ist, um wieder ins Gesprach zu kommen.

5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem
Erzdhlen

»Aylin, mal angenommen, ich wiirde tun, was alle Tiirken tun, wiirdest du dann
auch tun, was alle Tiirken tun?«, fragt der deutsche G6tz seine tiirkische Freundin
Aylin in MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT. Aylin hatte das Gesprach damit
begonnen, dass ihr Vater »sein Gesicht«, seine Ehre verloren habe — weil Aylin und
GOtz auf der Beschneidungsfeier ihres Bruders beim Liebesspiel ertappt worden
waren. Wie ein Tiirke zu handeln, schlief3t ein, einen Heiratsantrag zu stellen, und
Aylin wiirde ebenfalls wie eine Tiirkin handeln, wenn sie ihn annehmen wiirde. So
bittet denn auch Horst in der nachsten Sequenz stellvertretend fiir einen deutschen
Familienangehorigen®® in kaum verstindlichem Tiirkisch im Namen Gottes und
seines Propheten Muhammad fiir seinen Freund Gétz um Aylins Hand.?%

204 Gotz’ Mutter Helena kommt hierfiir nicht in Frage, weil sie als Alt-68erin gegen die Ehe ist.
Sie schreibt auflerdem feministische Biicher. Zu ihren »Hobbys« gehdre, wie Gotz etwas despek-
tierlich duflert, »mit Mdnnern Schluss zu machen. Siehe hierzu: Hortz (2005). In Sinan Akkus’
Film EVET, ICH WILL! reprisentieren die Eltern von Dirk, der die Deutsch-Tiirkin Ozlem heiraten
mdchte, ebenfalls die Alt-68er-Generation. Sie sind aus Uberzeugung nicht verheiratet, das An-
liegen des Sohnes ist ihnen fremd. Auf Drangen von Dirk halten sie dennoch in tiirkischer Tra-
dition um die Hand von Ozlem fiir ihren Sohn bei deren Eltern an. Siehe hierzu: AKKUS (2008).
In Bora Dagtekins sehr erfolgreicher TV-Serie TURKISCH FUR ANFANGER heiratet die deutsche
iiberzeugte Alt-68erin Doris ihren tiirkischen Freund Metin auch erst in der dritten Staffel. Siehe
hierzu: DAGTEKIN (2006-2009).

205 Der tiirkische Heiratsantrag wird eingeleitet mit den Worten »Allahin emri ve peygamberi-
mizin kavli ile kiziniz1 (Name) oglumuz (Name) istiyoriz« (»Mit dem Befehl Gottes und der Zu-



566 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Aylins Familie lehnt den Antrag ab, weil G6tz kein Muslim ist.?°® Das erldu-
tert Aylins dltester Bruder Yusuf: Ein Muslim kénne zwar eine Ungldaubige
heiraten, nicht aber eine Muslima einen Ungldubigen, weil in diesem Fall der
Islam aussterben wiirde, da die Kinder in der Religion der Viter erzogen werden.
Was wiirden aufierdem die Nachbarn in Kreuzberg dazu sagen, wenn Aylin einen
Unglédubigen heiratet? Wahrend das Uberleben einer Kultur in den 1990er Jahren
in Theorie, Film und Literatur von Artikulation und Selbstbeschreibung abhing,
sind es nun Erziehung und das dementsprechende Leben. Es reicht also nicht
aus, dass GOtz zum Tiirken wird (indem er sich so verhilt); er muss zum Muslim
werden. Und tatsdchlich will G6tz zum Islam konvertieren, was Aylins Vater
Siileyman damit kommentiert, dass eher bin Laden Weihnachtsmann werde.?"’
Gotz fragt, warum Siileyman gegen diese Ehe sei: »Siileyman, sag doch einfach,
ist es, weil ich kein Moslem bin oder weil du mich nicht magst?«. Dieser antwortet
darauf gelassen: »Nein, keine private Problem, aber so sind Spielregeln«. Ohne
nationale oder religitse Rahmung hatte bereits zu Beginn des Films der tiirkische
Gemiisehdndler um die Ecke Gotz eingeschérft, wenn er bei Aylin landen wolle,

stimmung unseres Propheten méchten wir um die Hand eurer Tochter [Name] fiir unseren Sohn
[Name] anhalten«). In MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT ist es der einzige tiirkische Satz,
der gesprochen wird. In Akkus’ Film EVET, 1CH WILL! spielt dieser Satz ebenfalls eine markante
Rolle, den Dirks Vater hier auf Deutsch ausspricht und an die Stelle »und der Zustimmung unse-
res Propheten« bewusst von »eurem Propheten« spricht. Siehe hierzu: AKkus (2008). In Hatice
Akylins erfolgreichem Roman Einmal Hans mit scharfer SofSe ist der tiirkische Heiratsantrag
ebenfalls prominent. Ein ganzes Kapitel widmet Akyiin der Darstellung dieses Rituals, bei dem
sie als tiirkische Tochter mitwirkt, weil sonst ihre Eltern wochenlang nicht mit ihr reden wiirden.
Siehe hierzu: AKYUN (2005): S. 108-123. Der Heiratsantrag in Akins GEGEN DIE WAND hatte hin-
gegen eine andere Funktion: Wahrend es dort darum ging, bestehende Rahmen zu brechen, eta-
bliert man in den 2000er Jahren Rahmungen, um Kompatibilitdt zu gewéahrleisten. Siehe hierzu:
AKIN, Fatih (2003): Gegen die Wand, Spielfilm, Deutschland.

206 Auch Hatice Akyiin erldutert in Hans mit scharfer SofSe, wie die tiirkische Tochter den tiir-
kischen Vater von ihrem Zukiinftigen {iberzeugt: »Man liebte sich zundchst heimlich, und wenn
es ernster wurde, brachte man den Eltern schonend bei, dass man gedenke zu heiraten. Das
bedeutete keineswegs zwangsldufig, dass man Arger mit den Vétern oder Briidern bekam. Wich-
tig war das Versprechen, dass der zukiinftige Ehemann zum islamischen Glauben tibertreten
werde.« Siehe hierzu: AKYUN (2005): S. 153. In Akkus’ EVET, IcH WILL! gibt Dirk zunéchst nur
vor, zum Islam zu konvertieren. Da Dirk seine Vorhaut behalten mdéchte, fotografiert er den Penis
eines Tiirken und legt dieses »getiirkte Bild« Ozlems Eltern als Beweis seiner Konversion vor.
Am Ende lassen sich sowohl Dirk als auch sein Vater beschneiden. Siehe hierzu: AKkus (2008).

207 Im Tiirkischen lautet die Redewendung, wenn man etwas ausdriicken will, das man nicht
fiir moglich hilt, dass der Papst eher Muslim wird (»Papa Miisliiman olur«), bevor eintritt, was
versprochen wird. Siehe hierzu: UN, Memduh (1983): Kilibik, Spielfilm, Tiirkei.



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzihlen =—— 567

miisse er wie ein »tasfirin erkek«, wie ein »Steinofenmannc, auftreten, der weif3,
was er will und bestimmend ist.>*®

Auf den rituell in tiirkischer Sprache gehaltenen Antrag, der in den 1980er
Jahren von einer tiirkischen Familie mit Freude angenommen worden wiére,
reagiert die tiirkische Familie in Holtz’ Film sehr unwirsch — weil G6tz eben kein
Muslim ist. Obgleich damit auch ein Leben nach den islamischen Regeln verbun-
den ist, drangt sich im weiteren Verlauf des Films die transkulturelle Kategorie
in den Vordergrund, sich wie ein Mann zu behaupten. Denn Muslim wird man in
MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT nur, wenn man ein »Steinofenmann« ist
und den Ramadan iibersteht. Ob man dabei wirklich glaubt oder nicht, ist hier
weniger wichtig. Die tiirkische Familie wird ganz anders als in den 1980ern auch
keineswegs gastfreundlich dargestellt.?*® G6tz bekommt beispielsweise auf3er
beim Fastenbrechen niemals etwas angeboten. Zum Fastenbrechen ist er dann
das erste Mal richtig bei Aylins Familie eingeladen. Das Sichtbare z&dhlt. Diese kul-
turell mehrdeutige, irritierende und unruhige Erzahlstruktur betrifft nicht nur die
Abfolge unterschiedlicher Auftrittsformen vom Tiirkischen iiber die muslimische
Praxis bis zu einer sich riide selbst behauptenden Mannlichkeit.

Schon G6tz’ Aussage irritiert, dass er und Aylin tiirkisch handeln sollten,
um zusammenzukommen, weil Aylin selbst Tiirkin ist und sich als eine solche in
akzentfreiem Deutsch im Film auch immer wieder behauptet. Auch Siileymans
Behauptung, er habe »kein privates Problem« mit Gotz, ist nicht einsichtig, da
die Verheiratung der eigenen Tochter doch sehr intim ist. Diese intime Frage wird
in MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT nicht als eine personliche, sondern
als eine kulturelle und offentliche Frage behandelt, als eine, in der es darum
geht, kulturelle Regeln zu befolgen. Wahrend die Regel »nur ein Muslim darf eine
Nicht-Muslima heiraten, aber nicht eine Muslima einen Nicht-Muslim«, einzuhal-
ten ist, werden an anderer Stelle islamische Regeln entweder nicht eingehalten
oder gebrochen. Aylin tragt etwa kein Kopftuch. Aufierdem haben G6tz und Aylin
schon vor dem Heiratsantrag Sex miteinander.”*® Und zu Beginn des Films isst
Aylin einfach aus Neugier eine Currywurst aus Schweinefleisch. Dennoch kann
sie kurze Zeit spater von G6tz verlangen, dass es auf jeden Fall kulturell zwischen

208 »Tasfirin erkek« ist neben dem Antrag und dem einmaligen Gebrauch des Wortes »sik«
(»Schwanz«) die einzige tiirkische Formulierung in diesem Film.

209 Siehe hierzu: PAZARKAYA, Yiiksel (1983): Unsere Nachbarn, die Baltas, hg. v. Adolf-Grim-
me-Institut: Begleitheft zur Fernsehserie im Medienverbund AUSLANDER — INLANDER, Marl:
Deutscher Volkshochschul-Verband e.V.

210 Ahnliches lesen wir bei Hatice Akyiin, wenn sie schreibt, dass sie kein Kopftuch trage, 35
Jahre alt und immer noch nicht verheiratet sei, Alkohol trinke und bestédtigen konne, »dass es
tatsdchlich Tiirkinnen gibt, die Sex vor der Ehe haben«. Siehe hierzu: AKYUN (2005): S. 185.



568 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

ihnen beiden passen miisse. Fiir Yasemin hatte es in den 1980er Jahren noch
ausgereicht, dass Jan die tiirkische Sprache lernt, um sich noch mehr in ihn zu
verlieben. Fiir sie war wie fiir viele Deutsch-Tiirken der zweiten Generation das
Tiirkisch-Sein eine zweite Haut, die nicht ihre wirkliche Identitit »zwischen zwei
Stiihlen« reprdsentierte. Bei Aylin und anderen Akteuren sieht es in den 2000er
Jahren anders aus.?'!

Das Phanomen, einen Tiirken zu spielen, besonders von Tiirken selbst, oder
anders formuliert einen Tiirken zu tiirken,??? ist in Film, Literatur und Kabarett
der 2000er Jahre sehr verbreitet, ja sogar entscheidend fiir die Verhandlung
der Folgen der Migration. In der Komddie SUPERSEKS spielt Elviz, der eigentlich
flie3end Deutsch spricht, einen Tiirken mit gebrochenem Deutsch, um an seine
Traumfrau heranzukommen. In Yade Karas Roman Selam Berlin lernt Protagonist
Hasan den Deutsch-Tiirken und Schauspieler Kazim kennen. Dieser konnte alles:

schauspielern, Taxi fahren, relaxen. [...] Er war locker. [...] Er erfand Leute, lie sie ein
paar Minuten leben und sprach dann von etwas anderem, als habe es sie nie gegeben. Er
verwandelte sich in den Gastarbeiter Ali mit Kassettenrekorder und Bayernhut, oder er
stand vor einem imaginédren Telefon, dabei plapperte er wie ein Papagei. Es war wie ein
Film im Film.**®

Und Hasan, der perfekt Deutsch spricht und ein deutsches Abitur hat, wird spater
ebenfalls einen kriminellen »Kanakenc« spielen, um in Berlin anzukommen. Doch
dieses Spiel im Spiel gilt nicht nur fiir Gebildete, fiir Abi-Tiirken. In Sonnentrin-
ker beschreibt Hakan die Unzufriedenheit und Enttdauschung eines Freundes
seines Vaters {iber Deutschland auch bei der zweiten Generation in Brenn-
punktviertelschulen: »Sogar in der Schule machte sich diese Unzufriedenheit
bemerkbar. Wenn die Lehrer sie etwas fragten, antworteten die tiirkischen Kids
manchmal absichtlich in gebrochenem Deutsch. Mit geprobtem Akzent«.** Der
Kabarettist und Berufspolizist Murat Topal leitet sein Programm Getiirkte Fdille.
Ein Cop packt aus! (2005) damit ein, dass Berliner Tiirken im Flur der Kreuzber-
ger Polizeidirektion noch astrein berlinern, aber im direkten Kontakt zum Kom-
missar sofort in ein Ausldnderdeutsch a la »ich Tiirke, nix verstehn« iibergehen

211 Siehe zu den 1980er Jahren: BoHM (1988); HUBNER, Irene (1985): »... wie eine zweite Haut«.
Auslénderinnen in Deutschland, Weinheim: Beltz; STRAUBE, Hanne/KONIG, Karin (1982): Zuhause
bin ich »die aus Deutschland«. Ausldnderinnen erzdhlen, Ravensburg: Mayer.

212 Siehe hierzu auch: El-Hissy, Maha (2012): Getiirkte Tiirken. Karnevaleske Stilmittel im Thea-
ter, Kabarett und Film deutsch-tiirkischer Kiinstlerinnen und Kiinstler, Bielefeld: transcript.

213 KARA (2003): S. 206.

214 KurT (2002): S. 153.



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzihlen =—— 569

wiirden.?’® Genauso schnell wechselt Cem Oztiirk (Elyas M’Barek) in Tiirkisch
fiir Anféinger zwischen Kanakendeutsch und akzentfreiem Deutsch.?’® Und in
Hans mit scharfer Sofe schreibt Hatice {iber ihren Bruder, dass er sich weigere,
ordentlich Deutsch zu sprechen. Er begriindet das wie folgt: »Schiwesta, bin ich
Tiirke, hab isch tiirkisch Bulut, ist Schiprache von tiirkisch Kollege und mir«.
Einen Abschnitt zuvor hatte sie ihn als jemanden beschrieben, dessen Heimat
Duisburg ist, dessen Familie und Freunde in Deutschland leben und er nur den
deutschen Pass hat. »Er liebt seinen 3er-BMW, Kadsebrotchen und seine aktuelle
deutsche Freundin.«*” Mustafa habe allerdings etwas geschafft, das keinem assi-
milierten Tiirken gelungen sei: »Er fiihlt sich wohl in seiner Welt, weil er nicht
zwanghaft versucht, alles Tiirkische aus seinem Leben zu verbannen«.”*® Dass
er aber umgekehrt geradezu zwanghaft das Tiirkische produziert, ldsst Akyiin
unkommentiert. Wie in MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT ist in diesen
kurz skizzierten Passagen das Verhiltnis zwischen Diskriminierung, Wohlbefin-
den und Angekommen-Sein unausgewogen. Dennoch ist Hans mit scharfer Sofie
der meistverkaufte deutsch-tiirkische Roman iiberhaupt.

Ahnlich erfolgreich ist MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT: In den
Jahren 2005 und 2006 von Pro 7 produziert, erstmals 2006 ausgestrahlt, erhalt
der Film den Grimme-Preis, den Preis der deutschen Akademie der darstellenden
Kiinste, wird Gewinner des 3sat-Zuschauerpreises und erhdlt sowohl den Deut-
schen als auch den Bayerischen Fernsehpreis.?*® In der Begriindung des Grim-
me-Preises wird besonders hervorgehoben, dass kulturelle Klischees in diesem
Film »hervorgekehrt«, explizit gemacht werden, »um sie vergniiglich — mal mit
feiner Ironie, mal in derben Spafien — auf die Schippe zu nehmen«. Genau darin
liegt sein besonderer Wert. Uber erzihlerische Mittel der Uberspitzung wird das
Ernste dieser Thematik ins Komische iiberfiihrt. Dasselbe gilt fiir EVET, ICH WILL!,
Hans mit scharfer Sofse und TURKISCH FUR ANFANGER.

Doch was ist genau damit gemeint? Was ist letztlich Komik? Und kann sie
tiberhaupt politisch sein, wie die Jury in der Begriindung fiir den Grimme-Preis
annahm? Die Forschung zur Gattung der Komdédie meint, Komik oder das Komi-
sche als konstitutives Element der Erzihlung kénne nur dann greifen, wenn ihr

215 TopaL, Murat (2005): Getiirkte Fille. Ein Cop packt aus!, Audio-CD, Berlin: Silberblick-
Musikproduktion.

216 DAGTEKIN (2006-2009).

217 AkYUN (2005): S. 129.

218 Ebd.

219 Siehe hierzu: https://www.kino.de/film/meine-verrueckte-tuerkische-hochzeit-2006/ (zuletzt
30.04.2018). Siehe auch: https://www.filmportal.de/film/meine-verrueckte-tuerkische-hochzeit_
d72313ab5£f240a0ad9275d1ec41b745 (30.04.2018).


https://www.kino.de/film/meine-verrueckte-tuerkische-hochzeit-2006/
https://www.filmportal.de/film/meine-verrueckte-tuerkische-hochzeit_d72313ab5ff240a0ad9275d1ec41b745
https://www.filmportal.de/film/meine-verrueckte-tuerkische-hochzeit_d72313ab5ff240a0ad9275d1ec41b745

570 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

eine feste Ordnung und Normen vorausgehen, die sie explizit macht und iiber-
schreitet.”?° Besonders in »kolonialen, postkolonialen oder neokolonialen >Kon-
taktzonen«« komme nach Goktiirk der »Komik als Taktik zur Destabilisierung von
Machtverhiltnissen« eine bestimmte Rolle zu.?** Uwe Wirth stellt fest, dass Komik
»genau genommen nur dann entsteht, wenn unausgesprochene - als implizit
vorausgesetzte — Regeln verletzt werden«.”?? Da fragt man sich, ob in MEINE VER-
RUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT eine vorhergehende Ordnung in Frage gestellt oder
umgekehrt bestatigt wird. Die kurz skizzierten Widerspriiche zwischen Innenleben
und Auftritt der Subjekte, der Familien, die untrennbare Verschrankung von privat
und offentlich (Intimitdt und Regeln) sowie die Abfolge von tiirkischem zu mus-
limischem und zu mannlichem Handeln machen in Holtz’ Film vielmehr auf ein
Bediirfnis und die Notwendigkeit einer Ordnung aufmerksam als dass sie in erster
Linie eine bestehende Ordnung blof3stellen wiirden. Anders gesagt verlangt der
Film nach einer 6ffentlichen Arbeit an einer sozialen Ordnung. Denn was soll G6tz
nun werden, ein Muslim, ein Tiirke, »echter« Mann oder alles zugleich?

Wie bei der 2006 gegriindeten Deutschen Islam Konferenz ist der Islam auch
in MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT entscheidend, indem er als Katego-
rie zugleich bestatigt und gebrochen wird. Dass die Arbeit an einer integrativen
Ordnung mit dem Islam auch anders aussehen kann, zeigt Fatih Akins zeitnah
entstandener Film AUF DER ANDEREN SEITE. Auf jeden Fall gelingt Komik und
mit ihr ein Umgang mit Klischees nur dann, wenn das der Komik »Entgegenste-
hende nicht vernichtet wird«, sprich die soziale 6ffentliche Ordnung, und damit
der eigentliche Referenzrahmen zur Bearbeitung kultureller Ahnlichkeit und
Differenz einer komplexen und heterogenen Gesellschaft.”?® Dafiir miisse man
unbedingt, so Wirth, das »Spielmoment« starkmachen.??* Anders lieen sich
vorgepragte Schemata nicht in Frage stellen oder in einen Verhandlungsprozess
iiberfiihren. Die zentrale Frage ist letztlich, ob die soziale Ordnung, die den hier
behandelten Filmen zugrunde liegt, die einer Einwanderungsgesellschaft ist oder
ob sie umgekehrt erst als eine solche erzdahlt werden muss. Sind es nur der Islam
und die sMannwerdung« von G6tz, die die Grundlagen der Einwanderungsgesell-
schaft in MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT ausmachen oder gibt es noch

220 Siehe hierzu: WIRTH (2019).

221 GOKTURK, Deniz (2019): »Reisen nach Jerusalem. Mit Dr. Freud im Eisenbahnabteil«. In:
Komik der Integration. Grenzpraktiken und Identifikationen des Sozialen, hg. v. Ozkan Ezli, Deniz
Goktiirk und Uwe Wirth, Bielefeld: Aisthesis, S. 43-64, hier S. 56.

222 WIRTH (2019): S. 25, Hervorhebung im Original.

223 Siehe hierzu: GREINER, Bernard (2017): »Komodie/Trag6die«. In: Komik. Ein interdisziplind-
res Handbuch, hg. v. Uwe Wirth, Stuttgart: Metzler, S. 30-34, hier S. 31.

224 Ebd.



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzihlen =—— 571

eine weitere Vergesellschaftungsform, die dariiber hinausweist? Nach Ansicht
der Jury ist das Besondere dieses Films, dass er das Private politisch mache.
Das erinnert an die »Multikulturalisten«, denen es darum ging, die Ethnizitat
des Anderen als Anderssein zu verstehen und anzuerkennen. Diese Anerken-
nung diirfe im sozialen Prozess jedoch nicht als »Ressource der Unterscheidung
(d.h. der Diskriminierung)« gebraucht werden, meinte Frank-Olaf Radtke.?*
Auch aufgrund dieser Trennung von Privatheit und Offentlichkeit lie3en sich in
den Filmen der 1990er Jahre Klischees und Stereotypen nicht »hervorkehreng,
sondern man musste durch sie hindurchgehen, um nach draufien zu gelangen
und um auf etwas anderes verweisen zu kénnen, das jenseits des Tiirkischen
und Deutschen lag.??¢ Die politische Konstellation in den 2000er Jahren ist, wie
zu Beginn dieses Kapitels gezeigt, eine andere. Die Einwanderungsgesellschaft
wird als soziales Faktum angenommen, und &ffentlich und privat sind eng mitei-
nander verschrankt. Daher wird uns im Folgenden etwa die Frage beschiftigen,
worauf die Filme der 2000er Jahre verweisen. Doch bevor wir im ersten Analyse-
teil dieses Kapitels zu diesem vorhandenen oder nicht vorhandenen Referenz-
rahmen zundchst in MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT, spater in AUF DER
ANDEREN SEITE, kommen, kurz die Synopse vom ersten Film:

Der Protagonist G6tz Schinkel besitzt mit seinem Freund Horst zusammen
einen Plattenladen im von Tiirken dominierten Berlin-Kreuzberg. Der Erzahler
im Film stellt GOtz als jemanden vor, der zu gut fiir diese Welt sei. Das zeigt sich
etwa daran, dass G6tz zweimal vom selben Tiirken angegriffen wird: einmal,
als er einem tiirkischen Jungen helfen will und das zweite Mal, als sich eine
Menschentraube von Leuten um Gotz’ Plattenladen bildet, weil das Fenster
des Geschifts eingeschlagen wurde und er schlichtend eingreifen will — denn
Horst hatte die Tiirken als islamistische Terroristen beschimpft, woraufhin die
Situation eskalierte. Gotz liegt Nase blutend am Boden, als die schone Tiirkin
Aylin hervortritt und ihm hilft. G6tz verliebt sich sofort in sie. Aber auch andere
Tiirken, »liberale Muslime«, helfen den Ladenbesitzern beim Einbau eines
neuen Fensters.

Das vermeintlich interkulturelle Gefiige setzt sich zusammen aus Stadtteil,
Nachbarschaft, Religion, Konflikt, Gewalt, Liebe und Hilfsbereitschaft und bildet

225 Vgl. RADTKE, Frank-Olaf (1998): »Lob der Gleich-Giiltigkeit. Die Konstruktion des Fremden
im Diskurs des Multikulturalismus«. In: Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der
Alten Welt?, hg. v. Ulrich Bielefeld, Hamburg: Hamburger Edition, S. 79-98, hier S. 92.

226 Interessanterweise lautet die Begriindung fiir die Verleihung des Grimme-Preises an Ziili
Aladags WuT im Jahr 2007 ganz dhnlich. Erneut sieht man die »Offenlegung« als besonderen
Verdienst an. Siehe hierzu: http://www.grimme-preis.de/archiv/2007/preistraeger/p/d/wut-ard-
wdr/ (13.05.2018).


http://www.grimme-preis.de/archiv/2007/preistraeger/p/d/wut-ardwdr/
http://www.grimme-preis.de/archiv/2007/preistraeger/p/d/wut-ardwdr/

572 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

die Grundlage von MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT. Was den Verlauf der
Erzdhlung betrifft, wird in diesem Film eine umgekehrte Integrationsgeschichte
erzdhlt. Denn ein Mitglied der Mehrheitsgesellschaft wie G6tz passt sich der Kultur
einer Minderheit an. Obwohl Aylin schon seit einem Jahr mit ihrem Cousin Tarkan
verlobt ist — einem Muslim, der als Arzt einen finanziell sicheren und gesellschaft-
lich angesehenen Beruf ausiibt —, verliebt sie sich in G6tz, der wie gesagt fiir sie
zum Islam konvertiert.””” Wihrend dieses Ubergangs entwickelt sich Gétz von
einem zu guten zu einem fordernden und teilweise gewalttatigen Deutschen. Dieser
dramaturgische Verlauf wird zwar immer wieder durch die Form der Komodie
konterkariert, die auch die Charaktere iiberzeichnet wirken lasst. Hinzu kommt,
dass der Film mit der Hochzeit ein Happy End hat.**® Was aber nicht zur Dispo-
sition der Umkehrung in diesem Film steht, ist die Rolle und Funktion des Islam
und seines Regelwerks, das trotz abweichender Praktiken keiner Kritik unterzogen
wird. Warum? Einerseits weisen die islamischen Regeln G6tz einen Weg, von Aylins
Familie anerkannt zu werden. Andererseits bestimmt der Islam auch die inneren
Befindlichkeiten der Akteure. Beide Aspekte sind in MEINE VERRUCKTE TURKISCHE
HocHZzEIT der Komik, aber auch den sozialen Praktiken entzogen.

Auf der ersten, integrativen Ebene erfiillt G6tz alle Auflagen. Er ist integra-
tionswillig und zeigt sich am Ende als starker und ernst zu nehmender Mann.
Dass die Unterscheidung zwischen stark und schwach eine Leitkategorie der
Integration darstellt, zeigt sich besonders am Ende des Films: Als die Verlobung
zwischen G6tz und Aylin im Haus von Gotz’ Mutter Helena (Katrin Sass) eska-
liert, weil sie dagegen ist, dass die Kinder ihres Sohnes im islamischen Glauben
erzogen werden — bis zu dieser Szene weifd Helena nicht, dass ihr Sohn zum Islam
konvertiert ist —, kippt der Film in einen Kulturkampf. Er beschreibt die zweite
Ebene des Films. Fiir G6tz’ Mutter ist der Islam eine Religion, »die Millionen von
Frauen durch Zwangsehen unterdriickt«.?*® Wihrend sie das sagt, wirft sie eine

227 Nach islamischer Regel geniigt es, wenn beim Aufsagen des Einheitsbekenntnisses auf Ara-
bisch (»Ich bezeuge, es gibt keinen Gott auf3er Gott und Mohammed ist sein Gesandter«) zwei
Muslime als Zeugen zugegen sind. Der Ort spielt dabei keine Rolle. Siehe hierzu: BUHART (1997):
Nachrichten von Taten und Ausspriichen des Propheten Muhammad, Stuttgart: Reclam, S. 44. In
MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT erfolgt diese Prozedur in einer Moschee in Berlin in
Anwesenheit der gesamten Familie. In Joel Zwicks My BIG FAT GREEK WEDDING von 2002 konver-
tiert der Amerikaner Ian Miller fiir seine griechische Freundin Tuola Portokalos auf Wunsch ihrer
Familie zum orthodoxen Christentum in einer orthodoxen Kirche im Beisein der griechischen
Grof3familie. Siehe hierzu: Zwick, Joel (2002): My Big Fat Greek Wedding, Spielfilm, USA.

228 Nach Bernard Greiner ist das gute Ende das Entscheidende an einer Komddie. Siehe hierzu:
GREINER, Bernard (2017): »Komodie/Tragddie«. In: Komik, S. 30-34, hier S. 31.

229 Helena ist eine feministische Alt-68erin, die fiir »verstaubte Ideale« des individuellen und
freien Gliicks steht. Sie hat im Film keinen Partner, und es erschlief3t sich auch nicht, ob sie



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzihlen =——— 573

Handvoll Zeitschriftenausgaben auf den Esstisch. Darunter ist ein Artikel, den
sie kiirzlich redigiert habe und der aufzeige, wie in Kreuzberg tiirkische Frauen
von ihren Mannern unterdriickt wiirden.”° Gegenseitige Beleidigungen fiihren in
dieser Sequenz dazu, dass Aylins Familie das Haus verldsst. Gotz beschwichtigt
darauf seine Mutter, beide fahren der tiirkischen Familie hinterher, und es folgt
die dramatischste Sequenz des Films, die nicht irgendwo im Privaten, sondern
mitten auf der Strafle in Kreuzberg stattfindet.

Vor ihrer Wohnung erreicht Gotz die tiirkische Familie und will iiber das
Geschehene reden. Yusuf reagiert mit einem Faustschlag in G6tz’ Magengrube. Er
sei an allem schuld. Der tiirkische Mann, der G&tz zu Anfang des Films eine Kopf-
nuss verpasst hatte, eilt herbei, da Yusuf G6tz auf sein parkendes Auto stofit. Ex
verlangt Schadensersatz von G6tz, der sein Portemonnaie ziickt und Geld auf den
Boden wirft. Nun hitten sie sein Geld, beginnt er seine Wutrede, seine Religion,
seine Vorhaut und was sie denn sonst noch alles wollten. Diese Szene wird immer
intensiver und beleidigender fiir beide Seiten. G6tz wird vorgeworfen, dass er
»Schiss« habe, kein richtiger Mann sei und jetzt alles »hinschmeif3en« wolle. Er
entgegnet, dass die Tiirken Schiss hitten und sich hinter ihrer »verfickten Ehre«
und Religion verstecken wiirden und sie »Scheifdtiirken« und »Rassisten« seien.
Die Szene endet damit, dass Gotz Aylin sagt, dass sie in Wirklichkeit Angst habe,
er sie aber trotzdem liebe. Sie wendet sich mit einem »vergiss es« ab und zieht

jemals verheiratet war. G6tz’ biologischer Vater wird jedenfalls mit keinem Satz erwdhnt. Fragile
deutsche familidre Konstellationen sind in vielen Produktionen der 2000er Jahre, die die Fol-
gen der Migration in der Bundesrepublik thematisieren, bestimmend. Siehe hierzu: SAUL (2005);
ALADAG (2006); AKIN (2007); Buck (2005); DAGTEKIN (2006-2009).

230 Die Metapher des Tischs verwendet auch Necla Kelek in ihrer Replik auf ihre Kritiker in der
Zeit vom 8. Februar 2006. Sie reagiert darin auf eine Petition von 60 prominenten Forschern und
Aktivisten, die besonders ihr Buch Die fremde Braut kritisierten. Sie machen auf den Widerspruch
der Interpretationen Keleks zwischen ihrer Dissertation Islam im Alltag von 2003 und ihrer Pub-
likation Die fremde Braut von 2005 aufmerksam. Denn die Ergebnisse ihrer wissenschaftlichen
Arbeit decken sich mit vielen anderen wissenschaftlichen Ergebnissen, jedoch nicht mit ihrem
zweiten Buch. Wenn sie in dieser Petition aus ihrer ersten Arbeit mit den Worten zitiert wird, dass
das »Bekenntnis zum Muslim-Sein« unter den Tiirken zweiter Generation »im Regelfall nicht als
traditionelle Selbstverortung missverstanden werden darf«, greifen sie dagegen eine zentrale
Aussage aus Die fremde Baut auf, dass die muslimischen Werte mit den westlichen nichts gemein
hatten. Und es seien die muslimischen Werte, die das »Handeln der muslimischen Migranten
in Deutschland bis in den letzten Winkel ihres Altags« bestimmten. In ihrer Entgegnung geht
Kelek nicht auf den vorgebrachten Widerspruch zwischen ihren beiden Arbeiten ein, verlangt
aber, dass die erwdhnten Forschungen, die auf »rationale Weise« zeigten, dass der Islam der
jlingeren Generationen kompatibler mit den Werten der Ankunftsgesellschaften sei, auf »den
Tisch sollen«. Siehe hierzu: KARAKASOGLU, Yasemin (2006): »Gerechtigkeit fiir die Muslime!«.
In: Transit Deutschland, S. 317-320, hier S. 318; KELEK, Necla (2006): »Entgegnung«. In: Transit
Deutschland, S. 320-321.



574 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

sich mit ihrer Familie zuriick. Nun soll Tarkan wieder der Auserwahlte sein. Gotz
schldgt mit einem Besen aus Siileymans Trodelgeschaft mitten auf der Strafe auf
Tarkans Auto ein. Siileyman ist beeindruckt und rat Gotz, Aylin wieder zuriickzu-
gewinnen: »G6tz, holst Du Frau zuriick«. Gotz folgt Siileymans Rat und am Ende
findet die Trauung statt.”!

Der TV-Sender Pro 7, der diesen Film produzierte, bewarb ihn 2006 als eine
romantic comedy. Und man muss sicher zugeben, dass es sich insgesamt um
eine Multikulti-Komd&die handelt — allerdings nicht um eine Feelgood-Comedy
wie MY BIG FAT GREEK WEDDING (2002), mit dem MEINE VERRUCKTE TURKISCHE
HocHZEIT verglichen wurde.?? Vielmehr begegnen wir in diesem Film auch der
politischen Disposition der deutschen Migrationsgesellschaft zu Beginn des
21. Jahrhunderts, die sich zwischen Skandalisierung und Integration mit und
durch den Islam ergeben hat.?** Die Tiirken, die vor fiinfzig Jahren aus der Tiirkei
nach Deutschland emigrierten, ihre Kinder und Enkel sind nun in der Mitte der
Gesellschaft angekommen — nicht als Siidlander, nicht als Orientalen, nicht als
»Kanaken« und auch nicht als Europder, sondern als Muslime. Daher sind auch

231 Der Tag spielt als eine erzéhlerische Einheit in vielen Texten und Filmen der 2000er Jahre
eine zentrale Rolle. Emine Sevgi Ozdamars Roman Seltsame Sterne starren zur Erde beginnt mit
einer Nacht, in der die Ich-Erzdhlerin nicht schlafen kann, weil ein Hund die ganze Nacht bellt.
Am néchsten Morgen wird sie sich an der Volksbiihne in Berlin vorstellen. Und der Roman endet
damit, wie sie abends in Paris in der Metro an der Schulter von Benno Besson einschléft, der sie
dorthin als Assistentin mitgenommen hat. Siehe hierzu: OzpDAMAR (2003): S. 9 und S. 247. Fatih
Akins AUF DER ANDEREN SEITE beginnt morgens bei hellichtem Sonnenschein an einer Tankstelle
in der Tiirkei. Er endet an einem Strandabschnitt an der Schwarzmeerkiiste, als die Abendddmme-
rung einbricht. Siehe hierzu: AKIN (2006). Die Grundstruktur des Romans Die Tochter des Schmieds
von Selim Ozdogan folgt dem Verlauf der Gezeiten (Friihling, Sommer, Herbst und Winter) und
dem Beginn und Ende eines Tages. Letzteres gilt ebenso durchgehend fiir Dilek Giingérs Roman
Das Geheimnis meiner tiirkischen Grofimutter. Die 15 Kapitel im Roman beginnen jeweils morgens
und enden abends. Und Aladags Skandalfilm WuT beginnt hell vormittags und endet nachts mit
dem todlichen Ausgang des Kampfes zwischen Simon, Felix’ Vater und Can, dem deutsch-tiirki-
schen Protagonisten. Siehe hierzu: 0zDoGAN (2005); GHNGOR (2007); ALADAE (2005).

232 Siehe hierzu: BERGHAHN, Daniela (2012): »My Big Fat Turkish Wedding. From Culture Clash
to Romcome. In: Turkish German Cinema in The New Millennium. Sites, Sounds, and Screens, hg.
v. Sabine Hake, Barbara Mennel, New York: Berghahn Books, S. 19-31.

233 Besonders der Themenkomplex der Zwangsehe wird mit den Publikationen von Ayan Hirsi
Ali in den Niederlanden, von Seyran Ates und von Necla Kelek in der Bundesrepublik Anfang
und Mitte der 2000er Jahre gesellschaftspolitisch sehr relevant. In Folge des 11. September 2001,
dem Mord an Theo van Gogh sowie den Anschldgen in Spanien und in England setzt sich in den
2000er Jahren eine Rhetorik durch, die eine grundlegende Kritik am Multikulturalismus verlangt
und nicht selten mit den Worten eingeleitet wird, »dass man dies doch noch werde sagen diirfen«.
Siehe hierzu: BUTTERWEGGE, Christoph (2007): »Zuwanderer im Zerrspiegel der Medien. Migrati-
onsberichterstattung als Stimmungsmache«. In: Transit Deutschland, S. 200-204; KELEK (2006).



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzihlen =—— 575

die deutsch-tiirkischen Akteure in Meine tiirkische Hochzeit trotz aller ersichtli-
chen Widerspriiche vom Islam nicht zu trennen. Als sich Helena und Aylin das
erste Mal bei einer Buchpradsentation von Helena begegnen, kommt es zu einer
Kette von Diskriminierungen. Helena glaubt etwa, die hiibsche junge Frau an der
Seite ihres Sohnes sei eine Angestellte und reicht ihr ihr Sektglas, das sie wieder
fiillen soll.>* Aylin lisst das leere Glas auf den Boden fallen, es zerbricht, Helena
dreht sich iiberrascht zu ihr um und Go6tz klart auf, dass Aylin seine Freundin
sei. Woher sie denn komme, fragt Helena. »Aus Berlin«, antwortet Aylin. »Nein,
ich meine urspriinglich«, fragt Helena weiter nach. »Ich bin Tiirkin«, antwor-
tet Aylin. »Tiirkin« wiederholt Helena und bittet darauf ihre Freundin Gitte zu
ihrem Gesprich, die gerade ein Buch schreibt iiber Tiirken, Zwangsehen und
Ehrenmorde in Kreuzberg. Gitte fragt umgehend und iiberheblich, warum die
tlirkischen Mddchen sich das alles gefallen liefien. Aylin entgegnet wiitend und
zugleich in der komd6diantischen Diktion des Films: »Ach, das ist ganz normal.
Wir tiirkischen Madchen sind ein bisschen doof, weil wir in den Koranschulen
nur kochen, putzen und beten lernen, und bei diesen ganzen Schldgen auf den
Kopf. Aber ich habe mir heute zum ersten Mal eine Monatskarte gekauft und Gotz
bringt mir gerade das S-Bahn fahren bei. Extrem aufregend«.”®> Gotz erginzt,
dass Aylin Jura studiere. Helena will die peinliche Situation auflésen, indem
sie Aylin ein volles Sektglas reicht und ihr ihr Buch »Happy Single« mit einer
Widmung schenkt. G6tz erklart, dass Aylin als Muslima keinen Alkohol trinke,
wahrend Aylin wiitend und gar nicht mehr selbstironisch meint, sie zwar kein
Happy Single, dafiir aber ein »Happy Muslim«.>¢

Diese Szene einer kulturellen Diskriminierung beginnt mit einer sozialstruk-
turellen Ausschlieffung. Denn Helena gibt Aylin das Sektglas, weil sie glaubt,
Aylin gehore zum Service-Personal. Erst als Gotz ihren Namen nennt, beginnen
die kulturellen Marker wirkmachtig zu werden. Auflerdem wird diese Szene ein-
geleitet mit einem Gesprach zwischen G6tz und Aylin im Auto. Aylin fragt Gotz,
ob seine Mutter denn wirklich Single sei. GOtz bejaht dies und ergidnzt, dass
Schlussmachen ihr Hobby sei, Aylin sich aber keine Sorgen machen miisse, denn
sie hitte nichts gegen Tiirken, sie wahle schlie8lich griin. Die fragile Bindung

234 Eine ganz dhnliche diskriminierende Sequenz findet sich in der dritten Folge der dritten
und letzten Staffel von Bora Dagtekins TURKISCH FUR ANFANGER, als Metin dem deutschen Po-
lizeichef seinen Sohn Cem vorstellen m6chte. Cem mochte ndamlich Polizist werden, aber der
Polizeichef spricht ihn als Putzkraft an. Siehe hierzu: DAGTEKIN (2006-2009).

235 HoLtz (2007). In einer identischen Diktion und dhnlichem Wortlaut reagiert in ALMANYA.
WILLKOMMEN IN DEUTSCHLAND Canan in Berlin in der U-Bahn auf diskriminierende Aussagen
einer dlteren deutschen Frau, die nicht an sie, sondern an Ausldnder mit vielen Kindern im Ab-
teil gerichtet sind. Siehe hierzu: SAMDERELI (2011).

236 HoLtz (2007).



576 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

von Sozialstruktur und kultureller Diskriminierung wiederholt sich in der Begeg-
nung von Aylin und Helena, als letztere zweimal nach der Herkunft der ersteren
fragt. Dass genau diese Stelle im Film fiir kulturelle Diskriminierung steht, steht
im Einklang mit den Theorien zur Postmigration, die zeitnah beginnen, die Mul-
tikulturalismustheorien zu ersetzen. Sie meinen, dass die Frage und Bedeutung
nach der vermeintlich eigentlichen Herkunft von zugewanderten Menschen nach
50 Jahren Migrationsgeschichte in der Bundesrepublik einen Akt der Diskrimi-
nierung darstelle.?”” Aylin wehrt sich dagegen auch gar nicht, indem sie etwa ihre
hybride Existenz als Deutsch-Tiirkin betont. Sie sagt nicht nur, dass sie Tiirkin,
sondern auch ein »Happy Muslim« sei.?*®

237 Wie sehr dieser Gedanke mittlerweile Teil der Migrationsdebatten im Internet und in den
sozialen Medien geworden ist, und nicht mehr als realphysische Interaktionsform zwischen
zwei oder mehreren Menschen, zeigt beispielsweise auch die MeTwo-Debatte {iber Alltagsras-
sismus in Deutschland aus dem Jahr 2018. In vielen Beschreibungen zu Diskriminierung wird
auch die Frage nach der eigentlichen Herkunft immer wieder genannt, ohne dass dabei die an-
dere Seite mit einer Form der Schlichtung reagieren kénnte. In MEINE VERRUCKTE TURKISCHE
HocHZEIT schenkt Helena Aylin im Bewusstsein, dass sie sich falsch verhalten hat, am Ende
der Sequenz Aylin ihr Buch. Solch eine Verhandlung ist im Netz nicht mehr méglich. Siehe zur
MeTwo-Debatte: REINSCH, Melanie (2018): »»MeTwo« Ein Hashtag gegen Alltagsrassismus«. In:
BERLINER ZEITUNG, 27.07.2018, https://www.berliner-zeitung.de/politik/-metwo--ein-hashtag-
gegen-alltagsrassismus-31025882 (08.09.2018). FLEISCHHAUER, Jan (2018): »Hauptsache ihr, favt
meine Tweets. Die #MeTwo-Debatte ist deshalb so interessant, weil sie so reich an Paradoxien
ist. Eine davon: Die Stdrke der Bewegung ist gleichzeitig ihre Schwéache — die riihrende Selbst-
bezogenheit«. In: DER SPIEGEL, 02.08.2018, http://www.spiegel.de/politik/deutschland/metwo-
debatte-hauptsache-ihr-favt-meine-tweets-a-1221348.html (08.09.2018).

238 Die kulturell bestimmte Aktion und Reaktion auf eine allgemeine Form der AusschliefSung
(hier: Gast/Bedienung) wirkt so, als ob die kulturellen Marker auf eine vielfach stattfindende Dis-
kriminierung einfach aufgesetzt wiirden. Die Losung konnte auch anders sein. Doch der spezi-
fische Einsatz kultureller Marker als »Aufsatz« ist in den Produktionen der 2000er Jahre duferst
konstitutiv. Eindriicklich zeigt sich dies etwa im von der Rezeption sehr positiv aufgenommenen
Erzahlband Hiirriyet Love Express von Imran Ayata. In der zweiten Erzdhlung »Liebe ist machtiger
als Tito« geht es um die Clique von Deniz, Hiirsad und dem namenlosen Ich-Erzdhler. Als explizit
»arabesken Zustand« beschreibt der Ich-Erzdhler den folgenden: »Deniz verliebt sich immer wie-
der. [...] Er begegnete einer Frau, die attraktiv war, eine unglaubliche Ausstrahlung besaf, in einer
Beziehung steckte, Deniz aber sehr nett fand, seine Freundschaft suchte, aber keine Liebe fiir ihn
empfand und schon gar keinen Sex mit ihm haben wollte. Mit diesem arabesken Zustand hatte
sich Deniz arrangiert.« Die kulturelle Spezifizierung eines nicht kulturspezifischen Zustands wird
in der Erzahlung noch weiter getrieben. Ich-Erzdhler und Hiirsad empfehlen ihrem Freund Deniz,
es wie im tiirkischen Popsong Giil ddktiim Yollarnina des bekannten tiirkischen Sangers Tarkan zu
machen. Er solle seiner Angebeteten ihren Weg und ihre Wohnung mit Rosen bedecken. Siehe
hierzu: AYATA, Imran (2005): »Liebe ist machtiger als Tito«. In: ders., Hiirriyet Love Express, Koln
Kiepenheuer & Witsch, S. 21-45, hier S. 22-28. Aufierdem taucht in der Erzahlung Emre auf, der als
Strategie »um bei Frauen zu landen, [...] wahlweise sich als Tiirke, Kurde oder Armenier ausgibt«


https://www.berliner-zeitung.de/politik/-metwo--ein-hashtag-gegen-alltagsrassismus-31025882
https://www.berliner-zeitung.de/politik/-metwo--ein-hashtag-gegen-alltagsrassismus-31025882
http://www.spiegel.de/politik/deutschland/metwo-debatte-hauptsache-ihr-favt-meine-tweets-a-1221348.html
http://www.spiegel.de/politik/deutschland/metwo-debatte-hauptsache-ihr-favt-meine-tweets-a-1221348.html

5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzihlen = 577

Wie Yasemin in Hark Bohms gleichnamigem Film aus dem Jahr 1988 tragt
Aylin kein Kopftuch, ist modern gekleidet und ware auf kognitiver, strukturel-
ler und sozialer Ebene als assimiliert zu bezeichnen. Allerdings ist Aylin weder
mit der Mehrheitsgesellschaft verschmolzen noch ein Happy Single. Ihre Iden-
tifikation teilt die kulturelle Kontaktzone nicht in Individuen, sondern erneut in
Gruppen ein. So unterscheidet sich Aylin von Yasemin auch eindriicklich darin,
dass sie ihre Eltern an keiner Stelle als »anatolische Bauern« bezeichnet und sie
als traditionell im Gegensatz zu modernem Leben begreift,*® sondern im Gegen-
teil wie ihre Eltern von Go6tz verlangt, dass er sich an sie anpasst. Diese Form
der kollektiven Identifikation gepaart mit einem selbstbewussten individuellen
Auftreten, die auf Kompatibilitdt mit den Eltern zielt und sowohl die tiirkische als
auch die deutsche Seite in MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT betrifft, zeigt
sich besonders an den dargestellten Sequenzen, die diese Multikulti-Komddie ins
Dramatische und Beleidigende kippen lassen. Wenn ndmlich der Islam auf der
einen Seite oder die Freiheit auf der anderen Seite verbal verletzt werden, fiihlen
sich die jeweiligen Akteure personlich verletzt. Auch Helena wird von den tiirki-
schen Muslima verlacht und beleidigt, worauf sie entsprechend reagiert.?*°

Insgesamt kann kein Akteur in diesem Film auf eine Beleidigung souverdn
reagieren, indem das Gesagte in Frage gestellt wird, entweder weil es nicht richtig
ist oder weil das Gesagte mit einer vorhandenen islamischen Ethik nicht iiberein-
stimmt. Zu sehr dominieren hier die Abstrakta und Nomen wie »Islam«, »Muslim,
»Tiirke«, »Deutscher« sowie ihre materiellen Reprasentationen »Moschee«, »Kopf-
tuch«, »Beschneidung« und »Koran«. Zu sehr sind die Akteure in ihrem eigenen
Auftreten gefangen. Das Potential des Komischen erschopft sich in diesem Film
darin, diese Abstrakta umzukehren, nicht sie einzubetten oder eine heterogene
Sozialordnung anzuvisieren. Die Akteure lachen immer iiber die anderen, nicht mit
ihnen. Bei dieser Art der Komik muss nach Umberto Eco immer der Verlachte den
Preis zahlen. Er ist in der Regel der »Barbar«, der sich nicht angemessen zu verhal-
ten weif3.>** In MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT gilt dies fiir beide Seiten, so
dass bis zum Schluss an keiner Stelle gemeinsam gelacht wird. Im Unterschied zu
Bohms und Basers Filmen aus den 1980ern bricht so auch kein kulturelles Gesetz
in diesen Film ein, das eine vorhandene soziale Fluiditat irritieren wiirde. In Bohms
Film YASEMIN reden dltere Frauen in der Hochzeitsnacht von Yasemins Schwester

und dabei in unterschiedlichen Varianten eine Opfergeschichte zum Besten gibt. Dazu bekocht er
seine »Auserwahlte mit seinem Standardgericht Ali Nazik, einer Spezialitat mal aus der Tiirkei,
dann aus Kurdistan oder Armenien«. Siehe hierzu: Ebd., S. 37f.

239 BoHM (1988).

240 Siehe hierzu: HoLTz (2006).

241 Zitiert nach: WIRTH (2019): S. 19 u. S. 39.



578 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

vor ihrem Schlafzimmer dariiber, wie ein frisches Paar den Nachweis der Jungfrau-
lichkeit, falls das Madchen nicht mehr Jungfrau sein sollte, umgehen kann, wie
das Paar einfach die Regeln aushebeln kann. Fiir die tiirkischen Frauen in Film
und Literatur der 1980er sind Regeln auch dafiir da, dass sie umgangen werden.
Solche Reaktionen, solch eine Fluiditidt bleiben in Holz’ Film aus, weil weder der
Islam, die Freiheit als Abstraktum oder die Personen als vielschichtige und mehr-
dimensionale Entitdten oder Akteure gezeigt werden. In MEINE VERRUCKTE TUR-
KISCHE HOCHZEIT ziehen die Grenzen die Akteure von Beginn an selbst. In der
Erzahlung »Gottesanrufung 1« aus Zaimoglus Erzahlband Zwélf Gramm Gliick wird
dem Ich-Erzéhler, der fiir eine glaubige Deutsch-Tiirkin einen angemessenen Mann
suchen soll, von ihrem Cousin erklirt, dass seine Cousine besonderen Wert darauf
lege, dass er dem potentiellen Jungen »eine wichtige Regel klarmacht: Sie ist unbe-
rithrbar, bis sie auf den richtigen Mann trifft«.>*?

Kulturelle Marker gehoren zu den Handlungen der Akteure, werden ihnen
sogar visuell und auditiv vorangestellt. Diese Abfolge erschwert die soziale
Fluiditdt. MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT beginnt mit dem muslimischen
Gebetsruf als voice-over. Zugleich sehen wir den Fernsehturm am Berliner
Alexanderplatz. Darauf folgt von hinten aufgenommen eine Frau mit Kopftuch,
ein Minarett und mit dem Berliner Baren ein weiteres Berliner Wahrzeichen. Auf
der Tonspur geht dabei der muslimische Gebetsruf in Fatboy Slims Song Praise
you iiber. Die Bilder sind digital aufgeldst und auffallend scharf.?** Wie in Akins
Film AUF DER ANDEREN SEITE und Kurts Roman Sonnentrinker scheint die Sonne.
Sprich, wir sehen alles, worum es geht. Es gibt zu dem Sichtbaren nichts weiter
zu interpretieren. Nun {ibernimmt der Erzdhler des Films, G6tz’ Freund Horst,
und fiihrt Berlin-Kreuzberg als »Little Istanbul« ein, das absolut in tiirkischer
Hand sei. Die Verbindung von Islam und deutschem Territorium bestimmt als
Rahmung das Thema dieses Films, den Kulturdialog, von Beginn an mit. Auf-
grund dieser Rahmung kénnen nur noch die Akteure in Verhandlung treten
und eine soziale Fluiditdt generieren, aber nicht die religiosen und nationalen
Bestimmungen. Diese sind gesetzt, stehen fest und treten als verkorperte Erinne-
rungen zutage, die sich zu Traditionen verdichtet haben. An prominenter Stelle
bezeichnet der Religionssoziologe Talal Asad diese Form des Auftritts als eine
»verkorperte Praktik«.>**

Soziale Fluiditat und Regelbruch haben allein die Akteure in der Hand.
Aylin isst Currywurst, hat Sex vor der Ehe, tragt kein Kopftuch, betet nicht, trinkt

242 Siehe hierzu: ZaiMogLU, Feridun (2004): »Gottesanrufung 1«. In: ders., Zwolf Gramm Gliick,
Koln: Kiepenheuer & Witsch, S. 82-91, S. 87.

243 Siehe hierzu: HoLTz (2006).

244 AsAD (2017): S. 221f.



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzihlen =—— 579

aber keinen Alkohol und bezeichnet sich offensiv als »Happy Muslim«, wenn
es darauf ankommt. Da sie durchgehend akzentfrei und ausschliefllich Deutsch
spricht, ist sie eher als eine deutsche denn als eine tiirkische Muslima zu bezeich-
nen. Zum Vergleich schreibt etwa die Ich-Erzdhlerin in Hatice Akyiins autobio-
grafisch grundiertem Roman Einmal Hans mit scharfer Sofie, dass ihr »akzent-
freies Deutsch [...] schon lange nicht mehr auf [ihre] Herkunft schliefen« lasse.
»Manchmal fiihle ich mich monatelang nicht ein einziges Mal tiirkisch. Erst wenn
ich neue Menschen kennenlerne, die mich fragen, woher ich komme, reif3en sie
mich aus meiner deutschen Welt.«*** Dennoch meinen Forscher, dass ihr Roman
kulturelle Vermischung verhandle.?*® Fiir die >Kanaken«< der 1990er Jahre wire
Aylins Sprache in MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT auf jeden Fall »zu
deutsch« und ihre besondere Bindung zu ihren Eltern im Unterschied zu den
Figuren Yasemin in YASEMIN, zu Leyla in Thomas Arslans GESCHWISTER und zu
Sibel in GEGEN DIE WAND zu konservativ.?¥” Das Ignorieren von Regeln, das sie
vollzieht, fiihrt hier nicht zu einem gemeinsamen Verbundenheitsgefiihl von
Deutschen und Tiirken, sondern zur Distinktion; zur Aktualisierung von unbe-
weglichen Selbstbestimmungen im Modus eines Kampfes. Thre spannungsgela-
dene Zwischenlage ldsst sich vielleicht mit dem Titel von Melda Akbas’ Buch So
wie ich will. Mein Leben zwischen Moschee und Minirock beschreiben.**® Da dieser
kaum aufzulésende Widerspruch zwischen Moschee und Minirock die Diktion des
Films bestimmt, erzeugt die narrative Dichte und Folge von Komik, Gewalt, Liebe

245 AKYUN (2005): S. 180.

246 Siehe hierzu: YESILADA, Karin (2011): » Nette Tiirkinnen von nebenanc«. Die neue deutsch-tiir-
kische Harmlosigkeit als literarischer Trend«. In: Von der nationalen zur internationalen Literatur.
Transkulturelle deutschsprachige Literatur und Kultur im Zeitalter globaler Migration, hg. v. Hel-
mut Schmitz, Amsterdam: Rodopi, S. 117-142, hier S. 131f.

247 Dasselbe gilt fiir die Figur Hatice in der literarischen Vorlage von Hans mit scharfer Sofie
und in ihrer filmischen Umsetzung durch die Regisseurin Buket Alakus. ALAKUS (2013).

248 Siehe hierzu: AKBAS, Melda (2010): So wie ich will. Mein Leben zwischen Minirock und Mo-
schee, Miinchen: C. Bertelsmann. Im zweiteiligen Fernsehfilm ZEiT DER WUNSCHE finden wir
diese Konstellation zwischen Moschee und Minirock ebenfalls. Kadirs Tochter, die in Deutsch-
land auf die Welt kommt, trdgt zu Hause und im Umgang mit konservativen Tiirken ein Kopftuch,
geht aber zugleich mit Freunden im Bikini im Schwimmbad schwimmen. Auch Hatice in Einmal
Hans mit scharfer SofSe zieht sich jedes Mal, wenn sie von Hamburg nach Salzgitter zu ihren El-
tern fahrt, immer an derselben Autobahn-Raststitte auf der Strecke um. Dort wechselt sie ihren
Minirock mit einem iiber die Knie reichenden »Vaterrock«, wie sie ihn nennt. Im Film sehen wir
diese Sequenz ganze viermal. Siehe hierzu: ALAKUS (2013). In Hark Bohms Film YASEMIN verldn-
gert die Protagonistin ihren Rock erst, als sie im 6ffentlichen Raum ihren Bruder sieht, der auf sie
aufpassen soll. In MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT und Einmal Hans mit scharfer SofSe
entscheiden zwar die Akteure aus sich selbst heraus, wann und wo sie den »Vaterrock« anziehen,
doch sind sie insgesamt auf Kompatibilitit und nicht auf Uberschreitung aus.



580 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

und Beleidigung, auch wenn die darin liegenden Auseinandersetzungen immer
wieder karikiert werden, ein gewisses Unbehagen, das sich zwar in den dramati-
schen Sequenzen entlddt, aber nicht aufgefangen wird. Ein Problem der Ankunft
gibt es hier nicht. In MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT sind die Tiirken
als Muslime, wie in der politischen Diktion der 2000er, angekommen, letztlich
auch als deutsche Muslime. Das Problem ist vielmehr eines der Aufnahme, die
ein sozial fluides und zugleich stabiles Verhaltnis zwischen Akteur und Reli-
gion ermdglichen kdnnte — ein Verhdltnis, das in folgender Haltung kulminieren
konnte: Nicht alles, was liber den Islam oder den Westen und ihre Freiheit gesagt
wird, 16st Identifikation oder Betroffenheit aus.?*® Aufgrund ihrer Komik reichen
die Entdramatisierungen iiber die jeweiligen Sequenzen nicht hinaus. Dies liegt
nicht allein an der vermeintlichen Unbeweglichkeit des Islam, sondern auch am
expliziten Hervorkehren der Freiheit, wie Helena sie praktiziert.?°

So gibt es in MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT keinen Innenraum,
keine Privatheit, die einem die Kraft und Gelassenheit geben kénnte, 6ffentlich
anders zu reagieren. Da dieser Raum und diese Technik der Entdramatisierung
und Verhandlung fehlt, ist man am Ende des Films bei der Hochzeit auch nicht
erleichtert. Die Erzdhlweise und das, was der insgesamt sehr hell aufgenom-
mene Film alles zeigt, fragen vielmehr danach, was man lebt und letztlich, ob
diese Lebensweisen mit einem muslimischen oder westlichen Modell wirklich
in Einklang zu bringen sind. Zwanzig Jahre vor MEINE VERRUCKTE TURKISCHE
HocHZEIT hatte sich beim Schluss von Hark Bohms YASEMIN und von Jeanine
Meerapfels DiIE KEUMMELTURKIN GEHT ebenfalls keine Erleichterung oder Freude
eingestellt. Damals fragte man sich allerdings, wohin die fiktiven und realen
Akteure mit ihrer erkdmpften Freiheit denn hin sollten, welcher Raum sie auf-
nehmen wiirde. In beiden Fillen gab es einen solchen Raum weder in der Tiirkei
noch in Deutschland. Am Ende von MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT
fragen wir uns hingegen, wie lange es denn iiberhaupt gutgehen wird, bis es
zum ndchsten Streit kommt, bis sich wieder jemand beleidigt fiihlt. Damit hat
MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT kein richtiges Happy End. Ein gelun-
gener Einsatz von Komik hétte dies &ndern kénnen. Besonders fiir die Komoédie
gilt: einfache Charaktere 16sen ein Verlachen aus, komplexe Charaktere ein

249 Tatsdchlich entfachte der Karikaturenstreit um die Mohammed-Abbildungen Anfang 2006
eine Debatte und eine sich daraus ergebende Logik, dass nur diejenigen als echte Muslime be-
zeichnet werden kdnnten, die sich von den Karikaturen auch beleidigt und verletzt fiihlten. Siehe
hierzu: MALIK, Kenan (2017): Das Unbehagen in den Kulturen. Eine Kritik des Multikulturalismus
und seiner Gegner, Berlin: Novo Argumente, S. 93.

250 Siehe hierzu: HoLTz (2007).



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzihlen =——— 581

Mitlachen.”** Doch lachen Deutsche und Tiirken erst am Ende in der letzten
Sequenz des Films gemeinsam, wenn Aylin und G&tz vor und in seinem Plat-
tenladen ihre Hochzeit feiern. Und selbst dieses gemeinsame Lachen wird nicht
gehort, da es vom tiirkischen Popsong Isyankar (Rebell) des Séangers Mustafa
Sandal iibertont wird.

Obwohl MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT vor allem vom Zusam-
menleben von Deutschen und tiirkischen Muslimen handelt, liegt das zentrale
Problem im Gebrauch deutscher und tiirkischer Kennzeichen darin, dass in
die Performanz- und Erzdhlstruktur des Films der Islam und eine bestimmte
Form der Freiheit als Regel- und als ordnungsstiftende Systeme, als Normen
und als Substantive und als Teile der 6ffentlichen Debatten so sehr eingeschrie-
ben sind, dass sie andere mogliche Praktiken der Integration ausschliefien
und die Form der Kom&die am Ende nicht die Oberhand gewinnen lassen. Der
Weg der Integration verlauft hier wie auf der Islamkonferenz sowie den Aus-
fiihrungen von Jiirgen Habermas und den anderen genannten Wissenschaftlern
nur entlang der engen Schiene der Religion und dariiber, was als freiheitliche
Gesellschaftsordnung verstanden wird. Dass sich Religion aber tatsdchlich als
Teil einer gesellschaftlichen Ordnung in MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCH-
ZEIT beschreiben ldsst, stellen der haufige Wechsel zwischen komischen Situa-
tionen und Beleidigungen sowie die Dominanz des Verlachens (statt Mitlachen)
in Frage. Religion und Freiheit sind hier keine personlichen Angelegenheiten
oder kulturelle Entitédten, die entwickelt oder entdeckt werden kénnen. Sie sind
hier umgekehrt von Beginn an gesetzt. Letztlich ist MEINE VERRUCKTE TURKI-
SCHE HoCHZEIT eher von Integrations- und Ordnungsfragen als von Fragen
nach sozialen und intimen Beziehungen bestimmt. Diese Fragen beantwortet
AUF DER ANDEREN SEITE von Fatih Akin auf andere Art und Weise. Im Gegensatz
zu MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT riickt er an die Stelle der Ordnung
die soziale und intime Beziehung.

Welchen Ort und welchen Stellenwert der Islam einnehmen sollte, musste
sich Mitte der 2000er Jahre aber auch Fatih Akin fragen. Denn er war wie viele
andere »sidkulare Muslime« zur Deutschen Islam Konferenz eingeladen worden —
neben etwa Necla Kelek, Feridun Zaimoglu, Seyran Ates und Navid Kermani. Im
Unterschied zu den eingeladenen Verbandsvertretern der DITIB, dem Zentralrat
der Muslime, sollten sie die »nicht-organisierten Muslime«, die schweigende
Mehrheit der Muslime vertreten.?*? Fiir Akin personlich stellte sich jedoch schnell

251 Siehe hierzu: GREINER (2017): S. 33.

252 Siehe hierzu: TEZCAN (2013): S. 169. Auf der Islam Konferenz wollte sich die Regierung nicht
allein mit muslimischen Verbanden beraten, sondern besonders mit den nicht-organisierten »In-
dividualisten«. Durch diese Vielfalt der Stimmen iiber und um den Islam entstand das Problem,



582 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

heraus, dass die Art, wie der Islam auf der DIK verhandelt wurde, mit seinen Vor-
stellungen und Erfahrungen nicht iibereinstimmte, weshalb er in der Folge der
Konferenz fernblieb.?*® Nach Tezcan war die Vertretungsfunktion der »nicht-orga-
nisierten Muslime« auf der Konferenz tatsichlich von einem Paradox bestimmt,
das Seyran Ates auf dem vierten Plenum wie folgt auf den Punkt gebracht habe:
Der Glaube sei fiir die »nicht-organisierten« bzw. »sakularen Muslime«

etwas sehr Personliches. Das [iiber die DIK, O.E.] zu organisieren, gar zu institutionalisie-
ren bedeutet fiir viele Muslime und Musliminnen, ihre Religion zu politisieren. Sie wollen
ihren Glauben nicht wie ein Schild vor sich herschieben und zeigen. Das wollen sehr viele
Muslime nicht. Sie werden die schweigende Mehrheit genannt.”*

Zur Zeit der Entwicklung dieser identitdtspolitischen Konstellation, die das
Private, wie in MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT zum Politischen erklirt, >
ist Fatih Akins AUF DER ANDEREN SEITE entstanden.?® AUF DER ANDEREN SEITE

dass die nicht-organisierten Muslime nun selbst beginnen mussten, sich zu organisieren oder
zumindest ihr Verhéltnis zur Religion zu erklaren. Fiir Tezcan, der selbst an der DIK teilnahm,
hatte das Vorhaben der Regierung, mit den Individualisten die »schweigende Mehrheit« zu be-
riicksichtigen, eine verstérkte »Politisierung der Religion« zur Folge. Siehe hierzu ebd., S. 170f.
Tatsdchlich sind in der Folge 2008 ein »Zentralrat der Ex-Muslime« und 2011 sogar eine »Alterna-
tive Islamkonferenz« ins Leben gerufen worden. Siehe hierzu: https://alternativeislamkonferenz.
wordpress.com/ (01.05.2018); http://exmuslime.com/ (01.05. 2018).

253 Kurze Zeit darauf blieb auch der Autor Feridun Zaimoglu der DIK fern, die er anfangs sehr
gelobt hatte. Fiir ihn fehlte eine Vertretung individuell glaubiger Muslima. Damit hatte er recht:
Von den nicht-organisierten Muslima trug keine ein Kopftuch. Siehe hierzu: ISLAMISCHE ZEI-
TUNG (2007): »Interview: Autor Feridun Zaimoglu iiber seinen Ausstieg aus der Islamkonferenz«.
In: ISLAMISCHE ZEITUNG, 24.04.2007, https://www.islamische-zeitung.de/interview-autor-feri-
dun-zaimoglu-ueber-seinen-ausstieg-aus-der-islam-konferenz/ (04.05.2018).

254 Zitiert nach: TEZCAN (2012a): S. 91f. Wie wichtig in der DIK die Performanz, ihre Produktion
und das sichtbare Auftreten war, zeigt sich eindriicklich in der Griindung der liberalen Ibn-Rushd-
Goethe Moschee von Seyran Ates im Sommer 2017 in Berlin-Moabit. Siehe hierzu: DOBRINSKI, Mat-
thias (2017): »Ein Gebetshaus namens Goethe«. In: SUDDEUTSCHE ZEITUNG, 19.06.2017 (http://www.
sueddeutsche.de/panorama/islam-in-deutschland-eingebetshaus-namens-goethe-1.3546306).
255 Dazu gehort auch, dass Fatih Cevikkollu sich von dem islamischen Terrorismus distanzie-
ren musste, obwohl er dazu als Muslim tiberhaupt keinen Bezug hat. Einen Umgang mit dieser
paradoxen Konstellation war fiir ihn moglich, indem er diese Demonstration bewusst ins Komi-
sche wendete. Er distanzierte sich ndmlich nicht nur als Muslim von der islamistischen terroristi-
schen Gewalt, sondern er distanzierte sich auch als Mann von der Gewalt gegeniiber Frauen und
als Wassertrinker von Nestlé. Siehe hierzu: PFAHLER, Lena (2017): »Deutsch-Tiirkischer Komiker
distanziert sich vom Terror — Doch dann legt er richtig los«. In: Huffpost, 18.06.2017, http://www.
huffingtonpost.de/2017/06/18/cevikkollu-friedensmarsch_n_17190556.html (20.09.2018).

256 In Feridun Zaimoglus und Giinter Senkels Theaterstiick Schwarze Jungfrauen von 2006 steht
ebenfalls der individuelle Einsatz der Religion im Vordergrund. Das monologisch aufgebaute und


https://alternativeislamkonferenz.wordpress.com/
https://alternativeislamkonferenz.wordpress.com/
http://exmuslime.com/
https://www.islamische-zeitung.de/interview-autor-feridun-zaimoglu-ueber-seinen-ausstieg-aus-der-islam-konferenz/
https://www.islamische-zeitung.de/interview-autor-feridun-zaimoglu-ueber-seinen-ausstieg-aus-der-islam-konferenz/
http://www.sueddeutsche.de/panorama/islam-in-deutschland-eingebetshaus-namens-goethe-1.3546306
http://www.sueddeutsche.de/panorama/islam-in-deutschland-eingebetshaus-namens-goethe-1.3546306
http://www.huffingtonpost.de/2017/06/18/cevikkollu-friedensmarsch_n_17190556.html
http://www.huffingtonpost.de/2017/06/18/cevikkollu-friedensmarsch_n_17190556.html

5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzihlen = 583

erzahlt Geschichten von sechs Figuren, die zugleich sechs Handlungsstrange
auslosen. Dabei erstreckt sich der kulturelle und nationale Hintergrund der Pro-
tagonisten vom Deutsch-Tiirkischen (Ali, Yeter [1. Generation], Nejat [2. Genera-
tion, Alis Sohn]) {iber das Tiirkische (Ayten [Linksaktivistin, Yeters Tochter]) bis
zum Deutschen (Susanne [Alt-68erin]) und Lotte [Susannes Tochter]). Nejat ist
ein zuriickgezogen lebender Germanistikprofessor in Hamburg, sein Vater Ali ein
verwitweter, einsamer Mann, der in Bremen lebt. Nejat sieht das Zusammenleben
seines Vaters mit einer tiirkischen Prostituierten sehr skeptisch, bis er Yeter ndher
kennenlernt, die ihrer Tochter Ayten in Istanbul regelmaflig Geld schickt. Als Ali
Yeter unabsichtlich tétet, macht sich Nejat, der mit seinem Vater wegen des Tot-
schlags bricht, auf die Suche nach Ayten. Diese ist aber langst in Deutschland,
eine linke politische Aktivistin auf der Flucht vor der tiirkischen Polizei. Sie lernt
die deutsche Studentin Lotte kennen und lieben, was wiederum deren Mutter
Susanne nicht gutheif3t. Durch ein Missgeschick landet Ayten in Abschiebehaft
und wird nach einem erfolglosen Asylverfahren in die Tiirkei abgeschoben. Lotte
reist ihr nach und kommt dabei in Istanbul unerwartet durch Straflenkinder ums
Leben, die mit einer Pistole spielen, die Ayten Lotte zur Aufbewahrung gegeben
hatte. Damit ist Ayten fiir Lottes tragischen Tod mitverantwortlich. Davor, als
Lotte auf einen Gerichtsprozess wartet, sucht Nejat weiter nach Ayten. Er iiber-
nimmt wahrend seiner Zeit in Istanbul einen deutschen Buchladen, in dem er
auch Lotte begegnet, die zur Untermiete bei ihm einzieht. Nach ihrem pl6tzlichen
Tod reist ihre Mutter Susanne nach Istanbul, um mit den Menschen Kontakt auf-
zunehmen, die Lotte zuletzt kannten. Zur gleichen Zeit wird Nejats Vater Ali in
die Tiirkei abgeschoben. Ohne seinen Sohn zu besuchen, reist er an seinen Her-
kunftsort am Schwarzen Meer. Gegen Ende des Films sehen wir Nejat zu seinem
Vater fahren, was zugleich die Anfangssequenz des Films war.*’

Trotz Fatih Akins Unbehagen auf der Deutschen Islam Konferenz iibt Reli-
gion in AUF DER ANDEREN SEITE ebenfalls, wie in MEINE VERRUCKTE TURKISCHE
HocCHZEIT, erzdhlerisch eine organisierende Funktion aus: Sie rahmt Anfang und
Ende beider Filme. Wie bereits erwdhnt, ist der erste gesprochene Satz in AUF
DER ANDEREN SEITE ein Gliickwunsch zum muslimischen Opferfest: »Bayraminiz
kutlu olsun«.”*® Diese Anfangssequenz, die sich am Ende wiederholt, hat inhalt-

strukturierte Stiick gibt Einblick in das Leben von 10 kopftuchtragenden jungen muslimischen
Frauen. Es wurde am 17. Médrz 2006 in Hebbel am Ufer in Berlin uraufgefiihrt und entstand als
Auftragsarbeit unter der Kuration von Shermin Langhoff fiir das Theaterfestival beyond belon-
ging. Migration hoch zwei. Siehe hierzu: https://gorki.de/de/schwarze-jungfrauen (20.09.2018).
Regie fiihrte der Film- und Theaterregisseur Neco Celik.

257 AKIN (2007).

258 Ebd.


https://gorki.de/de/schwarze-jungfrauen

584 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

lich und formal eine integrative Funktion. Obwohl es auch in MEINE VERRUCKTE
TURKISCHE HOCHZEIT offensichtlich um Integration geht, konnte der Umgang
mit Religion in beiden Filmen nicht unterschiedlicher sein. In Holtz’ Film ertdnt
zu Straflenbildern aus Kreuzberg der Gebetsruf als voice-over, und Horst erklart,
dass der Stadtteil den Tiirken gehére. In Akins Film sehen wir in der ersten Ein-
stellung hingegen einen verwahrlosten Schuppen mit einem Straflenhund davor
sowie einen Mann, der mit seinem Auto an eine Tankstelle fihrt und eine religi-
0se Grufiformel ausspricht. Religion ist hier Teil eines unbestimmten 6ffentlichen
Raums und des alltdaglichen 6ffentlichen Lebens. Der muslimische Gebetsruf, die
Minarette und Moschee-Besucher werden auch in AUF DER ANDEREN SEITE noch
folgen, nur an einem anderen Ort und an anderer Stelle. Neben der Rahmung
ist der Einsatz von Religion in AUF DER ANDEREN SEITE im Gegensatz zu MEINE
VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT daher tiefenstrukturell eingebettet. Denn Ge-
betsruf, Minarette und Moschee-Besucher folgen im dritten Teil des Films, der
als Schliisselstelle der Erzahlung den Wendepunkt von Akins Film einleitet: ein
Gesprach zwischen Susanne und Nejat iiber das muslimische Opferfest. Allein
diese mehrdimensionale Einbindung der Religion macht deutlich, dass es in AUF
DER ANDEREN SEITE im Unterschied zu MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT
nicht um die Befolgung kultureller Regeln geht, sondern um ihre Eingebunden-
heit in den konkreten Alltag. Doch trotz dieser bestimmten Verortung der Reli-
gion wird umgekehrt weder die Modernitat oder Sdkularitdt der Akteure themati-
siert. Denn durch die Einbindung der Religion ist ein Uberschreiten ihrer Grenzen
und Regeln nicht nétig. Die Akteure vollziehen also nach klassischen Integrati-
onstheorien kein »boundary crossing«. Auch in AUF DER ANDEREN SEITE stehen,
wie in MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT, die alltdglichen Praktiken der
Akteure im Vordergrund des Geschehens und schaffen eine Zone des »boundary
blurring«.?*®

Auch wenn das interkulturelle und das binationale biografische Gefiige sowie
die Bewegung der Akteure auf den ersten Blick bestimmend wirken, stehen die
Figuren in Akins Film weder als Individuen noch ihre Bewegungen als eine Form
des »Aus-der-Haut-kommen-wollens« im Zentrum. Sie suchen nicht Freiheit oder
Emanzipation, sondern den Anderen.?®® Akteure und ihre Bewegungen sind Ele-

259 Siehe zu boundary blurring: ESSER (2008): S. 86.

260 Diese Suche oder das Bediirfnis nach dem Anderen statt Freiheit und Emanzipation be-
gegnet uns auch in den Filmen DER SCHONE TAG (2001) von Thomas Arslan, EINE ANDERE LIGA
(2005) von Buket Alakus und EN GARDE (2004) von Ayse Polat. Im Unterschied zu den bei-
den letztgenannten findet in Arslans Film die Protagonistin den Anderen nicht. Siehe hierzu:
ARSLAN, Thomas (2011): Der schéone Tag, Spielfilm, Deutschland; ALAKUS, Buket (2005): Eine
andere Liga, Spielfilm, Deutschland; POLAT, Ayse (2004): En Garde, Spielfilm, Deutschland.



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzihlen = 585

mente eines Settings, anhand dessen die Bediirfnisse, Beziehungen und Lebens-
weisen der Protagonisten dargestellt werden. Im Zentrum der Erzdhlung stehen
die »Notwendigkeit einer Beziehung«*** und das Zusammenleben.

Interessant sind hierbei die Platzierung und der Einsatz der religiosen und
kulturell unterschiedlichen Marker. Sie stehen fiir Inhalt und Form zugleich.
So leitet etwa der Gastarbeiter Ali seine Frage an die tiirkische Prostituierte
Yeter, ob sie mit ihm zusammenleben mdchte, auf Tiirkisch mit den Worten
ein, dass er allein lebe, Witwer sei und als Rentner kein schlechtes Einkommen
habe. Spiter wird er noch hinzufiigen, dass er einen Sohn habe, der Profes-
sor sei und ihnen auch finanziell aushelfen kdnne. Er beendet die Darstellung
seiner Lebenssituation mit einem fragenden Verweis auf den gemeinsamen
tlirkisch-muslimischen Hintergrund: »Eh, ne demisler?« (»Und wie heif3t es so
schon?«). Yeter antwortet: »Yalnizlik Allaha mahsus« (»Die Einsamkeit steht
nur Gott zu«). Der Einsatz religioser Formeln dient dazu, die eigene Situation
auf den Punkt zu bringen, ohne ihn ausfiihrlich erkldaren zu miissen. Wenn in
der religiosen Volksweisheit die Einsamkeit nur Gott zusteht und der Mensch
als ein im Kern der sozialen Beziehung und des Zusammenlebens bediirftiges
Wesen beschrieben wird, ist Religion in AUF DER ANDEREN SEITE gegen Ende
des Films nicht mehr nur verbal, sondern auch materiell und symbolisch in die
eigene Lebenserzdahlung eingebettet. Besonders eindriicklich ist diese Konstel-
lation in der bereits erwdhnten Schliisselstelle des Films im dritten Kapitel »Auf
der anderen Seite«.

Nach Lottes Tod in Istanbul und der Uberfiihrung ihrer Leiche nach Deutsch-
land reist Susanne in die Tiirkei, um, wie schon erwidhnt, die Menschen ken-
nenzulernen, mit denen Lotte zuletzt zu tun hatte. Sie zieht bei Nejat in Lottes
Zimmer ein und besucht Ayten im Gefangnis. Sie will ihr helfen, weil ihre
Tochter genau das vorhatte. Susanne vergibt Ayten und bietet ihr ihre Hilfe
an. Im Zentrum steht allerdings ein Gesprach zwischen Susanne und Nejat am
ersten Tag des Opferfestes. In den ersten drei Einstellungen sehen wir Aufnah-
men von Minaretten und eines Kirchturms in Istanbuler Stadtteilen. Dabei sind
die Tiirme der Gotteshiuser, die beide die Funktion haben, zum Gebet zu rufen,
umgeben von Wohnhdusern, die ihnen wiederum keine eindeutige Bedeutung
verleihen. Man muss beispielsweise in der dritten Einstellung genau hinsehen,
um zu erkennen, dass neben einem Minarett auch eine Kirche steht. Als voice-
over horen wir zu diesen Aufnahmen den muslimischen Gebetsruf, denn es ist
der Tag des Opferfestes.?¢?

261 Siehe hierzu: ELSASSER (2011): S. 63.
262 Siehe hierzu: AKIN (2007).



586 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Diese Zusammenfiihrung wird mit der ndchsten Einstellung weitererzahlt, in
der wir sehen, wie Menschen allein und paarweise die Straf3e, in der Nejat wohnt,
entlanglaufen. Wenn man diese Aufnahme genau betrachtet, sieht man im oberen
linken Viertel des Bildes, wie Susanne langsam an das getffnete Fenster tritt und
schaut, wohin die Menschen gehen. Erst danach sehen wir Susanne in einer halb-
totalen Einstellung, wie sie aus ihrem Zimmer heraus auf die Straf3e blickt. Von
hinten sehen wir dabei Nejat aus seinem Zimmer in ihr Zimmer kommen. Als er
dann neben ihr steht, fragt ihn Susanne, wohin denn all diese Menschen gehen.
Nejat antwortet, dass sie in die Moschee gehen, denn heute beginne »Bayrame,
das dreitdgige Opferfest. Susanne fragt, was denn da eigentlich genau geopfert
werde und Nejat erzahlt:

Gott wollte von Ibrahim [Abraham, 0.E.] wissen, wie stark sein Glaube ist. Deshalb befahl
er ihm, seinen Sohn zu opfern. Ibrahim fiihrte seinen Sohn Ismail auf den Opferberg, aber
in dem Moment, in dem er zustechen wollte, war das Messer stumpf geworden. Gott war
zufrieden und schickte Ibrahim ein Schaf. Er sollte es anstelle des Kindes opfern.

Nejats Blick wandert dabei langsam zu Susanne, die Nejat ansieht und erwidert,
dass es diese Geschichte »auch bei uns gibt«.?®® Ein Kulturdialog scheint sich
anzudeuten, doch geht das Gesprach anders weiter.

Auf die Aussage, dass es diese Geschichte auch bei »uns«, also im Christen-
tum gebe, reagiert Nejat mit einer unwillkiirlich einsetzenden Erinnerung aus
seiner Kindheit, einer memoire involontaire im Proust’schen Sinne. »Ich weifd
noch, wie ich meinen Vater fragte, ob er mich auch opfern wiirde«, sagt Nejat
zu Susanne. Bis hierin sind beide Protagonisten in einer Halbtotalen, in einem
Bild aufgenommen. Erst jetzt folgt ein Schnitt, der uns nun Nejat iiber die rechte
Schulter von Susanne von der Seite zeigt. Er wendet seinen Kopf zu Susanne und
fiihrt weiter aus, dass er frither grofie Angst vor dieser Geschichte gehabt hétte,
denn seine Mutter sei friih verstorben. Nach dieser Aussage sehen wir iiber Nejats
Schulter hinweg Susanne in Grof3aufnahme, die ihn betroffen anblickt. Sie fragt
Nejat, was sein Vater geantwortet habe. Darauf sehen wir wieder Nejat von der
Seite in Groflaufnahme iiber Susannes Schulter hinweg. Er blickt sich erinnernd
und ergriffen an ihr vorbei und antwortet: »Er sagte, er wiirde sich sogar Gott
zum Feind machen, um mich zu beschiitzen«.?®* Susanne ist sichtlich geriihrt
und beeindruckt von dieser Antwort und fragt, ob sein Vater noch lebe. Nejat
antwortet leise »ja«, und in der ndchsten Einstellung sehen wir wieder Menschen
auf der Straf3e in die Moschee laufen. Die Kamera nimmt dabei nun einen dlteren

263 Ebd.
264 AKIN (2007).



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzihlen =——— 587

Mann mit Takke auf.?®® Darauf folgt wieder eine Einstellung iiber Susannes Schul-
ter hinweg auf Nejat und er fragt sie erfreut, ob sie fiir ein paar Tage seine Buch-
handlung beaufsichtigen konne. Die Kamera nimmt nun beide von hinten auf, sie
sehen sich und wir sehen hinter ihnen die Menschen die Stra3e zur Moschee ent-
langlaufen. Es folgt ein Schnitt, und die nachste Einstellung ist die leicht modi-
fizierte Eroffnungssequenz des Films. Nun wissen wir, dass Nejat in der ersten
Sequenz des Films, am ersten Tag des Opferfestes, unterwegs zu seinem Vater
ist, um sich mit ihm zu vers6hnen. Tatsachlich ist eine der sozialen Grundfunk-
tionen des muslimischen Opferfestes nach islamischen Ritus die Verséhnung
unter Familienangehorigen und Freunden.?*® Auch der Gang der Menschen in die
Moschee, ihr Weg, der im Wechsel mit der Entstehung der kulturellen Erzdhlge-
meinschaft zwischen Susanne und Nejat konstituiert wird, zeigt die Verschran-
kung von Inhalt und Form in diesem Film.

Religion rahmt nicht nur die Geschichte in AUF DER ANDEREN SEITE, sondern
bestimmt sie auch tiefenstrukturell. Dabei geht es gar nicht darum, dass die
Akteure ihre Regeln befolgen. Sie ist Teil der Erzahlung und Anlass fiir ein
gemeinsames Gesprich.? Thr Einsatz kultureller Marker dient hier eher als ein
»thematischer Ansatz einer offenen Kommunikation, als dass sie den Kern eines
Dialogs« bildet.?®® Erneut geht es nicht darum, Grenzen zu ziehen oder zu iiber-
schreiten (boundary crossing), sondern sie zu verwischen (boundary blurring). So
ergdanzt Susanne Nejats Geschichte nicht etwa damit, dass Abrahams Sohn in der
christlichen Version Isaak heifdt. Vivien Silvey und Roger Hillmann interpretie-
ren Susannes Zuriickhaltung an dieser Stelle dahingehend, dass fiir sie die »con-
fluence of narratives« relevant sei und nicht die exakte Bestimmung und Mar-
kierung von Eigenem und Fremdem.?®® Diese Interpretation lisst sich vor allem
durch die Abfolge des Dialogs stiitzen. Denn bevor sich Susanne und Nejat {iber
das muslimische Opferfest austauschen, sehen wir die Symbole der Religion ein-
gebettet in den Lebensalltag der Menschen: als Hauser neben anderen Hausern.
Im Gesprach wird genau diese Einbindung wiederholt. Die Symbole werden nicht
isoliert und getrennt nach aufien gekehrt wie die Klischees in MEINE VERRUCKTE

265 Die Takke ist ein kippadhnliches Scheitelkdppchen, das in der Regel beim rituellen Gebet
von Mannern oder Jugendlichen in der Moschee getragen wird.

266 Spater wird sich zeigen, dass in Feo Aladags Spielfilm D1t FREMDE diese traditionelle integ-
rative Funktion des muslimischen Festes in ihr Gegenteil verkehrt ist.

267 TEZCAN (2010): S. 62.

268 Ebd.

269 Siehe hierzu: HILLMANN, Roger/SILVEY, Vivien (2010): »Akin’s »Auf der anderen Seite« (The Edge
of Heaven) and the widening periphery«. In: German as Foreign Language, No 3/2010, S. 99-116, hier
S. 104. Susanne sagt im Film: »Diese Geschichte gibt es bei uns auch«. Siehe hierzu: AKIN (2007).



588 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

TURKISCHE HOCHZEIT. Religion ist ein kultureller Marker oder eine Kategorie,
keine unverdnderliche Essenz.

Diese Ubersetzung und Dialogizitit gelingen in AUF DER ANDEREN SEITE be-
sonders deshalb, weil uns die Lichtverhaltnisse und Perspektiven sehr viel sehen
lassen. Trotz der vielen Charaktere, Biografien, Beziehungen und Bindungen, die
der Film thematisiert, werden wir von den Geschehnissen nicht iiberrumpelt.
Die Kamera bewegt sich kaum; wichtiger ist das Einfangen von Beziehungen und
Bindungen. Im Gegensatz zu Filmen der 1990er Jahre ist der Film viel ruhiger
geschnitten. Dies gilt hinsichtlich des immerwdhrenden Wechsels zwischen
Komik und Konflikt auch fiir MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT. Auf3er-
dem sind beide Filme, wie bereits erwdhnt, im Gegensatz zu den 1990er Jahren
von hell fotografierten Einstellungen bestimmt. Der entscheidende Unterschied
liegt darin, dass in AUF DER ANDEREN SEITE in der Regel halbtotale Einstellungen
auf totale folgen. In MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT wechseln hingegen
Halbtotale und Nahaufnahmen, wobei letztere insgesamt dominieren; ebenso wie
Interieur-Aufnahmen. Diese Nahe zum tiirkischen Leben in Deutschland zeigt in
MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT allerdings keine Privatheit. Jedes per-
sonliche Anliegen ist integrationspolitisch ein 6ffentliches, was natiirlich an
die Arbeiten von Necla Kelek und Seyran Ates erinnert. Auch wenn sich eine
kopftuchtragende Frau noch so selbstbewusst im 6ffentlichen Raum zeigt und
bewegt, gilt sie nicht als integriert und modern, meint Kelek. Denn ihr Auftritt
stehe immer fiir die Einhaltung des muslimischen Gesetzes, nie fiir die Reprasen-
tation eines modernen Lebens. Dieses Gesetz geht auf ein privates Empfinden des
islamischen Propheten Mohammed zuriick:*°

270 Was die Verschleierung betrifft, gibt es im Koran zwei zentrale Stellen: Vers 31 in der Sure 24
(Das Licht »al-Nur<) und die Sure 33 (Die Parteien »al-Ahzab«) der Vers 59. Beim ersten Vers geht es
explizit um die Frage des sittlichen Verhaltens. Dort heif3t es: »Und sprich zu den gldubigen Frau-
en, sie sollen ihre Blicke senken und ihre Scham bewahren, ihren Schmuck nicht offen zeigen,
mit Ausnahme dessen, was sonst sichtbar ist. Sie sollen ihre(n) Tiicher/Schleier um ihre Busen
schlagen und ihren Schmuck nicht offen zeigen, es sei denn ihren Ehegatten, ihren Vatern, den
Vitern ihrer Ehegatten, ihren S6hnen ihrer Briider und den Séhnen ihrer Schwestern, ihren
Frauen, denen, die ihre rechte Hand besitzt, den mannlichen Gefolgsleuten, die keinen Trieb
mehr haben, den Kindern, die die Bl63e der Frauen nicht beachten. Sie sollen ihre Fiif3e nicht
aneinanderschlagen, damit man gewahr wird, was fiir einen Schmuck sie verborgen tragen.«
Durch sittliches Verhalten soll die Frau ihre Scham (“awra) bewahren und vermieden werden,
dass erogene Atmosphédren und Zonen zwischen glaubigen Frauen und Ménnern, die nicht zur
Familie gehoren, im 6ffentlichen Raum entstehen. Verhaltensweisen wie »Blicke senken, nicht
prahlend den Schmuck, die eigene Zierde und die »Blof3e« zeigen, stehen im Vordergrund. Dass
es zentral um die Vermeidung erogener Atmosphédren geht, zeigt auch Vers 60 in Sure 24, wo es
heifit, dass es kein Vergehen sei, wenn Frauen, »die sich zur Ruhe gesetzt haben und nicht mehr
zu heiraten hoffen [...] ihre Kleider ablegen«. Im zweiten Vers geht es um Schutz. »O Prophet,



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzihlen =——— 589

Aus dem relativ harmlosen Vorgang, dass Mohammed sich in seiner Privatsphdre einge-
schrdnkt fiihlte und sich mit einem Vorhang schiitzte, ist die nachdriickliche Bestimmung
der Stellung der Frau im Islam, die Trennung der islamischen Gemeinschaft in die Manner-
und Frauenwelt geworden. Und daraus erwuchs eine Tradition, die bis heute das Leben von
Millionen Frauen bestimmt.*”

Demgegeniiber lebe eine zivile Gesellschaft »nicht von Verboten, sondern von
Normen und Werten, iiber die ein gesellschaftlicher Konsens erzielt worden ist
und die verinnerlicht wurden«.?”* Erst wenn man das Kopftuch im 6ffentlichen
Raum weglidsst, wird Selbstbestimmung, Verinnerlichung des modernen Lebens
sichtbar. Wahrend Kelek einer derartigen Reprdsentationslogik anhidngt, die
das Innere nach auf3en kehrt, verhandelt AUF DER ANDEREN SEITE die Beziehun-
gen der Akteure untereinander und ihre Verhaltnisse und Positionen zu Orten,
Dingen und in Ridumen.?”® So folgt auf die Er6ffnungssequenz eine Fahrt durch
die tiirkische Provinz, die die Dinge und die Landschaft hell ausleuchtet mit
einbezieht. Das sich darin bewegende Subjekt, der Germanistikprofessor Nejat,
ist in die Umgebung eingebunden.”* Er ist auf der Fahrt zu seinem Vater an die
Schwarzmeerkiiste, was zugleich die zweite Bindungslogik in diesem Film auf-
zeigt: die Familie. Gebunden werden diese beiden Ebenen, Verortung der Akteure
im Raum und ihre familidren Bindungen, durch die Bewegungen der Protagonis-
ten von a nach b, die zwischen Bremen, Hamburg, Istanbul und Schwarzmeer-

sag deinen Gattinnen und deinen T6chtern und den Frauen der Glaubigen, sie sollen etwas von
ihrem Uberwurf iiber sich herunterziehen. Das bewirkt eher, dass sie erkannt werden und dass
sie nicht beldstigt werden.« Diese Anweisung soll auf die Begebenheit zuriickgehen, dass Gaste
des Propheten Mohammad {iber die zeitliche Gebiihr hinaus seine Gastfreundschaft an einem
Abend beanspruchten und dies an der Schonheit seiner Frauen gelegen haben soll. Siehe zu den
Koranversen: Der Koran, Ubersetzung von Adel Theodor Khoury (unter Mitwirkung von Muham-
mad Salim Abdullah), Giitersloher Verlagshaus 1987, S. 267, S. 270 u. 323f.

271 KELEK (2005): S. 174.

272 Ehd.,, S. 238.

273 Siehe hierzu: CHA, Kyung-Ho (2010): »Erzdhlte Globalisierung. Gabentausch und Identitéts-
konstruktion in Fatih Akins >Auf der anderen Seite««. In: Kultur als Ereignis, S. 135-150.

274 So vertraut wie Nejat sich in der zweiten Halfte des Films durch die Tiirkei bewegt, war er
im ersten Teil des Films zwischen Hamburg, seiner Arbeitsstelle, und Bremen, dem Wohnort
seines Vaters in Deutschland unterwegs. Ahnliche Zustinde in der Tiirkei und in Deutschland
berichtet die Ich-Erzéhlerin in Hans mit scharfer SofSe. »Als wir in Deutschland losfuhren, verlief3
ich meine Heimat. Aber jetzt nach drei Tagen verspiirte ich wieder Vertrautheit um mich herum.«
Das Dorf Akpinar (im Film von 2013 heif3t es Tepecikdy) war ein Ort »zwischen Vertrautheit und
Fremdheit, irgendwo zwischen Niemandsland und Heimatland. [...] Ich wiirde die nichsten Wo-
chen Heimweh nach Deutschland haben, aber dennoch nicht von hier wegwollen. Ich war mit
allem einverstanden, ohne zu wissen, worauf dieses Einverstandnis eigentlich beruhte.« Siehe
hierzu: AKYUN (2005): S. 53 u. 56.



590 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

kiiste auf der Suche nicht nach sich selbst, sondern nach alter und neuer Familie
und Geborgenheit sind. Was die Figuren miteinander in Beziehung treten 1asst,
sind die Tode von Yeter und Lotte. Die Bindungen zwischen Landschaft, Orten,
Familie und Protagonisten werden in vielen Sequenzen sichtbar aktualisiert.?”

So sehen wir etwa Lotte in einer Telefonzelle im Hotel in Istanbul mit ihrer
Mutter telefonieren. In dem Telefonat geht es vor allem darum, wann Lotte denn
nun endlich nach Deutschland zuriickkehrt, um ihr Studium fortzusetzen. Lotte
antwortet genervt, dass es noch ein halbes Jahr dauern kénne und dass sie zum
ersten Mal in ihrem Leben das Gefiihl habe, etwas Richtiges zu machen. Wahrend
dieser Diskussion sitzt Lotte in einer embryonalen Haltung auf dem Boden. Die
Position der Kamera ist distanziert: eine Totale, die genau diese Haltung einfangt,
die reprasentativ gesehen im Gegensatz zum verhandelten Inhalt, einem kleinen
Familienstreit, steht. Am Ende bricht nicht Lotte das Gesprach ab, sondern ihre
Mutter, die Lotte in der besagten Haltung unsicher und dngstlich wie ein Klein-
kind zuriicklasst.

Wiederholt wird diese Szene in umgekehrter Richtung nach Lottes Tod. Wir
sehen Susanne in Lottes Zimmer in Istanbul das Tagebuch ihrer Tochter lesen,
das sie wahrend ihrer Zeit in Istanbul verfasst hatte. In der mit Lottes Stimme
vorgelesenen Passage, vergleicht die Tochter ihre politische Odyssee in die Tiirkei
mit der ihrer Mutter als diese in den 1960er Jahren nach Indien aufgebrochen war.

Diese Schritte, ... meine Schritte

Maochte ich kraftvoll gehen, beherzten Schrittes.

Auch wenn Mama das manchmal nicht so richtig begreift,

was ich wirklich erstaunlich finde. Sie selbst war doch genauso, beziehungsweise

ich gehe unabhéngig von ihrer Geschichte, die ich ja erst nach und nach erfahren habe,
verbliiffend dhnliche Wege wie sie.

Vielleicht ist es das. Sie sieht sich selbst in mir.?”®

In der ndchsten Szene verldsst Susanne das Haus und griif3t auf der gegeniiber-
liegenden Strafienseite zwei Backgammon-(Tavla-)Spieler mit der gleichen Hand-

275 Auch Zafer Senocaks Protagonist Hamit aus Pavillon, der 1957 wegen seines Studiums nach
Wien und dann weiter nach Miinchen zieht, fiihlt sich innerhalb kurzer Zeit in Miinchen wohl:
»Wenn man im Zentrum der Stadt anfing und bis an den nordlichen Rand gelangte, so war der
Englische Garten der Ort, den er am haufigsten aufsuchte. Sobald er das entdeckt hatte, besuchte
er ihn — ohnehin nicht weit weg von seinem Zuhause — regelméfig. [...] Auch wenn er nur ein
Staubchen darin gewesen ware, so fiihlte er sich doch als ein Teil dieser Gegend.« Und als Hamit
gemeinsam mit seiner deutschen Freundin Hilde Istanbul besucht, fiihlt er sich auch dort, trotz
des Militdarputschs von 1961, wohl. Siehe hierzu: SENOCAK (2009): S. 31 u. 57.

276 AKIN (2007).



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzihlen = 591

bewegung wie zuvor ihre Tochter. Wie Nejat werden weder Lotte noch Susanne
als Touristen in der Tiirkei dargestellt.””” Das Verhalten tritt an die Stelle der Arti-
kulation. Denn die Gesprache zwischen Mutter und Tochter dariiber, dass Lotte
Ayten helfen muss, enden in Deutschland immer im Streit. Hinsichtlich ihres Ver-
haltens dhneln die beiden aber einander. Ein vergleichbares Bindungsverhiltnis,
das iiber den Dialog hinausreicht, macht Akin auch fiir Nejat und seinen Vater
Ali sichtbar. Auch hier sind es kérperliche Handlungen, denen filmtechnisch
derselbe Stellenwert wie dem Sprechen eingerdumt wird. Dieser Zusammenhang
verwandelt Orte in Rdume, die die intimen Beziehungen sowie den Umgang mit
Kultur pragen. Denn die Akteure machen etwas mit den eingefangenen Orten und
verdndern so ihre Ordnungen. Ein weiteres plastisches Beispiel fiir die Verwand-
lung eines Ortes, einer Ordnung in einen Raum, in eine mehrdeutige Ordnungs-
struktur, zeigt uns die Analyse folgender Sequenz.

»Eh, sen simdi kimi dis ediysin?« (»Wen bumst Du zur Zeit?«), fragt Ali mit lasi-
schem Akzent seinen Sohn Nejat. Sie sitzen Eis essend vor dem Bremer Bahnhof
auf einer Parkbank. Die Kamera nimmt sie mit einer Totalen auf. Verdutzt hebt
Nejat den Kopf, hort auf, sein Eis zu essen und blickt in Richtung Kamera. Sein
Vater riickt ndher an ihn heran und wiederholt die Frage mit einer ausholenden
Handbewegung: »Kimi bum bum ediysin, da?« (»Wen Du bumst, meine ich?«)
Nejat antwortet ihm: »Baba, gentlemen adam bdéyle birsey konusmaz«. (»Baba,
ein Gentleman spricht nicht iiber so was«). Ali wendet seinem Sohn ein wenig
beleidigt den Riicken zu und antwortet in einer Art Gastarbeiterdeutsch: »Ach so,
das wusste ich nicht, fiigt aber auf Tiirkisch hinzu: »Seninle de birsey konusul-
maz kil« (»Mit Dir kann man aber auch iiber nichts reden!«) Nejat isst wie sein
Vater sein Eis auf, klopft seinem Vater zum Abschied auf den Riicken und emp-
fiehlt ihm, das Buch zu lesen, das er ihm geschenkt hat. Sein Vater grummelt
auf Tiirkisch zuriick, dass er es »verfickt nochmal lesen werde« (»okuruz, amina
koyum«).?"®

Die ganze Szene lebt von einer Einstellung, die beide auf einer Parkbank vor
dem Bremer Bahnhof zeigt. Keine Schuss- und Gegenschuss-Aufnahme trennt
Vater und Sohn voneinander. Selbst der Gesprachsverlauf und sein Inhalt reifien

277 Siehe hierzu: GOKXTURK (2010): S. 20; SILVEY/HILLMAN (2010): S. 111.

278 AKIN (2007). In dieser Sequenz zeigt sich wie in vielen anderen Szenen in den 2000er Jah-
ren, dass bei Verwendung beider Sprachen keine Mischung innerhalb eines Satzes geschieht. Es
entsteht also kein hybrides Sprachkonstrukt wie die Kanak Sprak. Siehe hierzu auch die Ana-
lysen und Ergebnisse von Helga Kotthoff zur Ethno-Comedy in den 2000er Jahren: KOTTHOFF,
Helga (2013): Komik (in) der Migrationsgesellschaft, Konstanz: UVK; dies. (2019): »Ethno-Come-
dy zwischen Inklusion und Exklusion. Komische Hypertypen und ihre komischen Praktiken«.
In: Komik der Integration, hg. Ozkan Ezli, Deniz Goktiirk und Uwe Wirth, Bielefeld: Aisthesis,
S. 48-84, hier S. 57 u. S. 61.



592 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

die beiden nicht auseinander. Vielmehr kommentieren die zu Ende gefiihrten
Handlungen das Gesprdach diametral und verwandeln den Ort am Bahnhof in
einen Raum, was einer nicht-sprachlichen Ubersetzung gleichkommt, die durch
die Korper erfolgt, denn beide essen ihr Eis weiter wie vorher, und Nejat entsorgt
sogar die Eisbecher. So entsteht ein Raum zwischen Nejat und Ali. Nejat wird
sich spater im Film zwar von Ali 16sen, weil ein Morder nicht sein Vater sein
konne. Dennoch bleibt der anfangs entstandene Raum bestehen und erfahrt
sogar noch eine deutliche Ausdehnung durch die bereits beschriebene bemer-
kenswerte Kopplung an das religiose Narrativ der Opfergeschichte Abrahams.
Kurz davor sehen wir, wie Ali in Istanbul auf einem 6ffentlichen Platz das von
Nejat geschenkte Buch sichtbar geriihrt zu Ende liest.”’” Die Bahnhofsequenz
zwischen Nejat und Ali dhnelt dem Gespréach iiber das Opfer zwischen Nejat und
Susanne insofern, als beide Sequenzen als Handlungen zu Ende gefiihrt werden
und dadurch eine Einheit darstellen. Diese Aufnahmeform, die Inhalt und Form
eng verkniipft, finden wir auch in den Dokumentarfilmen AM RANDE DER STADTE
und WIR SITZEN IM SUDEN. Mag es das Gebet von Fikrets Mutter in Bademsoys
Film sein oder dass ihr Sohn auf der Langhalslaute ein Stiick (zumal eines iiber
die Migration und ihre Folgen?°) spielt — im Unterschied zu Film und Literatur
in den 1990er Jahren sind in den 2000er Jahren Inhalt und Form viel enger und
intensiver miteinander verschrankt.

Zu Beginn des ersten Kapitels »Yeters Tod« besucht Nejat seinen Vater in
Bremen und bringt ihm den Roman von Selim Ozdogan als Geschenk mit. Wih-
renddessen bereitet Ali fiir seinen Sohn ein Fischgericht vor. Spater werden sie
erneut Fisch essen, dann mit Yeter.?®* Nach Yeters Tod erwirbt Nejat auf der Suche
nach Yeters Tochter in Istanbul einen deutschen Buchladen. Im letzten Teil des

279 Dabei handelt es sich um den Roman Die Tochter des Schmieds des deutsch-tiirkischen Au-
tors Selim Ozdogan. Er erzihlt darin eine tiirkische Familiengeschichte zwischen den vierziger
und sechziger Jahren in der tiirkischen Provinz. Die letzten Seiten des Romans sind der Arbeits-
migration der Protagonistin Giil nach Deutschland gewidmet. Ahnlich wie bei Akin spielen in
diesem Roman Dinge, Landschaften und Alltag eine besondere Rolle. Das Subjekt ist ebenso
eingebunden und in Beziehungen verwoben. Letztlich ist Alis Lektiireerfahrung insofern mit
derjenigen von Susanne vergleichbar, als bei letzterer Lotte auf die Jugend ihrer Mutter verweist,
wihrend Ozdogans Buch auf die erste Gastarbeitergeneration, zu der Ali gehért, anspielt. Das
erklart auch seine sichtbare Riihrung. Interessant ist auBerdem, dass es bis zum Dreh des Films
noch keine tiirkische Ausgabe von Die Tochter des Schmieds gab, die Ali im Film jedoch liest.
Dafiir wurde einfach das deutsche Buchcover mit dem tiirkischen Titel Demircinin Kizi versehen.
Siehe hierzu: 0zpoGAN, Selim (2005): Die Tochter des Schmieds, Betlin: Aufbau. Siehe auch:
AKIN (2007).

280 BADEMSOY (2005).

281 Wahrend Ali in Akins Film deutlich zu Fisch in Bezug gesetzt wird, ist es in Hatice Akyiins
Roman kaum moglich, sich ihren Vater Ismail ohne Grill vorzustellen. »Soweit es drauflen zwei



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzihlen =—— 593

Films fahrt Ali an seinen Herkunftsort, um zu fischen. Diese Verdopplungen,
Fischgericht/fischen, Buch/Buchladen wirken verbindend und verdeutlichen die
Bindungslogik in diesem Film.

So werden auch Landschaften, Stadte und die mit ihnen verbundenen Akteure
erst durch sich wiederholende Ortsaufnahmen und Ubergangsriume eingefiihrt.
Viele Analysen von AUF DER ANDEREN SEITE halten fest, dass sich kein Akteur hin-
sichtlich seiner Verhaltensweisen als Tourist bezeichnen lasse; ebenso wenig aber
auch als Alteingesessener in einem der Lander. Dieser Eindruck von Vertrautheit
und Fremdheit zugleich entsteht durch die filmische Erzdhlung, indem wieder-
kehrende Orte und Ziele die Bewegungen der Akteure rahmen und dadurch koor-
dinieren.?®? Im ersten Teil sehen wir eine 1. Mai-Demo in Bremen, im zweiten Teil
eine weitaus gewalttdtigere 1. Mai-Demo in Istanbul. Gegen Ende des ersten Teils
sehen wir Ali im Gefangnis in Deutschland, gegen Ende des zweiten Teils Ayten in
einem tiirkischen Gefdngnis. In Bremen sehen wir mehrmals den Bahnhofsplatz,
in Istanbul den Taksimplatz. Aytens Bewegung in Bremen iiber den Bahnhofsplatz
ist identisch mit derjenigen Lottes in Istanbul iiber den Taksimplatz. Nach Barbara
Mennel spiegeln die »Verdopplungen und Uberschneidungen [...] den Wandel der
familidren, aber auch der zeitlichen und rdumlichen Verhiltnisse [...] unter den
Bedingungen der Globalisierung wider«.?®® Mit den Orten expandiert aber auch
der an diesen Orten anhand sozialer und Beziehungen zu den Dingen (Buch,
Fisch, Schuhe und Waffe) angelegte Raum vom ersten Teil iiber den zweiten bis
zum dritten Teil, der denselben Titel tragt wie der Film: »Auf der anderen Seite«.

In Bremen und Hamburg sehen wir vor allem geschlossene Raume wie Alis
Wohnung mit ihrem recht geschlossen wirkenden Garten, Nejats Wohnung und
der Horsaal an der Uni in Hamburg, die geschlossenen Ziige und Busse, die die
Protagonisten benutzen. In Istanbul und an der Schwarzmeerkiiste dominieren
hingegen Aufienaufnahmen. Eindriicklich wird diese Ausdehnung des Raums

Grad tiiber null hat, stellt mein Vater seinen Grill im Garten auf«, schreibt sie. Siehe hierzu:
AkYUN (2005): S. 31f.

282 Ozdamar beschreibt die Berliner Strafien in Seltsame Sterne starren zur Erde, auf denen sie
zum Theater unterwegs ist, weder als neues fremdes Territorium noch als Orte, die sie bald wie-
der verlassen wird, wie im Karawanserei-Roman. In ihrem Roman von 2003 sind die Straf3en und
Viertel nicht fremd: »Als ich zum Grenziibergang Friedrichstrale zuriickging, wurde mir leichter
und leichter, meine Arme waren Fliigel geworden, ich war ein Vogel, der iiber Ostberlin fliegen
wiirde, der sich alle Strafien, iiber die Brecht und Besson gelaufen sind, anschauen und vor
Freude lachen wird«. Siehe hierzu: OzpaMAR (2003): S. 34.

283 MENNEL, Barbara (2010): »Uberkreuzungen in globaler Zeit und globalem Raum in Fatih
Akins Auf der anderen Seite«, In: Kultur als Ereignis, hg. v. Ozkan Ezli, Bielefeld: transcript,
S. 95-118, S. 103.



594 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

in den letzten Sequenzen, der Fahrt an die Schwarzmeerkiiste und der letzten
Einstellung mit Blick auf das Meer. Nejat sitzt leicht von der Mitte nach links
dezentriert am Strand und wartet auf seinen Vater. Diese letzte Aufnahme wurde
auch fiir das Kinoplakat und das Cover der DVD verwendet.”®* Sie macht deut-
lich, welchen privilegierten Stellenwert das Sehen fiir die Protagonisten und die
Rezipienten des Films einnimmt.*®* Daher ist auch die Expansion des Raums
durch die Verdopplung von Orten, von politischen Ordnungen und von Hand-
lungsmustern nicht als die Entstehung eines Reprdsentationsraumes und dem
Vollzug einer Emanzipations- oder Integrationsbewegung zu verstehen, sondern
vielmehr als Aktualisierung eines biografisch-historisch vorhandenen Verhand-
lungsraums, beispielsweise zwischen Lotte und ihrer Mutter, zwischen Nejat und
seinem Vater.?®¢

Die Grundlage dieser Expansion des Raums sind aktives Sehen und Handeln.
Mit »aktivem Sehen« ist gemeint, dass die Kamera mit einer durchgehenden
Alternanz von Halbtotalen und Totalen, beispielsweise im Unterschied zu Kurz
UND SCHMERZLOS, in die Tiefe aufnimmt.”®” Dass die Geschichten des Sorgetra-
gens um den Anderen zwischen den Akteuren Rdume schaffen, die iiber das
Verstehen und Nicht-Verstehen, iiber die Sprache hinausgehen, ldsst sich als
»aktives Handeln« begreifen. Denn die Bewegungen der Akteure von einem Ort
zum nachsten implizieren nicht Versuche, sich selbst, den Anderen, seine eigene
und die andere Kultur zu verstehen oder innere Verwundungen und Diskrimi-
nierungen zu versprachlichen. Sie sind vielmehr als kérperliche Handlungen zu
verstehen, denen filmsprachlich, wie bereits erwdhnt, derselbe Stellenwert ein-
gerdumt wird wie dem Sprechen. Sie verwandeln Orte in Rdume, die wiederum

284 Siehe hierzu: AKIN (2007).

285 Auch Aysun Bademsoy wirft in ihrem Dokumentarfilm iiber zuriickgekehrte Almancis in AM
RANDE DER STADTE einen besonderen Blick darauf, worin und wie deren Leben generationeniiber-
greifend stattfindet. Nachdem sie in kurzen Einzelinterviews ihre Probanden an bestimmten Orten
vorgestellt hat, folgt eine Autofahrt, bei der wir mehrere gated communities von aufen sehen. Am
Ende dieser Fahrt landen wir wieder bei der geschlossenen Wohnanlage, von der aus die Fahrt
begonnen hatte. Es folgen Aufnahmen von Krdnen der Gartenanlage und des gemeinschaftlichen
Swimming Pools, die beide auch von den Bewohnern genutzt werden. Bademsoy unternimmt
dann spéter weitere Fahrten ins Zentrum der Stadt Mersin, anhand derer sie dann auch die Wohn-
anlagen am Rand der Stadt erneut rahmt und verortet. Siehe hierzu: BADEMSOY (2005).

286 In Bademsoys Dokumentarfilm erfolgt aus den Erzahlungen der Interviewten ebenfalls eine
historische Aktualisierung ihrer Migrationserfahrungen; die deutsche Rindswurst oder Knodel,
die Pinar Keskin sehr vermisst oder die deutschen Musikerfreunde, mit denen Fikret Cember in
Mannheim oft unterwegs war. Siehe hierzu: BADEMS0Y (2005); siehe auch Interview mit der Re-
gisseurin, In: http://peripherfilm.de/fsk-kino/archiv/amrandederstaedte.html (11.09.2018).

287 Diese Aufnahmeform bestimmt auch die Dokumentarfilme AM RANDE DER STADTE, MEIN
VATER DER TURKE und WIR SITZEN IM SUDEN.


http://peripherfilm.de/fsk-kino/archiv/amrandederstaedte.html

5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzdhlen =— 595

die intimen Beziehungen und den Umgang mit Kultur und mit politischen Ord-
nungen pragen. Lottes Tod und Susannes Hilfe, die sie Ayten trotz des Todes ihrer
Tochter anbietet, bringen Ayten dazu, ihrem linken Kampf gegen den tiirkischen
Staat abzuschworen.”®® Und Nejats Verurteilung des Totschlages seines Vaters
weicht der Erinnerung daran, wie dieser sich sogar Gott zum Feind erklart hitte,
um ihn zu beschiitzen. Nach Thomas Elsdsser deutet sich damit ein neues ethi-
sches Kino an, das als eine »Art Platzhalter fiir eine noch ausstehende Politik«
dient.?®® Akins Film fiihre im positiven Sinne »zuriick zur Einsamkeit der ethi-
schen Entscheidung, die stets nur singuldr sein kann, allerdings Folgen fiir
die Gemeinschaft haben muss, um eine Ethik herzustellen, d. h. einer h6heren
Ordnung geniige zu tun«.?*°

Dieser Idee folgt auch Der Pavillon von Zafer Senocak. Drei Wochen nach
Hamits und Hildes Ankunft in Istanbul putscht das tiirkische Militdar die Regie-
rung von Adnan Menderes. Davon berichten nur wenige Sitze wie die, dass
Hamit versuche, im dritten Stock des Pavillons zu verarbeiten, »was er vor ein
paar Tagen gesehen hatte« und dies »in seinem Kopf wieder in eine Ordnung
zu bringen«.”** Hamit und sein Autor vertreten dabei folgende Ansicht: Wenn
man die kleinen Ereignisse nicht fiir wichtig erachtet, geht man bei den grofien
Ereignissen unter. Hamit fiihlt sich dem Pavillon zugehorig, wie zuvor dem Engli-
schen Garten in Miinchen. Ein Putsch oder ein bestimmtes politisches Programm,
das versucht, »die Revolution auf den Kérper des Menschen, auf die Familien-
ordnung« zu iibertragen, »betrachtet die Politik nicht als Ort der Bewegung in
Richtung irgendwelcher tiefgriindiger Verdnderungen«. Politisch ware fiir Hamit
hingegen, wenn in die Geschichte jedes einzelnen Individuums Verdnderun-
gen eingingen, die in Handlungen und sozialen Zusammenhdngen sichtbar
gemacht wiirden. Wie Susanne beispielsweise in AUF DER ANDEREN SEITE Ayten
hilft, obwohl Letztere auch mitverantwortlich fiir den Tod ihrer Tochter ist. Doch
beriihrt die aktuelle politische Geschichte ihrer Tochter vor ihrem Tod auch ihre
politische Vergangenheit. Durch ihre Hilfe fiir Ayten, ihre politische Praxis, wird
diese Verdnderung in ihrem Inneren sichtbar.?*?

Ein Grofdteil der Filme von Regisseuren mit Migrationshintergrund aus den
2000er Jahren hat nach Ansicht einiger Wissenschaftler »our understanding of
European identity as constructed and narrated in European national cinemas«

288 Siehe hierzu auch: ELSASSER (2011): S. 60.
289 Ebd., S. 45.

290 Ebd., S. 60.

291 SENOCAK (2009): S. 51.

292 Siehe hierzu: AKIN (2007).



596 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

neu definiert.?*® Es wird vor allem darauf aufmerksam gemacht, dass die Globa-
lisierung dabei neu gerahmt wird. Berna Giineli konstatiert beispielsweise, dass
Akins multiethnisches Europa in AUF DER ANDEREN SEITE »is presented to the
viewer as lived experience of his protagonists«. Und Vivien Silvey und Roger Hill-
mann finden, dass Akins Film sowie viele andere jener Zeit, etwa von Michael
Haneke, Paul Thomas Anderson und Alejandro Gonzales Ifarritu »fractal narra-
tives« seien, die besonders den »cultural impact« der Globalisierung re-prasen-
tierten.”®* Die erzdhlerischen Strukturen dieser Filme seien »multistrand, tempo-
rally jumbled, and at first chaotic yet in the end fatefully coincidental«. Nach dem
Konzept der fraktalen Geometrie aus der Chaostheorie stellten diese Filme Welten
dar, »in which borders are perforated and, as in The Edge of Heaven, significantly
questioned«.?”> Globale Themen wiirden dabei in den filmeigenen und erzih-
lerischen Rahmungen situiert.”®® In ihrer Analyse von Akins »nicht-linearer
Erzdhlweise« in AUF DER ANDEREN SEITE macht Barbara Mennel eine filmische
Poetik ausfindig, bei der die Darstellung der Gleichzeitigkeit von transnationaler
Mobilitat und regionaler Bindung weder der globalen noch der regionalen Ebene
eine definitorische und, damit verbunden, auch keine identifikatorische Hoheit
zuspricht.”” In diesem Zusammenhang dndere sich auch die Bedeutung und
Funktion von Regisseur oder Autor,?*® Fragen nach reprisentativen Strategien
und der Wahl kiinstlerischer Mittel stehen im Zentrum der Beobachtungen vieler
Forscher, die sie nicht mehr an ihren globalen Reichweiten messen, sondern an
der erzdhlerischen Stdrke ihrer Rahmungen. Dabei gehen sie davon aus, dass
Autoren und Regisseure der zweiten und dritten Generation zwar zwischen der
»migrant« und »diasporic experience« unterscheiden, beide Erfahrungen jedoch
intergenerational in ihren Erzihlungen wieder zusammenfiihren.?*®

Tatsdchlich ist bei den bisher erwdhnten und analysierten Filmen die Kom-
patibilitdt und nicht der Bruch zwischen den Generationen entscheidend. Wiirde

293 BERGHAHN, Daniela/STERNBERG, Claudia (2010): »Locating Migrant and Diasporic Cinema
in Contemporary Europe«. In: European Cinema in Motion. Migrant and Diasporic Film in Con-
temporary Europe, hg. v. Daniela Berghahn, Claudia Sternberg, London: Palgrave Macmillan,
S. 12-49, hier S. 12.

294 SILVEY/HILLMAN (2010): S. 106.

295 Ebd.

296 Ehd., S. 12.

297 Siehe hierzu: MENNEL (2010): S. 99 u. 103.

298 So konstatiert etwa Monika Stranakova, dass diese Autoren mit ihrer Literatur nun definier-
ten, was Europa ist. Siehe hierzu: STRANAKOVA, Monika (2009): Literarische Grenziiberschreitun-
gen. Fremdbheits- und Europa-Diskurs in den Werken von Barbara Frischmuth, DZevad Karahasan
und Zafer Senocak, Tiibingen: Stauffenburg, S. 9 u. S. 27.

299 Siehe hierzu: BERGHAHN/STERNBERG (2010): S. 44.



5.3 Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzihlen =— 597

man sie einfach abstrakt als europdische oder als globale Geschichten rahmen,
dann wiirde man aus dem Blick verlieren, wie unterschiedlich Integration in einer
Einwanderungsgesellschaft verlaufen und ausgehandelt werden kann. Am Ende
von MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT bekommt man als Zuschauer den
Eindruck, wenn der Film weitergehen wiirde, dass es trotz Hochzeit am Schluss
des Films sehr schnell wieder Beleidigungen, Verletzungen und Gewaltausbrii-
che sich einstellen wiirden. Das gilt fiir AUF DER ANDEREN SEITE nicht. Hier ver-
mutet man eher, dass Ali, Susanne, Nejat und Ayten, die Uberlebenden also, eine
neue Familie bilden. Das Prinzip der Erzahlgemeinschaft verdeutlicht in AUF DER
ANDEREN SEITE also nicht, dass die Kultur oder die Kulturen iiberleben, sondern
die Menschen und mit ihnen Formen sozialer Einheit wie die Familie.

Bereits hingewiesen habe ich auf den unterschiedlichen Einsatz von Reli-
gion in MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT und AUF DER ANDEREN SEITE.
Wahrend der Islam im ersten Film die Integrationsgeschichte von G6tz rahmt
und normiert, ist er im zweiten ein inhaltlicher Anlass, um weiter miteinander zu
sprechen. Dass er dabei iiberraschenderweise im ersten weniger grundsatzlich
als im zweiten Film verhandelt wird, liegt vor allem daran, dass Offentliches und
Privates jeweils unterschiedlich verschrankt werden. Wahrend die Expansion
des Raums in AUF DER ANDEREN SEITE erzdhlerisch iiber den Zusammenhang
von Dingen, Personen, Orten und Bediirfnissen sowie filmasthetisch durch Auf-
nahmen in die Tiefe gelingt, bleibt in MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT
als einziger Ort fiir die Hochzeitsfeier Gotz’ Plattenladen iibrig. Denn in allen
anderen Raumen wurde zuvor schon ohne Unterlass gestritten, entweder weil
der Islam dies und das verlange oder weil er die Frauen unterdriicke. Anders for-
muliert: In MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT machen die Akteure nichts
aus den Orten, sondern wollen vor allen Dingen eine bestimmte Ordnung sicht-
bar machen. Dies tun sie, weil sie so handeln wollen, wie Tiirken eben handeln.
Dieses Vorhaben ist nicht nur deshalb fragwiirdig, weil G6tz selbst Aylin ihr Tiir-
kischsein abspricht, indem er sie darum bittet, wie eine Tiirkin zu handeln.3°°
Fragwiirdig ist ebenso, dass die Tiirken an sich getiirkt werden, denn sie sprechen
nur Deutsch und verlassen nie ihren Berliner Kiez. Diese Spannung lasst sich
kaum mit der einfachen Identitétspolitik 16sen, die der Film zwischen Deutsch
und Tiirkisch anbietet.

Wir werden sehen, wie sehr dieses neu entstehende Spannungsfeld zwischen
Deutsch und Tiirkisch, nach einer Dekade der Infragestellung beider Zuschrei-
bungen in den 1990er Jahren, im Positiven wie im Negativen Film und Literatur

300 Der ausdriickliche Hinweis auf das Tiirkische ist in den Romanen und Erzdhlbdnden Selam
Berlin, Hiirriyet Love Express und Mein Name ist Revolution erzdhlerisch ebenfalls duf3erst wichtig.



598 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

der 2000er Jahre entweder personal, sprachlich oder territorial durchzieht. Denn
bemerkenswert ist trotz der Differenzen zwischen MEINE VERRUCKTE TURKISCHE
HoCHZEIT und AUF DER ANDEREN SEITE, dass alle Akteure in beiden Filmen ihre
Kulturen verinnerlicht haben und sie in ihrem Alltag verhandeln. Hierin stimmen
sie mit den oben skizzierten Kultur- und Integrationstheorien von Andreas
Wimmer und Rogers Brubaker iiberein, in denen die »verinnerlichte Kultur« den
Ausgangspunkt des Aushandelns im 6ffentlichen Raum bildet. Es geht also nicht
um die individualpsychologische und zugleich philosophische Frage, wie man
wird, was man ist. Was man ist, ist hier bereits der Ausgangspunkt. Wir wissen
von Beginn an, dass Nejat Muslim ist und wir wissen auch, dass Kreuzberg in
MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT der Kiez der Tiirken ist, in den GOtz
sich integrieren muss. Es geht also nur um die Frage, was man daraus macht,
wofiir man sich durch die eigene Lebensweise entscheidet. Integrationspolitisch
geht es um die Initiierung des Prozesses, die »sinnlich-physische Anwesenheit
in den Tatbestand ihrer Zugehorigkeit zur Gesellschaft zu verwandeln«.>** Und
in diesem Prozess ist die Frage ausschlaggebend, wofiir man sich entscheidet
und in welcher Beziehung diese Entscheidung mit dem eigenen und gesellschaft-
lich kompatiblen Verhalten steht. Unter diesen Bedingungen kann die Frage des
Zusammenlebens zu einer integrationspolitischen Frage avancieren: »social
cohesion and national identity can coexist with valuing diversity in the public
sphere«.>®? In MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT steht dieser Prozess nur
GOtz zu, in AUF DER ANDEREN SEITE allen Akteuren. Bereits diese unterschied-
lichen Prozesswege zwischen einem Individuum auf der einen Seite und einer
sich entwickelnden Erzdhlgemeinschaft auf der anderen Seite in diesen beiden
erfolgreichen Filmen zeigen, dass es in den 2000er Jahren die Akteure sind, die
entscheiden, welcher Wert kulturellen Markern wie der Religion zukommt. Daher
zeigt sich Integration mehr an Lebensweisen und Entscheidungen statt an dem,
was sie sagen. Auf3erdem sind wir iiber die Erzdhlformen und Kameraeinstellun-
gen oft im Bilde, d.h. wissen, wo und worin etwas stattfindet oder endet. Die
Akteure sind in den Erzdhlungen von Beginn an Angekommene. Es stellt sich
nicht die Frage, ob sie integriert sind oder nicht, sondern was sie daraus machen
oder welche Entscheidungen sie aus desintegrierten Zustinden heraus treffen.
ALMANYA. WILLKOMMEN IN DEUTSCHLAND beginnt beispielsweise damit, dass
die ehemaligen Gastarbeiter Hiiseyin und Fatma die deutsche Staatsbiirgerschaft
annehmen und die tiirkische ablegen. Feo Aladags Film DIE FREMDE setzt damit

301 PrEUSS (2011): S. 480.

302 VERTOVEC, Steven (2010): »Towards Postmulticulturalism? Changing Communities, Condi-
tions and Contexts of Diversity«. In: International Social Science Journal, Volume 61, Issue 199,
March 2010, S. 83-95, hier S. 94.



5.4 Entscheidungen und Integration =—— 599

ein, dass die tiirkeistaimmige Protagonistin Umay von Istanbul in ihre Heimat
Berlin zuriickkehrt. Trotz dieser jeweils eindeutigen Zugehorigkeit verhandeln
beide Filme Integration sehr unterschiedlich.

5.4 Entscheidungen und Integration

»Was sind wir denn nun? Deutsche oder Tiirken?«, fragt der achtjahrige Cenk
beim gemeinsamen grofifamilidren Mittagessen bei seinen tiirkischen Grofieltern
in Dortmund. Zuvor hatte sein Grofivater Hiiseyin vor der versammelten Familie
am Tisch verkiindet, dass er der Familie etwas zu sagen habe, »eine Uberra-
schung«.3® Seine Frau Fatma glaubt zu wissen, was ihr Mann meint, und verkiin-
det allen hocherfreut, dass sie nun endlich Deutsche geworden seien und zeigt
allen die deutschen Passe. Doch Hiiseyin greift harsch ein und winkt ab. »Nein,
das nicht Uberraschung. Uberraschung ist, ich habe Haus gekauft. In Tiirkei. Im
Dorf. In Heimat.« Sein &ltester Sohn Veli fragt irritiert: »Warum das denn? Wollt
ihr zuriickkehren oder was?« Fatma erschrickt, denn wie die anderen wusste sie
nichts von diesem Hauskauf. Hiiseyin antwortet nicht, zeigt seinem Enkel Cenk
aber ein altes Foto, auf dem nur eine Landschaft zu sehen ist, die in ihrer Unbe-
stimmtheit ein wenig an die Hiitte am Anfang von AUF DER ANDEREN SEITE erin-
nert. Und wie in ZEIT DER WUNSCHE ist die Herkunft als Foto ein Teil der deut-
schen Wohnung. »Da kommen wir her«, sagt der Grof3vater zu Cenk. Cenk sieht
das Bild an und fragt irritiert: »Da kommen wir her?«*°* Hiiseyin, der Mann, Vater
und Grof3vater in dieser Runde, wiinscht sich, dass die gesamte Familie in den
nédchsten Ferien dorthin fahrt. Das 16st eine Diskussion aus, einige kénnen nicht,
andere sehen darin keinen grofien Sinn, worauf der Grof3vater versucht, sie darauf
zu verpflichten, dass sie doch eine Familie seien etc. In diese Auseinandersetzung
hinein stellt Cenk laut die oben zitierte Frage. Sein Vater Ali und seine Mutter Gabi
machen die Sache noch komplizierter. Er sagt, er sei ein Tiirke, sie sagt, er sei ein
Deutscher. Diese Antwort frustriert Cenk noch mehr. Daraufhin setzt sich seine
22-jahrige Cousine Canan zu Cenk und beginnt, ihm die Geschichte der Familie
zu erzdhlen. Im Verlauf dieser Geschichte und der Reise der Familie in die Tiirkei
wird sich Cenks Frage eriibrigen. Eine klare Antwort ist nicht mehr notig. Statt-
dessen gibt der Film am Ende eine allgemeine Antwort darauf, was Identitat ist:
all das, »was es nicht gibe, wenn man nicht gelebt hitte«.>® Man ist also das, was

303 SAMDERELI (2011).

304 Siehe hierzu: SAMDERELI (2011).

305 Ebd. Siehe hierzu auch: MARTENSTEIN, Harald (2011): »Identitatsfragen. Die deutsch-tiirki-
sche Komodie »>Almanya« wirkt wie eine direkte Reaktion auf die Thesen von Thilo Sarrazin. Es



600 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

man lebt. ALMANYA. WILLKOMMEN IN DEUTSCHLAND war ein dufierst erfolgrei-
cher Film. Mehr als 1,4 Millionen Kinobesucher haben ihn gesehen und er erhielt
2011 den Deutschen Filmpreis, den Bernhard-Wicki-Filmpreis, den Gilde-Film-
preis sowie ein Jahr spiter den Preis des Verbands der deutschen Filmkritik.>°¢

Feo Aladags Film D1 FREMDE von 2010 war mit 137.336 Zuschauern an den
Kinokassen nicht anndhernd so erfolgreich, erhielt jedoch weitaus mehr Auszeich-
nungen als ALMANYA, besonders auf internationalen Festivals. Im Unterschied zu
Samderelis Film wird die Frage, ob man Tiirke oder Deutscher sei, nicht gestellt.
Und auch wenn Religion iiberwiegend aufen vor bleibt, so spielt doch das musli-
mische Opferfest wie in Akins Film oder der Festtag zum Ende des Fastenmonats
Ramadan in Kemal Kurts Roman Sonnentrinker ebenfalls eine wesentliche Rolle.
AufRerdem greift der Film auf der inhaltlichen Ebene auf das tiirkischste Thema
in der Historie der Migration in der Bundesrepublik zuriick: DiIE FREMDE erzahlt
nimlich anhand einer Familiengeschichte die Geschichte eines Ehrenmords.>®”
Damit widmet er sich auch eines der aktuellen Themen, die seinerzeit Debatten,
politische Beitridge und Gesetze zu arrangierten und Zwangsehen beschiftigen.3%®
Wie in ALMANYA stehen in dieser Erzdhlung ein kleiner Junge und die tiirkische
Familie im Zentrum. Es gibt wenige Sequenzen in Aladags Film, in denen der
Junge als Beobachter nicht dabei ist.3*® Er spricht kaum, aber wir sehen, dass er
alles registriert. In der folgenden vergleichenden Analyse werde ich zeigen, wie
sehr sich DIE FREMDE und ALMANYA in ihrer politischen Aussage dhneln, obwohl
sie sich in ihrer Gattung und Thematik sehr unterscheiden. In der Frage der Ehre
stehen sie sogar kontradr zueinander. Wie in MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCH-
ZEIT und AUF DER ANDEREN SEITE stidrken sich Form und Inhalt der Erzdhlungen
wechselseitig. Und auch hier geht es weniger darum, was gesagt wird, sondern
darum, was man sieht.

Der Wendepunkt in Aladags Film DIE FREMDE ereignet sich wie in AUF DER
ANDEREN SEITE am muslimischen Opferfest.>'® Umay (Sibel Kekilli), die Protago-

ist eine iiberzeugende Antwort, weil einfach nur eine Familiengeschichte erzahlt wird«. In: Der
Tagesspiegel, 15.02.2011 (https://www.tagesspiegel.de/kultur/harald-martenstein-4-identitaets-
fragen/3815106.html) (16.05.2018).

306 Siehe hierzu: https://www.filmportal.de/film/almanya-willkommen-in-deutschland_49beb
1344dff4076bb582a03262f15¢8 (16.05.2018).

307 ALADAG (2010).

308 Siehe hierzu: BUTTERWEGGE (2007).

309 Siehe hierzu: GRAMLING (2012): S. 36.

310 Beim Opferfest (Kurban Bayramy, tr.; Id al-Adha, ar.) wird an Abraham, den Stammvater der
Buchreligionen Judentum, Christentum und Islam gedacht. Es ist mit dem Ende des Ramadans
das wichtigste islamische Fest. Im Zentrum dieses Festes stehen das Gottvertrauen Abrahams
und das Thema der Familie. Denn Gott fordert Abraham in seinen Traumen auf, fiir ihn seinen


https://www.tagesspiegel.de/kultur/harald-martenstein-4-identitaetsfragen/3815106.html
https://www.tagesspiegel.de/kultur/harald-martenstein-4-identitaetsfragen/3815106.html
https://www.filmportal.de/film/almanya-willkommen-in-deutschland_49beb1344dff4076bb582a03262f15c8
https://www.filmportal.de/film/almanya-willkommen-in-deutschland_49beb1344dff4076bb582a03262f15c8

5.4 Entscheidungen und Integration —— 601

nistin des Films, will mit ihrem Sohn Cem am ersten Tag des Opferfestes ihre
Eltern besuchen. Sie wiinscht sich vor allem, dass ihr Vater ihr vergibt. Er ldsst
sie nicht iiber die Tiirschwelle in die Wohnung, sagt ihr, dass sie sein Herz zutiefst
gebrochen habe und dass sie fiir sein Versagen als Vater stiinde. Auflerdem kann
er sie nicht hereinbitten, weil er tiirkischen Besuch hat. Umay geht, ihr Vater
kehrt zuriick zu den Géasten. Seine Frau fragt ihn, wer an der Tiir gewesen sei.
Er antwortet: ein Fremder. Er 1auft ans Fenster und beobachtet, wie ein blonder
junger Mann auf seine Tochter und seinen Enkelsohn wartet und sie herzlich
empfiangt. Dann folgt der letzte Teil des Films, der auf das zusteuert, was der
Zuschauer von Beginn an erwartet. Denn in der Er6ffnungssequenz des Films, die
wie bei Akin ohne Vorspann einsetzt, sehen wir Umay und ihren Sohn von hinten
in Kopfh6he aufgenommen einen Biirgersteig entlanglaufen. Zu ihnen gesellt
sich ein junger Mann; Umay dreht sich um zu ihm, lachelt ihn an, kennt ihn. Er
richtet aber eine Waffe auf sie. Ihr Blick erstarrt. Dann folgt ein Schnitt, und wir
sehen den jungen Mann aufgeldst wegrennen, in einen Bus einsteigen, darin bis
zum Ende des Ganges laufen. Von dort schaut er erschrocken aus dem Fenster,
wahrend der Bus seiner Blickrichtung entgegengesetzt weiterfahrt. Es folgt ein
Schnitt, und der Film beginnt. Die geschilderte Sequenz wird sich am Ende des
Films wiederholen — wie in AUF DER ANDEREN SEITE und in ZEIT DER WUNSCHE
die Anfangssequenz auch am Ende vorkam. Dann werden wir wissen, warum es
zu diesem Mordversuch kommt und wie die Geschichte endet.>"*

Wahrend die Tankstellensequenz am ersten Tag des muslimischen Opferfes-
tes in AUF DER ANDEREN SEITE erzdhlerisch und inhaltlich integrativ wirkt, steht
die Privilegierung der Erdffnungssequenz hier mit dem mutmafllichen Ehren-
mord und seinem Téter zwar fiir eine erzdhlerische Integration, aber zugleich

liebsten Sohn Ismail zu opfern. Nach jiidischer und christlicher Tradition geht es um seinen
anderen Sohn Isaak. Dennoch ist diese Geschichte eine wichtige Erzdhlung in den drei Buch-
religionen. Nach dem Islamischen Narrativ wird das Messer stumpf als Abraham nach lange
wahrendem inneren Kampf, sich entscheidet seinem Gott zu vertrauen. Dieses Vertrauen wird
belohnt, indem Abraham nun anstelle seines Sohnes ein Tier opfern soll. Daher ist es fiir jeden
Muslim oder jede Muslima, die es sich leisten kdnnen, verpflichtend zum Id al-Adha ein Tier,
in der Regel ein Hammel oder ein Schaf, zu opfern. Verpflichtend fiir jeden Muslim ist auch
deshalb, am Morgen des Opferfestes an der Predigt und am gemeinsamen Gebet in der Moschee
teilzunehmen. Das zweite Thema Familie spiegelt sich auch in der Praxis der Festivitdten wieder,
da der gegenseitige Austausch und Besuch von Verwandten nach dem Moscheebesuch ebenfalls
im Zentrum des Opferfestes stehen. Es ist ein Fest, das public sociability und das Familienleben
ins Zentrum des gottgefilligen Lebens riickt. Siehe hierzu: KREISER, Klaus/WIELANDT, Rotraud
(1992): Lexikon der islamischen Welt, Stuttgart: Kohlhammer.

311 Mit dem Thema des Ehrenmords beginnt und endet auch der Film zErT DER WUNSCHE. Siehe
hierzu: SOZEN (2005).



602 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

fiir eine familidre und gesellschaftliche Desintegration. Im Unterschied zu den
Widerspriichen zwischen Inhalt und Form in den Erzdhlungen der 1990er Jahre
ist die inhaltliche Seite des Films, die Entwicklung der Handlung bis hin zum
Ehrenmord, hier entscheidend. Doch bevor ich dieses Verhaltnis genauer analy-
siere, skizziere ich kurz den Plot des Films.

Nach der Einstiegssequenz von DIE FREMDE sehen wir Umay in einem tiir-
kischen Krankenhaus bei einer Abtreibung. Es wird kaum geredet, von Arzt
und Krankenschwester sehen wir keine Gesichter. Danach ist Umay mit einem
Tiirban®? unterwegs in die Peripherie Istanbuls, zu einem Neubaugebiet. An
der Bushaltestelle wird sie von einer Frau ohne Kopfbedeckung und von ihrem
achtjdhrigen Sohn abgeholt. In der ndachsten Sequenz sitzt Umay mit einer tiir-
kischen Grof3familie beim Essen am Tisch.>** Auch hier wird wenig gesprochen.
Von der Abtreibung scheint Umays Mann Kemal nichts zu wissen. Als Cem auf
Tiirkisch verrat, dass sie gar nicht zu Besuch bei einer Freundin waren, reagiert
Kemal auflerst gereizt. Er schleudert Umay gegen eine Wand und sperrt Sohn
und Ehefrau in verschiedenen Zimmern ein. Tage spater verldasst Umay mit
ihrem Sohn heimlich ihren Mann und seine Familie und kehrt zu ihren Eltern
nach Berlin zuriick. IThre Herkunftsfamilie dort — ihr dlterer Bruder Mehmet, der
jlingere Bruder Acar, die jliingere Schwester Rana sowie die Eltern Halime und
Kader — , nimmt sie anfangs sehr erfreut wieder auf. Aufler Mehmet. Als sich recht
bald herausstellt, das Umay nicht mehr zuriickkehren und nicht mehr mit Kemal
und seiner Familie zusammenleben mochte, stellt das die tiirkische Familie in
Deutschland vor eine grofie Herausforderung. Sie versucht, sie davon zu iiber-
zeugen, zu ihrem Ehemann zuriickzukehren. Vor allem Mehmet warnt, dass sie
Cem zum »Bastard« mache, »wenn er nicht bei Kemal bleibt«.3' Trotz des ver-
balen und psychischen Drucks, den die Familie immer mehr auf Umay ausiibt,
zeigt Aladag sie, d. h. vor allem den Vater und die jiingeren Geschwister, als Per-

312 Der »Tiirban« unterscheidet sich grundlegend vom Kopftuch. Der bekannte tiirkische Hiir-
riyet-Kolumnist Ahmet Hakan listet 12 Unterschiede zwischen Tiirban und Kopftuch (»Basortii«)
auf. Am wichtigsten ist, dass ersterer eine stadtische und neue Erscheinung ist, fiir einen selbstbe-
wussten und modernen Islam stehe. Letzterer stehe fiir den traditionellen und dorflichen Islam.
Das Kopftuch wird zudem lose am Kopf getragen, wiahrend der Tiirban mit Haarklammern und
einer besonderen Falttechnik sehr eng an Kopf und Hals der Frau befestigt wird. Der Tiirban ist
erst mit dem Aufstieg der Refah-Partei zu einer Koalitionspartei Mitte der 1990er Jahre aufgekom-
men und wurde wahrend der Regierungszeit der AKP bis heute zu einem Emblem dieser politi-
schen Bewegung. Siehe hierzu: HAKAN, Ahmet (2007): »Tiirban ile basortiisii arasindaki 12 fark«
(Die zwolf Unterschiede zwischen einem Tiirban und einem Kopftuch). In: Hiirriyet, 05.12.2007,
http://www.hurriyet.com.tr/turban-ile-basortusu-arasindaki-12-fark-7812960 (07.06.2018).

313 ALADA (2010).

314 Ebd.


http://www.hurriyet.com.tr/turban-ile-basortusu-arasindaki-12-fark-7812960

5.4 Entscheidungen und Integration —— 603

sonen, die Umay auch lieben. Dennoch planen Mehmet und Kader, Cem zuriick
zu seinem Vater in die Tiirkei zu bringen. Als Umay in diesem Zusammenhang
zufillig ein Gesprach zwischen Kader und Mehmet mitbekommt, ruft sie nachts
die Polizei, die Umay und ihren Sohn in einem Frauenhaus unterbringt. Von wei-
teren Versuchen der Familie, besonders der Mutter, sie zur Riickkehr zu bewegen,
ldsst sich Umay nicht iiberzeugen.?® Schlief8lich méchte auch ihre Mutter nichts
mehr mit ihr zu tun haben. Denn Umays Geschichte hat unter ihren tiirkischen
Bekannten in Berlin schon die Runde gemacht. Und die bereits geplante Hochzeit
zwischen ihrer jiingsten Tochter Rana und einem tiirkischen Jungen aus Berlin,
wird nun von der Familie des Brautigams in Frage gestellt. Und als Umays Eltern
zudem erfahren, dass Rana von diesem Jungen schwanger ist, wird diese Heirat
noch wichtiger. Kader bietet der Familie des Jungen Geld an, um sie umzustim-
men — mit Erfolg. Damit konnte die Geschichte schon zu Ende sein. Umay kénnte
wegziehen und mit ihrem Sohn woanders weiterleben. Und ware Umay die Sibel
aus GEGEN DIE WAND oder die Yasemin aus Hark Bohms gleichnamigem Film von
1987/88 wiirde sie sicher nicht zuriickkehren, und der Film konnte tatsidchlich
hier enden. Doch Umay kann sich von ihrer Herkunftsfamilie nicht trennen, auch
wenn sie unter Polizeischutz aus deren Wohnung ausgezogen ist. Sie kommt mit
ihrem Sohn zur Hochzeit ihrer Schwester und bittet ihre Eltern vor allen Hoch-
zeitsgdsten um Vergebung. Daraufhin wirft Mehmet sie rabiat hinaus. Er macht
ihr klar, selber darunter leidend, dass sie nicht mehr zuriickkommen und aus
ihrem Leben verschwinden soll.

Umay beginnt, in der Kiiche einer Kantine zu arbeiten.’'® Diesen Job vermit-
telt ihr ihre beste Freundin Atife, von der wir nicht so recht wissen, ob sie eine
Tiirkin oder Deutsche ist. Sie spricht nur Deutsch, ist blond und grof3, hat aber
einen tiirkischen Vornamen. In der Kantinenkiiche lernt Umay Stipe kennen, der
sich in sie verliebt. Er wird Umay beim Umzug in eine Wohnung helfen, nachdem
ihre Briider von einem anderen Tiirken erfahren haben, in welchem Frauenhaus
sie lebt und dort randalieren. Umay ist nun so frei, wie es sich beispielsweise
Sevim in Thomas Arslans Film GESCHWISTER wiinschte. Doch Umay geht es nicht
um Freiheit und Emanzipation, sondern um Zugehorigkeit. Fiir sie bedeutet die
eigene Wohnung keinen Zusammenhang von Freiheit und Verortung. Verortung
heifit fiir sie, auch eine Zugehorigkeit zu haben — so wie Cenk wissen moéchte, ob

315 Umgekehrt kann aber auch ihre Mutter nicht den Mut aufbringen, die Entscheidung ihrer
Tochter zu akzeptieren, obwohl sie in einer Sequenz im Bad am Riicken von Umay die Spuren
von Kemals Gewalttitigkeit sieht. Siehe hierzu: Ebd.

316 Zu Anfang des Films erfahren wir, dass Umay mit Kemal in der Tiirkei eine Kantine fiihrte.
Siehe hierzu: ALADAg (2010).



604 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

er Tiirke oder Deutscher ist, oder so wie in AUF DER ANDEREN SEITE die Akteure
iiber die Fiirsorge fiir den Anderen zugehérig werden.’"’

Nach der dramatischen Hochzeitssequenz fiihlt sich die tiirkeistimmige
Kantinenchefin Giil fiir Umay verantwortlich. Sie spricht bei ihren Eltern vor und
erklart ihnen, dass Umay sie liebe und zuriickkehren mochte, sie aber zugleich
Angst vor ihnen habe. Warum sollte sie Angst vor uns haben, erwidert der Vater
auf Tiirkisch. Sie seien doch ihre Familie. Giil mahnt, dass er das Vorbild der
Familie, auch fiir seine S6hne sei. Und er wolle doch sicher nicht ein weiteres
Kind verlieren. Obwohl Giil die Méglichkeit des Ehrenmords hier nicht direkt
anspricht, ist klar, was sie meint. Am Ende der Sequenz wendet sich Kader an
der Tiirschwelle mit der religiosen Verabschiedungsformel »Allaha emanet olun«
(»Vertrauen sie in Gott«) an Giil. »Gott hat mit dieser Angelegenheit rein gar nichts
zu tung, erwidert Giil auf Tiirkisch. »Bringen Sie ihn mit diesem Problem bitte
nicht in Verbindung, redet sie weiter auf Tiirkisch auf Kader ein.>'® Dieser akzep-
tiert ihren Einwand schweigend. In der ndchsten Sequenz will Giil wissen, warum
Umay denn unbedingt zu ihrer Familie zuriickkehren méchte. Auf Deutsch sagt
sie ihr, »wenn sie sich zwischen Dir und der Gesellschaft entscheiden miissen,
werden sie sich nicht fiir Dich entscheiden«.?* Doch Umay hofft darauf, dass ihre
Familie sich fiir sie entscheidet, irgendwann.

Auf diese Sequenz folgt die oben beschriebene am ersten Tag des muslimi-
schen Opferfestes. Erst nachdem Mehmet und Kader sie in ihrem Viertel in Umar-
mung mit dem Deutschen gesehen haben, setzt die Logik ein, die den Film zu
seinem Ende fiihren wird. Der Vater reist anschliefend in die Tiirkei. Wir sehen
ihn irgendwann im Bus durch eine siidliche Landschaft fahren, in einem verlas-
senen Dorf ankommen und ein Steinhaus betreten, in dessen einzigem Raum
mit offenem Fenster ein Mann auf einem Divan schlift. Kader wartet, bis er auf-
wacht. In der nachsten Sequenz sitzen sich beide Manner schweigend gegeniiber.
Kader tritt aus dem Haus, schaut sich die Landschaft an und denkt nach. Zuriick
in Deutschland wird ebenfalls schweigend zwischen Kader, Mehmet und Acar
iiber Blicke entschieden, wer die Tat zu begehen hat. Kurz danach erleidet Kader
einen Herzinfarkt und wird ins Krankenhaus eingeliefert. Umay besucht ihn dort
und erzdhlt, dass sie jetzt anfange, auf eigenen Beinen zu stehen, Abitur machen
und studieren mochte.??® Kader bricht zusammen, weil ihm bewusst wird, dass
er einen grofien Fehler begangen hat. Er bittet seine Tochter, die gar nicht weif3,

317 Siehe hierzu: SAMDERELI (2011); AKIN (2007); ALADAG (2010).

318 Siehe hierzu: ALADAZ (2010).

319 ALADAG (2010).

320 Einige Filme und Texte der 2000er Jahre verweisen auf Abitur und Studium. Im Unterschied
zu den 1990er Jahren gilt man mit Abitur und Studium nicht mehr als ein Assimilierter oder als



5.4 Entscheidungen und Integration —— 605

worum es geht, um Vergebung. Umay verldsst das Krankenzimmer und ihre
Mutter umarmt sie auf dem Flur. Sie scheint vom geplanten Ehrenmord nichts zu
wissen. Danach folgt mit der Wiederholung der Er6ffnungssequenz der Schluss
des Films, der dann aufklart, dass Acar zwar eine Pistole auf Umay richtet, sie
aber nicht zu téten vermag. Er lauft weg und lasst die Waffe fallen. Von hinten
kommt nun Mehmet mit einem Messer in der Hand und mo6chte auf Umay ein-
stechen. Doch weil sie sich zu ihm umdreht, trifft Mehmet aus Versehen seinen
Neffen Cem, der an dem Messerstich stirbt. Mehmet verschwindet in Tridnen
aufgeldst. Nun sehen auch wir, was Acar erschrocken vom Bus aus beobachtet
und wissen, dass das Opfer des Ehrenmords Cem ist. Mit der T6tung des Kindes
symbolisiert der Ehrenmord hier das Ausloschen einer Zukunft und zugleich die
Unbarmherzigkeit des Menschen im Unterschied zur Barmherzigkeit Gottes, der
Abraham als Vertrauensbeweis das Tier als Opfer schickte.

In der Jurybegriindung fiir die Verleihung des Filmpreises des ersten Kirch-
lichen Filmfestivals Recklinghausen heif3t es, Feo Aladag »zwingt uns [...] genau
hinzusehen«. Denn nicht die Entscheidung zwischen »Freiheit hier« und »Sklave-
rei dort« werde in diesem Film verhandelt und zur Disposition gestellt, sondern
»die Entscheidung zwischen zwei Einsamkeiten, einem Leben ohne die geliebte
Familie oder dem Leben ohne Selbstentfaltung«. Auch andere Kritiken betonen
das genaue Hinsehen.?*! Tatsichlich haben wir es in Aladags Film mit einer oft
ruhenden Kamera zu tun, die mit wenigen Nahaufnahmen, dafiir mit vielen
Halbtotalen und in den Interieuraufnahmen haufig mit Aufnahmen in die Tiefe
arbeitet. Wir sehen die Akteure oft in Bezug zueinander, etwa am Esstisch oder
als Giil und Umay iiber Gesellschaft und Familie sprechen. Bei Tisch werden
hiufig Konflikte angesprochen.?? »Beim Essen entziinden sich die Konflikte, weil
beim Essen die Familie zusammen ist und die Konfliktlinien durch die Familie
laufen. Beim Essen wird Kemal grob zu seinem Sohn. Beim Essen erzdhlt Umay
ihrer Familie, dass sie zu Kemal nicht zuriickkehren wird.«**? Dies gilt fiir die Auf-

ein »Abi-Tiirke«, sondern als jemand, der beginnt, auf eigenen Beinen zu stehen. Siehe hierzu:
HoLTz (2005); DAGTEKIN (2006-2009); AKKUS (2008).

321 Siehe hierzu: Kurz, Joachim (2010): »Die Fremde«. In: Kino-Zeit, 22.03.2010, https://www.
kino-zeit.de/film-kritiken-trailer/die-fremde (18.05.2018).

322 Das gemeinsame Essen am Tisch erfiillt in AUF DER ANDEREN SEITE und ALMANYA die gegen-
sdtzliche Funktion. Seine soziale Dimension reicht von der Schlichtung iiber das Kennenlernen
bis zum gemeinsamen Genief3en. Im Unterschied zu den 1990er Jahren wird in den Filmen der
2000er Jahre in allen mir bekannten Filmen auch tatsdchlich gegessen; selbst in den Problem-
und Skandalfilmen WUT, KNALLHART und CHIKO.

323 DELL, Matthias (2010): »Kritik zu >Die Fremde««. In: epd Film, 01.03.2010, https://www.epd-
film.de/filmkritiken/die-fremde (18.05.2018). Das Essen spielt auch eine wichtige Rolle in Selam
Berlin, AUF DER ANDEREN SEITE, SOUL KITCHEN und Hans mit scharfer SofSe. In Yadé Karas Roman


https://www.kino-zeit.de/film-kritiken-trailer/die-fremde
https://www.kino-zeit.de/film-kritiken-trailer/die-fremde
https://www.epd-film.de/filmkritiken/die-fremde
https://www.epd-film.de/filmkritiken/die-fremde

606 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

nahmen in der Trabantensiedlung an der Peripherie von Istanbul ebenso wie in
den Wohnungen in Berlin. Wie in Akins Film werden die Beziehungen zwischen
Umay und Kader, zwischen ihr und ihrer Mutter und ihren Geschwistern deut-
lich. Zugleich entsteht {iber die Kameraperspektive ein intimer Zugang, der einen
Einblick geben soll in das tiirkische Leben in der Bundesrepublik. Interessanter-
weise sehen manche Interpreten diese Intimitdt an als eine dekulturalisierende
Lesart des Ehrenmord-Konflikts. Aladags Perspektive lote demnach die »psycho-
soziale Mechanik« eines Ehrenmordvorhabens aus und verzichte dabei »auf die
iibliche Verschleierungsfolklore«.>** Der Film funktioniere »deshalb, weil er in
der Welt junger Tiirken spielt, die man >integriert« bezeichnet. Kein Islamist weit
und breit.«** Die psychosoziale Ebene bemiihen auch andere Rezensenten, die
das Thema des Ehrenmords in DIE FREMDE um »die Ebene der Emotionalitét«
erweitert sehen.**® Zudem zeige der Aushandlungsprozess des Ehrenmords die
Akteure nicht wie willenlose Tater eines unmenschlichen Systems, sondern mit
»menschlichen Ziigen«.>*” Dadurch halte der Film bis zum Schluss die M6glichkeit
offen, dass »Liebe und Zuneigung« sich gegen kulturelle Zwange stellen konn-

wird insgesamt viel gegessen. Als Hasan einmal kocht, rdsoniert er, dass darin sogar die Losung
aller Integrationsprobleme liege: »Beim Kochen war alles moglich. Was Politiker nicht an einem
Tisch zusammenbrachten, das schaffte ich in meiner Kiiche. Deutsche, tiirkische, chinesische
und franzosische Kiiche vermischte ich miteinander und zauberte Deftiges auf den Tisch«. Siehe
hierzu: KARA (2004): S. 256. In Akins AUF DER ANDEREN SEITE fragt Nejat Susanne mehrmals, ob
sie schon gegessen habe. Nach ein paar Tagen der Trauer um Lotte hat sie wieder Hunger. Sie
gehen gemeinsam essen und stofien auf den Tod an. In dieser Sequenz wird der Esstisch von
oben gefilmt wie in ALMANYA. Siehe hierzu: AKIN (2006). In Hans mit scharfer Sofie definiert
sich neben Hatices Vater auch ihre Mutter iiber das Kochen und Essen als Tiirkin. Der grof3e
Esstisch zu Hause ist das wichtigste Mobelstiick in der Wohnung. »Den Mittelpunkt in unserem
Wohnzimmer beschreibt ein Holztisch mit zahlreichen Stiihlen, den meine Eltern aus der Tiirkei
mitgebracht haben. Es haben locker zwolf Personen an ihm und ein ganzes gebratenes Lamm
auf ihm Platz. Er war schon immer Dreh- und Angelpunkt unseres Lebens, und bis heute hat sich
nichts daran gedndert.« Siehe hierzu: AKYUN (2005): S. 142. In Fatma Aydemirs Roman Ellbogen
von 2017 und in Dilek Giingdrs Roman Ich bin Ozlem von 2019 gibt es diese geselligen Szenen am
Tisch nicht mehr. Siehe: AYDEMIR (2017); GGNGOR (2019).

324 Darauf, dass das Leben der Riickkehrer am Stadtrand von Mersin in gated communities
ebenfalls frei von jeder Folklore sei, macht die Dokumentarfilmerin aufmerksam. Siehe hierzu:
Siehe hierzu: Interview mit der Regisseurin, In: http://peripherfilm.de/fsk-kino/archiv/amrande-
derstaedte.html (11.09.2018).

325 Buss, Christian (2010): »Ehrenmord-Drama >Die Fremde«. Schrecken, ganz ohne Schleier«.
In: DER SPIEGEL, 10.03.2010, http://www.spiegel.de/kultur/kino/ehrenmord-drama-die-fremde-
schrecken-ganz-ohne-schleier-a-682504.html (18.05.2018).

326 Kurz (2010).

327 MUTSCHLECHNER, Lorenz (2010): »Die Fremde«. In: Film-Rezensionen, 09.10.2010, https://
www.film-rezensionen.de/2010/09/die-fremde/ (18.05.2018).


http://peripherfilm.de/fsk-kino/archiv/amrandederstaedte.html
http://peripherfilm.de/fsk-kino/archiv/amrandederstaedte.html
http://www.spiegel.de/kultur/kino/ehrenmord-drama-die-fremde-schrecken-ganz-ohne-schleier-a-682504.html
http://www.spiegel.de/kultur/kino/ehrenmord-drama-die-fremde-schrecken-ganz-ohne-schleier-a-682504.html
https://www.film-rezensionen.de/2010/09/die-fremde/
https://www.film-rezensionen.de/2010/09/die-fremde/

5.4 Entscheidungen und Integration —— 607

ten.>?® Tatsiachlich sehen wir im Film, dass Kader einmal seine Tochter und ihren
Sohn zudeckt, wie Tochter und Vater einen schonen Fernsehabend miteinander
verbringen und gemeinsam lachen, und wir sehen am Ende des Films, wie Kader
Umay um Vergebung bittet.

In der Forschung fillt die Beurteilung von Aladags Film kritischer aus. Ganz
im Gegensatz zu den Filmkritiken sieht Canan Turan eine Viktimisierung der
Protagonistin auf »kulturalistische Weise«. Darauf deute Umays »mangelnde
Fahigkeit« hin, iiber sich selbst zu bestimmen. Dies zeige der Film durch sein
dramaturgisches Schema, das mit vier Phasen aus »Wiederholungen und kreis-
formigen« Bewegungen bestehe. »Erstens: Die Protagonistin wird von ihrer
Familie schlecht behandelt. Zweitens: Sie wehrt sich dagegen. Drittens: Sie sucht
trotzdem den Kontakt zu ihren Unterdriicker_innen. Viertens: Ihre Familie lehnt
sie ab.«**® Dem Verlangen nach Freiheit stelle der Film auf diese Art die »kultu-
rell bedingte« Unfreiheit entgegen. Auflerdem repradsentiere Giil, die Leiterin der
deutschen Kantine, im Film den sdkularen Islam als richtigen Islam, den nach
Bryan S. Turner die europdischen Integrationspolitiken seit dem 11. September
2001 fordern.®*® Durch diese Positionierung erhalte der »anti-muslimische Ras-
sismus des Films durch die vermeintliche sdkulare kulturelle Insiderin Giil eine
hohere Legitimation, da sie die Unvereinbarkeit von individueller Freiheit und
Islam quasi personifiziert«. Daher begreift Turan Aladags Film in postkolonialer
Diktion als einen »special Agent of Western power«.**

Der amerikanische Literaturwissenschaftler David Gramling sieht in DiE
FREMDE hingegen weniger eine ideologische als eine semiotische Signatur am
Werk.?*? Als narrative Kernstruktur des Films identifiziert er Bildwiederholungen,
»image doubling«.3** Diese reichten diegetisch von der Wiederholung identischer
Esstischsequenzen in der Tiirkei und Deutschland iiber die extradiegetische
Wiederholung des Ehrenmords an Hatun Siiriicii vom Februar 2005 in Berlin
bis zur Rezeption von DIE FREMDE im tiirkischen Feuilleton. Letztere zitiert
Gramling mit dem Artikel »Sibel Kekilli tiirbana girdi« (»Sibel Kekilli hat den
Tiirban {ibergezogen«), der den aktuellen Film und Umay im Verhéltnis zu

328 Kurz (2010).

329 TURAN, Canan (2016): »Darf die Subalterne lachen?« Ehrenmord in Die Fremde (2010)
versus tragikomisches Generationentreffen in Almanya — Willkommen in Deutschland (2011)«.
In: Deutsch-Tiirkische Filmkultur im Migrationskontext, hg. v. Omer Alkin, Wiesbaden: Springer,
S. 335-360, hier S. 346.

330 Siehe hierzu: TURNER, Bryan (2007): »Managing Religions. State Responses to Religious Di-
versity«. In: Contemporary Islam, August 2007, Volume 1, Issue 2, S. 123-137. S. 125.

331 Ebd,, S. 348.

332 GRAMLING (2012): S. 41.

333 Ebd,, S. 38.



608 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Kekillis Rolle in GEGEN DIE WAND, aber auch im Verhédltnis zu ihrer pornogra-
fischen Vergangenheit hin liest; eine Vergangenheit, die zu Zeiten von GEGEN
DIE WAND von der tiirkischen Presse kaum bemiiht wurde.>** Aber auch andere
Darsteller, wie Tamer Yigit, der Umays Bruder Mehmet spielt, brechen fiir
Gramling ihre Rollen aus der Vergangenheit, mit denen sie bekannt wurden.
Er spielte in Thomas Arslans Film GESCHWISTER Erol, der sich fiir die Ehre
seiner Schwester iiberhaupt nicht interessiert. Im Gegenteil versuchen Erol
und Ahmed in der analysierten Tischsequenz aus GESCHWISTER, bei der nicht
gegessen wird, obwohl alle Hunger haben, ihren Vater davon zu iiberzeu-
gen, dass ihre Schwester Sevim ausziehen sollte, weil sie dann ja schon mehr
Platz hitten.*” Fiir Gramling evoziert Aladags Film eine spezifische Form der
Migrationsgeschichte in der BRD, wobei er den Unterschied zu friiheren Ver-
handlungsformen nicht darstellt. Vielmehr markiert DIE FREMDE fiir ihn eine
»transformation from anti-identarian rupture to neobaroque cultural feti-
shism«.>** Auch wenn der Verweis auf den Barock etwas opak wirkt, teile ich
mit Gramling den Befund der Evokation von Migrationsgeschichte in der Bun-
desrepublik ohne Herleitung oder Erklarung von deren Genese. Allerdings
erschopft sich der Hauptstrang nicht einfach in der Wiederholung von Bildern
oder dem Zitieren alter Rollen, Ehrenmorde und alter Filmsequenzen. Stattdes-
sen sehe ich auch in Aladags Film den identitdtspolitischen Satz »Was lebst
Du?« aushandeln, der sich gerade aus einer noch nicht erzdhlten Geschichte
ableitet. Wie in MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT und AUF DER ANDEREN
SEITE und in der Identitdtspolitik der Bundesregierung in den 2000er Jahren ist
eine Sache klar: Die Tiirken sind in Deutschland angekommen und sie gehoren
hierher. Dies markiert der Film von Beginn an, wenn Umay aus der Tiirkei zu
ihrer Herkunftsfamilie nach Deutschland zuriickkehrt. In den zeitnah ent-
standenen Romanen wie Mein Name ist Revolution und Der Mond ist unsere
Sonne kehren die Protagonisten ebenfalls nach Bielefeld und Berlin zuriick,
weil sie erkennen, dass sie in diese Stidte, Stadtteile und Straflen gehéren.?”
Ob aus dieser territorialen Konstellation in den Erzdahlungen und Bearbeitun-
gen der Migration nun neue Rdume, neue soziale Bindungen entstehen, oder
Orte manifestiert werden, die wie in MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT
in einem Kampfmodus ausgetragen werden, ist auch in Aladags Film die ent-
scheidende Frage. Die Regisseurin meinte in einigen Interviews, sie wolle das
Universelle im Spezifischen ausfindig machen. Der Alltag fiihrt also nicht zum

334 Ebd., S. 41.

335 ARSLAN, Thomas (1997): Geschwister, Spielfilm, Deutschland.
336 GRAMLING (2012): S. 42.

337 Siehe hierzu: AYATA (2011); CALIS (2011).



5.4 Entscheidungen und Integration —— 609

Verstandnis des Universellen, das stattdessen in den alltdglichen Interaktio-
nen selbst schon vorhanden ist. Im Gegensatz zum Prozess der Entortung, wie
die Soziologen Dany Levi und Natan Sznaider den allgemeinen Mechanismus
der Globalisierung Ende der 1990er Jahre skizzieren®*®, geht es in DIE FREMDE
und AUF DER ANDEREN SEITE um einen Prozess der Verortung. Akteure und
kulturelle Marker sind erneut ineinander verschrankt.

Ich frage mich, ob die Perspektive in DIE FREMDE wirklich so »intim« ist und
die Akteure wirklich so menschlich dargestellt werden, wie die Rezensenten
behaupten. In den 1980er Jahren versuchten Autorinnen wie Saliha Scheinhardt,
Aysel Ozakin, Alev Tekinay und Regisseure wie Tevfik Baser, Hark Bohm, Jeanine
Meerapfel und Hans-Dietrich Grabe in unterschiedlichen Konstellationen vom
Innenleben der Tiirken in Deutschland zu berichten.>*® Baser selbst wies darauf
hin, dass die Deutschen bis zu seinen Filmen in den 1980er Jahren nur um das
Thema herum erzihlt hitten, es aber keine Erzdhlung »von innen heraus« gibe.3*°
Konstitutiv fiir das tiirkische Sprechen in Basers Filmen, Dikmens Satire, Meerap-
fels und Grabes Filmen war in den 1980er Jahren, dass ein unbekannter und nicht
eingeladener Deutscher anwesend war, der sie zum Sprechen brachte. Bei Grabe
und Meerapfel ist dies mitunter ihrer Einstellung geschuldet, dass man als Deut-
scher nur zuhoren diirfe und darf, aber nicht eingreifen.>** Da diese Begegnung
nicht draufien stattfand, wurden die Tiirken auch nicht von allen gehért. In den
Filmen und Texten der 2000er Jahre sind die Deutschen aber eingeladen, was sich
bereits daran zeigt, dass zum Grof3teil Deutsch gesprochen wird oder tiirkische
Aussagen sofort iibersetzt werden.?* Kultur kann hier nicht von aufien einbre-

338 Siehe hierzu: LEvy, Daniel (1999): »The Future of the Past. Historiographical Disputes and
Competing Memories in Germany and Israel«. In: History and Theory. Studies in the Philosophy of
History, 38 (1), February 1999, S. 51-66. Siehe hierzu auch: LEVY, Daniel/SZNAIDER, Natan (2002):
»Memory Unbound. The Holocaust and the Formation of Cosmopolitan Memory«. In: European
Journal of Social Theory, 5 (1), S. 87-106. Dies. (2007): Erinnerung im globalen Zeitalter. Der Ho-
locaust, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

339 Siehe hierzu: SCHEINHARDT, Saliha (1983): Frauen, die sterben, ohne dass sie gelebt hdt-
ten, Freiburg: Herder. OzAKIN, Aysel (1983): Die Leidenschaft der Anderen, Frankfurt a. M.:
Luchterhand; OzAKIN, Aysel (1988): Die Blaue Maske, Frankfurt a. M.: Luchterhand; TEKINAY,
Alev (1986): Uber alle Grenzen. Erzihlungen, Hamburg: Buntbuch. Siehe auch: TEKINAY, Alev
(1988): Die Deutschpriifung, Frankfurt a. M.: Brandes & Apsel; BASER (1986, 1988); BoHM (1988);
MEERAPFEL (1985); GRABE (1986).

340 Siehe hierzu: Siehe: PiTz, Anke/SCHOLTEN, Frank (1988): 40 m? Deutschland. Materialien
fiir einen Film von Tevfik Baser, Begleitheft zum Film, Duisburg: Atlas Film, S. 18.

341 Siehe hierzu: ACKERMANN/WEINRICH (Hg.) (1986): S. 9f.

342 Restimierend hilt Karen Yesilada fiir Einmal Hans mit scharfer Soffe von Hatice Akyiin,
Candlelight-Doner. Geschichten iiber meine deutsch-tiirkische Familie von Asli Sevindim und Das
Geheimnis meiner tiirkischen GrofSmutter von Dilek Giingor fest, dass diese Autorinnen mit ihren



610 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

chen, wie es noch in den Arbeiten und Reflexionen der 1980er Jahre geschehen
war. Es gibt keinen unbekannten Deutschen, sondern alle Akteure kommunizie-
ren entweder verbal oder mit Blicken, meist sogar schweigend miteinander; ins-
gesamt wird wenig gesprochen. Gewissermafien geht es hier nicht um ein ratio-
nales Verstehen, denn der Vater handelt so, wie er handelt, weil er glaubt, nicht
anders zu kénnen und nicht weil die Kultur genau das von ihm verlangt.

Werner Schiffauers Probanden aus Die Gewalt der Ehre, Dursun, Abdullah
und Ali aus den Filmen 40 QM DEUTSCHLAND, ABDULLAH YAKUPOSLU. WARUM
HABE ICH MEINE TOCHTER GETOTET und YASEMIN konnten hingegen nur so
handeln, wie es ihnen die Gesetze aus ihren Herkunftsdérfern vorschrieben.*?
Eine solche Erkldarung des Ehrenmordversuchs greift in DIE FREMDE nicht. Schon
die ersten Sequenzen kénnten in jedem Neubaugebiet nahe einer siidlandischen
Metropole spielen, und auch die Darstellung des Dorfes, mit einem schlafenden
Mann in einem Zimmer, ohne ein gesprochenes Wort, ist geradezu mythisch,
dass sie jeder realen Referenz entbehrt.>** In Aladags Film geht es nicht um einen
Raum aufierhalb der Bundesrepublik, sondern ganz konkret um den gezeigten
Ort und um die Ordnung vor Ort. Denn das eigentliche Problem der Familie ist das
Zusammenleben mit den Tiirken in Berlin. Sie sind die Beobachter, die Gesell-
schaft, von der Giil und Umay sprechen. Dieser Fokus auf die Umgebung und die
Anwesenden wird besonders daran deutlich, dass Umays Familie letztlich damit
leben konnte, wenn Umay bei ihr leben, ihr Sohn jedoch bei seinem Vater auf-
wachsen wiirde: Zweimal unternimmt die Familie den Versuch, Cem in die Tiirkei
zu seinem Vater zu bringen. Wiirde der Junge in Deutschland bleiben, wire er
immer der lebende Beweis fiir eine gescheiterte Familie. Dieses Mitspracherecht
der Offentlichkeit in Umays Familie wird im Unterschied zu den 1980er Jahren im
Film auch explizit, als etwa Kader dem kiinftigen Schwiegervater seiner Tochter
Rana eine betrachtliche Geldsumme zahlt, damit die Hochzeit stattfindet. Dabei
sehen wir nur, wie Kader einer Person Geld im Auto iiberreicht, die selbst nicht
spricht. Mehmet und Acar schnappen in einer Disko etwas Unbestimmtes auf und
sind sich sicher, dass zwei andere Deutsch-Tiirken schlecht {iber Umay gespro-
chen hitten. Was das gewesen sein soll, héren wir als Zuschauer nicht. Es folgt
eine Schligerei.*® Von dem Tiirken, der Umay auf der Strae wiedererkennt und
ihr nachlduft, um zu erfahren, in welchem Frauenhaus sie untergebracht ist,

Texten einladen, harmoniesiichtig und »schén anzuschauende Paradebeispiele »gelungener
Integration«« seien, »bereitwillig ihre Tiir 6ffnen« und »zeigen, was sie kochen«. Siehe hierzu:
YESILADA (2011): S. 134.

343 Siehe hierzu: SCHIFFAUER (1983); BASER (1986); GRABE (1986).

344 ALADAG (2010).

345 ALADAG (2010).



5.4 Entscheidungen und Integration =—— 611

erfahren wir auch nichts. Wir schlief3en nur, dass er Mehmet und Acar dariiber
informiert haben muss. Uberspitzt formuliert kénnte man sagen, dass die Posi-
tion und Rolle der Deutschen als nicht sprechende Anwsende aus den 1980er
Jahren die Tiirken in den 2000er Jahren nun selbst eingenommen haben.

Als geschulte Zuschauer von SHIRINS HOCHZEIT in den 1970er Jahren iiber
die vermeintlichen Problemfilme der 1980er Jahre bis GEGEN DIE WAND denken
wir zu wissen, das Problem ist die tiirkische Community, die Parallelgesell-
schaft. Aber auch Serif Gorens tiirkische Filme wie ALMANYA, AcI VATAN von
1979 und PoOLIZEI von 1988 machen auf den Einfluss der tiirkischen Gemein-
schaft vor Ort aufmerksam.?*® Im letztgenannten Film haben wir gesehen, wie
zwei zeitunglesende Tiirken in Berlin den Miillmann Ali Ekber schon durch ihr
Sprechen {iiber die Ehre der tiirkischen Madchen von der Gefahrdung der Ehre
iiberzeugen. Dabei ist Ali Ekber eigentlich ein freundlicher und sympathischer
Akteur.>*” Von dieser Konstellation eigentlich freundlich und nett, aber mit dem
kulturellen Zwang der Ehre im Nacken, mit ihren eigenen Regeln und Geset-
zen, ist auch die Theorie Werner Schiffauers bestimmt, der in seiner Arbeit Die
Gewalt der Ehre das Einwirken der Dorfstruktur aus der Tiirkei auf die Tiirken
in Deutschland als Grundlage des Ehrenkodexes in der Diaspora begreift.3*®
Barbara John betont in den 1980er Jahren »die Gastfreundschaft in tiirkischen
Familien«.>*® Solche sozialen und kulturellen Praktiken setzt Aladags Film
nicht voraus. Zum einen gibt es keinen stabilen Verweis auf ein Auf3en, das auf
das angekommene Innenleben einwirken wiirde. Zum anderen sind die ersten
Tiirken, die wir in Aladags Film sehen, Familienmitglieder von Umays Mann
Kemal, alles andere als sympathisch. Wir haben es mit einer Art Autokommu-
nikation — von innen nach innen - zu tun. Das zeigt sich am deutlichsten am
Verhalten des Vaters wahrend der Hochzeit.

Als Umay ihn vor allen anderen tiirkischen Hochzeitsgdasten um Vergebung
bittet, ist dieser anfangs sichtlich ergriffen. Er weif3 nicht, ob er seiner Tochter
nachgehen soll, nachdem Mehmet sie und seinen Enkel vor die Tiir gesetzt hat.
Zugleich nimmt er aber in dieser sichtbar gemachten inneren Bewegung wahr,
wie ihn die anderen beobachten. Als Zuschauer sehen wir allerdings nicht, ob
sie das wirklich tun. Auf jeden Fall beobachtet er selbst, wie die anderen ihn
wahrscheinlich beobachten. Die im Film zu sehende Sequenz steht interessan-
terweise genau an diesem Punkt im Widerspruch zu ihrer Entstehung, an der

346 Siehe hierzu: GOREN, Serif (1979): Almanya, Act Vatan, Spielfilm, Tiirkei; ders. (1988): Poli-
zei, Spielfilm, Tiirkei.

347 Siehe hierzu: GOREN (1988).

348 Siehe hierzu: SCHIFFAUER (1983).

349 JoHN (1982): S. 365.



612 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

tlirkeistammige Statisten beteiligt waren. Sibel Kekilli hielt in einem Interview
fest, dass viele tiirkische Frauen um sie herum geweint hétten, als sie ihren
Vater im Film um Vergebung bat. Eine Dame habe ihr sogar ein Taschentuch
gereicht. All das sehen wir im Film nicht, nur der Vater Kader, der sich dabei
beobachtet, wie er von den Anderen beobachtet wird. Gemessen an diesen Auf-
nahmebedingungen und den Reaktionen der tiirkeistimmigen Statisten auf
Umays Rede hitte Kader seiner Tochter und seinem Enkelsohn ohne Weiteres
nachlaufen konnen.

Zum Hohepunkt gelangt diese besondere selbstbeziigliche Struktur in DIE
FREMDE, als Umay am ersten Tag des Opferfestes ihre Familie ein weiteres Mal
um Vergebung bittet. Als Kader aus dem Fenster sieht, wie Umay einen Deut-
schen umarmt, der dann auch noch Cem auf den Arm nimmt, erstarren seine
Gesichtsziige und er wirkt zugleich entschlossen. Es folgt die Reise in die Tiirkei,
die insofern imagindr wirkt, als niemand spricht. Den Rat, aufgrund dessen er
offensichtlich die Reise antrat, bekommt er auch nicht. Stattdessen fallt Kader
seine Entscheidung ganz allein. Nachdem die Wahl des Taters gefallen ist, sehen
wir, wie Acar, der jiingste Bruder Umays, in seinem Zimmer auf dem Boden sitzt
und weinend auf seinen Computer einschligt.*°

Als Hans-Dieter Grabe in seinem Dokumentarfilm ABDULLAH YAKUPOZLU.
WARUM HABE ICH MEINE TOCHTER GETOTET von 1986 herausfinden und nachvoll-
ziehbar machen wollte, war ihm am wichtigsten, Abdullah ohne seine Interven-
tion sprechen zu lassen. Abdullah erzdhlte viel vom tiirkischen Dorf und dass er
wegen einer fehlenden Briicke iiber den Fluss nicht die Moglichkeit gehabt habe,
die staatliche Grundschule zu besuchen. So sei er gezwungen gewesen, in die
Koranschule zu gehen. Das habe sein Weltbild entscheidend geprigt.>** Mehr-
mals macht Abdullah darauf aufmerksam, dass seine Herkunftsgesellschaft, das
tiirkische Dorf, noch nicht bereit sei fiir ein modernes Leben. Er selbst wire gerne
modern, wenn er es denn konnte. Dass es aber auch eine andere Tiirkei gibt,
die von Staatlichkeit und Sdkularitit geprigt ist und von der etwa Aysel Ozakin
erzdhlt, verschweigen sowohl Abdullah als auch Grabe. Aufierdem wird in Grabes
Film deutlich, dass Abdullah nicht ausschliefilich am Widerspruch zwischen Tra-

350 Necla Kelek skizziert ein anderes Bild der Familien, die unehrenhafte Téchter von den unter
18-jahrigen mannlichen Familienmitgliedern t6ten lassen. In Die fremde Braut schreibt sie zum
Prozess zur Ermordung von Hatun Siiriicii, dass sich die Familie es sich »ganz gut zurechtge-
legt« habe, indem sie den jiingsten Bruder als Tater wahlte, der die Tat aus eigener Motivation
begangen habe, um die Ehre seiner Eltern wiederherzustellen. Siehe hierzu: KELEK (2006): S. 10.
351 Siehe hierzu: GRABE, Hans-Dieter (1986): »Abdullah Yakupoglu. sWarum habe ich meine
Tochter getbtet«. In: ders: Hans-Dieter Grabe. Dokumentarist im Fernsehen, Berlin: Absolut Me-
dien 2009.



5.4 Entscheidungen und Integration =—— 613

dition und Moderne leidet. Der deutsche Freund seiner Tochter Perihan bezeich-
net ihn auch als einen psychisch immens verstérten Mann.>*

Basers 40 QM DEUTSCHLAND und Bohms YASEMIN sind ebenfalls durch diese
Konstellation von Sédkularitét (Atatiirk), Tradition (Koran) und dem psychischen
Unbehagen beziiglich des 6ffentlichen deutschen Raums gerahmt. Keiner dieser
Aspekte taucht als Erklarung in DiE FREMDE auf: Weder wird Kaders Lebensweise
als riickstandig dargestellt — er konnte auch anders handeln, noch sehen wir als
Gegenmodell ein modernes deutsches Leben. Der 6ffentliche deutsche Raum ist
nicht nur kein Problem, sondern wird nicht einmal thematisiert. Wie in MEINE
VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT ist der Stadtteil, in dem die tiirkischstimmigen
Akteure wohnen, auch hier ihr Kiez.>**> Aladags Film konzentriert sich stattdessen
auf die Frage, wofiir sich die Akteure entscheiden und wie sie mit diesen Ent-
scheidungen leben. Trotz des schon zu Beginn angekiindigten Endes begegnen
wir vielen Situationen, in denen die Akteure auch hétten anders handeln konnen.
Dabei scheint nicht der Islam das eigentliche Problem zu sein, sondern eher der
Umgang mit ihm. An wichtigen muslimischen Feiertagen wie dem Opferfest ist
das Aufsuchen und Zusammenkommen von Verwandten zentral — wie auch in
AUF DER ANDEREN SEITE dargestellt. Eigentlich ist es ein Regelverstof3, an solch
einem Tag den um Vergebung bittenden Besuch abzuweisen — vor allem, wenn es
sich dabei um die nidchsten Verwandten handelt. Wie also gehen Aladags, aber
auch Akins Akteure mit den kulturellen und gesellschaftlichen Formen, religio-
sen Ritualen und Fragestellungen um? Denn Giil macht klar, dass man entweder
zur Gemeinschaft der Unterdriicker, aber zugleich familidren Lebens oder zur
Gesellschaft des selbstbestimmten Lebens gehort. Die Zugehorigkeit ergibt sich
iiber die eigenen Entscheidungen und das eigene Verhalten.

Keiner der dargestellten Tiirken will in die Tiirkei zuriickkehren. Vielmehr
steht die tiirkische Gesellschaft in Deutschland zur Disposition. Genau diese Ver-
ortung — als Tiirke in Deutschland zu leben — zwingt die Akteure in DIE FREMDE
mitunter dazu, auch wie Tiirken zu handeln. Wenn sie selbst sehen konnten,
dass sie in Wirklichkeit gar nicht in der Weise unter Beobachtung stehen, wie
sie sich selbst beobachten, wiren andere Entscheidungen, Identifikationen und
Verhaltensweisen moglich. Ware ihnen bewusst, warum und wie sie ihre Ent-
scheidungen treffen, wovon sie ein Teil sind oder nicht — was Kader erst nach
dem Herzinfarkt im Krankenbett gelingt —, wiirden sie erkennen, dass sie selbst
entscheiden, was sie leben. Diese Interpretation zwingt uns der Film regelrecht
auf, der nicht mehr prazise nach dem Kodex einer Kultur fragt, sondern danach,

352 Siehe hierzu: GRABE (1986).
353 Siehe hierzu: HoLTz (2006).



614 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

wie die Personen handeln. Mit Jiirgen Habermas gesprochen wird der Ehrenmord
in den 2000er Jahren weniger aus einer kulturellen Verpflichtung denn aus einer
subkulturellen Eigenstindigkeit heraus begangen.** Kultur ist kein Schicksal,
sondern eine Frage der Entscheidung.® Bezeichnend ist in diesem Zusammen-
hang auch Aladags Namenswahl fiir Umays Vater, denn Kader heif3t auf Tiirkisch
»Schicksal«.

Das Territorium und die damit einhergehende Verortung werden auch in
ALMANYA. WILLKOMMEN IN DEUTSCHLAND verhandelt. Denn nach seiner Frage,
ob die Familie nun deutsch oder tiirkisch sei, fragt Cenk weiter, warum sie in
Deutschland lebten, wo sie doch Tiirken seien.**®* Warum Cenk diese Fragen so
sehr beschiftigen, wird schon vorher geklart. Im Unterricht m6chte Cenks Leh-
rerin die Orte der Herkunft ihrer Schiiler und deren Eltern mit Steckfdhnchen auf
einer Europakarte markieren. Sie fragt Cenk, wo sie denn sein Fihnchen hinste-
cken solle. Dieser antwortet in einem fragenden Unterton sofort: »Deutschland«?
Die Lehrerin entgegnet: »Ja, ja, das stimmt schon. Aber wie heif3t das schéne
Land, woher Dein Vater kommt?« — »Anatolien«.>” Spiter erfahren wir, dass auch
Cenks Vater in Deutschland geboren wurde. Da die Europakarte aber bei Istanbul
endet, muss die Lehrerin sein Fihnchen an die kahle Wand stecken. Die Eltern
seines tiirkischen Klassenkameraden Engin kommen aus dem europdischen Teil
Istanbuls, der gerade noch auf der Karte verzeichnet ist. Im Unterschied zu Engin
spricht Cenk kein Tiirkisch. Das wird spéater thematisiert, als im Sportunterricht
Deutschland gegen die Tiirkei spielen soll und Cenk mit den Worten »der kann ja
gar nix. [...] nicht mal Tiirkisch«**® in die deutsche Mannschaft geschubst wird.>*
Fiir Cenks Dazwischen-Sein gibt es keine Mannschaft, keinen Raum. Cenks Frage
nach der nationalen Identitdt seiner Familie stellt sich auch aufgrund solcher
Erfahrungen in der Schule. Erneut sind 6ffentlicher und privater Raum auf beson-
dere Weise miteinander verschrankt. Doch ist die Schwelle kein Austragungsort
mehr fiir diese Verschrankung. Im Folgenden werden wir sehen, dass ALMANYA
einen Zugang zur Verarbeitung der Migrationsfolgen anbietet, der in der For-
schung in den 2000er Jahren an Breite gewinnt. Uber eine Mischung aus Fiktion

354 Siehe hierzu: HABERMAS (2008): S. 39.
355 Siehe hierzu: SEN (2006): S. 20.

356 SAMDERELI (2011).

357 Siehe hierzu: SAMDERELI (2011).

358 Ebd.

359 Ebd.



5.4 Entscheidungen und Integration —— 615

und historischem Archiv zur tiirkischen Migration riickt der Film die Historie der
Migration in den Blickpunkt.3¢°

Filme wie DIE FREMDE seien »natiirlich wichtig«, duf3ert die Regisseurin
Yasemin Samdereli in einem Interview zu ALMANYA. Sie habe mit ihrer Schwes-
ter Nesrin Samdereli®®* aber ein »Gegenbeispiel« zeigen wollen; Leute wie ihre
Familie, die in Deutschland »sehr gut leben«.>** Diese Intention und Rahmung
spiegeln sich in den Kritiken und Besprechungen des Films wider, besonders
was die Frage der Integration betrifft. Die Redaktion von Kino Vision iiberzeugt
beispielsweise die »unaufdringliche Art, mit der das Thema Integration bearbei-
tet wird«.>®® In der Filmzeitschrift epd-Film heifit es, dass Yasemin und Nesrin
Samdereli mit ihrem Film den aktuellsten Beitrag zur Integrationsdebatte liefern
und Angela Merkels Befund »Multikulti ist in Deutschland gescheitert« in Frage
stellten.>** Harald Martenstein konstatiert im Tagesspiegel, dass ALMANYA eine
»iiberzeugende Antwort« auf die Thesen von Thilo Sarrazin sei, weil er »einfach
nur eine Familiengeschichte [...] leichtfiiBig und intelligent«*** erzihle. Andere
Stimmen meinen hingegen, dass jedem deutsch-tiirkischen, deutschen und tiir-
kischen Akteur in diesem Film »die Integrationsproblematik wesentlich fremder

360 In den 2000er Jahren richten den Blick auf die Geschichte der Migration in der Bundes-
republik die wichtigen Arbeiten von Ulrich Herbert, Karin Hunn, Karen Schonwalder und Rita
Chin. Auf dem 44. Deutschen Historikertag im Jahr 2002 machte der damalige Bundesprdsident
Johannes Rau in seiner Er6ffnungsrede im Rahmen der deutschen Einwanderungsgesellschaft
darauf aufmerksam, dass die Geschichte eine besondere Quelle der Identifikation und Identitét
in einer Gesellschaft sei. Migration und Integration seien in der Bundesrepublik dabei bisher
nie beriicksichtigt worden, was sich in Zukunft aber &ndern miisse. Siehe hierzu: MOTTE, Jan/
OHLIGER, Rainer (2004): »Geschichte und Gedéchtnis in der Einwanderungsgesellschaft. Ein-
fiihrende Betrachtungen«. In: Geschichte und Geddchtnis in der Einwanderungsgesellschaft, hg.
v. Jan Motte, Rainer Ohliger, Essen: Klartext, S. 7-16, hier S. 9f.

361 Regie fiihrte Yasemin Samdereli, das Drehbuch verfassten Yasemin und Nesrin Samdereli ge-
meinsam. Siehe hierzu: https://www.filmportal.de/film/almanya-willkommen-in-deutschland_
49beb1344dff4076bb582a03262f15¢8 (13.06.2018).

362 https://www.kinofenster.de/filme/archiv-film-des-monats/kf1103/yasemin-samdere-
1i-kf1103/ (zuletzt 16.05.2021).

363 HELBIG, Bjorn (2010): Almanya. Willkommen in Deutschland, 30.12.2010, https://www.visi-
onkino.de/filmtipps/filmtipp/movies/show/Movies/all/almanya-willkommen-in-deutschland/
(13.06.2018).

364 SiEMs, David (2011): »Kritik zu Almanya. Willkommen in Deutschland«. In: epd Film.
Mehr Wissen. Mehr Sehen, 01.03.2011, https://www.epd-film.de/filmkritiken/almanya-willkom-
men-deutschland (13.06.2018).

365 MARTENSTEIN, Harald (2011): »Identititsfragen. Die deutsch-tiirkische Komddie >Alman-
ya« wirkt wie eine direkte Reaktion auf die Thesen von Thilo Sarrazin«. In: Der Tagesspiegel,
15.02.2011, https://www.tagesspiegel.de/kultur/harald-martenstein-4-identitaetsfragen/3815106.
html (13.06.2018).


https://www.filmportal.de/film/almanya-willkommen-in-deutschland_49beb1344dff4076bb582a03262f15c8
https://www.filmportal.de/film/almanya-willkommen-in-deutschland_49beb1344dff4076bb582a03262f15c8
https://www.kinofenster.de/filme/archiv-film-des-monats/kf1103/yasemin-samdereli-kf1103/
https://www.kinofenster.de/filme/archiv-film-des-monats/kf1103/yasemin-samdereli-kf1103/
https://www.visionkino.de/filmtipps/filmtipp/movies/show/Movies/all/almanya-willkommen-in-deutschland/
https://www.visionkino.de/filmtipps/filmtipp/movies/show/Movies/all/almanya-willkommen-in-deutschland/
https://www.epd-film.de/filmkritiken/almanya-willkommen-deutschland
https://www.epd-film.de/filmkritiken/almanya-willkommen-deutschland
https://www.tagesspiegel.de/kultur/harald-martenstein-4-identitaetsfragen/3815106.html
https://www.tagesspiegel.de/kultur/harald-martenstein-4-identitaetsfragen/3815106.html

616 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

ist als Sauerkraut, ja dieser Film sogar jenseits der Integration stattfinde3®® —

obwohl wir am Ende Cenks Rede im Bundeskanzleramt h6éren und sehen, wie
ihn die Kanzlerin umarmt.*®” Wahrend MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT,
AUF DER ANDEREN SEITE und DIE FREMDE auf unterschiedlichste Art und Weise
das Thema der Integration wie gezeigt im Hinblick auf Form, Debatten und Sach-
fragen bearbeiten, geht es in ALMANYA um die Entfaltung des Widerspruchs zwi-
schen Integration und Nicht-Integration. Und ich werde zeigen, dass auch hier
ein besonderes Verhiltnis zwischen Offentlichkeit und Intimitéit zum Tragen
kommt, das wie in den anderen Filmen das Innen (das Personliche) zum Aufien
(zum Politischen) erklart.

Dieses Verhiltnis zeigt sich bereits in der Titelsequenz. Diese beginnt mit
Fotos der Familie und Worten der Erzdhlerin aus dem Off: Das erste Foto zeigt sie
und ihren Grofvater im Jahr 1987, das letzte die gesamte Familie »heute«.*®® Kurz
nach dieser Aufnahme habe sich alles verandert. Wahrend weitere Fotos einge-
blendet werden, reflektiert die Erzahlerin dariiber, wie ihr Leben wohl verlaufen
sei, wenn sie nicht in Deutschland, sondern in der Tiirkei geboren wire. Dass sie
»made in Germany« sei, verdanke sie dem deutschen Wirtschaftswunder.*®® Auf
diese Aussage erscheint in goldenen Buchstaben der Titel des Films: ALMANYA.
WILLKOMMEN IN DEUTSCHLAND. Auf die begleitenden orientalisch-mediterran
wirkenden Klange folgt nun der bekannte Wirtschaftswundersong »Konjunktur
Cha-Cha« von 1961 (»Gehen Sie mit der Konjunktur«). Dann werden Fotos und
Werbefilme aus der Wirtschaftswunderzeit eingeblendet; ein Originalfilmbei-
trag, der die Anwerbung von Gastarbeitern mit Aufnahmen vom Gesundheits-
check als eine Prozedur »wie auf dem Viehmarkt« beschreibt; das Titelblatt des
Spiegels Gastarbeiter in Deutschland; und zuletzt der damalige Arbeitsminister
Theodor Blank in einem Interview. Er erklart, warum tiirkische Facharbeiter

366 VAHABZADEH, Susan (2011): »Leitkultur sachte verbogen«. In: SUDDEUTSCHE ZEITUNG,
11.03.2011, http://www.sueddeutsche.de/kultur/im-kino-almanya-leitkultur-sachte-verbogen-1.
1070351 (13.06.2018).

367 SAMDERELI (2011).

368 Ein gerahmtes Bild steht auch am Anfang von Kadir S6zens ZEIT DER WUNSCHE. Siehe
hierzu: S6ZEN (2005).

369 »Made in Germany« hief3 auch das Live-Programm von Kaya Yanar, mit dem er 2006
durch Deutschland tourte. Siehe hierzu: YANAR, Kaya (2007): Made in Germany, DVD, Berlin:
Sonic Music Entertainment. Neco Celiks Dokumentarfilm GANZ OBEN iiber fiinf erfolgreiche
Deutsch-Tiirken in Deutschland, darunter der Autor Feridun Zaimoglu, der Musikproduzent
Mousse T. und der Sternekoch Ali Giingdrmiis, endet mit der Aussage Zaimoglus, dass Deutsch-
land solche »Vogel wie mich moglich gemacht« hitte, und er frei heraussagen kénne, dass er
»made in Germany« sei. Siehe hierzu: CELIK, Neco (2007): Ganz oben. Tiirkisch — Deutsch — Er-
folgreich, Dokumentarfilm, Deutschland, Mainz: ZDF/3Sat.


http://www.sueddeutsche.de/kultur/im-kino-almanya-leitkultur-sachte-verbogen-1.1070351
http://www.sueddeutsche.de/kultur/im-kino-almanya-leitkultur-sachte-verbogen-1.1070351

5.4 Entscheidungen und Integration =—— 617

nach Deutschland geholt werden.?° AnschlieBend sehen wir einen Zug in einen
Bahnhof einfahren, aus dem ein siidlandisch aussehender Mann aussteigt. Die
Erzdhlerin fahrt nun fort und berichtet, dass am 10. September 1964 ein Gastar-
beiter deutsche Geschichte geschrieben habe. Das Filmbild dndert sich von
schwarzweifd zu Farbe und wir sehen Hiiseyin, den Gastarbeiter, am Bahnhof
Ko6ln-Deutz ankommen und seine Koffer suchen. Wir sind sicher, dass der Film
nun beginnt. Doch der Gastarbeiter, der an diesem Tag deutsche Geschichte
schreiben wird, ist nicht Hiiseyin, der Grof3vater der Erzdhlerin, sondern der Por-
tugiese Armando Rodriguez de Sa, der als einmillionster Gastarbeiter an diesem
Datum in Koln ein Moped geschenkt bekommt. Er wird neben Hiiseyin einge-
blendet und wir erkennen ihn daran, dass er genauso gekleidet ist wie auf dem
zur Ikone gewordenen historischen Bild auf dem Moped.?* Hiiseyins individu-
elle Geschichte in Deutschland wird also mit echten Archivaufnahmen verbun-
den. In dieser spielerischen Zusammenfiihrung von Fiktion und Archiv sehen
wir, dass Hiiseyin aus Hoflichkeit Armando Rodriguez bei der Registrierung den
Vortritt 1dsst und somit nicht selbst der einmillionste Gastarbeiter wird, der an
diesem Tag Geschichte schreibt und ein Geschenk bekommt. Aber heute, 45 Jahre
nach diesem historischen Moment am Bahnhof in K6ln-Deutz, so die Erzdhlerin,
erzdahlen wir die Geschichte des einmillionen-und-ersten Gastarbeiters. ALMANYA
bearbeitet die Folgen der Migration nach Deutschland, indem Vergangenheit und
Gegenwart erzahlerisch vergleichzeitigt werden.

Im weiteren Verlauf des Films wird dieser Beginn der Migration in drei von-
einander getrennten Erzdhlabschnitten wiedergegeben. Hiiseyin migriert nach
Deutschland, weil er mit seiner Arbeit im tiirkischen Dorf eine fiinfkdpfige Familie
nicht mehr erndhren kann. Genau aus diesem Grund migriert auch Melek in Ralf
Schiibels und Kadir Sézens Film ZEIT DER WUNSCHE von 2005 aus einem tiirki-
schen Dorf nach Deutschland. Und wie in Bekir Yildiz’ autobiografischem Roman
Tiirkler Almanyada von 1966 lasst auch Hiiseyin in ALMANYA nach ein paar Jahren
seine Familie nach Deutschland nachziehen. Im Unterschied zu Bekir Yildiz
jedoch, der seine Frau nachziehen lidsst, damit beide in Deutschland schneller
mehr Geld verdienen, fiihrt Hiiseyin seine Familie zusammen, weil er nach Jahren
ihrer Vaterlosigkeit erkennen muss, dass es seinen Kindern an Disziplin mangelt:
Bei seinem ersten Urlaub in der Tiirkei erfahrt Hiiseyin, dass sein dlterer Sohn Veli
unentschuldigt 21 Tage in der Schule gefehlt hat. Er beschlief3t, seine Kinder und

370 SAMDERELI (2011).

371 Die amerikanische Historikerin Rita Chin geht in ihrer historischen Studie zur Geschichte
der Gastarbeiter in der Bundesrepublik ebenfalls von dieser Fotografie aus, die sie als Ikone der
Migration in die Bundesrepublik Deutschland bezeichnet. Siehe hierzu: CHIN, Rita (2007): The
Guest Worker Question in postwar Germany, Cambridge: Cambridge University Press, S. 1-30.



618 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

seine Frau mit nach Deutschland zu nehmen, denn eines kénnten die Deutschen
sehr gut: diszipliniert sein und Disziplin beibringen.*” Jahre spiter stellt Hiiseyin
fest, wie sich seine Kinder durch die neue Sprache, durch neue Feste wie Weih-
nachten und durch den Wunsch seiner Tochter, er solle seinen Schnurbart abra-
sieren und wie die Deutschen aussehen, von der eigenen Kultur entfremden. Bei
einem weiteren Urlaub in der Tiirkei entscheidet Hiiseyin, nicht wie geplant, in der
Tiirkei ein Haus zu kaufen, sondern in Deutschland. In der Tiirkei wiirden ndmlich
alle nur noch ans Geld denken und im Dorf fillt immer wieder der Strom aus.>”® Mit
dem Blick der Familie auf das in Deutschland gekaufte Haus endet die Geschichte
der ersten Generation in Deutschland, die Canan ihrem Neffen Cenk erzéhlt.

Vor allem diese gegenwartsbezogene Rahmung der von Canan erzidhlten Ge-
schichte stellt ein besonderes Verhiltnis her zwischen Vergangenheit und Gegen-
wart, das auch in Bezug steht mit dem Kurzschluss von Anfang und Ende der Migra-
tion, wie ihn Wolfgang Schiduble in seiner Rede auf der vierten Islam Konferenz
skizziert hatte. Denn nachdem Hiiseyin Armando Rodriguez den Vortritt gelassen
hatte, meint die Erzédhlerin, dass ihrem Grofdvater eine helle Zukunft bevorstehe.
Dabei sehen wir ihn einen Flur betreten. Das Bild wird unscharf, wir héren aus
dem Off eine édltere Frauenstimme seinen Namen rufen, es wird hell und Hiiseyin
steht nun als alter Mann auf einer am Ausgang eines Supermarktes und wartet auf
seine Frau. Sie kommt mit einem vollen Einkaufswagen aus einem »Market«.
»Market« ist der tiirkische Begriff fiir »Supermarkt«. Da alle Produktwerbungen an
den Auflenwédnden auf Deutsch sind, ist klar, dass wir uns in Deutschland befin-
den. Der besondere establishing shot schliefdt den Supermarkt von heute mit dem
Kolner Bahnhof von gestern kurz und iiberspringt 45 Jahre Leben in Deutschland.>*
Hiiseyins erster Satz im Film lautet, dass er es sich lange iiberlegt habe und nun
doch nicht Deutscher werden mdchte. Seine Frau Fatma ist dariiber sehr verdrgert
und sagt, dass sie sehr wohl Deutsche wiirden und morgen ihre Pisse abholen.’”

Gemaf3 Staatsbiirgerschaftsgesetz miissen Fatma und Hiiseyin fiir die deutsche
Staatshiirgerschaft die tiirkische aufgeben. Dadurch, dass die Ehepartner diesbe-
ziiglich gleich am Anfang des Films unterschiedlicher Meinung sind, kénnte man

372 SAMDERELI (2011).

373 Ein wichtiger Grund fiir die Migration aus dem tiirkischen Dorf ist in Feridun Zaimoglus
Roman Leyla, dass sich die gleichnamige Protagonistin ein »elektrisches Leben« wiinscht. Siehe
hierzu: ZAIMOZLU (2005): S. 234.

374 SAMDERELI (2011).

375 Aus einer vergleichbaren Situation heraus beschreibt Nuran David Calis die Position seines
Protagonisten im Roman Der Mond ist unsere Sonne als einen unbehaglichen Zwischenzustand.
Siehe hierzu: CALIs (2011): S. 30.



5.4 Entscheidungen und Integration =—— 619

meinen, das Identitdatsproblem sei insgesamt zentral. Diesen Eindruck berichtigt
die Erzahlerin allerdings gleich: »Wenn meine Grof3eltern dachten, sie hitten ein
Problem, hatte ich selbst tatsdchlich eines«.>”® Denn die Erzdhlerin Canan ist von
ihrem englischen Freund David schwanger. Wie oben schon angedeutet, ldsst sich
kein Zwischenzustand lange aushalten. Auch aus diesem Grund bringt den Grof3-
vater Engins Aussage, dass Cenk »kein richtiger Tiirke« sei, auf die Palme. Denn
sie alle seien eine »richtige tiirkische Familie«.?”” Als Hiiseyin vom gemeinsamen
Tiirkei-Urlaub spricht, sind die Angesprochenen weder hocherfreut noch halten
sie explizit dagegen, dass ihre Heimat nun die Bundesrepublik sei. Die meisten
haben einfach keine Zeit; Canan muss etwa auf ihre Priifungen lernen. Hiiseyin
wird wieder wiitend. Auf Tiirkisch wettert er, dass sie sich schimen sollten; er
habe noch nie etwas von ihnen verlangt; wann wiirden sie denn alle jemals
wieder gemeinsam einen Urlaub machen kdnnen; zudem seien sie eine Familie. Er
erhebt sich vom Esstisch und ergédnzt auf Deutsch, dass sie eine tiirkische Familie
seien.’”® In diese aufgeheizte Diskussion fragt Cenk hinein, ob sie nun Tiirken
oder Deutsche seien. Cenks Eltern geben sich widersprechende Antworten auf
seine Frage. »Tiirken« antwortet ihm sein Vater Ali, »Deutsche« seine Mutter Gabi.
Beide schauen sich verwirrt an und Gabi erklédrt Cenk, das »Dede [Grof3vater] und
Nene [Grofimutter]« jetzt den deutschen Pass hitten. Doch winkt Hiiseyin ab und
meint, das sei doch nur ein Stiick Papier. »Wir sind immer noch Tiirken«, befindet
Hiiseyin und meint wieder zu Cenk: »und du auch«. Canan schlédgt Cenk darauf-
hin vor, dass man doch beides sein kénne. »Nein«, entgegnet Cenk entschieden:
»entweder die eine Mannschaft oder die andere Mannschaft«.>”

Canan erzdhlt in drei Teilen bis zum letzten Drittel des Films die erste
Phase der Migration nach Deutschland von Hiiseyin und seiner Familie. Der
erste Teil endet damit, wie die Familie in Deutschland aus dem Flieger steigt

376 SAMDERELI (2011).

377 Ebd.

378 Dass die erste Migranten-Generation ihr Tiirkisch-Sein so sehr betont, begegnet uns auch
in Selam Berlin von Yadé Kara. Als Hasan und seine Mutter nach dem Fall der Mauer erfahren,
dass sein Vater, ihr Mann, in Ostberlin eine Geliebte und sogar ein Kind mit ihr hatte, denkt der
Sohn: »Rosa pafdte nicht zu Baba. Sie war zu zackig und hektisch und bevormundete Baba. Ich
fand, das war zuviel. Schlief3lich war Baba, trotz seiner sozialistisch-marxistischen Gesinnung,
ein Orientale. Mit Rosa konnte es nicht gutgehen — jedenfalls wiinschte ich mir das.« Siehe hier-
zu: KARA (2004): S. 314. Auch Devrims deutsch-tiirkische Freundin Riiya in Imran Ayatas Roman
Mein Name ist Revolution empfiehlt ihm, die Herkunftsstadt seiner tiirkischen Eltern zu besu-
chen, wo er sehr lange nicht mehr war: »Du wirst es bestimmt nicht bereuen. Wenn du dort
warst, wirst du mich besser verstehen. Es wird dir klar werden, wie viel Dersim [Gebiet in der
Tiirkei, O.E.] du in dir hast, auch wenn du das abstreitest.«« Siehe hierzu: Ayata (2011): S. 137.
379 SAMDERELI (2011).



620 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

und Muhammed sagt, dass es hier ganz anders aussehe als bei ihnen. Wir
sehen jedoch nicht, was er sieht, also woran er dies festmacht. Der Film wech-
selt an dieser Stelle wieder in die Erzdhlgegenwart. Es ist spat geworden, und
die Familienangehdrigen brechen nach dem Essen und der Erzdhlung auf.
Cenk hingegen fragt aufgeregt: »Was war denn ganz anders?« »Das wirst Du
sehen, wenn wir in der Tiirkei sind«, erwidert sein Grof3vater. Den zweiten Teil
der Geschichte wird Canan Cenk am Flughafen erzdhlen, als ihm langweilig
ist. Mit der Geburt von Cenks Vater Ali in Deutschland endet der zweite Teil der
von Canan erzdhlten Geschichte. In der Gegenwart sind sie dann gerade in der
Tiirkei angekommen.

Derartige Ankunftsszenen am Flughafen sehen wir in den Filmen der 2000er
Jahre hdufig, etwa im Dokumentarfilm WIR SITZEN IM SUDEN von Martina Priess-
ner oder Fatih Akins AUF DER ANDEREN SEITE.?**° Den letzten Teil der Geschichte
erzdhlt Canan Cenk im kleinen Bus, den Hiiseyin fiir die Familie gemietet hat. Er
endet mit Hiiseyins Hauskauf in den 1970er Jahren in Deutschland, und mit der
Einstellung, wie die Familie vor diesem Haus steht. Cenk erfahrt dann, dass dies
das Haus ist, in dem sie alle wohnen und von wo aus auch die Geschichte in der
Geschichte ihren Ausgang genommen hat. Als auf dem Weg zum eigenen Haus in
der Tiirkei Cenk dann wissen méchte, warum Opa und Oma so schlecht Deutsch
sprechen, bemerken alle plétzlich, dass Hiiseyin im Schlaf gestorben ist. Eine
entsetzliche Trauer ergreift die Familie, die die Nacht in einem Hotel verbringt.
Dort erfahren Leyla und Fatma von Canans Schwangerschaft, die zerstrittenen
Briider Veli und Muhamed kommen sich ndher und Ali erkldrt seinem Sohn,
dass der Tod zum Leben gehére und sein Grof3vater immer noch bei ihnen sei.®!
Hiiseyin dann in der Tiirkei zu beerdigen, stellt sich als grofie Herausforderung
heraus. Da er kein Tiirke mehr ist, muss er auf dem Ausldnderfriedhof, der sehr
abseits liegt, begraben werden. Die Familie reagiert empd6rt und meint, dass ihr
Vater schon immer Tiirke gewesen und geblieben sei.*®? Der Krankenhausange-
stellte macht der Familie darauf das Angebot, Hiiseyin fiir zehntausend Euro auf
dem Friedhof fiir Tiirken beizusetzen. Doch die Familie entscheidet sich dafiir,

380 Siehe hierzu: PRIESSNER (2010); AKIN (2006).

381 Der Tod ist, wie gesehen, nicht nur in AUF DER ANDEREN SEITE ein zentrales Thema. Auch
in Zafer Senocaks Roman Der Pavillon ist er zentral. Denn der Roman endet mit dem Tod und
der anschlieenden Beerdigung des Vaters eines Nachbarn Hamits, des Protagonisten. Hamit,
der Musiker, der glaubt, dass alle politischen Revolutionen mit Verdnderungen in der Musik be-
ginnen, komponiert am Ende des Romans ein kleines Stiick auf der Violine fiir den verstorbenen
Vater seines Nachbarn. Siehe hierzu: SENOCAK (2009): S. 173.

382 Wie in Akins AUF DER ANDEREN SEITE zeigt sich, welche Folgen das deutsche Staatsbiir-
gerschaftsrecht insbesondere fiir die erste Generation hat. In Akins Film wird Ali nach dem Tot-
schlag von Yeter in die Tiirkei abgeschoben, weil er nur die tiirkische Staatsbiirgerschaft hat.



5.4 Entscheidungen und Integration —— 621

Hiiseyin illegal auf dem eigenen Stiick Land im Dorf zu bestatten. Wahrend der
Beerdigung sieht der kleine Cenk neben Veli den kleinen Veli, neben Muhamed
den kleinen Muhamed und neben seiner Oma Fatma die junge Fatma. So wie
es sein Vater gesagt hat, verlassen uns die Sterbenden nicht wirklich. Nach der
Beerdigung muss die Familie feststellen, dass das Haus, das Hiiseyin gekauft hat,
eine Ruine ist. Hinter der vorderen Hausfassade mit der Eingangstiire ist auf3er
ein paar kleinen Steinmauerresten nur die schone Dorflandschaft zu sehen.
Dort findet dann ein gemeinsames Essen mit den Dorfbewohnern statt. Als die
Familie sich aufmacht, nach Deutschland zuriickzukehren, entscheidet sich
Muhamed, im Dorf zu bleiben und das Haus aufzubauen. Der Rest der Familie
kehrt zuriick nach Deutschland. In der nidchsten Sequenz sehen wir die Veran-
staltung »Deutschland sagt Danke« im Kanzleramt der deutschen Regierung, zu
der Hiiseyin als Redner eingeladen war. Cenk wird fiir ihn sprechen, da er die
Rede mit seinem Grof3vater geiibt hatte. Cenk beginnt damit, dass er nun seit 45
Jahren in Deutschland lebe, und dass es in dieser Zeit gute wie auch weniger gute
Zeiten gegeben habe. Der Film endet mit einem Picknick in einer Landschaft, die
an das Bild zu Anfang des Films erinnert; an den Ort, von dem Hiiseyin meint,
dass sie dort herkdmen. Canan lauft auf ihren Grofivater zu. Die Kamera bewegt
sich von beiden weg und wir sehen, wie auf einer Picknickdecke Hiiseyins Familie
aus den 1960er und 1970er Jahren gemeinsam isst und weiter hinten die Familie
von heute. Der alte Hiiseyin vom hinteren Teil des Bildes bewegt sich auf den
jungen Hiiseyin zu. Sie begriifen sich wie alte Bekannte, umarmen sich, setzen
sich nieder und beginnen miteinander zu sprechen.?®? Die Kamera nimmt dabei
beide von unten auf. Aus dem Off héren wir Canan sagen, dass

ein kluger Mann einmal auf die Frage, wer oder was wir sind, antwortete: Wir sind die
Summe all dessen, was vor uns geschah, all dessen, was unter unseren Augen getan
wurde, all dessen was uns angetan wurde. Wir sind jeder Mensch und jedes Ding,
dessen Dasein uns beeinflusste oder von unserem beeinflusst wurde. Wir sind alles, was
geschieht, nachdem wir nicht mehr sind und was nicht geschahe, wenn wir nicht gekom-
men wiren.>®*

Vor dem Abspann des Films wird das beriihmte Zitat von Max Frisch eingeblendet:
»Wir haben Arbeitskrafte gerufen, und es kamen Menschen«. Kontrastiert wird es
mit dem Ende des Interviews mit Arbeitsminister Blank Mitte der 1960er Jahre,
das wir aus dem Vorspann kennen. Wenn man noch einmal vor der Wahl stiinde,
wiirde man nur tiirkische Facharbeiter rufen, prophezeit Blank. Im Abspann wird

383 SAMDERELI (2011).
384 Ebd.



622 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

dann ein noch nicht gekldrtes Verortungsproblem geldst: Mit einer Tiirkeikarte in
der Hand geht Cenk auf seine Lehrerin zu. Er mOchte, dass sie diese an die Euro-
pakarte anfiigt, was auch geschieht. Sein Herkunftsfihnchen steckt sie in den
Osten Anatoliens. Und Engin, der ihm zu Beginn des Films im Sportunterricht ein
blaues Auge verpasst hatte und ihn aus seiner Fufiballmannschaft ausschloss,
da er kein richtiger Tiirke sei, gesteht, dass er urspriinglich auch aus Anatolien
komme, ndmlich aus dem Dorf Ovacik und nicht aus Istanbul, woraufhin die Leh-
rerin sein Fihnchen neben das von Cenk pinnt.3%

Die Verschrankung von Zugehorigkeit und Verortung, von Karte, Ort und
Verhalten ist wie in den Filmen zuvor auch in ALMANYA wesentlich. Identitat
ist stets dargestellt als ein Resultat aus Verhaltensweisen und einer gewissen
Dauer, wie bei Wimmer und Sen ein Ergebnis aus Verhandlungen; eine bereits
vollzogene Inkorporation. Weitaus wichtiger als die Antwort auf die Frage, was
man denn sei, ist diejenige, aufgrund welcher Entscheidungen man wie und
was lebt und welche Zugehorigkeit sich dadurch ausdriickt: Sowohl Hiiseyin
als auch Cenk haben am Ende ihren Platz gefunden. Vor allem diese spezifi-
schen Ortsbeziige riicken im Laufe des Films das Leben und Geschichten in
den Vordergrund und die Identitdtsfrage in den Hintergrund. Doch sind die
kulturellen Marker auch in diesem Film so sehr Teil der Akteure, dass bei der
ndchsten sozialen Irritation und Deplatzierung erneut verhandelt werden
miisste, wohin sie gehdren und wozu man selbst gehort.>®® Im Unterschied

385 Ebd.

386 Als die Samdereli-Schwestern gerade ihren Film fertigstellten, fand am 8. Oktober 2010
im Berliner Olympiastadion das EM-Qualifikationspiel zwischen Deutschland und der Tiirkei
statt. Das Spiel gewann die deutsche Nationalmannschaft mit 3:0. Der tiirkeistimmige deut-
sche Spieler Mesut Ozil wurde von den tiirkischen Fans so lange ausgepfiffen, bis er das zweite
Tor schoss. Im Unterschied zu den tiirkischen und tiirkeistimmigen Fans konnte der damali-
ge tiirkische Ministerprisident Recep Tayyip Erdogan Ozils Entscheidung, fiir die deutsche
Nationalmannschaft zu spielen, sehr gut verstehen. Er sah sich das Spiel mit Bundeskanzle-
rin Angela Merkel im Stadion an. Siehe hierzu: DiE WELT (2010): »Mulitkulti-Nationalelf. Mesut
Ozil. Ein Tor gegen die Pfiffe«. In: Die Welt, 09.10.2010, https://www.welt.de/sport/fussball/
article10167870/Mesut-Oezil-Ein-Tor-gegen-die-Pfiffe.html (16.07.2018). Acht Jahre spéter lassen
sich Ilkay Giindogan und Mesut Ozil kurz vor Beginn der FufSballweltmeisterschaft in Russland
gemeinsam dann mit dem tiirkischen Prasidenten Recep Tayyib Erdogan ablichten. Als Reaktion
werden beide bei den Testspielen gegen Osterreich und Saudi-Arabien nun von den deutschen
Fans ausgepfiffen. In den sozialen Medien und nach dem Ausscheiden der deutschen National-
mannschaft auch in Presse, Funk und Fernsehen werden Stimmen laut, die fordern, dass vor allem
Mesut Ozil die deutsche Nationalmannschaft verlassen solle. Siehe hierzu: BERG, Daniel/MEYN,
J611(2018): »Zu viele Attacken. Mesut Ozil steht vor dem DFB-Riicktritt«. In: Der Westen, 29.06.2018,
https://www.derwesten.de/sport/wm2018/mesut-oezil-ruecktritt-wm-2018-dfb-nationalmann-
schaft-id214715431.html (20.07.2018); WINKLER, Pierre (2018): »Nach Treffen mit Erdogan. Ozil und


https://www.welt.de/sport/fussball/article10167870/Mesut-Oezil-Ein-Tor-gegen-die-Pfiffe.html
https://www.welt.de/sport/fussball/article10167870/Mesut-Oezil-Ein-Tor-gegen-die-Pfiffe.html
https://www.derwesten.de/sport/wm2018/mesut-oezil-ruecktritt-wm-2018-dfb-nationalmannschaft-id214715431.html
https://www.derwesten.de/sport/wm2018/mesut-oezil-ruecktritt-wm-2018-dfb-nationalmannschaft-id214715431.html

5.4 Entscheidungen und Integration —— 623

zU MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT und zu DIE FREMDE ist es hier die
Praxis des Erzdhlens und Weitersprechens in der Erzahlung, die identitdtspoli-
tischen Beleidigungen und Betrachtungen keinen Raum gibt. Denn die Losung
am Ende von ALMANYA lautet nicht, dass die Familienmitglieder Deutsch-Tiir-
ken, Deutsche oder Tiirken sind, sondern vielmehr, dass alle zusammenleben.
So trifft der Befund der Filmkritikerin Susan Vahabzadeh in ihrem Artikel Leit-

Gilindogan nie mehr fiir Deutschland? Wer das fordert, ist verlogen«. In: FOCUS ONLINE, 15.05.2018,
https://www.focus.de/sport/fussball/wm-2018/nach-treffen-mit-erdogan-oezil-und-guendogan-
raus-aus-der-nationalelf-warum-das-unfug-ist_id_8931334.html (20.07.2018). Ozils zehn Jahre
zuvor getroffene Entscheidung, fiir die deutsche und nicht fiir die tiirkische Nationalmannschaft
zu spielen, wurde damals als Zeichen fiir Integration gelesen: Ozil erhielt einen Monat nach
dem Spiel gegen die Tiirkei den Bambi fiir Integration. Siehe hierzu: DIE ZEIT (2010): »Ozil erhalt
»Bambi«-Preis fiir >Integration««. In: DIE ZEIT, 10.11.2010, https://www.zeit.de/sport-newsticker/
2010/11/10/260045xml (16.07.2018). Der DFB hatte sich zwar noch kurz vor der WM in Russ-
land hinter Ozil und Giindogan gestellt und man besuchte gemeinsam den deutschen Bun-
desprasidenten Frank-Walter Steinmeier. Doch entziindeten Oliver Bierhoff, der Teammana-
ger der deutschen Nationalmannschaft, und Reinhard Grindel, der Prasident des DFB, kurz
nach dem deutschen WM-Aus die Debatte um Ozil von Neuem, indem sie seine Nominierung
fiir die WM in Russland im Nachhinein in Frage stellten. Siehe hierzu: GARTENSCHLAGER, Lars
(2018): »Aufbau der neuen DFB-EIf. Auch am Umgang mit Mesut Ozil wird Léw jetzt gemes-
sen«. In: Die Welt, 04.07. 2018, https://www.welt.de/sport/fusshall/wm-2018/article178695448/
DFB-Nationalmannschaft-Auch-am-Umgang-mit-Oezil-wird-Loew-nun-gemessen.html
(16.07.2018). Die deutsch-tiirkische Kabarettistin Idil Baydar alias Jilet Ayse reagierte auf die De-
batte um Ozil mit einem YouTube-Video und dem Hashtag #Wir sind alle Ozil#bokumuye. Sie
kritisierte das Foto mit Erdogan als ein sehr héssliches und beschrieb die Reaktion der Deut-
schen darauf als eine absolute Undankbarkeit. An dem Tag, als der DFB 0zil und Giindogan
so an den Pranger stellte, seien die Deutschen fiir sie gestorben und sie sei wieder zu einer
Tiirkin geworden. Siehe hierzu: https://www.youtube.com/watch?v=rOMz2Iz1ZEE (16.07.2018).
0zil selbst reagierte erst 60 Tage nach den Bildern mit Erdogan und zog sich aus der deutschen
Fuflball-Nationalmannschaft zuriick. In einem Schreiben, das er iiber Facebook und Instagram
veroffentlichte, warf er dem DFB-Prasidenten Reinhard Grindel Rassismus vor und sagte, dass
in seiner Brust zwei Herzen schliigen. Aufgrund der Passage aus Ozils Erklarung, dass er immer
nur dann als Deutscher wahrgenommen werde, wenn er Erfolg habe und gute Leistungen brin-
ge, er aber gleich wieder zum Tiirken werde, wenn beides nicht mehr gegeben sei, stief der
deutsch-tiirkische Blogger Ali Can die MeTwo-Debatte in den Deutschland an, bei der es darum
geht, im Internet die eigenen Diskriminierungserfahrungen zu schildern. Siehe hierzu: LAUCK,
Dominik (2018): »#MeTwo. Das Netz diskutiert Alltagsrassismus«. In: Tagesschau.de, https://
www.tagesschau.de/inland/me-two-101.html (12.09.2018). Siehe hierzu auch: INTERVIEW MIT
0OzkaN EzLI (2018): »Ozil ist Opfer, aber auch Titer«. In: SUDDEUTSCHE ZEITUNG, 24.07.2018,
https://www.sueddeutsche.de/kultur/oezil-rassismus-interview-1.4066925 (21.09.2018); PAPSCH,
Gregor (2018): »Das Spiel mit der Integration. Ozils Riicktritt und die Folgen«. In: SWR2 Forum,
24.07.2018, https://www.swr.de/swr2/programm/sendungen/swr2-forum/das-spiel-mit-der-inte-
gration-oezils-ruecktritt-und-die-folgen/-/id=660214/did=22127614/nid=660214/142umba/index.
html (21.09.2018).


https://www.focus.de/sport/fussball/wm-2018/nach-treffen-mit-erdogan-oezil-und-guendogan-raus-aus-der-nationalelf-warum-das-unfug-ist_id_8931334.html
https://www.focus.de/sport/fussball/wm-2018/nach-treffen-mit-erdogan-oezil-und-guendogan-raus-aus-der-nationalelf-warum-das-unfug-ist_id_8931334.html
https://www.zeit.de/sport-newsticker/2010/11/10/260045xml
https://www.zeit.de/sport-newsticker/2010/11/10/260045xml
https://www.welt.de/sport/fussball/wm-2018/article178695448/DFB-Nationalmannschaft-Auch-am-Umgang-mit-Oezil-wird-Loew-nun-gemessen.html
https://www.welt.de/sport/fussball/wm-2018/article178695448/DFB-Nationalmannschaft-Auch-am-Umgang-mit-Oezil-wird-Loew-nun-gemessen.html
https://www.youtube.com/watch?v=r0Mz2Iz1ZEE
https://www.tagesschau.de/inland/me-two-101.html
https://www.tagesschau.de/inland/me-two-101.html
https://www.sueddeutsche.de/kultur/oezil-rassismus-interview-1.4066925
https://www.swr.de/swr2/programm/sendungen/swr2-forum/das-spiel-mit-der-integration-oezils-ruecktritt-und-die-folgen/-/id=660214/did=22127614/nid=660214/142umba/index.html
https://www.swr.de/swr2/programm/sendungen/swr2-forum/das-spiel-mit-der-integration-oezils-ruecktritt-und-die-folgen/-/id=660214/did=22127614/nid=660214/142umba/index.html
https://www.swr.de/swr2/programm/sendungen/swr2-forum/das-spiel-mit-der-integration-oezils-ruecktritt-und-die-folgen/-/id=660214/did=22127614/nid=660214/142umba/index.html

624 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

kultur, sachte verbogen die identitdtspolitisch fragile Konstellation des Films
sehr gut. Denn ob Cenk jetzt Deutscher, Tiirke oder Deutsch-Tiirke ist, »wird in
Almanya dann doch nicht geklart«. Aber aufgrund der erzdhlten und erlebten
Geschichte frage er im Film auch nicht mehr danach. Und wenn »er Gliick hat,
ist es ihm egal«.3® Identitit ist zu einer kurzzeitigen Frage der Identifikation
und gesellschaftlichen Platzierung geworden.>%®

Ausgangspunkt der Irritationen, die Fragen nach der eigenen Identitdt
ausldsen, sind in den Erzahlungen der 2000er Jahre das Hinterfragen und
Sichtbarmachen kultureller Regeln und Gesetze. Losungen werden anhand
von sozialer Kompatibilitdt geschaffen, von individuellen Entscheidungen,
die fiir Integration stehen. Dabei handelt es sich um Prozesse, die das Innen
zum Auflen machen. Pragungen werden in diesem Prozess in Verhandlungen
gebracht und im Idealfall in neue Formen iiberfiihrt. Diese Prozesse des Her-
ausstiilpens bestimmen auch die Gestaltung der Folgen der Migration in vielen
Filmen und Texten, die von der Komddie iiber skandaltrachtige Biicher bis
hin zu einfacher oder komplexer Literatur reichen. Dies gilt im Besonderen
fiir die in der Forschung etwas stiefmiitterlich behandelten Werke der Jour-
nalistinnen Hatice Akyiin, Asli Sevindim und Dilek Giing6r.*® Karin E. Yesi-
lada bezeichnet die Romane und Texte dieser Autorinnen wie Einmal Hans
mit scharfer Sof$e. Leben in zwei Welten, Candlelight Doner. Geschichten iiber
meine deutsch-tiirkische Familie und Das Geheimnis meiner tiirkischen Grofs-
mutter als »Chik-Lit alla Turca«.>*° Auffillig ist in jedem Fall, dass der Aspekt
des Selbstgesprachs sowohl in anspruchsvollen als auch weniger anspruchs-
vollen Erzdhlungen in unterschiedlichen Ausprdgungen zum Tragen kommt.
Wahrend Hiiseyin in ALMANYA am Ende mit sich selber spricht, mit seinem

387 VAHABZADEH, Susan (2011): »Leitkultur, sachte verbogen«. In: SUDDEUTSCHE ZEITUNG,
11.03.2011, http://www.sueddeutsche.de/kultur/im-kino-almanya-leitkultur-sachte-verbogen-
1.1070351 (11.07.2018).

388 »Platzierung« ist auch tatsdchlich ein Begriff, den Hartmut Esser Ende der 2000er Jahre in
seine modifizierte Integrationstheorie neben den der »Kulturation« aufnimmt. Wenn die zentra-
len Aspekte einer »multiplen Inklusion« das Erlernen der Sprache, die Aufnahme sozialer Bezie-
hungen, die emotionale Hinwendung zu einer Gruppe seien, sei mit diesen Prozessen gleichzeitig
»die Besetzung einer Position« verbunden. Siehe hierzu: ESSER, Hartmut (2009): »Pluralisierung
oder Assimilation? Effekte der multiplen Inklusion auf die Integration von Migranten«. In: Zeit-
schrift fiir Soziologie, Jg. 38, Heft 5, Oktober 2009, S. 358-378, hier S. 359.

389 AKYUN (2005); SEVINDIM (2007); GUNGOR (2008).

390 YESILADA, Karen E. (2009): »Nette Tiirkinnen von nebenan«. Die neue deutsch-tiirkische
Harmlosigkeit als literarischer Trend«. In: Von der nationalen zur internationalen Literatur. Trans-
kulturelle deutschsprachige Literatur und Kultur im Zeitalter globaler Migration, hg. v. Helmut
Schmitz, Amsterdam: Rodopi, S. 117-142.


http://www.sueddeutsche.de/kultur/im-kino-almanya-leitkultur-sachte-verbogen-1.1070351
http://www.sueddeutsche.de/kultur/im-kino-almanya-leitkultur-sachte-verbogen-1.1070351

5.4 Entscheidungen und Integration —— 625

vergangenen Ich, konfrontiert sich Umays Vater damit, wie ihn die anderen
Tiirken vermeintlich sehen. Sie lassen Umays Vater nicht so handeln, wie er
eigentlich handeln will. Dennoch ist seine Figur mit den Vatern der 1980er
Jahre nicht zu vergleichen. Wir sehen ihn nicht wie Abdullah das Haus nicht
verlassen, weil er »sein Gesicht verloren hat«.3** Denn das territoriale Verhalt-
nis zu Deutschland ist bei Umays Vater und bei vielen anderen Akteuren in den
2000er Jahren ein ganz anderes als noch zwei Jahrzehnte zuvor. Die Differenz
zwischen den 2000ern und den 1980ern ladsst sich anschaulich an einer ver-
meintlichen Gegenfigur zu Kader veranschaulichen. Im Film EINMAL HANS MIT
SCHARFER SOSSE fiihrt eine peinliche Begebenheit fiir Hatices Familie dazu,
dass ihr Vater Ismail fiir eine bestimmte Zeit nicht mehr in die Moschee im
niedersichsischen Salzgitter gehen mag.>*> Was war passiert? Nachdem sich
Ismail damit abgefunden hatte, dass seine Tochter Hatice weder einen Mann
aus seinem Dorf Tepecik, noch einen Tiirken, noch einen Muslim ehelichen
will, sondern den deutschen Hans, tauchen auf der Hochzeit ihrer Verwandten
in Hamburg, auf der sie Hans endlich kennenlernen mochten, plétzlich »zwei
deutsche Hans« als Hatices Zukiinftige auf. Hatice musste einen falschen
»Hans« mitbringen, weil der echte wegen eines sehr wichtigen Basketballtur-
niers nicht kommen konnte, was wiederum Hatices Eltern niemals verstanden
hidtten. Doch kommt Stefan, der richtige Hans, dann doch noch auf die Hoch-
zeit, und es wird klar, dass Hatice den Eltern etwas vorgespielt hat, zu dem sie
sich gezwungen sah. Dieser Umstand spricht sich, allein nach Aussagen der
Familie, in Salzgitter unter den Tiirken herum.>** Die Lésung dieses Problems
ist vielsagend. Denn sowohl Hatice als auch ihr Vater fithren Selbstgespréache,
die jedoch keineswegs in einem fiir niemanden zuganglichen psychologischen
Inneren vonstattengehen. Die Selbstgesprdche finden in beiden Fillen mit
kleinen fiktiven tiirkischen Dorfmannchen statt, die fiir ihr sichtbar gemach-
tes Gewissen im Film stehen. Beispielsweise tauchen diese Mdnnchen immer
mahnend auf, wenn Hatice einen kurzen Rock anzieht, wihrend sie den iiber
die Knie reichenden »Vaterrock« mit Applaus gutheiflen. Als Hatice eine Nacht
mit Stefan verbringt, wirft sie diese Mannchen aus ihrer Wohnung. Nach dem
Eklat auf der Hochzeit ldsst sie die Mdnnchen wieder herein und berét sich mit
ihnen. Anschlieflend fahrt sie zu ihrem Vater, um sich mit ihm zu vers6hnen.
Sie versichert ihm, nie wieder zu liigen. Davor hatten die Dorfmdnnchen Ismail
erfolgreich von seiner Sturheit abgebracht.?** Wie bereits in Kadir S6zens ZEIT

391 Siehe hierzu: GRABE (1986).
392 ALAKUS (2013).

393 Ebd.

394 Siehe hierzu: ALAKUS (2013).



626 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

DER WUNSCHE deutlich wurde, sind die kulturellen Marker Teil der Akteure
und die Frage ist nicht, was die Kultur mit ihnen macht, sondern was sie mit
der Kultur machen. Der Film beginnt mit einem gerahmten fiktiven Dorfbild
in einer Wohnung in Miinchen, das immer wieder auftaucht und mit dem Dorf
in der Tiirkei auch in die Realitét iibersetzt wird. Diese Konstellation begeg-
net uns auch in den Romanen Leyla, Tochter des Schmieds und Das Geheimnis
meiner tiirkischen Grofsmutter, und sie ist daran zu erkennen, dass implizite
Ordnungen und Gesetze explizit gemacht werden, indem das Private in ein
offentliches politisches Anliegen {ibersetzt wird. Nicht mehr das Brechen ein-
gefahrener, mitunter orientalistischer kultureller Vorstellungen und Marker
wie in der Literatur und den Filmen der 1990er Jahre und der Verweis auf eine
gemeinsame Weltverbundenheit und Schwelle beschéftigen Film und Litera-
tur in den 2000er Jahren. Es geht stattdessen darum, wie mit den kulturellen
Markern in und durch die Geschichte der Migration in der Bundesrepublik von
Tiirken, Deutschen, von Deutsch-Tiirken, in Arbeitspldtzen, zu Hause, durch
Medien wie Zeitungen und Filmen, von Institutionen wie Schulen, Kulturver-
einen, Moscheen, politischen Initiativen und nicht zuletzt durch Gesetze auf
tiirkischer wie auf deutscher Seite umgegangen wird und wie sie durch das
Narrativ ,,Was lebst Du?“ produziert werden.

5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt

»Das ist meine Sohn, meine Lowe!«, ruft Mehmet, Taxifahrer und Gastarbeiter der
ersten Stunde, beim Friihstiick mit seiner Familie in den Raum. Am Tisch sitzen
seine Frau Hatice, seine Tochter Ayla und ihm gegeniiber sein Sohn Ibo. Wahrend
seines Ausrufs faltet er eine tiirkischsprachige Zeitung zusammen, klatscht mit
ihr auf seine linken Handfldche und meint zu seiner Frau: »Hatice, ruf mal die
Tiirkei an und erzihl allen: Ibo steht bei uns in Hiirriyet«.>*> Auf der Riickseite der
Zeitung lesen wir tatsdachlich in grof3en Buchstaben: »Siiper Star Ibo«. Der Unter-
titel des Artikels lautet »Iki el dolusu doner icin<«. Doner diikkaninin Reklam
Spot’u bu ciimleyle son buluyor« (»Fiir zwei Hand voll Déner«. Mit diesem Satz
endet der Spot fiir einen Donerladen«). Diese Friihstiicksszene stammt aus der
Culture-Clash-Komddie KEBAB CONNECTION, die auch genau mit dem in Hiir-

395 SAUL, Anno (2005): Kebab Connection, Spielfilm, Deutschland. Tatsdchlich unterscheiden
sich die Ausgaben von Hiirriyet in der Tiirkei und in Deutschland. Seit 1965 erscheint die deut-
sche Ausgabe. Siehe hierzu: KARACABEY, Makfi (1996): Tiirkische Tageszeitungen in der BRD.
Rolle, Einfluf3, Funktionen. Eine Untersuchung zum Integrationsverstdndnis tiirkischer Tagesz-
eitungen in der BRD, Univ.-Diss., Frankfurt a. M.



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt == 627

riyet genannten Werbefilm beginnt, den der Protagonist des Films Ibo fiir den
Donerimbiss »King of Kebab« seines Onkels Ahmet gedreht hat. Zwei Kung-Fu-
Kampfer duellieren sich darin um den letzten Doner im »King of Kebab«. Etwas
spater erfahren wir dann auch, dass Ibo den groflen Wunsch hegt, Filmregisseur
zu werden und den ersten deutschen Kung-Fu-Film zu drehen. Jedenfalls lauft
der Spot in einem Kino in Hamburg-Altona, wo er so gut ankommt, dass nach
dem Kinobesuch knapp hundert Leute Onkel Ahmets Imbiss aufsuchen. Obwohl
er den Werbefilm eigentlich furchtbar findet, ist Ahmet so froh iiber diesen
Zuspruch, dass er sich mit seinem Neffen in seinem Laden von einem Hiirriyet-Re-
porter ablichten ldsst. Davor hatte er seinen Neffen noch enterben wollen, weil
der sein Geld fiir einen so schrecklichen Werbefilm verprasst hatte. Wie gesehen,
ist auch Ibos Vater Mehmet sehr stolz. Er zwinkert Ibo am Friihstiickstisch mit
den Worten zu: »Die Tochter des Adanali Burhan méchte dich kennenlernen«.>%®
Adana ist eine bekannte Metropole im Siiden der Tiirkei. Ibo muss bei diesem
Verkupplungsversuch schlucken. Der Vater bemerkt die Sorge seines Sohnes und
fragt ihn etwas gereizt: »Was ist los mit Dir, he?«. Ibo nimmt seinen ganzen Mut
zusammen und wendet sich an ein Familienmitglied nach dem anderen: »Baba,
Du wirst Opa, Mama, Du wirst Oma und Du Ayla wirst Tante«. Ibo beendet die
Aufzihlung damit, dass seine deutsche Freundin Titzi schwanger sei. Seine
Schwester ist begeistert von dieser frohen Botschaft; Mehmet ist entsetzt. Sein
Teegldschen zerspringt ihm in der Hand, und er schreit seinen Sohn nun mit
rotem Kopf an: »Was?! Was sage ich Dir seit Geburt von Dir?«. Ibo schaut ihn
erschrocken und irritiert an und zieht unwissend die Schultern hoch. Mehmet
wiederholt seine Frage und Ibo antwortet nun fragend: »Mach einen Taxi-
schein?«. Auf diese Antwort gibt er Ibo eine Ohrfeige und wiederholt die Frage
zum dritten Mal. Die nachste Szene ist eine Riickblende, in der Mehmet als junger
Vater versucht, seinem achtjahrigen Sohn die besagte Regel einzublduen. Mit
demselben Akzent und hochgerecktem Zeigefinger sagt Mehmet: »Du kannst mit
einem deutschen Mddchen ausgehen, Du kannst mit einem deutschen Madchen
einschlafen. Du kannst mit einem deutschen Madchen auch aufwachen. Aber du
darfst sie niemals, niemals, niemals ...«. Dann folgt ein Schnitt, und wir sehen Ibo
als kleinen Jungen auf dem Boden sitzend den Satz seines Vaters mit dem Wort
»schwingern« abschlieSen.**” Knapp zwei Jahrzehnte spiter wird am Friihstiicks-
tisch klar, dass Ibo diese Regel, das Hausgesetz gebrochen hat. Mehmet wirft Ibo
deshalb aus der Wohnung; er wird bis zum Happy End dieser Komddie nicht
mehr bei seinen Eltern wohnen.

396 Ebd.
397 Ebd.



628 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

So dramatisch diese Friihstiickssequenz auch wirken mag, wird sie darstel-
lerisch als Komddie aufgeldst. Dazu tragt nicht nur der Akzent des Vaters oder
das zerbrochene Teeglas, nicht allein die Kosenamen der Protagonisten oder die
Umwertung der ernst gemeinten Frage des Vaters durch Ibos Antwort bei, er solle
einen Taxischein machen. Es sind vor allem die darstellerischen Fahigkeiten der
Akteure und ihre Verhaltensweisen, die das Spielerische hervorkehren,?*® spiter
besonders im 6ffentlichen Raum. Ubrigens ist auch Titzis Mutter keineswegs
gliicklich dariiber, dass ihre Tochter von Ibo schwanger ist. »Hast Du jemals einen
Tiirken einen Kinderwagen schieben sehen?«, fragt sie ihre Tochter.>® Titzi stellt
Ibo dahingehend auf die Probe, der tatsdchlich ein Problem damit hat, einen Kin-
derwagen durch die Offentlichkeit zu schieben. Er fiirchtet, andere Tiirken oder
seine Freunde kénnten ihn dabei sehen. Am Ende des Films wird er jedoch selbst
einen futuristischen Kinderwagen fiir seine junge Familie bauen.*°® Dadurch
schon angekiindigt, endet der Film gut, wie es sich fiir eine Komo6die gehort. Die
beschriebene Friihstiickssequenz, die zwischen Komik und Konflikt pendelt, ist
insgesamt zentral. Sie verschiebt namlich das Thema der Selbstverwirklichung
ihrer Akteure, Regisseur (Ibo) oder Theaterschauspielerin (Titzi) zu werden,
hin zu familien- und integrationspolitischen Fragen, wobei Vater Mehmet eine
herausragende Bedeutung zukommt.*°* Als Titzi und Ibo Streit haben, ist es am
Ende des Films interessanterweise Mehmet, der die beiden wieder zusammen-
fithrt, mitunter weil Titzi ihn an die stolzen und mutigen Frauen aus seinem tiir-
kischen Dorf erinnert. Er erklart, anders gesagt, das oben genannte Hausgesetz
fiir ungiiltig. Integrationswillig zeigt er 6ffentlich, dass er und seine Familie auch
anders leben, ndmlich die eigenen Regeln brechen kénnen. In MEINE VERRUCKTE
TURKISCHE HOCHZEIT ist es ebenfalls der Vater, der Aylin und G6tz wieder zusam-
menbringt, obwohl nach islamischem Gesetz, so der Bruder Aylins, eine Muslima
einen Nicht-Muslim nicht heiraten darf.*°* Aylins Vater bricht eine kulturelle
Regel, zumal er am Ende zu G6tz auch sagt, dass es besser ist, wenn er kein
Muslim wird. 43

Als in Deutschland zu Beginn der 2000er Jahre die Integrationspolitik auf-
kommt, erleben besonders Culture-Clash-Komd&dien eine Konjunktur, in deren

398 Siehe hierzu: GREINER (2017): S. 31.

399 SAUL (2005).

400 Ebd.

401 Derselben Konstellation begegnen wir in der dritten Staffel von TURKISCH FUR ANFANGER.
Dort wird Lena im Verlauf der drei Staffeln verantwortungsbewusst werden und eine mégliche
Karriere als Mode-Redakteurin zugunsten des mit Cenk anstehenden Familienlebens hintanstel-
len. Siehe hierzu: DAGTEKIN (2006-2009).

402 Siehe hierzu: HoLTz (2005).

403 Siehe hierzu: Ebd.



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt =—— 629

Zentrum die deutsch-tiirkische Ehe steht. Ein Jahr vor KEBAB CONNECTION und
zwei Jahre vor MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT lduft SUPERSEKS von
Thorsten Wacker in den deutschen Kinos. Zwischen den Jahren 2006 und 2009
realisiert Bora Dagtekin die bereits mehrfach erwdhnte Serie TURKISCH FUR
ANFANGER. 2008 legt Sinan Akkus mit EVET, ICH WILL! eine Culture-Clash-Kom&-
die vor, in der auch deutsch-tiirkische Homosexuelle zu den drei heiratswilligen
Paaren gehoren. 2013 folgen von Buket Alakus die Komddie EINMAL HANS MIT
SCHARFER S0SSE und 300 WORTE DEUTSCH von Ziili Aladag.*** Dass die Vielzahl
deutsch-tiirkischer Eheschlieffungen im Film mit der Hochphase deutscher Inte-
grationspolitik einhergeht, ist bemerkenswert.*%

Die oben ausgefiihrten Definitionen von Komik haben verdeutlicht, dass
besonders in postkolonialen Zusammenhéngen eine ihrer zentralen Funktionen
in der Destabilisierung von Machtverhiltnissen liegt.**® Dafiir ist die Friihstiicks-
sequenz in KEBAB CONNECTION ein Paradebeispiel: Die vom Vater aufgestellte
Regel wird durch Titzis Schwangerschaft von seinem Sohn gebrochen, explizit
und wird verhandelt. Entgegen der Mehrheitsgesellschaft steht hier der tiirkische
Vater mit seinen Hausgesetzen. Dasselbe gilt fiir MEINE VERRUCKTE TURKISCHE
HocHZEIT und Feridun Zaimoglus Leyla. Eine bestimmte Lebensweise destabili-
siert zunachst die Position des Vaters, des Regel aufstellenden Gesetzgebers. Im
weiteren Verlauf von KEBAB CONNECTION werden sich Ibo, Titzi und Mehmet fast
nur noch im 6ffentlichen Raum sehen und treffen, was fiir die Schlichtung des
Konflikts und der Verhandlung neuer Regeln #uflerst wichtig ist.*°” In Filmen und
Literatur der 1990er Jahre treffen wir die Eltern kaum auf Straflen, 6ffentlichen
Plitzen oder in 6ffentlichen Einrichtungen.**® Interessanterweise fillt im Zusam-
menhang mit dieser neuen erzdhlerischen Bearbeitung und Rahmung der Folgen

404 ALADAS, Ziili (2013): 300 Worte Deutsch, Griinwald: sperl productions GmbH.

405 Eine Umfrage zu binationalen Ehen in Deutschland ergab 2013, dass sich die Anzahl
deutsch-tiirkischer Ehen in den letzten Jahren verdoppelt habe. Insgesamt gab es in Deutsch-
land 2,3 Millionen national gemischte Ehepaare und Deutsche heirateten am liebsten Tiirken.
Allerdings dominieren weiterhin die rein deutschen oder rein tiirkischen Ehen mit jeweils {iber
85 Prozent der geschlossenen Ehen. Siehe hierzu: KuL, Ismail (2014): »Zahl der deutsch-tiirki-
schen Ehen fast verdoppelt«. In: Deutsch-Tiirkisches Journal, 07.02.2014, https://dtj-online.de/
mischehen-deutsche-tuerken-interview-sarah-carol-19712 (09.07.2018). Siehe hierzu auch: Focus
ONLINE (2015): »2,3 Millionen Auslidnder-Paare«. In: FOCUS ONLINE, 19.02.2015, https://www.
focus.de/politik/deutschland/bundesamt-fuer-statistik-deutsche-heiraten-am-liebsten-deut-
sche-oder-tuerken_id_4487355.html (09.07.2018).

406 Siehe hierzu: GOKTURK (2019): S. 59f.

407 SAUL (2005).

408 Siehe hierzu: OzZDAMAR (1992); ZAIMOZLU (1995); ARSLAN (1997); AKIN (1998); YAvuz (1998).


https://dtj-online.de/mischehen-deutsche-tuerken-interview-sarah-carol-19712
https://dtj-online.de/mischehen-deutsche-tuerken-interview-sarah-carol-19712
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundesamt-fuer-statistik-deutsche-heiraten-am-liebsten-deutsche-oder-tuerken_id_4487355.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundesamt-fuer-statistik-deutsche-heiraten-am-liebsten-deutsche-oder-tuerken_id_4487355.html
https://www.focus.de/politik/deutschland/bundesamt-fuer-statistik-deutsche-heiraten-am-liebsten-deutsche-oder-tuerken_id_4487355.html

630 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

der Migration auch das Aufkommen des Merkmals »Migrationshintergrund..*®®

Dieser erzdhlerische Wandel in den 2000er Jahren hangt mit einer Praxis der Ver-
ortung zusammen: Die Akteure gehdren zu Deutschland, was natiirlich auch eine
ordnungsstabilisierende Funktion hat. Der Einsatz von Komik kann im Gegensatz
zur Destabilisierung von Machtverhdltnissen und von Grenziiberschreitungen
ebenfalls die Ordnung starken. Dass Komik, wie gesehen, vorausgesetzte, impli-
zite Regeln explizit macht und verletzt, hdlt auch Umberto Eco fest: »the broken
frame must be presupposed, but never spelled out«.*'° In diesem Zusammenhang
spitzt Uwe Wirth Ecos Gedanken zu, dass die Komik gesellschaftliche Regeln
iiberhaupt erst sichtbar macht.*" Letztlich handelt es sich dabei um einen Mecha-
nismus, der die Ordnung fiir die Dauer des Konflikts und des Lachens aussetzt,
sie aber keineswegs insgesamt aufhebt. Die Ordnung ist in unseren Beispielen die
Integration. Sie zeigt, wie man zur neuen Gemeinschaft dazugehoren kann - in
KeBAB CONNECTION verdeutlicht dies der Seitenwechsel des Vaters.*'? Integration
fiihrt in einen Prozess der Aufhebung des Regelbruchs, den wir in allen genann-
ten Komoédien der 2000er Jahre beobachten konnen. In MEINE VERRUCKTE TURKI-
SCHE HOCHZEIT werden Beleidigungen und Diskriminierungen mit der Hochzeit
zwischen Ayten und Go6tz fiir eine kurze Zeit aufgehoben. Und in TURKISCH FUR
ANFANGER werden alle diskriminierenden Aussagen von und gegen Machotiir-
ken, von und gegen fanatische Muslime, linken wie Nazideutschen und Griechen
immer wieder durch schlichtende Praktiken und nicht explizit verbal aufgehoben.
Wenn Lena sich in den ersten beiden Folgen der Serie {iber die strenge Religiositat
Yagmurs lustig macht, sind sie in der dritten Folge bereits schon fast Freundin-
nen. Vermittelt durch Lenas Mutter Doris, nimmt Lena Yagmur mit in die Disko-
thek und Yagmur geht, weil Lena es will, ohne ihr dies explizit zu sagen.**

In den Programmen der deutsch-tiirkischen Kabarettisten Sinasi Dikmen und
Muhsin Omurca ging es Mitte bis Ende der 1980er Jahre darum, multikulturell
gesinnte Deutsche iiber nicht multikulturell gesinnte, oder gar auslanderfeindli-

409 Das Merkmal Migrationshintergrund wird seit 2005 im Mikrozensus erfasst. Dieses bezieht
sich auf Menschen, deren Eltern oder Grof3eltern nach 1949 in die Bundesrepublik eingewandert
sind. Wahrend in den 1980er und besonders in den 1990er Jahren die zweite Migranten-Generati-
on im Fokus von wissenschaftlicher Forschung, Film und Literatur stand, findet mit dem Begriff
des Migrationshintergrunds ein »Wechsel der Beleuchtung« statt, der sich iiber eine Generation
hinweg auf die Geschichte einer Familie erstreckt. Siehe PFALLER, Robert (2015): Wofiir es sich zu
leben lohnt, Frankfurt a. M.: Fischer, S. 15.

410 Zitiert nach: WIRTH (2019): S. 27.

411 Ebd.

412 In MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT lachen erst ganz am Ende alle gemeinsam.Siehe
hierzu: HoLtz (2005).

413 Siehe hierzu: DAGTEKIN (2006—2009).



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt == 631

che Deutsche zum Lachen zu bringen. Im Lauf der 2000er Jahre werden die Gegen-
stande des Lachens weitaus komplexer. Das liegt zum einen daran, dass nun
Integration mit komddiantischen Mitteln bearbeitet wird. Zum anderen machen
nicht nur Comedy und Kabarett implizite Regeln und Gesetze sichtbar, sondern
auch Publikationen wie die von Ayan Hirsi Ali, Seyran Ates und nicht zuletzt von
Necla Kelek, die in der Folge des 11. September 2001 allesamt nachhaltig Integra-
tionsdebatten entfacht haben. Beispielsweise haben Verlag und Autorin das Buch
Die fremde Braut mit den Worten beworben, dass darin ein lang gehiitetes Gesetz
und Geheimnis der tiirkischen Familien in Deutschland explizit und 6ffentlich
gemacht werde:** tiirkische Briute aus der Tiirkei zu holen (»Importbriute«), um
sich auf keinen Fall nicht mit der einheimischen deutschen Bevélkerung zu vermi-
schen.*”® Auch Mehmet aus KEBAB CONNECTION hatte fiir seinen Sohn eine arran-
gierte Ehe mit der Tochter eines Kollegen aus Adana im Sinn.**® Wiirde Ibo am
Ende doch noch eine Tiirkin heiraten oder Aylin am Ende von MEINE VERRUCKTE
TURKISCHE HOCHZEIT statt G6tz den Tiirken Tarkan, dann waren beide Filme Tra-
godien. Da aber die tiirkischen Véater im Unterschied zu D1k FREMDE hier die rich-
tigen Entscheidungen treffen, was sie gemaf3 der Logik der Filme auch aus freien
Stiicken tun, ist das Ende ein gutes, integratives. Das Gefiihl, alles konnte noch
gut werden, stellt sich nach der Lektiire von Keleks Buch Die fremde Braut nicht
ein. Denn im Unterschied zu den genannten Filmemachern traut sie der tiirki-
schen Elterngeneration keinen Gesinnungswandel zu. Fiir Kelek sind die Migran-
ten der ersten Stunde Tiirken geblieben und dann Muslime geworden.*” Zu ihrem
Alltag gehoren Zwangsverehelichungen und arrangierte Ehen, die man vor dem
Hintergrund der eigenen demokratischen Verfassung und der Menschenrechte
eigentlich verbieten miisste.**® Thr geht es darum, das tiirkisch-muslimische Pat-
riarchat durch den Staat in Deutschland zu unterbinden und zu brechen. Das

414 Siehe hierzu: https://www.kiwi-verlag.de/buch/die-fremde-braut/978-3-462-03469-1/ (20.07.2018).
415 KELEK (2005): S. 11f.

416 Die Unterscheidung zwischen arrangierter Ehe und Zwangsehe wird in den 2000er Jahren vor
allem als politischer Konflikt ausgetragen. Die meisten Islamkritiker machen iiberhaupt keinen
Unterschied, weil beide Formen dem Willen der Eltern nachkdmen und der zweiten Migranten-Ge-
neration jede Moglichkeit der Selbstbestimmung ndhmen. Nach einer Studie von Gaby Stra3bur-
ger schliefSen sich familienorientierte Eheschliefflungen und Individualisierungsprozesse jedoch
keineswegs aus. Tochter, die die Meinung ihrer Eltern einholen, seien nicht weniger autonom als
ihre deutschen Altersgenossen. Siehe hierzu: STRASSBURGER, Gaby (2003): Heiratsverhalten und
Partnerwahl im Einwanderungskontext. Eheschliefsungen der zweiten Migrantengeneration tiirki-
scher Herkunft, Baden-Baden: Ergon. Hilal Sezgin bestatigt Straf3burgers Ergebnisse in: SEZGIN,
Hilal (2006): Typisch Tiirkin? Portrait einer neuen Generation, Freiburg i. Br.: Herder, S. 44.

417 Ebd., S. 275.

418 Ebd., S. 237.


https://www.kiwi-verlag.de/buch/die-fremde-braut/978-3-462-03469-1/

632 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Verhdltnis von Staat, Gesetz und Patriarchat steht auch im Zentrum von Feridun
Zaimoglus Roman Leyla, der in der Kritik als Epos der tiirkischen Migration nach
Deutschland und als der Roman zur Debatte im Friihjahr 2006 gefeiert wurde;
gewissermaflen das literarische Pendant zu Keleks Die fremde Braut.

Obwohl Zaimoglus Roman weder in der aktuellen Gegenwart noch in Deut-
schland, sondern in der siidtiirkischen Provinz von Malatya und in Istanbul in
den 1950er und 1960er Jahren spielt, erzdhlt er keine »alte Geschichte, fiihrt der
Prolog aus.**® Mit einer deutlichen Verbindung von Vergangenheit und Gegen-
wart der Migration in die Bundesrepublik, wie wir sie aus Schaubles Abschluss-
rede der Islam Konferenz 2009 und den bislang analysierten Filmen der 2000er
Jahre kennen, leitet auch Feridun Zaimoglu seinen Roman Leyla ein, der, so heifdt
es im Prolog, seinen Autor im deutschen Kulturbetrieb habe ankommen lassen.*?°
Knapp zwei Jahre zuvor hatte der Literaturkritiker Hubert Winkels iiber Zwolf
Gramm Gliick noch geschrieben, dass Zaimoglu mit den zwolf enthaltenen Erzah-
lungen den »H6henkamm der Literatur erreicht, ja, zumindest touchiert« habe.**

Ich werde zeigen, dass ein Ankommen wie in KEBAB CONNECTION und Die
fremde Braut damit zusammenhéngt, dass beide verborgene, implizite Ordnungen
sichtbar machen. Diese Formen der Visibilisierung sind die Trager und Garanten fiir
ein Leben zwischen Moschee und Freiheit. Nur der kritische Muslim ist ein mode-
rater Muslim, der als integriert gilt.*** Fiir den amerikanischen Soziologen und
Politologen Jeff Weintraub ist der Prozess des Sichtbarmachens eine der zentralen
Formen der Verdffentlichung und des 6ffentlich-Machens in westlichen Zivilgesell-
schaften iiberhaupt.*®* Diesen Prozess und den Zusammenhang von Subjekt und
Kultur verhandelt auch Zaimoglus Roman. Auch hier werden im Privaten und im
Haus geltende Regeln und ihr Briiche sichtbar gemacht. Es geht darum, sich wie ein
Tiirke zu verhalten, um am Ende doch keiner zu sein, weil sich in den Erzdhlungen
immer wieder andere Handlungsmoglichkeiten ergeben. Interessant ist auf3erdem,
dass im Sommer 2006 eine Germanistin eine sechs Wochen andauernde Plagiatsaf-
fire lostrat, bei der es darum ging, ob Zaimoglu von Ozdamars Karawanserei-Ro-

419 ZAmMogLU (2007): S. 7.

420 Siehe hierzu: LGDKE, Martin (2006): »Nicht ohne meine Tochter zu schlagen«. In: DIE ZEIT,
16.03.2006, Literaturbeilage, https://www.zeit.de/2006/12/L-Zaimoglu-TAB (09.07.2018). Siehe auch:
VoIGT, Claudia (2006): »Worter wie Silberringe«. In: DER SPIEGEL, 13/2006, S. 165-166, hier S. 165.
421 WINKELS, Hubert (2004): »Der Dreck und das Heilige. Feridun Zaimoglu will ein richtiger
Dichter werden«. In: DIE ZEIT, 25.03.2004, https://www.zeit.de/2004/14/L-Zaimoglu (12.07.2018).
422 Vgl. hierzu: TURNER (2007).

423 WEINTRAUB (1999): S. 5.


https://www.zeit.de/2006/12/L-Zaimoglu-TAB
https://www.zeit.de/2004/14/L-Zaimoglu

5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt =——— 633

man abgeschrieben hat.** Die Affire selbst verlief und versandete im Konjunktiv,**

zumal Ozdamar auch keine Anklage erhob.*® Mit Ausnahme einiger frappierender
Ahnlichkeiten sind beide Romane besonders hinsichtlich der Verhandlung von
Integration und Migration vollkommen verschieden. Wahrend in Das Leben ist eine
Karawanserei, wie in vielen Produktionen der 1990er Jahre, etwa die Schwelle domi-
niert, stehen in Zaimoglus Roman spezifische Orte wie Wohnung, Haus und Klas-
senzimmer sowie die mit ihnen verbundenen Regeln und Gesetze im Vordergrund.

In Leyla erzahlt Zaimoglu die Geschichte einer Frau aus der siidanatolischen
Provinz Malatya und Istanbul, deren erzahlte Zeit biografisch von deren 5. bis 19.
Lebensjahr und zeithistorisch vom Koreakrieg (1950-1953) bis zur ersten Hoch-
phase der Migration der Tiirken Mitte der 1960er Jahre nach Deutschland reicht.
Am Ende des Romans migriert Leyla mit ihrem Sohn und ihrer Schwiegermutter zu
ihrem Mann, dem Gastarbeiter Metin, im Kontext der Familienzusammenfiihrung
nach Deutschland. In dieser Geschichte erleben wir Leyla zundchst als kleines
Médchen beim Spiel auf der Straf3e, in Girten und zu Hause*”, etwas spiter in der
Schule*?®, Bereits auf den ersten Seiten zeigt sich, dass Leyla nicht nur sehr aktiv
ist — sie holt etwa den Vater aus dem Kaffeehaus nach Hause oder geht von zu
Hause in die Schule, ins Kino oder zu ihrer Freundin Fulya -, sondern auch ihre
Umgebung genau beobachtet. In Ozdamars Roman hingegen wissen wir nie, wo
die Protagonistin hingeht, wenn sie die Wohnung verldsst; in Leyla sind Gehen,
Sehen und Ankommen spezifische Koordinaten der Erzahlung. Spater erfahren
wir von Leylas erster Menstruation und dass sie sich daraufhin von Madnnern
fernhalten soll.*?° Kurz darauf wird der »Mann meiner Mutter«, ihr Vater, wegen
Drogenhandels inhaftiert. In der Mitte des Romans verlebt Leyla ihre schonsten
Tage auf einem ldangeren Schulausflug bei den Eltern ihrer kurdischen Freundin
Manolya, die Grogrundbesitzer in einem Dorf am Euphrat sind.**® Kurze Zeit

424 Siehe hierzu: WEIDERMANN, Volker (2006b): »Abgeschrieben? Streit um den Roman >Leyla««.
In: FRANKFURTER ALLGEMEINE ZEITUNG, 01.06.2006, http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/
buecher/abgeschrieben-streit-um-den-roman-leyla-oezdamar-gegen-zaimoglu-1327374.html
(20.07.2018).

425 Siehe hierzu: PFLITSCH, Andreas (2009): »Fiktive Migration und migrierende Fiktion. Zu
den Lebensgeschichten von Emine, Leyla und Giil«. In: Wider den Kulturenzwang. Migration, Kul-
turalisierung und Weltliteratur, Bielefeld: transcript, S. 231-252, hier S. 231.

426 Siehehierzu: BREITFELD, Arndt (2006): »Ozdamar dementiert Plagiatsvorwurf«. In: DER SPIEGEL,
http://www.spiegel.de/kultur/literatur/zaimoglu-roman-oezdamar-dementiert-plagiatsvorwurf-
a-420334.html (30.07.2018).

427 ZAIMOZLU (2006): S. 18f.

428 Ebd., S. 99.

429 Ebd., S. 113.

430 Ebd., S. 220-254.


http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/abgeschrieben-streit-um-den-roman-leyla-oezdamar-gegen-zaimoglu-1327374.html
http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/abgeschrieben-streit-um-den-roman-leyla-oezdamar-gegen-zaimoglu-1327374.html
http://www.spiegel.de/kultur/literatur/zaimoglu-roman-oezdamar-dementiert-plagiatsvorwurf-a-420334.html
http://www.spiegel.de/kultur/literatur/zaimoglu-roman-oezdamar-dementiert-plagiatsvorwurf-a-420334.html

634 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

darauf bricht Leylas Familie nach Istanbul auf, weil Leylas dltere Briider dort
studieren wollen und Leylas Vater Arbeit sucht. Zunidchst wohnen sie bei einer
Grofdtante. In Istanbul lernt Leyla ihren zukiinftigen Ehemann Metin kennen. Thr
dlterer Bruder Djengis wird das Studium abbrechen, auf das Drangen seines Vaters
heiraten. Und der Vater selbst wird ein Geschift erdffnen und nach einer Weile in
ein eigenes Haus mit der Familie ziehen. Da aber auch Halids neues Geschift, wie
zuvor das alte im Dorf, die Familie in den Ruin fiihrt,*** notigt das Familienober-
haupt seine zwei dlteren Tochter, Yasemin und Selda, als Gastarbeiterinnen nach
Deutschland zu gehen und fiir die Familie Geld zu verdienen.*? Zu dieser Zeit lebt
Leyla bereits bei der Familie ihres Ehemanns, der aus zwei Griinden ebenfalls als
Gastarbeiter nach Deutschland gehen will: Zum einen erhilt er ein Stipendium fiir
ein Praktikum bei einer Ledergerberei in Deutschland; zum anderen empfindet
er das Leben in der Tiirkei als »Hé6lle«. Der entscheidende Unterschied zwischen
beiden Landern liegt fiir Metin nicht einfach im Wohlstand, sondern darin, dass
in Deutschland die Regeln wichtig seien: »Jeder halt sich an die Regeln. Das ist
der Unterschied.«*** Wihrend Metins erstem Jahr in Deutschland bekommt Leyla
ihr gemeinsames Kind. Thre Schwestern schicken ihr Geschenke. Sie wohnen in
Deutschland in einem Frauenwohnheim und mochten bald wieder in die Tiirkei,
weil sie finden, sie seien »nicht dafiir gemacht, mit Mannern am Flief3band zu
arbeiten«.*** Kurze Zeit darauf stirbt das Familienoberhaupt Halid, und Leyla
empfindet keine Trauer. Sie »weifd nur, dass sich unsere Sippe zerstreuen wird«.
Fiir die dlteste Tochter Yasemin ist der Todestag des Vaters ein Segen, denn an
diesem Tag habe sich der »Teufel sein Hinterbein [gebrochen]«.*** Gemeinsam mit

431 Ebd., S. 443.

432 Als in Kadir Sézens Film ZEIT DER WUNSCHE aufgrund der zweiten Migrationswelle kaum
noch Menschen im Dorf leben und Yasar mit seinem Dorfcafé und dem Krdmerladen kaum noch
Geld verdient, notigt seine Mutter ihn dazu, seine Frau nach Deutschland zum Arbeiten und
Geldverdienen zu schicken. Zu dieser Zeit werden in der Bundesrepublik fiir feinmotorische Ar-
beiten beispielsweise im Bereich der Elektronik vor allem Frauen als Arbeitskrafte gesucht. In
dieser Zeit, Mitte der 1960er Jahre, kam auch Emine Sevgi Ozdamar nach Berlin. Dort arbeitete
sie bei Telefunken und fertigte Radiolampen. In ZEIT DER WUNSCHE arbeitet Melike in einer Prali-
nenfabrik in K6ln. Siehe hierzu: SOzZEN (2005). JAHNER, Harald (2012): »Worter ziehen uns voran.
Laudatio auf Emine Sevgi Ozdamar, der am Sonnabend der Alice-Salomon-Poetik-Preis verlie-
hen wurde«. In: FRANKFURTER RUNDSCHAU, 15.01.2012, http://www.fr.de/kultur/ehrung-woer-
ter-ziehen-uns-voran-a-871973 (13.09.2018). Siehe zu Gastarbeiterinnen in der Bundesrepublik
zwischen den 1950er und 1970er Jahren: MATTES, Monika (2005): »Gastarbeiterinnenc in der Bun-
desrepublik, Frankfurt a. M.: Campus.

433 Ebd., S. 446f. Hiiseyin aus ALMANYA ist vor allem von der Disziplin der Deutschen angetan.
Davon ist in der Literatur jener Zeit kaum die Rede. Siehe: SAMDERELI (2011).

434 ZAIMOZLU (2006): S. 516.

435 Ebd., S. 520.


http://www.fr.de/kultur/ehrung-woerter-ziehen-uns-voran-a-871973
http://www.fr.de/kultur/ehrung-woerter-ziehen-uns-voran-a-871973

5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt =—— 635

ihrem Sohn und ihrer Mutter reist Leyla im Rahmen der Familienzusammenfiih-
rung nach Deutschland zu ihrem Mann Metin. Der Roman endet mit ihrer Ankunft
am Miinchener Hauptbahnhof.*¢

So linear der Plot hier auch wirken mag, ist die Geschichte dsthetisch ganz
anders gestaltet. Leylas Entschluss, mit Mutter und Kind nach Deutschland zu
gehen, ist fiir den Leser eher iiberraschend als erwartbar. Denn bis zum Tod des
Vaters sprechen weder Metin noch Leyla iiber eine mogliche Familienzusam-
menfiihrung.**” Erst der Tod des Vaters lidsst die Akteurin gewissermaflen frei.
Mitunter ist es auch Halids Figur, seine Aussagen, seine Verhaltensweisen und
Reprisentanz, die diese Geschichte »aus der alten Zeit«, wie es im Prolog heif3t,
aktuell machen.

Um Bedeutung und Vorrangstellung der Lebensweisen in diesem Roman zu
ergriinden, lohnt schon, sich die Wirkung und die Verwendung des Begriffs
»Gesetz« ndher anzusehen. Schon auf den ersten Seiten des Romans beschwert
sich Halid, dass die »Hunderasse«, so bezeichnet er seine Familie, sich nicht um
sein »Hausgesetz« schere, sobald er das Haus verlasse.**® Eine andere Situation:
Halid versucht, Orangen in der Stadt zu verkaufen. Hasan Bey kann sich selbst
nach der Verkostung einer Orange nicht zum Kauf entschlief3en, verlangt jedoch
von Halid, er solle ihm zwei Orangen als Geschenk vor die Haustiir legen. Halid
ist briiskiert, weil er kein Geschéft machen kann, und will Hasan keine Orangen
schenken. Hasan entgegnet darauf, dass er vielleicht ein »Bergfiirst« sei, aber
kein »Geschiftsmann«, und er sich jetzt mit seinen »zwei Lustknaben, die die
Orangen von Haus zu Haus tragen, verziehen solle. Hasan Bey hat damit nicht
das »Hausgesetz«, sondern das »Ehrengesetz« verletzt, weshalb Halid auf3er sich
vor Wut nun »mit seinen Kriegerreiterstiefeln [Hasan Beys] Tiir eintreten« will.
Die Orangen-Trager halten ihn davon ab; wenn er den »Hausfrieden dieses Gott-
losen« breche, hetze der doch die Gendarmerie auf sie.**® Die Wiederherstellung
der Ehre wiirde also mit einem anderen Gesetz kollidieren, und so entladt Halid
seine aufgestaute Wut zu Hause, indem er Frau und Kinder schlagt, weil sie sich
angeblich nicht an sein Hausgesetz halten. Nachdem er sich derart abreagiert
hat, schldgt er den Koran auf und verkiindet:

436 Ebd., S. 525.

437 In ALMANYA stellt Hiiseyin den Antrag auf Familienzusammenfiihrung, ohne seine Frau
oder seine Kinder zu fragen oder sie iiberhaupt davon in Kenntnis zu setzen. Sie erfahren davon
erst, als Hiiseyin die Bewilligung seines Antrags erhilt. Siehe: SAMDERELI (2011).

438 Ebd., S. 12.

439 Ebd., S. 28f.



636 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Hier steht es, schreit er, ihr seid meine Untergebenen. Der Schliissel zum Paradies ist in
meinen Handen, ihr Hundebrut! Nicht ich habe die Regeln aufgestellt, sondern der Erha-
bene, dessen Namen ihr nicht in den Mund nehmen diirft, so schmutzig seid ihr [...] Hier,
an dieser Stelle, lese ich: Ihr Frauen tut den Feinden Gottes einen grof3en Gefallen, wenn ihr
eure Vorderseiten von fremden Madnnern aufreifien laf3t. Der Vater ist der Herr des Weibes
und der Kinder ... Der Vater ist euer Fiirst! Der Vater ist euer Bollwerk gegen den Bolschewis-
ten! [...] Das steht alles im Koran, ihr Ddmonenbrut!*4°

Frau und Kinder seien selbst dann noch sein »Besitz«, wenn sie verheiratet und
aus dem Haus wiren.*** So tyrannisch Halid auch im eigenen Haus herrscht, so
wenig wirkt sein »Hausgesetz« im 6ffentlichen Raum, wie bereits die Szene mit
Hasan zum »Ehrengesetz« gezeigt hat. Als er seine jiingste Tochter Leyla nicht
mehr in die Schule gehen lasst, damit sie die Hausarbeit iibernimmt und ihm in
seinem Geschift hilft, greifen Rektor, Lehrer und Gendarmerie ein: Mit Staats-
gewalt zwingen sie ihn in seiner Wohnung, die Tochter wieder zur Schule zu
schicken. Dabei droht ihm der Gendarm, dass er ihm im Falle einer Weigerung
am Bahnhof vor Augen aller verhaften wiirde.** Als Halid seiner Tochter spéter
einen Schulausflug ins siidliche Kurdengebiet am Euphrat verbieten will, klart
ihn der Rektor der Schule auf, dass das »Staatsrecht das Verwandtschaftsrecht
bricht«; wenn Halid sich dagegen stelle, konne er im Gefangnis landen.*** Halid
entgegnet wiitend, dass Rektor und Kommissar eine »Erpresserbande« seien und
ihm das Kind wegnihmen.*#

Bis zu dieser Stelle in der Mitte des Romans war mehrfach von »Hausgesetz«,
»Ehrengesetz« und »Staatsgesetz« sowie deren negativen wie positiven Kon-

440 ZAIMOZLU (2006): S. 82.

441 Yeter aus AUF DER ANDEREN SEITE hat einmal keine Lust auf Oralverkehr mit Ali und meint
genervt, sie sei nicht sein Besitz. »Natiirlich bist du mein Besitz«, antwortet Ali, »ich versorge
dich doch. Siehe hierzu: AKIN (2007). Neben »der Mann meiner Mutter« nennt Leyla ihren Vater
auch »Naihrvater«. Siehe hierzu: ZAIMOZLU (2006): S. 227 u. S. 262.

442 Siehe hierzu: ZAIMOZLU (2006): S. 98f.

443 In vielen Beitragen zur Integrationsdebatte der 2000er Jahre werden Félle genannt, in
denen Eltern ihren Téchtern aus religiosen Griinden nicht erlauben, am Schwimmunterricht in
der Schule oder an Klassenfahrten teilzunehmen. Im Unterschied zu den 1980er und 1990er Jah-
ren stehen die Wiinsche der Eltern nun im Konflikt mit dem Grundgesetz. Siehe hierzu fiir viele:
PREUSS (2001): S. 482. Auch Kelek beleuchtet im Kontext dieser Debatte ihre Vergangenheit in
der Bundesrepublik. Zu Hause sei ein Gefdangnis gewesen, und die deutsche Schule sei zu ihrem
Leben geworden. Sie lernte innerhalb von einem halben Jahr Deutsch. Doch kiimmerte es aus
ihrer Riickschau die deutschen Lehrer auf dem Gymnasium nicht, »dass ich an keiner Aktivitat
teilnahm und dass meine Eltern nie zum Elternabend erschienen. Mein Ausschluss vom Sport-
und Schwimmunterricht wurde als individuelle Entscheidung akzeptiert. Nie hat mich jemand
gefragt, was ich selbst denn wollte«. Siehe hierzu: KELEK (2005): S. 121.

444 Ebd., S. 214.



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt == 637

notationen die Rede. Doch es tauchen noch zwei weitere normative Dimensio-
nen auf:*** das Gesetz, an das sich die Kurden am Euphrat halten und das vom
Grofigrundbesitzer, dem Aga, stammt. Die Bauern dort »leben von der Gnade
des Fiirsten, sie berufen sich auf eherne Gesetze«. Der Vater von Leylas Freun-
din Manolya hat einen »unsichtbaren Kreis um das Dorf gezogen und wer unbe-
rechtigterweise hinaustritt, [...] gilt als Gesetzesbrecher«. Doch im grof3en Unter-
schied zu Leylas »Ndhrvater« lieben die Bauern ihren Aga. »Er steckt in einem
westlichen Anzug, ich hatte erwartet, dafy er auf seinem eigenen Grund und
Boden Traditionstracht triige.«**¢ Leylas Vater argumentierte hingegen stindig
mit der Tradition. Ein letztes Mal ist explizit von Regeln und Gesetzen die Rede,
als Metin seiner Frau Leyla von Deutschland vorschwarmt. Der Unterschied zwi-
schen Deutschland und der Tiirkei liegt nicht im technischen Fortschritt, sondern
darin, dass die Deutschen nach 6ffentlichen fiir alle verbindlichen Regeln leben.
Das Leben in Istanbul folge hingegen keiner solch allgemeinen Ordnung.**” Das
Leben Halids ist allein ein Beispiel hierfiir.

Die Regel- und Gesetzestreue der Deutschen wird in den Texten und Filmen
der 1960er und 1970er Jahre nicht reflektiert. In Bekir Yildiz’ autobiografischem
Gastarbeiterroman Tiirkler Almanyada von 1966, in Tiirkan Sorays Film DONUS
(RUCKKEHR) von 1972 und in Aras Orens Poem Was will Niyazi in der Naunynstrafie
von 1973 verspricht Deutschland zwar zivilisatorischen Fortschritt, Entwicklung
und Solidaritat, birgt aber auch die Gefahren des Konsums und der Verfiihrung.
So fiihren Autoliebe bzw. eine regelrechte Autosucht der tiirkischen Gastarbei-
ter bei Yildiz und Soray zum Tod der Akteure.**® Dass die Deutschen nach ihren
Regeln lebten, was besonders nachahmenswert sei, ist in den 1960er und 1970er
Jahren wenig verbreitet. Hinzu kommt, dass der Aga, der Grof3grundbesitzer, in
Film und Literatur der 1960er und 1970er Jahre fiir ein unterdriickerisches, amo-
ralisches und kapitalistisches System steht.**® Das Verhiltnis der Akteure zu Ord-
nungen ist im Roman Leyla anders und vielfédltiger als in Biichern und Filmen der

445 Ahnlich dominant ist die deutsche Verfassung in Keleks Die fremde Braut. Siehe hierzu:
KELEK (2005): S. 21, 28, 264, 271 u. 281f. Im Zentrum steht dabei der Gedanke, dass die Verfassung
nicht einfach befolgt werden solle, sondern verinnerlicht werden miisse. Siehe hierzu: KELEK
(2005): S. 16.

446 ZAIMOGLU (2006): S. 227.

447 Ebd., S. 446.

448 Siehe hierzu: YiLDIz, Bekir (1966): Tiirkler Almanyada, Istanbul: Selbstverlag. SOrAy, Tiir-
kan (1972): Doniis, Istanbul: Akiin Film. OREN, Aras (1973): Was will Niyazi in der Naunynstrafe,
Berlin: Rotbuch.

449 Siehe hierzu auch: BAYKURT, Fakir (1966): Die Rache der Schlangen, Stuttgart: Europaischer
Buchklub. Die tiirkische Originalversion dieses Romans erschien 1958. BAYKURT, Fatih (2016):
Yilanlann Ocii, Istanbul: Literatiir Yayincilik.



638 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

1960er und 1970er Jahre. Erst in der Abfolge und in der Logik des Romans von
Zaimoglu, von Haus- und Ehrengesetz iiber das Gesetz des Grof3grundbesitzers
bis zum Staatsgesetz, wird Metins positive Assoziation mit Menschen, die nach
Regeln leben, plausibel. Attraktiv wird die Regeltreue der Deutschen in Leyla
auflerdem, weil kaum eine Regel oder ein Gesetz wirklich erklart oder ausformu-
liert wird. Von den immer wieder genannten »Hausgesetzen« erfahren wir nur
indirekt, wenn es etwa heifdt, es zeuge »von Hochmut, wenn eine Frau geprefite
Kleider trigt«.**° An anderer Stelle wird Leyla als kleines Middchen bestraft, weil
sie keine Unterhose tragt. Ungldubig fragt sie, ob Unterhosen tragen ein Gesetz
sei.””! Leylas Mutter dreht immer die Spiegel im Haus um, wenn ein Gast kommt.
Denn ein »schlechter Mensch, der in den Spiegel des Hauses schaut, hinterlafit
den Abdruck seiner Bosheit, und das Bose strahlt auf die Hausbewohner und
verleitet sie zur Niedertracht«.**> Was sich wie eine abergldubische Tradition
anhort, wird nicht als ein Aberglaube verhandelt, sondern als Gesetz begriffen
und von Zaimoglu auch so dargestellt. Von den staatlichen Gesetzen erfahren wir
ebenso wenig, nur dass die Ordnung des 6ffentlichen Raums auch das Privatle-
ben bestimmt. Wenn auf der einen Seite Schule und Gendarmerie den Bildungs-
auftrag des Staates gegen Halids »Hausgesetz« durchsetzen, lesen wir spater, wie
auf der anderen Seite der Polizeichef der Provinzstadt gemeinsam mit Halid im
Drogenhandel aktiv ist.**> Von den »ehernen Gesetzen«, denen die Kurden folgen
und den Regeln, nach denen die Deutschen leben, erfahren wir ebenfalls nichts
Genaues. Wie die Ich-Erzdhlerin sehen wir nur bestimmte Lebensweisen. Am
Ende des Romans vermutet Leyla, dass alle Familienmitglieder nur ihre eigenen
Interessen verfolgen.

Sie [Leylas Familienmitglieder, O.E.] machen sich weis, daf} sie nach dem Gesetz handeln,
doch in Wirklichkeit leben sie nach ihren eigenen Regeln. Ich habe zwanzig Jahre meines
Lebens verschlafen, das ist die Wahrheit. Ich bin nichts weiter als ein dummes sentimen-
tales Mddchen, eine junge linkische Person, die Grofitante hat recht. Ich werde die Armut
nicht als mein Schicksal ansehen. Ich werde die Gesetze der Manner nicht als Gottes gespro-
chenes Wort begreifen.***

Und auch wenn der Roman die Gesetze und die eigenen Regeln kaum erklért,
teilt der Erzahler mit Leyla die Erkenntnis iiber ihre Sippe, weil das Verhiltnis
zwischen Haus, Ehre und Staat und zur eigenen Geschichte nicht von Gesellig-

450 ZAIMOGLU (2006): S. 38.
451 Ebd., S. 42.

452 Ebd., S. 86.

453 Ebd., S. 159.

454 Ebd., S. 445.



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt =——— 639

keit, von sociability, bestimmt ist, sondern ausschlief3lich von egoistischen Inte-
ressen und individuellem Eigensinn.*** Interessanterweise liegt genau in dieser
Haltung der Erzahlung die Kompatibilitat dieser Geschichte aus der alten Zeit mit
der Gegenwart, mit den Debatten in Deutschland. So konstatiert der Rechts- und
Politikwissenschaftler Ulrich K. Preuss Anfang der 2000er Jahre, dass »wir [...] die
durch Zuwanderung bereits entstandene, gewissermafien blof3 sinnlich-physi-
sche Anwesenheit der Fremden in den Tatbestand ihrer Zugehorigkeit zu unserer
Gesellschaft verwandeln [miissen]«.**® Wie die Deutsch-Tiirken in den 2000er
Jahren in Deutschland hat auch Halids Familie einen »Migrationshintergrund.
Fiir diese narrative Kompatibilitdt mit den Debatten der Integration gibt es zwei
Griinde, die uns in den Kern dieses Romans fiithren. Zum einen haben wir es wie
im Film von Feo Aladag mit einer mythischen Art der Verhandlung der Migration
zu tun. So meint der Leser, die Formulierung, dass es von Hochmut zeuge, wenn
Frauen aufreizende Kleider tragen, sei eine islamische Regel. Und tatsdchlich ist
das Thema Hochmut in einem Koran-Vers, der die Verschleierung behandelt, eng
mit der Frage des sittlichen Verhaltens verbunden.*”

Dies muss Zaimoglu in seinem Roman nicht ausfiihren; nicht weil alle diesen
Vers genauestens kennen wiirden, sondern weil man weif3, dass im Islam die Frau
besonders unterdriickerischen Regeln zu folgen hat. Dass hinter Halids repres-
sivem Verhalten jedoch nicht nur der Islam steht, halten viele Rezensenten des
Romans fest.**® Weidermann von der Frankfurter Allgemeinen Zeitung konzentriert
sich ausschliefilich auf Halids Verhalten; Iris Alanyali schreibt, dass Zaimoglus
Roman zeige, »wie wenig haarstrdubende moralische Vorstellungen mit dem Islam
zu tun haben miissen«.**® Dennoch sind sich alle Rezensenten einig, dass sehr

455 Siehe zu sociability: WEINTRAUB (1997): S. 16-25.

456 PREUSS (2011): S. 480. Auch Gerhard Schréders Imperativ aus dem Jahr 2000 — »Verfassung
achten, die Gesetze befolgen und die Landessprache beherrschen« — wird nach dem 11. Sep-
tember 2001 und mit den Integrations- und Islamkonferenzen fragwiirdig. Denn die Achtung
des Grundgesetzes reicht fiir eine Integration nicht mehr aus. Es gilt die Verfassug zu leben, so
dass zu ihr konkurrierend stehende Ordnungen gebrochen werden. Siehe zur Schréder’schen
Diktion: LOFFLER (2011): S. 182.

457 DER KoraN, Ubersetzung von Adel Theodor Khoury (unter Mitwirkung von Muhammad
Salim Abdullah), Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus, S. 267.

458 Siehe hierzu: ALANYALI, Iris (2006): »Die Flucht vor dem Mann im Pyjama«. In: Die Welt,
26.04.2006, https://www.welt.de/print-welt/article209366/Die-Flucht-vor-dem-Mann-im-Pyjama.
html (13.07.2018). Siehe auch: RUDENAUER, Ulrich (2006): »Sich herausnehmen, was sonst nur
Jungs tun«. In: FRANKFURTER RUNDSCHAU, 15.03.2006, http://www.fr.de/kultur/literatur/ul-
rich-ruedenauer-sich-herausnehmen-was-sonst-nur-jungs-tun-a-1196569 (13.07.2018); LUDKE,
Martin (2006): »Nicht ohne meine Tochter zu schlagen«. In: DIE ZEIT. Literaturbeilage, 16.03.2006,
https://www.zeit.de/2006/12/L-Zaimoglu-TAB (13.07.2018).

459 Ebd.


https://www.welt.de/print-welt/article209366/Die-Flucht-vor-dem-Mann-im-Pyjama.html
https://www.welt.de/print-welt/article209366/Die-Flucht-vor-dem-Mann-im-Pyjama.html
http://www.fr.de/kultur/literatur/ulrich-ruedenauer-sich-herausnehmen-was-sonst-nur-jungs-tun-a-1196569
http://www.fr.de/kultur/literatur/ulrich-ruedenauer-sich-herausnehmen-was-sonst-nur-jungs-tun-a-1196569
https://www.zeit.de/2006/12/L-Zaimoglu-TAB

640 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

wohl so tyrannische Vater unter den muslimischstaimmigen Menschen in Deutsch-
land existieren. Zaimoglus Darstellung mache nach Iris Alanyali diese Menschen
vor Ort nach all dem, was wir »jetzt iiber sie wissen, uns noch fremder als zuvor«.*¢°
Daran schlieflen sich folgende Fragen an: Welches Wissen verarbeitet Zaimoglu in
Leyla, wie bereitet er es auf und wie gelingt es ihm, den Islam zugleich ein- und
auszuschlieflen? Wie im Beispiel mit dem Hochmut werden ein Wissensreservoir
und ein bestimmtes Erfahrungssubstrat nur angedeutet: die Trennung des Mannes
von der Frau im 6ffentlichen Raum und die Sexualisierung des weiblichen Kérpers.

Der Einsatz und Gebrauch von Mythen gehdren nach Aleida Assmann und
Peter Novick in gesellschaftlichen Selbstverstandigungsdiskursen zur 6ffentli-
chen Praxis des »kollektiven Gedachtnisses«, das im Unterschied zum sozialen
Gedachtnis viel starker geformt ist: »Es sieht die Ereignisse aus einer einzigen,
interessierten Perspektive«, erlaubt keine Mehrdeutigkeit und »reduziert die
Ereignisse auf mythische Archetypen«. Dabei werden »mentale Bilder zu Ikonen
und Erzidhlungen zu Mythen, deren wichtigste Eigenschaft ihre Uberzeugungs-
kraft und affektive Wirkmacht ist«.*®* Der Gebrauch solcher Bilder und Mythen
fiihrt in Leyla aber nicht zu einer eindeutigen Interpretation und Zuordnung mit
dem Islam. Dies liegt besonders an dem, was Halid lebt. In den wenigsten Fillen
konnen wir ndmlich sagen, wann er wirklich ein Gesetz verletzt. Sein Verweis auf
den Koran, der sein Handeln legitimiere, ist dabei vieldeutig. Dass er als Mann
und Vater der Familie und seiner Frau vorsteht, steht zwar im Koran, aber sicher
nicht, dass die Manner Fiirsten seien.*®* Welchen Einfluss der Koran tatsdchlich
auf die Verhaltensweisen des Vaters nimmt, ist nicht zu klaren. Es geht aber auch
gar nicht um die Interpretation des Korans, sondern vielmehr darum, wie der
Vater sich verhilt, wie er den Koran zu seinen eigenen Zwecken einsetzt und sich
dabei selbst als gesetzestreuen Muslim begreift.

Kritik, Bestdtigung oder Bruch hinsichtlich des Verhdltnisses zwischen
System und Akteur gibt es hier nicht — ganz anders als in den 1960er Jahren bis
heute. Der Roman riickt, wie die zuvor besprochenen Filme, Lebensweisen und
Handlungen der Akteure in den Vordergrund. Halid und der Koran gehoren zum
Haus und irgendwie auch zueinander, aber die zentrale Frage ist hier nicht, ob

460 ALANYALI (2006).

461 Novick, Peter (2003): Nach dem Holocaust. Der Umgang mit dem Massenmord, Miinchen:
dtv, S. 14. Siehe hierzu auch: AssMANN, Aleida (2007): Geschichte im Geddchtnis. Von der indivi-
duellen Erfahrung zur offentlichen Inszenierung, Miinchen: Beck, S. 25-30.

462 Dass der Mann der Frau im Koran vorsteht, interpretiert beispielsweise der Islamwissen-
schaftler Nasr Hamid Abu Zaid nicht im Zusammenhang der Macht, sondern der Verantwortung
fiir die Familie. Siehe hierzu: ABU ZAID, Nasr Hamid (2001): Ein Leben mit dem Islam. Erzdhlt von
Navid Kermani, Freiburg: Herder, S. 86ff.



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt = 641

sein Verhalten ein addquat islamisches ist, sondern durch welches Verhalten er
sich und seine kulturellen Bindungen in den privaten und &ffentlichen Raum
iibersetzt. Der »Kurdenfiirst« und die Deutschen werden nicht geliebt, weil sie
Gesetze und Regeln haben, sondern aufgrund eines bestimmten Lebensstils.
Halid selbst halt sich offensichtlich {iberhaupt nicht an Regeln. Er begeht
nicht nur Ehebruch, sondern vergeht sich sexuell sogar an seiner dltesten Tochter
Yasemin.*®* Als Geschiftsmann handelt er mit Orangen und Opium. Seinen #ltes-
ten Sohn Djengis zwingt er, ein unansehnliches und duflerst schwieriges Istan-
buler Madchen zu heiraten, weil dessen Familie wohlhabend ist. Seine Triebhaf-
tigkeit und sein Egoismus werden am deutlichsten, als seine Tochter Leyla Metin
ehelicht und Halid sie daraufhin wiist beschimpft, dass sie damit die Ehre der
Familie beschmutze. Tatsdchlich fehlt ihm durch die Hochzeit nur eine weitere
Kraft im Haus, die Geld verdient. Darauf deutet auch die Tatsache hin, dass er
seine beiden dlteren Tochter nach Deutschland schickt, um Geld fiir die Familie
zu verdienen.*®* In Ozdamars Roman Das Leben ist eine Karawanserei wollte
die Familie die Tochter unter die Haube bringen, weil ihr Kérper ein sexuelles
Verlangen entwickelt hatte und es besser wére, sie mit einem Mann zusammen-
zubringen, bevor sie ihre Scham verliere und damit die Ehre der Familie ver-
letze.*®® Hier geht es tatsdchlich darum, der muslimischen Regel folgend, den
sexuellen Trieb der eigenen Tochter oder des eigenen Sohnes gesellschaftlich zu
kontrollieren.*®® Auch Werner Schiffauers Ausfiihrungen zur Ehre im tiirkischen
Dorf aus den 1980er Jahren widersprechen Halids Verhaltensweisen.*®” Denn das

463 Siehe hierzu: ZAIMOZLU (2006): S. 121.

464 Bei einer genauen Lektiire von Keleks Buch Die fremde Braut wird trotz der Verweise auf
den Islam und auf Mohammed deutlich, dass die eigentlich ausschlaggebenden Kategorien fiir
die Importbrautekultur der Tiirken in Deutschland Egoismus und Kapitalismus sind. An vielen
Stellen beschreibt Kelek, wie die Familien aus Deutschland die jungen Frauen aus der Tiirkei
damit locken, dass sie dort ein freies, von Konsum bestimmtes Leben wiirden fithren kénnen.
Tatsdchlich werden sie fast wie Sklavinnen gehalten: Sie verrichten die Hausarbeit, kaufen ein
und kiimmern sich um die Kinder; im Endeffekt sollen sie das Leben der tiirkischen Familie in
Deutschland erleichtern. Ihre Freiheit beschrankt sich nach Kelek auf den Weg aus der Wohnung
in die Moschee und wieder zuriick. Siehe hierzu exemplarisch das Kapitel »Brautpreis Deutsch-
land. Oder Geschichten von den Importbrauten«. In: KELEK (2006): S. 182-226.

465 Siehe hierzu: 0zDAMAR (1992): S. 330.

466 Siehe hierzu: EzL1, Ozkan (2015): »Kulturelle Ungleichgewichte. Der Burkini im &ffentlichen
Bad als Kennzeichen und Praxis der Ambivalenz«. In: Religion als Prozess. Begriffe — Zuschrei-
ben — Motive — Grenzen, hg. v. Thomas Kirsch, Dorothea Weltecke, Rudolf Schlégl, Paderborn:
Schoéningh, S. 91-112.

467 Nach Schiffauer weist besonders die Funktion und der Begriff der Ehre jedem Mann »einen
Bereich personlicher Integritit und Wiirde [zu], der die eigene korperliche Unversehrtheit wie
die der Familienangehdrigen umfasst«. So ist ein ehrenhafter Mann jemand, »der seine Frau zu



642 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Verhiltnis zwischen privatem und 6ffentlichem Raum ist in Zaimoglus Roman
stets gebrochen. So gibt es beispielsweise keine einzige Szene, in der Halid seine
Familie offentlich ziichtigt. Vielmehr ist der 6ffentliche Raum fiir ihn duflerst
problematisch, weil dessen Gesetze mit seinen eigenen kollidieren. Quelle seiner
unendlichen Wut ist keineswegs der Staat allein. Halids Familie migrierte einst
vom Kaukasus in den Siiden der Tiirkei, weil im siidrussischen Kaukasus Krieg
herrschte. Um welchen Krieg es dort ging, erfahren wir aus Zaimoglus Roman
nicht. So folgen auf Halids Wutausbruch zu Hause nicht nur der Verweis auf den
Koran, sondern auch Traume von der Vertreibung aus dem Kaukasus:

Meine Mutter schlift. Meine Schwestern und Briider schlafen. Er liegt auf dem Riicken, er
stoBt laut Luft durch den offenen Mund aus. Uber dem Kopfende der Ehematratze hiingt an
einem krummen Nagel das Heilige Buch, worin er in seltenen Stunden der Muf3e blattert:
die Kraft {ibertragt sich auf seine Zunge, auf seine Arme und Beine. Die Verse gehen in einen
Traum, der ihn in den Nédchten des Friihjahrs und in den Nachten des Winters heimsucht.
Der Kaukasus, fiir eine kleine Ewigkeit verloren, eine Ode jenseits der bolschewistischen
Schranke, erscheint ihm, dem Vertriebenen, als ein weites Land, das von den Leichen, der
Totgeschlagenen bedeckt ist. Er versetzt ihn in Unruhe, dieser Traum, er 14f3t seine Wimpern
zittern, dieser Traum.*%®

Die Griinde fiir die Migration in die Tiirkei sind noch tiefer in die Familiengeschichte
eingeschrieben. Oft beschimpft Halid seine Frau als eine »Hurenjungfer«, die froh
sein konne, dass er sie {iberhaupt geheiratet habe. Am Ende des Romans erzahlt er
auf dem Sterbebett allen anwesenden Familienangehdrigen, dass seine Frau von
mehreren bolschewistischen Soldaten vergewaltigt worden sei und er diese Tat aus
einem Versteck heraus beobachtet habe.*®® Trotzdem habe er sie geheiratet. Wut
und Bosartigkeit des Vaters gehen nicht auf Traditionen, Regeln und Gesetze, letzt-
lich nicht auf eine transzendentale Ordnung zuriick. Thr Ursprung liegt in einer
nicht verarbeiteten duflerst gewalttdtigen weltlichen Vergangenheit. Anders als
Hiiseyin aus ALMANYA gelingt es Halid nicht, ein Gesprach mit seinem alten Selbst
zu fiihren. Sein Verhiltnis zu sich selbst ist bestimmt von Krieg, Vergewaltigung
und Vertreibung. Halids Verhiltnis zur Offentlichkeit ist sowohl in der Provinz
als auch in der Metropole vollkommen gestort. Dennoch stellt Zaimoglu ihn nicht
als Opfer dar, sondern als Titer.*”° Halid ist eine Figur, die ganz anders ist als die
Viter in Yiiksel Pazarkayas Serie UNSERE NACHBARN, DIE BALTAS von 1983, in Hark

verteidigen vermag, der Starke und Selbstbewusstsein zeigt«. Siehe hierzu: SCHIFFAUER, Werner
(1983): Gewalt der Ehre, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 70 u. S. 74.

468 ZAIMOGLU (2006): S. 30.

469 Ebd., S. 518f.

470 Das gilt auch fiir die Figur Can in Ziili Aladags Film WUT. In Interviews erlduterte Aladag,
warum Can so gewalttdtig und bose sei, dass er befiirchte, mit seinem Film nicht politisch kor-



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt =——— 643

Bohms Film YASEMIN, in Grabes Dokumentarfilm oder Ozdamars Das Leben ist eine
Karawanserei. Im Gegensatz zu diesen Werken greift bei Leyla auch die Unterschei-
dung zwischen Moderne und Tradition nicht. Der Unterschied zwischen Provinz,
Stadt und Deutschland ist der technische Fortschritt, ein »elektrisches« und nach
Regeln geordnetes Leben, das das Zusammenleben sichert. Das ist das moderne
Leben. Dabei rebellieren Halid — und Leyla. Denn obwohl Leyla ein »elektrisches
Leben« fiihren will, sie also konsumorientiert ist, wird sie im Zusammenhang ihrer
Familie als rebellisch dargestellt. Mehrmals betont sie, dass sie den Gesetzen des
Mannes ihrer Mutter entkommen méchte.*”* Doch Leyla durchlduft keine Emanzi-
pation im klassischen Sinne, denn sie selbst sagt zu sich, wie bereits zitiert, dass
sie zwanzig Jahre ihres Lebens verschlafen habe.*”” Wie Umay in Feo Aladags DIE
FREMDE vermag sie es trotz Migration nach Deutschland - in die »Freiheit« — nicht,
sich von der Familie zu 16sen. Als sie sich durch die Heirat mit Metin von ihrer Her-
kunftsfamilie befreit hat, zeigt sich bei einem Arztbesuch, wie tief sich die Regeln
der Scham in sie eingeschrieben haben. Die Augen des Arztes wiirden sie enteh-
ren, ruft sie aus.*”® Er erwidert, dass sie sich »wie ein Weib aus dem Gesindehaus«
verhalte.*”* Und als Metin sie am Bahnhof in Miinchen »am Ohrldppchen fasst«,
fiihlt Leyla Scham vor ihrer Mutter, denn das »gehort sich nicht in ihrer Gegen-
wart«. Umgekehrt ist das erste, was ihr am Miinchener Bahnhof auffillt, dass dort
Frauen ohne méannliche Begleitung »in der Bahnhofshalle unterwegs sind«. Sie
laufen »auf hohen Absétzen voran, als kennten sie ihr Ziel genau. [...] Sie gehen an
den Mannern achtlos vorbei, die Mdnner schauen ihnen nicht nach.«*” In Istanbul
hatte Leyla ganz andere Erfahrungen gemacht:

Die Méanner dréngen sich auf den Biirgersteigen, und wenn ihnen eine Frau entgegen-
kommt, stofen sie einander an, fangen an, vor sich hinzureden, ohne den Blick von der
Frau abzuwenden. Sie bleiben stehen und lassen so viel Platz, dafl ich gerade noch hin-
durchschliipfen kann, ohne sie zu beriihren, dabei muf ich aber die Arme eng an meinen

rekt zu sein. Er verstehe zwar die Wut seines Protagonisten, aber nicht sein Verhalten. Siehe
hierzu: ALADAG (2005).

471 ZAIMOGLU (2006): S. 87 u. S. 445.

472 Ebd., S. 445.

473 Ebd., S. 476.

474 Ebd.

475 Ebd., S. 524. In Einmal Hans mit scharfer SofSe steht das Tragen von High Heels fiir eine be-
sondere Form der Emanzipation; es erfordere Mut und Entschlossenheit: »Vielleicht finde ich
High Heels so sexy, weil sie eine unwiderstehliche Mischung aus Risiko, Tollkiihnheit und Ele-
ganz darstellen«. Siehe hierzu: AKYUN (2005): S. 101. Dass Hatice Akyiin mit diesem Bekenntnis
zu einem bewusst femininen Auftritt im 6ffentlichen Raum, der auf eine konservative und bezie-
hungsfokussierte Emanzipation zielt, verweist implizit auf die Philosophie der Anfang der 2000er
Jahre sehr erfolgreichen amerikanischen TV-Serie SEX AND THE CITY. Siehe hierzu: ebd., S. 102.



644 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Korper pressen, und ich zwinge mich, keinen Fluch laut auszustof3en, denn sie starren mir
nach, einer jungen Frau, von der sie nicht wissen, ob sie vielleicht zugénglich sei.*”®

In der tiirkischen Provinz war das anders. Auch dieser Unterschied zwischen
Miinchner Hauptbahnhof und Istanbuler Stadtteil macht Deutschland fiir Leyla
attraktiv. Im letzten Satz des Romans dufdert sie, dass sie dieses Land lieben
wolle, »weil es vermif3t werden will«.*”” Fiir die Germanistin Dorothee Kimmich
spricht sich die Protagonistin an dieser Stelle des Romans auf naive Art Mut zu,*’®
indem sie sagt: »Ich werde den Wolf streicheln, und er wird vielleicht die Hand
nicht beiflen, die ihm iiber das Riickenfell fihrt.«*” So verbindet der Wolf Anfang
und Ende, Vergangenheit und Gegenwart, denn mit einer zeitlos wirkenden Sze-
nerie jagender Wolfe hatte schon der Prolog begonnen.

Leyla sei der passende Roman zur aktuellen Integrationsdebatte, halten
viele Rezensenten fest. Ein Beitrag in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung zur
Taschenbuchausgabe fragt, wie vergangen denn die Wirklichkeit sei, die Zaim-
oglu beschreibt. Viele Gesprdache aus diesem Roman wiirden heute auch in
Kreuzberg stattfinden, fiihrt der Rezensent fort, der seinen Artikel mit der Bemer-
kung schlief3t: »[W]er die Situation der Tiirken heute verstehen will, muss wissen,
aus welchen Umstinden sie gekommen sind«.*®® Martin Liidke weist in der Zeit
darauf hin, dass es die »tiirkischen Familientyrannen, die Zaimoglu beschreibt,
auch heute »bei uns gibt«.*®* Was die Aktualitit des Romans betrifft, hilt Ulrich
Riidenauer in der Frankfurter Rundschau fest, woriiber sich schon Harald Marten-
stein hinsichtlich ALMANYA gefreut hatte: dass es im Zusammenhang der aktu-
ellen Integrationsdebatten gut tue, »einmal keine Statistik und Expertenana-
lyse vor sich zu haben, sondern die greifbare und ergreifende Geschichte eines
Midchens«.*® Iris Alanyali konstatiert Zhnlich wie Riidenauer und Liidke, dass

476 ZAIMOZLU (2006): S. 330.

477 Ebd., S. 525.

478 KimMICH, Dorothee (2011): »Metamorphosen einer Biographie. Bemerkungen zu Feridun
Zaimoglus >Leyla«. In: Feridun Zaimoglu in Schrift und Bild, hg. v. Klara Erdei, Riidiger Schiitt,
Kiel: Edition Fliehkraft, S. 57-74, hier S. 60.

479 Ebd., S. 525.

480 FRANKFURTER ALLGEMEINE ZEITUNG (2007): »Feridun Zaimoglu. >Leyla«. In: FRANKFURTER
ALLGEMEINE ZEITUNG, http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/romanatlas/tuerkei-ana-
tolien-feridun-zaimoglu-leyla-1306255.html?printPagedArticle=true#pagelndex_0 (19.07.2018).
481 LUDKE, Martin (2006): »Nicht ohne meine Tochter zu schlagen«. In: DIE ZEIT. Literaturbei-
lage, 16.03.2006, https://www.zeit.de/2006/12/L-Zaimoglu-TAB (19.07.2018).

482 RUDENAUER, Ulrich (2006): »Sich herausnehmen, was sonst nur Jungs tun«. In: Frankfurter
Rundschau, 15.03.2006, http://www.fr.de/kultur/literatur/ulrich-ruedenauer-sich-herausnehme
n-was-sonst-nur-jungs-tun-a-1196569 (19.07.2018).


http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/romanatlas/tuerkei-anatolien-feridun-zaimoglu-leyla-1306255.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/romanatlas/tuerkei-anatolien-feridun-zaimoglu-leyla-1306255.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.zeit.de/2006/12/L-Zaimoglu-TAB
http://www.fr.de/kultur/literatur/ulrich-ruedenauer-sich-herausnehmen-was-sonst-nur-jungs-tun-a-1196569
http://www.fr.de/kultur/literatur/ulrich-ruedenauer-sich-herausnehmen-was-sonst-nur-jungs-tun-a-1196569

5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt =——— 645

Leyla »nicht als soziologisches Dokument, aber als ein Roman [...] viel von der
Psyche und den Familienstrukturen einer der meisten Deutschen unbekannten
Gesellschaft«, der tiirkischen Gesellschaft innerhalb der Bundesrepublik vermit-
tele. Einer tiirkischen Gesellschaft in Deutschland begegnen wir in Leyla jedoch
ebenso wenig wie in DIE FREMDE oder ALMANYA. Volker Weidermann meint gar,
Zaimoglu habe mit Leyla einen deutschen Bildungsroman geschrieben, »aus
einer Welt, von der wir fast nichts wufiten«.**®> Ein paar Monate spiter wird er
in seinem zweiten Beitrag zu Leyla, in dem er den oben skizzierten Plagiatsver-
dacht thematisiert, im Gegensatz dazu schreiben, dass wir die Geschichte, die
Zaimoglu erzihlt, hitten kennen miissen, denn Ozdamar habe sie bereits knapp
15 Jahre zuvor auf eine andere Art erzihlt.*8

Auf der Suche nach der Antwort auf die Frage, warum ein Roman, der in
der Tiirkei der 1950er und 1960er Jahre spielt, als der Roman zur aktuellen Inte-
grationsdebatte gehandelt wird, st6f3t man in allen erwdahnten Artikel auf die-
selbe Argumentation: Zaimoglu gelinge es, trotz Themen wie Ehre und tiirkische
Provinz nicht in »orientalische Klischees abzudriften«, heif3t es an einer Stelle.**®
Ijoma Mangold schreibt, dass der Roman zwar in einem »Marchenton« beginne,
sich aber dann als eine absolut »realistische Geschichte« ausweise, vielleicht
mit der »Wucht eines Melodrams«, doch »ohne jedes falsche Pathos«.*®¢ Auch
der bereits erwdhnte Weidermann attestiert dem Text einen »archaisch-schénen
Marchenton, ohne Kitschig zu sein«. Er sieht ihn aber auch als eine »Horrorge-
schichte, ohne voyeuristisch zu sein«, und schliefilich als eine »Geschichte aus
der Fremde, ohne folkloristischen Zierrat«.*®” Die Folklore war auch bei den tiir-
kischen Riickkehrern am Rande von Mersin verschwunden. %8

Die Ansicht, Leyla sei der Roman zur aktuellen Debatte, dndert sich schlag-
artig mit dem bereits genannten Plagiatsvorwurf. In »Abgeschrieben?«** bezieht

483 WEIDERMANN, Volker (2006a): »Der fremde Brautigam«. In: FRANKFURTER ALLGEMEINE
ZEITUNG, 12.02.2006, http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/belletristik/
der-fremde-braeutigam-1307180-p2.html (19.07.2018).

484 WEIDERMANN, Volker (2006b): »Abgeschrieben? Streit um den Roman >Leyla«. In: FRANK-
FURTER ALLGEMEINE ZEITUNG, 01.06.2006, http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/abge-
schrieben-streit-um-den-roman-leyla-oezdamar-gegen-zaimoglu-1327374.html (19.07.2018).

485 FRANKFURTER ALLGEMEINE ZEITUNG (2007).

486 MANGOLD, [joma (2006): »Die Mitte der Sitte. Poetisch und soziologisch, nah und fern zu-
gleich. Feridun Zaimoglu erzdhlt in >Leyla< vom Leben unter dem Gesetz«. In: SZ Literaturbeilage,
14.03.1006, S. 61.

487 WEIDERMANN (2006a).

488 Interview mit der Regisseurin, In: http://peripherfilm.de/fsk-kino/archiv/amrandederstaed-
te.html (11.09.2018).

489 WEIDERMANN (2006b).


http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/belletristik/der-fremde-braeutigam-1307180-p2.html
http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/belletristik/der-fremde-braeutigam-1307180-p2.html
http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/abgeschrieben-streit-um-den-roman-leyla-oezdamar-gegen-zaimoglu-1327374.html
http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/abgeschrieben-streit-um-den-roman-leyla-oezdamar-gegen-zaimoglu-1327374.html
http://peripherfilm.de/fsk-kino/archiv/amrandederstaedte.html
http://peripherfilm.de/fsk-kino/archiv/amrandederstaedte.html

646 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

sich Volker Weidermann auf das »vielseitige Textkonvolut« einer siiddeutschen
Germanistin, die damals anonym bleiben wollte.**® Sie zeigt knapp 60 Paral-
lelen zwischen Leyla und Das Leben ist eine Karawanserei auf motivischer und
inhaltlicher Ebene auf. Dariiber hinaus wiirden sich viele Konstruktionselemente
iiberschneiden, so Weidermann, der als Fazit festhdlt, dass jedes aufgezeigte
Detail an sich zwar harmlos sei, aber die Menge insgesamt irritiere.*** Er fragt
sich, ob Zaimoglu tatsdchlich die Geschichte seiner Mutter wiedergegeben habe
und besucht Emine Sevgi Ozdamar. Beide sitzen stundenlang iiber den besagten
Texten. Weidermann darf keine Auf3erung von diesem Treffen zitieren, schreibt
jedoch, dass sich Ozdamar um ihre eigene Lebensgeschichte betrogen fiihle,**
Daraufhin ruft Weidermann Zaimoglus Mutter an und erfihrt, dass diese eben-
falls finde, ihre Geschichte sei nun gestohlen worden. Abschlief3end fragt Wei-
dermann, wem denn nun die Geschichte gehére.*”® Fiir Zafer Senocak geht es
dabei gar nicht darum, wem die Geschichte gehort, sondern vielmehr um eine
»Priifung der Authentizitat« der Tiirkinnen. Denn die Romane destillierten »aus
einzelnen Biografien heraus [...] eine Typisierung der Tiirken«, bedienten eine
Politik, »die permanent Ressentiments schiirt und eine Kultur des Unterschieds
pflegt«. Kunst werde zum Schauplatz »gesellschaftlicher Auseinandersetzung«
und die dsthetische Frage zu wenig bedacht. Doch besonders »in einem von
fixen Bildern und verengten Perspektiven gezeichneten Umfeld wird die diffe-
renzierende Eigenschaft der Asthetik in besonderem Mafie herausgefordert«.%
Auch manche Beitrdge, die sich auf dsthetische Fragen konzentrieren, setzen
sich mit der Plagiatsfrage auseinander. In der Neuen Ziiricher Zeitung begreift
etwa Sieglinde Geisel Zaimoglus Roman als die Travestie von Ozdamars Roman.
Wihrend Ozdamar einen »derb-ironischen Schelmenroman« geschrieben habe,
dominiere bei Zaimoglu das Motiv der unterdriickten Frau. Ahnlich gegensitz-

490 Drei Jahre spater gibt sie sich dadurch zu erkennen, dass sie ihr Konvolut als Aufsatz in
einem Sammelband veroffentlicht. Siehe hierzu: BRUNNER, Maria E. (2009): »Parallele kulturelle
Identifikationsrdume in F. Zaimoglus Leyla und E. S. Ozdamars Roman Das Leben ist eine Kara-
wanserei oder Absorption von Textteilen?«. In: Der deutschsprachige Roman aus interkultureller
Sicht, hg. v. Gabriella Racz, Laszl6 V. Szab0, Veszprém: Universitdtsverlag Veszprém, S. 31-52.
491 WEIDERMANN (2006b).

492 Ebd.

493 Diese Frage stellt auch: PFLITSCH, Andreas (2009): »Fiktive Migration und migrierende
Fiktion. Zu den Lebensgeschichten von Emine, Leyla und Giil«. In: Wider den Kulturenzwang,
S. 231-252.

494 SENOCAK, Zafer (2006): »Authentische Tiirkinnen. Der Streit zwischen Feridun Zaimoglu
und Emine Sevgi Ozdamar zeigt, wie sehr die so genannte Migrantenliteratur in der biografi-
schen Falle sitzt. Sie spielt das Spiel der Typisierungen mit«. In: taz am Wochenende, 10.06.2006,
http://www.taz.de/!421146/ (26.07.2018).


http://www.taz.de/!421146/

5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt =——— 647

lich sihen die Vaterfiguren aus: bei Ozdamar ein »liebenswiirdige[r], selbstiro-
nische[r], melancholische[r] Versager«; bei Zaimoglu ein »engstirnige[r], despo-
tische[r], fundamentalistische[r] Familienvater, den alle fiirchten — und der sich
passgenau in das Islam-Bild des Westens fiigt«. Geisel geht mit ihrer Verkehrung
so weit, dass sie in Zaimoglus Roman einen »literarischen Muttermord« sieht und
Leyla insgesamt eine »politische Propaganda« unterstellt.**

Vergleichbar geht der deutsche Literaturwissenschaftler Norbert Mecklen-
burg vor: Das Leben ist eine Karawanserei sei eine »einzigartige Verbindung von
zeitgeschichtlichem Ernst und komischer Verfremdung«, wahrend Leyla eine
Art »Pseudorealismus« verkorpere; eine mit Klischees durchsetzte »Geschichte
eines armen tiirkischen Méadchens«. Sie diene im Unterschied zu Ozdamars
Roman der »sozialen Erbauung einer bestimmten Schicht von Gutmenschen in
Deutschland«. Dabei ist nach Mecklenburg das Spiel mit der Konstruktion des
Tiirken durch die »Reproduktion von Klischees, Stereotypen und Vorurteilen«
durchaus legitim, miisse dann aber auch wieder unterlaufen werden, »Denk- und
Deutungsmuster« aufbrechen, »festgefahrene Sichtweisen« konterkarieren. Dies
gelinge Zaimoglu im Unterschied zu Ozdamar allerdings nicht.**®

Ganz anders sieht es in zwei Vertffentlichungen der englische Literatur-
wissenschaftler Tom Cheesman. Er bezieht sich in der spdteren von 2008 auf
Mecklenburg, wenn er fragt, warum Zaimoglu woanders Stoff suchen sollte, der
ja doch Stereotypen eher problematisiere und unterlaufe statt sie zu bestarken,
wenn doch genau Letzteres in Leyla stattfinde.**” Er erkennt andere Unterschiede
zwischen den beiden Werken als Mecklenburg und Geisel: Vor allem hinsichtlich
des Umgangs mit sozialen Tabus wiirden sie sich konzeptionell unterscheiden.
Ozdamar stelle in ihrem Roman alle Tabus »unkommentiert benannt« und lis-
tenartig dar. Dabei sei bemerkenswert, dass der Tabubruch in Das Leben ist eine
Karawanserei »kaum mit ernsthaft zu befiirchtenden Folgen verbunden ist«.*®
Alles bewege sich im »Theoretischen«. Demgegeniiber seien Tabus in Leyla funk-
tionalisiert: »Hier sind die Tabus richtige Handlungsanweisungen. Alle sind mit
fiirchterlichen Bedrohungen verbunden, mit gewaltigen korperlichen bis todli-

495 GEISEL, Siglinde (2006): »Leyla«. Eine Travestie?«. In: Neue Ziiricher Zeitung, 24.06.2006,
https://www.nzz.ch/articleES00G-1.41751 (26.07.2018).

496 MECKLENBURG, Norbert (2006): »Ein tiirkischer Literaturskandal in Deutschland? Kritischer
Kommentar zum Streit um Feridun Zaimoglus >Leyla< und Emine Sevgi Ozdamars >Das Leben ist
eine Karawanserei«. In: literaturkritik.de rezensionsforum, 12.06.2006, https://literaturkritik.de/
id/9610 (26.07.2018).

497 CHEESMAN, Tom (2008): »Pseudopolitisch, pseudokorrekt: Ein deutscher Literaturskandal.
Ein spater Nachtrag zur Debatte um Feridun Zaimoglus >Leyla««. In: literaturkritik.de rezensions-
forum, 29.05.2008, https://literaturkritik.de/id/11966 (26.07.2018).

498 Ebd.


https://www.nzz.ch/articleE8O0G-1.41751
https://literaturkritik.de/id/9610
https://literaturkritik.de/id/9610
https://literaturkritik.de/id/11966

648 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

chen Sanktionen«. Mit der vorliegenden Kulturgeschichte konnen wir ergdnzen,
wenn die Spache das Medium der Verhandlung der 1990er Jahre ist, sind es die
Praktiken in den 2000er Jahren. Deshalb kann Cheesman Leyla auch als eine
rebellische Figur begreifen.**® Alanyalis Einschitzung, dass Leyla ihr Schick-
sal »ertrage, ohne daran zu zerbrechen«,®° erinnert ein wenig an Umay in Feo
Aladags DiE FREMDE, denn weiter bemerkt sie, dass Leyla sich »Unmut {iber
die herrschenden Zustdnde [zugesteht], sie zu verdndern dagegen nie«.”°* Von
diesen Uberlegungen ausgehend, interessiert Cheesman nicht die Frage des Pla-
giats, sondern die der literarischen Reprisentation.’®® Denn Zaimoglu bediene
in Leyla nicht einfach Stereotypen, sondern er iibertreibe sie. Ahnlich schitzt
Helga Kotthof die deutsch-tiirkischen Kabarettisten und Comedians der 2000er
Jahre ein: Sie seien iiber das lediglich Stereotypenhafte hinaus »iiberspitzt«. Die
Technik der »Uberspitzung« sei insofern ambivalent, als sie ein Mitlachen oder
ein Auslachen auslésen konne. Fiir Cheesman ist das »overfilling« der Stereoty-
pen in Leyla hingegen zugleich ein Unterlaufen:

Halid’s futile, Gothic revolt against humane conventions invokes ancient cultural tradi-
tions — the mythology of Islam — against the modernity that denies him a place. His exces-
sive and self-defeating barbarism dramatizes the violence of superimposed class and ethnic
divides not only in his own society, where he is an unwelcome immigrant, but also by impli-
cation on other societies.”®

499 Ebd.

500 Auch wenn es sich in Selim Ozdogans Buch Die Tochter des Schmieds um ein ganz anderes
Vater-Tochter-Verhdltnis handelt, wird die Protagonistin Giil in der Rezeption, in der Forschung
und auch vom auktorialen Erzdhler selbst als Frau beschrieben, die ihr Schicksal ertragen
konne. Siehe hierzu: Ozp0oGAN (2006). Siehe hierzu auch: CHEESEMAN, Tom (2007): »Postscripts:
Astronauts in Search of a Planet«. In: ders.: Novels of Turkish German Settlement. Cosmopolite
Fictions, New York: Camden House, S. 183-196, S. 185. Siehe auch: HOFMANN, Michael (2013):
»Giils Welt. Erzihlen und Modernisierung in Selim Ozdogans Roman Die Tochter des Schmieds«.
In: ders.: Deutsch-tiirkische Literaturwissenschaft, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, S. 120—
132. Ahnliches gilt fiir Ozlem aus Dilek Giingérs Roman Das Geheimnis meiner tiirkischen Grof3-
mutter. Hier wird die Kraft, sein Schicksal zu ertragen, mit dem Durchhaltevermégen der ersten
Gastarbeitergeneration gleichgesetzt. Siehe hierzu: GHNGOR (2008): S. 92. Eine Kraft, die die
Protagonisten aus den aktuellen Romanen von Fatma Aydemir und Dilek Gongor nicht mehr
aufbringen kénnen. Siehe hierzu: AYDEMIR (2017); GUNGOR (2019).

501 ALANYALI Iris (2006): »Die Flucht vor dem Mann im Pyjamax. In: Die Welt, 08.04.2006,
https://www.welt.de/print-welt/article209366/Die-Flucht-vor-dem-Mann-im-Pyjama.html  (zu-
letzt 26.07.2018).

502 Siehe hierzu: CHEESMAN (2007): S. 192.

503 Ebd., S. 195.


https://www.welt.de/print-welt/article209366/Die-Flucht-vor-dem-Mann-im-Pyjama.html

5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt =—— 649

Man habe es mit einer neuen Form der literarischen Reprdsentation in der
deutsch-tiirkischen Literatur zu tun, die helfe, Deutschland zu kosmopolitisie-
ren.’®* Diese Einschidtzung halte ich fiir problematisch, weil z.B. Halid, nach
Leyla der wichtigste Akteur, aufgrund seines Verhaltens gar kein Teil einer kos-
mopolitischen Welt sein kann. Er definiert sich nur durch Gewalt und ein immer-
wiahrendes Unbehagen an allem, was ihn umgibt und in Beziehung zu ihm steht.
Figuren wie Yusuf oder Yakup aus YASEMIN und ABDULLAH YAKUPOSLU der
1980er Jahre hatten hingegen an einer kosmopolitischen demokratischen Welt
teilhaben konnen, hitten sie nur entsprechende Bildungs- und Aufstiegschan-
cen bekommen.*®* Denn Schuld an dem Vergehen gegen ihre Téchter waren die
Umstande ihrer Geschichte und eine Kultur, eine Norm, die von aufden iiber sie
hereinbrach und der sie gewissermafien ausgeliefert waren. Dieses Aufien gibt
es bei Halid nicht. Seine Handlungen sind Ergebnisse verkorperter Traditionen,
iiber deren Einsatz und Umgang er selbst entscheidet. Can aus Ziili Aladags Wur,
der eine wohlhabende deutsche Familie terrorisiert, kann ebenfalls unmoglich
Teil einer kosmopolitischen Welt sein.’°® Wenn es einen Kosmopolitismus in
diesen Werken gibt, dann produziert er keinen Raum und keine Moglichkeiten,
sondern stellt Ordnungen auf, die aufgrund der Entscheidungsfreiheit eine neue
kulturelle Trennung herbeifiihren mag.

Im Zusammenhang mit Zaimoglus Literatur aus den 2000er Jahren stellt
Dorothee Kimmich fest, dass Literatur zu dieser Zeit das Medium zur Darstellung
von Missverstandnissen und Kommunikationshindernissen im »transkulturellen
Dialog« sei. Literatur sei dabei »nicht das Resultat einer vollends globalisierten
weltweiten Kommunikation, sondern markiert vielmehr die Briiche und die
Ubersetzungsfehler«.’® Ein solcher Bruch sei etwa in Zaimoglus Erzahlung
Hdiute daran zu erkennen, dass die Unterscheidung von Moderne und Tradition
aufgehoben sei. Denn am Ende gehe es darum, ob der Protagonist die Tochter
eines tiirkischen Dorfladenbesitzers als Frau mit nach Deutschland nimmt.
Zuvor wurde standig um Waren gefeilscht, so dass noch unklar sei, ob es hier um
einen archaischen Frauentausch gehe oder um einen »auf die Spitze getriebe-
nen Kapitalismus«.**® Leyla ist fiir Kimmich ein »Protokoll einer ungewéhnlichen
Krisenerfahrung«, eine »Geschichte der Angst«, die sich nur mit der semiauto-

504 Ehd., S. 196.

505 Siehe hierzu: GRABE (1986); BoHM (1988).

506 Siehe hierzu: ALADAg (2006).

507 KimmicH, Dorothee (2009): »Ode Landschaften und die Nomaden in der eigenen Sprache.
Bemerkungen zu Franz Kafka, Feridun Zaimoglu und der Weltliteratur als >littérature mineure««.
In: Wider den Kulturenzwang, S. 297-316, hier S. 300.

508 Ebd,, S. 312.



650 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

biografischen Stimme des Sohnes erzihlen lasse. Nur »in dieser Uberkreuzung
der Geschlechter und der Generationen« sei es moglich, diese Geschichte der
Angst aufzubewahren und zu rahmen.’® Tatsdchlich ist der Ausgangspunkt
des Romans, wie ihn Feridun Zaimoglu zumindest im Rahmen seiner Tiibinger
Poetikdozentur festhilt, die Bitte seiner Mutter, er solle ihre Lebensgeschichte
aufschreiben.’’® Die ersten Beschreibungen aus ihrer Vergangenheit handeln
zudem, wie gesehen, von Wélfen und »ihrer Hungersucht«. Dem entgegnet der
Sohn, dass dies »eine Geschichte aus der alten Zeit, aber keine alte Geschichte
sei«.”* Die Mutter von Zaimoglu und Ozdamar wurden beide in Malatya geboren;
erstere 1941, letztere 1946. In dieser Stadt hat Giizin Cecen, Zaimoglus Mutter,
sechzehn Jahre ihres Lebens verbracht. Ihr Vater war ein »gliickloser Mann, ein
tschetschenischer Heimatvertriebener aus dem Kaukasus, den nicht die Sehn-
sucht, aber das Pech plagte«. Er hatte den Beschreibungen der Tochter gemaf
»keinen Geschiftssinn«.>*?

Neben biografischen Splittern macht Zaimoglu in seiner Poetikvorlesung vor
allem zwei Aspekte publik: die Haltung seiner Mutter zu dem, was man »tiirki-
sche Tradition« nennen kénnte, und die Frage der Ubersetzung der Geschichte
und ihre erzdhlerische Gestaltung fiir den Autor, den Sohn, also ihn selbst.
Cecens Haltung macht Zaimoglu anhand eines langeren Wutausbruchs seiner
Mutter deutlich, der zugleich eine Kernaussage des Romans wiedergibt. Gegen
die Gesetze des gelebten Glaubens, der Ahnen, das Ehrengesetz der Mdnner, »die
es geltend machten, wenn es darum ging, einer Frau die Grenzen des Anstands
aufzuzeigen«, wettert die Mutter:

Was ist das fiir ein gottverfluchter Anstand, [...], was ist das fiir eine Kultur der Gewalt,
der Scham und der Schande?! Die Frauen werden ohnmaéchtig, und die Manner treiben
sich auf den Stralen herum und schwétzen von ihrer Ehre, und sie fallen beim kleinsten
AnlaR iibereinander her, und dann erfahrt man von der Nachbarin, dal wieder einmal ein
Idiot am Ende eines Messerkampfes in seiner Blutlache verendet ist, wofiir denn, in Gottes
Namen? Die Ehre ist Geschwitz, ist sie das Gewebe im Herzbeutel, ist sie ein Knoten im
Unterleib, ist sie ein Geschwulst hinter den Augen? Die Mdnner vergruben in uralten Zeiten
ihre Tochter, wenn der Mann nach der Zahl seiner Kinder gefragt wird, erwdhnt er nur stolz

509 KimmiIcH (2011): S. 63.

510 ZAIMOGLU, Feridun (2008): »Feridun Zaimoglu. Leyla: Zweite Vorlesung«. In: Feridun Zai-
moglu/Ilija Trojanow. Ferne Niihe, hg. v. Dorothee Kimmich, Philipp Ostrowicz, Kiinzelsau: Swi-
ridoff, S. 27-46, hier S. 30.

511 Ebd. Feridun Zaimoglus Eltern leben an der tiirkischen Westkiiste in einer Sommerhaus-
siedlung nahe der Kleinstadt Burhaniye, die zwischen Izmir und Canakkale liegt. Interessanter-
weise bezeichnet eine der Protagonistinnen aus AM RANDE DER STADTE die Tiirken in der Sied-
lung ebenfalls als »hungrige Wolfe« (»ac kurtlar«). Siehe hierzu: BADEMS0Y (2005).

512 ZAIMOGLU (2008): S. 32.



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt =—— 651

seine S6hne. Diesen kranken Stolz muss man diesen Idioten austreiben wie einem Schwein
den ungesunden Geist.”

Fiir den Sohn ist die Mutter eine Frau, die viel erlebt hat und viel weif3. Sie steht,
besonders mit der oben zitierten Wutrede, fiir die Verkérperung einer Tradi-
tion, die sich nicht aus Interpretation ergeben hat, sondern aus der Darstellung
der Verhaltensweisen und »Stimmen, wie er es nennt.”* Die Frage, wie er die
Geschichte seiner Mutter aufschreiben kénne, hat Zaimoglu lange beschaftigt.
Nach einem dreimonatigen Rechercheaufenthalt in der Tiirkei begann er, aus
seiner Perspektive zu erzdhlen, vermochte dabei aber nicht, das wiederzuge-
ben, was seine Mutter ihm erzahlt hatte. Nach einem langeren Findungsprozess,
besonders mehrmaligem Anhoren der Tonbandaufnahmen mit der Stimme und
den Erzahlungen seiner Mutter, entschied er sich, die Geschichte aus der Pers-
pektive einer Frau zu schreiben. Es kam ihm »falsch vor, in die Rolle des Vaters
oder eines Bruders [seiner] Mutter zu schliipfen, [er] wire dem Widerstand ausge-
wichen«, dem Widerstand seiner Mutter.”*

Wieder in Deutschland sprach er mit den Miittern deutsch-tiirkischer Bekann-
ter und Freunde. Seine Fragen waren ganz andere als diejenigen, die er in den
1990er Jahren den >Kanaken« gestellt hatte: wie es sich denn in ihrer Haut lebe. Nun
interessierten ihn der Tagesablauf, der Alltag der Frauen in der Tiirkei, bevor sie
nach Deutschland als Gastarbeiterinnen migrierten.”*® Dieser dokumentarische
Zugang zur Vorgeschichte der Migration nach Deutschland spiegelt sich auch
in der Verarbeitung der aufgenommenen Interviews mit seiner Mutter: »Ich lief3
die Kassette laufen und horte die Stimme meiner Mutter iiber den Kopfhorer, ich
iibersetzte ihre Geschichten Satz fiir Satz simultan ins Deutsche«.*” Im Vorwort
zu Kanak Sprak hatte Zaimoglu Mitte der 1990er noch programmatisch betont,
dass er die aufgenommenen Interviews ummodelliert und eine Schablone darii-
bergelegt habe, um einer bestimmten Orientalisierung vorzubeugen.>'® Wie Zafer
Senocak, der Mitte der 2000er Jahre die Aufgabe der Ubersetzung neu konzeptu-
alisierte, will nun auch Zaimoglu alles Innere nach aufien stiilpen. Vielsagend

513 Ebd.,, S. 33.

514 So beschreibt auch Hatice Akyiin ihren Vater in Hans mit scharfer SofSe: »Mein Vater ist ein
Gefiihlsmensch. Obwohl er kaum lesen und schreiben kann, ist er ein kluger Mann, der Weisheit
und Bauchgefiihl miteinander verbindet. Das Leben hat ihm beigebracht, was gut ist. Dabei ist
es ihm egal, in welchem kulturellen Kreis er sich gerade aufhdlt, wenn er seine Entscheidungen
trifft.« Siehe hierzu: AKYUN (2005): S. 189.

515 Ebd.,, S. 37.

516 Ebd.

517 ZAIMOSLU (2008): S. 40.

518 ZAIMOSLU (1995): S. 13.



652 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

ist dabei folgende Begebenheit: Cecen bittet ihren Sohn gleich zu Beginn des
Interviews, die Fenster zu schlief3en, weil die Nachbarn nicht héren sollen, was
sie erzdhlt. Ihr Sohn entgegnet iiberrascht und irritiert, dass in Deutschland Tau-
sende lesen wiirden, was sie ihm jetzt erzihle.>*

In diesem Zusammenhang sollten wir einen letzten Blick auf die Plagiatsaf-
fare werfen. Maria E. Brunner hat Zaimoglu nicht nur vorgeworfen, abgeschrie-
ben zu haben. Zudem werde in Leyla das »Erzihlen selbst [...] nie einer Priifung
unterzogen«,**® d.h. es werde nie dariiber reflektiert, dass das Erzihlte eine
Konstruktion ist. Im Unterschied dazu sei Ozdamars Text »iiberstrukturiert«.***
Er »inszeniert Marchen, Mythen, Bilder und Erzdhlungen der moslemischen
Alltagskultur, deren Authentizitdtskultur damit untergraben wird«. Auf dhnli-
che Weise untergrabt Zafer Senocak eine spezifische kulturelle Authentizitdt in
Gefihrliche Verwandtschaft, wenn sein Erzdahler nach dem Besuch einer Berliner
Moschee den Islam als eine Religion beschreibt, die ideal sei fiir Manner, die Fuf3-
geruch, Sperma und Birte produzieren.”* Das dhnelt wiederum dem Konzept der
Kanak Sprak, das Tiirkische und Tiirkeispezifische entweder in Frage zu stellen
oder auflen vor zu lassen, weil die Wirklichkeit transkulturell sei. Man miisse, so
Thomas Arslan, durch die Klischees und Stereotypen hindurchgehen, wenn man
auf etwas anderes, auf etwas Gemeinsames verweisen wolle.’?®> Ohne Bruch, Sub-
version, Uberkonstruktion und Verleugnung ist in den 1990er Jahren keine Repré-
sentation moglich bzw. genauer: eine Verschiebung der herrschenden Reprasen-
tation, wie sie Anfang der 1990er Jahre Stuart Hall mit Blick auf den britischen
Film der 1980er Jahre dargestellt hatte.”** Genau in dieser postkolonialistischen
Logik macht Brunner in ihrem Vergleich von Ozdamars und Zaimoglus Romanen
auf Bhabhas Modell der Mimikry aufmerksam: Die Reprdsentation einer Diffe-
renz miisse auch immer eine Verleugnung und Verschiebung enthalten.’®® Das
ist die eine Seite der kulturellen Ubersetzung in Literatur und Film der 1990er
Jahre. Kulturelle Reprasentation war in den 1990er Jahren jedoch weder méglich
noch erwiinscht, dass Handlungen oder soziale Interaktionen der Akteure und
wofiir diese stehen in den Blick kamen. Im Vordergrund standen Intensitat und
Prédsenz von Aussagen und Korpern. Aulerdem blockierten damals Reflexionen

519 SEZzGIN, Hilal (2006): »Eine Stimme. Ein Unschuldsbeweis«. In: DIE ZEIT, 22.06.2006, https://
www.zeit.de/2006/26/L-Zaimoglu-Interview (01.08.2018).

520 BRUNNER (2009): S. 50.

521 Ebd., S. 46.

522 SENOCAK, Zafer (1998): S. 110.

523 ARSLAN, Thomas (1998): Filmheft zu Dealer, Berlin: Peripher.

524 Siehe hierzu: HALL, Stuart (2008): »Neue Ethnizitdten«. In: Kulturwissenschaft. Eine Aus-
wahl grundlegender Texte, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 505-516, hier S. 512.

525 Ebd., S. 33.


https://www.zeit.de/2006/26/L-Zaimoglu-Interview
https://www.zeit.de/2006/26/L-Zaimoglu-Interview

5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt =—— 653

zum Multikulturalismus den Zusammenhang von Kultur und sozialer Praxis im
offentlichen Raum, weil die politische und theoretische Doktrin vorgab, dass die
Ethnizitdat des Anderen zwar als Anderssein verstanden werden sollte, sie aber
nicht als »Ressource der Unterscheidung« eingesetzt werden durfte.>?® Folgerich-
tig ist es auch wirklich schwer, wie oben gezeigt, aus Ozdamars Roman einen
realistischen Alltag in den 1950er und 1960er Jahren der Tiirkei herauszulesen
und nachzuvollziehen.

Ganz anders bei Leyla: Wir konnen uns denken und wissen oft, wo Halid sich
befindet, wenn er nicht zu Hause ist; entweder macht er am Bahnhof Geschifte,
sitzt im Kaffeehaus und schlédgt die Zeit tot oder vergniigt sich im Kino mit der
freiziigigen Ipek Hanim. Eine solche Darstellung der sozialen Welt finden wir in
keinem Film und keinem Text der 1990er Jahre. Das hat damit zu tun, dass die
politischen Bedingungen damals andere waren, das Private vom Offentlichen
noch getrennt war und als Folge die Schwelle zum privilegierten Ort der Erzdh-
lung wurde. Wenn in den 2000er Jahren nun hinsichtlich Integration »alles auf
den Tisch« kommen soll und »man ja wohl noch wird sagen diirfen«, ist das
nicht mehr moglich. Genau diese Verschiebung hat Brunner wie viele andere
iibersehen. Es ist richtig, dass Zaimoglu im Unterschied zu Ozdamar weitaus
ethnologischer vorgeht und die tiirkische Kultur sogar vorfiihrt. Doch muss man
genauer hinsehen. Denn was er vorfiihrt, ist das Hausgesetz des Vaters und die
damit verbundene Tyrannei, die insofern mit dem Koran zu tun hat, als der Vater
ihn fiir seine Zwecke einsetzt. Ob die Handlungen sich jedoch genau daraus
ableiten lassen, ist niemals eindeutig. Vielmehr kollidieren sie mit anderen
Handlungsnormen, wie denen des Staates, die ihre Reprdsentationskraft stark
einschranken.

Sehr wahrscheinlich ware die Plagiatsdebatte weniger skandalos verlaufen,
wenn man die Romane Die Tochter des Schmieds und Das Geheimnis meiner tiir-
kischen Grofimutter von Selim Ozdogan und Dilek Giingdr hinzugezogen hiitte,
die zur selben Zeit entstanden sind wie Leyla. Denn im Vergleich zu Das Leben ist
eine Karawanserei weisen sie die gleichen Unterschiede auf wie Leyla. So ist der
Austragungsort in beiden Romanen die tiirkische Provinz. Im Kern geht es eben-
falls nicht um Sprechweisen, Artikulationen, Mobilitdt oder die Schwelle wie bei
Ozdamar, sondern um spezifische Orte, Gesetzmifigkeiten und nicht zuletzt die
Lebensweisen der Akteure und ihre Entscheidungen.

Wie Leyla fiir Zaimoglu stellt auch Die Tochter des Schmieds fiir Ozdogan
einen einschneidenden Wandel im bisherigen Erzdhlkonzept des Autors dar. In

526 Vgl. RADTKE, Frank-Olaf (1998): »Lob der Gleich-Giiltigkeit. Die Konstruktion des Fremden
im Diskurs des Multikulturalismus«. In: Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der
Alten Welt?, hg. v. Ulrich Bielefeld, Hamburg: Hamburger Edition, S. 79-98, hier S. 92.



654 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Ozdogans friiheren, popliterarisch anmutenden Romanen und Erzihlungen wie
Es ist so einsam auf dem Sattel seit das Pferd tot ist (1995), Nirgendwo & Hormone
(1996) und Ein gutes Leben ist die beste Rache (1998) steht das Lebensgefiihl einer
Generation im Vordergrund, »die den Sinn des Lebens im Genuss findet, fiir
die hic et nunc das Wesentliche ist«.”” Zugleich hat Ozdogan in seinen Texten
der 1990er Jahre Migration und tiirkische Themen durchweg vermieden, wenn
nicht gar verleugnet.>?® Wie Ahmed aus GESCHWISTER hat er seinen tiirkischen
Hintergrund nicht thematisiert.>”® Ahmed hatte aus guten Griinden nicht begrei-
fen konnen, warum sein Bruder Erol zum tiirkischen Militdr wollte, obwohl ihr
gemeinsamer Vater Tiirke war. Ozdogans Roman Die Tochter des Schmieds erzéihlt
im Jahr 2005 hingegen eine tiirkische Familiengeschichte aus der tiirkischen
Provinz, deren Protagonistin schlief3lich als Gastarbeiterin nach Deutschland
migriert. Den Danksagungen am Ende des Buches entnehmen wir, dass Selim
Ozdogan wie Feridun Zaimoglu mit vielen Familienangehdorigen Gespriche iiber
die Tiirkei der 1950er und 1960er Jahre gefiihrt hat.**® Auch seine Hauptfigur Giil
ist biografisch gepragt. In seiner Kindheit habe er schon seine Zeit zu Hause »am
liebsten in Gegenwart der tiirkischen Frauen verbracht«.>3* Ihre Geschichte hat
Ozdogan in den Romanen Heimstrafle 52 (2011) und Wo noch Licht brennt (2017)
weitererzihlt.>*

527 KARAKUS, Mahmut (2012): »Selim Ozdogans >Die Tochter der Schmieds:. Moglichkeiten
der Selbstverwirklichung der Frauen«. In: Alman Dili ve Edebiyat Dergisi 0 (19), S. 139-154, hier
S. 140. Lars Beckers Verfilmung KANAK ATTACK von Feridun Zaimoglus Roman Abschaum setzt
nach dem Vorspann, in dem drei »Kanaken« vorgestellt werden, mit den Worten des Ich-Erzdh-
lers aus dem Off ein, dass ihre Geschichte ebenfalls eine Geschichte ohne Anfang und Ende
sei; ein »Ausnahmezustand« im »hier und jetzt«. Siehe hierzu: BECKER, Lars (1999/2000): Kanak
Attack, Spielfilm, Deutschland.

528 Siehe hierzu PFLITSCH (2009): S. 238.

529 ARSLAN (1996). Auf Ozdogans Gesinnungswandel machen einige Forschungsbeitrége auf-
merksam. Siehe hierzu: PFLITSCH (2009): S. 238; HOFMANN, Michael (2013): »Giils Welt. Erzdhlen
und Modernisierung in Selim Ozdogans >Die Tochter des Schmieds««. In: ders.: Deutsch-Tiirki-
sche Literaturwissenschaft, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, S. 120; KARAKUS (2012).

530 OzDOGAN, Selim (2005): Die Tochter des Schmieds, Berlin: Aufbau.

531 Auch Nuran David Calis hélt fiir seinen Protagonisten in Der Mond ist unsere Sonne fest:
»Ab und zu schnappte ich etwas auf [...] beim Familienessen [...] die Mutter erzihlte jedoch kaum
etwas, sie war wie ein schwarzes Loch [...] Mir zuliebe, meinte sie, wolle sie nichts erzdhlen. Ich
solle nach vorne schauen und nicht zuriick. So sampelte ich mir unsere Vergangenheit zusam-
men, von Familientreffen zu Familientreffen und von Fernsehabend zu Fernsehabend. Wahrend
die anderen spielten, saf ich die meiste Zeit am Tisch und horte zu. Stellte keine Fragen, nahm
an keiner Diskussion teil, stattdessen spitzte ich meine Ohren, und mein Kopf nahm jede Infor-
mation wie ein Schwamm auf.« Siehe hierzu: CaLis (2011): S. 73.

532 0zDOGAN, Selim (2011): Heimstrafe 52, Berlin: Aufbau; ders. (2017): Wo noch Licht brennt,
Innsbruck: Haymon.



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt =—— 655

Die Familie des Schmieds Timur lebt in Anatolien am siidlichen Rand von
Kappadokien in der Provinz Nigde. Die Geschichte ist in zwei Kapitel unterteilt,
wobei das Letztere nur zwei Seiten umfasst — was hinsichtlich des Erzdhlkon-
zepts sehr aussagekriftig ist. Das erste Kapitel ist in der dritten, das zweite in
der ersten Person erzdhlt, wobei dieser Wechsel der Erzahlperspektive iiberra-
schenderweise flieRend geschieht. Er verdeutlicht, dass bereits die Perspektive
der ersten 310 Seiten eine personale war und dass es auch in diesem Roman um
das Herausstiilpen einer inneren Welt geht. Doch zundchst mdéchte ich kurz auf
den Inhalt des Romans eingehen.

Obwohl Rezensionen und wissenschaftliche Beitrdge dem Roman attestie-
ren, dass er jegliche Art von Orientalisierungen und Folklore vermeide, konnte
er nicht stereotypischer beginnen. »Mach meinen Mann nicht zum Mo6rder«*®,
lautet der erste Satz. Ihn spricht eine Frau auf dem Riicksitz eines Autos, die
dessen Fahrer zum Anhalten bringen moéchte. Kurz zuvor hatte er ihren Mann
darum gebeten, sein stehengebliebenes Auto anzuschieben, lief} ihn dann aber
stehen und fuhr mit seiner Frau weiter. Auf deren Drangen hilt er tatsdchlich an,
statt sich, wie wohl geplant, an ihr zu vergehen. Ihr Mann Timur ist froh, dass er
mit dieser Frau verheiratet ist: Sie sei »in das Buch seines Lebens eingeschrieben
worden«. Bis zu ihrem Tod nennt er sie sein »Stiick vom Mond«. Dabei hat ihm
seine Mutter diese Frau ausgesucht: »Es war nicht das erste Mal, das seine Mutter
jemanden vorgeschlagen hatte, aber dieses Mal hatte er ja gesagt«.”>* Formulie-
rungen wie »Stiick vom Mond«, Themen wie Schicksal, Endlichkeit und Ehre
tauchen in Ozdogans Roman immer wieder auf und sind fiir die Erzidhlung insge-
samt konstitutiv. Trotzdem wirft kein Rezensent Ozdogan Orientalismus vor. Das
liegt vor allem daran, weil fiir die Erzahlungen nicht die Sprache oder Metaphern
im Zentrum des Dargestellten stehen, sondern wie in der Einstiegsszene gesehen,
bestimmte Handlungen und Entscheidungen. Sie lassen die lediglich sprachlich
aufgegriffenen Orientalismen nicht essenzialistisch werden. Sie finden viel-
mehr als Kategorien Verwendung, denn tatsachlich fiir eine andere Welt wie den
Orient zu stehen. In diesem Zusammenhang ist Giils Verhéaltnis zu Gesetzen und
Normen ausschlaggebend. Anders als in Leyla ist hier nicht standig von Gesetzen
die Rede. Sie kommen aber zum Tragen, wenn Giil Entscheidungen trifft.

Auf den ersten Blick fallt in Die Tochter des Schmieds auf, wie detailliert der
Erzdhler das Leben von Timurs Familie in der tiirkischen Provinz beschreibt:
seine Arbeit als Schmied, die Arbeit im Haus, das Heranwachsen seiner drei
T6chter Giil, Melike und Sibel, und dass dieses Leben vom Wechsel der Jahres-

533 OzDOGAN (2005): S. 7.
534 Ebd., S. 14.



656 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

zeiten bestimmt ist. In einer Kritik aus der Siiddeutschen Zeitung heif3t es dazu
treffend, dass Ozdogan »handlungsreich und schnorkellos« erzihle:

Da wird die eine Sache nicht viel ausfiihrlicher beschrieben als die andere, egal, ob hier
jemand ein Kind zur Welt bringt oder sich dort jemand das Nasenbein bricht. Das hat etwas
von epischer Einfachheit. Erzdhlen kommt von Aufzdhlen. Hat jemand etwas vor, ist es im
néichsten Satz getan.”*

Neben diesem Fokus auf Handlungen und dem interaktiven Zusammenhang von
Erzdhlung und Erzdhltem wissen wir in der Regel auch, wo die Familie sich in den
jeweiligen Erzdhlabschnitten befindet und weshalb. Im Sommer wohnt die Familie
in der Stadt, im Winter im Dorf, weil es im Stadthaus keine Heizung gibt. Von der
historischen Zeit erfahren wir wie in Zaimoglus Roman durch politische Ereignisse
wie den Militdrputsch in der Tiirkei 1961, durch die Meldung von der Ermordung
Kennedys, durch den Kauf eines Radios oder den Einzug der Elektrizitat in die Pro-
vinzstidte und in die Dérfer.>*¢ Auch hier ist das moderne Leben elektrisch.

Bevor jedoch diese Form des modernen Lebens Einzug in das provinzielle tiirki-
sche Dorf hilt, lesen wir besonders nach dem Tod von Timurs erster Frau Fatma die
Schilderung von Giils Leben. Die dlteste Tochter meint, nach dem Tod der Mutter
deren Rolle iibernehmen zu miissen. Da ist sie gerade einmal sechs Jahre alt.

Menschen laufen hin und her, Giil weif3 nicht, wo Melike und Sibel sind, sie sieht Tante
Hiilya und Onkel Yiicel, sie sieht Nachbarn und auch Menschen, die sie noch nie vorher
gesehen hat. Sie hat aufgehort zu weinen und denkt: Ich muf} ein grof3es Mddchen sein, ich
muf auf Melike und Sibel achtgeben.””

Fiir das Wohl der Tochter heiratet Timur ein zweites Mal, eine neue Frau namens
Arzu, die ihrer neuen Verantwortung mehr pflichtbewusst als liebevoll nach-
kommt, da ihr selbst stets bewusst ist, dass sie Fatma nie ersetzen kann. Im
volligen Gegensatz zu Halid aus Leyla ist Timur eine dankbare Person. Er habe,
heifdt es einmal, ein so ein grof3es Herz, dass selbst sein Widersacher Tufan darin
Platz finde.>*® Ein anderes Mal bejaht Timur die Frage, ob er Arzu gegen Fatma
eintauschen wiirde, ist aber trotzdem zufrieden, weil seine Tochter gesund sind

535 WIEGANDT, Kai (2005): »Das Gewicht der einfachen Dinge«. In: SUDDEUTSCHE ZEITUNG,
06.07.2005, https://www.buecher.de/shop/buecher/die-tochter-des-schmieds/oezdogan-selim/
products_products/detail/prod_id/13273664/#reviews (03.08.2018).

536 Siehe hierzu: 0zpDOGAN (2005): S. 156 u. S. 273.

537 OzDOGAN (2005): S. 60.

538 Ebd., S. 49 u.S. 171.


https://www.buecher.de/shop/buecher/die-tochter-des-schmieds/oezdogan-selim/products_products/detail/prod_id/13273664/#reviews
https://www.buecher.de/shop/buecher/die-tochter-des-schmieds/oezdogan-selim/products_products/detail/prod_id/13273664/#reviews

5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt =—— 657

und er arbeiten kann.** Diese besondere Perspektive vermitteln uns vor allem
Giils Beobachtungen. Wie in Leyla und anders als in Ozdamars Roman wissen
auch wir hier immer, wohin jemand geht oder wo jemand ankommt.**® Die Schule
spielt in beiden Romanen eine wichtige Rolle. Fiir Giil mag sie ein Ausgleich sein
zur anstrengenden Arbeit zu Hause. Sie hat aber auch ihre Klassenkameraden
und die Lehrerin sehr gern.

Auch wenn an keiner Stelle explizit von Gesetzen und Normen die Rede ist,
spielt das Verhaltnis von Lebensweise und wie man sich zu verhalten habe, in
0Ozdogans Roman eine herausragende Rolle. Dieses Verhiltnis wird noch um eine
erzdhlerische Dimension ergdnzt, die iiber die Beobachtungen und das Leben von
Giil hinausgeht. Geradezu ethnologisch beschreibt der Erzdhler aus einer sachli-
chen Distanz in der dritten Person etwa, wie am Opferfest geschichtet wird.>** Oder
er klart uns dariiber auf, dass das von Tufan eingeschlagene Fenster bedeutet, dass

539 Ebd,, S. 171.

540 Siehe hierzu auch: WIEGANDT (2005). Folgende drei literarische Beispiele zeigen, welche
identitatspolitische Relevanz Richtungsvorgaben und -vektoren in den 2000er Jahren haben. Am
Ende von Yadé Karas Roman Selam Berlin heif3t es: »Ich liebte Berlin nach einem Regen und
lief Richtung Potsdamer Platz. Die Lichter der Stadt spiegelten sich auf den nassen Pflasterstei-
nen, die Strafen hatten mehr Raum, mehr Weite. Alles war heller und klarer, und die ganze
Stadt gewann an Glanz. [...] Von weitem horte ich Raketenschiisse. Sie kamen aus der Richtung
vom Reichstag. Und ich wufite: In diesem Moment wurde die Freiheitsglocke geldutet und die
Flagge gehifdt. Und aus zwei deutschen Staaten wurde um Mitternacht wieder ein Deutschland.
Ich wéarmte mich an der Kippe und wuf3te pl6tzlich, wo es langgeht in meinem Leben ... Hal«
KARA (2004): S. 381f. Wie sehr die Akteure kulturelle Orientierung im Unterschied zu den 1990er
Jahren verinnerlicht haben, zeigt auch der Schluss von Zaimoglus Hdute. Nachdem dem Ich-Er-
zdhler anstelle des antiken Jungfernbluttuches die Tochter der Geschéftsinhaberin angeboten
wird, betritt ein dem Mddchen versprochener junger Mann den Raum, der den Fremden, der die
Sprache der Dérfler beherrscht, mit einer Rasierklinge bedroht. »Du Geschminkter, wirst jetzt
sofort aufbrechens, sagt der Steinbrecher, >du hast den Weg in unser Dorf gefunden, du wirst
auch wieder rausfinden. Oder sollen wir dich begleiten?«>Ist nicht notig¢, sage ich, ich trete aus
dem Laden und verlasse mich auf meinen inneren Kompaf3, der meine Schritte zum Ortsausgang
leiten wird, und wie ich mein Gliick an solchen Tagen kenne, wird mich kein Stein aus einer
Zwille treffen noch ein Hund anfallen.« ZAIMOSLU (2004): S. 121. Imran Ayatas erste Erzihlung
»Pokerci Ali« aus dem Erzahlband Hiirriyet Love Express beginnt in einem Stadtteil in Istanbul,
in dem »Pokerci Ali« bekannt ist, und endet, nachdem er sich dafiir entscheidet, der grofite
Pokerspieler in Deutschland zu werden und deshalb migriert, mit Alis Ankunft auf einer Bau-
stelle in Pforzheim. Hier ist es der Leser, der nur zu gut weif3, dass Ali nicht in Baden-Baden im
Spielcasino landen wird, sondern an einer Arbeitsstelle als Gastarbeiter. Erneut ist die Ankunft
an einem bestimmten Ort symbolisch aufgeladen. »Und was sah Pokerci Ali? Da, wo das grof3e
Casino stehen sollte, war eine riesige Baustelle und sonst nichts. Das Casino, in dem Pokerci Ali
Geschichte schreiben wollte, war noch nicht gebaut.« Siehe hierzu: AyaTa, Imran (2005): »Po-
kerci Ali«. In: Hiirriyet Love Express, Koln: Kiepenheuer & Witsch, S. 14-20, hier S. 20.

541 OzDOGAN (2005): S. 119.



658 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

dieser »ein Auge auf seine [Timurs, O.E.] Frau geworfen hat«.”*? Spiter erfahren
wir, dass man Toten »ein Tuch um das Kinn« bindet, »damit der Mund nicht offen-
steht, wenn die Leiche steif wird«; oder dass man nicht vor seinen Eltern rauchen
darf, »weil es eine Respektlosigkeit ist, sich im Beisein der Alteren einem Genuf3
hinzugeben«.>** Ebenso eingehend wird der genaue Ablauf von Heiratsantrigen
beschrieben.>* Bei der standesamtlichen Verm#hlung muss der Mann z. B. auf den
Fuf’ der Frau treten, wenn er im Eheleben »die Hosen anbehalten« will.*** Und
hier zeigt sich eine weitere konstitutive Ebene des Romans, der sich nicht allein in
der Darstellung von Lebensweisen erschopft, sondern auch in sprachlicher Hin-
sicht dieselbe Ubersetzungsleistung erbringt wie Zaimoglus Leyla. Auch Ozdogan
iibersetzt namlich tiirkische Formulierungen und Redewendungen eins zu eins ins
Deutsche, gleich wie iibertrieben kitschig sie auf Deutsch auch klingen mégen.>*¢
Neben »Teil vom Mond« lesen wir als Timurs Antwort auf die Frage, ob er lieber
einen Sohn oder eine Tochter hitte: »Die Hande und Fiif3e sollen an den richtigen
Stellen sein«, die exakte Ubersetzung der tiirkischen Redewendung »eli ayag1
diizgiin olsun«. Seine Tochter Giil nennt der Schmied »meine Rose« (»Giiliim«)
oder »Glanz meiner Augen« (»Goziimiin 15181«).>*” Im Unterschied zu Ozdamars
Roman sollen die Ubersetzungen nun nicht mehr kulturelle Zuschreibungen und
Vorstellungen verfremden oder unterlaufen. Sie sind genau platziert, um soziale
Praktiken zu beschreiben, sie verstarken also gewissermafien das, was geschieht.
Doch weitaus entscheidender ist, dass sie sich gegen einen klassischen Orienta-

542 Ebd., S.73.

543 Ebd., S. 221. In Buket Alakus’ Verfilmung von Hatice Akyiins Roman Einmal Hans mit schar-
fer Sofle und in Imran Ayatas Roman Mein Name ist Revolution ist das Kiissen oder Hindchenhal-
ten mit der Freundin oder dem Freund vor den Eltern schon respektlos.

544 Die tiirkische-muslimische Art des Handanhaltens ist in den bereits genannten Culture-
Clash-Komodien der 2000er Jahre sehr wichtig. Auch hier werden die Handlungen bis zum Schluss
ausgefiihrt. Siehe hierzu: HoLTz (2005); WACKER (2004); AKKUS (2008); ALAKUS (2013). Sie wird
in Einmal Hans mit scharfer SofSe ausfiihrlich beschrieben. In allen genannten Werken dominiert
dabei das Spiel mit dieser Interaktion, nicht die Identifikation mit einem kulturellen Code.

545 Ebd. Auch Murat Topal macht in Getiirkte Fdlle. Ein Cop packt aus darauf aufmerksam. Siehe
hierzu: TopAL (2005).

546 Siehe hierzu: BRANCO, Carla (2005): »Ein Becher Meer«. In: FRANKFURTER ALLGEMEINE
ZEITUNG, 31.10.2005, https://www.buecher.de/shop/buecher/die-tochter-des-schmieds/oezdogan-
selim/products_products/detail/prod_id/13273664/#reviews (03.08.2018). Siehe auch: DREISTLER
(2011).

547 In Einmal Hans mit scharfer SofSe gibt es kaum eine Seite, auf der nicht steht: »im Tiirkischen
heifit das so«, uns also ebenfalls viele wortliche Ubersetzungen aus dem Tiirkischen begegnen.
Allerdings spielt die erzdhlte Geschichte fast ausschlief3lich in Deutschland. Einmal Hans mit
scharfer Sofle verkaufte sich 300 000 Mal und gehort mit Necla Keleks Die fremde Braut zu den
deutsch-tiirkischen Bestsellern der 2000er Jahre.


https://www.buecher.de/shop/buecher/die-tochter-des-schmieds/oezdogan-selim/products_products/detail/prod_id/13273664/#reviews
https://www.buecher.de/shop/buecher/die-tochter-des-schmieds/oezdogan-selim/products_products/detail/prod_id/13273664/#reviews

5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt =—— 659

lismus stellen und fiir die Frage der Integration in den 2000er Jahren stehen, die
Entscheidungen der Akteure, besonders von Giil.

Dieswird mitunter daran deutlich, dass Giils Schwestern Melike und Sibel andere
Wege gehen als sie. Wenn Giil beispielsweise die ersten Heiratsantrdage ablehnt, um
bei ihrer Familie zu bleiben, will Melike die Provinz auf jeden Fall verlassen und
in Istanbul oder Ankara leben. Denn »da heifdt es bestimmt nicht dauernd, wir
werden zum Gesp6tt der Leute«. Sie mochte in der Stadt »schone Kleider tragen und
Nylonstriimpfe« und sie »mochte Volleyball spielen, ohne dass mir jemand sagt,
dass junge Frauen das nicht diirfen«.>*® Sie besteht die Aufnahmepriifungen fiir die
staatliche Oberschule, besucht ein Internat und wird spater sogar ihren zukiinftigen
Mann mit ins Dorf bringen und ihn ihren Eltern und Geschwistern vorstellen.>* Die
jlingste Schwester Sibel, die kliigste und begabteste von den Dreien, wird Kunstleh-
rerin, zieht mit ihrem Mann in die Stadt und bleibt kinderlos.>° Giil trifft andere
Entscheidungen. Sie scheint die sozialen Normen und Regeln im Dorf so sehr verin-
nerlicht zu haben, dass sie niemand darauf aufmerksam machen muss, wie sie sich
zu verhalten hat. Warum dies so ist, wird nicht eindeutig erklart. Sie scheint einfach
zu wissen, dass sie z. B. nach dem Tod der Mutter als dltestes Kind deren Rolle ein-
nehmen muss. Niemand sagt ihr das. Doch sie fiihrt zur eigenen Selbstvergewisse-
rung haufig Selbstgesprache — etwa, als sie Fuats zweiten Heiratsantrag annimmt:

Als Giil am nichsten Morgen aufwacht, will sie immer noch. Méglicherweise ist es ihr vor-
herbestimmt. Deshalb ist Fuat zweimal gekommen. [...] Fuat ist kein Fremder, er gehort ja
zur Familie. Frither oder spéter wird sie ja doch heiraten. Was sollte sie auch sonst tun.
Friither oder spéter heiraten alle. Oder sie vertrocknen zu Hause und werden schief angese-
hen. Schicksal. Sie hat aus irgendeinem Grund ja gesagt, gestern Abend hat sie aus irgend-
einem Grund ja gesagt. Und es hat sich richtig angefiihlt. Oder etwa nicht?>*!

Interessant an diesem Passus ist, wie sehr Erzdhler und Giil narrativ miteinander
verwoben sind. Man beobachtet Reflexion, Beobachtende und Agierende zugleich.
Nach Karakus hat man als Leser von Die Tochter des Schmieds den Eindruck, »dass
die betreffende Figur das Geschehen beobachten und erzdhlen wiirde, so dass die
Innenwelt der betreffenden Figur zum Vorschein kommt«. Der Leser habe dadurch
die Moglichkeit, »nach innen zu schauen, aber zugleich zu sehen, wie sie das
Geschehen sieht und betrachtet«.” Diese besondere performative Struktur zeich-
net den Roman insgesamt aus. Sie fiihrt dazu, dass etwa der Zweifel an der Zustim-

548 OzDOGAN (2005): S. 192.
549 Ebd., S. 242 u. 260.

550 Ebd., S. 195.

551 Ebd., S. 210.

552 KARAKUS (2009): S. 147.



660 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

mung zu Fuats Heiratsantrag nicht wirklich irritiert. Auf eine besondere Art und
Weise wird auch in diesem Roman das Innen zum Auf3en gemacht. Dass Ozdogans
Roman im Unterschied zu Ozdamars Karawanserei und zu Zaimoglus Leyla sich
weder durch »spektakuldre Handlungsmomente wie Rebellion oder durch brutale
Unterdriickung« auszeichnet, liegt zum einen an der Figur Giil selbst, die von sich
sagt, dass ihre Fahigkeit vor allem darin liege, erdulden zu kénnen; im Unter-
schied zu ihrer Schwester Melike, die liebend gern kimpft.>>* Zum anderen spielt,
wie in Leyla, auch die Figur des Vaters eine wichtige Rolle. Wie im Vergleich der
Filme D1E FREMDE und ALMANYA begegnet uns in Halid und Timur ein gegensatzli-
ches Paar: Wahrend der eine nur an sich denkt, seine Frau als eine »Beschmutzte«
und seine Familie als »Hundebrut« beschimpft, bezeichnet der andere seine erste
Frau als »Teil vom Mond« und seine dlteste Tochter als »das Licht seines Auges«.
Ahnlich freundlich und gelassen reagierte Hiiseyin in ALMANYA, als er von seiner
Enkelin Canan erfihrt, dass sie von einem Englinder schwanger ist.>** So hat
man Ozdogans Roman zugute gehalten, identisch wie in den Besprechungen zum
Spielfilm ALMANYA, dass er den gesellschaftspolitisch i{iberhitzten Debatten um
Ehrenmord und Zwangsehe eine »Normalisierung« entgegensetze.>*> Wenn wir bei
Leyla darauf hoffen, dass die Ich-Erzdhlerin endlich der autokratischen Unterdrii-
ckung entkommt, erscheint uns die Emanzipation in 0zdogans Roman weniger
notwendig. Vielmehr wird verstdandlich, welch eine Erleichterung ein »elektri-
sches Leben« mit sich bringen konnte, ist doch der Arbeitsalltag im Dorf ohne
technische Gerite sehr beschwerlich.>*® Dieses Bediirfnis ist allerdings nicht der
Kern der Erzdhlung, die zwar »unmerklich [...] Sehnsiichte nach einem leichteren
Alltag wach[ruft]«, doch zugleich zeigt, dass das Leben dadurch auch »schwe-
rer werden kann«.”” Damit unterscheidet er sich von der klassischen Botschaft
der Migration, dass am Anfang der Wunsch stehe, anders und besser zu leben,>*®
wie ihn Bekir Yildiz, Aras Oren oder Helma Sanders-Brahms in ihren Reflexio-
nen zur Migration in den 1960er und 1970er Jahren dargestellt haben. Die Tochter
des Schmieds macht stattdessen deutlich, dass das Fehlen sozialer Teilhabe den

553 OzDOGAN (2005): S. 192.

554 Siehe hierzu: SAMDERELI (2011). In Sinan Akkus’ Komdédie EVET, ICH WILL! ist es ein Af-
ro-Amerikaner, der heimlich mit der Tiirkin Nursel zusammen ist, die eigentlich mit dem homo-
sexuellen Tiirken Emrah verkuppelt werden soll. Siehe hierzu: AKkUS (2008).

555 HOFMANN (2013): S. 123.

556 So beschreibt auch Dilek Giing6r in Das Geheimnis meiner tiirkischen GrofSmutter den Alltag
der in die Familie eingeheirateten Ozlem im tiirkischen Dorf. Siehe hierzu: GUNGOR (2008): S. 130.
557 Siehe hierzu: https://opac.stadt.wuerzburg.de/opax/ftitle.C?’LANG=de&FUNC=full&SORTX=
13&509143=YES (03.08.2018).

558 EzLl, Ozkan/STAUPE, Gisela (2014): »Vielfalt als soziale Utopie«. In: dies.: Das neue Deutsch-
land, S. 6-11, hier S. 8.


https://opac.stadt.wuerzburg.de/opax/ftitle.C?LANG=de&FUNC=full&SORTX=13&509143=YES
https://opac.stadt.wuerzburg.de/opax/ftitle.C?LANG=de&FUNC=full&SORTX=13&509143=YES

5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt =——— 661

Menschen einsam macht.”* Ein im Roman verhandeltes Thema ist also Partizi-
pation. Eine andere These lautet, dass kulturelle Unterdriickung auf den eigenen
und nicht auf systemischen oder gesellschaftlichen Entscheidungen basiert. Giil
hitte wahrscheinlich eine weitergehende Schule besuchen kénnen, hitte sie das
gewollt, ausgesprochen und durchgesetzt. Doch um Artikulation, wie sie sich
Homi Bhabha, Stuart Hall und Gayatri Spivak noch gewiinscht hatten, geht es in
den 2000er Jahre nicht mehr — sondern darum, was man tut und wofiir man sich
entscheidet.

Allebesprochenen Filme und Biicher berichten aus dem Innenleben der Tiirken.
Im Unterschied zu MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT, DIE FREMDE, Leyla
und Die fremde Braut werden Regeln in Die Tochter des Schmieds nicht gebrochen,
sondern befolgt. Dafiir werden sie aber ebenfalls sichtbar gemacht und nach auf3en
gekehrt. Obwohl die Unterscheidung zwischen Moderne und Tradition natiirlich
mitschwingt, ist sie in den Erzdhlungen der 2000er Jahre nicht so entscheidend
wie in den 1980er und 1990er Jahren. Ozdogan stellt etwa keine der Schwestern
freier oder besser dar oder unterscheidet wertend zwischen Progressiven und Tra-
ditionellen. Gesellschaft ist auf3erdem keine abstrakte Kategorie. Sie ist zwar iiber
Regeln und Normen im Spiel, aber zugleich nur »Kulisse«.”®® Denn im Zentrum der
Verhandlung von Kultur steht in den 2000ern, wie schon o6fter betont, die Frage
danach, was man lebt und auf welchen Entscheidungen dieses Leben beruht, nicht
die klassische Frage der Integration, ob man sich wird anpassen kénnen oder wie
man die eigene Herkunftskultur in der Ankunftsgesellschaft am Leben halt. Auf die
Erfahrung seiner Leser, dass sie Giil am liebsten »durchschiitteln« wiirden, entgeg-
net Ozdogan, dass eine solche Reaktion auf seine Figur »einem anderen Denken
geschuldet« sei:

Das ist einfach die Welt, in der sie lebt, das ist eine schone Form fiir einen Roman, so eine
Emanzipationsgeschichte, aber das ist nicht das, was mich interessiert hat. Es ist einfach
nicht ihr Charakter, deswegen mdochte ich sie auch nicht schiitteln.>**

In den 2000er Jahren entfalten literarisches und filmisches Erzahlen verkorperte
Traditionen und korrelieren darin mit dem Zusammenhang von Migration und Inte-
gration in der bundesrepublikanischen Politik der Zeit. In allen Bereichen geht es
nicht um Einsicht (von drauen nach innen), Entwicklung oder Briiche, sondern
um eine Abbildung politischer und 6konomischer Zustande. Dazu gehéren Verof-
fentlichungen und Briiche von kulturell bedingten Familiengesetzen. Auch Dilek

559 OzDOGAN (2005): S. 144.
560 KARAKUS (2009): S. 152.
561 Zitiert nach: DREISSLER (2011).



662 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Giling6rs Roman Das Geheimnis meiner tiirkischen Grofimutter von 2007, dem ich
mich nun abschlieflend widmen werde, verbindet tiirkische Vergangenheit und
deutsche Gegenwart so, dass das Leben von Kultur in den Vordergrund riickt.
Das Geheimnis meiner tiirkischen Grofimutter erzdhlt vom mehrwochigen
Aufenthalt einer deutsch-tiirkischen Familie in ihrem tiirkischen Herkunftsdorf
nahe der syrischen Grenze. Die Ich-Erzdhlerin Zeynep ist 32 Jahre alt und kiindigt
zu Beginn des Romans als Journalistin bei einer Zeitungsredaktion, mit deren
Chefredakteur Stefan sie liiert war. Sie wird am Ende des Romans wieder eine
Stelle als Journalistin und Redakteurin antreten, wie auch Devrim aus Mein Name
ist Revolution am Ende wieder als Radiomoderator arbeiten wird.>¢* Doch davor
zieht Zeynep von Berlin wieder zu ihren Eltern in die deutsche Provinz, wo die
Nachricht eintrifft, dass ihre GrofSmutter, die Mutter ihres Vaters, todkrank ist.
Die Familie fliegt in die Tiirkei, um die GrofSmutter beim Sterben zu begleiten. Wie
viele literarische, filmische, aber auch politische Thematisierungen der Migra-
tion und Integration in den 2000er Jahren beginnt auch dieser Roman mit dem
Bild und dem Gefiihl einer Ankunft. Die Erzahlerin erinnert sich, wie sie mit ihrer
deutsch-tiirkischen Familie im Auto bei ihrer GroBmutter ankommt.*®® In dieser
Erinnerung ist sie noch ein kleines Mddchen, das von der GrofSmutter in den Arm
genommen wird. Dass die GrofSmutter am Hals »nach saurem Joghurt« riecht,
ist die »erste Erinnerung« der Erzdhlerin an sie.’®* Der Roman endet nicht mit
der Riickreise der Familie nach Deutschland. Zeynep wird alleine zuriickreisen.
Sie kam nicht in die Tiirkei, um die Grof3mutter in den Tod zu begleiten, sondern
um sie in erster Linie iiberhaupt kennenzulernen.>®® Denn auch wenn sie anfangs
lieber zu Hause in Deutschland geblieben wire, fiihlt sie sich mit dem angekiin-
digten Tod der Grofmutter auf einmal in das Leben ihrer Eltern hineingezogen.>¢

562 Devrim wird im ersten Drittel des Romans Mein Name ist Revolution gekiindigt, weil er bei
einem néchtlichen Live-Talk einen erfolgreichen deutsch-tiirkischen Schauspieler, der gerade
den Golden Globe gewonnen hatte, nicht energisch genug unterbrochen hatte, als er {iber all das
in Deutschland herzog, was hier rassistisch sei. Die Zuhorer zeigten sich iiber »Ayhan Akhans
Nazi-Ausfall zutiefst enttduscht. [...] Wenn Menschen wie er, deren Weg in Deutschland immer
nach oben zeige, sich zu solchen Taktlosigkeiten hinreiflen lielen, brauche man sich nicht zu
wundern, wenn immer mehr Jugendliche aus Einwandererfamilien die Sprache der Gewalt wahl-
ten«. Siehe hierzu: AYATA (2011): S. 317.

563 ALMANYA bereichert den Aufbruch der Familie in die Tiirkei mit Archivaufnahmen von die-
ser Strecke, von Gastarbeitern mit ihren Familien in langen Autostaus oder beim Picknicken in
Raststitten. Siehe hierzu: SAMDERELI (2011).

564 GUNGOR, Dilek (2008): Das Geheimnis meiner tiirkischen Gromutter, Miinchen: Piper, S. 5.

565 Ebd., S. 54.

566 Ebd., S. 21.



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt =——— 663

Ich hatte mich nie besonders dafiir interessiert und auch nie so recht etwas damit zu tun
haben wollen, aber ich hatte das Gefiihl, dass ich mich jetzt mit ihrem tiirkischen Leben
befassen musste, ob ich wollte oder nicht. Die Mutter meines Vaters lag im Sterben, ich
konnte nicht so tun, als ginge mich das nichts an.>*’

Der Roman endet nicht etwa damit, dass Zeynep ein Jahr nach deren Tod nun
die Grofimutter und die tiirkische Kultur kenne, sondern mit ihrem Gedanken,
dass sie als unabhdngige Frau in Deutschland zu einer Minderheit gehére — denn
hier sei nur jede vierte Frau finanziell unabhdngig. Als Journalistin mit kiirzlich
erfolgreich abgeschlossener Probezeit und einer eigenen Wohnung kann sie »tun
und lassen, was [sie] will«. »Niemand schreibt mir etwas vor, auf3er bei der Arbeit
natiirlich. Ich bin gern allein. Ich brauche keinen Mann an meiner Seite. Vielleicht
spiter einmal.«°%® Inwieweit dieser iiberraschende Schluss des Romans mit den
Erfahrungen der Ich-Erzdhlerin im tiirkischen Dorf, mit ihrer Herkunftsfamilie
zusammenhangt, entwickelt sich sukzessive zum Schwerpunkt von Das Geheim-
nis meiner tiirkischen Grofimutter. Wesentlich ist, dass Ich-Erzdhlerin Zeynep und
Autorin Dilek Giingdr ein implizites Gesetz der Familie 6ffentlich machen, das sie
zur Frage der Lebensfiihrung und Entscheidung fiihrt. Zundchst werde ich kurz
den Inhalt des Romans zusammenfassen.

Ahnlich wie Zaimoglu in Leyla und Ozdogan in Die Tochter des Schmieds erzahlt
Giingor die Geschichte linear. Nach dem ersten von vierzehn Kapiteln steht bereits
fest, dass die Familie in die Tiirkei fliegen wird. Darauf folgen zwei Kapitel der
Ankunft in der Tiirkei, in denen viele Vorstellungen und Erinnerungen dargelegt
werden. Im alten Haus der Familie starb etwa der jiingste Bruder ihres Vaters, Onkel
Yusuf, nach einer Schief3erei. Die anschlief}ende Fehde fiihrte zur Aufspaltung der
Familie. Zeynep erinnert aber auch Sinnliches und Schénes, wie das Waschen in
der Kiiche: »Wenn sich jemand einseifte, schwammen kleine Schaumflockchen
quer durch die Kiiche und verschwanden in der Wand am anderen Ende«.>®®

Auf der Fahrt vom Flughafen zum Dorf im dritten Kapitel fiihlt sich Zeyneps
Vater neben seinem Bruder sichtlich unwohl. Wir erfahren erst spater, dass dies
mit einem Familiengeheimnis zu tun hat. Die weiteren Kapitel enden oft mit dem
Ende eines Tages oder beginnen mit dem Anfang eines neuen Tages — wie die
Romane von Ozdogan und Zaimoglu. Zugleich ist trotz der Nihe der Protagonis-
tin zu den anderen Akteuren eine ethnologische Perspektive zu erkennen. Oft

567 GUNGOR (2008): S. 21.

568 Ebd., S. 207. Eine ganz dhnliche Einschdtzung steht am Ende von Einmal Hans mit scharfer
Sofle: »Ich stelle das Bild einer traditionellen Tiirkin ganz schén auf den Knopf. Ich bin eine
Singlefrau, eine Grof3stddterin, die sich manchmal als Tiirkin verkleidet, wenn sie mit einem
Kopftuch ihr anatolisches Dorf besucht.« AKYUN (2005): S. 190.

569 GUNGOR (2008): S. 26.



664 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

beschreibt Zeynep etwa, wie und warum sich Mdnner und Frauen im tiirkischen
Dorf auf eine bestimmte Weise verhalten. Als neunjahriges Kind hatte sie schon
auf der Trauerfeier zu Yusufs Tod beobachtet, wie die Frauen sich die Kopftiicher
vom Kopf zogen, sich weinend und klagend mit der flachen Hand auf die Brust
schlugen.””® Die Minner hielten sich in einem anderen Raum des Hauses auf.
Dort weinte oder schrie niemand.”™

Erneut beschrinkt sich die Ubersetzung des tiirkischen Lebens im Dorf nicht
nur auf die Beschreibung des Alltags. Wie schon zuvor hdufiger beobachtet,
begegnen wir auch hier wértlichen Ubersetzungen aus dem Tiirkischen, wobei
offensichtlich keine Sorge dariiber besteht, dass dies orientalisierend wirken
kénnte. Die Ubersetzungen stehen hier direkt nach den tiirkischen S#tzen. Die
Grofimutter begriifit die erwachsene Zeynep etwa mit den Worten: »Kurban
olayim sana, nenesinin canmi! GrofSmutters Liebling, mein Leben wiirde ich fiir
dich geben«.””? Als es ihr kurzzeitig wieder besser geht, meinen die Verwandten:
»Allaha bin siikiir, dem Allméchtigen sei tausend Dank«.””® Diese Ausleuchtung
der tiirkischen Kultur und ihr Explizitmachen geschehen nicht nur auf der sprach-
lichen Ebene, sondern werden auch auf der praktischen Ebene verhandelt. Das
zeigt sich vor allem an den Frauenfiguren:

Ich mochte Ozlem [Zeyneps Cousine, 0.E.], mir gefiel ihre Einstellung, sie beklagte sich nicht
und bemitleidete sich nicht selbst. Sie wusste, sie wiirde eines Tages ein Leben mit ihrem
Mann und ihren Kindern fiihren, ohne die bettldgerige Grofimutter und den Schwiegerva-
ter am Bein. Vielleicht riihrte daher ihr Durchhaltevermdgen. Wenn heute in Deutschland
tiirkische Arbeiter gesucht wiirden, wire Ozlem eine der Ersten, die sich darum beworben
hitte, da war ich mir ganz sicher.””*

An einer Stelle wirft Ozlem Zeynep sogar vor, dass sie sich nicht durchsetzen
koénne. Was war vorgefallen? Zeynep hatte anfangs vor, ihre GroSmutter und das

570 Ein vergleichbares Trauerritual beschreibt Imran Ayata in Mein Name ist Revolution: »Eine
Frau trauert und singt und schlégt sich auf die Brust. [...] Vor meinen Augen spielten sich Szenen
der Beerdigung von Tante Giils Cousine Aylin auf dem islamischen Friedhof in Tempelhof ab. Es
war die erste Beerdigung meines Lebens gewesen. Auch dort waren Traueroden gesungen wor-
den. Frauen knieten am Grab und wiinschten sich laut weinend Aylin zuriick.« Genauso verhalt
sich seine tiirkische Freundin Riiya, als ihr Vater stirbt: »Irgendwann fing sie an, wie die Frauen
am Flughafen eine Trauerode anzustimmen. [...] Dieses Mal wusste ich, wovon sie handelten. Ich
hielt Riiyas Hand und streichelte ihre pechschwarzen Haare«. AYATA (2011): S. 140f. u. S. 298.
571 Ebd., S. 24f.

572 Ebd., S. 37.

573 GUNGOR (2008): S. 42.

574 Ebd., S. 92.



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt =——— 665

Leben im Dorf filmisch zu dokumentieren.’” Fiir den Kauf einer Kamera hitte
ihr Onkel Mehmet in die Stadt fahren miissen, was er aber nicht tat. Zeynep war
es irgendwann egal, wihrend Ozlem ihr den obigen Vorwurf machte. Dass ein
bestimmtes Bild von Méannlichkeit das Leben im tiirkischen Dorf bestimmt, wird
an einer anderen Stelle noch deutlicher. Zeynep besucht die von der Familie
ausgeschlossene Dondii, die Schwiegertochter ihrer GrofSmutter, im alten Haus.
Ihr wird nachgesagt, dass sie die Kinder ihres verstorbenen Mannes gegen seine
Familie aufgehetzt habe.””® Von ihr erfihrt Zeynep, dass der Mord an ihrem Mann
auf eine lange Blutsfehde zuriickging: Zuerst wurde der Bruder von Zeyneps
Grof3vater vaterlicherseits von einer fremden Familie get6tet. Um seinen Tod zu
rdachen, zwangen Zeyneps Grofivater und besonders ihre Grofimutter ihren Sohn
Mehmet, Zeyneps Onkel, dazu, ein Familienmitglied der verfeindeten Familie zu
toten. Das hatte sie von ihrem Mann Yusuf erfahren, denn sie hatte einen grofien
Einfluss auf ihn. Er sollte das tun, wofiir ihr Mann selbst nicht Manns genug war:
»Mehmet hat einen der S6hne des Mannes erschossen, der den Bruder deines
Grof3vaters getotet hatte. So macht man das hier im Dorf. Jeder rdacht seinen
Toten selbst.« Sie verzog das Gesicht zu einer sarkastischen Grimasse.«*”” Déndii
erganzt, dass Mehmets Vater ein »furchtbarer Tyrann« gewesen sei, »dominant«
und »riicksichtslos«. Dennoch sei er nicht in der Lage gewesen, die T6tung seines
Bruders selbst zu richen. Mehmet musste der Mann sein, der sein Vater nie war.”’®

Nach dem Besuch bei Déndii war Zeynep nun klar, warum ihre Mutter das
Dorf, ihren Schwager und ihre Schwiegermutter hasste. Ihr Vater nahm »seine
Herkunftsfamilie nie in Schutz«, machte ihr aber auch keine Vorwiirfe. Nach
Deutschland floh er vor der Tradition, und vor der damit zusammenhédngenden
Verantwortung. Mehmet hiifite seine Tat mit mehreren Jahren im Gefdngnis.
Zuriick in Deutschland ist Zeynep unendlich froh, dass sie hier lebt.””® Ozlem
wird Zeynep im neuen Haus ebenfalls erzdhlen, dass der Grofivater ein »Tyrann,

575 Als der ehemalige Radiomoderator Devrim in Ayatas Roman Mein Name ist Revolution ein
Gespréach iiber die alten Zeiten zwischen seinem Onkel und seinem tiirkischen Bruder in einem
Dorf nahe Dersim verfolgt, bereut er es auch zutiefst, dass er kein Aufnahmegerdt mitgenommen
hat, um ihre Erinnerungen an die 1960er in der Osttiirkei zu dokumentieren. Siehe hierzu: AyATA
(2011): S. 205.

576 GUNGOR (2008): S. 103.

577 Ebd., S. 143.

578 Ebd., S. 144.

579 Ebd., S. 147. Dasselbe empfindet Feridun Zaimoglu, als er von seiner ersten Recherchereise
zu Leyla nach Deutschland zuriickkehrt: »Fast hitte ich den deutschen Boden gekiisst, meinen
Freunden und Bekannten war mein Verhalten sehr peinlich, und sie ermahnten mich, es mit
meiner Deutschlandliebe nicht zu iibertreiben«. ZAIMOZLU (2008): S. 36.



666 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

ein richtiges Ekel« gewesen sei: »Wenn ihm nicht schmeckte, was ich gekocht
hatte, hat er seinen Teller gegen die Wand geschleudert«.>®°

Zeynep, die Grofimutter und Grof3vater in guter und zirtlicher Erinnerung
hat, ist AufBerst irritiert tiber das, was sie aus unterschiedlichen Quellen iiber ihre
Herkunftsfamilie erfahrt. Fiir sie ist nicht die Tradition oder eine Kultur an der
Familientragodie schuld, sondern die Akteure selbst: »Ob Onkel Mehmet nun von
seinen Eltern dazu gezwungen worden war oder nicht: der Mann hatte jemanden
getdtet, und niemand in der Familie schien ihm das ernsthaft vorzuwerfen. Nicht
einmal meine Eltern.«*®" Wie habe der Grofivater nur »nicht in der Lage [sein
kénnen], sich gegen diese grausame Tradition durchzusetzen«.>®?

Dennoch bleibt Zeynep bis zum Tod der Grofimutter in der Tiirkei und hat
dabei das Gefiihl, als habe sie die »Seiten gewechselt«. In einem Gesprach
kommen Grofimutter und Enkelin erneut auf den Grof3vater zu sprechen:

»Hat er [der Grofvater, O.E.] Dir nicht gefallen?«

Jetzt war es mir auch egal.

»Einen, der seinen Sohn zu einem Mord angestiftet hat, den er nicht begehen wollte.«
»Allah kahretsin seni, verdammtes Biest. Du sprichst nicht so iiber deinen Grof3vater, hast
du das von deiner Mutter?« Sie sah mich drohend an. »Geh raus, lass dich nicht mehr an
meinem Bett blicken. Geberesice, verrecke, wie viel Zeit und Miihe habe ich verwendet,
damit du mir das ins Gesicht spuckst? Geh zuriick zu ihm [ihrem Freund Stefan, 0.E.] und
lebe dein Leben, sinnlos wie bisher. Ich will dich nicht mehr sehen, verschwinde.«*®

Vor lauter Wut krdchzt sich die kranke GrofSmutter ganz heiser — als ob ihre
Geschichte und Vergangenheit aus ihrer Haut nach drauf3en drdngten. Anfangs
war die GroSmutterfigur fremd, auch weil sie bei den seltenen Telefonaten zwi-
schen der Tiirkei und Deutschland immer danach fragte, wann Zeynep denn
endlich heiraten wiirde. Spater wird sie zu einer Freundin, mit der Zeynep iiber
alles, vor allem {iiber ihren Partner Stefan, reden kann. Der emotionale und
korperliche Ausbruch am Ende des Romans steht dazu nicht im Gegensatz:
Die GrofSimutter entschuldigt sich zutiefst bei ihrer Enkelin; sie sei so wiitend
gewesen, weil sie nicht méchte, dass Zeynep sich wegen eines Mannes ins
Ungliick stiirze.*®* Kurze Zeit spiter stirbt die GroSmutter. Zeynep kehrt zuriick
nach Deutschland und entscheidet sich dafiir, finanziell unabhangig ohne Mann
gliicklich zu werden — was selbst in Deutschland eine Seltenheit ist. Dabei hat

580 GUNGOR (2008): S. 160.
581 Ebd., S. 150.
582 Ebd., S.187.
583 Ebd., S. 194.
584 Ebd., S. 195.



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt =——— 667

sie sich die emanzipierte Haltung nicht in Deutschland, sondern im tiirkischen
Dorf angeeignet; dort, wo die Frauen an den Konsequenzen ihrer falschen Ent-
scheidungen litten. Die Autorin hatte den Roman urspriinglich Am falschen Ort
nennen wollen, was den konstitutiven Zusammenhang von Ort, Praktiken und
Entscheidungen noch besser verdeutlicht hatte als der vom Verlag durchgesetzte
Titel Das Geheimnis meiner tiirkischen Grofimutter.>®

In einem ldngeren Interview in der Frankfurter Rundschau zur Erstvertffent-
lichung des Romans antwortete die Autorin Dilek Giing6r auf die Frage, ob sie mit
ihrer Blutrache-Geschichte nicht befiirchte, Vorurteile gegeniiber Immigranten
zu ndhren, dass ihr diese Gefahr bewusst sei, man sich ihr aber nicht beugen
diirfe. »Man muss offen iiber die Dinge reden«, konstatiert Giingér. Sie habe ja
nur aufgeschrieben, was sie verstanden habe.”®® Das Dorf habe beispielsweise
ihre Mutter, die dort aufgewachsen sei, nicht daran gehindert, »sich ihre eigenen
Gedanken zu machen und schon gar nicht daran gehindert, anderen zuzugeste-
hen, dass sie anders leben wollen, als sie es getan hat«.*®” Wie in den anderen
besprochenen Romanen und Filmen setzt Giingérs Roman den Fokus auf Hand-
lungen, die wiederum historisch, ortlich und rdumlich spezifisch gerahmt sind.
Auch hier ist von anderen Tiirken und Deutschen die Rede, denen wir aber eben-
falls kaum begegnen. Gesellschaft ist auch hier nur Kulisse. Es geht ein weiteres
Mal darum, was die Akteure in ihrem Alltag leben. Fiir die Sichtbarmachung und
diesen Schwerpunkt wird erneut ein Hausgesetz geltend gemacht, das in einer
modernen, vom Staat gelenkten Gesellschaft nicht mehr gelten darf. Um dies zu
verdeutlichen, habe sich Giingdr fiir den Begriff »Familienfehde« entschieden
statt fiir »Blutrache«. Denn {iber den ersteren kénne man im Vergleich zum letz-
teren »noch reden«: »Da gibt es ein Fiir und Wider, die Moglichkeit einer Ausei-
nandersetzung. Das Urteil steht noch nicht fest«.’®® Wie bereits festgestellt, ist
Kultur in den 2000er Jahren ein Material und ein Ensemble von Kategorien, aber
nicht von unbeweglichen Essenzialismen. Es geht um die Frage, welche Bedeu-
tung man ihr gibt und wie man sich entscheidet. Um dieses Verhiltnis zwischen
Kultur und Akteur in den 2000er Jahren ausleuchten zu kdénnen, ist eine ethnolo-
gische Ubersetzungsarbeit unerlésslich.

585 INTERVIEW MIT DILEK GUNGOR (2007): »Wir sind alle Hinterwaldler. Die Schriftstellerin Dilek
Gilingor iiber ihren ersten Roman Das Geheimnis meiner tiirkischen Grofimutter«. In: FRANKFUR-
TER RUNDSCHAU, 15.03.2007, http://www.fr.de/kultur/literatur/schriftstellerin-dilek-guengoer-
wir-sind-alle-hinterwaeldler-a-1195060 (08.08.2018).

586 Ebd.

587 Ebd. Diese Einschidtzung der eigenen Eltern, die keine nennenswerte Bildung genossen
haben, finden wir auch bei Hatice Akyiin und Feridun Zaimoglu, wenn erstere von ihrem Vater
und letzterer von seiner Mutter erzéhlt. Siehe hierzu: AKYUN (2005): S. 189; ZAIMOGLU (2007): S. 34.
588 INTERVIEW MIT DILEK GUNGOR (2007).


http://www.fr.de/kultur/literatur/schriftstellerin-dilek-guengoer-wir-sind-alle-hinterwaeldler-a-1195060
http://www.fr.de/kultur/literatur/schriftstellerin-dilek-guengoer-wir-sind-alle-hinterwaeldler-a-1195060

668 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Die durchweg positiven Rezensionen von Dilek Giingérs Roman dhneln
denen von Zaimoglus Leyla und Ozdogans Die Tochter des Schmieds. Mit »lite-
rarischer Ruhe«, »schlichtem poetischen Erzdhlen« gelingen Giingdr »hervor-
ragende Alltagsbeschreibungen«. Obwohl die Erzdhlung — wie bei Zaimoglu
und Ozdogan - in der tiirkischen Provinz stattfindet, schafft es Giingér, beide
Welten — das Tiirkische und das Deutsche — zusammenzufiihren, indem sie sie
in die deutsche Gegenwart iibersetzt und am Ende in Deutschland ankommt.>®
Zehn Jahre spater stellt die Autorin diese Form der Migrationserzdahlung wieder
in Frage; das Narrativ scheint nicht mehr zu funktionieren. Auch die Bindung von
Vergangenheit und Gegenwart als Verweis auf eine handlungsorientierte Zukunft
in Deutschland mit tiirkischem und muslimischem Hintergrund verliert ihren
stabilen erzdahlerischen Rahmen — einen Rahmen, den auch die Deutsche Islam
Konferenz anbieten wollte.

In vorab verotffentlichten Szenen aus einem langeren Text von Dilek Giing6r
in der Berliner Zeitung beschreibt die Erzahlerin von einem Erlebnis, das sie iiber-
raschenderweise tief verletzte. In einem Berliner Bioladen, in dem sie seit mehr
als 15 Jahren einkauft, legt sie Kiwis und Gurken aufs Band. Vor ihr hatte eine
Gruppe Bauarbeiter eingekauft, und die eine Kassiererin klart die andere auf:
»Die sind von der Baustelle driiben, alles Auslander«. Anstatt sich zu wehren wie
Aylin aus MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT oder Canan aus ALMANYA,>°
merkt die Erzdhlerin »mit einem Mal, wie mir die Trdnen kommen, wie ich richtig
wiitend werde, wahrend ich meinen Bio-Scheif} da aufs Band lege«. Die Kassie-
rerin fragt, was sie denn habe. Die betroffene Erzdhlerin erwidert: »Warum sagt
sie das?« — »Was denn?«, fragt die Kassiererin zuriick. »Wie lange miissen wir
uns das noch anhoren, dass wir Ausldander sind?«. Erst danach wendet sie sich
wiitend an die andere Kassiererin und halt ihr vor, dass sie jede Woche hier ein-
kaufe und Geld dalasse. »Wann ist es denn endlich gut?«; wie lange sollten sie

589 Laut Karen E. Yesilada folgt Giingdrs Roman einem aktuellen Trend der Migrationsliteratur
der zweiten Generation, demgemaf3 »die eigene Migrationsgeschichte zum Gegenstand literari-
schen Schreibens« werde. Wie viele andere Autorinnen der 2000er Jahre komme Giing6r dabei
dem Verlangen des deutschen Publikums nach mustergiiltig integrierten tiirkischen Frauen nach.
Diese lehnen sich nicht auf wie die >Kanaken«der 1990er Jahre, sondern sind »sch6n anzuschauen-
de Paradebeispiele einer >gelungenen Integration««. Siehe hierzu: YESILADA (2009): S. 134.

590 Canan fahrt einer dlteren deutschen Dame in der Dortmunder U-Bahn iiber den Mund, die sie
als Nicht-Deutsche beleidigt. Ahnlich wie sie reagiert auch Hatice Akyiins Ich-Erzéhlerin in Einmal
Hans mit scharfer SofSe auf Diskriminierung. Als ihre Mutter bei einem Einkauf von einer deutschen
Kassiererin mit den Worten »Du nix anfassen« zurechtgewiesen wird, meint die Tochter: »Ich frage
die Verkduferin hoflich, ob sie den Satz bitte noch einmal grammatikalisch korrekt formulieren
konnte, mache sie darauf aufmerksam, dass ihr Benehmen ausldanderfeindlich sei, und fordere sie
auf, sich bei meiner Mutter zu entschuldigen«. Siehe hierzu: AKYUN (2005): S. 169.



5.5 Kultur als Praxis oder die Produktion von Vielfalt —— 669

sich denn noch »beschimpfen« lassen? Sie habe ihr doch gar nichts getan, wehrt
sich die Angesprochene. Die Kollegin pflichtet ihr bei, dass sie das gar nicht so
gemeint hatte. Auflerdem hatten die Manner ihren Miill fallenlassen und seien
angetrunken gewesen. »Wenn die da ihren Miill hinwerfen, dann nicht, weil sie
Auslédnder, sondern weil es vielleicht Idioten sind«, ruft die Erzdhlerin. Die Kas-
siererin erwidert, dass sie nicht wisse, was sie von ihr wolle. »Ja, das kenne ich,
dich meinen wir nicht, wir meinen die anderen Ausldnder, seit 44 Jahren geht das
so.« Wieder auf der Straf3e denkt die Erzahlerin dariiber nach, dass sie eigentlich
nicht jemand sei, der »aus dem Haus [geht], um Ungerechtigkeiten aufzusttbern.
Sie passieren mir, aber plotzlich regt sich etwas in mir, ich weif3 gar nicht, was
passiert ist«.”*

Zehn Jahre zuvor hatte ihre Protagonistin Zeynep noch beherrscht auf Diskri-
minierungen reagieren konnen. Nach der Trennung von Stefan schlégt sie dessen
Bitte ab, fiir seine Zeitung einen Artikel iiber muslimische Frauen in Berlin zu
schreiben. Als Stefan sie spater oft in der Tiirkei anruft, sagt sie ihm, dass er das
nicht tun solle, weil ihr Onkel etwas dagegen habe. Stefan lacht und macht sich
dariiber lustig, dass das aber ein ganz schon »boser, béser Onkel sein muss«. Am
liebsten hatte Zeynep aufgelegt, doch diese Zeiten waren vorbei. Zafer Senocaks
Protagonist Sascha Muhtesem konnte in Die Prdrie aus den 1990er Jahren noch
provokativ auflegen oder »falsch« iibersetzen, wenn deutsche Chefredakteure
von ihm Artikel zu Tiirken in den USA und Muslimen in Berlin verlangten. Dilek
Gilingors, Yade Karas und Hatice Akgiins Protagonisten beherrschen sich Mitte
der 2000er hingegen und wollen letztlich vermitteln. »Ich versuchte, mich zusam-
menzureifen«*®?, sagt Zeynep. Allerdings fragt sie sich dabei: Wenn »dumme
Spriiche« iiber Onkel Mehmet sie »auf die Palme bringen konnten, wie hatte ich
erst reagiert, wenn er einen Witz iiber Anatolier, Rachemorde und >deine Kultur«
gemacht hitte«.””

Zehn Jahre spater vermag Giingdr Diskriminierungen nicht mehr individuell
zu kontern bzw. sie auch nicht zu kontextualisieren. Dadurch geht die Méglichkeit
verloren, einen kulturellen Kompromiss auszuhandeln, und es wird deutlich,
dass selbst die Zeit der Integration in der Bundesrepublik nur eine Phase war. So
stellen Giing6rs Artikel seit 2016 die eigene Integration in Frage.>** Mit Menschen,

591 GUNGOR, Dilek (2016): »Ich habe es satt, immer den Kopf einzuziehen«. In: BERLINER ZEITUNG,
03.10.2016, https://www.berliner-zeitung.de/berlin/dilek-guengoer-ich-habe-es-so-satt--immer-
den-kopf-einzuziehen-24831704 (09.08.2018).

592 GUNGOR (2008): S. 202.

593 Ebd., S. 203f.

594 Siehe hierzu: GUNGOR, Dilek (2016): »Anderssein ist kein Widerspruch«. In: DIE ZEIT,
31.10.2016, https://www.zeit.de/kultur/2016-08/anderssein-schule-schwaben-jugend-kindheit-


https://www.berliner-zeitung.de/berlin/dilek-guengoer-ich-habe-es-so-satt--immer-den-kopf-einzuziehen-24831704
https://www.berliner-zeitung.de/berlin/dilek-guengoer-ich-habe-es-so-satt--immer-den-kopf-einzuziehen-24831704
https://www.zeit.de/kultur/2016-08/anderssein-schule-schwaben-jugend-kindheit-zugehoerigkeit-10nach8

670 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

die sie nicht kennt und die wahrscheinlich nicht einmal einen tiirkischen Hinter-
grund haben, fiihlt sie sich auf einmal verbunden, weil die deutsche Kassiererin
diese Manner als »Ausldnder« bezeichnet, wobei Giingér doch Deutsche gewor-
den war. Wahrend sie sich zuvor als Individuum iiber ihre Lebensweise beschrie-
ben und als ein Teil von Umgebungen, Orten und Kontexten begriffen hat, wird
sie in diesem Erlebnis zu einem Teil eines unbestimmten Kollektivs, das nicht
mehr ihren Verstand, sondern einzig und allein ihr Gefiihl anspricht, nun schon
seit Jahrzehnten als Ausldnderin vermeintlich diskriminiert worden zu sein.
Dabei geht es nicht um die Bauarbeiter selbst, denn diese scheinen sich wirklich
nicht angemessen zu verhalten, sondern vielmehr darum, was der Gebrauch des
Begriffs Auslander auslost, was er aus der Geschichte Giingors hervorholt und
ausbrechen l4sst. Im Roman Ich bin Ozlem von 2019, der mitunter auf der Super-
marktszene aufbaut, bestimmt dieser Vorrang des Affektiven, einer negativen
Identitit, die gesamte Erzihlung.>®> Auch Hatice Akyiin verliert durch die Sarra-
zin-Debatte®® von 2010 und ihren Folgen ihren Humor, ihre Reaktionsfihigkeit
und iiberlegt, mit ihrer Tochter in die Tiirkei auszuwandern. Auch hier treten an
die Stelle von humorvoller und kontrollierter Reaktion Affekte, die ein Unbeha-
gen auslosen. Denn die Stimmung in Deutschland nach der Debatte mache ihr
Angst.>*” Tatséchlich schildert Akyiins anschlieRende Vertffentlichung Ich kiiss
Dich, Kismet. Eine Deutsche am Bosporus (2013) den Versuch, mit der Tochter
fiir immer in die Tiirkei zuriickzukehren. Sarrazin habe ihr das Tiirkische aufge-
drangt, wahrend sie in der Tiirkei erfahren musste, dass sie Deutsche sei, aber

zugehoerigkeit-10nach8 (09.08.2018). Siehe auch: »Warten auf den Moment, in dem es auffliegt«.
In: DIE ZEIT, 16.07.2018, https://www.zeit.de/kultur/2018-07/hochstapler-syndrom-gesellschaft-
liche-minderheiten-psychologie (09.08.2018).

595 Siehe hierzu: GUNGOR (2019).

596 In einem Lettre-Interview von 2009 und in seinem Buch Deutschland schafft sich ab von
2010 verkniipft der damalige Berliner Finanzsenator Thilo Sarrazin die Zukunftsfiahigkeit
Deutschlands mit der Integrierbarkeit oder Nicht-Integrierbarkeit der unproduktiven, von Trans-
ferleistungen lebenden Unterschicht. In einer biologistisch-kapitalistischen Diktion zwischen
brauchbarem Genpool und gesellschaftlichem Kosten-Nutzen-Verhiltnis stellte im Zusammen-
hang von Prekariat und Gesellschaft inshesondere der Muslim ein erweitertes Gefahrenpotential
fiir die deutsche Gesellschaft dar. Wenn die deutsch-deutsche Unterschicht durch spezifische
Anreize wieder in den Arbeitsmarkt gefiihrt und so eine »Verdummung« Deutschlands noch ver-
hindert werden konne, so sei dieser Prozess der Integration bei Muslimen nicht méglich, weil sie
aufgrund ihrer Religion nicht modern sein konnten und zudem gefdhrlich seien. Siehe hierzu:
SARRAZIN, Thilo (2010): Deutschland schafft sich ab. Wie wir unser Land aufs Spiel setzen, Miin-
chen: Deutsche Verlags-Anstalt, S. 260-281. Diese Thesen l6sten die bislang langste Integrati-
onsdebatte in der Geschichte der Bundesrepublik aus.

597 Siehe hierzu: AKYUN, Hatice (2011): »Wir stehen wieder bei null«. In: Migazin, 08.11.2011,
http://www.migazin.de/2011/02/08/hatice_akyun-wir-stehen-wieder-bei-null/ (18.09.2018).


https://www.zeit.de/kultur/2016-08/anderssein-schule-schwaben-jugend-kindheit-zugehoerigkeit-10nach8
https://www.zeit.de/kultur/2018-07/hochstapler-syndrom-gesellschaftliche-minderheiten-psychologie
https://www.zeit.de/kultur/2018-07/hochstapler-syndrom-gesellschaftliche-minderheiten-psychologie
http://www.migazin.de/2011/02/08/hatice_akyun-wir-stehen-wieder-bei-null/

5.6 Fazit zu »Was lebst Du?« = 671

die Tiirkei auch nicht lassen kénnte. Mit dem »Hier komme ich her« ist zugleich
die Erkenntnis verbunden, dass sie »hierher« nicht mehr will.’*® Neben der Sarra-
zin-Debatte ist dafiir auch die Politik des tiirkischen Prasidenten Erdogan und die
Reaktion des Staates auf die Geziproteste 2013 in Istanbul verantwortlich. Eine
neue Form der Unbehaustheit und des kulturellen Unbehagens macht sich breit,
die im Unterschied zu den Konstellationen zuvor (»Wir wollten alle Amerikaner
werden«, »Wie lebt es sich als Tiirke in Deutschland?«, »Wie lebt es sich in Deiner
Haut?« und »Was lebst Du?«) keine Projektion wie Zivilisation, kulturelle Tra-
dition, Weltverbundenheit und kulturellen Lifestyle anbietet, mit der man sich
identifizieren konnte. Was sich aber eindeutig zeigt, ist die Entscheidung fiir das
Land, in dem man leben will — wobei die Gefiihle fiir die dazugehérige Gesell-
schaft wieder ambivalent werden. Da im Unterschied zu den 1990er Jahren die
filmischen und literarischen Erzdhlungen der 2000er Jahre weitaus mehr Tiirki-
sches und Muslimisches produzieren, obwohl der Begriff des Multikulturalismus
damals pragend war, will ich im nachfolgenden Fazit die besprochenen Werke
mit den Uberlegungen zum Multikulturalismus abgleichen. Daran wird nachvoll-
ziehbar, um welche Art der Produktion von Vielfalt, ihrer Formen der Verhand-
lung, des Gesprachs es sich in der Phase der Integration in der Bundesrepublik
iiberhaupt handelt und wie diese einerseits die Grundlagen aktueller Texte und
Filme sind, andererseits letztere zugleich ihre Formen der Soziabilitdt suspendie-
ren, weil sie sich diskriminiert fiihlen.

5.6 Fazit zu »Was lebst Du?«

Mitte der 1990er Jahre konstatiert der kanadische Multikulturalismusforscher
Will Kymlicka, dass es richtig und angemessen sei, wenn sich der Charakter
einer Kultur — gemeint sind westliche Einwanderungsgesellschaften — durch die
Entscheidungen ihrer Angehérigen verdndere. Die Mitglieder einer bestimmten
Kultur innerhalb einer Mehrheitsgesellschaft sollten die Méglichkeit haben zu
entscheiden, was sie aus ihrer eigenen Kultur mit dem Erstrebens- und Bewun-
dernswerten der anderen Kultur verbinden wollen.**® Bewundert und gewollt
wurde in den 1960er und 1970er Jahren das Leben der Amerikaner, wobei diese

598 AKYUN, Hatice (2015): »Mein kleines Dorf«. In: dies.: Ich kiiss dich, Kismet, Kéln: Kiepenheu-
er & Witsch, S. 184-202. Siehe auch: STERNBERG, Jan (2013): »Deutschland, du wirst mich nicht
los«. In: Kultur im Norden, 04.09.2018. Siehe hierzu auch: AKYUN, Hatice (2013): Ich kiiss dich,
Kismet. Eine Deutsche am Bosporus, Koln: Kiepenheuer & Witsch.

599 KyMLICKA, Will (1995): Multicultural Citizenship. A liberal theory of Minority Rights, Oxford:
Oxford University Press, S. 105.



672 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Sehnsucht das Tiirkisch-Sein nicht tangierte. Denn wie ein Amerikaner konnte
man auch im Istanbuler Stadtteil Bebek oder in Deutschland leben. Auch in
Milton Gordons Assimilationstheorie von 1964 konnte man Amerikaner werden
und sein und zugleich ethnisch einer anderen Gruppe angehoren. In den 1980er
Jahren gehorte man hingegen erst dann zum Westen, wenn man kein Teil des
Ostens mehr war. Kymlickas Unterscheidung zwischen »eigen« und »fremd« aus
den 1990er Jahren pladiert hingegen dafiir, kulturelle Eigenarten und Kompatibi-
litdten aus einem geschiitzten Raum in eine kulturell anders gelagerte Mehrheits-
gesellschaft hineinzutragen, also zu verdffentlichen. Die Kultur der Mehrheitsge-
sellschaft beschreibt er als die bestimmende »societal culture« im 6ffentlichen
Raum, als Ort der Aushandlung und Begegnung, der sich durch ein alltdgliches
Vokabular des sozialen Lebens ergebe, welches iiber Praktiken im 6ffentlichen
Raum alle Bereiche menschlicher Aktivititen abdeckt.®®® Jede Kultur wird in einer
Gesellschaft, die nicht Teil dieser »societal culture« ist oder wird, immer starker
marginalisiert werden. So ist nach Kymlicka fiir gelingende Integrationsprozesse
der Zugang der Minderheiten-Kultur zu dieser »societal culture« der Mehrheit
zentral. Doch muss bei diesem Prozess, iiber den die Mitglieder der Mehrheit
entscheiden, neben dem Zugang zur Mehrheit noch eine wesentliche Grundlage
erfiillt sein. Denn die Basis fiir diesen auf Wechselseitigkeit griindenden Integra-
tionsprozess zwischen Minderheiten und der Mehrheitsgesellschaft sei,®* dass
das Leben der Mitglieder von innen (»from the inside«) mit Glaubensgrundsatzen
und Werten gefiihrt und gelebt wird. Aber auch fiir Andreas Wimmer ist Mitte der
2000er Jahre der »kulturelle Kompromif3« ein sich wechselseitig beeinflussendes
Wechselspiel von innerer kultureller Pragung, offentlichen Interpretamenten
und Handlungen.*®

Wie in diesem Kapitel gezeigt, bewegen sich die Akteure koordiniert oft von
innen nach auf3en, aber auch von aufien nach innen. Beide Bereiche sind zugéang-
lich — anders, als in den 1990er Jahren, als der Fokus noch auf der Schwelle lag.
Melek aus ZEIT DER WUNSCHE (2005) geht z. B. gemeinsam mit ihren Kindern aus
der Wohnung auf die Strafle, Felix aus WUT (2006) steigt aus dem Schulbus, wird
dort von Can ausgenommen, und der Film endet zuhause. In den behandelten
Texten und Filmen haben aber auch die zentralen Elemente der »societal
culture«, die Grundlagen eines »embodied social life« — nach Kymlicka: »schools,
media, economy, government« —, ebenfalls eine herausragende Bedeutung. In
ALMANYA, WUT, TURKISCH FUR ANFANGER, Leyla, Die Tochter des Schmieds, in
Murat Topals Kabarett Getiirkte Fille, in Kaya Yanars Made in Germany und im

600 Siehe hierzu: Ebd., S. 96.
601 Ebd., S. 96.
602 Siehe hierzu: WIMMER (2005): S. 34.



5.6 Fazitzu »Was lebst Du?« = 673

Theaterstiick Verriicktes Blut von 2010 werden die Schule, die Berufe der Prota-
gonisten thematisiert bzw. in ALMANYA sogar die Bundeskanzlerin Angela Merkel
selbst gezeigt. In EVET, ICH WILL!, Das Geheimnis meiner tiirkischen Grofimutter,
EINMAL HANS MIT SCHARFER SOSSE, Mein Name ist Revolution sind die Ausbildun-
gen und Berufe der Protagonisten fiir die Erzdhlungen ebenfalls entscheidend;
alle arbeiten in der Medienbranche der Mehrheitsgesellschaft.®%

Doch selbst wenn die Zugdange und die Grundlagen der 6ffentlichen Gesell-
schaft einer Multikulturalismustheorie aus den 1990er Jahren mit den Filmen
der 2000er Jahre libereinzustimmen scheinen, unterscheiden sich die filmischen
und literarischen Erzdhlungen von der Theorie in einem wesentlichen Punkt.
Denn im vielbeschworenen Verhiltnis von innen und auflen, der Privatheit und
Offentlichkeit in Kymlickas Theorie, muss die Kultur im Privaten auch die Ange-
legenheit ihrer Mitglieder sein und nicht die einer societal culture. Sie darf seiner
Ansicht nach fiir ein Gelingen der Integration nicht ausgeleuchtet bzw. »verof-
fentlicht« oder herausgestiilpt werden. Die Verhandlung der Migration und ihrer
Folgen basiert in den 2000er Jahren aber genau auf der Ausleuchtung und Dar-
stellung der privaten Ebene. In ZEIT DER WUNSCHE ist es das Bild vom Dorf in
der Wohnung, das in den Akteuren steckt — und das uns in heller Belichtung
libersetzt wird. Aber auch Zaimoglu, Senocak, Kelek und viele andere leuchten
diesen Innenraum aus, tibersetzen ihn und verbinden ihn mit bestimmten Orten
und 6ffentlichen Rdumen. Als Griinde fiir seine Unterscheidung von innen und
auflen und ihrer Vermittlung {iber Zugange gibt Kymlicka zwei Grundlagen seiner
Migrations- und Integrationstheorie an: Als Gegner von Assimilationstheorien ist
er davon iiberzeugt, dass jedes Mitglied einer Gesellschaft eng mit seiner kultu-
rellen Herkunft verbunden ist. Sie kann gerade nicht, wie im klassischen assimi-
latorischen Modell, im Laufe der Zeit und iiber Generationen abgelegt werden.
Aufgrund dieser Vorannahme und Vorentscheidung wird die Frage des Zugangs
zum Offentlichen Raum, seinen Orten und Institutionen entscheidend fiir die
Entwicklung eines gemeinsamen »everyday vocabulary of social life«. Denn
die eingewanderten Menschen haben zwar ihre Sprache und ihre historischen
Erzdhlungen mitgebracht, aber »they have left behind the set of institutionalized
practices, conducted in their mother tongue«.®®* Letztlich geht es fiir Kymlicka
darum, Sprache und Geschichte als Teile der eigenen kulturellen Intimitat dauer-
haft mit der Praxis im 6ffentlichen Raum zu verbinden, ohne dabei die Intimitéat
zu verletzen. Das klingt schon, ist aber nicht frei von Widerspriichen.

603 Siehe hierzu: AKYUN (2005); GONGOR (2007); AKKUS (2008); AYATA (2011).
604 Ebd., S. 77.



674 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Denn als Kymlicka seine Theorie zum Multicultural Citizenship in den 1990er
Jahren entwickelt, sind sowohl Kanada als auch die Vereinigten Staaten von
Amerika schon lange Einwanderungsgesellschaften. Er geht aber mit der Annahme,
was Einwanderer mitgebracht und was sie verloren hitten, von einem Ankunfts-
narrativ aus, das sehr an Wolfgang Schiubles oben zitierte Rede zum Abschluss
der ersten Phase der Islam Konferenz erinnert. Auch die Bundesrepublik ist damals
bereits seit iiber 50 Jahren von Einwanderung und Migration gepragt. Die Tiirken
seien nun als Muslime angekommen. Der grof3e Unterscheid zwischen den wider-
spriichlichen Annahmen von Schauble und Kymlicka oder zwischen den 1990er
und den 2000er Jahren ist, dass bei Kymlicka die Mitglieder der Minderheitenkul-
tur von ihrem Zuhause aus an solchen Begegnungen teilnehmen. Bei Schiuble hin-
gegen sind sie gerade aus dem Zug ausgestiegen und sofort Teil des 6ffentlichen
Raums.®® Es geht umgehend darum, gemeinsam am Tisch zu bestimmen, was der
deutsche Islam sein kénnte, ja, was er sogar sein miisste. Bundeskanzler Gerhard
Schréder konnte im Jahr 2000 noch als Voraussetzung fiir Integration bestimmen:
»Verfassung achten, die Gesetze befolgen und die Landessprache beherrschen«.
Diese integrationspolitische Ausrichtung, die die Privatheit von der Offentlichkeit
trennt, ist nach dem 11. September 2001 nicht mehr haltbar, denn die Terroristen
haben in Deutschland studiert, sich dort an die gesellschaftliche Ordnung gehalten
und zudem perfektes Deutsch gesprochen.%®

So driickt sich in den politischen Initiativen fiir die Integration in den 2000er
Jahren auch eine Verschiebung der Innen/Aufen-Relation aus, denen wir eben-
falls in den filmischen, literarischen und theoretischen Erzahlungen begegnen.
Die Muslime sollten ihre Religion so organisieren oder praktizieren, dass sie zur
offentlichen Ordnung, zur deutschen Verfassung passt. Das war das Ziel der
Deutschen Islam Konferenz — Stichwort: Minirock und Moschee. Das Ankommen
in den Texten und Filmen ist interessanterweise meist auch ein Ankommen in der
Mitte der Gesellschaft. Politische Ordnungsfragen des 6ffentlichen Raums sind
auch in den Privatrdumen prasent. Von Zaimoglus Leyla wissen wir von Beginn
an, dass sie gegen die Hausgesetze des Vaters ist, die aber auch den Regeln
des offentlichen Raums widersprechen. Daher ist ihre Ankunft in Deutschland
zugleich die Ankunft in einer neuen und anderen gesellschaftlichen Ordnung.
Der Humanist und Germanistikprofessor Nejat kann Ali nicht mehr als seinen
Vater ansehen, weil er keinen Morder zum Vater haben will. Ziili Aladag versteht
die Wut seines Protagonisten Can, kann aber nicht auf seiner Seite stehen oder
auch nur eine Zwischenposition einnehmen. Kader und seine Familie aus DIE

605 Siehe hierzu: SCHAUBLE (2009).
606 Siehe hierzu: TIBI (2002): S. 305.



5.6 Fazitzu »Was lebst Du?« =—— 675

FREMDE konnen nur Teil der Gesellschaft sein und eine Zukunft darin haben,
wenn sie sich gegen die Ordnung der tiirkisch-muslimischen Community, die
ein freies Leben unterdriickt, und fiir ihre Tochter entscheiden. Aber auch in den
besprochenen Komdédien werden die Gesetze zu Hause fiir das Zusammenleben
in der Gesellschaft gebrochen. Wie iiber die Integrationsinitiativen der 2000er
Jahre mit Integrationsgipfeln, Islamkonferenzen, dem Zuwanderungsgesetz und
dem Nationalen Integrationsfahrplan von 2007 geschehen, muss die Einwande-
rungsgesellschaft erst politisch, juristisch und dsthetisch gerahmt und sichtbar
gemacht werden.

Zu diesem Prozess des Sichtbarmachens gehort eine besondere Produktion
der kulturellen Marker, die entweder zu immer wieder entstehenden Beleidi-
gungen und Konflikten wie in MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT fiihren
kann oder aber der Prozess der Vervielfaltigung wird beispielsweise durch die
Uberfiihrung der Religion in den Alltag zur Grundlage fiir ein gemeinsames Wei-
tererzahlen und Weitersprechen wie in AUF DER ANDEREN SEITE. Im ersten Film
wird die Geschichte der tiirkischen Migration nach Deutschland und ihren Folgen
als Aneinanderreihung wiedergegeben: Heiratsantrag auf Tiirkisch, deutscher
Muslim werden, Einheitsbekenntnis sprechen, fasten, Beschneidung — und am
Ende doch ein Macho sein. Dabei geht es nicht um die Darstellung von Stereoty-
pen, sondern um die spezifischen Lebensweisen der Akteure, auch im 6ffentli-
chen Raum. Woher sie jeweils kommen und warum es sie immer noch gibt, wird
nicht gekldrt. Durch diesen Prozess der Aneinanderreihung von Abstrakta vergro-
Bert sich gewissermafien die Oberfldche der Identitét, die verletzt und beleidigt
werden kann. Der Film bietet folgenden Ausweg: Tiirkisches und Deutsches iiber
das eigene Verhalten kompatibel zu machen, indem man sich z. B. mit einem ver-
gangenen Ich berat oder mit tiirkischen Beobachtern. Kein Akteur in MEINE VER-
RUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT vermag individuell auf Beleidigungen zu reagie-
ren, weil ein kulturell heterogener Alltag weder gezeigt noch dokumentiert wird.
Abstrakta und Nomen wie Islam, Muslim, Tiirke, Deutscher bestimmen mit ihren
materiellen Reprasentationen wie Moschee, Kopftuch, Beschneidung und Koran
den Film. Man kénnte auch sagen: Die Kultur, die auch Kymlicka innen verorten
wiirde, ist langst zum Teil der Auflenwelt, des 6ffentlichen Raums geworden.

Im Gegensatz dazu sind in AUF DER ANDEREN SEITE die unterschiedlichen
kulturellen Marker wie Gebetsruf oder bestimmte Regeln fiir Interaktionsformen
von Beginn an miteinander verwoben: Religitse BegriiSiungsformeln, bekannte
tradierte Sadtze sind Teil der Bediirfnisstruktur der Akteurinnen und Akteure.
Im Finale des Films, dem Gesprdch zwischen Susanne und Nejat, werden sie
wiederholt. Zunachst wird auch hier eine sichtbare Struktur aufgebaut, die der
Religion ihre Funktion, ihre Zeit und ihren Ort zuweist. Dadurch wird sie zu einem
Bestandteil des Lebens, den die Akteure selbst gestalten kénnen. Auch wenn



676 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Religion bei Siileyman aus MEINE VERUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT und Kader aus
DIE FREMDE eher im Weg steht, wird in allen genannten filmischen und literari-
schen Erzdhlungen die Entscheidung, die durch die informelle Geschichte der
Migration in der Bundesrepublik entstandenen tiirkischen, muslimischen und
deutschen kulturellen Marker in einen kompatiblen, d.h. auslebbaren Zusam-
menhang zu bringen, den Protagonisten selbst iiberlassen. Sie konnen sich dabei
auf keine kulturellen Kodizes beziehen, wie sie in den Multikulturalismustheo-
rien der 1990er Jahre noch zentral waren. Man ging damals davon aus, »daf3 alle
menschlichen Kulturen, die ganze Gesellschaften iiber ldngere Zeitrdume mit
Leben erfiillt haben, allen Menschen etwas Wichtiges zu sagen haben«.®®” Um
auf diese Ebene der Aufnahme kommen zu kénnen, miisste man aber erst mal
wieder horen, was Kulturen iiberhaupt sagen. Wenn Leylas Vater nach dem Koran
greift und mit seiner Wutrede ansetzt, bringt er zwar einen machtigen kulturellen
Marker ins Spiel, setzt ihn aber dafiir ein, das eigene Unbehagen und die eigene
Wut zu artikulieren, ihr eine Form zu geben. Viel weniger geht es darum, tatsach-
lich zu ergriinden, ob sein Verhalten mit den Lehren des Koran iibereinstimmt
oder nicht. Eine dhnliche Kluft zwischen Norm und Verhalten tut sich auch in
D1k FREMDE auf. Hiiseyin aus ALMANYA, der auf dem Tiirkischsein seiner Familie
beharrt, obwohl die Familienmitglieder Deutsch miteinander sprechen, erklart
ebenfalls nicht, wodurch sich dieses Tiirkischsein genau auszeichnet. All das ist
nicht zu vergleichen mit den Bemiihungen, die in den 1980er Jahren angestellt
wurden, um das Tiirkische zu verstehen. Herkunft ist in den 2000er Jahren im
normativen Sinn etwas Fremdes geworden, auf das man nur noch im 6ffentlichen
Raum korrektiv und angemessen reagieren kann, aber nicht mehr in den eigenen
vier Wanden. Oder es gelingt einem, dem eigenen Ich aus alten Tagen zu begeg-
nen. Genau durch diese Verwendung von kulturellen Markern und Inhalten unter-
scheidet sich das kulturelle Innenleben von dem der 1990er Jahre und insbeson-
dere von der Theorie des Multikulturalismus. Dass die Herkunft fremd geworden
ist, man aber nur iiber sie Orte, Plitze und die Gesellschaft finden kann, zu der
man gehort, dokumentieren eindriicklich Der Mond ist unsere Sonne, Mein Name
heifSt Revolution, VERRUCKTES BLUT und LUKS GLUCK. Im Unterschied zu AUF DER
ANDEREN SEITE, Leyla, WUT, Die Tochter des Schmieds, Das Geheimnis meiner tiir-
kischen Grofimutter und DIE FREMDE ist es in diesen Werken aus den Jahren 2010
und 2011 mitunter nicht mehr moglich, die richtige Entscheidung zu treffen.
Devrim, der Protagonist aus Mein Name ist Revolution, erzahlt der »Kanaken-
lady« Riiya bei ihrer ersten Begegnung, dass er schon ewig nicht mehr in Dersim

607 TAYLOR, Charles (1993): Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt a. M.:
Fischer, S. 63.



5.6 Fazit zu »Was lebst Du?7« = 677

gewesen sei, der Stadt, aus der auch Riiyas Eltern stammen. Er miisse auf jeden
Fall wieder hin, meint Riiya, denn er werde dort das finden, was in ihm stecke, und
diese Stadt verbinde sie beide. Der frisch verliebte Devrim hort sich Musik aus dieser
Gegend an, aber er verreist nicht gerne und hat auch kein Fernweh - ganz wie die
Protagonisten in Fatih Akins SOUL KITCHEN oder in Nuran David Calis’ Der Mond ist
unsere Sonne. In Caliss Roman mdéchte Alens deutsche Freundin weg, »umherzie-
hen«, um die Welt zu entdecken. Alen hingegen ist bei seiner Arbeit als Tiirsteher in
einer Bielefelder Diskothek »schon das ganze Rein und Raus an der Tiir manchmal
zu viel, all die Gesichter«.®®® Allerdings iiberlegt er, mit seiner deutschen Freun-
din nach Genua zu ziehen und dort eine Espressobar zu erdffnen.® Er sagt es ihr
nicht, stellt aber weiter fest, dass sie »Fernweh« habe und er »Heimweh«. Seine
deutsche Freundin Floh wusste schon alles iiber sich und wollte es vergessen. »Ich
wollte wissen, wer ich bin. [...] Deshalb musste sie eine Reise nach drauf3en und ich
eine nach drinnen machen. Ich lebte in einer fremden Welt und suchte nach einer
vertrauten.«'® Alles, was Alen umgibt, gehért nicht ihm. Ihm gehort nur, was in
ihm ist.®"* Alen reist dann doch mit seinem Onkel in den Osten der Tiirkei, wobei
diese Reise fiir ihn alles andere als eine Entdeckung ist. Der Onkel meinte, er sei
»ein Stiick Holz im Wasser« dieser deutschen Gesellschaft, das sich einfach treiben
l4sst, wenn er sich seiner Herkunft nicht bewusst werde.®*? Doch wir wissen schon
von Beginn der Erzahlung an, dass die Herkunft seiner Familie, ihre Kultur fiir ihn
keine Entdeckung einer Ressource oder von Freiheit mehr ist, wie es die neue Viel-
falts- und Integrationspolitik in den 2000er Jahren sich vorstellte. Alen kann mit
seiner Herkunft nichts anfangen und entscheidet sich, ein Teil der Gesellschaft zu
werden, nach der er sich sehnt. Zuriick in Bielefeld nimmt er sich vor, das »Migra-
tionswunderkind [zu] spieleng, so gut er kann.**

Ich werde mich hduten. Ich werde mir die Haut abziehen, wenn sie sich nicht von alleine
16sen will. Niemand wird wissen, wer ich wirklich bin. Noch nicht mal mehr ich selber.
Meine Mutter wird mich nicht verstehen. Ich werde sie nicht mehr verstehen. Meine Freunde
werden mich nicht mehr verstehen. Ich werde sie nicht mehr verstehen. Dafiir werde ich
ankommen. Dann werde ich endlich dabei sein und dazugehoren. Nicht am Rand sein.
Nicht mehr auflen vor sein. Nicht wie der Typ neben mir. Der auf seiner Heimat-Scheif3e

608 CALIS (2011): S. 132.
609 Ebd., S. 176.

610 Ebd., S. 185.

611 Ebd., S. 189.

612 Ebd., S. 179.

613 Ebd,, S. 15.



678 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

héngengeblieben ist. Der Typ neben mir ist meine eigene Spiegelung. In zwanzig Jahren
hinge ich genauso wie er auf diesem Trip, wenn ich jetzt nicht die Kurve kratze.**

Auch Devrim aus Mein Name ist Revolution reist mit seinem Onkel in den Osten
der Tiirkei — und will schon nach zwei Tagen wieder zuriick. Zu seiner Begriifiung
schlachtete der Bruder seines Vaters ein Tier. Devrim ist aber Vegetarier. Da sein
Onkel ihm geraten hat, nicht wie ein Kulturimperialist aufzutreten, isst er das
Fleisch, um nicht respektlos zu erscheinen. Doch bereuen Devrim und sein Onkel
kurz darauf ihr Verhalten: »Du musstest vom Opferfleisch essen, weil wir nicht
damit rausgeriickt sind, dass du Vegetarier bist«.*”® Devrim findet allmihlich
zwar einen Umgang mit dem Herkunftsort seines Vaters und seinen Verwand-
ten, doch ist und wird ihm dieser nicht zur Quelle einer Entdeckung, zur Res-
source einer Identitatsfindung, die ihn in Deutschland besser ankommen lassen
wiirde. Vielmehr wird ihm klar, dass er fiir Riiya, die sich so dariiber freut, dass
er ihrer beider Herkunftsort aufsucht, »jemanden spielt«, der er nicht sein will.**®
Auch seine deutsch-tiirkische Freundesclique ist nicht mehr das, was sie mal
war bzw. das, was sie sich friiher zu sein vorgestellt hatte. Frither wollten sie wie
viele Akteure in den 1990er Jahren gemeinsam irgendwann ein »Haus am Meer«
haben, an einem Strand im Siiden, und jeden Tag per Miinzwurf entscheiden, ob
sie schwimmen gehen oder nicht.®”” Doch Okan, der mittlerweile in Istanbul lebt
und iiber den Berliner Kiez nur noch schlecht spricht, als Devrim ihn auf seiner
Riickreise nach Berlin besucht, denkt nur noch an Geld und Ruhm.*® Devrim ist
unendlich froh, als er zuriick in Berlin ist.®®® Ayatas Roman endet damit, dass
Devrim wieder als Radiojournalist arbeitet.

Wie Giing0Ors Das Geheimnis meiner tiirkischen GrofSmutter endet auch Mein
Name ist Revolution mit einer beruflichen Positionierung in der deutschen Gesell-
schaft. Allerdings hat die Protagonistin des ersten Romans die Herkunft ihrer
Eltern und die kulturellen Folgen des Geheimnisses ihrer GroBmutter gebraucht,
um am Ende in Deutschland anzukommen; ein Narrativ, das in dieser Entschie-
denheit weder in Caligs noch in Ayatas Roman eine Rolle spielt. Stattdessen stellt
Devrim fest: »Meine Freunde, die mir eingeredet hatten, dass das Zusammensein
mit einer Kanaklady anders, einfacher und besser sei, hatten sich getduscht«.%?°

614 Ebd., S. 16.

615 AYATA (2011): S. 179.
616 Ebd., S. 176.

617 Ebd., S. 131.

618 Ebd., S. 228.

619 Ebd., S. 232

620 Ebd., S. 303.



5.6 Fazitzu »Was lebst Du?2« —— 679

Kultur ist keine bindende und verbindende Ressource mehr. Die Unterschiede
gehen noch weiter: Am Ende des Romans besucht Devrim religios-konservative
Tiirken, die seinen Vater Ende der 1970er Jahre aufgrund seines Lottogewinns
um eine Spende fiir ihre zu errichtende Moschee gebeten hatten. Sein Onkel und
seine ganze Verwandtschaft sind immer linkspolitische Tiirken gewesen. Auch
diese Suche fiihrt in ein Unbehagen. Denn die Religiosen, die die Moschee auch
ohne die finanzielle Hilfe seines Vaters bauten, erwecken bei Devrim den Ein-
druck, dass sie »zwielichtige Personen« seien, zu allem fihig.®* Am Ende des
Romans beschreibt Devrim sich nicht als ein exkludiertes Individuum, sondern
als ein »Alleiner«, der nicht mehr weif3, was er lebt.5%?

Am Ende des hoch gelobten Theaterstiicks Verriicktes Blut von 2010 ruft der
tiirkisch-kurdische Schiiler Hasan mit einer Pistole in der Hand aus, dass die Rolle
des deutsch-tiirkischen Tatort-Kommissars schon vergeben sei.®® Wohin solle
man denn da noch aufsteigen. Als der Schiiler dies ausspricht, haben die anderen
schon abgewunken und erklart, sie hdtten nun keine Lust mehr auf dieses The-
aterstiick, darauf, >Kanaken« zu spielen bzw. das zu spielen, was die Deutschen
in ihnen sehen wollen. Tatsdchlich beginnt das Stiick wie auch Selim Ozdogans
Roman Die Tochter des Schmieds oder Holtz’ Film MEINE VERRUCKTE TURKISCHE
HocHZEIT mit vielen Klischees. Im Unterschied zu Ozdogans Roman, Akins oder
Samderelis Film ermoglichen diese Klischees aber kein gemeinsames Erzdhlen
mehr. Zu Beginn des Stiicks kommen sieben Heranwachsende, zwei Frauen und
fiinf Manner, auf die Biihne, d.h. in ihre Schulklasse. Sie stellen sich selbstbe-
wusst auf und spucken mehrmals ins Publikum. Nur einer von ihnen hat keinen
Migrationshintergrund. Danach beginnen alle laut und in Fakalsprache mit ihren
Handys zu telefonieren, man versteht kaum mehr als »Opfer« und »Fick Dich«.%**

621 Ebd., S. 309.

622 Ebd., S. 315. In diese inhaltlich ausgerichtete Erzdhllogik passt, dass Altan, ein anderer
Freund Devrims, seine Dissertation zur Geschichte der Tiirken in Deutschland abbricht und seine
»Kanakenlady« sich von ihm trennt. Tatsdchlich baut Imran Ayata immer wieder Erinnerungen
und Lebensumstdnde der Tiirken in der Bundesrepublik von den 1970ern bis heute ein. Sie fol-
gen allerdings eher der Logik einer informellen Geschichte im Gegensatz zu einer Geschichte,
auf der ein kollektives Geddchtnis im Sinne von Aleida Assmann basieren konnte. Berufe schei-
nen wichtiger zu sein als eine Aufarbeitung der Geschichte der Migration in der Bundesrepublik
Deutschland.

623 Tatsdachlich ermittelte Mehmet Kurtulus, der Hauptdarsteller aus KURZ UND SCHMERZLOS,
von 2008 bis 2012 als Hauptkommissar Cenk Batu im Hamburger Tatort. Dabei arbeitete er oft als
verdeckter Ermittler, spielte auch gelegentlich einen Tiirkeistimmigen. Die ARD beschreibt Meh-
met Kurtulus als jemanden, fiir den sein Hintergrund keine Rolle spielte, nur die »die anderen
waren es, die darauf reagierten«. Siehe hierzu: https://www.daserste.de/unterhaltung/krimi/
tatort/kommissare/mehmet-kurtulus-100.html (30.09.2018).

624 Siehe hierzu: ERPULAT/HILLJE (2012).


https://www.daserste.de/unterhaltung/krimi/tatort/kommissare/mehmet-kurtulus-100.html
https://www.daserste.de/unterhaltung/krimi/tatort/kommissare/mehmet-kurtulus-100.html

680 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

Die Lehrerin, die eigentlich Kehlig heif3t, nennen alle »Frau Kellesch«.%* Sie tritt
auf, bittet um Ruhe und kiindigt an, dass es heute um Schillers Die Rduber und
seine Asthetische Erziehung gehe. Es bleibt aber so lange laut, bis eine Pistole
bei einer Rauferei aus einer Tasche auf den Boden fallt. Frau Kehlig hebt sie auf
und zwingt die Schiiler damit zur Probe von Schillers Stiick. Mit der Waffe in der
Hand erldutert sie ihren Schiilern, dass in der Asthetischen Erziehung die Frage
zentral sei, wie der Mensch dazu gebracht werden kénne, verantwortlich mit
seiner Freiheit umzugehen. »Durch das Spiel«, antwortet sie selbst, denn der
Mensch sei nach Schiller nur da ganz Mensch, wo er spiele.®*® Daraufhin verteilt
sie die Rollen. Jeder Schiiler bekommt ein gelbes Reclam-Heft und soll daraus die
entsprechenden Passagen vorlesen. Am Anfang muss die Lehrerin fast jedes Wort
korrigieren, weil Aussprache und alles andere bei den Schiilern nicht stimmen.
Dabei mutet sie — gerade auch wegen der Waffe in der Hand - in ihrem sprach-
lichen Purismus fundamentalistisch und kulturterroristisch zugleich an. Als die
Schiiler anfangen, ganze Satze zu sprechen, ernten sie nur Demiitigung: »Du
kannst ja richtig Deutsch sprechen, Du Muschi«.®”

Im Laufe des Stiicks entwickeln sich die Schiiler rhetorisch so weit, dass sie
die Passagen aus Schillers Rduber auswendig und mit Inbrunst vortragen, sich
mitunter sogar mit den gespielten Szenen identifizieren. Die Identifikation iiber-
rascht nicht so sehr wie der Umstand, dass sie beginnen, das Stiick mit sprach-
lich iiberzeugender Performanz und Leben zu fiillen. Unterbrochen wird dieses
Schauspiel mehrmals durch den gemeinsamen Gesang von Lehrerin und Schii-
lern, die ans Publikum gewandt deutsche Volkslieder wie Heimatland ade oder
Ich habe mich ergeben mit Herz und Hand zum Besten geben. Am Ende erfahren
die Schiiler, dass Frau Kehlig/Kellesch tatsdchlich aus der Tiirkei stammt, aber
mit einem deutschen Mann verheiratet ist, dessen Nachnamen sie tragt. Hatten
sie gewusst, dass sie »eine von ihnen« sei, beteuern die Schiiler, hitten sie sich
ihr gegeniiber nie so verhalten, wie sie es getan haben. Als es darum geht, Musa
zu verurteilen, weil er seinen Mitschiiler Hasan, den kurdischstammigen Deut-
schen, sexuell missbraucht hat, sind die Schiiler gegen die von Kehlig empfoh-
lene Todesstrafe. Wiitend fragt sie: »Nerde sizin delikanliliginiz?« (»Wo ist euer
feuriger jugendlicher Ubereifer?«)®?® Die Schiiler sind durch die Gewaltandrohung

625 Keles (ausgesprochen: Kellesch) ist ein tiirkischer Nachname.

626 Ebd.

627 Ebd.

628 Damit nennt sie den Titel des Stiickes, der — erneut — eine wortliche Ubersetzung aus dem
Tiirkischen ist: »delikanli« heif3t »verriicktes Blut«. Siehe hierzu: STEUERWALD, Karl (1993):
Tiirkce Almanca Sozliik, Istanbul: Novaprint Basim Evi, S. 210 u. S. 479.



5.6 Fazit zu »Was lebst Du?« = 681

mit der Waffe zu iiberzeugten Aufklarern geworden. Im letzten Drittel des Stiicks
wird die freie Meinungsauf3erung a la Voltaire zur politischen Diktion: »Ich bin
nicht Deiner Meinung, aber ich wiirde mein Leben dafiir geben, dass Du deine
Meinung duflern kannst«.®*® Als die Waffe in die Hinde von Hasan gelangt, bittet
er um Aufmerksamkeit. Doch seine Mitschiiler haben »keinen Bock mehr auf
dieses Spiel« und wollen jetzt lieber einen Déner essen. Hasan fragt dennoch,
wie viele Erfolgskanaken dieses Land eigentlich noch vertrage, die Rolle des
Tatort-Kommissars sei bereits vergeben. Auch die Lehrerin fragt nun, warum sie
»diesen ganzen Scheif hier« machen und zeigt dabei fragend auf das Publikum:
»Fiir die hier?!« Hasan beendet das Stiick mit den Worten »Herr muss ich sein,
dass ich das mit Gewalt ertrotze, wozu mir die Liebeswiirdigkeit gebricht«.%*° Er
schiefit in das Publikum und die ganze Gruppe auf der Biihne singt das Schlaflied
Schlafe mein Kindlein, schlafe auch du. Fiir die Tiirken ergibt es keinen Sinn und
macht auch keine Lust mehr, den Problemtiirken oder den integrierten Tiirken zu
spielen, denn die Méglichkeiten des Aufstiegs sind bereits vergeben.

Das Ende von VERRUCKTES BLUT mag eine natiirliche narrative Einheit sug-
gerieren: Ein Tag beginnt morgens und endet mit dem Zubettgehen. Doch findet
dieser Tag in einer Problemklasse in einer Brennpunktschule statt. Und tatsédch-
lich waren die Regisseure nicht darauf aus, den Zuschauern die Realitdt aufzu-
zeigen, sondern wollten vielmehr ihre eigenen Vorstellungen von den Problem-
klassen in Brennpunktschulen vorfiihren. Das kdmpferische Spiel im Spiel, das
nicht erzieht, sollte den fiktionalen Charakter deutlich machen. Eine Transpa-
renz von innen nach aufien gibt es hier nicht.®** Sie wird auch gar nicht benétigt,
da die Geschichte der tiirkischen Migration nach Deutschland und ihre Folgen
als kulturelles und iiberall erkennbares Material so gdngig geworden sind, dass
man kein Tiirke mehr sein muss, um sich wie einer zu verhalten. G6tz aus MEINE
VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT kann deshalb Aylin fragen, ob sie sich denn

629 ERPULAT/HILLJE (2012).

630 Siehe hierzu: ERPULAT/HILLJE (2012).

631 Peter von Becker schreibt, dass statt »ideologischem Krampf ein spielerischer Kampf« das
Stiick von Erpulat auszeichne. Es werde ein Panorama der Stereotypen und Klischees mit einem
Migrationsvordergrund geschaffen. »Doch im Laufe der folgenden Schulstunde werden dann
alle Urteile und Vorurteile, alle vermeintlichen Sicherheiten oder als unvermeidlich geltende
Unsicherheiten {iber den Haufen gestof3en. Das festgefiigte Bild iiber Integration oder Desinte-
gration in unserer Gesellschaft explodiert. Der Scherbenhaufen aber steckt voller Gedanken-
splitter, die in den K6pfen und Herzen der Beteiligten, auch der Zuschauer, hdngen- und stecken-
bleiben.« Siehe hierzu: BECKER, Peter von (2012): »Verriicktes Blut. Ein spannungstoller Sieg im
Schulklassenkampf«. In: Verriicktes Blut, von Nurkan Erpulat und Jen Hillje, Berlin: belvedere
edition GmbH.



682 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

wie eine Tiirkin verhalten wiirde, wenn er den Tiirken spielt. Das Tiirkische wird
fiir die Tiirken zu einer entscheidenden Kategorie, die nicht mehr innen liegt,
sondern aufien produziert wurde und verteidigt werden muss. Die Produktion
der Vielfalt, wie sie in den 2000er Jahren einsetzt, kommt daher ohne Herkunft
aus, leitet sich jedoch aus der Teilhabe im 6ffentlichen Raum ab. Diese Bedingun-
gen haben ohne die Kultur der Multikulturalisten eine politische multikulturelle
Gesellschaft geschaffen, die Zusammenhalt entweder nur durch ein Weiterspre-
chen und Weitererzdahlen sichern kann oder aber sich in Spaltungen, Diskriminie-
rungen und Selbstgesprachen verliert. Es macht sich eine binare Logik breit, die
nur noch die Zustdnde des Verkniipftseins oder des Getrenntwerdens kennt. Bei
Letzterem ist der Konnex von Diskriminierung, Trennung und Selbstgesprach,
wie ich ihn bereits fiir die Erzdhlung und Reflexionen in den 1980er Jahren
beschrieben habe, in den dsthetischen Produktionen der letzten Jahre ebenfalls
konstitutiv. Auch die Klasse in Verriicktes Blut bewegt sich in einem geschlosse-
nen und sogar schalldichten Raum und wir sehen keinen der Schiiler das Zimmer
verlassen.

Dieser erzdhlerische Zusammenhang wiederholt sich in der Geschichte der
Migration in der Bundesrepublik, nur dass er sich von den tiirkischen Wohnun-
gen hin zu 6ffentlichen Orten verschoben hat — von Berliner und Hamburger Hin-
terhofwohnungen in die Schulklassen. Aktuell Korreliert er mit einer Riickkehr
nationaler Narrative. Im Unterschied zu den 1980ern hat sich jedoch die Bedeu-
tung, Verwendung und der Gebrauch der Historie und der kulturellen Marker
verdndert. In den 1980er Jahren bestimmten Deutsche wie Tiirken die Tiirkei als
einen Ort der Riickkehr oder als einen Ort des Ursprungs kultureller Probleme,
von Gastfreundschaft und Sinnlichkeit. Die derartige Auslagerung von Orientie-
rungen, Wiinschen und Frustrationen ermdoglichte auch ein Hinausgehen, von
»drinnen« nach »drauflen« zu gelangen. Diese Option gibt es heute nicht mehr.
Als Folge konnen Interaktionen und Begegnungen zwischen Deutschen und
Tiirken weitaus belasteter sein als noch in den 1980er Jahren. Allein weil es an
Ausweichmoglichkeiten mangelt: »Man kann sich nicht mehr ausweichen, steht
einander gegeniiber, auf einmal nicht mehr auf dem Schlachtfeld, sondern in
einem Klassenzimmer mitten im 6ffentlichen Raum einer offenen Gesellschaft«,
konstatiert Zafer Senocak lapidar in Das Fremde, das in jedem wohnt. Wie Unter-
schiede unsere Gesellschaft zusammenhalten von 2018.%2 Daher wird die Frage
nach der Geschichte vor Ort und in der Bundesrepublik und nach den Schichten
im Leben der Akteure zentral; die Frage danach, ob wir es in den unterschiedli-

632 SENOCAK, Zafer (2018): Das Fremde, das in jedem wohnt. Wie Unterschiede unsere Gesell-
schaft zusammenhalten, Hamburg: Korber Stiftung, S. 213f.



5.6 Fazit zu »Was lebst Du?« =——— 683

chen Begegnungskonstellationen mit einer angestauten gemeinsamen Historie
oder einer zusammengewachsenen zu tun haben? Erstere Konstellation vollzieht
sich in einer Form der doppelten Schlieflung, wie sie sich bereits in den Werken
VERRUCKTES BLUT, Der Mond ist unsere Sonne und Mein Name ist Revolution
andeutet. Letztere Konstellation steht fiir eine Perspektive, die iiber das Weiter-
sprechen den Wandel der Geschichte der Migration und ihrer Folgen sichtbar
macht, die aufzeigt, in welch komplexen Verhdltnissen Deutsche und Tiirken von
den 1960er Jahren bis heute zueinandergestanden haben.

Doch ob zusammengewachsene oder angestaute Geschichte, in jedem Fall
ist die kulturpolitische Konstellation — ob im Selbstgesprach oder im Weiterspre-
chen — prekdr und von einer neuen Betroffenheit bestimmt. Dies zeigen auf der
einen Seite eindriicklich neuere Texte und Filme wie Feridun Zaimoglus Migrati-
onsepos Siebentiirmeviertel (2015), Ruhm und Ruin von Imran Ayata (2015), Wieso
Heimat, ich wohne zur Miete von Selim Ozdogan (2016), Fatma Aydemirs Roman
Ellbogen (2017) sowie 3 TURKEN UND EIN BABY von Sinan Akkus (2015), PLOTZLICH
TURKE von Isabel Braak (2016), Ziili Aladags Dokudrama DIE OPFER. VERGESST
MICH NICHT, der zweite Teil der ARD-Trilogie MITTEN IN DEUTSCHLAND: NSU
(2016), Fatih Akins Aus DEM NICHTS (2017), Dilek Giingdrs Roman Ich bin Ozlem
(2019) und die autobiografisch gefarbten Streitschriften und Studien Ihr Schein-
heiligen (2018) von Tuba Sarica, Eure Heimat ist unser Albtraum (2019) von Hen-
gameh Yaghoobifarah und Fatma Aydemir und Das ist auch unser Land (2020)
von Cigdem Toprak. Auf der anderen Seite reagieren die genannten Produktionen
auf und verarbeiten eine politische Entwicklung, die sich von der Sarrazin-De-
batte, der Aufdeckung der NSU-Morde im November 2011 iiber die Gezi-Proteste
in der Tiirkei 2013, das Aufkommen der PEGIDA im November 2014 in Dresden,
die Fliichtlingskrise von 2015, den versuchten Militarputsch in der Tiirkei 2016
bis zum Verfassungsreferendum im Jahr 2017, die Einrichtung einer Abteilung fiir
Heimat im deutschen Innenministerium und ihrer Umbenennung zum Bundes-
ministerium des Inneren, fiir Bau und Heimat im Méarz 2018 bis zu den Anschli-
gen in Halle und Hanau vom Oktober 2019 und Februar 2020 erstreckt. Allein
die Auflistung der politischen Themen, die verhandelt werden, deutet eher auf
eine Politik der Zusammengehorigkeit hin als auf eine der getrennten Identitdten.
Allerdings handelt es sich um eine Zusammengehdérigkeit, deren bindende Narra-
tive noch ausstehen. Denn alle bisherigen Medien der Migration und Integration
von der Attraktivitat, der Sogkraft des Westens in den 1960er Jahren iiber das Ver-
orten und Verstehenwollen der anderen Kultur in den 1980er Jahren bis hin zum
korperlichen Auftritt, den symbolischen und emanzipatorischen Aneignungen im
offentlichen Raum in den 1990er Jahren und den Praktiken im 6ffentlichen Raum
in den 2000er Jahren, sind aktuell ins Stocken geraten. Das Themenspektrum von
den NSU-Morden bis zum versuchten Militdrputsch in der Tiirkei ldsst ein neues



684 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

»Zwischen den Kulturen«, zwischen den Landern, zwischen den Gesellschaften
vermuten, dessen Grundlagen, wie die vorliegende Kulturgeschichte gezeigt hat,
nicht mehr verschiedene Kulturen sind und auch nicht sein kénnen. Vielmehr
hat das bisherige Fehlen einer formellen Kulturgeschichte der Migration in der
Bundesrepublik dazu gefiihrt, dass das soziale, aber auch kulturell zusammen-
gewachsene deutsch-tiirkische Verhiltnis ausgeblendet und getrennt wird. Auf-
grund dieses nicht in der Kontinuitat ihrer Geschichte wahrgenommenen Reali-
tatsunterbaus schldgt die informelle Geschichte der Migration und Integration
in der Bundesrepublik aktuell in Literatur, Film und in politischen Konflikten
auf eine Art und Weise zuriick, deren Medium nicht mehr ein sozialstruktureller
Aufstieg oder ein in sich ruhendes Kulturbewusstsein ist. Es sind Affekte, die ein
neues kulturelles Unbehagen ausdriicken. Sie treten an die Stelle der Emotionen,
die fiir die 1980er Jahre bestimmend waren.

Nach klassischer psychoanalytischer Interpretation besteht eine enge Korre-
lation zwischen Affekten und Emotionen, die sich jedoch auch wesentlich unter-
scheiden: Affekte gehen den Emotionen voraus. Denn unter Affekt wird eine
korperliche Reaktion »ohne bewusste Reprdasentanz und Erleben des Affekts«
verstanden.®® Bei Emotionen geht man umgekehrt von bewussten Wahrnehmun-
gen und Erlebnissen aus. Weil eine klare Wahrnehmung und Positionierung des
Selbst, der Situation und des Anderen bei Affekten fehle, stellten sie auch »kein
psychologisches Ereignis« dar.®** Man konnte verkiirzt auch sagen, Affekte sind
im Unterschied zu Emotionen blind. Diesen besonderen Aspekt des Affekts halt
auch der kanadische Philosoph Brian Massumi fest. Im Zentrum steht bei ihm
wie bei Freud und Spinoza der Kérper in »Bezug auf sein Vermdogen, zu affizieren
und affiziert zu werden«.** Zu den Primiraffekten werden Freude, Verzweiflung,
Wut, Furcht, Ekel, Uberraschung und Interesse gezihlt; zu den Gefiihlen Scham,
Schuld und Verachtung, die aus einer Selbstreflexivitat und Beobachtung resul-
tieren.** Dagegen sind Affekte nach Klassischer Lesart »korperlich begriindete
Reaktionssysteme«. Ihre Grundlagen sind nach Freud korperlich-motorische,
die sich aus zwei Abldufen zusammensetzen. »Ein Affekt umschliefit erstens

633 LEXIKON DER PSYCHOLOGIE (2000): »Affekt«. In: Spektrum Akademischer Verlag, Heidel-
berg, https://www.spektrum.de/lexikon/psychologie/affekt/261 (27.03.2019).

634 DOLL-HENSCHKER, Susanne (2008): »Psychoanalytische Affektheorie(n) heute. Eine histo-
rische Anndherung«. In: Psychologie in Osterreich 5. Themenschwerpunkt der Emotionen, Wien:
Osterreichische Akademie fiir Psychologie, S. 446-455, S. 451.

635 MAssuMI, Brian (2010): Ontomacht. Kunst, Affekt und das Ereignis des Politischen, Berlin:
Merve, S. 27.

636 Siehe hierzu: DOLL-HENSCHKER (2008).


https://www.spektrum.de/lexikon/psychologie/affekt/261

5.6 Fazit zu »Was lebst Du?« =——— 685

bestimmte motorische Innervationen oder Abfuhren, zweitens gewisse Empfin-
dungen [...] zweierlei Art«; erstens die Wahrnehmung der »motorischen Aktio-
nen« und die »direkten Lust- und Unlustempfindungen, die dem Affekt [...] den
Grundton geben«.**” Doch trotz dieser Korperlichkeit und Reaktionsbestimmtheit
ist der Affekt im Kern nicht einfach eine kérperliche Reaktion. Wenn wir tiefer
blicken, erkennen wir nach Freud, »dass der Kern [des Affekts], welcher das
genannte Ensemble zusammenhalt, die Wiederholung eines bestimmten bedeu-
tungsvollen Erlebnisses ist«. Im Unterschied zu den Trieben, die »als Krafte des
Es kontinuierlich und rhythmisch flie3en, handelt es sich bei Affekten [...] um
ererbte Antworten«.**® Freud konstatiert neben der duflerst korperlichen Dimen-
sion der Affekte, dass sie der »Niederschlag einer Reminiszenz« seien, die auf
eine »Vorgeschichte« zuriickgehe.®* In der Forschung werden sie zudem in drei
Gruppen unterteilt: Information verarbeiten die Affekte »Interesse« und »Uber-
raschung«. Als Bindungsaffekte gelten »Trauer« und »Freude«. Die letzte Gruppe
unterbricht schliefilich unerwiinschte Aktivitdten, die auf den Affekten »Wutx,
»Angst« und »Ekel« beruhen. Mehr als die Emotionen sind es in der aktuellen
Literatur die Affekte, die dariiber entscheiden, ob weiter oder nicht weitergespro-
chen wird, ob Interesse oder Uberraschung (Information), Trauer oder Freude
(Bindung) oder schlie8lich doch Wut, Angst und Ekel (Unterbrechung) iiberwie-
gen.®*° Dilek Giing6rs Reaktion im Bioladen im Jahr 2016 ist mehr eine affektive,
denn eine emotionale Reaktion. Thr fehlt die symbolische Reprdsentation, das
bewusste Erleben und die Bestimmung ihrer Gefiihle. Ausfiihrlicher geht sie auf
diese Konstellation in ihrem Roman Ich bin Ozlem ein.*** Die Begriffe »Ausldnder«
oder »Brennpunktschule« 16sen dort den »Niederschlag einer Reminiszenz« aus
und lassen die Reaktionen der Protagonistin wie eine geerbte Antwort wirken,
denn sie begreift sich in einem historischen Zusammenhang — »hért es denn
niemals auf« — als Teil eines Kollektivs.**? Bei Giingér ist es eine Wut, die aus den
Untiefen der deutschen Migrationsgeschichte in den Alltag vordringt. Denn sie ist
jetzt wieder eine Ausldanderin, der ihr bisheriges Leben als Deutsche und deutsch-

637 FREUD, Sigmund (2009): »Die Angst«. In: ders.: Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psycho-
analyse, Frankfurt a. M.: Fischer, S. 375392, S. 378.

638 DOLL-HENSCHKER (2008): S. 447.

639 FREUD (2009): S. 378.

640 Auch in Massumis aktuellen Reflexionen sind Wut und Angst Affekte der Unterbrechung.
Sie sind negativ, weil sie den in der Situation »stattfindenden Bedeutungsfluss [...] unterbre-
chen: die stattfindenden, normalisierten Wechselbeziehungen und Interaktionen und die zu
erfiillenden Aufgaben«. MAssuMI (2010): S. 32.

641 Siehe hierzu: GENGOR (2019).

642 Ebd., S. 95f.



686 —— 5 »Was lebst Du?«: Narrative der Ankunft und Integration

sprachige Journalistin eigentlich widerspricht. Daher kann sie diesen Affekt
weder mit ihrer sozialstrukturellen Aufstiegsgeschichte filtern noch durch die
Tatsache, dass sie in Wirklichkeit gar nicht angesprochen wurde. Dieser Zustand
verhindert Weitersprechen und Interaktion. Er setzt dagegen eine Dynamik der
Schliefung, die die Interaktion unterbricht und die erst im Selbstgesprach auf
der Strafie endet.

Auch aktuelle theoretische Reflexionen und publizistische Interventionen
zu Postmigration, neuere Aufladungen und Bestimmungen des Begriffs »Integra-
tion« mit und nach der Fliichtlingskrise von 2015 schlieflen an die hier auf-
gezeigten Entwicklung vom Weitersprechen als Verkniipfung, Verbindung zu
Selbstgesprachen als Trennung und Bruch an, ohne aber dabei ihre Spannung,
ihre prekare Konstellation, ohne letztlich ihre Herkunft zu reflektieren und damit
auch zu kritisieren. Die politische Hauptdiktion der Postmigration lautet: die
vielfdltige von Diversitdt gepragte Gesellschaft anzuerkennen, sie Teil beruflicher
und politischer Entscheidungen werden zu lassen und schliefilich sie als Aus-
gangspunkt zukiinftiger Politik zu begreifen. Auf die Fragen aber, wie sie genau
zu dieser Gesellschaft geworden ist, die sie heute ist, was ihre Grundlagen, im
Besonderen die Grundlagen der Affekte sind, werden wie in den grof3en histo-
rischen und politischen Arbeiten zur Geschichte der Bundesrepublik und auch
in rezenten Publikationen zur Postmigration oder Migrationsgesellschaft keine
befriedigenden Antworten gegeben.®**> Mehr noch: das Gespriach wird mitun-
ter verweigert oder nicht mehr weitergefiihrt, wenn Fragen nach der Herkunft
gestellt werden.®** Beispielsweise leitet die Kulturwissenschaftlerin und Journa-
listin Mithu Sanyal ihren Beitrag Zuhause in Eure Heimat ist unser Albtraum mit
den Worten ein, »inzwischen sollte auch dem Letzten klar sein, dass yWo kommst
du eigentlich her?« ein No-Go ist«.** In einem vergleichbaren Sinne konstatierte
der Gestalter unserer Ausstellung Das neue Deutschland. Von Migration und Viel-
falt im Deutschen Hygiene Museum in Dresden bei deren Eréffnung am 8. Marz
2014, dass Deutschland ein Einwanderungsland geworden sei und dass man
iiber dieses Faktum nicht mehr zu sprechen brauche. Wie naiv und unbedacht
diese Aussagen waren und sind, und wie wichtig es doch ist, zu verstehen, dass
die ersten Migranten der 1960er Jahre (wie Deutsche damals auch) Amerikaner
werden oder sie zumindest spielen wollten, sich heute aber wieder, nachdem

643 Siehe hierzu: WOLFRUM (2006); WEHLER (2008); SCHILDT (2009); SCHMIDT (2011); TREIBEL
(2015); MUNKLER/MUNKLER (2016); FOROUTAN (2019); PLAMPER (2019).

644 Siehe hierzu: TREIBEL, Annette (2015): Integriert euch! Plidoyer fiir ein selbstbewussteres
Einwanderungsland, Frankfurt a. M.: Campus, S. 11-13.

645 SANYAL, Mithu (2019): »Zuhause«. In: Eure Heimat ist unser Albtraum, Berlin: Ullstein,
S.101-121, S. 101.



5.6 Fazit zu »Was lebst Du?« =——— 687

sie in den 2000er Jahren Deutsche wurden, wieder als Tiirken oder People of
Color (PoC) begreifen, zeigen die aktuellen gesellschaftspolitischen Entwicklun-
gen. Nur einen Monat nach dem Ausstellungsende im November 2014 setzten in
Dresden die PEGIDA-Marsche ein. Seitdem erleben wir politische Entwicklungen,
die erneut das verschieben, was gesehen und was nicht gesehen wird.



