
 Open Access. © 2022 Özkan Ezli, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert unter 
einer Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110731347-002

2  »Wir wollten alle Amerikaner werden«:  
Der Gast und seine Arbeiter

2.1 Der Gast und seine Arbeiter

»Wo beginnt eigentlich die europäische Zivilisation?«1, fragen sich Anfang der 
1960er Jahre in gespannter und positiver Erwartung die zukünftigen Gastarbeiter 
Recep und Yüce (der Ich-Erzähler)2 zu Beginn des autobiografischen Romans Türkler 
Almanyada (»Türken in Deutschland«, 1966) auf ihrer Zugfahrt von Istanbul nach 
München. Es ist ihre erste Fahrt nach Deutschland und kurz nach der österreichi-
schen Grenze sind sich beide einig: die europäische Zivilisation beginnt in Öster-
reich.3 Dass man sich die Zivilisation dort anschauen müsste, »Medeniyeti görmek 
lazım«, sagt auch der Gastarbeiter Ibrahim in Dönüş (»Die Rückkehr«), einem der 
ersten türkischen Filme zur Arbeitsmigration nach Deutschland von 1972, zu seiner 
Frau Gülcan bei seiner ersten Rückkehr aus der Bundesrepublik.4 Ibrahim hat neben 
dem technischen Fortschritt besonders beeindruckt, wie Männer und Frauen in 
öffentlichen Lokalen gelassen zusammenkommen und aus »pokalgroßen Gläsern« 
Bier trinken. Nicht selten tragen Frauen dabei Miniröcke. Zudem beeindruckt ihn, 
wie die Wohnhäuser mit Wasser und Strom versorgt werden. Seine ersten Eindrü-
cke von der deutschen Lebensweise sind durchweg positiv. Auch der türkische 
Schlepper Ahmet Tekin aus Tunc Okans international mehrfach ausgezeichnetem 
Film Otobüs von 1974 sagt den Dutzend türkischen Dörflern, die er illegal nach 
Schweden in einem kaum fahrtüchtigen Bus befördert, kurz vor Stockholm, dass sie 
nicht traurig dreinschauen sollten. Sie seien befreit und würden gleich in der Zivi-
lisation ankommen (»Kurtuldunuz. Medeniyet işte, geldik«).5 Und im bekanntesten 
Text der deutsch-türkischen Literatur der ersten Phase, in Aras Örens Poem Was will 
Niyazi in der Naunynstraße von 1973, antwortet Niyazi auf die Frage, warum er und 

1 Yıldız, Bekir (1966): Türkler Almanyada, Istanbul: Selbstverlag, S. 20. Alle folgenden Überset-
zungen aus dem Türkischen ins Deutsche in der vorliegenden Studie Narrative der Migration sind 
Übersetzungen des Autors.
2 Yüce steht im Türkischen eher selten für einen Eigennamen, sondern findet regelmäßig als 
Adjektiv für »hoch«, »erhaben« und »edel« Verwendung. Beispiele: yüce daǧlar: hohe, erhabene 
Berge oder yüce insan: edler, erhabener Mensch.
3 Yıldız (1966): S. 21.
4 Şoray, Türkan (1972): Dönüş, Spielfilm, Türkei, Akün Film. http://www.sinematurk.com/
film/1173-donus/ (04.07.2017).
5 Okan, Tunç (1974): Otobüs, Spielfilm, Türkei, Promete Film Yapımı.

https://doi.org/10.1515/9783110731347-002
http://www.sinematurk.com/film/1173-donus/
http://www.sinematurk.com/film/1173-donus/


100   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

die anderen gekommen seien, weil Deutschland »ein kleines Amerika« sei. Und nur 
wenn man »wie ein Amerikaner lebt, kann der Mensch sagen, ich habe gelebt«.6 

Im Unterschied zu Şorays und Okans Filmen und zu Örens Poem lässt der 
Protagonist und Ich-Erzähler in Bekir Yıldız’ autobiografischem Roman Türkler 
Almanyada nach dreijähriger Arbeits- und Lebenszeit in der Bundesrepublik 
seine Frau und ihren gemeinsamen Sohn in die Bundesrepublik nachziehen. Auf 
die erste Frage seiner Frau, ob es in Deutschland schwierig sei, antwortet er: »Ja 
[…] es ist schwer […], aber es gilt für alle. Das heißt, die Schwierigkeiten hier sind 
für alle Menschen gleich«.7 Yüce arbeitet hier bereits seit zwei Jahren als Drucker 
in einer Fabrik in der nordwestbadischen Stadt Leimen, südlich von Heidelberg, 
und hat bis zur Ankunft der Familie mit vielen anderen Gastarbeitern in einer 
Arbeiterbaracke gewohnt.8 Er geht nach Deutschland, weil er dort eine Drucker-
maschine erwerben will, was ihm am Ende des Romans auch gelingt. 1966 kehrt 
er schließlich mit Familie und Maschine in die Türkei zurück.9 Er erhofft sich, 
durch den Kauf eine gewisse Unabhängigkeit zu erlangen und seine Herkunfts-
gesellschaft auf diese Weise weiterentwickeln zu können.10 Tatsächlich wird der 
Autor damit 1966 in Istanbul seinen autobiografischen Roman Türkler Almanyada 
drucken – den ersten Text zum Leben der Gastarbeiter in Deutschland.11 

Dass ihm die Migration und sein Leben als Gastarbeiter zur Publikation des 
eigenen Romans verhelfen und er zum Schriftsteller12 wird, ist sicher ein besonde-

6 Ören (1973): S. 25.
7 Ebd., S. 77.
8 Bekir Yıldız (1933–1998) war von 1962 bis 1966 als Gastarbeiter in einer Firma in Heidelberg 
tätig, wo er als Drucker arbeitete. Seine Erfahrungen, die er in dieser Zeit in Deutschland mach-
te, hat er im autobiografischen Roman Türkler Almanyada festgehalten. Seine Darstellung der 
Familienzusammenführung in der Mitte seines Textes  korreliert mit der 1964 vorgenommenen 
Änderung des Anwerbeabkommens von 1961 mit der Türkei. Hunn, Karin (2005): »Nächstes Jahr 
kehren wir zurück …«. Die Geschichte der türkischen  »Gastarbeiter« in der Bundesrepublik, Göttin-
gen: Wallstein, S. 185. Siehe ebenfalls: Yaban Silan olur (1998): S. 83. Siehe auch Esser, Hartmut 
(1983): »Multikulturelle Gesellschaft als Alternative zu Isolation und Assimilation«. In: ders.: 
Die fremden Mitbürger. Möglichkeiten und Grenzen der Integration von Ausländern, Düsseldorf: 
Patmos, S. 25–38, hier S. 26.
9 Vgl. Dog ̌an, Âbide (2003): »Almanya’daki türk işçilerini konu alan Romanlar Türkler  Almanya’da,  
Sancı … Sancı …, A’nın gizli Yaşamı üzerine bir Deǧerlendirme«. In: Türkbilig 5, S. 56–68, hier 
S. 59. 
10 Auch Ibrahim lobt die Bundesrepublik in Türkan Şorays Film Dönüş, die im Film selbst seine 
Frau Gülcan spielt. 
11 Hunn (2005): 184. Der Arbeiteranwerbevertrag zwischen der Bundesrepublik und der Tür-
kei wurde im Dezember 1961 unterzeichnet und kurz darauf die deutsche Verbindungsstelle in 
 Istanbul eingerichtet. 
12 Bekir Yıldız hat nach seinem ersten Roman bis Anfang der 1990er mehrere Romane, 
 Erzählungen und Reportagen veröffentlicht. Ein äußerst geringer Teil seiner Publikationen ist 



2.1 Der Gast und seine Arbeiter   101

rer biografisch-ästhetischer Clou in Türkler Almanyada. Und dennoch: Trotz vieler 
individueller Marker handelt es sich bei Bekir Yıldız’ Text nicht um eine Autobio-
grafie im klassischen Sinn. Weder wird die Entwicklung des Ich-Erzählers in den 
Vordergrund gerückt13 noch bietet der Text eine ästhetische Selbstreferenzialität. 
Der Roman beschreibt vielmehr das Leben der Gastarbeiter und repräsentiert diese 
auf eine bestimmte Art und Weise; ein alles andere als einfaches Unterfangen.

Zwar deutet bereits der Titel Türkler Almanyada darauf hin, dass es hier nicht 
nur um die Geschichte des Erzählers und seiner Familie geht, sondern dass die 
Erzählung mit der Geschichte einer ethnischen Gruppe verbunden ist. Auf der 
Zugfahrt nach Deutschland werden zu Beginn des Romans auch die Figuren 
Nihat, Ayşe und Sevim vorgestellt; die Gründe und Folgen auch ihrer Migration.14 
Allerdings sei an dieser Stelle bereits angemerkt: Auch wenn diese Gruppe natio-
nal einheitlich identifiziert ist und dem Roman einen vermeintlich spezifischen 
Rahmen gibt, stellt sie keine homogene Einheit dar, der eine prästabile Gemein-
schaftsform vorausginge. Sie wird sich im Laufe des Romans auch nicht zu einer 
solidarischen Gruppe entwickeln. Anstelle einer einheitlichen türkischen Identi-
tät ist die Gruppe von Spannungen und Widersprüchen geprägt. Während Yüce 
als Arbeitsmigrant äußerst rational15 agiert und seine Ziele erreicht, verläuft und 
endet das deutsche Gastarbeiterleben der anderen Arbeitsmigrantinnen und 
-migranten völlig unterschiedlich.

Für Recep beispielsweise geht der Aufenthalt in Deutschland weitaus weniger 
erfolgreich zu Ende. Denn Recep, den der Erzähler anfänglich als imponieren-
den, grundehrlichen und rebellischen jungen Mann beschreibt, der sein türki-
sches Heimatdorf verlässt und nach Deutschland migriert, um mit eigenem Geld 
unabhängig vom tyrannischen Stiefvater zu werden und um die Familie ernäh-
ren zu können, entwickelt in der Fremde – aus Sicht des Erzählers – »falsche« 
Bedürfnisse. Nach den ersten Jahren des Gastarbeiterlebens in den Baracken 
von Leimen geht es ihm ‒ wie vielen anderen Gastarbeitern auch ‒ nicht mehr 
darum, Geld für eine bessere Existenz in der Türkei zu sparen oder unabhän-
gig zu werden. Vielmehr wird jetzt der Kauf eines Autos, eines Ford, zum dring-

dabei auf Deutsch erschienen (siehe Literaturverzeichnis). Am bekanntesten sind dabei seine 
Reportagen zum türkischen Dorf in den 1980er Jahren. Siehe hierzu: Yıldız, Bekir (1983): 
 Südostverlies. Drei Reportagen über Anatolien, Berlin: Harran. 
13 Siehe hierzu: Lejeune, Philippe (1975): Der autobiografische Pakt, Frankfurt a. M.:  Suhrkamp, 
S. 22.
14 Vgl. Dog ̌an (2003): S. 59.
15 Siehe: Esser, Hartmut (1978): »Wanderung, Integration und die Stabilisierung komplexer 
Sozialsysteme«. In: Soziale Welt 29:2, S. 180–200, hier S. 182.



102   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

lichsten Wunsch der Arbeiter.16 Im türkischen Dorf werden alle seinen Ford als 
Zeichen des sozialen Aufstiegs und als ein Ankommen im Westen deuten, hält 
Recep fest.17 Zudem habe ihn eine »innere Unruhe« zum Autokauf getrieben, 
die sich erst danach wieder legte (»içim rahatladı«).18 Den stolzen Besitz kann 
er jedoch nicht wie geplant vorführen. Recep verliert bei einem Autounfall in 
Deutschland (gegen Ende des Romans) sein Leben. Für den Ich-Erzähler wird 
er zum Opfer des schnellen und konsumorientierten westlichen Lebens und der 
Bildungs- und der Ahnungslosigkeit seiner Herkunftsregion.19 Auch der Gastar-
beiter Ibrahim in Türkan Şorays Film Dönüş stirbt am Ende des Films bei einem 
Autounfall, weil er zu schnell fährt. Und ebenso wie in Yıldız’ Roman kommt es 
in diesem Film zu einer Unterbrechung und Umkehrung der Bedürfnisstruktur 
des Gastarbeiters. Ibrahim zieht nach Deutschland in die Fremde und lässt Frau 
und Kind zurück, um seine Schulden beim Verwalter des Großgrundbesitzers zu 
begleichen, der ihm ein kleines Grundstück zur Landwirtschaft verpachtet hat. 
Ähnlich wie bei Recep in Türkler Almanyada ist das Ziel der Familie, selbstständig 
im Dorf leben zu können. Doch bei seiner ersten Rückkehr ist Ibrahim schon ein 
anderer Mensch. Er begleicht seine Pachtschulden und könnte im Dorf bleiben. 
Doch ziehen ihn neue Wünsche wieder zurück in die Bundesrepublik. Er möchte 
nun ein Auto kaufen. Auch sein öffentlicher Auftritt hat sich verändert. Er ist im 
Dorf nun fast immer in seinem gelben Anzug und mit seinem voll aufgedrehten 
Transistorradio unterwegs. Beides hat er in Deutschland gekauft. Er hört damit 
aber nur türkisches Radio, türkische Volksmusik. Selbst in den wenigen intimen 
Momenten in seinem einstöckigen einfachen Haus im Dorf schwärmt er davon, 

16 Die bekannte türkische Romanautorin Adalet Aǧaoǧlu hat diesen Wunsch der Gastarbeiter 
nach einem Auto in einem ihrer ersten Romane Fikrimin ince gülü von 1976 als eine Entfrem-
dungsgeschichte eindrücklich erzählt. Siehe hierzu: Ag ̌aog ̌lu, Adalet (1976): Fikrimin Ince Gülü, 
Istanbul: Remzi Kitabevi. 2015 wurde ihr Roman neu aufgelegt: Ag ̌aog ̌lu, Adalet (2015): Fikrimin 
Ince Gülü, Istanbul: Everest Yayınları.
17 Der chinesisch-amerikanische Soziologe Paul C. P. Siu beschreibt in seinem Werk The  Chinese 
Laundryman. A Study of Social Isolation von 1954, dass für den »Gastarbeiter« der Wandel seines 
Status in der Herkunfts- und nicht in der Ankunftsgesellschaft im Vordergrund stehe. Die chine-
sischen Arbeiter in der New Yorker Chinatown beschreiben und begreifen ihre (Gast-)Arbeit in 
den 1950er Jahren als einen Job und nicht als den Anfang einer Berufskarriere. Dieses  Verhältnis 
resultiert für Siu aus einem engen Bezug zur Herkunft. Er sieht in diesem die Grundlage der sozia-
len Isolation der chinesischen Wäschereiarbeiter und Wäschereibesitzer in der amerikanischen 
Einwanderungsgesellschaft. Siehe hierzu: Siu, Paul C. P. (1987): »The Chinese  Laundryman as a 
Sojourner«. In: ders.: The Chinese Laundryman. A Study of Social Isolation, New York: New York 
University Press, S. 294–303. 
18 Yıldız (1966): S.  163. Siehe auch Marcuse, Herbert (1967): Der eindimensionale Mensch. 
 Studien zur Ideologie der fortgeschrittenen Industriegesellschaft, Neuwied: Luchterhand, S. 47.
19 Yıldız (1966): S. 189. 



2.1 Der Gast und seine Arbeiter   103

wie Männer und Frauen zusammen Alkohol trinken. Wasser und Licht sind über 
Leitungen frei verfügbar und wenn man Licht haben möchte, drückt man einfach 
einen Schalter. Bei seiner zweiten Rückkehr aus Deutschland, nun in einem 
Volkswagen, kommt Ibrahim wie Recep bei einem Autounfall ums Leben.

Die »innere Unruhe« des in die Fremde Gegangenen bei Yıldız und bei Şoray 
und ihre Folgen reduzieren sich als Kritik der Erzählerinnen und Erzähler keines-
wegs allein auf die Frage der Sozialstruktur und der Unterscheidung von Ost und 
West. Denn in beiden Erzählungen ist auch die Herkunft keineswegs von Integration 
geprägt. Receps und Ibrahims Migrationen gehen soziale Ungleichheiten in den Her-
kunftsorten bereits voraus. Die »innere Unruhe« ist auch deshalb besonders stark, 
weil man am Ort der Herkunft als ein sozialstrukturell Angekommener gelten will.20 

Ein weiteres, immer wiederkehrendes Thema ist für die Gastarbeiter die Sexu-
alität. In Yıldız’ Roman reicht sie vom Sprechen darüber über den Kontakt mit 
deutschen Frauen, Fastnachtsbekanntschaften bis zum arrangierten Treffen in 
Hotelzimmern außerhalb der Arbeiterbaracken. Auch Ibrahim kehrt gegen Ende 
in Türkan Şorays Film mit einer neuen Frau und einem weiteren Kind zurück; 
bevor er nach Deutschland migrierte, hatten Ibrahim und Gülcan bereits ein Kind. 
Beim Unfall überlebt nur das jüngere Kind, dessen sich dann Gülcan annimmt. 
Ihr gemeinsames Kind stirbt, als Angestellte des Großgrundbesitzers sie am Fluss 
sexuell bedrängen. Ganz anders kehrt hingegen Nihat, der dritte  Protagonist 
in Yıldız’ Roman, zurück. Er wird aus der Bundesrepublik ausgewiesen, weil 
er eine deutsche Frau sexuell bedrängte.21 Ein Verhalten des ›vermeintlichen‹ 
 Landsmannes, das bei Yüce, dem Erzähler von Türkler Almanyada, selbst große 
Scham auslöst. Bei den Gastarbeiterinnen des Romans sind die Motivationsla-
gen und Folgen der Migration ganz andere. Ayşe sitzt im selben Zug wie Recep 
und Yüce, als diese sich als Gastarbeiter nach Deutschland aufmachen. Sie ist 
unterwegs nach Deutschland, weil sie es mit ihrem arbeitslosen Ehemann nicht 
mehr länger ausgehalten hat und ihr eigenes Geld verdienen will. In Deutschland 
beschließt sie, sich von ihrem Mann scheiden zu lassen, was diesen in seiner 
Ehre zutiefst verletzt: Er folgt ihr nach Deutschland und erschießt sie. Die unver-

20 Die »innere Unruhe« ist insbesondere auch eine körperliche, psychische und existenzielle An-
gelegenheit. Jean-Paul Sartre hält zu den Folgen der seriellen Industrialisierung in seiner Kritik 
der dialektischen Vernunft von 1960 fest, dass die serielle Produktion in das Gefüge des Sozialen 
und Psychischen ausgreife. Als Beispiel greift er den Einfluss der halbautomatischen Maschinen 
auf die sexuellen Träumereien der Arbeiter auf. »Umfragen haben gezeigt, dass kurz nachdem 
halbautomatische Maschinen eingeführt worden waren, die gelernten Arbeiterinnen sich bei der 
Arbeit Träumereien sexueller Art überfließen; sie erinnerten sich an das Schlafzimmer, das Bett, 
die Nacht, an alles, was nur die Person in der Einsamkeit des mit sich beschäftigten Paares angeht. 
Aber es war die Maschine in ihnen, die von Zärtlichkeiten träumte.« In: Marcuse (1967): S. 47.
21 Ebd., S. 73.



104   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

heiratete Sevim (als letzte der Gruppe aus dem Zug), bricht nach Deutschland 
auf, weil sie das freie Leben in Europa reizt.22 

So unterschiedlich sich die Motivationen und Folgen der Arbeitsmigration 
für jeden der Akteure ausnehmen, so unterschiedlich sind in Yıldız’ Roman auch 
die Einstellungen der Gastarbeiterinnen und Gastarbeiter zum Westen und zur 
eigenen Herkunft. An einer Stelle heißt es, man müsse die Rückschrittlichkeit der 
Türkei hinter sich lassen und Europäer werden, an anderer – welche die Position 
des Ich-Erzählers widerspiegelt – geht es darum, sich in Deutschland technisch 
weiterzubilden, um nach der Rückkehr die Herkunftsgesellschaft modernisieren 
zu können.23 Weitere wiederkehrende Themen des Romans sind das sittliche bzw. 
unsittliche Verhalten deutscher und türkischer Frauen, das unsolidarische Ver-
halten türkischer Beamter an der Grenze oder im Konsulat sowie die unmensch-
liche Kälte der Deutschen.24 

Ebenso wie die Motivlagen der Gastarbeiterinnen und Gastarbeiter werden 
auch diese Themen in Türkler Almanyada auf mikro- und makrosozialer Ebene 
kontrovers entfaltet. Trotz der Kritik an der sexuellen Freizügigkeit der deutschen 
Frauen und ihrer scheinbaren Amoralität wollen fast alle Gastarbeiter eine deut-
sche Freundin haben.25 Um sich mit ihren deutschen Frauenbekanntschaften 
ungestört treffen zu können, ziehen jene Gastarbeiter, die es sich leisten können, 
aus den Baracken in eine Pension.26 Und trotz der Kritik am diskriminierenden 
Verhalten der türkischen Behörden identifizieren sich die Gastarbeiter mit ihnen. 
Später ist es hingegen ein deutscher Arbeitskollege, mit dem sich der Ich-Erzähler 
am besten versteht, wenn sie über die deutsche und türkische Gesellschaft urtei-
len. Für beide haben die zentralen Aspekte des Spätkapitalismus, die Urbanisie-
rung und Industrialisierung in beiden Gesellschaften, negative Auswirkungen auf 
das soziale Leben.27 Diesem Deutschen stehen wiederum andere Deutsche entge-

22 Yıldız (1966): S.  16. In Okans Film Otobüs wird hingegen ein türkischer Gastarbeiter von 
einem homosexuellen Schweden sexuell bedrängt.
23 Tatsächlich war die Argumentation, dass die Migration türkischer Staatsbürger als Arbeiter 
nach Deutschland für die Türkei bei ihrer Re-Migration wichtige Impulse im Prozess ihrer wirt-
schaftlichen und gesellschaftlichen Entwicklung bringen würde, politisch sehr verbreitet. Die 
türkische Regierung hatte wie die deutsche ein Interesse daran, weniger bis kaum qualifizierte 
Arbeiter in die Bundesrepublik zu entsenden, damit sie dort berufliche Qualifikationen erwer-
ben konnten. Siehe hierzu: Hunn (2005): S. 60. 
24 Vgl. Yıldız (1966): S. 60.
25 Siehe ebd., S. 36.
26 Ebd., S. 44.
27 Milton Gordon hält ebenfalls in Assimilation in American Life fest, dass die eigentliche Her-
ausforderung für eine gelingende Integration die Verhandlung von Entfremdungserfahrungen 
sei, die die Prozesse der Urbanisierung und Industrialisierung in modernen Gesellschaften be-



2.1 Der Gast und seine Arbeiter   105

gen, die empathieloser und rationaler nicht hätten  dargestellt werden können. 
Widersprüche sind ein zentraler Bestandteil dieser und anderer  Erzählungen, die 
in diesem Kapitel noch diskutiert werden. Das Resultat ist eine Verkettung kon-
troverser Positionen, die am Ende von Türkler Almanyada so weit reicht, dass sich 
die Antwort auf die Ausgangsfrage im Roman, wo die europäische Zivilisation 
beginnt, verschiebt: von Österreich über Deutschland und schließlich nach Frank-
reich. Während eines zweitägigen Urlaubsaufenthaltes erkennt der Ich-Erzähler, 
dass das moderne Leben in Frankreich angenehmer gestaltet wird als in Deutsch-
land. In Deutschland werde gelebt um zu arbeiten, in Frankreich gearbeitet um zu 
leben.28 Das Verhältnis von Identität und Identifikation, von Akteuren zwischen 
Herkunfts- und Ankunftsgesellschaften ist in diesem ersten Text zur türkischen 
Arbeitsmigration unerwartet prekär. Es ist oft im Wandel begriffen und verschiebt 
nicht zuletzt sogar den Ausgangspunkt europäischer Zivilisation. Ein Grund für 
diese Verschiebungen: Die Migration schafft mit der Zeit neue Bedürfnisse.29 

In Türkler Almanyada sind diese Verhältnisse aber auch prekär, weil die Be-
gegnung von Akteuren, ihre Interaktionen, an funktionalen Orten und Transit-
räumen stattfinden: in Zugabteilen, internationalen Grenzbereichen, Arbeiter-
baracken, Arbeitsplätzen und Hotelzimmern.30 In Şorays Dönüş spielt der ganze 
Film zwar im Unterschied dazu nur in einem namentlich nicht genannten Dorf, 
doch entwickelt sich dieser vermeintliche Ursprungsort der Protagonisten für 
sie durch den Einfluss der Zivilisation (»Medeniyet«) und durch die Bedürfnisse 

stimmten. Siehe hierzu: Gordon, Milton (1964): Assimilation in American Life. The Role of Race, 
Religion, and National Origins, New York: Oxford University Press, S. 18. Die genannten Entfrem-
dungsaspekte spielen auch in den äußerst wirkmächtigen Arbeiten Der eindimensionale Mensch 
von Herbert Marcuse (1967) und in Critique de la raison dialectique von Jean-Paul Sartre (Paris, 
1960) eine herausragende Rolle. Marcuses Buch erschien zuerst in einer englischen Fassung. 
Siehe: Marcuse, Herbert (1964): One­Dimensional Man, Boston: Beacon Press.
28 Die 1960er Jahre sind in der Kulturgeschichte der Bundesrepublik das Jahrzehnt, in dem die 
Deutschen das Ausland, wie Frankreich, Italien und Jugoslawien, verstärkt als touristische Ziele 
wiederentdeckten. So kommt es, dass 1968 erstmals seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges in 
der Bundesrepublik die Zahl der deutschen Auslandstouristen höher ist als die der deutschen 
Inlandstouristen. Siehe hierzu: Schildt, Axel (2009): Deutsche Kulturgeschichte. Die Bundesre­
publik von 1945 bis zur Gegenwart, München: Hanser, S. 194. Diesen Befund hält auch Bekir Yıldız 
fest, wenn er beschreibt, dass an Feiertagen viele Deutsche, wie die Gastarbeiter, für Tagesaus-
flüge nach Frankreich fahren. Siehe hierzu: Yıldız (1966): S. 123. 
29 Dieser Vorrang der Bedürfnisse und Bedürftigkeiten steht auch im Vordergrund der Filme 
Dönüş und Otobüs. Und wie wir sehen werden, stehen sie auch im Zentrum der zur selben Zeit 
verfassten Literatur.
30 Âbide Doǧan erwähnt diese Lokalitäten nur beiläufig, ohne ihre spezifische narrative Funk-
tion einzubeziehen. Siehe hierzu: Doğan, Abide (2003): »Almanya’daki türk işcilerini konu alan 
romanlar üzerine bir değerlendirme«. In: Türkbilig, 2003/6, S. 56–68.



106   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

des Großgrundbesitzers zu einem unsicheren Ort. Weil Gülcan sich dem Groß-
grundbesitzer auch während der migrationsbedingten Abwesenheit Ibrahims 
sehr selbstbewusst widersetzt, wird ihr und Ibrahims Haus zerstört, ihr Acker in 
Brand gesteckt. Der türkische Großgrundbesitzer hat sich in Gülcans Schönheit, 
in ihre rebellische Art und in ihre Wut verliebt. Und er ist von einem Überschuss 
an Bedürfnissen getrieben, die den öffentlichen Raum im Dorf für Gülcan immer 
unsicherer machen. Mehrmals entgegnet er ihr, als sie sich ihm widersetzt, dass 
man am Ende schon sehen werde, wem die Welt gehöre, ihr oder ihm.31 In Okans 
Otobüs ist der öffentliche Raum außerhalb des Busses ebenfalls ein gefährlicher 
Ort für die Gruppe von Türken, weil ihnen Pässe und Bescheinigungen fehlen. 
Öffentliche Räume, Orte und Akteurinnen und Akteure stehen in keinem zuge-
hörenden oder besitzenden Verhältnis zueinander. Dieses Nicht-Verhältnis ent-
wickelt sich in Dönüş migrationssoziologisch spiegelverkehrt, so dass man sich 
am Ende fragen muss, wohin eigentlich Ibrahim zurückkehrt, wenn es kein Land, 
kein Haus und keine soziale Ordnung am Ort der Herkunft mehr gibt. Auch Yıldız’ 
autobiografischer Roman konterkariert seinen Titel. Erstens steht die äußerst 
heterogene Gruppe der Migranten in Yıldız’ Roman quer zum ersten Teil des 
Titels des Romans »Türkler«, der Homogenität verspricht. Und zum zweiten wird 
auch der zweite Teil des Titels, seine Topologie, konterkariert: »Almanyada«. Der 
Lokativ da weist im Türkischen funktional auf einen realen, stabilen Ort, einen 
Platz, den es in Yıldız’ Text nicht gibt. 

Mit den beiden bekannten Geografen der 1970er Jahre, dem Kanadier Edward 
Relph und dem chinesisch-amerikanischen Yi-Fu Tuan gesprochen, existiert hier 
kein wechselseitiges Verhältnis zwischen Raum, Platz und Ort (space & place);32 
ein Verhältnis, das der französische Soziologe Henri Lefebvre auch in den 1970ern 

31 Auch in dem bekannten türkischen Film Kibar Feyzo von 1978 beweist der Großgrundbe-
sitzer Maho Aǧa immer wieder durch Ausweisungen eines Dorfbewohners, dass ihm das Land 
gehört. Nur kehrt der ausgewiesene Feyzo aus der türkischen Stadt zurück und bringt mit 
seinen Ideen von dort das Dorfleben immer wieder durcheinander. Beispielsweise demons-
trieren irgendwann im Film die Frauen gegen das Brautgeld, das im Dorf von jeher Tradition 
ist. Der politische Wandel im Dorf führt so weit, dass am Ende der Großgrundbesitzer selbst 
aus dem Dorf ausgewiesen wird. Siehe hierzu: Yılmaz, Atif (1978): Kibar Feyzo, Spielfilm, 
Türkei, Arzu Film.
32 Der kanadische Geograf Edward Relph hält in seiner bekannten Arbeit Place and Places­
ness von 1976 als Grundlage für einen stabilen Ort »as concept of place« fest, dass diesem ein 
Wissen und ein Gefühl eines Raums (space) vorausgehen muss. Das Verhältnis von place und 
space ist dabei in der Abfolge ein wechselseitiges: »In general it seems that space provides the 
context for places but derives its meaning from particular places«. Relph, Edward (1976): Place 
and Placelessness, London: Pion Ltd., S.  8. In diesem Zusammenhang unterscheidet der chi-
nesisch-amerikanische Geograf Yi-Fu Tuan, dass place für Sicherheit und Stabilität stehe und 
space für Offenheit, Freiheit und zugleich auch für Gefahr. Siehe hierzu: Tuan, Yi-Fu (1977): 



2.1 Der Gast und seine Arbeiter   107

als Grundlage für die Aneignung des öffentlichen Raums beschreibt.33 Ihm ist 
es ein besonderes Anliegen, den öffentlichen Raum im Zentrum der Städte, das 
in den 1970er Jahren von Kaufhäusern geprägt ist, lebensweltlich zu gestalten. 
Die Frage nach der Gruppe und die Frage nach Ort und Platz gehören auf unter-
schiedlichsten Ebenen zu den zentralen Themen der Verhandlung von Integra-
tion in Literatur, Film, öffentlicher Debatte und Theorie der 1960er und 1970er 
Jahre. Äußerst eindrücklich zeigt sich dies in Tunç Okans Film Otobüs. Kaum hat 
der türkische Schlepper die türkischen Arbeiter nach Stockholm gebracht, parkt 
er auf der Flucht vor der schwedischen Polizei den Bus mitten auf einem öffent-
lichen Platz. Er verlangt von den Türken im Bus, ihm die Pässe und ihr letztes 
Geld zu geben. Er würde sie ihnen gleich wieder mit den Arbeitsbescheinigungen 
zurückbringen. Bis dahin sollten sie auf keinen Fall den Bus verlassen, weil sie 
dann ohne Papiere ausgewiesen würden. Der Schlepper kehrt nicht mehr zurück 
und in ihren abendlichen Touren streifen die Türken, als sie die öffentlichen Toi-
letten aufsuchen müssen, durch ein Stockholm, das nur aus Geschäften besteht. 
Äußerst irritierend wird die Erfahrung für den Türken Mehmet, der vom Regisseur 
selbst gespielt wird, als ihn ein schwedischer Homosexueller von der öffentlichen 
Toilette mit auf eine öffentliche Veranstaltung nimmt, bei der Schwedinnen und 
Schweden in edler Abendkleidung essen, trinken und gemeinsam einen Por-
nofilm anschauen. Außerdem wählt der Moderator der Veranstaltung aus dem 
Publikum ein Paar aus, das vor allen anderen auf der Bühne Geschlechtsverkehr 
haben soll. Als dann der homosexuelle Schwede den zu Stein erstarrten Türken 
dabei auch noch sexuell bedrängt, hält es dieser keine Sekunde mehr aus und 
verlässt mit einem Schrei die Bar. Am Ende des Films wird der Bus von der Polizei 
mit den Insassen abtransportiert und jeder der Türken wird einzeln aus dem Bus 
in Polizeigewahrsam gebracht.

Was die Rezeption von türkischen Filmen und türkischer Literatur zu Migra-
tion der 1960er und 1970er Jahre betrifft, haben sie bislang in der Forschung 
wenig Beachtung gefunden. Eine wichtige Ausnahme stellt hier die kürzliche 
erschiene Arbeit Die visuelle Kultur der Migration von Ömer Alkın dar.34 Ein Grund 

Space and Place: The Perspective of Experience, Minneapolis: University of Minnesota, S. 6. Für 
beide  Humangeografen gilt, dass space und place sich wechselseitig bedingen.
33 Lefebvre, Henri (2006): »Die Produktion des Raums«. In: Stephan Günzel: Raumtheorie. 
Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 337 f.
34 Alkın (2019). Siehe hierzu auch den Aufsatz von Tuncay Kulaoglu und Martina Priessner 
»Stationen der Migration« von 2017, in dem die Autoren mehrere Seiten den Filmen der 1970er 
Jahre widmen. Siehe hierzu: Kulaoğlu, Tuncay/Priessner, Martina (2017): »Stationen der 
Migration. Aufbruch, Unterwegssein, Ankunft und Rückkehr im türkischen Yeşilçamkino bis 
zum subversiven Migrationskino der Jahrtausendwende«. In: Deutsch­Türkische Filmkultur im 
Migrationskontext, Wiesbaden: Springer VS, S. 25–44 u. S. 26–32. 



108   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

für die ausgebliebene Rezeption ist sicherlich die fehlende Übersetzung ins Deut-
sche oder Englische und das nicht vorhandene Interesse von  Filmverleihen, die 
Filme als DVDs herauszubringen.35 Dabei stehen Türkler Almanyada, Dönüş und 
Otobüs ‒ beim letztgenannten zeigen es in jedem Fall die mehrfachen internatio-
nalen Prämierungen36 ‒ in einem äußerst weitreichenden Zusammenhang reprä-
sentativ für die 1960er und 1970er Jahre: politisch in internationaler Rahmung, 
typologisch mit ihren Fokussen auf eine fragile soziale Gruppe, auf ein fragiles 
Verhältnis zwischen place und space, zwischen Privatheit und Öffentlichkeit, 
mit ihren Themen Arbeit, Fortschritt, Konsum, Sexualität, Sittlichkeit und die 
Beherrschung all dessen durch Zivilität. Dieser Zusammenhang ist zur gleichen 
Zeit auch in den ästhetisch anspruchsvolleren und linkspolitisch motivierten 
Bearbeitungen des Migrationsthemas durch Rainer Werner Fassbinder, Aras 
Ören, Helma Sanders-Brahms, Güney Dal und abschließend mit Şerif Görens 
Film Almanya, Acı Vatan (»Deutschland, bitteres Vaterland«) von 1979 konsti-
tutiv.37 Dabei vollzieht der zuletzt genannte Film ziemlich genau in seiner Mitte 
einen narrativen Wandel auf mehreren Ebenen. Während in der ersten Hälfte 
Aufnahmen von öffentlichen Räumen, von Straßen, von Schwellenbegegnungen, 
das bewegungs- und beschäftigungsreiche Leben in mehrparteilichen Wohnun-
gen im türkischen Dorf und in Berlin-Kreuzberg den Film bestimmen, führt die 
zweite Hälfte Immobilitäten ein, die den zweiten Leitsatz der vorliegenden Kul-
turgeschichte neben und mit anderen Werken einleitet. Aber auch diesen Werken 
wird in der Forschung mitunter vorgehalten, ihre Akteure zu schematisch und zu 
schablonenartig dargestellt zu haben.38 

Diese deutlich zu psychologische und zu sehr auf das Subjekt verengte Per-
spektive verkennt das Thema und den eigentlichen Fokus. In diesen Produktionen  
stehen ‒ wie ich zeigen werde ‒ nicht die Ausgestaltung einer komplexen psy-
chisch-inneren Disposition oder die besondere Handlungsfähigkeit eines Indivi-
duums im Vordergrund, sondern die Kartierung eines Feldes mit Bedürfnisstruk-
turen, die eine Veränderung von Personen und Gruppen einleiten, die das soziale 
Gefüge der Erzählungen unerwartet verschieben. Als Orientierung steht im 
Zentrum die Frage nach den Bedingungen, Möglichkeiten und Unmöglichkeiten 

35 Dank türkischer Internetportale ist es jedoch möglich, sich diese Filme im Internet  anzusehen.
36 Wenn Otobüs international sehr positiv aufgenommen wurde, ist er jedoch in der Türkei für 
lange Zeit verboten worden, weil er die türkischen Dörfler besonders abwertend, naiv, dumm 
und als stumme Personen darstellt. Siehe hierzu: Alkın (2019): S. 161.
37 Siehe zu Acı Vatan: Alkın (2019): S. 582 f.
38 Chin, Rita (2007): The Guest Worker Question in Postwar Germany, New York: Cambridge 
 University Press; Göktürk, Deniz (2000b): »Migration und Kino. Subnationale Mitleidskultur 
oder transnationale Rollenspiele?«. In: Interkulturelle Literatur in Deutschland. Ein Handbuch, 
hg. v. Carmine Chiellino, Stuttgart, Weimar: Metzler, S. 329–347.



2.1 Der Gast und seine Arbeiter   109

von sozialstrukturellem Wandel. Dieses lässt sich sehr gut in der  vielschichtigen, 
ausführlichen und bewegungsreichen Antwort Niyazis greifen, warum er den 
überhaupt nach Deutschland gekommen sei. 

Als das mit Deutschland aufkam
sagte ich mir,
so wie jedermann, ich auch:
Deutschland ist ein kleines Amerika.

Gehst du dorthin, Niyazi,
lebst du dort wie die Reichen von Bebek.
Denn die Armen
können nur in Amerika – oder in Deutschland
oder in einem anderen westlichen Land – 
leben wie ein Amerikaner. Während
das in unseren Ländern
nur eine Sache der Reichen ist.

Und nur wenn man wie ein Amerikaner lebt
kann der Mensch sagen, ich habe gelebt.
Dort hat jeder einen Wagen.
Moderne Wohnungen mit Bad, 
stangenweise Anzüge, Nylonhemden
und Geliebte, die er an den Straßenecken küßt,
genau wie im Film.39

Doch diese Wünsche werden weder in Yıldız’ autobiografischem Roman, in Şorays  
und Okans Filmen noch in Örens Poem wahr. Vielmehr entwickeln sich die 
Wünsche und die Bedürfnisse zu Grundlagen von Kritik. Da Reflexionen zu Inte-
gration von der Kritik an Ist-Zuständen ausgehen, durchziehen die genannten 
Themen die Sozialtypologie von Orten, Plätzen und Räumen, von Sexualität und 
Sittlichkeit, die kulturell-nationale Orientierung, Wirtschaft, Konsumkritik bis hin 
zur Frage der Zivilität. Wie ich weiter aufzeigen werde, bestimmen sie ebenso sehr 
die Integrationsdebatten und -theorien der 1960er und 1970er Jahre in unterschied-
lichen Graden. Es sind Themen, die den innerdeutschen Diskurs ästhetisch wie 

39 Ören (1973): S. 25. Dass ein sozialstruktureller Aufstieg zugleich für einen  Identitätswandel 
steht, für eine Integration in eine Mehrheitsgesellschaft, ist nicht nur im Kern Bestandteil der 
Integrationstheorien von den 1920ern bis Ende der 1980er Jahre, also von Robert Ezra Park bis 
Hartmut Esser. Auch türkische kemalistische Parteifunktionäre vertraten und propagierten 
zwischen den 1950ern und 1970ern, »dass sich gut ausgebildete, im westlichen Sinn erzogene 
Menschen« ein aufgeklärtes Verhältnis gegenüber Traditionen und Religionen aneignen wür-
den. Siehe hierzu: Kreiser, Klaus/Neumann, Christoph (2009): Kleine Geschichte der Türkei, 
Stuttgart: Reclam, S. 416.



110   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

politisch bestimmen, die Produktionen des Neuen Deutschen Films ebenso wie die 
Debatten zur inneren Demokratisierung Deutschlands.40 In beiden thematischen 
Feldern ‒ der Migration und dem demokratischen Zustand der Bundesrepublik ‒ 
steht dabei ein zentraler Befund, dass es für die innere Demokratisierung der Bun-
desrepublik nämlich unentbehrlich ist, einen Zusammenhang zwischen privatem 
und öffentlichem Leben, zwischen privatem und öffentlichem Raum zu entwi-
ckeln;41 ein Konnex, der für die deutsch-türkische Literatur- und Filmproduktion, 
wie an einigen Beispielen mit Zaimoğlu, Özdamar und Şenocak im Einleitungska-
pitel bereits festgehalten wurde, ebenfalls konstitutiv ist.

Der Fokus auf Einstellungen, Verhaltensweisen und Gruppenkonstellatio-
nen ist jedoch nicht nur der Literatur und dem Film inhärent. Systematisch 
finden wir ihn auch in der bereits genannten Integrationstheorie Milton 
Gordons, der Assimilation in American Life. Im Gegensatz zu Robert Ezra Parks 
anvisierter kultureller Fusion von Herkunft und Ankunft durch den marginal 
man sieht Gordon das Gelingen von Integration in der Generierung neuer sozi-
aler Bindungen durch »participational identifications«. Deren Träger können 
nicht einzelne Individuen, sondern nur Gruppen sein, die sozialstrukturell 
und kulturell eine Überschneidungsdichte und Kontakte mit anderen Gruppen 
entwickeln.42 Der erste Schritt zu neuen sozialen und kulturellen Bindungen 
ist für Gordon der Abbau rassistischer, religiöser und nationaler Diskriminie-
rungen und die Entstehung angemessener Verhaltensweisen, die neue integ-
rative Gruppenbindungen auslösen und zu einer »civic assimilation« führen 
können.43 Diesen Prozess, den Gordon anhand von sieben Etappen in seinem 
Buch beschreibt, bezeichnet er nicht als eine Kultur- oder Zivilisationstheorie 
sondern als »a ›theory‹ of group life«.44 Gelingen kann dieses Konzept jedoch 
nur, wenn die small group in Kommunikation und engem Austausch mit einer 
larger society steht, die sie als ihr zugehörig rahmt. Er bezeichnet diese core 
society als »America«, was für Zivilgesellschaft steht. Dabei darf »America« in 

40 Siehe hierzu: Dahrendorf, Ralf (1966): Gesellschaft und Demokratie in Deutschland, 
 München: Piper, S. 464–482. 
41 Das zentrale Thema des Neuen deutschen Films, der Mitte der 1960er Jahre mit den Filmen 
Abschied von gestern (Alexander Kluge, 1966) und Der Zögling Törless (Volker Schlöndorff, 
1966) einsetzt und bis Ende der 1970er Jahre den deutschen Film definiert, ist ebenfalls das 
Verhältnis von privatem und öffentlichem Leben. Siehe hierzu: Hake, Sabine (2004): Film in 
Deutschland. Geschichte und Geschichten ab 1895, Reinbek: Rowohlt, S. 255. 
42 Gordon (1964): S. 53.
43 Ebd., S. 71. 
44 Ebd., S. 18. Dieser Fokus auf die Gruppe resultiert aus Milton Gordons Ergebnis, dass kultu-
relle Identifikationen von small groups eine soziale Tatsache darstellen, die sich für ihn beson-
ders in den Bürgerbewegungen der 1960er herauskristallisiert hat.



2.1 Der Gast und seine Arbeiter   111

Gordons Theorie nicht ein Territorium sein, das nur einer bestimmten Gruppe 
gehört, wie beispielsweise den weißen Protestanten. »Indeed, the white Protes-
tant is rarely conscious of the fact that he inhabits a group at all. He inhabits 
America. The others live in groups.«45 Solche ungleichen Wohnverhältnisse sind 
für Gordon die Grundlagen gesellschaftlicher Diskriminierung.46 »America« 
sollte eine stabile »wohnliche« Referenz für alle Gruppenmitglieder als eine 
large society sein.47 In den bereits kurz skizzierten Filmen und Texten zur türki-
schen Migration nach Deutschland entsteht weder am Ort der Herkunft noch an 
dem der Ankunft eine stabile »wohnliche« Referenz.

Wenn in Gordons theoretischen Ausführungen das real bewohnte Terri-
torium der Gruppen von den katholischen Farbigen über Chinesen bis hin zu 
weißen Protestanten mit der vorgestellten large society als »America« in einen 
identifizierenden Zusammenhang gebracht werden kann, findet sich diese Form 
der Korrelation von Territorium, Bewegung von »drinnen« nach »draußen« und 
narrativer Identifikation in der Bundesrepublik Deutschland in den 1960er und 
1970er Jahren nicht – oder höchstens für den Europäer und den Amerikaner, aber 
nicht für den Gastarbeiter. Das Pendant für die larger society in der Bundesre-
publik ist in dieser Zeit in wirtschaftlicher Hinsicht Europa und in kultureller 
Hinsicht Amerika.48 Ähnlich wie die Akteurinnen und Akteure in den bereits 
erwähnten und beschriebenen Produktionen ihre Erfahrungen in Deutschland 
etwas unbestimmt als Erfahrungen mit der europäischen Zivilisation bezeichnen, 
beschreiben deutsche Politiker und Journalisten Sinn und Zweck der ausländi-

45 Gordon (1964): S. 5, Hervorhebung im Original.
46 Ebd., S. 3.
47 »In the last analysis, what is gravely required is a society in which one may with equal pride 
and without internal disquietude at the juxtaposition: ›I am a Jew, or a Catholic, or a Protestant, 
or a Negro, or an Indian, or an Oriental, or a Puerto Rican;‹ ›I am an American;‹ and ›I am a 
man‹.« Gordon (1964): S. 265. Weniger auf ein reales und zugleich imaginäres Territorium mit 
»America« setzt Anfang der 1970er Jahre der Soziologe Mark Granovetter auf ein Netzwerk zwi-
schen unterschiedlichen Gruppen, das aus weak ties, schwachen Verbindungen, entsteht. Für 
ihn sind es nicht die umstehenden Verwandten und Freunde, die die Integration in eine moderne 
Gesellschaft ermöglichen, sondern Bekanntschaften aus anderen Gruppen, die soziale Mobilität 
ermöglichen können. »Weak ties are actually vital for an individual’s integration into modern 
society.« Granovetter, Mark S.  (1973): »The Strength of Weak Ties«. In: American Journal of 
Sociology, Volume 78, Issue 6, S. 1360–1380, hier S. 1366. 
48 Wenn die 1950er Jahre als erste Phase der Amerikanisierung »an einer Wand traditionsreicher 
Ressentiments« in der Bundesrepublik zerschellten, erfolgte in den 1960er Jahren die eigentliche 
Amerikanisierung. Die 1960er sind für viele Zeithistoriker das »entscheidende Jahrzehnt« der 
Amerikanisierung. Siehe hierzu: Schildt (2009): S. 188. Siehe auch: Doering-Manteuffel, An-
selm (2011): »Amerikanisierung und Westernisierung«. Version: 1.0, In: Docupedia­Zeitgeschich­
te, 18.01.2011, http://docupedia.de/zg/Amerikanisierung_und_Westernisierung (20.05.2016).

http://docupedia.de/zg/Amerikanisierung_und_Westernisierung


112   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

schen  Arbeitsmigration  ‒ besonders in der Anwerbephase zwischen 1955 und 
1973 ‒ auch als ein europäisches Integrationsprojekt.49 

Im ersten deutschen Zeitungsartikel zu Gastarbeitern wird beispielsweise bei 
der Anwerbung der italienischen Arbeitskräfte im Dezember 1955 die europäische 
Solidarität beschworen.50 Und knapp fünfzehn Jahre danach ist es noch Tenor 
unter vielen deutschen vorsitzenden Gewerkschaftern, dass »der ausländische 
Arbeiter von heute […] der europäische Bürger von morgen [ist]«.51 Auch für die 
Schweiz hält der Zürcher Soziologe Hans-Joachim Hoffmann-Nowotny in seiner 
Soziologie des Fremdarbeiterproblems von 1973 fest, dass die Integration der 
Fremdarbeiter in der Schweiz nur gelingen könne, wenn sie als eine europäische 
und darüber hinaus sogar als eine weltgesellschaftliche begriffen werde.52 Auf die 
kognitive Assimilation folgt die sozialstrukturelle, auf diese die soziale und am 
Ende ergibt sich die identifikative Assimilation wie von selbst. Im Zentrum seiner 
Integrationstheorie stehen die Expansion und die Öffnung der Beschäftigungs-
struktur für Fremdarbeiter wie für die Autochthonen.53 Was aber diesen neuen 
europäischen Bürger jenseits seiner Bestimmung als Arbeiter oder Konsument 
auszeichnen soll, wird ‒ wie auch in Bekir Yıldız autobiografischem Roman ‒  
an keiner Stelle der genannten Texte, ob journalistisch oder wissenschaftlich, 
explizit. Es dominiert die Vorstellung, dass Zeit, Wirtschaft und sozialstrukturel-
ler Aufstieg die sozial bestehenden Spannungen der Migration werden auflösen 
können.54 Diese mangelnde Äquivalenz zwischen Wirtschaft und politischem 

49 »Eingliederung« und »Anpassung« sind die zwei am häufigsten verwendeten Begriffe in 
dieser Zeit, wenn es um die Frage der Integration der Arbeitsmigranten geht. Siehe hierzu: 
Schönwälder, Karen (2001): Einwanderung und ethnische Pluralität, Berlin: Klartext, S.  165. 
Siehe auch: Rauer, Valentin (2013): »Integrationsdebatten in der deutschen Öffentlichkeit 
(1947–2012)«. In: Die Integrationsdebatte zwischen Assimilation und Diversität. Grenzziehungen in 
Theorie, Kunst und Gesellschaft, hg. v. Özkan Ezli, Andreas Langenohl, Valentin Rauer, Claudia 
Voigtmann, Bielefeld: transcript, S. 51–86, hier S. 77.
50 FAZ (1955): »Hunderttausend italienische Gastarbeiter kommen«, 21.12.1955.
51 Stephan, Günter (1969): „Einstellung und Politik der Gewerkschaften“. In: Strukturfragen 
der Ausländerbeschäftigung, hg.  v. Prof.  Dr.  Johannes Chr. Papalekas, Herford: Maximilian, 
S. 34–46, hier S. 40.
52 Siehe hierzu: Hoffmann-Nowotny, Hans-Joachim (1973): Soziologie des Fremdarbeiterprob­
lems. Eine theoretische und empirische Analyse am Beispiel der Schweiz, Stuttgart: Enke, S. 317–321.
53 Ebd., S. 23.
54 Da dies aber in der Praxis weder die Politik der Bundesregierung noch die anderer europäi-
scher Länder ist, steht neben diesem insgesamt sehr unbestimmt gehaltenen Narrativ einer eu-
ropäischen Integration eine äußerst konkret und bestimmt geführte Kosten-Nutzen-Kalkulation 
der Arbeitsmigration nach Deutschland, wie sie Ulrich Herbert und Karin Hunn in ihren Publi-
kationen aufgezeigt haben. Durch die Neufassung des Anwerbeabkommens zwischen der Bun-
desrepublik und der Türkei 1964 ‒ nach 1961 ‒ war es den türkischen Gastarbeitern nach zwei 



2.1 Der Gast und seine Arbeiter   113

Entwurf, um welchen europäischen Bürger es beim Arbeitsmigranten in Zukunft 
gehen soll, impliziert eine gespaltene Repräsentation, die Literatur und Film der 
1970er Jahre zentral bestimmt. Diese Spannung und Spaltung hat paradoxerweise 
auch ihr Gutes gehabt, denn sie war die Grundlage der beginnenden informellen 
Einwanderungsgeschichte in der Bundesrepublik. Man war zwar kein Einwande-
rungsland, doch wurden aufgrund des bundesrepublikanischen wirtschaftlichen 
Bedarfs und des politischen Projekts wieder Teil der zivilen westlichen Welt zu 
werden, Familienzusammenführungen erlaubt, die logischerweise Einwande-
rungsprozesse einläuteten. »Sowohl für die konservativ als auch die sozialdemo-
kratisch geführten Regierungen der mittleren 1950er bis mittleren 1970er Jahre 
war die Arbeitsmigration aus dem Ausland verknüpft mit zentralen Zielen ihrer 
Politik.«55 Aktiver Teil dieser Politik sollten die ausländischen Arbeitskräfte aber 
nicht werden, wie es auch das Ausländergesetz von 1965 dokumentiert. 

Es ist mitunter diese uneinheitliche Adressierung der Gastarbeiter als ein 
uneinheitliches Objekt, die die erste große öffentliche Debatte über Gastarbei-
ter weder von nationalen noch kulturellen Merkmalen bestimmen ließ.56 Im 
Gegenteil bündelt das Thema, das die Bildzeitung im Frühjahr 1966 aufwarf, Dis-
ziplin, Körperlichkeit und Fleiß.57 Sie titelte im Zusammenhang einer Tagung 
des Bundes Deutscher Arbeitgeber (BDA) zum »Gastarbeiter«, ob »Gastarbei-
ter fleißiger als deutsche Arbeiter« seien. Tags darauf legten mehr als 5000 

Jahren Aufenthalt in Deutschland möglich, ihre Frauen und Kinder nach Deutschland nachzie-
hen zu lassen. Siehe hierzu: Herbert, Ulrich (2001): Geschichte der Ausländerpolitik in Deutsch­
land. Saisonarbeiter, Zwangsarbeiter, Flüchtlinge, Gastarbeiter, München: Beck, S. 227–229. Dies 
führte dazu, dass der Anteil nicht arbeitender Gastarbeiter ab Mitte der 1960er zunahm und da-
durch erhöhte Kosten auf kommunaler Ebene entstanden. Letzteres war am Ende die eigentliche 
Grundlage für den Anwerbestopp im November 1973 durch die Regierung von Willy Brandt und 
weniger die Erdölkrise. Siehe hierzu: Hunn (2005): S. 341. Hinzu kommt – neben dem Gastarbei-
ter als Europäer und der Kosten-Nutzen-Kalkulation ‒ ein weiteres immer wieder auftretendes 
Narrativ, dass die Sprechweisen der Integration in den 1960er und 1970er Jahren ebenfalls mitbe-
stimmt. Oft wird die Gastarbeiteranwerbung als eine Art Entwicklungshilfe beschrieben, bei der 
die Gastarbeiter viel für ihre Herkunftsländer und Herkunftsgesellschaften auf industrieller und 
zivilisatorischer Ebene lernen würden. Auf diesen Aspekt werde ich in Kapitel 2.7 »Zivilisation 
als unbestimmte Soziokultur« noch näher eingehen.
55 Schönwälder, Karen (1999): »›Ist nur Liberalisierung Fortschritt?‹ Zur Entstehung des ers-
ten Ausländergesetzes der Bundesrepublik«. In: 50 Jahre Bundesrepublik. 50 Jahre Einwanderung. 
Nachkriegsgeschichte als Migrationsgeschichte, Frankfurt a. M.: Campus, S. 127–144, hier S. 141.
56 Auf diesen Aspekt, dass Kultur in den Anfängen der Arbeitsmigration, selbst bei den türki-
schen Gastarbeitern, keine besondere Rolle gespielt hat, macht auch die Historikerin Karin Hunn 
explizit aufmerksam. Siehe hierzu: Hunn (2005): S. 139.
57 Auch im türkischen Film Dönüş sehen wir fast in jeder Sequenz arbeitende Menschen. Ent-
weder auf dem Feld, beim Wasserholen oder den Dorflehrer beim Unterrichten.



114   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

deutsche Arbeiter der metallverarbeitenden Betriebe in  Baden-Württemberg 
 protestierend ihre Arbeit für mehrere Tage nieder; sie fühlten sich »belei-
digt«, in ihrer »Ehre« gekränkt.58 Erst achtzehn Monate zuvor, am 10. Septem-
ber 1964, wurde dem einmillionsten Gastarbeiter, dem Portugiesen Armando 
Rodrigues, am Bahnhof von Köln-Deutz ein zweisitziges Moped zusammen mit 
einem Nelkenstrauß geschenkt.59 Einen weiteren Nachweis dafür, dass expli-
zit keine nationalen oder religiösen Kategorien in den 1960er und 1970ern als 
trennende bestimmend waren, zeigt auch eindrücklich, dass beispielsweise 
1965 das Ende des Ramadans im Kölner Dom gefeiert wurde. Dabei wurde 
diese Feier nicht als ein interreligiöses Fest begriffen, sondern vielmehr als 
eine Möglichkeit für alle Muslime in Köln an einem großen und angemessenen 
Ort das Ende der Fastenzeit feiern zu können.60 

Trotz dieser Zeichen bleibt die Gastarbeitermigration in die  Bundesrepublik 
ein wirtschaftliches Projekt. Der Weltmarkt der 1960er Jahre setzt sich aus dem 
angloamerikanischen und westeuropäischen Markt zusammen und das nach 
Westen wachsende Europa dieser Zeit ist in erster Linie eine Wirtschaftsgemein-
schaft (EWG). Länder wie Italien, Portugal, Jugoslawien oder Griechenland gehören 
nicht dazu, die daraufhin, ebenso wie die Türkei, die meisten Gastarbeiter auf 
Basis von Anwerbeverträgen nach Deutschland entsenden. Die Zahl der Gastarbei-
ter in der Bundesrepublik bleibt zwischen den Jahren 1964 und 1968, sprich bis zur 

58 Allein bei der Daimler-Benz AG waren es im Werk bei Untertürkheim und im Zweigbetrieb 
Stuttgart-Hedelfingen über 3000 streikende Metallarbeiter. Vgl.  hierzu: Cohn-Bendit, Daniel/
Schmid, Thomas (1993): Heimat Babylon. Das Wagnis der multikulturellen Demokratie, Hamburg: 
Hoffmann und Campe, S. 121. Über 35 % der Gastarbeiter waren in der Eisen- und Metallerzeu-
gung und -verarbeitung beschäftigt. Siehe auch: Herbert (2001): S. 225.
59 FAZ (1964): »Großer Bahnhof für Armando Sa Rodrigues«, 11.09.1964. Im Zusammenhang 
dieses Empfangs schrieb der damalige Bundesarbeitsminister Theodor Blank im Bulletin des 
Presse­ und Informationsamtes der Bundesregierung, dass der deutsche ökonomische Fortschritt 
ohne die Gastarbeiter nicht denkbar wäre. »Diese Million Menschen auf deutschen Arbeitsplät-
zen trägt mit dazu bei, daß unsere Produktion weiter wächst, unsere Preise stabil und unsere 
Geltung auf dem Weltmarkt erhalten bleibt. Die Rolle der Gastarbeiter auf dem Arbeitsmarkt wird 
in den kommenden Jahren sicher noch gewichtiger werden.« Blank, Theodor: »Eine Million 
Gastarbeiter«. In: Bulletin des Presse­ und Informationsamtes der Bundesregierung, 30.10.1964, 
Nr. 160, S. 1480.
60 Siehe hierzu: Hunn, Karin (2011): »›Türken sind auch nur Menschen. Und zwar Menschen 
mit einer anderen Kultur.‹ Ursachen von Fremd- und Selbstethnisierung türkischer Migranten in 
der Bundesrepublik«. Vortrag im Rahmen der Tagung Ist das Konzept der Integration überholt? 
Theoretische Fassungen einer aktuellen Debatte (14.–15.07.2011), Universität Konstanz, 14.07.2014, 
https://streaming.uni-konstanz.de/talks-events/integrationstagung-ist-das-konzept-der-in-
tegration/tuerken-sind-auch-nur-menschen-und-zwar-menschen-mit-einer-anderen-kultur/ 
(05.07.2017).

https://streaming.uni-konstanz.de/talks-events/integrationstagung-ist-das-konzept-der-integration/tuerken-sind-auch-nur-menschen-und-zwar-menschen-mit-einer-anderen-kultur/
https://streaming.uni-konstanz.de/talks-events/integrationstagung-ist-das-konzept-der-integration/tuerken-sind-auch-nur-menschen-und-zwar-menschen-mit-einer-anderen-kultur/


2.1 Der Gast und seine Arbeiter   115

ersten kurzen wirtschaftlichen Rezession 1967, konstant bei knapp einer Million. 
Aufgrund erneuter wirtschaftlicher Konjunktur verdoppelt sie sich zwischen den 
Jahren 1968 und 1973 auf 2,595 Millionen.61 Seit Januar 1972 bilden die Türken bis 
heute die größte nationale Gastarbeiter-Gruppe in der Bundesrepublik Deutsch-
land. Zu Beginn der 1970er Jahre nimmt die Kritik an der Anwerbung von Arbeits-
migranten öffentlich zu, besonders was die Fragen der öffentlichen Ordnung und 
ihrer Sicherheit betrifft. Zugleich wächst die Kritik an den Unterbringungen und 
Wohnverhältnissen der Gastarbeiter in Baracken und Wohnheimen.62 

Diese gesellschaftspolitische Gemengelage zwischen Gastarbeiter in einem 
europäisch-westlichen Auftrag als Gäste zu empfangen und sie dennoch aus-
schließlich am wirtschaftlichen Profit zu messen, kennzeichnet die widersprüch-
lichen Entstehungsbedingungen und Grundlagen der Migration in den 1960er 
und 1970er Jahren. Meine Fragen, die sich daraus ergeben: Zeigt sich diese diame-
trale Spannungslage zwischen politischem und wirtschaftlichem System, die sich 
auch in der Begriffsgeschichte »Gastarbeiter« ablesen lässt, als eine zusammen-
gehörige, paradoxe epistemische Einheit in Literatur, Film und politischer Refle-
xion? Und wenn ja, in welche narrativen Formen haben die Diskurse diese Span-
nungen übersetzt? Was sind das für Geschichten, die sie erzählen? Mit welchen 
Plots, narrativen Abfolgen wurden sie gerahmt? Wie ist das komplexe Verhältnis 
der Repräsentation zwischen Darstellen und Vertreten in diesen Anfängen der 
deutsch-türkischen Literatur und des deutsch-türkischen Films gelöst worden? 
Ist es überhaupt gelöst worden? Haben Literatur und Film Antworten auf diese 
Spannungslagen geben können? 

Da die hier im Zentrum stehenden Filme und Texte von Helma Sanders- 
Brahms, Türkan Şoray, Aras Ören, Tunç Okan, Güney Dal, Rainer Werner Fassbin-
der und Şerif Gören in den 1970ern im Unterschied zu Bekir Yıldız’ Roman sehr 
erfolgreich waren, stellt sich die Frage, welches größere gesellschaftspolitische 
Narrativ ihre Geschichten aktualisierten und modifizierten, um als gelungene 
Erzählungen klassen- und schichtübergreifend rezipiert werden zu können. Was 
hat man letztlich in den 1960er und 1970er Jahren unter »Integration« verstanden? 
Wie weit reichte die Semantik des Begriffs? Galt er vielleicht über die Südländer, 
Gastarbeiter und Ausländer hinaus auch für die vermeintlich alteingesessenen 
Deutschen selbst? Denn die Frage, wo die europäische Zivilisation beginnt, hätte 
in den 1960er und 1970er Jahren auch in einem deutschen  autobiografischen 
Roman gestellt werden können.

61 Siehe hierzu: Herbert (2001): S. 224.
62 Siehe hierzu: ebd., S. 235.



116   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

2.2 Einfache Geschichten: Überraschend viele Lesarten

Es war die Nachricht über die Ermordung einer blonden Türkin in einem Kölner 
Boulevard-Blatt 1971, die die Regisseurin Helma Sanders-Brahms auf die Idee 
ihres sehr erfolgreichen und zugleich umstrittenen Spielfilms Shirins Hoch-
zeit (1976) brachte. Dem Zeitungsbericht zufolge wurde der Türkin, vermutlich 
eine Prostituierte, in der Nähe eines Kölner Arbeiterwohnheims in den Rücken 
geschossen.63 Wochen vor dieser Tat arbeitet Sanders-Brahms an ihrem Doku-
mentarfilm Die industrielle Reserve-Armee, einem 36-minütigen Kurzfilm in 
Farbe, der die Funktion und Situation der Arbeitsmigranten in der Bundesrepub-
lik Deutschland zum Thema hat.64 

Bei ihren Recherchen zu diesem Film ist ihr das besondere Anliegen des 
Leiters eines Kölner Arbeiterwohnheims der Fordwerke aufgefallen. Der Mann 
will »bei Ford den Bau eines Bordells in Heimnähe anregen, um damit das sexu-
elle Problem der Arbeiter zu lösen, die ein Jahr von ihren Frauen getrennt in 
einem fremden Land ohne soziale Kontakte leben müssen«.65 Mit seinem Vor-
schlag möchte er auch gegen die »Tricks« der Kölner Zuhälter angehen, denen es 
immer wieder gelingt, »trotz Pfortenschlusses um 22:00 [hauptsächlich durch die 
Kellerfenster] Mädchen in die Heime zu bringen«.66 Im Zusammenhang all dieser 
Recherchen kommt Helma Sanders-Brahms eine Kette von Situationen in den 
Sinn, die ihr Filmprojekt plastisch werden lassen. Sie denkt »an die Kellerfenster, 
an die Zimmer mit vier bis sechs Männern darin, an das Mädchen, das in diese 
Zimmer gehen [muss], ein Bett nach dem anderen, während die übrigen Zimmer-
insassen« zuhören, warten. Und sie denkt »an die Situation dieser Männer, an die 
Situation des Mädchens«.67 Diese aus Nachrichten, Recherchen und Interviews 
imaginierten Szenen dienen später auch als Vorlagen für die letzten 20 Minuten 
des zweistündigen Spielfilms Shirins Hochzeit. Zugleich evozieren diese Situ-
ationen auch Sanders-Brahms’ narrative Folge des Films von Anfang, Mitte und  

63 Siehe: Sanders-Brahms, Helma (1980): Shirins Hochzeit, Freiburg: Panta Rhei Filmverlag, S. 107. 
64 Siehe: http://www.filmportal.de/film/die-industrielle-reserve-armee_e0445ac032354c129bfd4d 
5695e63aaa (17.08.2016). Vor diesem Dokumentarfilm zu den Gastarbeitern in Deutschland hatte 
Helma Sanders-Brahms in ihren ersten Film Angelika Urban, Verkäuferin, verlobt (1970) 
den Alltag einer Verkäuferin in der Modeschmuckabteilung eines Kaufhauses dokumentiert. San-
ders-Brahms, Helma (1970): Angelika Urban, Verkäuferin, verlobt, Dokumentation, BRD, Zentral 
Film Verleih.
65 Sanders-Brahms (1980): S. 107.
66 Ebd.
67 Ebd.

http://www.filmportal.de/film/die-industrielle-reserve-armee_e0445ac032354c129bfd4d5695e63aaa
http://www.filmportal.de/film/die-industrielle-reserve-armee_e0445ac032354c129bfd4d5695e63aaa


2.2 Einfache Geschichten: Überraschend viele Lesarten   117

Ende, ihre »causes« und »effects«68: Wie ist es zur Tötung der türkischen 
 Prostituierten gekommen und wie ist sie in diese Umstände hineingeraten? Ver-
mutlich kommt sie aus einem türkischen Dorf, räsoniert sie weiter, aber warum 
ist sie von dort weggegangen? Und warum nach Deutschland, und wie sieht ihr 
Leben hier aus? An der Abfolge dieses Schicksals und vorerst Einzelfalls gibt es 
für Helma Sander-Brahms kaum Zweifel. »Heim, Fabrik, Arbeitslosigkeit, danach 
Verlust des Heimplatzes, aber die Verpflichtung, Geld nach Hause zu schicken. 
Also der Strich. Shirin war in meinem Kopf geboren, nach ihrem Tod.«69

Ausgehend von diesen Assoziationen und Kausalitäten entsteht Shirins 
Hochzeit. Er ist der erste deutsche Spielfilm, der die türkische Migration nach 
Deutschland zum Thema hat und wird am 20. Januar 1976 im Ersten Deutschen 
Fernsehen zum ersten Mal ausgestrahlt. Der Film erzählt die Geschichte einer 
jungen türkischen Frau, die, als sie von den Brüdern ihres Vaters an einen rei-
chen Brautwerber verkauft werden soll, aus einem türkischen Dorf zunächst nach 
Istanbul und dann nach Deutschland flieht. Der Aufbruch ist aber mehr als nur 
eine Flucht, denn sie geht nach Köln, zu dem Mann – einem türkischen Gastar-
beiter ‒, den sie liebt und der ihr ursprünglich versprochen war. Sie wird ihm, am 
Ende des Films, als Prostituierte in einem Kölner Arbeiterwohnheim begegnen. 
Aber er wird sie nicht erkennen, weil sie gezwungen wurde, sich dem »westlichen 
Leben« anzupassen. 

Trotz dieser einfachen und schematisch sehr simplen Story hätte die Rezep-
tion dieser unglücklichen Liebesgeschichte sowohl unmittelbar nach der Aus-
strahlung als auch später in der Forschung kaum unterschiedlicher und wider-
sprüchlicher ausfallen können. Auf Vorschlag der Jury der Funkkorrespondenz 
der Katholischen Kirche wird der Film von ARD und ZDF zum Fernsehspiel des 
Monats gekürt.70 Seine Einschaltquote (damals: »Sehbeteiligung«) lag bei der 
Erstausstrahlung bei 37 %.71 Die Zeitungskritik (vom Stern über die Zeit bis zum 
Spiegel) wertet den Film als eine empfindsam-realistische Geschichte, der es 
eindrucksvoll gelinge, sich in die »Psyche einzufühlen und zugleich in dieser 
Deutlichkeit den gesellschaftlichen und politischen Kausalitäten auf die Spur« 
zu kommen.72 An anderer Stelle wird er in einem Atemzug genannt mit Fellinis 

68 Vgl.  Bordwell, David/Thompson, Kristin (2012): Film Art. An Introduction, 10.  Aufl.,  
New York: McGraw-Hill, S. 77–79.
69 Ebd., S. 108.
70 Siehe hierzu: Medien aktuell, 02.02.1976. Aus: Sanders-Brahms (1980): S. 140.
71 Zum Vergleich: Die höchste Einschaltquote des aktuell erfolgreichsten Tatortermittlerpaars 
seit den 1990er Jahren – Tatort: Münster ‒ beträgt 13,2 %. Siehe hierzu: http://de.statista.com/
statistik/daten/studie/169503/umfrage/durchschnittliche-einschaltquote-der-tatort-ermittler/ 
(17.08.2016).
72 Bröder, F. J. (1976): Das Märchen vom eisernen Berg. In: Nürnberger Nachrichten, 22.01.1976.

http://de.statista.com/statistik/daten/studie/169503/umfrage/durchschnittliche-einschaltquote-der-tatort-ermittler/
http://de.statista.com/statistik/daten/studie/169503/umfrage/durchschnittliche-einschaltquote-der-tatort-ermittler/


118   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

 Klassiker La Strada (1954) und mit Volker Schlöndorffs prämiertem Film Die 
 verlorene Ehre der Katharina Blum (1975). Auf dieser Interpretationsebene ist 
die »türkische« Figur Shirin mit der »deutschen« Figur Katharina Blum  identisch.

Der allgemein-verbindlichen existenziell kulturübergreifenden Lesart steht 
eine andere gegenüber; eine spezifische national-kulturelle, die Shirin mit Katha-
rina nicht länger gleichsetzt. Der Film zeige eindrücklich die Mentalität eines »tür-
kischen Mädchens« und die »Eigenart des Miteinanderumgehens der türkischen 
Landsleute« untereinander.73 Diesen beiden sich widersprechenden Lesarten fügt 
sich wenige Tage nach der Erstausstrahlung eine dritte Deutungsebene seitens 
der rechtskonservativen türkischen Boulevardzeitung Tercüman (» Dolmetscher«) 
hinzu, die die anderen Interpretationen für null und nichtig erklärt.74 Entspre-
chend der Artikel, die Tercüman zwischen dem 23. und dem 25. Januar 1976 ver-
öffentlicht, zeigt dieser Film weder allgemeine gesellschaftliche Zwänge und 
Kausalitäten auf, noch stellt er in irgendeiner Form die türkische Kultur dar. Im 
Gegenteil: Eine Türkin würde sich niemals so verhalten, wie dies die türkische 
Protagonistin im Film tut. Sie stehe – nach Ansicht des Redakteurs ‒ nicht für das 
türkische Mädchen, weil »die sozialen Gegebenheiten des türkischen Volkes [im 
Film] bewusst so wirklichkeitsfremd dargestellt« werden und die wirklichen Ver-
hältnisse überhaupt nicht zum Vorschein kommen.75 Vielmehr würden durch den 
Film die »Ehre der türkischen Mädchen mit den Füßen getreten« und die »Menta-
lität, [die] Sitten und die Gebräuche der Türken lächerlich gemacht«.76 

73 Sanders-Brahms (1980): S. 140.
74 Der Tercüman war die erste türkische Zeitung, die ab 1971 in Deutschland, in Frankfurt am 
Main eine eigene Druckerei unterhielt. In den 1960er und 1970er Jahren gehörte sie neben den 
Zeitungen Hürriyet und Cumhuriyet zu den wirkmächtigsten Zeitungen in der Türkei. In Deutsch-
land folgten auf den Tercüman 1972 die international bekannte Zeitung Hürriyet und die Mil­
liyet. Siehe hierzu: Karacabey, Makfi (1996): Türkische Tageszeitungen in der BRD. Rolle, Einfluß, 
Funktionen, Dissertation Universität Frankfurt a. M., S. 11. Siehe hierzu auch: Calag ̌an, Nesrin Z. 
(2010): Türkische Presse in Deutschland. Der deutsch­türkische Medienmarkt und seine Produzen­
ten, Bielefeld: transcript, S. 81. 
75 Ebd., S.  83. Die äußerst disparate und mitunter »konfliktträchtige« Rezeption des Films 
Shirins Hochzeit steht auch im Zentrum des Aufsatzes Das gefallene Märchen. Zur filmischen 
Narration und Semiotik transkultureller Missverständnisse von Klaus Schenk. Siehe hierzu: 
Schenk, Klaus (2020): »Das gefallene Märchen. Zur filmischen Narration und Semiotik trans-
kultureller Missverständnisse«. In: Der deutsch­türkische Film. Neue kulturwissenschaftliche Per­
spektiven, hg. v. Deniz Bayrak u. a., Bielefeld: transcript, S. 39–64, S. 41. 
76 Die Artikel im Tercüman und die von der WDR geplante Wiederausstrahlung des Films ein 
paar Wochen später führten Anfang Februar zu einer Demonstration von knapp 200 türkischen 
Gastarbeitern vor dem WDR-Funkhaus in Köln. In Interviews hielten die Regisseurin Helma 
Sanders-Brahms und die türkische Schauspielerin fest, dass sie von nationalistischen Türken 
beschimpft worden seien und Morddrohungen erhalten hätten, worauf ihnen Polizeischutz 



2.2 Einfache Geschichten: Überraschend viele Lesarten   119

Mit historischem und sozialpolitischem Abstand liest die Forschung ab den 
1990er Jahren Shirins Hochzeit nochmals ganz anders. Annette Brauerhoch 
sieht Mitte der 1990er nicht mehr das existenzialistisch isolierte Innenleben einer 
Frau oder die Dar- bzw. Bloßstellung einer anderen Kultur. Sie interpretiert den 
Film, indem sie vom kommentierenden und strukturierenden Off-Dialog zwischen 
der Regisseurin Sanders-Brahms und der Hauptdarstellerin Ayten Eren ausgeht, 
als einen kolonialistischen, der zwar dem Westen eine Geschichte erzähle, aber 
keineswegs den Akteurinnen und Akteuren der Dritten Welt.77 Welche Geschichte 
hier dem Westen, oder genauer der Bundesrepublik, gegeben wird, ist aber aus 
dem Film allein zu erschließen. Fünfzehn Jahre nach Brauerhochs Interpreta-
tion sieht Jochen Neubauer in Sanders-Brahms’ Film eine moderne bundesre-
publikanische Gesellschaft, der eine vom Islam geprägte Gesellschaft diametral 
gegenübergestellt würde.78 Entgegen dieser Interpretation sehen wir in diesem 
Film keine einzige Person, die einer spezifisch muslimischen Verpflichtung wie 
Beten (salāt), Fasten (saum) oder der muslimischen Pilgerfahrt (Hadsch) nach 
Mekka nachgeht. Einzig das Kopftuch, das Shirin trägt, verleitet zu einer derarti-
gen Interpretation. Doch dass das nicht ausreicht, wird die Analyse zeigen. Und 
Klaus Schenk richtet in seiner kürzlich erschienen Analyse zu Shirins Hochzeit 
sein Augenmerk auf die transkulturellen »Polarisierungen und gegenläufgen 
Deutbarkeiten« des Films, wie ich sie hier auch kurz angerissen habe.79 Die Breite 

gewährt wurde. Zitiert aus: Hunn (2005): S. 430. In ihren Notizen hält Sanders-Brahms fest, dass 
über Shirins Hochzeit mehr als eine Stunde im türkischen Parlament debattiert wurde. San-
ders-Brahms (1980): S. 102. Siehe hierzu auch: Schenk (2020): S. 46 f. Ali Osman Öztürk und 
Derya Canbolat analysieren in ihrem Aufsatz Rezeption des Spielfilms ‚Shirins Hochzeit‘ (1976) 
aus der Perspektive der türkischen Musikproduktion in Deutschland drei türkische Deutschland-
lieder, die von den türkischen Liedermachern Metin Türköz und Adnan Varveren in Deutschland 
als Reaktion auf Helma Sanders-Brahms Film geschrieben wurden. Die Liedermacher fühlten 
sich, wie Öztürk und Canbolat festhalten, vom Film in ihrer türkischen Ehre verletzt und be-
leidigt, weil keine echte türkische Frau sich so verhalten würde wie Shirin in Sanders-Brahms 
Film. Die schweren sozialen und ökonomischen Bedingungen, denen die Protagonisten im Film 
ausgesetzt ist, spielen in den Liedertexten keine Rolle. Siehe hierzu: Öztürk, Ali Osman/Can-
bolat, Derya (2020): »Rezeption des Spielfilms ‚Shirins Hochzeit‘ (1976) aus der Perspektive der 
türkischen Musikproduktion in Deutschland«. In: Der deutsch­türkische Film. Neue kulturwissen­
schaftliche  Perspektiven, hg. v. Deniz Bayrak u. a., Bielefeld: transcript, S. 65–80.
77 Vgl.  Brauerhoch, Annette (1995): »Die Heimat des Geschlechts  – oder mit der fremden 
 Geschichte die eigene erzählen. Zu Shirins Hochzeit von Helma Sanders-Brahms«. In: »Getürkte 
Bilder«. Zur Inszenierung von Fremden im Film, hg. v. Ernst Karpf, Doron Kiesel, Karsten Vilarius, 
S. 108–115, hier S. 115.
78 Neubauer, Jochen (2011): Türkische Deutsche, Kanakster und Deutschländer. Identität und 
Fremdwahrnehmung in Film und Literatur, Würzburg: Königshausen & Neumann, S. 76.
79 Schenk (2020): S. 57.



120   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

und Diversität dieser Film-Rezeption (von einer existenzialistischen Isoliertheit 
über die Frage kultureller Repräsentation, den Kolonialismus bis hin zur Unter-
scheidung zwischen Religion und Moderne), hat jedoch nicht nur mit den jeweils 
spezifisch historischen Konstellationen und Positionen ihrer Interpretinnen und 
Interpreten zu tun.

Die Vielfalt der unterschiedlichen Deutungen von Shirins Hochzeit, die wir 
auch bei Aras Örens Was will Niyazi in der Naunynstraße (1973) und bei Rainer 
Werner Fassbinders Angst essen Seele auf (1973) werden feststellen können, 
liegt, wie ich aufzeigen möchte, besonders an der Konstellation, was als Kritik an 
einem Ist-Zustand, was als Problem und was als seine Lösung begriffen wurde. 
Dieser jeweils unterschiedliche Zugang bestimmt mitunter die narrative Abfolge, 
die Plotstruktur und die Situationen zwischen den Akteurinnen und Akteuren in 
Literatur und Film; eine Konstellation, die sich aus losen Anfängen und losem 
Ende konstituiert. In ihrem Zentrum stehen die körperlichen Bedürfnisse der 
Akteurinnen und Akteure, wechselseitig konstitutive Verhältnisse zwischen Indi-
viduen und Gruppen, Arbeits- und Solidaritätsverhältnisse, Entfremdungen und 
nicht zuletzt angemessene und unangemessene Verhaltensweisen. Nationale, 
kulturelle und religiöse Marker sind zwar im Einsatz, bestimmen aber nicht den 
Kern des Gelingens oder Scheiterns sozialer Integration, wie sie es dann ab den 
1980ern der Fall ist. Die abstrakten kulturellen Marker sind in den 1960er und 
1970er Jahren durch soziale Umstände gerahmt und kontextualisiert. Um diese 
These differenzierter und überzeugender ausbuchstabieren zu können und um 
aufzuzeigen, aus welchen Bausteinen die Äquivalenzkette des Narrativs der Inte-
gration in den 1960er und 1970er Jahre besteht, folgen mit den nächsten beiden 
Unterkapiteln Analysen der Texte und Filme von Helma Sanders-Brahms und 
Aras Ören. Ich werde aufzeigen, wie in diesen Werken Migration und Integra-
tion als Konzepte der Bewegung und der Identifikation verhandelt werden. Im 
Zentrum der folgenden Analyse stehen Shirins Hochzeit und Was will Niyazi in 
der Naunynstraße.

2.3  Shirins Hochzeit: Eine Geschichte ohne Herkunft 
und Ankunft

In den ersten Einstellungen des Schwarzweißfilms Shirins Hochzeit hören wir 
die sanften melancholischen Klänge einer türkischen Langhalslaute, das Bild ist 
schwarz und aus dem Off spricht eine Frau mit ausländischem Akzent: »Jetzt bin 
ich tot. Tot wie der eiserne Berg, der zwischen Shirin und Ferhat ist«. Das Bild 
wird heller und wir sehen einen Berg. Die Stimme spricht weiter: »Ferhat muss 
mit bloßen Händen einen Weg durch eisernen Berg zu Shirin graben. Und gräbt 



2.3 Shirins Hochzeit: Eine Geschichte ohne Herkunft und Ankunft   121

und gräbt, kommt an. Eine Geschichte sagt: zu spät. Eine andere Geschichte sagt: 
noch gerade zur rechten Zeit.«80 Der Titel des Films, die ersten Einstellungen und 
die ersten Sätze spielen auf die Liebesgeschichte zwischen Chosrou und Shirin 
des persischen Dichters Nizami an.81

Die nächsten Bilder zeigen eine traditionell das Kopftuch tragende Frau in 
Nahaufnahme; der Berg verblasst und löst sich in ihr auf. Die Sprecherin stellt sich 
als Shirin vor. Sie ist aus Anatolien, von klein auf Mahmud versprochen, der nun 
als Gastarbeiter in Deutschland lebt. Es folgt eine halbtotale Einstellung eines stei-
nernen Feldes und die Sprecherin kommentiert, dies sei ihr Land. Darauf folgt eine 
Nahaufnahme, in der wir Shirin Steine sammeln sehen. Eine andere Stimme ohne 
Akzent erwidert der Sprecherin, dass das nicht ihr Land sei, sondern dem »Agha«82 
gehöre und sie nur hier sei, weil der »Agha« sie und ihre Familie auf dem Land 
arbeiten lasse. Selbst die Steine auf dem Boden gehören dem »Ağa«.83 

Die Kamera entfernt sich von der Steine sammelnden Shirin, nimmt ihre 
ebenfalls Steine sammelnden Geschwister ins Objektiv und in einer weiteren 
Bewegung weg von Shirin ihren Steine sammelnden Vater. Auf eine in die Tiefe 
gesetzte totale Einstellung, die ein trockenes Feld mit arbeitenden Dorfbewoh-
nern zeigt,84 folgt die Sequenz mit derselben Einstellung, in der Shirins Vater von 
der Gendarmarie verhaftet wird, weil er den Grundbesitzer (Ağa) mit einem Stein 
am Kopf verletzte.85 Dies passiert alles im Sommer 1971. Shirins Vater habe dies 
getan, weil seine Frau an Unterernährung gestorben sei, informiert die akzentfreie 

80 Sander-Brahms, Helma (1976): Shirins Hochzeit, Spielfilm, BRD, DVD Zweitausendeins  Edition.
81 Vgl. Nizami (2009): Chosrou und Shirin, Zürich: Menasse.
82 Mit Agha (türkische Schreibweise Ağa) ist hier der »Großgrundbesitzer« gemeint. Helma 
 Sanders-Brahms spricht das Wort aus dem Off phonetisch nicht korrekt aus. Sie spricht statt 
eines weichen ǧ ein normales g.
83 Ağa stammt ursprünglich aus dem Mongolischen und ist in den Turksprachen ein verbrei-
teter Titel, der im Bedeutungsgebrauch von »Vater«, »Onkel« über besondere Würdenträger im 
Osmanischen Reich bis zum »Großgrundbesitzer« in der modernen türkischen Republik reicht. 
Der Großgrundbesitzer ist in der türkischen Literatur und im türkischen Film der 1970er und 
1980er Jahre eine oft auftretende Figur, wenn es um die Thematisierung sozialer Ungerechtigkeit 
und Ungleichheit geht. Siehe hierzu paradigmatisch die sozialkritische Komödie Kibar Feyzo 
(»Der vornehme Feyzo«) von Atif Yilmaz aus dem Jahr 1978. In der Wortkontraktion Ağabey 
(kurz: Abi) wird der Titel heute für den älteren Bruder verwendet, während er in der Bedeutung 
»Großgrundbesitzer« heute nicht mehr gebräuchlich ist. 
84 Ebenfalls mit arbeitenden Frauen auf dem Feld beginnt auch Türkan Şorays Film Dönüş. 
85 In einem gänzlich anderen Kontext werden wir diesem Bild vom türkischen Dorf in Hark 
Bohms Film Yasemin aus dem Jahre 1988 begegnen. Dort werden wir auch arbeitende Menschen 
sehen, jedoch ohne den Großgrundbesitzer, der der eigentliche Verwalter des Territoriums in 
Sanders-Brahms’ Film ist. 



122   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

deutsche Stimme den Zuschauer aus dem Off.86 Shirin verflucht in der nächsten 
Einstellungsabfolge von Nahaufnahmen den Verwalter, spuckt ihm ins Gesicht. 
Die Gendarmerie fährt mit dem Vater und dem Verwalter fort, zurück bleibt Shirin 
mit ihren Geschwistern auf dem Feld, die Kamera entfernt sich vom Geschehen, 
bis sie eine supertotale Position einnimmt. Shirin und ihre Geschwister sehen wir 
nur noch als weiße Punkte auf dem Feld, das nun als ein dürrer Ackerboden mit 
einem Streifen grauem Himmel darüber erscheint. In diese Einstellung wird der 
Titel des Films Shirins Hochzeit eingeblendet. 

Dieser Vorspann des Films zeigt eine besitzlose Protagonistin, deren Familie 
zerbricht. Diese Trennung zu Beginn des Films steht quer zum eingeblendeten Titel 
des Films und sie wird noch weiter getrieben. Die Brüder ihres Vaters, die Shirin 
aufnehmen, geben dem Wunsch des Großgrundbesitzers nach und versprechen, 
nach dem Erhalt des vereinbarten Brautgeldes, Shirin zu verehelichen. Diese ist 
aber – nach eigener Aussage – dem Gastarbeiter Mahmud versprochen, der, wie 
gesagt, seit ein paar Jahren sein Geld in Köln verdient. In die Zeit der Hochzeits-
vorbereitung fällt der sommerliche Urlaubsaufenthalt Mahmuds im Dorf. Seine 
An- und Abfahrt wird gezeigt und vor allem die Verteilung der mitgebrachten 
Geschenke für die eigene Mutter und für Honoratioren im Dorf.87 Zu diesen gehört 
interessanterweise nicht der Imam, der seinen Wunsch nach einem deutschen 
Staubsauger äußert. Mahmud verspricht ihm, im nächsten Jahr für die Moschee 
einen Staubsauger mitzubringen. Bis dahin werde es auch sicherlich überall im 
Dorf Elektrizität geben, beendet er das kurze Gespräch in der Gruppe mit dem 
Imam.88 Danach packt er eine Miniatur des Kölner Doms aus, und die Dorfbewoh-
ner äußern halb erstaunt und halb amüsiert, dass diese Kirche ja viel größer sei 
als ihre Moschee.89 Für Shirin hat Mahmud nichts mitgebracht, aber es bleibt am 

86 Bei dieser zweiten Stimme handelt es sich um die von Helma Sanders-Brahms persönlich. Sie 
stellt sich allerdings selbst im Film aus dem Off nicht vor, wie Ayten Erten alias Shirin Özgül es tut.
87 In Türkler Almanyada von 1966 spielt das Mitbringen von Waren und Geschenken aus 
Deutschland in die Türkei ebenfalls eine wichtige Rolle. Yıldız stellt es im Unterschied zu 
 Sanders-Brahms aber aus einer konsumkritischen Perspektive dar. Sanders-Brahms will in die-
ser Sequenz das Dorf als Gruppe darstellen. Zur Episode bei Yıldız siehe: Yıldız (1966): S. 94. 
88 Es gibt hier einige Parallelen zum Film Dönüş. Neben den auf dem Feld arbeitenden Frau-
en, will auch hier der Großgrundbesitzer die rebellierende Frau zu seiner Frau machen. Obwohl 
Gülcan und Ibrahim heiraten, helfen die anderen Dorfbewohner aus eigener Not dem Groß-
grundbesitzer, Ibrahim zur Arbeitsmigration zu zwingen, so dass Gülcan allein mit ihrem Kind 
im Dorf bleibt. Doch im Unterschied zu Shirin beugt sich Gülcan dem Willen des Großgrundbe-
sitzers nicht und stellt sich auch gegen das Dorf. 
89 Als Pendant zu dieser Kirchenminiatur gibt es im letzten Drittel des Films in gleicher Größe 
einen Moscheewecker im Arbeiterfrauenwohnheim in Köln. Dass die Religion keine sinnstiften-
de Funktion ausübt, sondern ein Teil von vielen anderen Teilen der Alltagswelt darstellt, ist auch 
ein gängiges Motiv in Yıldız‘ Roman, in Örens Poem Was will Niyazi in der Naunynstraße (1973) 



Ende eine kleine  Plastikwanne übrig, die er ihr schließlich schenkt. Shirin freut 
sich halb kindlich und halb beschämt. Die deutsche Stimme aus dem Off kommen-
tiert: Mahmud habe in diesem Land nicht an sie gedacht. Dieses Geschenkever-
teilen wurde mit wenigen Einstellungen gedreht. Insgesamt dominiert hier eine 
halbtotale Einstellung, die alle Akteure tableauartig, nicht in den Raum und in die 
Tiefe fotografiert, sondern als Gruppe im Bauernhaus rahmt. Paradigmatisch für 
solche Gruppenaufnahmen ist auch eine Szene in Okans Film Otobüs. Während 
der Rast kurz vor Stockholm macht der türkische Schlepper Ahmet mit einer ame-
rikanischen Sofortbildkamera ein Gruppenfoto der türkischen Arbeiter. Dieses Bild 
wird am Ende des Films aufgelöst, indem jeder türkische Arbeiter einzeln von der 
schwedischen Polizei in Gewahrsam genommen wird.

Bei seiner Abfahrt reicht Mahmud in Sanders-Brahms’ Film Shirin am Dorfaus-
gang aus dem Auto heraus die Hand, und sie erfährt, dass er nun zurück nach Köln 
gehe. Doch trotz Mahmuds emotionaler Teilnahmslosigkeit wird Shirin vor dem 
Großgrundbesitzer fliehen und nach Köln gehen, um mit Mahmud, ihrem Ferhat, 
zusammen zu kommen. Shirins Hochzeit ist aufgeschoben. »Denken muss Shirin 
mit bloßen Händen durch eisernen Berg. Wenn nicht sein kann Ferhat, muss sein 
Shirin. Aber einer muss«, erwidert Shirin während der Fluchtsequenz aus dem Off 
ihrer deutschen Dialogpartnerin, die fragt, ob sie denn keine Angst habe, alleine 
nach Deutschland zu fliehen.90 Auf diese erste Filmeinheit folgt Shirins Odyssee 
nach Deutschland; eine Dokumentation der Etappen der Arbeitsmigration kurz 
vor dem Anwerbestopp 1973. Die Flucht beginnt mit Shirins Binnenmigration in 
die Peripherie Istanbuls, die mittels Fotomontage (Sanders-Brahms’ Team durfte 
in der Türkei nicht drehen) in den Film integriert wird.91 Darauf folgt die Anmel-
dung Shirins an der Deutschen Verbindungsstelle des deutschen Arbeitsministe-
riums in Istanbul.92 Auf ihrer Flucht nach Istanbul lernt sie eine Frau kennen, die 

und auch im ersten international bekannten türkei-türkischen Film zur Migration der Türken 
nach Europa, in Tunc Okans Film Otobüs von 1974. 
90 Im Unterschied zur Geschichte Nizamis ist es nicht der Mann, sondern die Frau, die sich 
durch den Berg zu ihrem Geliebten begeben wird. Vgl. Nizami (2009).
91 In der vorherigen Dorfsequenz wird auch eine Fotostrecke eingesetzt, um Shirins Leben von 
der Kindheit bis ins Erwachsenenalter zur Jetztzeit des Filmes Revue passieren zu lassen. Später 
wird auch das deutsche Arbeitervermittlungsbüro in Istanbul mittels einer Fotostrecke gezeigt. 
Grund hierfür ist, dass nach mehreren Anläufen von Helma Sanders-Brahms vom türkischen 
Ministerium, die Drehgenehmigung für den Film zu erhalten, abgelehnt wurde. Die Location für 
das türkische Dorf in Shirins Hochzeit ist die Eifel.
92 Siehe hierzu auch die Dokumentation zur Ausstellung von 1998 in Essen: Eryılmaz, Aytaç 
(1998): »Wie geht man als Arbeiter nach Deutschland? Işçi Olarak Almanya’ya Nasıl Gidilir?«. 
In: Fremde Heimat. Yaban, Sılan Olur. Eine Geschichte der Einwanderung aus der Türkei, hg. v. 
Mathilde Jamin, Aytaç Eryılmaz, Essen: Klartext, S. 93–123.

2.3 Shirins Hochzeit: Eine Geschichte ohne Herkunft und Ankunft   123



124   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

ihr in Istanbul Unterschlupf gewährt, während ihr Arbeitsantrag bei der Deutschen 
Verbindungsstelle bearbeitet wird. Der Film stellt hier vor allem die Gesundheits-
prüfung der Arbeitsanwärterinnen und Arbeitsanwärter der deutschen Gastarbei-
terverbindungsstelle in den Mittelpunkt.93 Dabei wecken die »leere[n] Kellerräume 
mit Lautsprechern in den Ecken, [durch] lange Reihen von Holzbänken« Assoziati-
onen an Konzentrationslager.94 Darüber hinaus gleichen die Aufnahmeeinstellun-
gen der Istanbuler Verbindungsstelle in Sanders-Brahms’ Film den Aufnahmen des 
Fotografen Jean Mohr, der die entsprechenden Anmeldestellen in Verona und in 
Istanbul von 1973 fotografisch dokumentierte.95 

Den Arbeitsvertrag, den Shirin schließlich erhält, zeigt eine Nahaufnahme, 
während zeitgleich eine türkische Beamtenstimme aus dem Off erläutert, wo 
Shirin in Deutschland arbeiten und was sie in der Stunde verdienen wird.96 
Dabei erfahren wir zum ersten und einzigen Mal den Nachnamen der Protago-
nistin, die neben dem deutschen Behördenstempel ihre Unterschrift setzt: Shirin 

93 Die Aufnahmen, die für die Arbeiterverbindungsstellen stehen, haben als Bilder für den bü-
rokratischen Vorgang nichts kulturell Spezifisches an sich. Siehe hierzu auch: Von der Grün, 
Max (1975): Leben im gelobten Land, München: dtv, S. 7. Die Verbindungsstelle in Istanbul war 
von 1961 bis 1973 in Betrieb. In dieser Zeit wurden knapp ein Drittel der Anträge, die dort eingin-
gen und die körperliche Konstitution der Antragsteller prüften, positiv bewilligt. Die Wartezeit 
auf die Bewilligung oder Genehmigung eines Antrags konnte zwischen 3 Monaten und zwei Jah-
ren liegen. Siehe hierzu: Jamin, Mathilde (1998): »Die deutsch-türkische Anwerbevereinbarung 
von 1961 und 1964«. In: Fremde Heimat. Yaban Sılan olur, S. 69–82, hier S. 45. Die Ablehnung 
eines Arbeitsantrags aufgrund ungesunder Zähne ist Thema im Melodram Baba des türkischen 
Regisseurs Yilmaz Güney von 1971. Güney, Yılmaz (1971): Baba, Istanbul: Akün Film.
94 Brauerhoch (1995): S. 113 f. Siehe auch: Neubauer (2011): S. 176.
95 Die erste Dokumentation zur Anwerbung und Durchführung der Gesundheitskontrollen 
von Gastarbeitern aus dem Süden Europas in den Westen legten der englische Romancier und 
Künstler John Berger gemeinsam mit dem Schweizer Dokumentarfotografen Jean Mohr mit ihrem 
Bild- und Textband A Seventh Man im Jahre 1975 vor. Die Aufnahmen sind aus dem Jahre 1972/73. 
Aufgrund der neuen Arbeitsmigration aus dem Süden Europas – bedingt durch die weltweite Fi-
nanzkrise von 2008 – aus Spanien und Griechenland in den Westen und Norden Europas, wurde 
das Buch 2010 wieder aufgelegt. Es hat 2010 und 2011 eine weitaus stärkere Rezeption erfahren 
als in der Erstauflage 1975, die kaum Beachtung fand. Siehe: Berger, John/Mohr, Jean (2010): 
A Seventh Man, London, New York: Verso. Zur Gesundheitskontrolle der möglichen Gastarbeiter 
in der Verbindungsstelle Istanbul siehe ebd., S. 50–62. Die erste ausführliche Dokumentation 
der deutschen Gastarbeiteranwerbung in Bild, Text und Exponaten erfolgte in Deutschland hin-
gegen erst 1998 mit der zuvor erwähnten Ausstellung Fremde Heimat. Yaban, Sılan olur im Ruhr 
Museum Essen und mit dem Katalog zur Ausstellung, die in Kooperation mit DOMiD (Dokumen-
tationszentrum und Museum über die Migration in Deutschland) entstanden ist. Siehe: Eryıl-
maz/Jamin (1998): Fremde Heimat. Yaban Sılan olur. 
96 Auch in Şorays Film rechnet der Verwalter des Großgrundbesitzers Ibrahim genau vor, wie 
viel Geld er am Tag in Deutschland verdienen wird und dass er für die Übernachtung wird nichts 
zahlen müssen, da man dort in Arbeiterwohnheimen lebe. Siehe hierzu: Dönüş (1972).



Özgül. Die nächste Station ist der Flughafen. Dort wartet Shirin auf ihren um 
sechs Stunden verspäteten Sonderflug für die Gastarbeiter nach Deutschland. 
Anschließend folgen die Pass- und Gepäckkontrolle am Düsseldorfer Flughafen, 
die Einfahrt am Kölner Bahnhof mit dem Zug und die Ankunft in einem Kölner 
Arbeiterwohnheim. Die gesamte Dokumentation zeigt Shirin als eine von vielen. 
Als Kameraeinstellungen wechseln sich in diesen Sequenzen halbtotale und 
halbnahe shots ab. Diese Einstellungen sind ideal für Gruppenaufnahmen: die 
Halbtotale für körperbetonte Aktionen und die Halbnahe für die Darstellung von 
Zweier- und Dreierbeziehungen.97 Durch diese Kameraführung sehen wir Shirin 
stets im Umfeld mit vielen anderen Frauen: in der Verbindungsstelle werden viele 
Frauen zeitgleich getestet. Wir sehen, wie viele Männer und Frauen am Flughafen 
warten, kontrolliert werden und im Zug von Düsseldorf nach Köln reisen. Shirin 
ist dabei eine der wenigen Frauen, die ein Kopftuch trägt. 

Im Arbeiterwohnheim angekommen, ist ihr erster Kontakt die Leiterin des 
Wohnheims, die während des gesamten Films fast ausschließlich energisch, uner-
bittlich und kommandierend auftritt.98 Sie unterweist die Ankömmlinge, macht sie 
mit der Hausordnung vertraut und erläutert, wie man sich hier zu verhalten habe. 
Die übrigen Gastarbeiterinnen hingegen umarmen Shirin und nehmen sie wie 
eine verlorene Schwester auf. Die Zärtlichkeit im Unterschied zur Zudringlichkeit 
der Heimleiterin nimmt eine Differenz auf, die bereits im türkischen Dorf gezeigt 
wurde.99 Die türkischen Frauen umarmen Shirin zum Abschied, als diese  – zu 
Beginn des Films – zur Hochzeit in das Dorf des Großgrundbesitzers ziehen soll. 

97 Siehe hierzu: Bordwell (2010): S. 172.
98 Der Auftritt der deutschen Heimleiterin in Shirins Hochzeit folgt der Beschreibung der Ver-
haltensweisen einer Heimleiterin im Handelsblatt vom 16. Februar 1967. Der Artikel »Fremd- statt 
Gastarbeiter?« geht dabei auf eine Razzia der Polizei in einem Wohnheim zurück. Identisch mit 
dem Film von Sanders-Brahms ist das Verhältnis von Ordnung und Verhalten, dass sich bei der 
Heimleiterin im Artikel zeigt: »Mit betonter Freundlichkeit bittet die Vermieterin die beiden Be-
amten ins Haus. Sie sei sehr dafür, daß sich die Polizei hin und wieder davon überzeuge, daß in 
ihrem Haus alles in Ordnung ist, meint sie, auf das erste Zimmer losgehend. Ohne anzuklopfen 
tritt sie ein, schaltet Licht an. Sechs Marokkaner schlafen in dem Raum. Einem nach dem anderen 
reißt sie die fast bis über den Kopf gezogene Decke vom Gesicht. Für den bescheidenen Einwand 
der Kripo-Leute, soviel Aufwand sei gar nicht nötig, hat die Frau nur ein Lächeln übrig: ›Ach, das 
haben die gerne.‹ Über sich selbst spricht sie nur als der ›Mama‹.« Siehe hierzu auch: Herbert 
(2001): S. 216. Siehe ebenfalls: Scheffer, Paul (2013): Land of Promise, Dokumentation, USA, NTR 
Channel. 
99 Im ein Jahr zuvor erschienenen Film Die verlorene Ehre der Katharina Blum (1975) von 
Volker Schlöndorff spielt die Unterscheidung zwischen zärtlichem und zudringlichem Verhalten 
ebenfalls eine entscheidende Rolle. Beispielsweise unterschreibt die Protagonistin im Film ein 
polizeiliches Protokoll nur, wenn darin vermerkt wird, dass der Bankräuber, Ludwig Götten, der 
auf seiner Flucht vor der Polizei bei Blum übernachtete, nicht zudringlich gewesen sei, wie es 

2.3 Shirins Hochzeit: Eine Geschichte ohne Herkunft und Ankunft   125



126   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

Die Solidarität der Frauen untereinander ist ein zentrales Element der Versamm-
lung der Akteure in Sanders-Brahms’ Film.100 Sie steht im Dorf gegen die Herrschaft 
des Mannes. Shirin teilt ihr Zimmer im Arbeiterwohnheim mit drei weiteren türki-
schen Frauen. Auf der Etage leben insgesamt 24 Frauen.101 

Bei einem Küchengespräch im Gemeinschaftsraum mit anderen Gastarbei-
terinnen erfahren wir dann zum ersten Mal, dass Shirin aus der Provinz Kırşehir 
stammt, die südlich von Ankara liegt. Shirin erfährt wiederum, dass eine ihrer 
neuen Freundinnen den von ihr beschriebenen Mahmud kennt und sie gerne zu 
ihm bringen kann. Doch bevor die einseitige Liebesgeschichte wieder aufgenom-
men wird, steht das Leben der Gastarbeiterinnen, ihr Dasein zwischen Arbeits-
platz und Wohnheim, im Vordergrund. 

Zu Shirins Aufgabe in der Fabrik gehört das Entgraden von Gewinden, eine 
Tätigkeit, die ihr der deutsche Schichtführer in rheinländischem Akzent erläutert. 
Zu ihrer besten Freundin in der Fabrik wird eine griechische Gastarbeiterin, die 
an ihrer Seite arbeitet. Es folgen mehrere Sequenzen in Fabrik und Wohnheim, bis 
schließlich Shirins blonde, türkische Freundin sie – in der Mitte des Films – zu 
Mahmud mitnimmt. Zuvor berät sie Shirin in Sachen Outfit und schlägt vor, keine 
Hose unter ihrem Rock zu tragen und ihr Kopftuch abzulegen. Shirin lässt sich 
zwar darauf ein, ihre Beine zu zeigen, das Kopftuch aber legt sie wieder an mit der 
Begründung, in ihrem Dorf sei es eine Sünde, sich ohne Tuch in der Öffentlichkeit 
zu zeigen. Im Wohnheim selbst und unter anderen Frauen, trägt Shirin selbst-
redend kein Kopftuch. In derselben Film-Sequenz bringt ihr die Freundin das 
Tanzen bei (zum damaligen Hit von Udo Jürgens »Siebzehn Jahr, blondes Haar«) 
und schminkt sie. Am Ende steht Shirin vor einem großen Spiegel, in dem sie sich 
komplett betrachten kann und ihr gefällt, was sie sieht.102 

der Kommissar immer behauptet, sondern im Gegenteil zärtlich. Schlöndorff, Volker (1975): 
Die verlorene Ehre der Katharina Blum, Spielfilm, Deutschland, Arthaus. 
100 In der Rezeption wurde der Film auch explizit als Frauenfilm wahrgenommen.
101 Sanders-Brahms folgt in der Darstellung der Größe der Räumlichkeiten, der Trennung von 
Gastarbeiterinnen und Gastarbeitern und der Anzahl der Betten pro Raum im Film, den Richtli­
nien für die Unterkünfte ausländischer Arbeitnehmer in der Bundesrepublik Deutschland, die am 
1. April 1971 in Kraft trat. Diese sollte vor allem den räumlichen Zuständen in Baracken- und Sam-
melunterkünften entgegenwirken. Die Richtlinie sah vor, dass »auf jede Person mindestens 8 qm 
Gesamtwohnfläche entfällt« und dass nicht mehr als 4 Betten in einem Raum aufgestellt werden 
dürfen. Der Filmemacher Yüksel Yavuz hält in seiner Dokumentation von 1995 Mein Vater, der 
Gastarbeiter fest, dass er und sein Vater zusammen in einer Baracke einer Hamburger Werft 
12 qm hatten. Siehe hierzu: Göktürk, Deniz/Kaes, Anton/Gramling, David/Langenohl, Andreas 
(Hg.) (2011): Transit Deutschland. Debatten zu Nation und Migration, Konstanz: Konstanz University 
Press, S. 499. 
102 Brauerhoch identifiziert Shirins Freundin als eine »verdeutschte« Türkin, weil sie enge 
Hosen trägt, kein Kopftuch und ihre Haare blond gefärbt sind. Siehe hierzu: Brauerhoch 



Gemeinsam verlassen die beiden Frauen das Wohnheim und nach 40 Minuten 
Spielzeit sehen wir die ersten Stadt- und Außenaufnahmen von Köln: eine Kölner 
Hauptstraße und eine Protagonistin, die vor einer Kneipentür steht und ihrer tür-
kischen Freundin aus Scham nicht hinein folgen kann. Die Dämmerung bricht 
herein, und wir sehen aus dem Hintergrund den Zuhälter Aida (Jürgen Prochnow) 
ins Bild laufen, der versehentlich mit Shirin zusammenstößt. Ein kurzer Dialog 
ergibt, dass er einen Mahmud kennt, sich aber wundert, warum sie ihn kenne. 
Er nimmt sie mit hinein, und es stellt sich heraus, dass der Mann im Lokal nicht 
Shirins Mahmud ist. Aida tanzt mit Shirin, die sich in der Kneipe sichtlich unwohl 
fühlt. Ihre Schüchternheit und Scham animiert Aida und er lädt sie zu einem 
Martini ein. Später übergibt sich Shirin auf der Toilette und verlässt daraufhin das 
Lokal. Die Sequenz endet mit Aidas Kommentar, er habe es ja nur »jut jemeint«. 

Aufgrund der Rezession von 1973 verliert Shirin ihre Arbeit in der Fabrik. 
Keine Arbeit bedeutet auch den Verlust des Wohnheimplatzes, weshalb sie bei 
ihrer griechischen Freundin einzieht, deren Ehemann noch Arbeit hat. Das 
Arbeitsamt vermittelt ihr einen Putzjob. Während dieser Zeit lässt sie sich die 
Haare blond färben, um – so der Wortlaut einer Werbebroschüre – »etwas aus 
ihrem Typ zu machen«; sie legt das Kopftuch ab. Es folgt die positivste Sequenz 
im Film, eine Feier bei der griechischen Familie anlässlich des Sturzes der Mili-
tärdiktatur (1967–1974) Griechenlands.103 Die Griechen und eingeladenen Türken 
feiern zusammen und für Shirin ist es nach eigener Aussage der schönste Tag 
ihres bisherigen Lebens.104 Dieser Zustand hält jedoch nicht lange an. Am nächs-
ten Tag wird Shirin während ihrer Arbeitszeit von einem betrunkenen Deutschen 
vergewaltigt. Sie kündigt, das Arbeitsamt kann sie daraufhin nicht mehr vermit-
teln und die Beamtin warnt sie vor einer möglichen Abschiebung, sollte sie in 
Kürze keine Arbeit gefunden haben.105 Shirin entgegnet, dass sie nun aber ebenso 
wenig in die Türkei zurückkehren könne, da sie nun keine Jungfrau mehr sei. 

(1995): S.  114. Dabei übersieht sie, dass Sanders-Brahms sehr viele Türkinnen ohne Kopftuch 
und in Jeanshosen zeigt. Zudem entspricht ihre verdrehte nationale Zuschreibung nicht wirklich 
der territorialen Logik des Films. In ihm stehen regionale Rahmungen und Prägungen im Vorder-
grund, wie die Unterscheidung von Land und Stadt, Darstellung und Nennung von provinziellen 
Gegenden wie Kırşehir oder Städten wie Istanbul und Köln. Hinzu kommt, dass der deutsche 
Protagonist Aida mit kölnischem Akzent spricht.
103 Siehe hierzu: Graf, Rüdiger (2010): Europäische Zeitgeschichte seit 1945, Berlin: Akademie, 
S. 154 f.
104 Dass die Figur Shirin sich in Sanders-Brahms Film mit Griechinnen und Griechen anfreun-
det, ist den türkischen Liedermachern Metin Türköz und Adnan Varveren ein besonderer Makel 
der Protagonistin. Siehe hierzu: Öztürk/Canbolat (2020).
105 Gastarbeiterinnen und Gastarbeiter aus Nicht-EG-Ländern haben betriebsgebundene Einjah-
resverträge erhalten. Wurde ihnen der Vertrag gekündigt wurde, konnten Sie wieder in ihr Her-

2.3 Shirins Hochzeit: Eine Geschichte ohne Herkunft und Ankunft   127



128   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

Bei ihrer erfolglosen Arbeitssuche trifft sie in einer Kneipe erneut auf 
Aida. Er betritt – wie der Dorfverwalter zu Beginn des Films – mit einer Kopf-
verletzung die Kneipe, lädt Shirin zum Essen ein und bietet ihr an, für ihn 
zu arbeiten. Er könne sich um ihren Aufenthaltsstatus »für Jeld« kümmern. 
Shirin erhält von Aida einen gefälschten türkischen Pass mit Aufenthaltsge-
nehmigung. Jetzt beginnt der Teil des Films, der auf Helma Sanders-Brahms’ 
Recherchen und Assoziationen im Zusammenhang mit ihrem Dokumentarfilm 
Die industrielle Reserve-Armee sowie der Berichterstattung über die Ermor-
dung einer türkischen Prostituierten in der Nähe eines Arbeiterwohnheims 
beruhen. Die Zuhälter schleusen Shirin und zwei weitere Frauen nach Pforten-
schluss der Wohnheime über die Kellerfenster in die Männerwohnheime. Für 
70 DM gehen die Frauen von Bett zu Bett und befriedigen ihre Kunden in den 
Sechsmannzimmern. Shirins allererster Kunde ist Mahmud, den sie so lange 
gesucht hat. Er erkennt sie nicht, da Shirin einen geradezu assimilatorischen 
Kleidungs- und Verhaltenswandel durchgemacht hat106 – oder eine Integration 
in umgekehrter Richtung: Shirins Migration führt zu keinem sozialstrukturel-
len Aufstieg, sondern zu einem sozialstrukturellen und moralischen Abstieg in 
die Illegalität. Aber auch dieser Abstieg wird als eine Assimilationsgeschichte 
erzählt, denn Shirin wird der Rhetorik des Films zufolge zu einer Deutschen.107 
Auch Ibrahim, der zu Beginn des Films Dönüş von Türkay Şoran fleißig, mora-
lisch, verliebt in seine Frau und in das von ihr gepachtete Stück Land darge-
stellt wird, entspricht nach seiner ersten Rückkehr aus Deutschland diesem 
Bild nicht mehr. Wir sehen ihn im Dorf nur noch im Anzug mit seinem Transis-
torradio unter dem Arm.

Dass dieser Wandel ein äußerlicher bleibt und keiner inneren Logik folgt, 
erzählen beide Filme allerdings auch. Shirin bleibt auf der sozialen Ebene sehr 
solidarisch. Sie überweist auch weiterhin den Großteil ihres Gehalts an die Frau 
in Istanbul, die sie aufgenommen hatte, ohne sie zu kennen. Eine Sequenz bei  
der Post zeigt Shirin mit langen blonden Haaren und einem Pelzmantel. Sie über-

kunftsland zurückgeschickt werden. Vgl. Herbert (2001): S. 226. Siehe auch Hunn (2005), S. 142.
106 Auch Gülcan aus dem Film Dönüş erkennt ihren Ibrahim bei seiner Rückkehr aus Deutsch-
land nicht wieder, als sie ihn in einem gelben Anzug, einem Tiroler Hut auf dem Kopf, mit 
einem Fotoapparat und einer Armbanduhr erblickt. Mit ihren Händen bedeckt sie schockiert 
ihre Augen, blickt dann durch zwei Finger hindurch und umrundet danach Ibrahim, um sich zu 
vergewissern, ob er es denn auch wirklich ist. Siehe hierzu auch: Kulaog ̌lu (2017): S. 28. Diese 
Begegnung bereitet Ömer Alkın filmanalytisch sehr präzise auf. Siehe hierzu: Alkın (2020): 
S. 381–388.
107 Tatsächlich benennen auch Türköz und Varveren in ihren drei Deutschlandliedern die 
‚Hure/Hündin‘ (kaltak) Shirin zu ‚Helga‘ um, weil sich keine Türkin je so verhalten würde wie sie. 
Siehe hierzu: Öztürk/Canbolat (2020): S. 69 f.



weist das Geld in die Türkei und begegnet hier dem Mann ihrer griechischen 
Freundin Maria. Sie sei eine schöne Frau geworden und habe jetzt viel Geld, 
spricht sie Janis, der Grieche, freundlich an. Ja, entgegnet ihm Shirin: Sie habe 
ihren Mahmud gefunden und werde in der kommenden Woche heiraten. Er ist ent-
täuscht weil er nicht eingeladen wurde und fragt Shirin nach ihrer neuen Adresse, 
die kurzerhand beschämt die Post verlässt, ohne zu antworten. Erst später, als 
seine Frau Maria nach der Kündigungswelle mit den Kindern nach Griechenland 
zurückgekehrt und er selbst ins Wohnheim gezogen ist, erfährt Janis von Shirins 
heimlicher Tätigkeit. Obwohl er sie vor dieser gefährlichen Arbeit warnt, bittet er 
sie, auch mit ihm zu schlafen, da er Maria nur einmal im Jahr sehe.108 Das könne 
sie nicht tun, da Maria ihre Freundin sei. Daraufhin umarmen sich beide und 
der Grieche sagt: »Viel schlimmes Land«. Mit der Zusammenführung von körper-
lichen Bedürfnissen und emotionalen Bindungen setzt der letzte Abschnitt des 
Films ein. 

Shirin verlässt nachts das Wohnheim, das im Industriegebiet liegt, und beob-
achtet, wie Aida von einem kriminellen Kollegen erstochen wird. Shirin eilt ihm 
zu Hilfe, der mit den Worten stirbt, er habe von Anfang an gewusst, dass sie ein 
gutes Mädchen sei. Weitere Prostituierte kommen hinzu, werden jedoch von den 
anderen Zuhältern wieder ins Auto gedrängt. Sie zwingen die Frauen, über den 
Mord zu schweigen und lassen sie irgendwo in der Dunkelheit aussteigen, um 
weiterzuarbeiten. Die Frauen laufen im Dunkeln über Wiesen entlang einer Auto-
bahn und einer Fabrik. Irgendwann bleibt Shirin stehen, dreht sich um und sagt, 
sie wolle zurück nach Hause. Sie dreht sich um, läuft zurück, rennt am Auto der 
Zuhälter vorbei, einer steigt aus und schießt ihr in den Rücken. Sie stirbt und der 
Beginn des Films wiederholt sich: Man hört Shirins Stimme, die sagt: »Jetzt bin 
ich tot«. 

Helma Sanders-Brahms hat den Tod der blonden Türkin mit der Sorge des 
Heimleiters zusammengeführt. Shirins Tod rahmt den Film und ihre Aussage 
»Jetzt bin ich tot« verbindet den unbehaglichen düsteren und trostlosen Ort am 
Rande einer Kölner Autobahn mit der steinigen Landschaft in einem türkischen 
Nirgendwo.109 

108 Diese Passage in Shirins Hochzeit verdeutlicht noch einmal, neben dem Fokus auf die 
soziale Frage in diesem Film, den körperlichen bedürfnisorientierten. Auch die erste wissen-
schaftliche empirische Studie zum Leben der Gastarbeiter in Wohnheimen hebt diesen Aspekt 
im Zusammenhang mit der Frage der Integration besonders hervor. Siehe hierzu: Bingemer, 
Karl/Meistermann-Seeger, Edeltrud/Neubert, Edgar (1970): Leben als Gastarbeiter. Geglückte 
und mißglückte Integration, Köln: Westdeutscher Verlag, S. 19.
109 An einer ähnlichen Stelle, nahe einer Autobahn, verstirbt auch Recep, der Freund des 
Ich-Erzählers Yüce, in Bekir Yıldız’ autobiografischem Roman Türkler Almanyada. Siehe hierzu: 
Yıldız (1966): S. 138.

2.3 Shirins Hochzeit: Eine Geschichte ohne Herkunft und Ankunft   129



130   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

2.4 »Die Suche nach dem unauffindbaren Partner«

Wie bereits erwähnt, fiel die Rezeption des Films sehr unterschiedlich aus.110 
 Interessanterweise spiegeln diese Vielfalt und Widersprüchlichkeit auch die Moti-
vationen und Zielvorstellungen der deutschen Regisseurin und der türkischen 
Schauspielerin. Die Schauspielerin Ayten Erten wollte mit ihrer Rolle als Shirin den 
deutschen Zuschauern »Denkanstöße geben« und zwischen beiden Kulturen ver-
mitteln. Sie wollte zeigen – darauf insistiert sie –, dass es sich um ein »Zeigen« und 
nicht um ein »Darstellen« handelt –, »wie türkische Frauen in der Bundesrepublik 
ausgebeutet werden«. An einer anderen Stelle hält sie fest, dass für sie die Rolle 
der Frau im Allgemeinen im Vordergrund gestanden habe, »gleichgültig welcher 
Nationalität«.111 Eine ähnliche heterogene, disparate und widersprüchliche Moti-
vationsstruktur zwischen spezifisch interkultureller und existenziell-allgemeiner 
Ebene finden wir auch bei Helma Sanders-Brahms. Als sie die ersten Ideen und 
Vorstellungen für ihren Spielfilm hatte, war ihr nächster Schritt »zu den Türken« 
zu gehen, »um zu erfahren, wie sie lebten in meinem Land«. Zur Vorbereitung 
verbringt sie zwei längere Aufenthalte in einem türkischen Dorf. Wenn ihre ethno-
grafischen Beobachtungen und ihre Herangehensweise als Rahmung für den Film 
insgesamt auf eine interkulturelle Vermittlung zu zielen scheinen, hält sie dem 
entgegen ein weiteres zentrales Ergebnis für ihren Film fest: dass dieser eigentlich 
die »Suche nach dem nicht auffindbaren Partner und nach Kommunikation in der 
Isolation unserer Städte« zeige, und in dieser Suche »begegnen sich unsere Erfah-
rungen«.112 Das Verhältnis zwischen türkischer Frau und der Frau als Mensch im 
Allgemeinen, das Verstehen der türkischen Kultur durch Aufenthalte in türkischen 
Dörfern und die existenzielle Einsamkeit des modernen Menschen in modernen 
Industriestädten steht für eine kontroverse Logik und einen Verknüpfungstyp in 
Sanders-Brahms’ Film, der kulturelle und soziale Entitäten fragil ineinander ver-
schränkt. Dieser komplizierten Doppelbesetzung der Figur Shirins, einerseits 
als türkische Dörflerin, andererseits als isolierter moderner Stadtmensch, setzt 
 Sanders-Brahms’ Film eine einfache stabile Erzählstruktur entgegen.

110 Siehe hierzu auch: Schenk (2020): S. 39–45.
111 Sanders-Brahms (1980): S. 168.
112 Umbach, Klaus (1976): »Viel schlimmes Land. ›Shirins Hochzeit‹ TV-Spiel von Helma 
 Sanders«. In: Der Spiegel, 19.01.1976, S.  120. Diese allgemein-existenzielle Aussage von San-
ders-Brahms fügt sich ein in die Diktion der Definition von Eingliederung als Integration. Zur 
Eingliederungspolitik erläutert der leitende Beamte des BMA, dass diese »Hilfen zum Zurechtfin-
den in einer fremden Umgebung und zur Überwindung des Alleinseins bereitstellen sowie einen 
Beitrag zum gegenseitigen Verständnis leisten. ›Sie [die Eingliederungshilfen] verhindern die 
Isolierung des ausländischen Arbeitsnehmers und eine Ghettobildung und dienen ebenso dem 
Abbau von Spannungen und Vorurteilen.‹« Schönwälder (2001): S. 507. 



2.4 »Die Suche nach dem unauffindbaren Partner«   131

Als äußerst solide erweisen sich in diesem Film nämlich kausale und 
 gesellschaftlich bedingte Unterdrückungsmechanismen, die an fast allen Orten 
und in allen Tätigkeitsfeldern wirken. Angefangen vom türkischen Dorf über die 
Verbindungsstelle, den Arbeitsplatz in Köln bis hin zur Arbeit als Prostituierte ist 
dieser Film von einer um sich greifenden Repression durchdrungen. Aufgrund 
der topologischen Struktur des Films wäre es zu kurz gedacht, die Ursache der 
Repression einfach in der Welt der Männer zu verorten. Sicher gehört Shirins 
Hochzeit dem ideologischen Horizont der Frauenbewegung der 1970er Jahre 
an, zumal es diese zeitgleich in der Türkei gab.113 Einige Notizen der Regisseu-
rin stützen diese These. Sie hält in ihren Aufzeichnungen als Gegenkonzept zur 
Herrschaft des Mannes in der industrialisierten Welt das türkische Dorfleben der 
Frauen fest. Nach Sanders-Brahms habe dieses im positiven Sinne »mehr mit 
der Frauenbewegung zu tun, wie es sich jetzt zu entwickeln scheint, als mit der 
ganzen repressiven Familienideologie des Abendlandes«. Sie sind nicht wie in 
Europa oder mittlerweile auch in türkischen Städten und Großstädten auf »den 
einen Mann angewiesen« und müssen nicht »um jeden Preis alle seine Launen 
ertragen«. Im Gegensatz findet sie auf ihrer Recherchereise im türkischen Dorfle-
ben eine »verlorengegangene Heimat« wieder. Die Welt der Männer ist dort von 
der der Frauen getrennt.114 

Als ich mich zu den Männern setzte, hockten sich fünf Frauen zum Schutz hinter mich. 
Geste voller Einfühlung und Zärtlichkeit. Die Männer erzählten nur. Später ging ich dann zu 
den Frauen, da war es lustiger. Sie tanzten. […] Die Frauen waren sehr zärtlich zueinander, 
auch zu ihren Kindern, voller Erfahrungen, voller Spaß, ohne Rivalität, die eine der anderen 
gegenüber, es war eine Geborgenheit da, wie in meiner Kindheit bei meiner Mutter.115

Und dass Frauen und Männer im Dorf nur dann das Bett teilen, wenn es um den 
geschlechtlichen Akt zum Zwecke der Fortpflanzung geht und sonst nicht, hält 
Sanders-Brahms aufgrund der Differenz zwischen Mann und Frau für richtig. 
Beides, körperliche Zärtlichkeit und Fröhlichkeit durch Tanz, übernehmen in der 
Markierung von Differenz im Film in den Sequenzen im Arbeiterwohnheim eine 
wichtige Funktion. Als Shirin das erste Mal ihr Bett im Wohnheim macht, schrei-

113 Siehe hierzu auch die Romane von Aysel Özakın aus den 1970er Jahren, besonders Alnında 
Mavi Kuşlar (Blaue Vögel auf deiner Stirn) von 1978. Der Erzählrahmen dieses Romans ist das 
Taksim-Massaker aus dem Jahr 1977, bei dem 34 Menschen starben und 134 in Istanbul bei den 
1. Mai-Kundgebungen der Revolutionären Arbeitergewerkschaften verwundet wurden. 
114 Diese Einstellung gleicht der von Verena Stefans in ihrem autobiografischen Roman 
 Häutungen sehr. Sie hält darin nach Beziehungsversuchen mit Männern auch fest, dass die Frau 
den Mann zur Selbstfindung und zum Glücklichwerden nicht brauche. Siehe: Stefan, Verena 
(1975): Häutungen, Frankfurt a. M.: Fischer. 
115 Sanders-Brahms (1980): S. 109 f.



132   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

tet die deutsche Heimleiterin ins Zimmer, schnautzt sie in faschistoidem Ton an, 
dass sie ihr Bett falsch bezogen habe, und wir sehen in der nächsten Einstellung 
einen Flashback Shirins, wie sie im Dorf zärtlich an andere Frauen geschmiegt 
einschläft. Als ein Großteil der türkischen und griechischen Frauen aus dem 
Wohnheim ihren Arbeitsplatz verlieren, folgt zwar eine zunächst sehr traurige 
Sequenz, die jedoch mit einem Tanz der Frauen endet, der auch die Heimleite-
rin emotional berührt, die ihre Trauer darüber bekundet, dass nun alle gehen 
müssen. 

Auch der Schichtführer in der Fabrik wird sich gegenüber den Gastarbeiterin-
nen solidarisch zeigen, als diese ihre Arbeit verlieren. Er reicht ihnen – nachdem 
sie ihre Kündigung erhalten haben – auf sanfte und solidarische Art die Hand 
und kommentiert, nun auch nicht zu wissen, wie es mit ihm weitergehen solle, 
weil auch ihm gekündigt wurde. Bedürftig und zugleich zärtlich bittet auch er 
Shirin darum, mit ihm zu schlafen. Diese Sequenzen, in denen es vor allem 
Frauen sind, die Shirin immer wieder helfen, zeigen eindeutig, dass hier eine 
solidarische Struktur den patriarchalischen und im Kern kapitalistischen Gesell-
schaften gegenübersteht und aufgebaut wird. Dennoch geht es in diesem Film 
nicht zentral um die Gleichberechtigung von Mann und Frau. Denn Zärtlichkeit 
und Bedürfnis sind zwei zentrale politische Kategorien. Auch die männlichen 
Gastarbeiter sind ohnmächtig, und es ist eine Frau, die Shirin mit dem Zuhälter 
Aida bekannt macht und sie in die Prostitution einführt. Weniger die geschlecht-
liche Unterscheidung strukturiert den Film als vielmehr eine vorangehende Tren-
nung der Innen- von der Außenwelt, die Michael Rutschky der Bundesrepublik in 
den 1970er Jahren in seinem vielzitierten und bekannten Essay attestiert. Heute 
würden wir von einem epistemischen Code sprechen. Dementsprechend ist die 
Gesellschaft in ihrem Kern zweigeteilt: »drinnen ist das Positive, draußen das 
Negative. Übergänge, Zusammenhänge gibt es nicht. Die Außenwelt ist kalt und 
böse«.116

Dieser Bruch zwischen Innen und Außen durchzieht Sanders-Brahms’ Film 
und verleiht ihm eine unbestimmte und dilemmatische Struktur: zwischen all-
gemeiner städtischer Entfremdung und der national-kulturellen Verortung, zwi-
schen Differenz und Ähnlichkeit, zwischen kultureller Zuschreibung und Ver-
mittlung auf der einen und körperlichen und existenziellen Bedürfnissen auf der 
anderen Seite; eine dilemmatische Struktur, die auch der Dialog aus dem Off zwi-
schen Shirin und der Regisseurin offenlegt, der den gesamten Film durchzieht. 
Zu Beginn scheint die Regisseurin Shirin deutlich überlegen, besserwisserisch. 

116 Rutschky, Michael (1980): Erfahrungshunger. Ein Essay über die siebziger Jahre, Frankfurt 
a. M.: Fischer, S. 41.



2.4 »Die Suche nach dem unauffindbaren Partner«   133

Sie korrigiert Shirin mehrfach. Beispielsweise als sie ihr erklärt, dass das Land 
(Dorf) nicht ihr, sondern dem Agha (Aǧa) gehöre. Doch dieses Verhältnis verkehrt 
sich im Laufe des Films und die akzentfreie Stimme aus dem Off wird falsche 
Aussagen machen, die nun Shirin richtigstellt.117 Am Ende ist es ein Prozess des 
wechselseitigen Erziehens zwischen der Migrierenden und der Alteingesesse-
nen.118 Es ist sicher richtig, dass der Film zu Beginn paternalistisch wirkt und das 
Verhältnis zwischen einer deutschen und einer offensichtlich (durch den deutli-
chen Akzent) ausländischen Stimme, der grammatikalische Fehler unterlaufen, 
den Eindruck erweckt, dass hier die deutsche Seite die Geschichte bestimme.119 
Doch dieses scheinbar hierarchische Verhältnis wird nicht nur durch den sich 
wandelnden Dialogverlauf konterkariert, sondern ebenso durch die erzähleri-
sche Struktur. Diese zeichnet sich zum einen durch eine Mischung aus Dokumen-
tation und Liebesfilm aus. Zum anderen bieten der lose Anfang und das lose Ende 
keine Grundlage für eine auktoriale Erzählform. 

Auch die deutsche Erzählerstimme aus dem Off weiß nicht mehr als Shirin 
über die Umstände und Folgen der Migration. Shirin aber wird über die eigene 
Herkunft und die nicht mögliche Ankunft hinausgehen ‒ wie sie es selbst aus dem 
Off formuliert. Sie kommt weder mit Mahmud zusammen, noch kehrt sie in ihr 
Dorf zurück oder erfährt eine stabile Form der Sozialisation in der Bundesrepu-
blik. Das Sujet der Migration scheint in Shirins Hochzeit verlorenzugehen. In 
den Vordergrund drängt sich nicht eine Erzählung, die durch konsistente Bindung 
von Anfang, Mitte und Ende gelingt. Im Zentrum steht vielmehr die Aussagekraft 
und Glaubwürdigkeit der einzelnen Situationen, welche die Verhaltensweisen der 
Akteurinnen und Akteure betonen. Diese Situationen tragen den Film. Es geht 
nicht um die Frage nach Anfang und Ende der Geschichte, nicht nach der Macht 
und Ohnmacht ihrer Akteurinnen und Akteure.120 Vielmehr geht es um die Frage 
nach den Verhaltensweisen, um Praktiken, die ein Ankommen oder ein Zurück-
kehren ermöglichen könnten. Diese Grundstruktur bestimmt auch die Narration 
des Films und eine Identitätspolitik, die wir in den politischen Thematisierungen 
des Ausländers im Deutschland der 1960er und 1970er Jahre finden. 

117 Auch Schenk macht in Sanders-Brahms Film gegen Brauerhochs Interpretation auf einen 
Dialog im Off zwischen Shirin und der deutschen Regisseurin aufmerksam, in dem nicht die 
Deutsche die türkische Dörflerin als »dumm« beschreibt, sondern umgekehrt und die Deutsche 
dem zustimmt. Siehe hierzu: Schenk (2020): S. 50 f.
118 Siehe hierzu: Brauerhoch (1995): S. 110 f. 
119 Vgl. Neubauer (2011): S. 179.
120 In diesem Zusammenhang fehlte der feministischen Kritik in Sanders-Brahms Film „die 
ideologische Schärfe“ und ein politisch offener Charakter. Siehe hierzu: Fischetti, Renate 
(2000): Das neue Kino. Acht Portraits von Regisseurinnen, Dülmen-Hiddingsel: Tende, S. 123.



134   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

Evident ist in Shirins Hochzeit zunächst das eigensinnige Verhältnis zwi-
schen Fiktion, Emotion und Dokumentation und die Abfolge bzw. Struktur des 
Films. Der Film beginnt mit dem Ende, mit dem Tod der Protagonistin und ist so 
gesehen eine einzige Flashback-Erzählung.121 Dieser Kunstgriff desavouiert eine 
chronologische Erzählform.122 Der Einstieg erfolgt mit einem persischen Liebes-
märchen. Daran schließen sich der von Anfang an intim geführte Dialog aus dem 
Off zwischen der Protagonistin und der Regisseurin und die dokumentarische Dar-
stellung des Dorflebens, die mit der Dominanz von halbtotalen und halbnahen 
Einstellungen nicht einzelne Individuen, sondern Gruppen in den Vordergrund 
rückt. Wir sehen keine Nahaufnahmen der einzelnen Akteure im Dorf, keinen 
Dialog mit Schuss- und Gegenschussaufnahmen. In Einzelaufnahmen werden in 
den ersten Sequenzen Wohnräume, Decken, Kopftücher, Tischtücher und vieles 
andere gezeigt, was Shirin für ihr Leben mit Mahmud – so die Protagonistin aus 
dem Off – genäht und gestickt hat. Neben dieser Materialität werden die Brüder des 
Vaters und ihre Frauen, das gemeinsame Essen und der Abschied der Frauen von 
Shirin in Gruppenaufnahmen gezeigt, und es gibt dabei kaum Schnitte. In solchen 
Einstellungen sind später auch die Wohnheim- und Fabrik-Sequenzen fotografiert. 

Parallel wird der intime Dialog aus dem Off weitergeführt und das Märchen-
motiv wieder aufgenommen. Beispielsweise äußert Shirin als Prostituierte später 
aus dem Off, dass sie nun weit über den Berg, über Mahmud hinaus sei. Die 
Gleichzeitigkeit von Liebesgeschichte, intimem Dialog, ethnografischem Dorf-
bericht und Dokumentation der Arbeitsmigration gibt diesem Film eine hetero-
gene Struktur, die von keiner der genannten Aspekte einheitlich in einem dritten 
Raum durch einen Metacode geschlossen oder aufgelöst wird.123 Das Verhältnis 
der einzelnen opponierenden Narrative ist ephemer. Das hierarchische Verhält-
nis zu Anfang des Dialogs zwischen der Regisseurin aus dem Off und der Prota-
gonistin als Miterzählerin und Beobachterin kippt nicht selten in sein Gegenteil. 
Das faschistoide Auftreten der deutschen Heimleiterin und das herrisch-masku-
line Verhalten des deutschen Schichtführers in der Fabrik kippen beide in Posi-
tionen der Empathie. Und umgekehrt kippt der immer verständnis- und gefühl-
volle Grieche, Marias Mann, indem er nach Sex mit Shirin verlangt. Aber selbst 
in seiner sexuellen Bedürftigkeit zeigt Helma Sanders-Brahms den Gastarbeiter 
nicht zudringlich, sondern zärtlich, denn Deutschland ist »viel schlimmes Land«. 

121 Vgl. Brauerhoch (1995): S. 110.
122 Eine lineare Zeitstruktur impliziert auch Robert Ezra Parks Integrationstheorie.
123 Schenk reduziert diese Vielschichtigkeit von Sanders-Brahms Film ausschließlich auf die 
Verschränkung von Märchen und Dokumentarischem in Shirins Hochzeit, die er mehr der 
unterschiedlichen Rezeption und Interpretation des Films entnimmt als einer eigenständigen 
Filmanalyse. Siehe hierzu: Schenk (2020).



2.4 »Die Suche nach dem unauffindbaren Partner«   135

Die sich nicht vereinheitlichende, schließende Mehrebenenstruktur des Films  
zeigt sich auch in der Verhandlung kultureller, Differenz generierender Kennzei-
chen. So ist Shirins Kopftuch kein Kennzeichen für die Türkei, sondern typisch 
für das Dorfleben. Der Forderung ihrer modernen türkischen Freundin, ihr 
Kopftuch abzulegen, entgegnet sie, man würde es bei ihr im Dorf so tragen. Die 
Aussage, man würde es in der Türkei so tragen, wäre in dieser Situation inkon-
sistent und würde auch einer gewissen Komik nicht entbehren. Diese regionale 
und nicht nationale Reichweite impliziert im Film auch eine mäßige kulturelle 
Repräsentationskraft als muslimisches Kennzeichen. Es ist weniger ein Abstrak-
tum der Differenz oder der Verständigung als ein brauchbarer oder nicht brauchba-
rer Gegenstand, der sich zum Schutz oder der Steigerung der Attraktivität einset-
zen lässt. Dieser Einsatz ist wichtiger als die Repräsentation. Dies zeigt sich auch 
darin, dass Shirin das Kopftuch ganz unterschiedlich trägt. Man sieht mal mehr, 
mal weniger Haare. Sie hält es häufig in der Hand, wir sehen sie beim Anziehen 
des Kopftuchs, und der Schichtführer wird auch einmal unbedarft daran ziehen, 
als Shirin versucht, ihn zu necken. Eine allegorische Wirkung bekommt es hin-
gegen im Lokal nach dem Tanz und dem Alkoholkonsum mit Aida, wenn sich 
Shirin auf der Toilette übergibt und wir im Spiegel sehen, wie ihr das Kopftuch 
vom Kopf rutscht. Doch diese Allegorie verliert sich wieder. Shirin trägt es, wenn 
sie beispielsweise Mahmud auf dem Kölner Bahnhof sucht, der sonntags von 
unzähligen Gastarbeitern bevölkert ist.124 Und kurz bevor sie sich die Haare blon-
diert, wird sie das Kopftuch bereits abgelegt haben, wobei dieses Verschwinden 
nur noch bedingt auffällt. Wenn das Kopftuch überhaupt eine Funktion erfüllt, 
dann eine schützende, die die schüchterne Art der Protagonistin noch verstärkt. 
Die offenen Haare der türkischen Schauspielerin Türkan Şoray als Gülcan in 
Dönüş stehen am Ende des Films für ihre Desintegration im Dorf, aber nicht für 
eine explizit kulturelle. Denn es sind Schuld- und Besitzverhältnisse, die diese 
Dynamik auslösten. 

124 Mit der Bahnhofssequenz, in der Shirin Mahmud sucht, nachdem sie ihn im Lokal nicht 
gefunden hat, folgt Sanders-Brahms ihrer dokumentarischen Richtlinie des »Zeigens« in diesem 
Film. In Karen Schönwälders Buch zur Einwanderung und ethnischen Pluralität in Deutschland 
finden wir repräsentativ für viele andere Debattenbeiträge aus dem Jahre 1971 die folgende Ein-
schätzung: »Vielleicht haben wir bisher den heimlichen Wunsch genährt: irgendwann werden 
sie wieder nach Hause gehen, dann werden wir wieder mehr Platz und Ruhe haben, und unsere 
Innenstädte und Hauptbahnhöfe werden an Sonntagnachmittagen nicht mehr wirken wie Kund-
gebungen nach dem gescheiterten Turmbau zu Babel. Aber solche Hoffnungen trügen.« »Die 
Bundesrepublik muß sich auf ein Leben mit den Gastarbeitern einrichten«, heißt es resignativ in 
einem Zeitungsbeitrag. Siehe hierzu: Schönwälder (2001): S. 614. Auch Max von der Grün hält 
in Leben im gelobten Land fest, dass Bahnhöfe für Gastarbeiter »Kommunikationszentren« seien 
und ihnen so die Moschee ersetzen würden. Siehe hierzu: von der Grün (1975): S. 22.



136   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

Im Unterschied zu den Migration thematisierenden Filmen der späteren 
Dekaden ist die Reichweite kultureller Kennzeichen hier gering.125 Exempla-
risch zeigt sich dies auch in der Miniatur des Kölner Doms und später auch in 
der einer Moschee – ein Wecker –, den eine Gastarbeiterin vom Tisch räumt, als 
alle gekündigten Gastarbeiterinnen das Wohnheim verlassen müssen. Zwischen 
Gebrauch und Repräsentation sind kulturelle Kennzeichen in Shirins Hochzeit 
in einem unbestimmten und willkürlichen Wandel begriffen, wie die Hauptak-
teurin selbst, deren neuer Kleidungsstil zwar eine evidente Veränderung dar-
stellt, jedoch keinen expliziten Übergang von einer spezifisch türkischen zu einer 
spezifisch deutschen Kultur zeigt. Vielmehr ist es ein Übergang, der im äußeren 
Erscheinungsbild eine Veränderung von einem dörflich-traditionellen zu einem 
städtischen Auftritt dokumentiert. Ein Übergang vom unwirtlichen Dorf in eine 
unwirtliche große Stadt.126

Die übrigen Übergänge in Shirins Hochzeit sind aus einer klassischen inte-
grationstheoretischen und narrativen Perspektive prekär und problematisch, da 
weder der Ausgangspunkt des Films, seine Mitte, noch der Schluss, Shirin einen 
Ort der Zugehörigkeit weisen. Das Dorf gehört dem Agha, das Wohnheim den Fab-
rikbesitzern und die Straßen Kölns den Zuhältern oder der Polizei. Nur der Kölner 
Bahnhof wird in Shirins Hochzeit zu einem herrenlosen Versammlungsort der 
Gastarbeiter.127 Das klassische Narrativ vom Auszug, vom Meistern der Prüfungen, 
von der Rückkehr oder der Ankunft kann hier nicht greifen.128 Auch die dörfliche, 
türkische kulturelle Bindung vom Beginn stellt für Shirin keine stabile soziale 
Einheit dar. Selbst ihre Verwandten halten sich nicht an die kulturellen Codes 
bzw. die Tatsache, dass Shirin Mahmud versprochen war. Da der Verwalter mehr 

125 Diese zeigt sich ebenfalls in den zeitgleich entstehenden türkischen Produktionen Otobüs 
(1974), dem bereits angesprochenen Film, in dem die Migration türkischer Dörfler nach Schwe-
den thematisiert wird, wie auch im Roman Gurbet Yavrum (1975), in dem die Tochter eines tür-
kischen Gastarbeiters sich auf die Suche nach ihrem verlorenen Vater in Kanada macht. Siehe: 
Tunç, Okan (1974): Otobüs, Spielfilm, Türkei, Pan Film Türkiye; Özakın, Aysel (1975): Gurbet 
Yavrum, Istanbul: Can Yayınları.
126 Siehe zur Unwirtlichkeit der Städte die einflussreiche Publikation von Alexander Mitscher-
lich Die Unwirtlichkeit unserer Städte (1965, 2008).
127 Rita Chin macht in ihrer Arbeit auf die ikonografische Funktion der Aufnahme des einmil-
lionsten Gastarbeiters Rodrigues de Sá auf dem Motorrad am Kölner Bahnhof Köln-Deutz auf-
merksam. Siehe hierzu auch: von der Grün (1975): S. 22. In der amerikanischen Arbeit Sius über 
die chinesischen Gastarbeiter in New York stellen Wäschereien einen vergleichbaren Versamm-
lungsort dar. 
128 Siehe zum klassischen Narrativ, das besonders im Bereich des Films durch das Kino Hol-
lywoods ab den 1950er Jahren große Verbreitung fand und heute weiterhin als eines der wirk-
mächtigsten im Bereich des Films gilt, Krützen, Michaela (2011): Dramaturgie des Films. Wie 
Hollywood erzählt, Frankfurt a. M.: Fischer, S. 36 f.



2.4 »Die Suche nach dem unauffindbaren Partner«   137

zahlen kann, bekommt er Shirin, obwohl er ihren Bruder ins Gefängnis gebracht 
hat. In Şorays Film Dönüş entlässt der Großgrundbesitzer den Dorfverwalter aus 
seinen Schulden, wenn dieser ihm hilft, an Gülcan ranzukommen, die aber schon 
verheiratet ist. In Deutschland regiert das Geld ebenso wie in der Türkei, und soli-
darische Strukturen sind nicht per se gegeben, sondern können bestenfalls unter 
guten Bedingungen entstehen.129 

So ist Shirins Hochzeit aufgrund des Mangels stabiler kultureller und sozi-
aler Einheiten weder explizit ein Film zu kultureller Differenz, noch ein Film 
über eine gescheiterte Integrationsgeschichte in einer Mehrheitsgesellschaft. 
Stattdessen wirft er die soziale Frage auf, weil Shirins Bindungen von Anfang 
an in Auflösung begriffen sind. Das Soziale wird dabei »durch die überraschen-
den Bewegungen von einer Assoziation zur nächsten ermittelt«.130 Wie in Milton 
Gordons Integrationstheorie ist das zentrale Anliegen in Helma Sanders-Brahms’ 
Film, über Antidiskriminierung neue soziale Gruppenkonstellationen zu ermög-
lichen. Der große Unterschied zu Gordon ist hier nur, dass es in Shirins Hoch-
zeit keinen Raum, keinen Ort gibt, weder in der Türkei noch in Deutschland, der 
eine Äquivalenz zwischen Gruppe und Territorium, zwischen Gruppe und Kultur 
schaffen und die schwachen Bindungen in starke und stabile übersetzen könnte. 
So ist das Soziale in diesem Film keineswegs von einer dichotomen Unterschei-
dung zwischen Kollektiv und Individuum bestimmt, von Unterscheidungen wie 
religiöser Fanatismus vs. westliche Lebensweise, wie Bevormundung vs. Freiheit 
oder wie Tradition vs. Moderne und Türkei vs. Europa, wie es die Forschung nicht 
müde wird, derart falsch die ersten Produktionen zur Migration nach Deutsch-
land zu klassifizieren.131 

Auch wenn diese seit den 1980er Jahren klassischen interpretatorischen 
Unterscheidungen zu Phänomenen der Migration in Sanders-Brahms’ Film nicht 
greifen und das Sujet der Migration aus dieser Beobachtung heraus in Shirins 
Hochzeit nicht konsistent ist, handelt es sich bei diesem Film dennoch um einen 
Klassiker der deutsch-türkischen Migration. Spätestens jetzt stellt sich die Frage, 
was diesen Film zusammenhält und ihn zu einem umstrittenen, aber doch erfolg-
reichen Film werden ließ. Die Liebesgeschichte ist es nicht. Es ist auch nicht der 
dokumentarische Wert des Films, denn hierfür überwiegen wiederum zu sehr die 
fiktionalen Elemente. 

129 Vgl. Lefebvre (2006): S. 338.
130 Latour, Bruno (2010): Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, Frankfurt a.  M.: 
 Suhrkamp, S. 424.
131 Neubauer (2011): S. 175. Siehe auch Göktürk (2000b): S. 331. In meinem Aufsatz Von der 
interkulturellen zur kulturellen Kompetenz von 2009 unterlag ich mitunter ebenfalls diesem vorei-
ligen Trugschluss. Siehe hierzu: Ezli (2009).



138   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

Anders gefragt: Welche Referenzen in diesem Film stehen jenseits von Kultur, 
Mehrheitsgesellschaft und Minderheit im Vordergrund und geben dem Film über 
den ästhetisch-erzählerischen Rahmen hinaus eine stabile und konsistente 
Struktur? Welche Narrative sind es, die über den Film hinausgehend eine gesell-
schaftlich anschlussfähige Erzählung ermöglichen konnten, trotz ihrer aus heu-
tiger Perspektive widersprüchlichen Rezeption zwischen Kultur und Sozialem? 
Und wirken vielleicht trotz des Mangels an stabilen gesellschaftlichen Einhei-
ten wie Gruppen und Familien hier Ideen und Vorstellungen von Assimilation, 
Integration und Sozialem, die jenseits gegebener stabiler gesellschaftlicher Ord-
nungen ausbuchstabiert werden müssen? Die Frage ist, was an unartikuliertem 
Wissen mitgeteilt wird, das »stillschweigend auf einen Fundus an sensorischen 
und praktischen Erfahrungen Bezug«132 nimmt, um in der Zone zwischen Alltag, 
Kunst und Politik Wahrscheinlichkeiten zu artikulieren. Und in welchem Verhält-
nis stehen erzählerische Offenheit und kulturprägende Narrative? Was das Anlie-
gen und die Bewegung ästhetischer Texte, Filme und Theorien betrifft, werden 
wir sehen, dass Aneignungen des öffentlichen Raums eine Grundbewegung dar-
stellen, auch wenn ihre Protagonisten passiv und schematisch auftreten.

Um diese Fragen und Themen mit der bisherigen Interpretation von Shirins 
Hochzeit und mit einer gewissen Repräsentativität und Breite beantworten und 
untermauern zu können, werden in den folgenden zwei Unterkapitel die zuvor 
genannten Texte und Filme aus den 1960er und 1970er Jahren in eine analytische 
Relation zur Shirins Hochzeit gebracht. Zunächst folgt die Analyse des Poems 
Was will Niyazi in der Naunynstraße aus dem Jahre 1973 des türkischen Autors 
Aras Ören; der erste breit rezipierte Text deutsch-türkischer Literatur, der für Rita 
Chin den Beginn eines »multicultural Germany« markiert. Hier wird es neben den 
bereits aufgeworfenen Fragen auch darum gehen, aufzuzeigen, inwieweit sich die 
deutsche (Sanders-Brahms) von der türkischen Perspektive (Ören) auf die Anfänge 
und Folgen der türkischen Migration nach Deutschland unterscheidet und worin 
sie sich ähneln. In diesen Zusammenhang werden auch Güney Dals Roman Wenn 
Ali die Glocken läuten hört (der zweite bekannte Text deutsch-türkischer Literatur 
der 1970er Jahre) sowie Bekir Yıldız’ autobiografischer Roman gebracht. 

Die Interdependenz und Ähnlichkeit zwischen Filmen, Texten und gesell-
schaftspolitischen Narrativen werden in ihrer heterogenen und dilemmatischen 
Struktur zeigen, dass es sich bei Filmen und Texten, die in diesem Einstiegska-
pitel zur Disposition stehen, weder um einfache Opfer- oder Tätergeschichten 
handelt, wie bislang in der Forschung konstatiert wird, noch umgekehrt um 

132 Koschorke, Albrecht (2012): Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer allgemeinen Erzähl­
theorie, Frankfurt a. M.: Fischer, S. 38.



2.5 »Wir wollten alle Amerikaner werden«   139

Ermächtigungsnarrative. Im Zentrum steht eine Verhandlung und Bearbeitung 
von  Integration und Desintegration, die die Jahrzehnte des Umbruchs133 (1960er) 
und der Transformation134 (1970er) als Sozial- und Kulturgeschichte die Her-
kunfts- und Ankunftsgesellschaften geprägt hat.

2.5  »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Aras Örens  
Gastarbeiter erfolglos auf dem Weg in den Westen

Halime, eine türkische Gastarbeiterin im ersten Band von Örens Poem-Trilogie 
Was will Niyazi in der Naunynstraße (1973),135 wohnt Anfang der 1970er Jahre 
in einem Mehrparteienhaus in der Berliner Naunynstraße. Sie kommt, wie ihre 
ältere deutsche Nachbarin Frau Kutzer in der Mitte des Poems berichtet, »abends 
manchmal mit Männern nach Haus«.136 Frau Kutzer fragt sich, da ihre türkische 
Nachbarin »es ganz offensichtlich in dem einzigen Zimmer [, das sie hat], mit 
den Kerlen treibt«, wo währenddessen ihre kleinen Kinder sind und was sie 
machen.137 Ein wenig später treffen sich Halime und Frau Kutzer im Treppenhaus.

Halime: (Na mach schon, Alte, ich laß dich vorbei, geh schon, ich hab die Hände voll …)
Kutzer: ›Dankeschön, dankeschön …‹ 
(Soviele Pakete, soviele Sachen gekauft …
Kauft nur, kauft nur. 

Ihr werdet auch verbraucht sein eines Tages 
wie ich,
dann schlurft auch ihr für hundert Gramm Wurst
zwei Straßen weiter zum Fleischer. Und
wie sie grienen, wenn ich
für fünfzig Pfennig Speck verlange …)138

Beide Szenen im ersten Band des Poems (die erste finden wir in der Mitte und 
die Treppenhausszene gegen Ende des Textes), deuten eine Begegnungsstruk-
tur zwischen Alteingesessenen und Zugewanderten an, die sich hier nicht aus 

133 Vgl. Schildt (2009): S. 179–244.
134 Ebd, S. 245–330. Und siehe auch Reichardt, Sven (2014): Authentizität und Gemeinschaft. 
Linksalternatives Leben in den siebziger und frühen achtziger Jahren, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 
S. 82–86.
135 Der zweite Band der Trilogie, Der kurze Traum von Kağıthane, erschien 1974, und abge-
schlossen wurde sie mit dem dritten Band Die Fremde ist auch ein Haus 1980.
136 Ören (1973): S. 31.
137 Ebd.
138 Ebd., S. 56 f.



140   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

ethnisch-kultureller, sondern aus körperlicher, räumlicher und sozialer Diversi-
tät konstituiert. Eine türkische Frau mittleren Alters lebt mit mehreren Kindern 
in einer Einzimmerwohnung – ihr Mann sitzt wegen Blutrache in der Türkei im 
Gefängnis –, eine 67 Jahre alte deutsche Frau lebt hingegen allein in einer Zwei-
zimmerwohnung. Das sind zunächst Informationen für eine klassische Migrati-
onsforschung, die auf statistische und repräsentative Ergebnisse aus ist; zumal 
Anfang der 1970er Jahre verstärkt das öffentliche Interesse aufkommt, zu wissen 
und zu erfahren, wie die Gastarbeiter und Gastarbeiterinnen in Deutschland 
wohnen und untergebracht sind.139 

Aus interpretatorischer Sicht ist dies nur die eine Seite der beiden zitierten Pas-
sagen. Verweise auf Alter, Familie und Wohnungsgröße sind die Rahmungen der 
Situationen, in denen besonders die unterschiedlichen körperlichen Bedürfnisse 
erzählerisch akzentuiert werden. Halime hat Sex und kommt mit vollen Einkauf-
stüten nach Hause, weil ihr Körper will und kann; eine alte deutsche Frau, die auf 
ihren eigenen Körper referierend, nichts mehr braucht und nicht mehr verzehren 
kann als 100 Gramm Wurst und Speck für 50 Pfennig pro Woche. Dabei wird sie bei 
ihrem Einkauf von deutschen Verkäufern belächelt. Weitaus mehr als die türkische 
Gastarbeiterin wird hier die alte deutsche Frau als Desintegrierte dargestellt.140

Dass Aras Örens Poem trotz dieser sozialen Mehrebenenstruktur, die sich über 
körperliche Bedürfnisse ergibt und nicht über nationale, religiöse oder kulturelle 
Zuschreibungen, in den zeitnahen Besprechungen als erste gelungene literarische 
Chronik des Zusammenlebens von Deutschen und Türken141 und somit als »erste 
Reflexion«142 über das Leben der arbeitenden Türken in Deutschland bewertet 
wurde, ist keineswegs eine kulturalistische Fehlinterpretation. Es ist eine Deutung, 
die, zum einen, in einem gesellschaftspolitischen und narrativen Zusammenhang 
der 1960er und 1970er Jahre steht. Zum anderen hängt die Tatsache, dass Örens 

139 Siehe hierzu: Zieris, Ernst (1971): So wohnen unsere ausländischen Mitbürger. Bericht zur 
Wohnungssituation ausländischer Arbeitnehmerfamilien in Nordrhein­Westfalen, Düsseldorf. 
Siehe hierzu auch: Siegfried-Hagenow, Monika (2006): Als die Gastarbeiter ins Fernsehen 
kamen. Collage von Archivbeiträgen des Fernsehens über Gastarbeiter in der Bundesrepublik, Do-
kumentation, Deutschland, Erstes Deutsches Fernsehen. Vgl. auch: Schönwälder (2001): S. 497. 
140 Mit einer vergleichbaren Struktur der Desintegration einer Alteingesessenen arbeitet auch 
Rainer Werner Fassbinder in Angst essen Seele auf (1973). Dort ist es die alteingesessene und 
sich in einem vergleichbaren Alter wie Frau Kutzer befindende deutsche Frau Emmi Kurowski, 
die von ihren Nachbarinnen und ihren Kindern ausgeschlossen wird, nachdem bekannt wird, 
dass sie den viel jüngeren Gastarbeiter Ali, der aus Marokko stammt, heiraten will. Siehe hierzu: 
Fassbinder, Rainer Werner (1973): Angst essen Seele auf, Spielfilm, Deutschland, Arthaus. 
141 Vgl. Suberger, Ulf G. (1974): »›Wir machen szammen Geld für die Fabrika Direktor …‹«. In: 
Deutsche Volkszeitung, S. 17.
142 Pataki, Heidi (1975), »Review of Der kurze Traum aus Kağıthane«. In: Neues Forum 22, S. 66.



2.5 »Wir wollten alle Amerikaner werden«   141

Poem ohne ein kulturelles oder religiöses Differenzierungsnarrativ konsistent und 
in der Sprache der Zeit »authentisch« wirkt, zuallererst von seinem eigenen narra-
tiven Verlauf ab. Es ist vor allem der Beginn und zugleich der Zugang, den Was will 
Niyazi in der Naunynstraße wählt und beschreitet, der eine weiterführende Struktur 
der Beschreibung von Differenz und Ähnlichkeit zwischen Deutschen und Türken 
vorgibt, die die Szenen in ihrer sozialen Dimension auf Einwanderer und Alteinge-
sessene »authentisch« und plausibel wirken lässt. 

Im Prolog des Poems schneit es in Berlin.143 Die Naunynstraße in Kreuzberg, 
auf und in der sich alles in diesem Stück abspielt, ist zugefroren. Der Protagonist 
und Gastarbeiter Niyazi, mit dem Nachnamen Gümüşkılıç (»Silberschwert«), ist 
bereits in den ersten Zeilen auf dieser Straße unterwegs; in die Fabrik zur Arbeit, 
zur Nachtschicht. Gebrochen wird der für die Migrationsliteratur klassische 
und schematische Einstieg – kaltes Einwanderungsland, Ausländer arbeiten in 
der Nachtschicht – bereits mit einem Nebensatz und dem weiteren Verlauf der 
Erzählung. An der Stelle, wo heutige Migrations- und Integrationsforscher wei-
tererzählen würden, die erste Generation der Gastarbeiter habe der deutschen 
Gesellschaft Arbeiten abgenommen, die viele deutsche Alteingesessene nicht 
hatten verrichten wollen, folgt Örens Erzählung einer anderen narrativen Struk-
tur.144 Niyazi geht hier mit schnellen Schritten zur Arbeit in die Fabrik Preussag, 
ganz so wie er auch im Istanbuler Stadtteil Bebek unterwegs gewesen ist; dort 
zum Blaufischfang. Hier bei Preussag arbeitet er an den »weißglühenden Öfen« 
der Fabrik. Auf die translokale Verbindung von hier und dort folgt in der dritten 
Strophe die Anmerkung, dass durch Niyazis Arbeit denjenigen »warm wird […], 
die ihre Villen im Südwesten der Stadt bewohnen«.145 Danach verlässt der Erzäh-
ler Niyazi und wendet sich Frau Kutzer zu, die ebenfalls in der zugefrorenen Nau-
nynstraße wohnt, der allerdings von Niyazis Arbeit nicht warm wird. Denn sie 
kommt in dieser Nacht »schwer in Schlaf, […] sie muss ihre blaugefrorenen Füße 
reiben«.146 Der Erzähler kehrt nicht wieder zu Niyazi zurück, um die schwere 
Arbeit und den beschwerlichen Alltag der Gastarbeiter zu beschreiben. Er bleibt 
bei Frau Kutzer und erzählt bis zum Beginn des dritten Kapitels (der erste Band 
der Trilogie besteht aus sieben Kapiteln), die Geschichte, Wünsche und Enttäu-
schungen von Frau Kutzer und ihrer Familie.147 

143 Siehe hierzu auch den Film Otobüs.
144 Siehe hierzu: Bade (1983); Esser (1980, 1983); Elwert, Georg (1982): »Probleme der Auslän-
derintegration. Gesellschaftliche Integration durch Binnenintegration?«. In: Kölner Zeitschrift 
für Soziologie und Sozialpsychologie 34:4, S. 717–731.
145 Ören (1973): S. 5.
146 Ebd.
147 Ebd., S. 13.



142   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

Diesen Exkurs zu Frau Kutzer und ihrer Familie leitet der Erzähler wie 
folgt ein: »Ihr kennt doch alle Frau Kutzer  / oder doch ihren Mann:  / Er hat 
bei Borsig gearbeitet, / dort verschraubte er die Vorderachsen der mächtigen 
Lokomotiven«.148 37 Jahre lang ging er dieser Tätigkeit nach, war in der Wei-
marer Zeit Mitglied der KPD, beugte jedoch »seinen Kopf ohne Widerstand 
dem System«, als die Nationalsozialisten die Macht an sich rissen. Und auch 
wenn sie damals schon in der Naunynstraße wohnten, wird ihr »schwindlig«, 
wenn sie in ihre Vergangenheit blickt, denn die »Jahre sind wie Schluchten, 
die ich hinter mir hab«.149 So erscheint ihr ihre eigene Geschichte fragil und 
surreal: »Es ist nicht so einfach zurückzusehen nach 67 Jahren:  / Pinguine 
in der Wüste, / Vogel Strauß auf dem Eis. / So laufen die Gedanken / an ihre 
Jugendjahre«.150 Alles andere als fragil erweist sich jedoch ihr Traum, den sie 
hat, als sie schließlich einschläft  – ein Wunschtraum, den sie schon immer 
hatte: durch »die Kristalltüren des Adlon zu schreiten«. Aber was sie mit ihrem 
Mann im wirklichen Leben kennenlernt, ist »das ›Bayrische Zelt‹ in der Fried-
richstraße«.151 Als Resultat ihrer Gedanken und Träume hält Frau Kutzer fest, 
dass Arbeit und Jugend im Leben ihr Ende haben. Das habe sie gelernt. Denn 
diese »auffällige Welt […] blendet uns die Augen«. Und es ist »dieses von Etage 
zu Etage leben, ohne dahinter zu kommen, in welcher Etage man ist«. Aber 
letztlich möchte der Mensch »gern wie ein ganz anderer leben, über seine Ver-
hältnisse hinaus«.152

Auf diese Erkenntnis folgt das zweite Kapitel, in der Ören die bis ins 19. 
Jahrhundert reichende Familiengeschichte Kutzers, ihrer Eltern und Großeltern 
erzählt, die ebenfalls von Migration geprägt ist. Diese kam 1844 von Ostpreu-
ßen nach Berlin als Franz Naunyn Bürgermeister wurde. Die Naunynstraße war 
damals nicht die Naunynstraße, sondern »irgendeine«.

Die Familie Brummel / faßte Fuß in dieser Straße. / Lange nach dem Umzug bekam der Groß- 
vater,  / Heinz Brummel (er war auch Schlosser,  / und dazu Schmied), für die Familie  / die 
Bürgerrechte Berlins, / amtlich registriert im Jahre 1894. / Rotes Wachs siegelte die Urkunde.153 

Erst nach 50 Jahren wurden die Brummels Bürger der Stadt Berlin. Und Frau 
Kutzer, geboren 1905, erinnert sich bis 1918 an Hausarbeiten wie Sticken, Stricken 
und Kohlkochen. Ouvertüren von Léhar-Operetten hörten sie ab und an mit dem 

148 Ebd., S. 5 f.
149 Ebd., S. 7.
150 Ebd., S. 8.
151 Ebd., S. 9.
152 Ebd., S. 10.
153 Ebd., S. 14.



2.5 »Wir wollten alle Amerikaner werden«   143

Grammophon. Doch waren die Geschichten der Operetten eine »Welt« für sie mit 
»verhängte[n] Türen […], die fremd blieb und geheimnisvoll«.154 

Der Erste Weltkrieg bringt den deutschen Soldaten dann »vier Jahre im Regen / 
von Schrapnells, Blut, Knochen / und Stahl / durchnäßt / bis in den Kopf / und 
in die Herzen« ein. Auf der Potsdamer und Friedrichstraße in Berlin warten »die 
Nutten auf sie«.155 Das Jahr 1923 bringt der Familie Brummel den ökonomischen 
Ruin, der Vater stirbt 1924 und kurz darauf heiratet Elisabeth Brummel »neun-
zehnjährig […] den jungen Monteur Gustav Kutzer«.156 Als die Arbeitslosigkeit in 
der Weimarer Zeit gegen Ende der 1920er immens ansteigt, arbeitet Frau Kutzer 
als Putzfrau im Haus eines »Kriegsgewinnlers in Neukölln«. »Das erstemal in 
ihrem Leben / für andere zu arbeiten, / hat ihr sauer geschmeckt. / Das Taftkleid 
war verschossen / und das Grammaphon längst verkauft.«157 Auch wenn sie die 
Dame des Hauses nicht ausstehen kann, möchte sie doch wie sie werden, und sie 
war »in Gedanken immer bei der reichen Dame in Neukölln«.158

Die Zeit des Nationalsozialismus in Deutschland wird kurz gestreift. Es ist 
eine Zeit des familiären Rückzugs, die Tochter wird geboren, und die Zeit, als 
Gustav als Linker vor dem gefährlichen neuen politischen System Angst hatte. 
Gustavs Soldatenjahre im Zweiten Weltkrieg werden kurz erwähnt. Es folgen die 
Bombennächte und die fremden Soldaten, die sich in Berlin »mit Konserven, 
Bonbons, Schokolade […] Frauen« kaufen, und an Straßenecken in Berlin werden 
heimlich »Lebensmittelkarten getauscht«. 1959 erliegt Gustav Kutzer einem Her-
zanfall und stirbt nach »siebenunddreißig Jahren« Arbeit an »mächtigen Loko-
motiven«. Niyazi kommt von der Nachtschicht zurück und Frau Kutzer beendet 
ihre Geschichte in ihrem Gespräch mit dem Erzähler: Der Tod ihres Mannes habe 
in der Naunynstraße »niemanden ein Haar bewegt«. Es folgten Formalitäten und 
danach »abends wieder das warme Blubbern vom Kochtopf / und ab und zu / das 
Kopfwiegen der Nachbarn  / und ihre unehrlichen Worte«.159 Erst nach diesem 
seitenlangen Exkurs folgt die Geschichte der türkischen Gastarbeiter; und damit 
folgt die türkische Migration auf die deutsche Migration in die Naunynstraße. 
Dabei handelt es sich um eine vergleichbare Bindung von deutsch und türkisch, 
wie sie Sanders-Brahms in Shirins Hochzeit mit den ersten Einstellungen vom 
Acker in einem türkischen Dorf als trockenes Land des Grundbesitzers zeigt 
und beschreibt und ihren Film mit dem Niemandsland neben einer Autobahn 

154 Ebd.
155 Ebd., S. 15.
156 Ebd., S. 15 f.
157 Ebd., S. 17.
158 Ebd., S. 18.
159 Ebd., S. 20.



144   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

in Köln beschließt. Deutsche und Türken haben identische Triebe, ein ähnliches 
 Begehren und wenn sie nicht zu den Besitzenden gehören, sind sie auch ähnlich 
ortlos. Äußerst eindrücklich wird diese Konstellation in Şorays Film Dönüş 
gezeigt. Als Ibrahim vom Biertrinken aus »pokalgroßen Gläsern« im Beisein von 
Frauen in der Zivilisation schwärmt, folgt als nächste Sequenz in diesem Film, 
der ausschließlich in einem unbestimmten türkischen Dorf spielt, wie der Groß-
grundbesitzer (Aǧa) mit zwei attraktiven Frauen und zwei seiner Mitarbeiter 
gemütlich Alkohol trinkt. Und ähnlich wie im ersten Text zur türkischen Migra-
tion nach Deutschland Türkler Almanyada wird in Örens Poem und in Şorays Film 
ebenfalls durch die narrative Abfolge der jeweilige Titel der Produktionen zum 
Teil konterkariert. Geht es in Örens Poem um Frau Kutzer oder um Niyazi und mit 
ihm um die Türken in Deutschland? Und von wo kehrt eigentlich Ibrahim zurück, 
wenn doch der türkische Großgrundbesitzer genauso lebt wie die Deutschen und 
wenn es sich bei Wasser, Strom, Alkohol und Miniröcke um elmentare, flüchtige 
Dinge und mobile Gegenstände handelt?

Die behandelten ästhetischen Erzählungen der 1960er und 1970er Jahre 
folgen einer assoziativen Struktur, die Dinge ebenso wie Personen beinhalten. 
Im vierten Kapitel von Aras Örens Poem, »Frau Kutzers Nachbarn«, werden die 
Frauen Atifet und Halime sowie der fleißige Gastarbeiter Kazım Akkaya vorge-
stellt. Im Vordergrund steht nicht wie, sondern warum sie nach Deutschland 
gekommen sind. Das Wie wird hingegen karikiert. »Ein verrückter Wind eines 
Tages  / wirbelte den Schnurrbart eines Türken,  / und der Türke rannte hinter 
seinem Schnurrbart / her und fand sich in der Naunynstraße.«160 Zunächst zieht, 
in der »Mitte seines Lebens«, irgendein Türke im Stockwerk unter Frau Kutzer 
ein. Er ist zurückhaltend, weiß sich zu benehmen, isst nichts, trinkt nichts und 
spart. Nach Jahren ist er wieder weg und es ziehen andere seiner Landsleute ein, 
wie Niyazi, der ledig, 41 Jahre alt ist und seit sieben Jahren in Deutschland lebt. 
Er wohnt ein Stockwerk über Frau Kutzer, spricht gut Deutsch und achtet sehr 
auf »sein Äußeres«.161 Dazu gehört, dass er »Koteletten bis unter die Ohren« hat.

160 Ebd., S. 21.
161 Tatsächlich haben türkische und spanische Gastarbeiter, als sie in die Bundesrepublik 
 migrierten von den Regierungen der Entsendeländer jeweils einen Leitfaden erhalten, in dem 
verlangt wird, dass sie als Vertreter ihrer Länder in der Bundesrepublik sich gut verhalten, nicht 
auffallen und sich gut kleiden sollten. Siehe hierzu: Eryilmaz/Yamin (1998): S. 24. Und siehe 
auch: DOMIT (2005): Projekt Migration. Katalog zur Ausstellung im Kölner Kunstverein, Köln: Du-
mont, S. 33. Es gibt sehr viele Aufnahmen, die die Gastarbeiter bei ihrer Ankunft am Münchener 
Hauptbahnhof mit Krawatte und Anzug zeigen. In Şerif Görens Film Almanya, Acı Vatan macht 
sich ein routinierter türkischer Pendler zwischen der Türkei und Deutschland darüber lustig, 
dass die Türken kurz vor der Ankunft an der deutschen Grenze ihre Krawatten anlegen. Siehe 
hierzu: Gören, Şerif (1979): Almanya, Acı Vatan, Spielfilm, Türkei, Gülşah Film.



2.5 »Wir wollten alle Amerikaner werden«   145

Wie Frau Kutzer zieht Niyazi »Bilanz« seines bisherigen Lebens, das ähnlich 
fragil und heterogen wirkt. Zwei Leben habe er gehabt, zwei tief in ihm drin. 
Diese beiden Leben sind jedoch nicht Ergebnis seiner transnationalen Migration, 
sondern haben ihren Ursprung in der Binnenmigration in Istanbul, wobei Ören 
an keiner Stelle erwähnt, woher Niyazi ursprünglich stammt.162 Auch in Okans 
Otobüs wissen wir nicht, woher die Türken kommen; in Dönüş ist die einzige 
Koordinate irgendein Dorf und ein einziges Mal fällt das Wort »Almanya«, ansons-
ten nur »Medeniyet« (»Zivilisation«) und die Namen von Dingen wie »Radyo« 
oder »Teyp« (Aufnahmegerät), die Ibrahim von dort mitbringt. Für Niyazi in Örens 
Poem war es die Schönheit des Bosporus, die sich wie eine »bunte Ansichtskarte 
[…] in die Mitte [seines] Lebens« hineingeklebt hat und die Lebensweise der 
Wohlhabenden, wie die des Ölkaufmanns Tarık Hakkı oder die der Amerikaner 
Williams und Miss Collins, die »Angestellte im PX« waren, im Istanbuler Stadtteil 
Bebek.163 Sie alle leben wie Amerikaner in Istanbul.164 

Den Unterschied zwischen einem amerikanischen und einem türkischen 
Leben in der Türkei, den Vergleich von verschiedenen Lebensweisen kannten 
Niyazis Eltern noch nicht. Seiner Meinung nach waren sich die »Paschafamilien« 
(Adel), die Geschäftsleute und »die Armen […] noch nicht so fremd, sie grüßten sich 
mit Respekt, unterhielten sich«.165 Alles begann 1946, als die »grünen Dollars«, 
Kaugummis, Whiskeys, Filme und Schallplatten kamen und mit ihnen eine neue 
Lebensweise. Da traten an die Stelle »der alten Herrenhäuser und Ufervillen« »die 
Betonblocks«. Niyazi ist migriert, um die Grenze zwischen denen aufzuheben, »die 
Süßigkeiten und Pasteten und denen, die unreife Melonen essen«. Warum er dies 
tue? Weil er ein Recht und einen Anspruch darauf habe und das, »was man Zivi-
lisation nennt, übereinandergelegt die Summe der Arbeitskraft« aller sei, gleich 
welcher Herkunft.166 Wenn Frau Kutzer mit ihrem Alter gelernt hat, dass Jugend 
und Arbeit enden, so lehrt Niyazi die Migration, dass er ein Recht auf ein anderes 
und besseres Leben hat, weil er dieses bessere Leben aus den Filmen kennt.

162 Durch die beschleunigte Mechanisierung der Landwirtschaft setzte innerhalb der Türkei 
schon Mitte der 1950er Jahre eine große Binnenmigration ein. »Anfang 1958 lebten bereits etwa 
522000 Bewohner der beiden Metropolen Istanbul und Ankara in illegalen Behausungen«. Bis 
zu einem gewissen Grad bildete die Arbeitsmigration ab 1961 nach Deutschland »die Fortsetzung 
der Binnenwanderung, da der größte Teil der Migranten außerhalb der türkischen Ballungsräu-
me geboren war«. Siehe hierzu: Kreiser/Neumann (2009): S. 428 und S. 440. Siehe hierzu: Krei-
ser/Neumann (2009): S. 428. 
163 Ebd., S. 24.
164 Ören (1973): S.  25. Siehe hierzu: Kreiser, Klaus/Neumann, Christoph (2009): Kleine 
 Geschichte der Türkei, Stuttgart: Reclam, S. 416.
165 Ebd.
166 Ören (1973): S. 27.



146   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

In ähnlicher narrativer Diktion erzählt Ören von den Gastarbeiterinnen und 
Gastarbeitern Atifet, Halime, Kazım Akkaya, Sabri San und auch vom deutschen 
Arbeiter Klaus Fleck, die ähnliche Unterscheidungsmerkmale aufweisen wie die 
Figuren in Yıldız‘ autobiografischem Roman. Atifet, die seit 1969 eine Freundin 
Niyazis ist und an Arbeiterdemonstrationen in Berlin teilnimmt, hat als politi-
scher Mensch ein schwieriges Leben hinter sich. Nach Örens Beschreibung leidet 
sie auch unter dem gesellschaftlichen und politischen Wandel in der Türkei 
durch ihre Amerikanisierung und den Militärputsch 1960. Ohne Aussicht auf 
eine bürgerliche Arbeit verdient sie ihr Geld in Istanbul zwischen 1961 und 1965 
als Prostituierte. Zu ihren Stammgästen gehören auch Amerikaner, 1967 wird sie 
Gastarbeiterin, arbeitet bei Siemens in Berlin und wohnt, »wo die Naunynstraße 
in den Oranienplatz mündet«.167 In einem bilanzierenden Selbstgespräch hält sie 
fest, dass sie sich in jungen Jahren an den Fotos der Filmstars orientiert habe, 
im Spiegel ihre »Pfirsich-Brüste« besah und im Spiegelbild zu den Fabrikbesit-
zern sprach: Sie hätten zwar Fabriken, sie aber Schenkel, und der Körper sei 
schließlich »was zum Anfassen«.168 Jetzt sei sie aber dran, »wie ein Boss, dem die 
Fabrik abgerannt ist«; mit dem großen Unterschied, dass ihr Körper nicht versi-
chert sei und sie für ihn keinen Kredit aufnehmen könne. Sie ist nicht »zurück-
zubekommen, die Frische des Fleisches«.169 Halime, eine direkte Nachbarin von 
Frau Kutzer, mit ihren »ungezogenen Kindern« wird als nächste beschrieben. Sie 
arbeitet bei Telefunken, ihr Mann sitzt angeblich wegen Blutrache in der Türkei 
im Gefängnis. Sie erhält einen Monatslohn von 500 Mark, schickt davon 75 Mark 
an ihren Mann, an ihre Mutter und an drei Schwestern. Sie ist 27, »klein und dick« 
und bringt dennoch Männer mit nach Hause. Wenn der Akt mit diesen vorbei 
ist, ziehen die Männer »ihre Mützen ins Gesicht und gehen mit Gepolter über 
die Treppe […] Halime klemmt sich ein Handtuch in die Spreize / und rennt zum 
Abort, / in der Hand einen Henkeltopf mit warmem Wasser«.170

Kazım Akkaya, der letzte, der im dritten Kapitel vorgestellt wird, und neu 
in die Naunynstraße zieht, ist bei der Arbeit »der Liebling des Meisters«, wie er 
selber sagt. Über ihn wird eine Reportage gedreht, die der Fernsehreporter Fritz 
Zimmermann auch wirklich realisiert.171 Wenn die anderen ihre neun Stunden pro 
Tag arbeiten, arbeitet er elf und »redet nicht mal davon«. Die Deutschen sind für 
ihn zu bequem, hochnäsig und der Überfluss hat ihnen die »Köpfe verschmiert«. 
Er ist gekommen, weil die Arbeit in der Türkei weniger wurde und der Wert des 

167 Ebd., S. 28.
168 Eine hierzu analoge Filmszene gibt es auch in Shirins Hochzeit.
169 Ören (1973): S. 30.
170 Ebd., S. 31.
171 Ebd., S. 32.



2.5 »Wir wollten alle Amerikaner werden«   147

Geldes immer mehr fiel. Werften wurden zu Friedhöfen und auch die Busagentur, 
die er Anfang der 1960er gründete, musste nach drei, vier Wochen der stärker 
gewordenen Konkurrenz weichen. Dabei wurden »störrische Agenturbesitzer 
sogar mit Kugeln um die Ecke gebracht«.172 Am 7. Mai 1971 ist er nach Berlin in die 
Naunynstraße gekommen. »Ich habe vor, einen Bus zu kaufen oder einen LKW. 
Ob das oder das, in dieser Frage habe ich mich noch nicht entschieden«.173 Dem 
Fernsehreporter sagt er zum Schluss, dass er nächste Woche kommen solle, um 
seine Wohnung zu filmen. Dann werde er wieder von seinem Leben erzählen, 
das wie ein Film selbst sei, und »ihr dreht Bilder von mir, auf denen ich mich 
gut mache«.174 Im zweiten Band des Poems Der kurze Traum von Kağıthane wird 
Kazim Akkaya gekündigt und ehemalige Kollegen von ihm treffen ihn in der Stra-
ßenbahn gebeugt nach Weinbrand riechend.175

Mit Sabri San, dem letzten türkischen Gastarbeiter, der vorgestellt wird, ver-
hält es sich anders. In Gesprächen mit Niyazi, macht dieser ihm klar, dass das 
ganze Sparen für die Zukunft nichts bringe. »Denn die Räder dieses Systems  / 
drehn sich nicht für uns, […] Was wir gespart haben, / ohne zu essen, ohne zu 
trinken, ohne was zu erleben, / wird in die Taschen von anderen fließen.«176 Es 
kann nur noch darum gehen, im Kampf die eigenen Rechte zu erweitern, um am 
Glück dieser Welt zu partizipieren. Obwohl Sabri San nicht genau begreift, was 
ihm Niyazi deutlich zu machen versucht, »[frißt] sich ein verrosteter Bohrer  / 
durch seinen ganzen Körper / von der Schädelkammer / bis zur Herzmitte«. Er 
verliert die Orientierung, will nicht mehr arbeiten, lässt sich krankschreiben und 
läuft tagsüber von Straße zu Straße, ganz »ohne Ziel«. Schließlich erkrankt er an 
Tuberkulose und steht am Ende des vierten Kapitels wie »eine Pappel, kummer-
beladen« am Flussufer des Berliner Landwehrkanals. 

Von einer Sinnkrise wird auch der Deutsche Klaus Fleck heimgesucht, der  
letzte Arbeiter, der im ersten Band dieses Poems vorgestellt wird. Wie bei allen 
anderen wird auch seine Biografie im Wechselspiel zwischen auktorialer und perso-
naler Erzählweise wiedergegeben. Im Unterscheid zu Sabri ist sein Leben von Jugend 
an von Konsum bestimmt, vom Kaufen von Mofas, Motorrädern, später kommen 
mit der Ehe dann Geschirrspülmaschinen, Kühlschränke, Einbauküche dazu und 
erste Familienurlaube »mit dem Flugzeug«.177 Dies alles drückt Klaus Fleck aber die 
»Luft ab«. An seinen Freitagabenden in der  Eckkneipe grölt und flucht er, ob das 

172 Ebd., S. 33.
173 Ebd., S. 34.
174 Ebd., S. 34.
175 Ören, Aras (1974): Der kurze Traum von Kağıthane, Berlin: Rotbuch, S. 22.
176 Ören (1973): S. 40.
177 Ebd., S. 46.



148   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

denn alles sei, »wofür wir leben«? »Unsere  freiheitlich-demokratische-Ordnung 
schützen«, heißt es in der Presse und in den Medien immer wieder. Klaus Fleck 
dagegen, »von wegen Demokratie  / von wegen Recht«.178 Was kümmert es ihn. 
Bier, hinterher Kirschlikör und nochmal Bier. »Das ist das Leben.« Als Gesprächs-
partner für die Kneipenabende holt er sich Ali, »seinen Freund«, von der Straße 
hinzu, der eigentlich unterwegs ist von der Arbeit zu seiner Frau Nermin. Zuvor 
hat Ali ein paar Faustschläge von seinen Vorarbeitern erhalten, weil er nach der 
Arbeit die Mülltonnen nicht hinter das Fabrikgebäude bringen wollte. Ali schwört 
sich, erwische er die beiden oder einen anderen Deutschen einmal in seinem 
Dorf Acıbayram, dann werde es für sie kein Entkommen geben. Nun sitzt er vor 
Klaus, der sich frustriert in Rage redet und Ali anschnauzt, er könne »ja nicht mal 
richtig quatschen«, er sei ein »dreckiger Ausländer« und was er denn überhaupt 
hier wolle. Dabei schlägt Klaus Ali mehrmals ins Gesicht.179 Später wird die Polizei 
Alis Frau Nermin darüber benachrichtigen, dass ihr Mann verletzt im Krankenhaus 
liege und einen Deutschen, Klaus Fleck, totgeschlagen habe. »Der Totschlag sprach 
sich schnell rum / in der Naunynstraße. / Alles fiel über die Türken her.«180 Und es 
»schneit in der Naunynstraße. Die winzigen Blutspuren / auf dem Gehsteig / sind 
längst gefroren«.181

Diesem fremdenfeindlichen Ausbruch von Gewalt und Gegengewalt folgt in 
den abschließenden Kapiteln 6 und 7 in Was will Niyazi in der Naunynstraße eine 
heterogene Abfolge von zwischenmenschlicher Distanz, existenzieller und soli-
darischer Nähe zwischen Alteingesessenen und Zugewanderten. So überlegt sich 
Frau Meier lange, ob sie in ein neu eröffnetes türkisches Geschäft gehen solle, denn 
eigentlich findet sie, dass die Türken »nach Hause gehen sollen und da ihre Läden 
aufmachen. Unsere schließen und die machen auf«.182 Der Verkäufer Mehmet über-
redet sie, einzutreten. Er denkt sich, dass sie sich doch nicht so zieren solle, diese 
Deutschen seien sowas von geizig, »sind unsere doch leichter bei der Hand«.183 
An diesen Kontakt zwischen Alteingesessenen und Migranten schließt sich das 
Gespräch zwischen Kazim und einem anderen Gastarbeiter an, in dem es um mögli-
che freiwerdende Wohnungen geht, weil die alten Deutschen – »die Alte auf meiner 
Etage macht‘s nicht mehr lange« – bald sterben und ihre Wohnungen frei werden. 

178 Die politische Lösung Willy Brandts »mehr Demokratie wagen« aus seiner Regierungser-
klärung vom Oktober 1969 ist Anfang der 1970er Jahre für die Bundesrepublik in Medien und 
Debatten ein sehr wirkmächtiges Narrativ. Siehe hierzu: Wolfrum, Edgar (2006): Die geglückte 
Demokratie. Geschichte der Bundesrepublik von ihren Anfängen bis heute, Stuttgart: Klett-Cotta.
179 Ören (1973): S. 48.
180 Ebd., S. 53.
181 Ebd.
182 Ebd., S. 57.
183 Ebd., S. 58.



2.5 »Wir wollten alle Amerikaner werden«   149

In diesen Dialog zwischen Kazim und seinem Freund mischt sich der Erzähler und 
Chronist dieses Poems ein. »Was für ein Vorgang ist das, / daß wir einer auf des 
anderen Leiche steigen, / um zu bestehen? / Wer weiß, wieviel Leute das / gleiche 
wollen und doch, / ohne es zu merken, / gräbt einer das Grab des andern.«184 

Die wechselseitige soziale Kälte, die sich hier mit moralischer Intervention im 
vorletzten Kapitel ausdrückt, wird mit dem letzten Kapitel wieder zurückgenom-
men. Denn kurz vor ihrem Tod kritisiert Frau Kutzer sich selbst: Es sei ein Trug-
bild gewesen, so leben zu wollen, wie die reiche Dame aus Neukölln, denn diese 
habe sicher nie an sie gedacht. Und für sich allein könne man nicht leben, ohne 
eine Beziehung zu anderen zu haben. Was sie sich nun wünsche, sei Macht, »das 
alles so zu verändern, wie ich es will, / aber so, dass diese Veränderung / nicht auf 
Kosten der anderen geht«. Das war, so denkt sie, auch der Kampf ihres Mannes.185 

So wie es für Frau Kutzer zwei Seiten zwischen Konsumwünschen und Soli-
darität gibt, gibt es sie auch für den Eingewanderten. Die Häuser in der Nau-
nynstraße drehen zwar mit der Vorderfront den Migranten den »Hintern zu, wie 
stumpf gewordene Transportarbeiter«. Wenn sie aber in die Hinterhöfe treten, 
»dann fühlst du, dann schmeckst du, dann riechst du was in der Luft liegt. […] 
dass hier die Klasse ist, die die Regeln dieser Gesellschaft zerschlagen / und neu 
bauen wird«.186 Mit Horst Schmidt, dem Nachbarn von Frau Kutzer, plant Niyazi 
diese Klasse zu schaffen. Sie müssen sich zusammentun und allen zeigen, »wie 
es heute ist und morgen, wie wir frei werden«. Das einzige Problem sieht Niyazi 
darin, dass die Türken aus der Türkei einen anderen Klassenbegriff haben als 
die Deutschen, denn »viele fühlen sich / noch nicht mal als Arbeiter«. In ihren 
Dörfern haben sie »geschuftet wie Vieh« für den Großgrundbesitzer.187 Man 
müsse ihnen erst einmal zeigen, »wie sie zu dem kommen, was ihr Recht ist. / 
[…] Überall, wo man ihnen das Recht wegnimmt, das ihnen zusteht«, hält eine 
eigene Aussage Niyazis Horst Schmidt fest. Mit zwei Briefen eines griechischen 
und eines türkischen Gastarbeiters aus der Naunynstraße endet Was will Niyazi in 
der Naunynstraße. Der erste Brief ist an den Herrn Senator für Arbeit und Soziales 
von Berlin und der zweite an Herrn Hoffmann vom Arbeitsamt II gerichtet. Darin 
werden Wohnungen für Gastarbeiter und ein anderes Verhalten ihnen gegenüber 
gefordert.188 Denn wie »jedes Tier einen Unterschlupf«, brauche auch der Mensch 
eine Wohnung und da man ebenso wie jeder andere Arbeiter zusammen für 

184 Ebd., S. 59.
185 Ebd., S. 56.
186 Ebd., S. 64.
187 Ören (1973): S. 66. Siehe hierzu auch folgende türkische Filme: Yılmaz, Atif (1978): Kibar Feyzo, 
Spielfilm, Türkei, Arzu Film; Eğilmez, Ertem (1980): Banker Bilo, Spielfilm, Türkei, Arzu Film. 
188 Ören (1973): S. 67–69.



150   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

die Reichen Geld mache, verstehe man nicht, warum der Gastarbeiter schlecht 
behandelt werde.189

So unterschiedlich, wie die Rezeption zu Sanders-Brahms’ Film Shirins Hoch-
zeit ausfiel, so sehr unterscheiden sich auch die wissenschaftlichen  Reflexionen 
zu Aras Örens Poem von den 1980ern bis heute. In Schreiben gegen Vorurteile hält 
Monika Frederking fest, dass die bipolare Dichotomie von Recht und Unrecht sowie 
der Fokus auf die ökonomischen Umstände dominiere. Ören betone die »ökono-
mischen Verhältnisse gegenüber den Charaktermerkmalen einer Figur«, und die 
Ursachen für »falsche Bewusstseinsvorgänge lägen in den jeweiligen ökonomi-
schen Verhältnissen«.190 Aufgrund dieser für Frederking spezifisch »sozialistischen 
Weltanschauung« und politischen Diktion, erfolgen auch die Kontakte und »Annä-
herungen« von Alteingesessenen und Zugewanderten kontingent und nebenbei. 
So gebe Örens Literatur zwar den deutschen Lesern »Anregungen zu Problemen der 
Migranten«, trage insgesamt aber »nicht zu einer Vorstellung eines deutsch-aus-
ländischen Miteinanders bei«.191 Ebenso könne die gesamte Trilogie nicht als Iden-
tifikationsangebot für Örens »Landsleute« dienen, da die drei Bände ausschließ-
lich auf Deutsch erschienen seien.192 

Im Gegensatz zu dieser Einschätzung sieht Irmgard Ackermann in ihrem pro-
grammatischen Text Integrationsvorstellungen und Integrationsdarstellungen in 
der Ausländerliteratur Aras Örens Poem als hochintegrativ an. Obwohl der Begriff 
»Integration« darin gar nicht auftauche, sei Was will Niyazi in der Naunynstraße impli-
zit davon durchdrungen.193 Die Integration macht sie jedoch nicht am Austausch 
oder an einer ganzheitlichen Konzeption des Zusammenlebens fest, sondern an der 
Aneinanderreihung von Einzelschicksalen, wie sie es nennt, von Niyazi über Sabri 
San bis Halime. Ihr Zugang verläuft also nicht entlang des Austauschs und  Kontakts 

189 Ebd., S. 68 f.
190 Frederking, Monika (1985): Schreiben gegen Vorurteile, Berlin: Express Edition, S. 64 f.
191 Ebd., S. 129.
192 Aras Ören hat Was will Niyazi in der Naunynstraße zunächst auf Türkisch verfasst und dann 
im Rotbuch-Verlag auf Deutsch 1973 publizieren lassen. Die Übersetzung hat er selbst mitbe-
treut. Die türkische, ursprüngliche Fassung des Textes erschien nach der Vollendung der Trilogie 
mit Die Fremde ist auch ein Haus (1980, Rotbuch) 1980 im Istanbuler Verlag Remzi Kitabevi als 
Berlin Üclemesi (»Berliner Trilogie«). Siehe: Ören, Aras (1980): Berlin Üçlemesi, Istanbul: Remzi 
Kitabevi. Aras Örens literarisches Schaffen war keineswegs allein für den deutschen Buchmarkt 
gedacht. Dies zeigt auch, dass fast alle seine Texte zur türkischen Migration nach Deutschland in 
der Türkei ebenfalls erschienen sind. Siehe hierzu: http://www.arasoeren.de/veroeffentlichun-
gen/veroeffentlichungen-auf-tuerkisch/ (17.08.2016). Dies gilt ebenfalls für die Autoren Yüksel 
Pazarkaya, Güney Dal und seit den 2000er Jahren auch für Zafer Şenocak.
193 Ackermann, Irmgard (1984): »Integrationsvorstellungen und Integrationsdarstellungen in der 
Ausländerliteratur«. In: Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik 56, S. 23–39, hier S. 32.

http://www.arasoeren.de/veroeffentlichungen/veroeffentlichungen-auf-tuerkisch/
http://www.arasoeren.de/veroeffentlichungen/veroeffentlichungen-auf-tuerkisch/


2.5 »Wir wollten alle Amerikaner werden«   151

zwischen Alteingesessenen und Migranten, sondern anhand der  biografischen Skiz-
zierungen, die im Wandel sind. Diese würden auf verschiedene Stufen der Integra-
tion verweisen, letztlich nach Ackermann auf eine Form der »Prozessintegration«. 
Denn kaum eine Person im Poem sei noch dieselbe, nachdem sie »die Türkei ver-
lassen hat«. Nach Ackermann lernen und denken die Personen in Örens Poem um, 
sie durchleben einen Bewusstseinswandel, »der auf der persönlichen Ebene doch 
nichts anderes bedeutet als eine Prozessintegration«.194 Der Wandel, den Acker-
mann in ihrer Analyse konstatiert, wird als derjenige begriffen, dass die Personen 
sich bewusst werden, dass sie Rechte haben. Integration ist demnach zu verstehen 
als »eine selbstständige Interessenvertretung einer multikulturellen Gesellschaft bei 
weitgehendem Spielraum in der persönlichen Anpassung«.195 

Ob der Wandel, der in Örens Poem mehr programmatisch und pädagogisch 
als bewusstseinsfördernd dargestellt wird, und ob die Gemengelage von sozialem 
Zusammenhalt und sozialem Ausschluss in Was will Niyazi in der Naunynstraße 
so stabil ist, dass von geschlossenen Einzelschicksalen und zugleich von einer 
allgemeinen Interessensfindung gesprochen werden kann, ist äußerst fraglich. 
Wohin die Prozessintegration eigentlich führen soll, lassen Ackermann und das 
Poem selbst offen. Diese Bewegung konstatiert auch Bekir Yıldız für sich selbst 
und seine Gastarbeiter Mitte der 1960er, und er lässt sie, wie Ören und Acker-
mann, ebenfalls offen.196 Zwanzig Jahre nach Ackermanns Interpretation meint 
die amerikanische Historikerin Rita Chin, dass sich in Aras Örens Poem-Trilogie 
eine »broader reconceptualisation of West German Identity and culture itself 
[…]« artikuliere.197 Diese Konzeptualisierung gelinge Ören, weil die Migranten-
figuren in seinem Poem im Unterschied zu zeitgleich entstandenen Texten und 
Filmen, wie in Heinrich Bölls Gruppenbild mit Dame (1970) oder in den Filmen 
Rainer Werner Fassbinders Katzelmacher (1969) und Angst essen Seele auf 
(1973) keine »abstract figures with no individual identities« seien. Im Gegenteil 
zeige er mit Niyazi und Sabri Figuren »with specific histories, dreams, plans, and 
disappointments«. Dadurch gelinge ihm – so Chin – die Kopplung von »ethnic 
tensions within West Germany’s diverse working class«;198 eine Kopplung, die 
bei Fassbinder angeblich nicht zu finden sei. Für Chin entwirft Ören mit seiner 
Literatur der 1970er Jahre, bevor der Begriff des Multikulturalismus überhaupt 

194 Wir werden sehen, dass dies mitnichten der Fall ist, ohne dass dieser Befund diese Literatur 
abwerten würde. Eine vermeintlich stabile Innerlichkeit ist in kaum einer Literatur oder Filmpro-
duktion Ende der 1960er und 1970er gegeben.
195 Ebd., S. 33.
196 Siehe hierzu: Yıldız (1966): S. 39.
197 Chin (2007): S. 84 f.
198 Ebd., S. 71.



152   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

Eingang in Forschung und Literatur erhält, die erste Imagination und Reflexion 
eines »distinctly German mode of multiculturalism«.199 

Diese voneinander abweichenden Interpretationen von Aras Örens Text und 
die damit verbundenen Perspektivierungen auf Vermittlung oder Nicht-Vermitt-
lung, auf repräsentative Einzelschicksale, auf Integration oder die Darstellung 
einer multikulturellen Gesellschaft durch Akteure mit Migrationshintergrund 
sind, wie in diesem Buch noch gezeigt wird, besonders den Narrativen „Wie lebt 
es sich als Türke in Deutschland?“ der 1980er Jahre und „Was lebst Du?“ der 
ersten Dekade des 21. Jahrhunderts in ihrer bestätigenden wie auch kritisieren-
den Form eigen. Die Stärken des Poems und letztlich sein Erfolg  – es war der 
»secret Bestseller« der deutsch-türkischen Literatur der 1970er, aus dem der SFB 
zwei TV-Dokudramas und Hörspiele realisiert hat – haben meiner Meinung nach 
andere Grundlagen als die des Kontakts, Austauschs, der Integration oder der 
Darstellung einer multikulturellen Gesellschaft im Sinne der späteren Dekaden. 
Was will Niyazi in der Naunynstraße hängt in seiner narrativen Struktur mit San-
ders-Brahms’ Film, mit Fassbinders Angst essen Seele auf und ebenfalls mit 
Heinrich Bölls Gruppenbild mit Dame zusammen.

Um diese Grundlagen genauer zu untersuchen, hilft es, zunächst einen Blick 
auf die zeitnahe Rezeption von Aras Örens Poem selbst zu werfen. Diese sieht in 
Örens Text im Unterschied zu Frederking sehr wohl eine Form der Vermittlung und 
des Kontakts zwischen Alteingesessenen und Migranten, jedoch keine der Einzel-
schicksale, auch keine der Integration (Ackermann) oder eine Darstellung einer 
multikulturellen Gesellschaft (Chin). Dekaden später und vor allem heute wird 
das Stück als erste literarische Chronik zum Zusammenleben von Deutschen und 
Türken,200 oder als Darstellung des türkischen Lebens in Deutschland201 begriffen. 
Das Zusammenleben wird jedoch in den 1970ern anders ausbuchstabiert als in der 
Diktion der 1980er, wo es um das Verstehen geht, oder wie heute, wo die Darstel-
lung und Verhandlung von Diversität im Vordergrund stehen. In den Rezeptionen 
der 1970er Jahre ist die Rede vom Verweben und Verbinden zweier Seiten. Es sei 
bewundernswert, »wie ein Schriftsteller aus Istanbul voller Souveränität, Ironie 
und einfühlsamer Kenntnis etwa im Lebensbild einer Berliner Proletarierwitwe und 
Kleinbürgerin, Niyazis Vermieterin202, 60 Jahre deutscher wie türkischer Geschichte 

199 Ebd., S. 85.
200 Stuberger, Ulf (1974): »›Wir machen szammen Geld für die Fabrika Direktor …‹«. In: Deut-
sche Volkszeitung, 17.01.1974.
201 Drewitz, Ingeborg (1973): »Poem von den Kreuzberger Türken«. In: Der Tagesspiegel, 
16.12.1973.
202 Wie oben dargestellt, handelt es sich bei Frau Kutzer nicht um Niyazis Vermieterin, sondern 
um seine Nachbarin.



2.6 Integration als Orientierung   153

und Geschichten miteinander verwebt«.203 Oder der Dokumentarfilmer Friedrich 
Zimmermann, der aus Aras Örens Poem die zwei Dokudramen für den SFB reali-
sierte – eines über Frau Kutzer und eines über Kazım Akkaya204 – hält zur literari-
schen Vorlage fest: diese kreise keineswegs nur um das »Türkenproblem«, sondern 
auch um die »Sorgen und Nöten alter Leute, mit ihrer Einsamkeit am Rande unserer  
Wohlstandsgesellschaft«.205 Auf diese Weise verbinden auch die beiden Dokudra-
men mit den Titeln Frau Kutzer und andere Bewohner der Naunynstrasse 
(1973, 51 Min.) und Kazım Akkaya und die Bewohner der Naunynstrasse (1975, 
58 Min.) zwei unterschiedliche Zugänge in die Naunynstraße. Örens Literatur wird 
eher als eine verbindende, denn als vermittelnde begriffen. So ist es auch möglich, 
ihn zugleich als Poet der Arbeiter und als Poet der Gastarbeiter zu begreifen. Weder 
der Begriff der Integration noch der der multikulturellen Gesellschaft taucht in der 
Rezeption der 1970er auf. Nicht weil sie unbedingt fehlen würden, sondern weil 
man sie nicht brauchte. Das Poem Was will Niyazi in der Naunynstraße wird als ein 
Text über Türken und Deutsche, letztlich als »Zeitgeschichte« begriffen.206 Den 
letzten Satz in Friedrich Zimmermanns erstem Dokudrama spricht die Schauspie-
lerin Dorothea Thieß, die Frau Kutzer verkörpert und deren Leben bilanziert: »Die 
Jahre sind wie Schluchten, die ich hinter mir hab, / wenn ich mich umsehe, wird 
mir schwindlig«.207

2.6 Integration als Orientierung

Die Fragilität von Biografie und Historie in Örens erstem Band, die narrative 
Abfolgelogik, dass es vor der Migration der Türken in die Naunynstraße eine 
andere, eine deutsche Migration in die Berliner Naunynstraße gab und die Ähn-
lichkeit und Vergleichbarkeit der Bedürfnisstrukturen auf deutscher wie auf tür-
kischer Seite, prekarisieren nationale und kulturelle Zuschreibungen, wie dies 
bereits in Helma Sanders-Brahms’ Shirins Hochzeit der Fall war. Ebenso wie 

203 Becker, Peter von (1974): »Türken in Deutschland. Kurzer Traum vom langen Abschied. 
Aras Ören: ein Dichter unserer größten Minderheit«. In: Die Zeit, 29, 15.07.1974, S. 38, Hervor-
hebung im Original.
204 Die beiden Dokumentarfilme würde man heute als »Docufictions« bezeichnen.
205 Sieben, Irene (1973): »Frau Kutzer und Niyazi aus Istanbul. Filmszene aus Kreuzberg: Wie 
leben Deutsche und Türken zusammen?«. In: Berliner Morgenpost, 25.05.1973. R. W. Fassbinder 
hält als eines seiner Hauptanliegen für Angst essen Seele auf fest, Empathie für beide seiner 
Protagonisten zu empfinden. Siehe hierzu: Göktürk u. a. (2009): S. 277.
206 Olic, Ivika (1973): »Die Dame von der Naunynstraße«. In: Der Tagesspiegel, 30.09.1973.
207 Sieben, Irene (1973): »Frau Kutzer und Niyazi aus Istanbul. Filmszene aus Kreuzberg: Wie 
leben Deutsche und Türken zusammen?«. In: Berliner Morgenpost, 25.05.1973.



154   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

im Film sind es in Örens Text erstens ein Wechsel aus dokumentarischer und 
poetischer Diktion, zweitens das Auftauchen zahlreicher Personen, die kurz bio-
grafisch skizziert werden als nicht-einheitliche Gruppe wie in Yıldız autobiogra-
fischem Roman, drittens die Sichtbarkeit und Einbindung der Dinge und die mit 
ihnen verbundenen Bedürfnisse der Akteure, und nicht zuletzt die Dominanz 
von Transitorten (Straße, Treppenhaus, kleine, enge Wohnungen, Arbeitsplätze, 
Läden) und bei Shirins Hochzeit im Besonderen das Arbeiterwohnheim, die 
ein Ankommen, auch als ein Zu-Ruhe-Kommen, erschweren. Die Orte im Film 
und Text sind von einer »Unwirtlichkeit« geprägt, die eine »Kunst, zu Hause zu 
sein«208 nicht entstehen lassen. 

Das Nicht-Vorhandensein innerer und wohnlicher Räume bei Sanders-Brahms 
und Ören zeigt sich schon an den Anfangssequenzen und Anfangsstrophen. Auf 
Niyazis Gang zur Arbeit in die Nachtschicht folgt die existenzielle und biogra-
fische Unruhe im Bett bei Frau Kutzer. Auf Shirins Aussage, dass das ihr Land 
sei, sagt die Stimme aus dem Off, dass es das Land des Großgrundbesitzers, des 
Aghas (Aǧa) sei, das sie und ihre Familie bewirtschaften müssen. Niyazi arbeitet 
ebenso wenig für sich: Von seiner Arbeit wird den Reichen im Süden der Stadt 
warm und er ist aus Istanbul weggegangen, weil er nicht so leben kann, wie die 
wohlhabenden Türken und Amerikaner im Istanbuler Stadtteil Bebek. Niyazi ist 
auf der Straße unterwegs, Shirin sammelt in den ersten Einstellungen Steine auf 
dem Feld. Auch in Şorays Film Dönüş wird in den meisten Sequenzen gearbeitet, 
entweder auf dem Feld, beim Brunnen am Dorfplatz oder in den wenigen Aufnah-
men zu Hause. 

Obwohl die Einfühlung in die Charaktere in Shirins Hochzeit über die Voice- 
Over-Narration und in Was will Niyazi in der Naunynstraße über die bedürfnis-
orientierten biografischen Skizzierungen vordergründig zu sein scheinen, wird in 
beiden Medien dieser Ansatz einer Innen/Außen-Unterscheidung immer wieder 
von einer sozialstrukturellen und materiellen Oben/Unten-Unterscheidung 
unterbrochen und gebrochen. Es gelingt weder über eine Liebesgeschichte noch 
über die Artikulation von Bedürfnissen, einen stabilen Innenraum aufzubauen 
und mit ihm souveräne Akteure zu setzen, die die soziale und industrielle Welt 
gegen die soziale Ungleichheit ordnen könnten. Alle Protagonisten in Shirins 
Hochzeit und in Was will Niyazi in der Naunynstraße sind isoliert, auch wenn im 
Film und im literarischen Text dialogische Modi wie das intime Gespräch (San-
ders-Brahms) oder die Ähnlichkeit existenzieller Bedürfnisstrukturen (Ören) zwi-
schen türkischen und deutschen Akteuren bemüht werden. 

208 Mitscherlich, Alexander (1965): Die Unwirtlichkeit unserer Städte. Anstiftung zum  Unfrieden,  
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 10.



2.6 Integration als Orientierung   155

Shirin ist isoliert, weil außer der solidarischen Frauengemeinschaft, die im 
Film zerbricht, keine andere stabile soziale Einheit wie Familie oder eine mögli-
che nationale oder religiöse Identität aufscheint. So wie sich diese solidarische 
Struktur nicht schaffen lässt, gelingt es bei Ören nicht, dass man irgendwann wie 
Amerikaner (Niyazi) oder einfach über seine Verhältnisse hinaus lebt (Kutzer). Die 
Frage, ob ein Neuanfang in der Naunynstraße gelingen wird, beantwortet weder 
der erste Band der Berlin-Trilogie noch der zweite oder dritte. Im zweiten Band, Der 
kurze Traum aus Kağithane209, stehen im Vordergrund die Beschreibung der Anwer-
bung und der Umstände und Situationen in den Verbindungsstellen in Istanbul vor 
dem Anwerbestopp im November 1973. Darin fokussiert Ören, ebenfalls in einer 
Mischung aus Dokumentation und Introspektion, die türkische Arbeitsmigration 
nach Deutschland und den »kurzen Traum«, den die Arbeitsmigranten im armen 
Istanbuler Stadtteil Kaǧıthane als Herkunftsort oder als Zwischenstation von 
Deutschland erträumen. Erst im abschließenden dritten Band Die Fremde ist auch 
ein Haus, der 1980 erscheint, findet die migrationsspezifische Unterscheidung zwi-
schen Heimat und Fremde Eingang in die Literatur Aras Örens. Erst mit diesem 
letzten Band wird das Poem zu einer Migrationserzählung, in dem die Eltern der 
Gastarbeiter auch als Eltern beschrieben werden, die Herkunft und Ankunft von-
einander trennt und als heimatlose identifiziert. Mit dieser inhaltlichen, erzähle-
rischen sowie topografischen Modifikation werden Bedürfnisse und Praktiken der 
Akteure verstärkt über die Bestimmungen von Situationen und Verhaltensweisen 
hinaus, im Übergang vom zweiten zum dritten Band mit nationalen und kulturellen 
Bindungen gerahmt. Im Zentrum steht dabei besonders das Verhältnis zwischen 
den Generationen. Damit geht eine zentrale narrative Verschiebung einher, die den 
Übergang in die Literatur und den Film der 1980er Jahre einleitet, die aber auch die 
Forschungs- und Debattenstruktur zu Ausländern in Deutschland bestimmen wird, 
der wir uns im dritten Kapitel »Der Ausländer und sein Volk« widmen werden, das 
unter dem Narrativ »Wie lebt es sich als Türke in Deutschland?« steht. Şerif Görens 
Film Almanya, Acı Vatan von 1979 zeigt diesen Übergang als einen Bruch und 
als eine Kollision zweier gegensätzlicher Orientierungen auf, mit dem ich mich im 
Fazit dieses Kapitels auseinandersetzen werde. 

In Shirins Hochzeit und in Was will Niyazi in der Naunynstraße werden 
Bedürfnisse und Praktiken der Akteure nicht explizit an Herkunfts- oder an 
Ankunftsgesellschaften gebunden, sondern an Straßen, an andere Akteure oder 
an Dinge. Beispielsweise wird Shirins Gesicht am Anfang des Films in den Berg, 
durch den sie sich im weiteren Verlauf des Films versucht, metaphorisch durch-

209 Kağıthane ist ein Stadtteil auf der europäischen Seite der Stadt Istanbul. Kağıthane bedeutet 
auf Türkisch »Kartenhaus«. 



156   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

zugraben, eingeblendet und sie scheinen beide – Berg und Shirin – eins zu sein 
und zusammen zu gehören. Mit dem topologischen und narrativen Zusammen-
fall und dem zugleich einsetzenden universellen Liebesmärchennarrativ ist die 
hier gezeigte Last keine rein kulturelle, sondern auch eine materielle und pra-
xeologische. Diesem fiktiv-erzählerischen Einstieg folgt eine dokumentarische 
Diktion im Film vom Dorfleben über die Istanbuler Arbeiterverbindungsstelle bis 
zum Arbeiterwohnheim in Köln. Und erst nach dieser dokumentarischen Abfolge 
rückt die Protagonistin mit Nahaufnahmen wieder in den Vordergrund. Beides, 
die »Unwirtlichkeit« des öffentlichen Raums und die isolierten Akteurinnen 
und Akteure, bestimmen inhaltlich, im Einsatz der filmischen Settings und der 
Location, auch ein Gros der Filme des Neuen Deutschen Films. Diese reichen von 
Alexander Kluges Abschied von Gestern (1966), Volker Schlöndorffs Törless 
(1966) bis hin zu Deutschland im Herbst (1978) von Katja Rupé.210

Als Struktur impliziert diese Erzählform weder eine Versammlung in der 
Herkunfts-, noch in der Ankunftsgesellschaft. Es bleibt bei einer Ansammlung, 
die für die Arbeitsmigranten wie auch für die Alteingesessenen gilt. Hinter dem, 
was gezeigt wird, gibt es sozusagen keinen Raum, keine Straße. Oder wie Rainer 
Werner Fassbinder es für seine zeitgleich entstandenen Filme und im Besonderen 
für Katzelmacher und Angst essen Seele auf festgehalten hat: »Es ist alles 
einfach so da, wie es da ist«.211 In Sanders-Brahms’ Film, in Örens Poem und in 
den anderen genannten Produktionen begegnet uns eine narrative Abfolge, die 
in ihrer Dynamik und Tendenz endogen und immanent strukturiert ist. Äußerst 
eindrücklich zeigt sich diese endogene Struktur in Türkan Şorays Film Dönüş. 
Denn es ist nicht nur so, dass der Großgrundbesitzer wie ein Westler lebt, mit 
lasziv aussehenden Frauen Alkohol konsumiert, sondern auch dieselbe Position 
hat. Zu Anfang des Films gibt es eine Einstellung, in der wir wieder arbeitende 
Frauen auf dem Acker sehen, doch im vorderen Teil des Bildes sitzt der Groß-
grundbesitzer auf einem Pferd und blickt auf die arbeitenden Frauen herunter, 
im Besonderen auf Gülcan. Von niemandem sehen wir ein Gesicht. In Gülcans 
Gesicht wird der Großgrundbesitzer jedoch später im Film mehrfach sagen, dass 
»wir am Ende sehen werden, wem diese Welt gehört, Dir oder mir«. Diese Ein-
stellung und die daran anschließende Auseinandersetzung zwischen dem Groß-
grundbesitzer und Gülcan ist deshalb von besonderem Interesse, weil sie modi-
fiziert in den 1980er und 2000er Jahren wieder auftaucht, dann allerdings nicht 

210 Siehe hierzu: Kluge, Alexander (1965/66): Abschied von Gestern, Berlin/West: Independent 
Film GmbH. Schlöndorff, Volker (1965/66): Der junge Törless, München: Franz Seitz Filmpro-
duktion. Rupé, Katja (1977/78): Deutschland im Herbst, München: Project Filmproduktion im 
Filmverlag der Autoren GmbH.
211 Töteberg, Michael (2002): Rainer Werner Fassbinder, Reinbek: Rowohlt, S. 44.



2.6 Integration als Orientierung   157

mehr endogen ausgerichtet. In den 1980er Jahren fehlt bei der Aufnahme von 
arbeitenden türkischen Frauen im Dorf der Großgrundbesitzer und folglich die 
Auseinandersetzung mit ihm. An seine Stelle wird die traditionelle repressive tür-
kische Kultur treten, die wir im Gegensatz zum Bild in Dönüş nicht im selben Bild 
werden sehen können.212 Allein, weil sie sich nicht in Personen materialisiert, 
sondern als ein geschlossenes System vielmehr diese Personen spaltet. 

In den 1960er und 1970er Jahren ist die Kritik am Ist-Zustand eine imma-
nente Frage, die sich auch in den soziologischen Reflexionen Lockwoods zeigt. 
Er beschreibt Integration als einen emergenten Prozess zwischen System- und 
Sozialintegration.213 Und aus heutiger historischer Perspektive sind sie mit dem 
Ergebnis des Zeithistorikers Sven Reichardt vergleichbar, der das linksalternative 
Subjekt in den 1970er Jahren als eines beschreibt, das weder ein klares Opfer noch 
ein klarer Gegenspieler von Machtinterventionen und Konsum, weder ein willen-
loser Akteur »von Einschreibungsprozessen noch [ein] vollkommen autonomer 
Akteur des eigenen Lebens« war.214 Es ist letztlich diese antipodische Struktur der  
Akteure in Örens Poem sowie in Sanders-Brahms’ Film, die die migrationsspezifi-
schen Narrative von Herkunft und Ankunft nicht stabilisieren lassen. So verweist 
beispielsweise Shirins letzte Aussage, bevor sie irgendwo im Niemandsland  
in der Nähe von Köln stirbt, dass sie nach Hause zurück will, auf keine Heimat 
oder Ankunft, die es wirklich für sie gibt. Der Artikulation von Bedürfnissen ent-
sprechen kaum gesellschaftliche oder soziale Zustände und vice versa. Aus inte-
grationstheoretischer Perspektive ist dieser Mangel an Äquivalenz der Tatsache 
geschuldet, dass die Grundlage von Integration, nämlich die Migration, offen-
sichtlich nicht erfolgt. Der Migrationshistoriker Jochen Oltmer definiert Migra-
tion heute als einen »auf einen längerfristigen Aufenthalt angelegte räumliche 
Verlagerung des Lebensmittelpunktes von Individuen, Familien, Gruppen oder 
auch ganzen Bevölkerungen«.215 Nach dieser Definition sind der zentrale Aspekt 
und die Grundlage der Migration die »Verlagerung des Lebensmittelpunktes«.216 
Weder in Bekir Yıldız’ autobiografischem Roman, in Türkan Şorays, Tunç Okans 

212 Siehe hierzu: Ezli, Özkan (2013): »Narrative der Integration und Assimilation im Film«. In: 
Die Integrationsdebatte zwischen Assimilation und Diversität. Grenzziehungen in Theorie, Kunst 
und Gesellschaft, hg. v. Özkan Ezli, Andreas Langenohl, Valentin Rauer, Claudia Voigtmann, Bie-
lefeld: transcript, S. 187–210, hier S. 197.
213 Vgl.  Lockwood, David (1969): »Soziale Integration und Systemintegration«. In: Theorien 
des sozialen Wandels, hg. v. Wolfgang Zapf, Köln: Kiepenheuer & Witsch, S. 124–137. 
214 Siehe hierzu: Reichardt (2014): S. 68.
215 Oltmer, Jochen (2013): Migration im 19. und 20. Jahrhundert, München: Oldenbourg, S. 1. 
216 Dieser Fokus auf den Lebensmittelpunkt korreliert mit der Konjunktur des Heimatbegriffs, 
wie er in den letzten Jahren in der Bundesrepublik als eine narrative Reaktion in Politik, Medien 
und Kunst auf den Flüchtlingsstrom seit 2015 sich konstituiert.



158   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

und Sanders-Brahms’ Filmen noch in Örens Poem kann von einem Fokus auf 
einen Lebensmittelpunkt und auf dessen Verschiebung die Rede sein. Die Per-
spektive von Literatur und Film ist in den von uns behandelten Produktionen 
vielmehr auf Orte, Plätze und Gruppen gerichtet, die in Herkunft und Ankunft  
fremd sind. So stellen neben Milton Gordon auch andere Forscher in ihren 
Integra tions- und Migrationstheorien ab Mitte der 1950er bis in die 1970er Jahre 
hinein (im Gegensatz zu Robert Ezra Park) die Bedeutung von Ort, Platz, Gruppe 
und Öffentlichkeit ins Zentrum ihrer Überlegungen. 

Als eine »physical transition« beschreibt Shmuel N. Eisenstadt Mitte der 
1950er Jahre die Migration.217 Rudolf Heberle bezeichnet jeden Wechsel des Wohn-
sitzes, »und zwar des de-facto-Wohnsitzes, einerlei ob freiwillig oder unfreiwillig, 
dauernd oder vorübergehend«, als Migration. Norbert Elias und John L. Scotson 
halten in ihrer bekannten Studie Etablierte und Außenseiter von 1965 fest, dass 
Migration vor allem eine Änderung der Gruppenzugehörigkeit impliziere. »Was 
geschieht, scheint […] nur zu sein, daß Menschen sich physisch von einem Ort zum 
anderen bewegen. In Wirklichkeit wechseln sie immer von einer Gesellschafts-
gruppe in eine andere über.«218 Einige Jahre nach der Veröffentlichung von Elias’ 
Studie konstatiert der Zürcher Soziologe Hoffmann-Nowotny, dass Migration 
»jede Ortsveränderung von Personen« meine, und last but not least hält Günter 
Albrecht in seiner Soziologie der geographischen Mobilität fest, dass »die Ausfüh-
rung einer räumlichen Bewegung, die einen vorübergehenden oder permanenten 
Wechsel des Wohnsitzes bedingt, eine Veränderung der Position also im physi-
schen und im ›sozialen Raum‹« sei.219 So ist das narrative Problem der Integration 
in den 1960er und 1970er Jahren nicht in erster Linie das Individuum, sondern die 
Gruppe, die Beziehungen zwischen den Akteuren und ganz besonders der Ort. 
An dieser Stelle ist es sinnvoll, die theoretische  Perspektive ein wenig auszuwei-
ten. Beispielsweise hält Herbert Marcuse in seiner  gesellschaftspolitisch äußerst 
wirkmächtigen Publikation Der eindimensionale Mensch von 1967 fest,220 dass 
es in den westlichen durchindustrialisierten Konsum- und Nachkriegsgesell-

217 Siehe hierzu: Eisenstadt, Shmuel (1954): The Absorption of Immigrants. A comparative 
study based mainly on the Jewish community in Palestine and the State of Israel, London: Rout-
ledge & Kegan Paul.
218 Zitiert nach: Treibel, Annette (2011): Migration in modernen Gesellschaften. Soziale Folgen 
von Einwanderung, Gastarbeit und Flucht, München: Juventa, S. 19. Ab den 1980er Jahren rückt 
an die Stelle des Ortes und der Gruppe das Individuum und das System.
219 Ebd.
220 Siehe hierzu: taz (2014) »Rote Rosen für Marcuse. Vor 50 Jahren erschien Marcuses ›Der 
eindimensionale Mensch‹. Das Buch befeuerte die sozialen Bewegungen wie kaum ein anderes«. 
In: taz, 14.01.2014. http://www.taz.de/!5050926/ (06.07.2017). Die erste Ausgabe erschien 1964 
auf Englisch.

http://www.taz.de/!5050926/


2.6 Integration als Orientierung   159

schaften keine Orte mehr gebe, von denen aus das Subjekt Kritik und Negation 
ausüben könnte. An anderer Stelle spricht er diesbezüglich vom Ende der Utopie. 
Die Orte der Negation gibt es nicht mehr, an denen sich vielgestaltige Indivi-
duen entwickeln könnten. Bevor überhaupt wieder von Individuen die Rede sein 
kann, gelte es erst, die Orte zu schaffen, die ein Sprechen der Kritik ermöglichen. 
Hannah Arendt sieht das Hauptproblem hierfür im Verhältnis zwischen dem Pri-
vaten und dem Öffentlichen, zwischen denen keine wirkliche Bindung existiere. 
Nach Arendt müsste das Öffentliche das Private »einhegen«, so dass aus dem Pri-
vaten heraus in den öffentlichen Raum hinein Bindungen Einzelner zu Anderen 
entstehen. Dabei geht es nicht um das Innere dieses privaten Bereichs, »dessen 
Geheimnis die Öffentlichkeit nichts angeht«, sondern um die »äußere Gestalt«, 
um dasjenige, »was von außen errichtet werden muss, um ein Inneres zu bergen, 
was von politischer Bedeutung ist«.221 Es ist diese Innen-Außen-Kommunika-
tion, die den bisher behandelten ästhetischen Produktionen zur Migration nach 
Deutschland eigen sind. Daher kann von einem Wechsel des Lebensmittelpunk-
tes, wie ihn Jochen Oltmer als einen Wechsel von einer zuvor stabilen privaten 
Lebenswelt in eine andere festhält, in den 1960er und 1970er Jahren aus mehre-
ren Gründen ‒ und eben nicht nur im Feld der Migration und Integration ‒ nicht 
die Rede sein.222 

Nach Henri Lefebvre ist die Grundlage für die uns heute gängige Definition 
von Migration Anfang der 1970er Jahre die »Einsicht, dass das Gelebte, das Konzi-
pierte und das Wahrgenommene sich in der Weise verbinden, dass das ›Subjekt‹, 
das Mitglied einer bestimmten sozialen Gruppe, von einem zum anderen  gelangen 
kann, ohne dabei die Orientierung zu verlieren«.223 In den ersten Texten und 
Filmen zur Migration nach Deutschland und Europa geht es um »Orientierung«, 
was auch das bedürfnisorientierte Leitnarrativ dieses Kapitels, »Wir wollten alle 
Amerikaner werden«, impliziert. In den 1960er und 1970er Jahren geht es darum, 
neue soziale Bindungen und Kontakte zu ermöglichen, die noch jenseits heuti-
ger Migrations- und Integrationsmarker wie individueller, kultureller oder reli-

221 Arendt, Hannah (1960): »Der Raum des Öffentlichen und der Bereich des Privaten«. In: 
Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, hg. v. Jörg Dünne, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 420–434, S. 429.
222 Interessant ist in diesem Zusammenhang auch, dass der erste deutschsprachige Film zur 
Arbeitsmigration in der Bundesrepublik nicht von den Gastarbeitern selbst handelt, sondern 
in Klaus Wildenhahns Dokumentarfilm In der Fremde (1967) von süddeutschen Arbeitern, 
die in einer nordwestdeutschen Provinz ein Getreidesilo errichten. Wildenhahn dokumentiert 
 eindrücklich deren Leben in den Arbeiterbaracken, die sich kaum von denen unterscheiden, 
die Jahre später für die Gastarbeiter errichtet werden. Siehe hierzu: Wildenhahn, Klaus (2010): 
Filme 1967–1987, Deutschland, DVD Absolut Medien.
223 Lefebvre (2006): S. 336. 



160   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

giöser Spezifika in Film, Literatur und Theorie gedacht werden. Anders formu-
liert: Migration und Integration befinden sich zwischen Mitte der 1950er Jahre bis 
Mitte/Ende der 1970er Jahre selbst in einem wechselseitigen Anpassungsprozess, 
da Träger dieses Verhältnisses dieser Zeit die Ökonomie ist und nicht ein kultu-
relles Setting. Narrative der Orientierung wie »der Gastarbeiter von heute ist der 
Europäer von morgen«, die Gastarbeiteranwerbung als europäisches Integrati-
onsprojekt oder Niyazis für viele andere Türken repräsentative Aussage, warum 
er gekommen sei, sind von Konsum, Wirtschaft und Arbeit bestimmt, aber nicht 
von staatsbürgerlicher Zugehörigkeit und Praxis. Die letztgenannten sind hinge-
gen wichtige Themen von Migration und Integration in der Bundesrepublik seit 
dem Ende der 1990er Jahre bis heute.224

Und doch: Trotz des Mangels dieser heutigen zentralen Migrationsspezifika 
von Herkunft, Ankunft, Lebenswelt und Kultur sind Shirins Hochzeit und Was 
will Niyazi in der Naunynstraße die zwei bekanntesten und am stärksten als künst-
lerische und zugleich dokumentarische Reflexionen rezipierte Werke zur türki-
schen Migration nach Deutschland in den 1970er Jahren. Mein Befund für dieses 
interessante und paradoxe Phänomen, das wir auch bei Angst essen Seele 
auf werden feststellen können, ist, dass die stabilisierenden Elemente für diese 
Rezeption nicht an erster Stelle die Migration und ihre Folgen sind, sondern eine 
Logik von Bedürfnissen, bestimmten Situationen und schließlich von sozialen 
Zuständen. Auch wenn Migration dokumentiert wird, sind die zentralen Themen 
die Artikulation und Verhandlung körperlicher Bedürfnisse und der Umgang mit 
diesen mittels spezifischer Verhaltensweisen. Es herrscht ein Mangel an Reprä-

224 Siehe hierzu: Schäuble, Wolfgang (1999): »Doppelte Staatsbürgerschaft fördert nicht die 
Integration, sondern behindert sie«. In: Deutschlandfunk, 11.01.1999, http://www.deutschland-
funk.de/doppelte-staatsbuergerschaft-foerdert-nicht-die-integration.694.de.html?dram: article_
id=57477 (10.07.2017). Siehe zur Staatsbürgerschaftsdebatte zwischen 1999 und 2004: Göktürk 
u. a. (2011): S. 234–237, 240–243 u. 473 f. Faist, Thomas (2004): »Staatsbürgerschaft und Integrati-
on in Deutschland. Assimilation, kultureller Pluralismus und Transstaatlichkeit«. In: Integration 
von Migranten. Deutsche und französische Konzepte im Vergleich, hg. v. Yves Bizeul, Wiesbaden: 
Deutscher Universitätsverlag, S.  77–104. Yurdakul, Gökce/Özvatan, Özgür (2017): »Doppelte 
Staatsbürgerschaft. Ethnie und Diversität?«. In: Tagesspiegel Causa, 11.01.2017, https://causa.
tagesspiegel.de/politik/doppelte-staatsbuergerschaft-wie-exklusiv-ist-deutschsein/doppel-
te-staatsbuergerschaft-ethnie-oder-diversitaet.html (10.07.2017). Siehe auch: Augstein, Jakob 
(2017): »Türken rein! Türkischer Wahlkampf in Deutschland? Vergesst Verbote und Polizeieinsät-
ze. Kümmert euch lieber um mehr Integration und schafft die doppelte Staatsbürgerschaft wieder 
ab«. In: Der Spiegel, 16.03.2017, http://www.spiegel.de/politik/deutschland/tuerken-rein-dop-
pelte-staatsbuergerschaft-weg-dafuer-mehr-integration-kolumne-a-1139081.html (10.07.2017). 
FAZ (2017): »Merkel verteidigt doppelte Staatsbürgerschaft«, 29.04.2017, http://www.faz.net/ 
aktuell/politik/inland/doppelpass-merkel-verteidigt-doppelte- staatsbuergerschaft-14993080.
html (10.07.2017).

http://www.deutschlandfunk.de/doppelte-staatsbuergerschaft-foerdert-nicht-die-integration.694.de.html?dram:article_id=57477
http://www.deutschlandfunk.de/doppelte-staatsbuergerschaft-foerdert-nicht-die-integration.694.de.html?dram:article_id=57477
http://www.deutschlandfunk.de/doppelte-staatsbuergerschaft-foerdert-nicht-die-integration.694.de.html?dram:article_id=57477
https://causa.tagesspiegel.de/politik/doppelte-staatsbuergerschaft-wie-exklusiv-ist-deutschsein/doppelte-staatsbuergerschaft-ethnie-oder-diversitaet.html
https://causa.tagesspiegel.de/politik/doppelte-staatsbuergerschaft-wie-exklusiv-ist-deutschsein/doppelte-staatsbuergerschaft-ethnie-oder-diversitaet.html
https://causa.tagesspiegel.de/politik/doppelte-staatsbuergerschaft-wie-exklusiv-ist-deutschsein/doppelte-staatsbuergerschaft-ethnie-oder-diversitaet.html
http://www.spiegel.de/politik/deutschland/tuerken-rein-doppelte-staatsbuergerschaft-weg-dafuer-mehr-integration-kolumne-a-1139081.html
http://www.spiegel.de/politik/deutschland/tuerken-rein-doppelte-staatsbuergerschaft-weg-dafuer-mehr-integration-kolumne-a-1139081.html
http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/doppelpass-merkel-verteidigt-doppelte-staatsbuergerschaft-14993080.html
http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/doppelpass-merkel-verteidigt-doppelte-staatsbuergerschaft-14993080.html
http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/doppelpass-merkel-verteidigt-doppelte-staatsbuergerschaft-14993080.html


2.7 Zivilisation als unbestimmte Soziokultur   161

sentation, wodurch die Praktiken und Verhaltensweisen der Akteure in den Vor-
dergrund der Beobachtung rücken. Besonders im deutsch-deutschen Konnex ist 
dies eine zentrale Frage der 1960er und 1970er Jahre, da mit der Frage nach der 
Zivilisiertheit der Anderen zugleich die Frage an die eigene Zivilisiertheit gestellt 
wird.225 Dieser Befund erhärtet sich, wenn wir im Folgenden, bevor wir dieses 
Kapitel mit der Filmanalyse von Fassbinders Angst essen Seele auf abschließen, 
einen Blick auf die narrative Struktur der Thematisierung des sozialen Wandels, 
des Eigenen und Fremden mit dem Begriff des Gastarbeiters in Debatten, Politik 
und Forschung werfen und uns auch den Fragen zuwenden, was in dieser Zeit 
unter gelingender und nicht gelingender Integration verstanden wurde und wen, 
was und wo hinein es eigentlich zu integrieren galt. 

2.7 Zivilisation als unbestimmte Soziokultur

Was die Frage der Integration betrifft, sind nicht nur die migrationsbezogenen 
Filme, Texte und Theorien der 1970er von kultureller Unbestimmtheit geprägt – 
von Bewegungen ohne Ankunft  –, sondern auch soziologische und politische 
Beobachtungen. Die in den 1960er und 1970er Jahren mehrfach veröffentlichte 
Studie Über den Prozess der Zivilisation von Norbert Elias besagt, dass man »nie 
mit Bestimmtheit werde sagen können, dass die Menschen einer Gesellschaft 
zivilisiert sind«. Wenn wir überhaupt eine gesamtgesellschaftliche Aussage 
treffen können, dann die, dass eine Gesellschaft unter bestimmten Bedingun-
gen zivilisierter geworden ist, man aber nicht als unveränderbaren Zustand fest-
halten kann, dass sie zivilisiert sei.226 Für Elias gibt es keine wirklichen Ruhe-
zustände von Menschen und Gesellschaften, da sie immer irgendwie unterwegs 
sind und »Wandlungen zu den normalen Eigentümlichkeiten einer Gesellschaft 
 gehören«.227 Diese sind wiederum äußerst interdependent, was die Interaktion 
zwischen individuellen und sozialen Strukturen angeht, die voneinander über 
den Blick auf die Verhaltensweisen nicht zu trennen sind. Sie sind auch deshalb 
nicht zu trennen, weil es nach Elias nicht möglich ist, Triebkontrollen von Trieb-
impulsen abzuspalten, da die ersteren »nicht die Gestalt eines Gefäßes« haben, 

225 Was den Zusammenhang von Kultur und Bewusstsein betrifft, hält Alexander Kluge für sei-
nen Film Abschied von Gestern von 1966 fest, dass sich eine Kultur in Deutschland in dieser 
Form noch gar nicht habe situieren können. 
226 Elias, Norbert (1969): Über den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und  psychogenetische 
Untersuchungen – Erster Band, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. XX.
227 Ebd., S. XI.



162   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

das die letzteren »in seinem Inneren enthält«.228 Die prozessorientierte Perspek-
tive auf Gesellschaftsgeschichte ergibt sich bei Elias besonders daraus, dass im 
Zentrum seiner Untersuchungen die Verhaltensweisen von Menschen stehen, 
die sich aus Triebimpulsen und Triebkontrollen konstituieren.229 Diesem Fokus 
auf öffentliche und auch private Interaktionen an Orten wie Fahrstühlen, dem 
familiären Esstisch und verkehrsreichen Straßen folgt auch Erving Goffman in 
seiner mikrosoziologischen Arbeit Relations in Public Anfang der 1970er Jahre 
und sieht in der Beschreibung dieser Praktiken die Berührungskultur westlicher 
 Gesellschaften arbeiten.230 

Dieses an Bedürfnissen, an Affektregulierung, privaten und öffentlichen 
Interaktionen orientierte Interdependenzgeflecht findet sich argumentativ in 
einer der ersten prominenten Studien zur Gastarbeit in Deutschland wieder: Leben 
als Gastarbeiter. Geglückte und missglückte Integration von 1970.231 Ausgangs-
punkt sind wie bei Shirins Hochzeit Gewaltverbrechen, neunzehn an der Zahl, 
die sich in Köln zu Beginn des Jahres 1966 im Zusammenhang mit ausländischen 
Gastarbeitern ereignen. Kurz darauf gibt die Stadt Köln die genannte Studie bei 
der Deutschen Gesellschaft für Sozialanalytische Forschung in Auftrag, die die 
»Ursachen dieser Häufung« der Gewaltdelikte von Gastarbeitern klären soll.232 

Anhand »tiefenpsychologischer Exploration« sind die Grundannahmen 
und zugleich das Ergebnis der Studie, dass soziale Integrationsprozesse, wie sie  
auch Elias in seiner Soziologie der Zivilisation aufzeigt, eng mit personalen 
 zusammenhängen. »Ein integrierendes Ich muss Veränderungen der Umwelt mit 
den stets vorhandenen eigenen, inneren Konflikten abstimmen und die entste-
henden Spannungen harmonisieren.«233 So gelingt Integration vor allem in der 
Bewältigung von Spannungen und Situationen. Spannungen, herausfordernde 

228 Ebd., S. LXIII.
229 Ebd., S. LXVII.
230 Siehe: Goffman, Erving (1982): Das Individuum im öffentlichen Austausch. Mikrostudien zur 
öffentlichen Ordnung, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 92–97.
231 Verstärkt gesellschaftspolitisch gewendet argumentiert Herbert Marcuse in seinem für die 
1968er-Generation äußerst einflussreichen Buch Der eindimensionale Mensch, dass auch die 
Artikulation der Bedürfnisse, die die eindimensionierende Entwicklung einer durchökonomi-
sierten Gesellschaft – wie die Bundesrepublik als fortgeschrittene Industriegesellschaft in den 
1960ern – stören und »sprengen« könne. Nach Marcuse muss die bestehende Gesellschaft ne-
giert werden. Erst aus dieser Negation werden sich die Voraussetzungen ergeben, um neue, 
emanzipative menschliche Bedürfnisse zu entwickeln. Eine Transformation, die jenseits einer 
traditionellen Moral durch das Verlangen und Begehren nach Glück und ihrer Realisierung 
durch Technik und Kunst das kapitalistische System, das nur auf Akkumulation ausgerichtet ist, 
erschüttert. Siehe hierzu: Marcuse (1967): S. 17.
232 Siehe: Bingemer/Meistermann-Seeger/Neubert (1970): S. 19.
233 Ebd., S. 18.



2.7 Zivilisation als unbestimmte Soziokultur   163

Situationen – oder, wie es in der Studie heißt, »Zustände von Desintegration« –, 
können nach Auffassung der Autoren der Studie nur innerhalb familiärer oder in 
freundschaftlichen Bindungen zu Anderen kompensiert werden. Dies gilt – nach 
Ansicht des Studienleiters  – für Gastarbeiter ebenso wie für Alteingesessene. 
Während »normale Erwachsene […] Zustände von Desintegration« innerhalb 
der Familie oder im Gespräch mit Freunden kompensieren können, bleiben dem 
Gastarbeiter, weil Familie und Freunde fehlen, diese Möglichkeiten der Kom-
pensation und Entlastung verwehrt. In derartiger Isolation erlebt er »grenzen-
lose Ohnmacht und die Vergeblichkeit« seines Einsatzes und seiner Arbeit.234 Es 
geht – wie es auch Marcuse in Der eindimensionale Mensch festhält – um unbe-
friedigte Wünsche allgemein.235 Diese führen zu unbewussten Aggressionen, die 
durch das isolierte Leben der Gastarbeiter angefacht werden und zum Ausbruch 
kommen. So sei es auch kein Wunder, resümieren die Autoren der Studie, »dass 
die Lösung einer Notlage in der Affekthandlung liegt, die die Türken selbst am 
meisten befürchten. Sie sind frustriert und zum Aufstauen von Affekten gezwun-
gen«.236 Dabei spiele auch die Beschränkung ihrer Sexualität aufgrund der Wohn-
verhältnisse eine wichtige Rolle, wie es auch Yıldız anhand der Arbeiterbaracken, 
Tunç Okan mit dem engen nichtprivaten Raum des Busses, Sanders-Brahms im 
Arbeiterwohnheim und Ören in den kleinen Wohnungen in der Naunynstraße 
aufzeigen. Gegen ein monistisches und ein pluralistisches Verständnis von 
Integration, das jeweils ein kulturelles wäre, favorisieren die Autoren (wie auch 
Milton Gordon) ein interaktionistisches Modell, aus dem idealiter eine gemein-
same Lebensform aus Minderheit und Mehrheit entstehen könnte.237 Aber auch 
bei der interaktionistischen Integrationsform geht es wie bei der monistischen 
oder der pluralistischen um Anpassung.238 Woran man sich jedoch in der Logik 
der Interaktion anpassen soll, lässt die Studie offen: weder die Annahme einer 
vorausgehenden Einheit (Monismus) noch die Annahme, es gebe vorausgehende 
unterschiedliche prozessresistente kulturelle Prägungen (Pluralismus) bieten 
Lösungen, und auch die Personen sind nicht unveränderbar bestimmt.239 

Dahingegen sind die Ursachen der Isolation klar formuliert. Abgesehen 
von der Wohnsituation und der daraus resultierenden Kontaktarmut ist es das 
»affektive« Verhältnis der Deutschen zu den Gastarbeitern, das ein zentrales 

234 Ebd.
235 Siehe hierzu: Marcuse (1964): S. 25.
236 Bingemer/Meistermann-Seeger/Neubert (1970): S. 60.
237 Ebd., S. 19 f.
238 Ebd., S. 20.
239 Wahrscheinlich leitet sich daraus auch die Formulierung der »geglückten« oder »miss-
glückten Integration« ab. 



164   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

Problem darstellt. Die Deutschen begreifen die Gastarbeiter als eine soziale 
Schicht noch unterhalb der deutschen Unterschicht. Diese Form der Abwertung 
hängt mit der »Verdrängung des historischen Kapitels der Zwangsarbeiter im 2. 
Weltkrieg« zusammen. Die Abwertung der Gastarbeiter hilft, »Schuldgefühle« zu 
verleugnen.240 Daraus resultiert ein hochexplosiver Verdrängungskomplex, der 
die »unbewussten Motive der Deutschen im Verhalten gegenüber den Gastar-
beitern« darstellt.241 In der Zeitgeschichte wird darüber hinaus der Übergang 
von den 1950ern über die 1960er zu den 1970er als eine Zeit beschrieben, in der 
sich die Schamkultur zur Schuldkultur gewandelt habe. »Die Angst der bürger-
lichen Kultur der fünfziger Jahre war keine Gewissensangst, sondern die Angst 
vor sozialer Isolation. […] Die Linksalternativen kennzeichnete dagegen […] eine 
von Innerlichkeit und Läuterung bestimmte Haltung«, die mit Schuldgefühlen 
zusammenhing.242 Ausgehend von dieser Gemengelage (zwischen anständi-
gem Verhalten und Schuld) sind auch die Ausländerdebatten der 1970er Jahre 
nicht von Fragen nach der Ordnung und Organisation gesellschaftlicher Vielfalt 
geprägt, sondern wesentlich von Fragen nach dem Umgang mit den Gastarbei-
tern. In den sozialpolitischen Schriften des Deutschen Städtetags hält dessen 
Präsident, der Bremer Bürgermeister Hans Koschnick, 1971 fest, dass die deut-
sche Bevölkerung »noch nicht in ausreichendem Maße gelernt [hat], mit anderen 
Völkern in einem partnerschaftlichen Verhältnis, frei von Über- und Unterord-
nungstendenzen, zu leben«.243 Daher treten als notwendige und mögliche ver-
lässliche »Partner« für die Eingliederung der Gastarbeiter in der Studie Leben 
der Gastarbeiter Institutionen wie die Ausländerbehörde oder das Arbeitsamt 
auf. Die Dominanz von Begriffen mittlerer Reichweite wie »Partner«, »Situa-
tion«, »Zustand« oder »Entlastung« bestimmt auf einer deskriptiv-explorativen 
Ebene nicht nur die Studien explizit und inhaltlich, Film und Literatur narrativ, 
sondern auch die Gastarbeiterdebatten insgesamt.244 Beispielsweise entstammt 

240 Siehe hierzu: Schönbach, Peter (1970): Sprache und Attitüden. Über den Einfluß der 
 Bezeichnungen »Fremdarbeiter« und »Gastarbeiter« auf Einstellungen gegenüber ausländischen 
Arbeitern, Stuttgart: Huber, S. 57.
241 Ebd., S. 38 ff.
242 Siehe hierzu: Reichardt (2014): S.  203. Siehe auch: Herbert, Ulrich (2014): Geschichte 
Deutschlands im 20. Jahrhundert, München: Beck, S. 690–697.
243 Koschnick, Hans (1971): »Deutscher Städtetag. Hinweise zur Hilfe für ausländische Arbeit-
nehmer«. In: Sozialpolitische Schriften des Deutschen Städtetags, (Nr. 6), Köln, S. 1–5, hier S. 2. 
244 In ihren Anfängen (1975–1978) verfolgte beispielsweise die Interkulturelle Woche – damals 
noch Tag des ausländischen Mitbürgers (TAM) genannt -, das Ziel, Begegnungen und Gespräche 
zwischen der deutschen Öffentlichkeit und den ausländischen Arbeitnehmern zu ermöglichen. 
Da aufgrund der hohen Arbeitslosigkeit des Jahres 1975, bei ausländischen Arbeitnehmern dop-
pelt so hoch wie bei deutschen, die Sorge groß war, dass der Einsatz der Gastarbeiter für die 



2.7 Zivilisation als unbestimmte Soziokultur   165

das bekannte Zitat Max Frischs zur Arbeitermigration nach Europa in den 1950er 
und 1960er Jahren, man habe Arbeitskräfte gerufen, doch es kamen Menschen, 
aus seiner Essaysammlung, die im Kern ihrer Reflexionen die Öffentlichkeit eben-
falls als Partner begreifen will.245 Getragen wird diese komplexe und ersehnte 
Bindung von Öffentlichkeit, Institution und Partnerschaft durch eine Sprache der 
Sorge um den Anderen, aber auch um sich selbst, die von der einzelnen mikrolo-
gischen Situation bis zum Narrativ der europäischen Integration reicht. 

In einer Spiegel-Serie über benachteiligte Gruppen in der Bundesrepublik 
aus dem Herbst 1970 zeigt sich diese komplexe Bindung beispielsweise sehr ein-
drücklich. Die zwölfseitige Reportage »Komm, Komm, Komm – Geh, Geh, Geh« zu 
Gastarbeitern in Deutschland gibt ein Beispiel für dieses »karitative Sentiment«.246 
Der Tenor des Artikels: Man müsse den Gastarbeitern helfen. Als Beispiel wählt 
man die Stuttgarter Landessparkassen-Zentrale, die mittels eines italienischstäm-
migen Bankangestellten (Adriano Piccolini) den Gastarbeitern das Sparen bei-
bringen soll. Man könne – so der Abteilungsleiter der Bank – diese »Leute nicht 
mehr Tausende von Mark in der Jackentasche herumtragen lassen«.247 An anderer 
Stelle wird auf eine Aktion westdeutscher Warenhäuser aufmerksam gemacht, 
bei der an Informationsständen vor Karstadt Hamburg beispielsweise von Host-
essen Lebensmittel-Fibeln in italienischer, spanischer, griechischer und türki-
scher Sprache an die Gastarbeiter verteilt werden.248 »Wir müssen diesen Leuten 

Entwicklung des bundesrepublikanischen Wohlstands in Vergessenheit geriete. Über Kontakte, 
Gespräche und gesellige Formate sollte mit dem TAM die entstandene Polarisierung zwischen 
Deutschen und ausländischen Arbeitnehmern aufgehoben werden. Zentrale Begriffe dieser ers-
ten Interkulturellen Wochen waren Isolation, Arbeits- und Wohnverhältnisse, Freizeit, Alltag und 
Solidarität. Als wichtige Akteure fungierten Organisationen, wie beispielsweise die größte Ein-
zelgewerkschaft IG Metall, die dezentral organisierte Arbeiterwohlfahrt (AWO), die kirchlichen 
Wohlfahrtsverbände Diakonie und Caritas – die großen Spitzenverbände, die ausländischen Ar-
beitnehmern Anlaufstellen boten. Diese betrieben eine Vertretungspolitik für die ausländischen 
Arbeitnehmer gegenüber dem Bund und den Kommunen und stellten ihnen Räumlichkeiten im 
Rahmen des TAM zur Verfügung. Mittels Folklore sollten Vorurteile abgebaut werden. In den Dis-
kussionen standen vor allem die Lebensbedingungen der Gastarbeiter im Zentrum, der Begriff 
Kultur spielte hingegen keine Rolle. Siehe hierzu: Ezli, Özkan (2020). 
245 Frisch, Max (1970): Öffentlichkeit als Partner, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 56–67.
246 Der Spiegel (1970): »Komm, Komm, Komm – Geh, Geh, Geh. Spiegel-Report über sozial 
benachteiligte Gruppen in der Bundesrepublik (II): Gastarbeiter«. In: Der Spiegel, 19.10.1970, 
S. 51–74, hier S. 52. (http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-43801107.html) (17.08.2016). Zu den 
benachteiligten Gruppen gehörten in dieser Spiegel-Serie auch Obdachlose und Behinderte. 
Siehe hierzu auch: Göktürk u. a. (2011): S. 61.
247 Der Spiegel (1970): S. 51.
248 Über 40 Jahre später heißt es in der Welcome-App auf den Informationsseiten zum Leben in 
Deutschland für die Flüchtlinge unter der Rubrik »Umgangsformen«: »Zu lautes Reden, wildes Ges-
tikulieren oder gar Schreien während eines Gespräches ist in Deutschland unüblich und wird eher 

http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-43801107.html


166   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

beim Einkauf behilflich sein«, wird in diesem Zusammenhang der Karstadt- 
Geschäftsführer Albrecht Uenk zitiert.249 Und der damalige FAZ-Mitherausgeber 
Karl Korn fügt hinzu, dass die Gastarbeiter »potentielle Vermittler von Verstehen 
und Verständigung« seien.250 Interessant an dieser ausführlichen Reportage ist 
auch die Fotostrecke zum Text. Wir sehen in halbnahen und halbtotalen Aufnah-
men Gastarbeiterinnen und Gastarbeitern in Wohnheimen, am Bahnhof, auf der 
Straße, am Arbeitsplatz, bei der Freizeit oder beim Einkauf.251 Wie in den analy-
sierten literarischen und filmischen Produktionen werden sie stets in Gruppen, 
in öffentlichen Räumen, bei der Arbeit oder bei anderen sozialen Handlungen 
gezeigt.

Bereits zehn Jahre vor der Der Spiegel -Reportage hält der Unternehmensbe-
rater Ludwig Kroeber-Keneth in dem FAZ-Artikel »Die ausländischen Gastarbeiter 
und wir« (1961) fest: Man müsse den Begriff »Gastarbeiter« sehr ernst nehmen 
und die Menschen zuvorkommend behandeln. »Ein besonders feines Ohr für die 
Zwischentöne ausländischer Mentalität war bekanntlich noch nie unsere starke 
Seite«, und es komme – so Kroeber-Keneth – sehr darauf an, ob die Deutschen 
»die richtige Einstellung finden«.252 Giacomo Maturi, der Anfang der 1960er Jahre 
Referent des Deutschen Caritasverbandes für die Betreuung ausländischer Arbei-
ter ist, macht ebenfalls auf den zentralen Aspekt des Umgangs mit und der Ein-
stellung gegenüber den Gastarbeitern aufmerksam.253 Für beide liegt die Differenz 
zwischen den Deutschen und den Gastarbeitern in der südländischen  Mentalität, 
an ihrer »Sensibilita«; ein Begriff, der nach Ansicht beider Autoren »nicht zu 
übersetzen ist«.254 Die Andersartigkeit des Gastarbeiters liegt bei Kroeber-Ke-
neth darin, dass sie »Sensibilita« haben und bei Maturi, dass sie eine andere 
Einstellung zur Arbeit haben als Deutsche, wobei er in seinem Artikel zugleich 

als respektlos empfunden. Wenn man etwas von jemandem möchte, sollte man häufig ›Bitte‹ und 
›Danke‹ sagen. Viel Wert legen die Deutschen auf Manieren bei Tisch. In der Öffentlichkeit benutzt 
man bei allem Essen das passende Besteck und nimmt nur selten die Hände. Schlürfen und über-
triebenes Kauen ist nicht gern gesehen.« Siehe hierzu: Specht, Frank (2017): »Wie die Abschiebung 
gelingen soll«. In: Handelsblatt, 13.03.2017, https://www.handelsblatt.com/politik/deutschland/ 
umgang-mit-fluechtlingen-wie-die-abschiebung-gelingen-soll/19511032-all.html (zuletzt 07.04.2019).
249 Der Spiegel (1970): S. 51.
250 Ebd., S. 52.
251 Siehe hierzu: ebd., S. 51–74.
252 Krober-Keneth, Ludwig (1961): »Die ausländischen Arbeitskräfte und wir«. In: Frankfur­
ter Allgemeine Zeitung, 03.06.1961, S. 5.
253 Vgl.  Maturi, Giacomo (1961): »Die Eingliederung der südländischen Arbeitskräfte und 
ihre besonderen Anpassungsschwierigkeiten«. In: Ausländische Arbeitskräfte in Deutschland, 
 Düsseldorf: Econ, S. 121–127, hier S. 121.
254 Krober-Keneth (1961): S. 6.

https://www.handelsblatt.com/politik/deutschland/umgang-mit-fluechtlingen-wie-die-abschiebung-gelingen-soll/19511032-all.html
https://www.handelsblatt.com/politik/deutschland/umgang-mit-fluechtlingen-wie-die-abschiebung-gelingen-soll/19511032-all.html


2.7 Zivilisation als unbestimmte Soziokultur   167

festhält, dass sich dies grundlegend geändert habe. Beide Autoren, der eine aus 
der Wirtschaft, der andere aus dem öffentlich-sozialen Bereich, beschreiben 
und empfehlen in ihren Artikeln Verhaltensweisen und Praktiken, über die der 
richtige Umgang, die richtige Einstellung und eine integrierende Verständigung 
erlernt werden könnten. In diesem Zusammenhang wird auch nicht von »Integ-
ration«, sondern von »Eingliederung in die Gesellschaft« gesprochen.255 Span-
nend an diesen Texten ist: Die Juxtaposition von vermeintlich unveränderbarer 
südländischer Mentalität und der gleichzeitige Befund, dass viele Gastarbeiter 
ihr Verhältnis zur Arbeit bereits grundlegend verändert hätten. So impliziert der 
Begriff der Eingliederung eine grundsätzliche Anpassung des Fremden in das 
gesellschaftliche System. Die Historikerin Karin Hunn verweist in ihren Beiträgen 
zur Geschichte der Arbeitsmigration in Deutschland auf Arbeitgeberberichte, in 
denen es heißt, dass der Türke sehr gut arbeiten könne, »wenn man weiß, wie 
man ihn anzupacken hat«.256 Maturi rät hingegen den Deutschen und beson-
ders den Arbeitgebern  – ähnlich wie Kroeber-Keneth  – eine »menschlichere 
Behandlung« der Südländer und nicht zu viel des Kommandierens.257 Dabei geht 
es nicht – wie heutzutage – um die Sprechweisen, sondern um Verhaltenswei-
sen, die »Wärme, Kontakt, Umsorgung und Freundlichkeit« vermitteln. Sprach-
schwierigkeiten sind hier »kein entscheidendes Hindernis«. »Man braucht nicht 
viel zu reden, es genügt freundlich zu sein, etwas mehr zu lächeln. Das kann man 
nie genug betonen.«258 Daher spielt der Aspekt des zärtlichen Verhaltens nicht 
nur im Zusammenhang mit den Gastarbeitern eine zentrale Rolle. Sie bestimmt 
auch die innerdeutschen Themen. Heinrich Böll beschreibt beispielsweise die 
 Protagonistin und Heldin in seinem Roman Gruppenbild mit Dame als ein Genie 
der Sinnlichkeit und der Zärtlichkeit.259 Und in Volker Schlöndorffs Die verlo-
rene Ehre der Katharina Blum von 1975 ist die Unterscheidung von zudring-

255 Vgl. Schönwälder (2001): S. 182.
256 Siehe hierzu: Herbert, Ulrich/Hunn, Karin (2000): »Gastarbeiter und Gastarbeiterpolitik in 
der Bundesrepublik. Vom Beginn der offiziellen Anwerbung bis zum Anwerbestopp (1955–1973)«.  
In: Dynamische Zeiten. Die 60er Jahre in den beiden deutschen Gesellschaften, hg. v. Axel Schildt, 
Hamburg: Christians, S. 273–310, hier S. 280.
257 Ebd., S. 7.
258 Maturi (1961): S. 126. Die gesprochene Sprache wird dabei nicht als zentrales Instrument 
einer gelingenden Eingliederung oder Integration verstanden, wie sie heute beispielsweise be-
griffen und aktuell in der Frage der Integration der Flüchtlinge in Deutschland verhandelt wird. 
Siehe hierzu auch Filmaufnahmen aus den 1960er Jahren in der Zusammenstellung Paul Schef-
fers. Roelofs, René (2013): Gelobte Länder, Dokumentarfilm, Niederlande. Siehe hierzu auch: 
https://www.filmdienst.de/film/details/546022/gelobte-lander (zuletzt 07.04.2019).
259 Siehe hierzu: Böll, Heinrich (1970): Gruppenbild mit Dame, München: dtv, S. 13.

https://www.filmdienst.de/film/details/546022/gelobte-lander


168   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

lichem und zärtlichem Verhalten eine im sozialpolitischen Sinn äußerst zentra-
le.260 Nicht das Verstehen einer anderen Kultur, sondern veränderte Praktiken, 
Verhaltensweisen und Berührungen sind hier der Motor sozialen Wandels.

Dass Integration nicht auf der Ebene der Sprachkompetenz angesiedelt wird, 
sondern auf der Ebene der Verhaltensweisen und Praktiken, zeigt auch der auto-
biografische Roman Türkler Almanyada (»Türken in Deutschland«) von Bekir 
Yıldız. Während seines Urlaubsaufenthaltes in Istanbul, die Stadt erscheint ihm 
fremd, fällt Yüce besonders das zärtliche Zusammensein eines Paares auf, das er 
als besonders erstrebenswert charakterisiert. Wenn ein türkisches Ehepaar aus 
dem Dorf sich aufgrund ihres körperlichen Erfahrungsmangels nicht so verhalten 
könne, so mangele es den Frauen in Deutschland an einem gewissen Anstand, da 
sie nicht zärtlich genug seien.261 Auch dass Männer und Frauen in Deutschland 
zusammen unbeschwert Bier trinken, empfindet er als eine äußerst zivilisierte 
Handlung. Hier entscheiden bereits mikrosoziale Beobachtungen von Prakti-
ken im öffentlichen Raum über Integration und Desintegration wie auch in den 
soziologischen Reflexionen (Elias, Goffman) und in den Debattenbeiträgen zur 
Arbeitsmigration nach Deutschland. Und ähnlich wie hier die Beobachtungen 
mit großen zivilisatorischen Fragen verbunden sind, beginnt auch Bekir Yıldız’ 
Roman unbestimmt universell-zivilisatorisch. »Dort wo Wasser und Erde ver-
braucht sind, migrieren die Menschen weg. Dies kann auch ganze Völker betref-
fen.«262 Er verweist weiter auf umfangreiche Migrationsbewegungen in Asien, die 
große Zivilisationen hervorgebracht haben. Allerdings ähnelt die Bewegung vom 
Sirkeci-Bahnhof in Istanbul keineswegs den zivilisatorischen Großleistungen, die 
aus Migrationen hervorgegangen sind. Der Grund hierfür liegt in den Umständen 
der türkischen Arbeitsmigration nach Deutschland.263 

An die Stelle der Frage nach der Zivilisation rückt im weiteren Verlauf des 
Romans die Frage und Beobachtung der Zivilität der Deutschen, aber insbeson-
dere der Türken auf dem Weg nach Deutschland und in Deutschland, wie bereits 
zu Beginn des Kapitels festgehalten. Die Kritik am zivilen oder nichtzivilen Verhal-
ten von Deutschen und Türken bestimmt diesen Text. Ein Aspekt, der als sehr spe-
zifisch auftaucht, ist das unmenschlich anmutende Arbeitsethos der Deutschen, 
unter dem die türkischen Gastarbeiter leiden. Allerdings ist dies wiederum eine 
Frage der Praxis, die verändert werden kann. Denn auch diese deutsche Eigenschaft 
wird erst von Szene zu Szene geschildert und dann durch andere, widersprechende 

260 Schlöndorff, Volker (1975): Die verlorene Ehre der Katharina Blum, Spielfilm,  Deutschland, 
Kinowelt Home Entertainment 2009. 
261 Yıldız (1966): S. 98. 
262 Ebd., S. 3.
263 Ebd., S. 5.



2.7 Zivilisation als unbestimmte Soziokultur   169

Szenen, aufgelöst. Wie in Örens Poem und Sanders-Brahms Film bricht die Gewalt 
auch in Yıldız’ Roman unerwartet und eruptiv aus, was auf die Fragilität des zivilen 
Umgangs aufmerksam macht. Seine Figuren kommen wie in den bisherigen künst-
lerischen Produktionen aus den sozialen Unterschichten. Mit dieser Doppelung der 
gesellschaftlichen Peripherie, ohne starke Bindung an ein bestimmendes Zentrum, 
kann die Behandlung der Frage von Zivilisation und Gewalt nur auf einer mikrolo-
gischen Ebene, von Situation zu Situation aufgezeigt und bestimmt werden.

Zeitgleich mit Bekir Yıldız’ bis heute kaum beachteten Roman legt Ralf Dah-
rendorf mit seinem einflussreichen Buch Gesellschaft und Demokratie in Deutsch­
land (1966) eine Publikation vor, die ebenfalls zentral den Zusammenhang von 
Zivilisation und Gewalt thematisiert. Im Gegensatz zu Bekirs Text spielt Migra-
tion nach und in Deutschland in Dahrendorfs Buch zur politischen Zustandsbe-
schreibung der deutschen Gesellschaften überhaupt keine Rolle und findet auch 
keine Erwähnung. Für Dahrendorf befindet sich die deutsche Gesellschaft in den 
1960er Jahre selbst noch auf dem Weg zu einer westlichen Zivilisation. In Gesell­
schaft und Demokratie in Deutschland fragt er nach dem größten Hindernis auf 
dem Weg der deutschen Gesellschaft zu einer liberalen Demokratie.

Wir wollen die deutsche Geschichte und Gesellschaft an einem allgemeinen Maßstab messen, 
oder genauer – da das Messen an vorgegebenen Maßstäben nur beschreibende Befunde 
erlaubt – zu erklären versuchen, warum Deutschland sich der Demokratie in ihrem liberalen 
Verstande versperrt hat.264

Der zentrale Grund für diese Sperre ist für Dahrendorf, aber auch für Jürgen 
Habermas und andere deutsche Intellektuelle jener Zeit, zum einen, dass über 
die jüngste deutsche Vergangenheit nicht gesprochen wird. Zum anderen liegt 
die Ursache für dieses im Westen nicht mehr Integriert-seins im Missverhält-
nis zwischen Lebenswelt, Öffentlichkeit und politischem System. Als Vorbild 
für die Integration der Bundesrepublik in den Westen zieht Habermas das 
moderne bürgerliche 19. Jahrhundert heran, in dem sich der Bürger im  Ausdruck 
seiner eigenen Meinungen den öffentlichen Raum aneignete und somit erst 
 Öffentlichkeit  generierte. Für Henri Lefebvre steht in diesem Zusammenhang 
besonders die Aneignung der Stadt im Vordergrund. »In den Stadtzentren erset-
zen Büros die Wohnungen«, hält er zeitdiagnostisch fest und fordert in seiner 
programmatischen Streitschrift von 1968 Le droit à la ville, dass ihre Bewohner 

264 Dahrendorf (1966): S. 26.



170   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

aus den Statistenrollen heraus zu Neuerfindern ihrer Zentren werden, dass sie 
mit dieser stärker in Austausch und Kommunikation treten.265 

Dahrendorf bestimmt in Gesellschaft und Demokratie in Deutschland für die 
deutsche Nachkriegsgesellschaft eine konfliktgeladene Asymmetrie zwischen 
politischer und gesellschaftlicher Demokratisierung, die in technisch-wirt-
schaftlicher Hinsicht zwar gelungen ist, jedoch auf der Ebene der Subjektkultu-
ren  – nach Dahrendorf die Ebene der privaten Welt  – keine affektive Bindung 
zum politischen System der liberalen Demokratie habe schaffen können, die zur 
weitergehenden Liberalisierung der deutschen Gesellschaft notwendig gewesen 
wäre. Für ihn sind die private und soziale Welt der deutschen Gesellschaft der 
1960er Jahre weiterhin von hierarchischen Rollenverteilungen, einem strikten 
Arbeitsethos, sowie einengender Sexual- und Erziehungsnormen geprägt, wie 
sie strukturell im wilhelminischen Kaiserreich und während der Nazidiktatur 
vorherrschten und diese Systeme erst ermöglichten.266 Es sei die Abneigung 
gegen Konflikte insgesamt gewesen, die in der deutschen Geschichte immer zu 
autoritären Lösungen geführt und die Entwicklung einer liberalen Demokratie 
im privaten Raum verhindert habe. Dahrendorf und auch Habermas verordnen 
der deutschen Gesellschaft der 1960er im Gegenzug die Austragung der Konflikte 
über die Sprache, die die Bindung zwischen politisch-liberalen Institutionen und 
den Akteuren schaffen soll.

Liberale Demokratie kann nur wirksam werden in einer Gesellschaft, in der erstens die bür-
gerlichen Gleichheitsrechte wirksam durchgesetzt sind, zweitens soziale Konflikte in allen 
Bereichen anerkannt und geregelt werden, drittens die Eliten in sich die Buntheit und Viel-
falt Sozialer Interessen spiegeln und viertens die öffentlichen Tugenden die vorherrschende 
Wert-Orientierung der Menschen darstellen. 267 

Diese von Dahrendorf dargestellten Grundlagen einer liberalen Demokratie de cken 
sich mit der heutigen Verwendung des Integrationsbegriffs. Was Dahrendorf 
und viele bundesrepublikanische Intellektuelle von der deutschen Bevölke-
rung erwarteten, um im Westen anzukommen, sind seit den 2000er Jahren und 
in der Folge des 11. September 2001 Erwartungen, die an Menschen mit musli-
mischem Hintergrund gestellt werden. Das Innen des Zuhauses, der Familie, 
der Moschee in den öffentlichen Raum zu tragen und sich dadurch als ange-

265 Vgl. Lefebvre, Henri (1968): La droit à la ville, Paris: Anthropos, S. 26. Lefebvre wichtige 
Streitschrift aus den 1960er Jahren wurde 2016 erstmals ins Deutsche übersetzt. Siehe: Lefebv-
re, Henri (2016): Das Recht auf Stadt, Hamburg: Edition Nautilus.
266 Vgl. ebd., S. 43–58.
267 Dahrendorf (1966): S. 42.



2.7 Zivilisation als unbestimmte Soziokultur   171

kommen und integriert auszuweisen. Eindrücklich ist in diesem Zusammen-
hang die vom Bundesministerium für Inneres und dem Deutschen Kulturrat 
initiierte Initiative »Kulturelle Integration«, die am 16. Mai 2017 15 Thesen zum 
gesellschaftlichen Zusammenhalt und zur kulturellen Integration vorstellte. Im 
Zentrum stehen in diesen Thesen Zusammenleben, Bildung, Arbeit und eine 
gelingende Streitkultur. Der Austragungsort für Mehr- und Minderheiten ist der 
öffentliche Raum.268

In den 1960er und 1970er Jahren gehörten zu dieser Gesellschaft einer libera-
len Demokratie, zu dieser anvisierten konflikt- und lösungsorientierten, dialogi-
schen und topologischen Struktur zwischen Privatheit und Öffentlichkeit weder 
der Zustrom der deutschen Vertriebenen seit 1945, noch die in der Peripherie, 
lokal in Arbeiterwohnheimen, angesiedelten ausländischen Arbeitsmigranten; 
und dies obwohl vielen Politikern klar war, dass die Folgen der Arbeitsmigration 
zu einer bundesrepublikanischen Einwanderungsgesellschaft führen könnten.269 
Wie zuvor gezeigt, wurde der Begriff »Integration« vorwiegend in einem euro-
päisch-ökonomischen Zusammenhang verwendet oder gesamtgesellschaftlich 
thematisiert als Frage eines endogenen sozialen Wandels, der zwischen Instituti-
onen und Akteuren zu entstehen habe. 

In einer weiteren einflussreichen Publikation der 1960er, die wie  Dahrendorfs 
Arbeit bis weit in die 1970er Jahre hineinwirkte, begegnen wir einer weiteren 
Begriffsverwendung, die Migration in ähnlicher Weise thematisiert wie Yıldız, 
Şoray, Ören und Sanders-Brahms. Herbert Marcuse begreift Integration in seinem 
Buch Der eindimensionale Mensch als einen Prozess der Eindimensionierung und 
Homogenisierung der Gesellschaft, der dieser ihrer Vielfalt und Kritikmöglich-
keiten beraube.270 Die Konsum- und Industriegesellschaft gleiche durch einen 
Verähnlichungs- und Anpassungsprozess den Menschen den Dingen und der 
Arbeit an und zerstöre dadurch die Vielfalt und Freiheit menschlicher Existenz. 
Im Zentrum seiner Beobachtung steht, dass durch den Markt und die ökonomi-
sche Struktur von Angebot und Nachfrage falsche Bedürfnisse entstünden und 
dadurch ein falsches Bewusstsein. Damit werden der Gegensatz und die Differenz 
zwischen dem gesellschaftlich Gegebenen und dem gesellschaftlich Möglichen 

268 Siehe hierzu: http://kulturelle-integration.de/thesen/ (06.07.2017). Siehe hierzu auch: 
 El-Mafaalani, Aladin (2018): Das Integrationsparadox. Warum gelungene Integration zu mehr 
Konflikten führt, Köln: Kiepenheuer & Witsch.
269 Diesen Aspekt hat Karen Schönwälder in ihrer Habilitationsschrift gründlich herausge-
arbeitet. Darin findet sich auch der Verweis, den beispielsweise der damalige Innenminister 
Hans-Dietrich Genscher für Integration stark machte, da die Bundesrepublik für ihn 1972 schon 
ein Einwanderungsland war. Vgl. Schönwälder (2001): S. 172.
270 Siehe hierzu: Marcuse (1967): S. 71.

http://kulturelle-integration.de/thesen/


172   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

als Utopie, zwischen befriedigten und nicht befriedigten Bedürfnissen neutrali-
siert. Dieser Prozess der Eindimensionierung dient nach Marcuse besonders der 
»Erhaltung des Bestehenden«.

Hier zeigt die sogenannte Ausgleichung der Klassenunterschiede ihre ideologische Funk-
tion. Wenn der Arbeiter und sein Chef sich am selben Fernsehprogramm vergnügen und 
dieselben Erholungsorte besuchen, wenn die Stenotypistin ebenso attraktiv hergerichtet 
ist wie die Tochter ihres Arbeitsgebers, wenn der Neger einen Cadillac besitzt, wenn sie 
alle dieselbe Zeitung lesen, dann deutet diese Angleichung nicht auf das Verschwinden 
der Klassen hin, sondern auf das Ausmaß, in dem die unterworfene Bevölkerung an den 
Bedürfnissen und Befriedigungen teil hat, die der Erhaltung des Bestehenden dienen.271

Um diesem Prozess der allgemeinen Assimilation entgegenzuwirken, reicht es für  
Marcuse nicht aus, nur über die Ebene der öffentlichen Meinungsbildung (Haber-
mas) oder der privaten und öffentlichen Konfliktaustragung (Dahrendorf) zu 
gehen. Sprache als alleiniges Ausdrucksmittel reicht hier nicht aus. Vielmehr 
muss es darum gehen, »richtige« Bedürfnisse zu entwickeln, die andere Verhal-
tens- und Sprechweisen nach sich ziehen. 

Der Begriff »Bedürfnisse« ist ein äußerst zentraler nicht nur in Marcuses 
Buch, sondern darüber hinaus in den linken Bewegungen der 1960er Jahre sowie 
in vielen Reflexionen der Frankfurter Schule bei Adorno und Horkheimer. Eine 
zentrale Aussage in diesem Argumentationsstrang ist philosophisch: Das Ganze 
als Geschichte und Gesellschaft sei nicht das »Wahre«, wie es Adorno in seiner 
Negativen Dialektik in Abgrenzung von Hegel festhält. Ein richtiges Leben im 
Falschen sei nur als ein aporetisches, als eines im Widerspruch möglich. Das 
Verhältnis zwischen dem System als Industriegesellschaft und dem Individuum 
sei von Fremdheit und Kälte geprägt und stecke in statischen und sperrigen 
Kommunikationsverhältnissen fest. Auf unterschiedlichen Komplexitätsebenen 
finden wir diesen Befund in den bisher analysierten Texten und Filmen ebenfalls. 
Auch in ihnen zeigt sich ein Leben im Falschen, wenn Konsum oder Arbeit und 
Sparen das Leben bestimmen. Diese Ausrichtung koppelt Migration ausschließ-
lich an ökonomische und nicht soziale Integration – ein Verhältnis, dass auch 
die Beziehung von Migration und Integration in den ästhetischen Reflexionen 
zur Migration nach Deutschland jener Zeit insgesamt bestimmt.272 Es ist die den 
 ästhetischen Erzählungen inhärente Störung der Kommunikation.

271 Ebd., S. 30.
272 An dieser Stelle nimmt auch für Marcuse die Literatur eine sehr wichtige Funktion ein, 
indem sie diese Entfremdungs- und Entortungsprozesse aufzeigt. Dabei spielt interessanterweise 
wiederum, wie in den hier behandelten künstlerischen Werken, eine nicht-sublimierte Form von 
Sexualität eine entscheidende Rolle. Siehe: Marcuse (1967): S. 97.



2.7 Zivilisation als unbestimmte Soziokultur   173

Migration und Integration bilden hier keine Äquivalenzkette, weil es an der 
Narration mangelt, wohin die Bewegung der Migration eigentlich führen solle. 
Hinzu kommt, dass in den 1960ern zwar vielen Intellektuellen und Politikern 
klar war, dass sich die Bundesrepublik nach dem Zivilisationszusammenbruch 
mit dem Dritten Reich selbst an den Westen anpassen musste und wollte, völlig 
unklar aber blieb, wohin auch diese Bewegung die Bundesrepublik genau führen 
würde. Die Rede von der Europäischen Integration in den 1960er und 1970er 
Jahren war das unbestimmte Narrativ, das den aporetischen Konflikt zwischen 
Individuum und gesellschaftlicher Form erzählbar machte. Doch war diese Euro-
päische Integration in erster Linie keine soziale und keine identitätspolitische, 
sondern eine wirtschaftspolitische. Die intellektuelle Rede von der Ankunft der 
bundesrepublikanischen Gesellschaft in der liberalen westlichen Demokratie ist 
auch eine Konsequenz aus den Verwendungskontexten des Begriffs »Integra-
tion« in den 1960er und 1970ern. Denn aus einer nicht-ökonomischen, sozialen 
Perspektive gibt es in den 1960er und 1970er Jahren keinen Ort der Integration. 
Stattdessen gibt es aber viel materielle und ideelle Migration, wie dies auch Lite-
ratur und Film eindrücklich dokumentieren. Es ist die Kluft zwischen Integration 
und Migration in den 1960er und 1970er Jahren, die gesellschaftspolitische und 
filmische Narrative prägte und die es unmöglich machte, größere stabile soziale 
interdependente Strukturen aufzuzeigen und entstehen zu lassen. 

Dies zeigen die ästhetischen Erzählungen auf, wenn ein türkischer Dorfacker 
ebenso für Ortlosigkeit steht wie ein abgelegener Ort am Rande einer Kölner Auto-
bahn oder wenn Gefühle der Akteure auf öffentlichen Plätzen in Stockholm, in 
Baden-Württemberg und in Istanbul mit ähnlichen Fremdheitserfahrungen und 
Kameraeinstellungen (Nahaufnahmen und Halbtotalen) eingefangen werden. Inte-
gration zeigt sich in diesen Produktionen an den Stellen, wo es um einen ökono-
mischen Aufstieg geht. Wenn in Örens Werk die beiden Protagonisten, Frau Kutzer 
und Niyazi, über ein Ankommen sinnieren, so geht es dabei entweder darum, wie 
ein Amerikaner zu leben oder in sozialer Hinsicht aufzusteigen. Dass der sozial-
strukturelle Aufstieg keinen spezifischen Ort hat, macht auch Ören in seinem Werk 
sehr deutlich. Denn ob die Projektion, wie ein Amerikaner leben zu wollen, sich 
tatsächlich in den Vereinigten Staaten realisieren soll oder in Deutschland – der 
Autor bezeichnet Deutschland als »kleines Amerika« – oder in Istanbul, also im 
Herkunftsland selbst, spielt keine wesentliche Rolle.273 Diese Entkopplung von 
Integration und Migration wird auch in den Filmen von Şoray, Okan und San-

273 Auch der türkische Ministerpräsident Süleyman Demirel hat in den 1960er Jahren der 
 türkischen Bevölkerung versprochen, dass die Türkei irgendwann ein »kleines Amerika« werde 
(kücük Amerika). Und auch in dem bekanntesten Musical der 1960er Jahre, in der West Side Story, 
singen puerto-ricanische Gangmitglieder auf den New Yorker Straßen, dass sie in Amerika leben 



174   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

ders-Brahms durchgespielt. Sie steht für eine Trennung von Praxis und Fiktion. Da 
eine ideelle und identifikatorische Integration in den 1960er Jahren nicht möglich 
ist, rücken körperliche Bedürfnisse, Praktiken, Handlungen, Verhaltensweisen, 
Situationen, letztlich die interpersonalen Verhältnisse so sehr in den Vordergrund, 
dass Integration in den 1960er Jahren nur noch in einer Form der Diskretion gelin-
gen kann. Oder wie Hannah Arendt in ihren Reflexionen zum Verhältnis von Pri-
vatem und Öffentlichem in den 1960er Jahren festhält, ist die eigentliche politische 
Aufgabe, durch das Öffentliche »ein Inneres zu bergen«. In dieser Öffentlichkeit 
muss das Private als etwas »Eingegrenztes« und »Eingezäuntes« erscheinen. Und 
die Aufgabe und »Pflicht des öffentlichen Gemeinwesens ist es, diese Zäune und 
Grenzen zu wahren, welche das Eigentum und das Eigenste eines Bürgers von dem 
seines Nachbarn trennen und gegen ihn sicherstellen«.274

Die Bergung eines inneren Raums durch das Öffentliche ist das Thema von 
Rainer Werner Fassbinders Liebesgeschichte in Angst essen Seele auf. Sie ist 
die ästhetische Reflexion der 1960er und 1970er Jahre, die die genannten Stränge 
am konsequentesten zusammenführt und Integration als Diskretion gelingen 
lässt. In diesem Film zeigt sich eindrücklich, warum die Frage der Integration 
in der Bundesrepublik in den 1960er und 1970er Jahren vor allem eine Frage 
nach den interpersonalen und gesellschaftlichen Verhaltensweisen war. Anhand 
dieses Films werden wir für dieses Kapitel abschließend zeigen können, dass es 
auch hier weder die Kultur noch die Akteure sind, die bestimmend, prekär oder 
schematisch sind, wie es die Forschung zu Literatur und Film dieser Zeit bis 
heute festhält, sondern die zivilisatorischen, sozialen und topologischen Ord-
nungen. Sie stehen vielmehr für eine Praxis der Diskriminierung, der Verletzung, 
deren Gegenstück in Fassbinders Film Integration als Diskretion ist. In einem 
spezifischen Sinne sieht Rainer Werner Fassbinder ebenso wie Milton Gordon die 
Grundlagen der Integration im prozessualen Abbau von Diskriminierungen. Und 
ähnlich wie in Gordons Theorie lautet die zentrale Frage auch bei Fassbinder in 
Zweier- und Gruppenkonstellationen: »what happens ›when people meet‹«?275

2.8 Von außen nach innen oder: Integration als Diskretion

In seinem 1973 gedrehten Film Angst essen Seele auf erzählt Fassbinder die 
Geschichte eines ungleichen Paares. Emmi Kurowski, eine alte Putzfrau – in einem 

wollen, obwohl sie das praktisch schon tun. Siehe hierzu: Robbins, Jerome (1961): West Side 
Story, Spielfilm, USA, MGM. 
274 Arendt, Hannah (1960): S. 429.
275 Siehe hierzu: Gordon (1964): S. 60.



2.8 Von außen nach innen oder: Integration als Diskretion   175

vergleichbaren Alter wie Frau Kutzer in Was will Niyazi in der Naunynstraße –, 
lernt in München in einer Ausländerkneipe abends den jungen marokkanischen 
Gastarbeiter El Hedi Ben Salem (Ali) kennen, der wiederum im selben Alter ist wie 
Niyazi.276 Wenn diese Personenkonstellation auf Seiten der Alteingesessenen und 
Arbeitsmigranten in Angst essen Seele auf an Örens Poem erinnert, so setzt der 
Anfang des Films allerdings gleich eine konstitutive Differenz. Im Unterschied zu 
den kaum existenten Kontaktszenen zwischen Niyazi und Frau Kutzer steht die 
Begegnung zwischen Ali und Emmi im Zentrum von Fassbinders Film. Und sie 
ist nicht einfach eine des sprachlichen Austauschs, weil auf ihren ersten kurzen 
Dialog innerhalb der ersten Filmsequenzen ihr gemeinsames Tanzen folgt.277 
Später bringt er sie nach Hause, denn sie hat »gut mit Ali gesprochen«, wie Ali 
selbst sagt.278 Ali verbringt auf Emmis Wunsch die Nacht bei ihr. Sie schlafen mit-
einander und verlieben sich ineinander. Das soziale Umfeld reagiert auf die sich 
anbahnende Beziehung mit Ablehnung, Vorurteilen und Diskriminierung. Ihre 
Freundinnen und Putzkolleginnen reden nicht länger mit Emmi. Ihre Nachbarin-
nen beklagen sich über den Schmutz, den es neuerdings im Haus gebe. Und als 
Emmi und Ali heiraten und Emmi ihre Kinder hernach informiert, stößt sie auf 
radikale Ablehnung. Ali geht es wenig später genauso. Vom Lebensmittelhändler 
wird er nicht bedient und auf Emmis Beschwerde hin weist dieser sie aus seinem 
Laden, mit einer Gestik und einem Wortlaut, die an die Heimleiterin in Shirins 
Hochzeit erinnern. In einer der wenigen Außenaufnahmen, einer verregneten 
Biergartenszene, wird mitten im Film diese Exklusionsdynamik, die das Paar 
immer näher zusammenführt, verdichtet dargestellt. Die beiden sitzen allein 
an einem Tisch, am Eingang des Wirtshauses steht eine Gruppe von Menschen, 
junge wie alte, die Emmi und Ali wortlos anstarren. In dieser Sequenz versichert 
sich das Paar in radikaler Abgrenzung zur Gesellschaft, die auch hier als eine 
lose Gruppe vorgestellt wird, seiner Liebe, auch wenn Emmi bemerkt, dass sie 
diesem Druck nicht gewachsen sei. Sie flüchten sich in einen Urlaub und hoffen 
auf Besserung. 

276 Angst essen Seele auf hatte bis kurz vor der Veröffentlichung des Films 1974 den Titel 
Alle Türken heissen Ali.
277 Auch in Bekir Yıldız’ autobiografischem Roman spielt der Tanz mit deutschen Frauen eine 
herausragende Rolle. Doch fällt dort die Beschreibung über die Umstände des Tanzes zwischen 
deutschen Frauen und Gastarbeitern ganz anders aus. Denn als auf der Faschingsfeier die Musik 
ertönt, beschreibt Yıldız, fallen die schönen deutschen Frauen über unseren Tisch her und 
nehmen sich die Gastarbeiter zum Tanz, wie sie es gerade wollen und brauchen. Siehe: Yıldız 
(1966): S. 54.
278 Fassbinder, Rainer Werner (1974): Angst essen Seele auf, Spielfilm, BRD, DVD Studiocanal 
2007.



176   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

Doch das Verhalten der anderen (des Lebensmittelhändlers, der Nachbarn, 
von Emmis Kindern und ihren Freundinnen) ändert sich auch nach dem Urlaub 
kaum; dabei ist allerdings von Anfang an klar, dass Nettigkeiten nur auf Profit-
denken beruhen. Paul, Emmis Sohn, entschuldigt sich zwar bei seiner Mutter für 
sein Verhalten, fragt aber im gleichen Atemzug, ob sie tagsüber auf sein Kind 
aufpassen könne, bis er einen Krippenplatz gefunden hätte. Die Nachbarinnen 
begrüßen sie herzlich im Treppenhaus nach dem Urlaub und fragen sie, ob sie 
in ihrem Keller, da dieser doch so groß sei, etwas verstauen könnten. Und der 
Kolonialwarenhändler, der sich um den zunehmenden Kundenschwund sorgt, 
weil viele mittlerweile in Supermärkten einkaufen, verhält sich schließlich 
auch freundlich gegenüber Emmi, da »wenn es ums Geschäft geht, der Abscheu 
zurückstehen muss«.279 Die Umkehrung der Verhaltensstruktur ist ökonomisch 
codiert und nicht mehr eindeutig fremdenfeindlich. Eine ähnliche Umkehr und 
Exklusionsdynamik zeigt auch Şoray in ihrem Film auf. Denn anfangs sind die 
Dorfbewohner mit dem frischvermählten Ehepaar noch solidarisch, ändern ihre 
Verhaltensweisen allerdings sukzessive, nachdem der Großgrundbesitzer ihnen 
droht.280 

In Fassbinders Film ist es die Abnahme evidenter Diskriminierungen, die die 
Beziehung zwischen Emmi und Ali verändert. Nachdem der Druck von außen 
abnimmt, verlagert sich nämlich der Konflikt in die Beziehung.281 Emmi will für 
Ali nicht mehr marokkanisch kochen und in einer Szene, der wir uns später inten-
siver widmen werden, stellt Emmi Ali ihren Kolleginnen als ein exotisches Wesen 
vor. Ali nimmt darauf das beendete, rein sexuelle Verhältnis zur Kneipenwirtin 
Barbara wieder auf, hat dabei jedoch ein schlechtes Gewissen und verhält sich 
nun so, als ob ihm alles egal wäre. Als sich am Ende des Films beide wieder ver-
söhnen, bricht Ali aufgrund eines durchgebrochenen Magengeschwürs zusam-
men und kommt ins Krankenhaus. Nach Aussage des Arztes liege die Ursache 
am besonderen Stress, dem die Gastarbeiter in Deutschland ausgesetzt seien.282 
Emmi sitzt an Alis Bett und weint.

Auf den ersten Blick haben wir es bei Angst essen Seele auf mit einer sehr 
einfachen Geschichte zu tun, die wie Aras Örens Poem aufzeigt, wie schwie-

279 Ebd. In Örens Poem wird auch darauf verwiesen, dass die deutschen Kleingeschäfte schlie-
ßen müssten, dafür aber die Türken neue eröffnen würden. Siehe: Ören (1973): S. 54.
280 Siehe hierzu: Şoray (1972).
281 Vgl. »›Zu Gunsten der Realität‹«. Gespräch zwischen Rainer Werner Fassbinder und Hans 
Günther Pflaum«. In: Film­Korrespondenz, 13.02.1974.
282 Vgl.  Fassbinder, Rainer Werner (1986): »Filme müssen irgendwann aufhören, Filme 
zu sein«. In: Die Anarchie der Phantasie. Gespräche und Interviews, hg. v. Michael Töteberg, 
 Frankfurt a. M.: Fischer, S. 47–52, hier S. 52.



rig sich die Situation für randständige Akteure im Deutschland der 1960er und 
1970er Jahre darstellt. Aufgrund der fehlenden gesellschaftlichen Akzeptanz von 
Fremden wird jede intime Bindung mit dem Fremden abgelehnt und geahndet. 
Die Verortung von Peripherie und Zentrum scheint klar. Allerdings trifft diese – 
fast pädagogische – Analyse, die auch auf Sanders-Brahms’ Film passt, nur teil-
weise zu. Der Film besticht auf der anderen Seite durch eine formale Sprache 
und eine syntagmatische Struktur, die den simplen Plot in ein weitaus komple-
xeres Gefüge von Subjekten, Geschichten, Außenstellen und Gesellschaft inte-
griert. An die Stelle der Vermittlung tritt durch das ästhetische Narrativ (wie auch 
bei Sanders-Brahms’ Film und Örens Poem) eine qualitative Transformation der 
Mitteilung, die zur eigentlichen Umbildung und Spaltung der Akteure führt und 
die soziale Frage und im Besonderen die Verhaltensweisen damit in den Vorder-
grund rückt. Der Zugang zu diesen Fragen erfolgt hier über die Bedürftigkeit der 
Akteure, die körperliche und psychische Bedürfnisse als eine zusammengehörige 
Struktur begreift.

Wenn Emmi sich zu Beginn des Films individuell, spontan und bedürftig 
zeigt – sie geht nach der Arbeit alleine in die Ausländerkneipe, tanzt mit Ali, lässt 
sich nach Hause begleiten, lädt ihn nach einem sehr angenehmen Gespräch im 
Treppenhaus, auf einen Cognac ein und lässt ihn in ihrer Wohnung übernach-
ten, weil sie ihre wohltuende Begegnung verlängern möchte  –, dann wird sie 
in einer Offenheit und in einem Dialogbedürfnis gezeigt, die die Dynamik des 
Films insgesamt prägt. Es ist diese ihre bedürftige Offenheit, die sie im Laufe des 
ersten Teils immer stärker an Ali bindet und stark gegenüber den anderen macht, 
wohingegen Emmi im zweiten Teil angeschlagen und zerbrechlich wirkt und 
zwischen kollektiven und individuellen Bindungen pendelt. Ihre Person wird zu 
einem Umschlagplatz individueller und gesellschaftlicher Kommunikation, ein 
Interdependenzgeflecht.

Als der soziale Druck auf Ali und Emmi nachlässt, aktualisiert sich indes 
eine Spannung und eine Fragilität innerhalb der Figuren, die auf Handlungs-
ebene nicht zu erwarten war. Dies ist eindeutig zu sehen in der emotional starken 
Biergartenszene: Hier wird die Trennung vom randständigen Liebespaar und der 
beobachtenden, ausschließenden Gruppe offensichtlich. Inwiefern dabei die 
Ausschließenden eine integrierte Einheit bilden, wird jedoch weder in Angst 
essen Seele auf noch in den anderen analysierten Produktionen ersichtlich. 

Dass Emmi dem gesellschaftlichen Druck nicht wird standhalten können, 
signalisiert auch ihr Körper. In der genannten Sequenz legt sie müde ihren Körper 
auf den Tisch. Auch Emmis Umgangston ändert sich. Nach dem Urlaub beschließt 
sie, kein Couscous mehr für Ali zu kochen, da er sich langsam den deutschen Ver-
hältnissen anzupassen habe. Emmi wird jetzt wieder von ihren Arbeitskollegen 
aufgenommen, ausgeschlossen wird nun stattdessen die neue ausländische Putz-

2.8 Von außen nach innen oder: Integration als Diskretion   177



178   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

frau Yolanda. Fassbinder verwendet dieselbe Einstellung im Treppenhaus, die er 
auch für Emmi einsetzte, als sie ausgeschlossen wurde. Auf die Aussage ihrer 
Kolleginnen, dass Yolanda weniger Geld als die deutschen Putzfrauen bekomme, 
erwidert Emmi, »die da oben werden ja wissen, wie so was läuft«. Emmi macht 
hier mehr oder weniger als Teil der Gruppe mit und ordnet sich hierarchisch ein, 
indem sie die Verordnung von oben nicht hinterfragt. 

Als ihre Kolleginnen zu Besuch kommen, führt sie Ali herrisch als einen 
sich waschenden Marokkaner mit eigenem Kopf vor, doch im Verlauf dieser 
Sequenz auch mit dem Bewusstsein, dass sie sich mit dieser Vorstellung ihrem 
Mann gegenüber falsch verhält. Diese Spannung und Fragilität werden in dieser 
Sequenz eindrucksvoll gezeigt. Die Sequenz davor schließt mit einer Einstel-
lung, in der Yolanda, ausgeschlossen, hinter den Streben des Treppengeländers 
ihr Pausenbrot isst.283 Die nächste Sequenz: Emmis Wohnzimmer, in der wir Ali 
reglos vor dem ausgeschalteten Fernseher sitzend sehen. Emmi betritt mit ihren 
Kolleginnen den Raum und sagt zu ihren Kolleginnen gewandt: »Das ist der Ali. 
(Zu Ali sich wendend): Sag mal schön ›Guten Tag‹.« Ihre Kolleginnen wundern 
sich, wie sauber Ali sei, man sei davon ausgegangen, dass Gastarbeiter sich nie 
wüschen. »Der ja, der wäscht sich. Der duscht sogar, jeden Tag«, erwidert Emmi. 
Emmi und ihre Kolleginnen umrunden Ali, bewundern seine Muskeln, berühren 
seinen Bizeps. Während Emmi guter Laune ist, verlässt Ali genervt den Raum. 
Was er denn habe, wollen die Kolleginnen wissen. Emmi: Er habe manchmal 
seinen eigenen Kopf, das komme von der fremden Mentalität. Die nächste Ein-
stellung ist eine Tiefenaufnahme: Ali verlässt nach einem kurzen Blickkontakt die 
Wohnung und Emmi blickt ihm mit einem schlechten Gewissen nach. Nachdem 
Ali die Wohnung verlassen hat, steht Emmi an der Türschwelle zwischen Flur und 
Wohnzimmer, sieht ihre lächelnden Kolleginnen an und lächelt zurück und senkt 
dann ihren Kopf, aus dessen Gesicht das Lächeln verschwunden ist.

Der Übergang von ihrem strahlenden Gesicht zu ihrem gesenkten Kopf 
bündelt die Zeit vor dem Urlaub als Außenseiterin mit der Zeit danach als eine 
anerkannte, gruppenzugehörige Person. So repräsentiert Emmi nicht mehr 
einfach eine Peripherie, sondern wiederholt vielmehr den Ausschließungsakt 
der Anderen, der Mehrheit, mit ihrer Handlung und Geste. Allerdings geschieht 
dieser Ausschluss, und das ist wichtig, in einem tiefen Bewusstsein dessen, dass 
sie zuvor selbst die Ausgeschlossene war. Diese Nähe von Einschluss und Aus-
schluss ist bereits in der Exklusionsgeschichte des ersten Teils des Films ange-
legt. Dort spielt die nationalsozialistische Vergangenheit der deutschen Gesell-

283 Mit der gleichen Einstellung schloss eine Sequenz im ersten Teil des Films, als Emmi ihr 
Pausenbrot abseits von ihren Kolleginnen aß.



schaft eine wichtige Rolle. Eine Küchenszene in Emmis Wohnung: Ali will Emmi 
Geld geben, weil er doch die ganze Zeit bei ihr wohne und seinen Teil beitragen 
möchte. Emmi reagiert darauf sehr emotional: Sie will das Geld nicht anneh-
men, weil Geld alle Gefühle kaputt mache und sie Angst habe, ihre Liebe des 
Geldes wegen zu verlieren. Unmittelbar nach diesem Bekenntnis zu einer reinen 
Liebe fragt Emmi Ali beiläufig, ob er Hitler kenne. Ja, er kenne Hitler, erwidert 
Ali. Emmi erzählt daraufhin die Geschichte ihrer Familie und ihres Mannes, der 
ein polnischer Kriegsflüchtling gewesen sei. Ihre Eltern hätten ihr davon abge-
raten, da eine Ehe mit einem Ausländer kein gutes Ende nehme. Denselben Satz 
äußert Emmis Putzkollegin Paula ihr gegenüber. Ihr Vater, der wie sie Mitglied in 
der NSDAP gewesen sei, habe große Probleme mit ihrem Mann František gehabt. 
Mit einer alltäglichen Beiläufigkeit und Wehmut gibt Emmi ihre Geschichte und 
die Konflikte vor ihrer Beziehung mit Ali wider. Ihre neue Beziehung mit Ali 
wird ähnlich verlaufen, nur dass an die Stelle ihrer Eltern, die František nicht 
mochten, ihre Kinder, Nachbarn, Ladenbesitzer und Kneipenbesitzer treten 
werden. Diese Nähe von Alltag, Familie und Nationalsozialismus wird wenige 
Sequenzen später (kurz vor der Biergartenszene) wiederholt. Nach der Trauung, 
zu der Emmi niemanden eingeladen hatte, gehen beide »fein essen«; in Hitlers 
Lieblingsrestaurant in München, weil Emmi hier schon immer einmal essen 
gehen wollte. 

Die Nähe und Aufeinanderfolge von reiner Liebe und nationalsozialistischer 
Vergangenheit bündelt Individualität, Kollektivität und die deutsche Vergangen-
heit, für die auch die Verhaltensweisen von Emmis Kindern, ihrer Nachbarn und 
Kolleginnen stehen. Diese Nähe bestimmt die kulturelle Dynamik in Fassbinders 
Film und zeigt nicht nur Emmis Identität mehrfach und teils widersprüchlich 
codiert. Allerdings findet in der Mitte des Films eine Umkehrung der Verhaltens-
weisen statt. An die Stelle einer eindeutig fremdenfeindlich verwurzelten Ableh-
nung Alis treten ökonomische Interessen, die das Verhältnis zum Fremden als ein 
Kosten-Nutzen-Verhältnis uminterpretieren. Auch diesen Konnex zwischen Profit 
und Gastarbeit deutet Fassbinder bereits früh im Film auf ungewöhnliche Art und 
Weise an. In der Einstiegssequenz des Films tritt eine lasziv gekleidete deutsche 
Frau an die Theke der Ausländerkneipe, stellt sich an Alis Seite und fragt ihn, ob 
er denn heute Abend kommen werde. Dieser verneint, weil sein »Schwanz kaputt« 
sei und verbindet mit seiner Antwort Körper und Maschine – eine  Verknüpfung, 
die auch im Begriff des Gastarbeiters steckt.284 Daraufhin geht die Frau mit einer 

284 Die Verbindung von Maschine und Sexualität spielt auch bei Bekir Yıldız eine besondere 
Rolle. Dort wird der Mangel an sexueller Kondition zu Anfang bei deutschen Arbeitern, spä-
ter auch bei türkischen Gastarbeitern, durch den Einfluss der industriellen Fabrikarbeit erklärt. 
Siehe: Yıldız (1966): S. 78. In Örens Poem ist Halime Gastarbeiterin und für Frau Kutzer die Frau, 

2.8 Von außen nach innen oder: Integration als Diskretion   179



180   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

Mischung aus Wut und Enttäuschung an die Jukebox, wählt, nachdem ein ara-
bisches Stück gelaufen war, einen deutschen Walzer der 1930er Jahre und ver-
langt von Ali, dass er doch mit der alten Frau tanzen solle und die Geschichte 
nimmt daraufhin, wie oben beschrieben, mit dem Dialog zwischen Emmi und 
Ali ihren Lauf. Die aufgezeigten, sich different wiederholenden Verdichtungen 
unterschiedlicher Codes, die von der jüngsten Geschichte Deutschlands über die 
Wirtschafts- bis zur Ausländerpolitik reichen, werden in Angst essen Seele auf 
nicht repräsentativ verhandelt, sondern mikrologisch und syntagmatisch über 
die Akteure und ihre wechselseitigen Beziehungen in die Geschichte zwischen 
Emmi und Ali verwoben. Und es sind diese Außenstellen und zusätzlichen Codes, 
mit denen die Verhaltensweisen und die Geschichten der Akteure in einem von 
Außenverhältnissen geprägten Interdependenzgeflecht zueinander stehen, die 
ihre eigene und die junge bundesrepublikanische Geschichte unlösbar bindet. 
Diese Multiplikationen der Bindungen durch Mehrfachcodierungen der Akteure 
lassen in Fassbinders Film eine Spannung entstehen, die ein komplexes assozi-
atives Gefüge und wechselseitige Abhängigkeiten generiert, die in Angst essen 
Seele auf an Grenzverschiebungen zu erkennen sind.285 Um dieses Gefüge zwi-
schen individuellen und sozialen Strukturen in seiner Grundstruktur lesen zu 
können, hilft uns der Blick einerseits auf die Bildkompositionen und andererseits 
auf die Settings des Films. 

Von der Ausländerkneipe über diverse Treppenhäuser, dem Kolonialwaren-
laden und Hitlers Lieblingsrestaurant dominieren in diesem Film (abgesehen von 
Emmis Wohnung) wie in den bereits analysierten Texten und Filmen Übergangs-
orte. Zudem spielen in vielen Szenen Türrahmen und Türschwellen eine wichtige 
Rolle. Diese Dominanz des Transits verspricht Bewegung. Doch bewegen sich die 
Akteure in Fassbinders Sequenzen und Einstellungen selbst kaum. Dies hängt 
unmittelbar mit Fassbinders Bilddramaturgie zusammen, die die Übergangs-
räume mit Außenstellen und Grenzziehungen besetzt, die weder körperliche 
noch emotionale Freiheiten gewähren. Denn in Angst essen Seele auf ist in 
der Bildsprache eine formal sehr interessante Grenzverschiebung zu beobach-
ten. Im ersten Teil des Films beginnt die Beziehung zwischen Emmi und Ali kei-
neswegs intim, da sie während ihres Tanzes von den übrigen Gästen angestarrt 
werden. Sie sind Teil einer losen Gruppenkonstellation. Fassbinder löst diese 

die mehrere Männer mit nach Hause nimmt. Niyazis politische Freundin verdiente ihren Unter-
halt, bevor sie nach Deutschland als Arbeiterin migrierte, als Prostituierte. Und Shirins Assimi-
lationsprozess endet ebenfalls in der Prostitution.
285 Mit einer vergleichbaren Logik der Multiplikation arbeitet auch Ören in Was will Niyazi in 
der Naunynstraße, wenn er an die Biografie und Familiengeschichte von Frau Kutzer und von 
Niyazi die anderer türkischer Arbeiterinnen und Arbeiter anfügt und sie einander anpasst.



Sequenz durch Schuss/Gegenschuss-Aufnahmen auf. Nach dieser Szene sehen 
wir Ali und Emmi im Treppenhaus zu Emmis Wohnung in die Tiefe aufgenom-
men: sie an einem Ende des Flurs in Nahaufnahme und er – im Hintergrund – 
am anderen Ende vor der Haustür; wir haben das Gefühl, als einziger Zuschauer 
einem intim-diskreten Dialog beizuwohnen. Allerdings hat Emmis Nachbarin, 
Frau Karges, das Gespräch belauscht und macht sich gleich darauf bemerkbar, 
um zu sehen, wen Frau Kurowski mit nach Hause gebracht hat und informiert 
darüber sogleich die Nachbarin.286 Nach der ersten Nacht verabschiedet sich das 
Paar am Morgen etwas unbeholfen und zärtlich distanziert: sie auf der einen 
Seite der Straße und er auf der anderen Seite; auch hier glaubt der Zuschauer, 
der einzige Voyeur zu sein. Doch die Kamera schwenkt nach oben und wir sehen 
erneut Frau Karges, die die Szenerie beobachtet. Diese Beobachtung durch die 
Anderen bindet zugleich die Beziehung, die in der besagten Biergartenszene als 
Trialog ihren Höhepunkt findet. Es gibt stets ein Außen für die Beziehung, das 
im Kontrast zu ihrer offenen und diskreten Bedürftigkeit steht. Auf eine ähnliche 
Weise sind der Großgrundbesitzer in Dönüş, der Schichtführer, die Leiterin des 
Arbeiterwohnheims in Shirins Hochzeit und die Polizei in Otobüs endogene 
Teile der Bildkonstellationen. Doch im Unterschied zu den anderen ästhetischen 
Erzählungen verschiebt Fassbinder diese Konstellation. 

Nach dem Urlaub werden die Akteure Ali und Emmi nicht mehr beobach-
tet, sie werden jetzt einengend in Türrahmen gezeigt. Die Außenaufnahmen ver-
schwinden gänzlich. Wenn es vor dem Urlaub noch ein klares Außen gab, das 
durch den fast immer vorhandenen sichtbaren Beobachter intensiviert wurde, 
verlagert sich diese Grenze zwischen Peripherie und Zentrum in die Beziehung 
und in die Akteure hinein und leitet subtil das äußerst heterogene Spannungsfeld 
zwischen reinem Herzen und Faschismus in den Innenraum. Die zuvor beschrie-
bene Szene im zweiten Teil des Films, in der Emmi ihren Mann vorführt und am 
Ende mit schlechtem Gewissen auf der Türschwelle steht, während ihr Mann die 
Wohnung enttäuscht verlässt, sie auf der einen Seite ihren Kolleginnen zulächelt 
und danach den Kopf senkt, ist der Höhepunkt dieser Grenzverschiebung, die 
das komplexe Assoziationsgefüge dieser Sequenz nur im Übergangsbereich der 
Schwelle festhalten kann. Emmi teilt sich selbst, alle bisherigen Außenstellen des 
Films bündelnd, etwas mit. So haben wir es hier mit einem problematischen Feld 
zu tun, »das durch die Entfernung zwischen heterogenen Ordnungen bestimmt 
wird«.287 Dieses problematische und problematisierende Feld zeigt sich impli-

286 Eine vergleichbare Nachbarschaftsszene haben wir auch in der Mitte von Örens Poem  – 
nur mit dem Unterschied, dass Frau Kutzer es nicht einer weiteren Nachbarin mitteilt, dass die 
 Gastarbeiterin Emine wieder Männer mit nach Hause gebracht hat.
287 Deleuze, Gilles (1997): Differenz und Wiederholung, München: Fink, S. 311.

2.8 Von außen nach innen oder: Integration als Diskretion   181



182   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

zit in den Akteuren, das dadurch den Kontakt- und Grenzbereich ausweitet. Die 
implizite Kommunikation funktioniert nicht mehr und wird in einen Zustand 
von Kopplung überführt, »die deren innere Resonanz gewährleistet«.288 Dieser 
derart geschaffene Raum generiert eine Vieldeutigkeit und Vielsprachigkeit, die 
beispielsweise in einer zeichentheoretischen Sprache (Signifikant/Signifikat) 
nicht mehr angemessen gebündelt werden kann. Ist Emmi fremdenfeindlich oder 
nicht? Diese Frage lässt sich nicht beantworten, weil Fassbinders Struktur der 
Person über solche Markierungen hinausreicht, die somit zugleich als gesell-
schaftlich bedingte zu lesen sind. Dies unterscheidet Fassbinders Film von Yıldız’ 
Roman, Şorays, Okans, Sanders-Brahms sowie von Örens Poem. Wenn die zuletzt 
genannten mit zwei Dimensionen operieren, generiert Fassbinder eine dritte. 

Nach dem russischen Kulturtheoretiker Jurij Lotman ist die Person eine 
semiotische Grenze, ein Sammlungspunkt unterschiedlicher Codes.289 Und wenn 
die Personen wie in Angst essen Seele auf mehrfach codiert sind, reichen 
die Assoziationen, die mit ihnen und ihren Aussagen verbunden sind, weit ins 
Gesellschaftliche hinein, ohne dabei jedoch bei einer Entität wie Gesellschaft 
überhaupt ankommen zu können. Dies ist vor allem deshalb so, weil die Gruppen 
wie die Akteure in den behandelten Texten und Filmen nicht fest zusammengehö-
ren, sondern lose miteinander verbunden sind. Es ist nicht klar, wofür sie stehen 
und damit auch nicht klar, was sie repräsentieren, welche vermeintlich vorherge-
hende soziale Einheit sie vertreten. Die Lösung dieses dilemmatischen Zustandes 
sieht Fassbinder daher auch nicht in der Wiederherstellung einer Einheit unter 
der Diktion, dass wir doch alle Menschen seien. Sein Vorschlag geht hinsichtlich 
der Grundlagen von Integration noch weitaus basaler vor, was sich am Ende des 
Films eindrücklich zeigt.

Denn trotz der aufgezeigten Grenzverschiebungen in Angst essen Seele auf, 
der Gleichzeitigkeit von Heterogenitäten und der Spaltungen der Akteure und 
Gruppen durch das Gesellschaftliche und Historische siegt am Ende des Films die 
intime Beziehung zwischen Emmi und Ali, die mit der Darstellung ihrer Bedürf-
nisse und Einsamkeiten im ersten Teil geschaffen wurde. Emmi und Ali finden 
anders als Shirin und Mahmut, anders als Ibrahim und Gülcan und anders als 
Niyazi und Frau Kutzer wieder zueinander. Wie zu Beginn und in der Mitte des 
Films vor ihrer Hochzeit und nun am Schluss des Films tanzen sie in Barbaras 
Ausländerkneipe, wo sie sich zum ersten Mal begegnet waren. Ihr Tanzen am 
Anfang, in der Mitte und am Ende des Filmes gibt der Erzählung eine besondere 

288 Vgl. ebd.
289 Vgl. Lotman, Jurij (2010): Die Innenwelt des Denkens. Eine semiotische Theorie der Kultur, 
hg. v. Susi Frank, Cornelia Ruhe, Alexander Schmitz, Berlin: Suhrkamp, S. 184. 



konfigurative Struktur. Während des letzten Tanzes führt das Paar das folgende 
Gespräch:

Ali: Ichk schläft mit anderer Frau, aber …

Emmi: Das ist doch nicht wichtig, Ali. Das ist überhaupt nicht wichtig.

Ali: Ichk nicht will, aber immer ichk bin so nervös.

Emmi: Du bist doch ein freier Mensch. Du kannst doch machen, was Du willst. Ich weiß 
doch, wie alt ich bin. Ich sehe mich ja jeden Tag im Spiegel. Ich kann Dir doch nichts 
verbieten.

Wenn wir zusammen sind, dann müssen wir gut sein zueinander, sonst ist das ganze 
Leben nichts wert.

Ali: Ichk will nicht andere Frau, ichk liebe nur Dichk.

Emmi: Ich liebe Dich auch, zusammen sind wir stark.

Danach bricht Ali unter starken Schmerzen zusammen und kommt, wie schon 
erwähnt, wegen eines bei Gastarbeitern häufig auftretenden, durch Stress beding-
ten Magengeschwürs ins Krankenhaus. Auch wenn er wieder gesund werden 
würde, läge er in einem halben Jahr wieder da, prognostiziert der Arzt. 

Vor dem körperlichen Zusammenbruch Alis wird bei der Versöhnungsszene 
das Spannungsfeld, das der Film zwischen reinem Herzen und Faschismus auf-
gebaut hatte, durch die Bindung zwischen Emmi und Ali in einem Verhältnis 
offener Diskretion geschlossen. Und Diskretion ist nach Lotman die Grundbedin-
gung für eine dialogische Offenheit, die er als einen Kontakt vor dem Kontakt 
beschreibt. Der Kontakt vor dem Kontakt beinhaltet eine Dialogbedürftigkeit vor 
der Dialogsituation, eine Kommunikation des Bedarfs und des Begehrens, die 
vor der sprachlichen steht und als »notwendig und wünschenswert empfunden 
werden« muss.290 Die Voraussetzung der Bedürftigkeit, die besonders in periphe-
ren Grenzbereichen sichtbar werden kann, ist auch das, was Emmi und Ali zuein-
ander führt und sich selbst als strukturell ähnliche Menschen erkennen lässt. Ein 
Kontakt, der auch in Shirins Hochzeit, in Was will Niyazi in der Naunynstraße 
und in Bekir Yıldız’ Türkler Almanyada als Kommunikation von Bedarf, Begehren 
und Sorge vom Wohnheimleiter der Fordwerke, von Shirin, Aida, dem griechi-
schen Freund Shirins, von Frau Kutzer, von Niyazi und Halime artikuliert und 
gesucht wird, jedoch als Integration neuer sozialer Bindungen nicht gelingt, weil 
allein das Aufzeigen ähnlicher Bedürfnisstrukturen, Interdependenzstrukturen, 

290 Lotman, Jurij (2010): »Die Mechanismen des Dialogs«. In: ders: Die Innenwelt des Denkens, 
S. 191–202, hier S. 198.

2.8 Von außen nach innen oder: Integration als Diskretion   183



184   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

Entlastung und Bewältigung von Situationen und Zuständen nicht ausreichen. 
Soziale Zustände und Situationen müssen in Prozesse überführt werden. Denn 
es muss auch immer jemanden geben, der wie Emmi Kurowski den arbeitenden 
Gast nach einer wohltuenden Begegnung zu sich nach Hause einlädt und den 
begonnenen Dialog weiterführen will.

2.9 Fazit zu »Wir wollten alle Amerikaner werden«

Das zentrale Thema der ästhetischen Bearbeitung der Migration nach Deutschland 
und ihrer Folgen ist in den 1960er und 1970er Jahren ‒ im Unterschied zum authen-
tischen Subjekt der 1980er, zum hybriden Subjekt der 1990er und zum Cultural 
Broker der 2000er Jahre ‒ die soziale Frage. Sie bleibt in den von uns analysierten 
Werken als Frage bestehen. Auf unterschiedlichen Komplexitätsebenen – in ästhe-
tischer wie auch in dokumentarischer Form – bestimmt sie die politische Epistemo-
logie dieser Zeit. Ihr Träger ist die undefinierbare Gruppe. Wo hinein die Gruppen 
sich integrieren könnten, wird in keiner von mir analysierten ästhetischen Produk-
tion, Debatte oder wissenschaftlichen Arbeit genauer beantwortet. Vielmehr wird 
Integration in unterschiedliche Richtungen als Kontroverse entfaltet. Die Probleme 
werden sozial beschrieben, sie werden aber sozial nicht erklärt, weil zum einen, das 
System als System, das die Probleme verursacht – die Akteure verletzt – nicht sicht-
bar ist und nicht gezeigt wird. Zum anderen, weil die Bindungen aller Akteurinnen 
und Akteure zu Beginn, in der Mitte und am Ende der Erzählungen in Auflösung 
und nicht in Versammlung begriffen sind, mit Ausnahme der Schlusssequenz in 
Fassbinders Film.291 Die kontroverse und paradoxe Struktur in den Erzählungen ist 
folgende: Auch wenn die türkischen, ausländischen und deutschen Akteure sich in 
ihren Bedürfnisstrukturen ähneln und Helma Sanders-Brahms’ Film, Bekir Yıldız’ 
Roman, Aras Örens Poem und Fassbinders Film von einer Hinwendung zur Ähn-
lichkeit geprägt sind, setzt weder ein sozialer Wandel ein noch gelingt eine soziale 
Kohäsion. Es fehlt hierfür eine bestimmbare und darstellbare Gesellschaft, die die 
Bedingungen für die Entstehung eines zweiten Bewusstseins, den einer nicht-fami-
lialen Zugehörigkeit, schaffen könnte. 

Diese Bedingungen fehlen aus zwei Gründen: Mit dem Konflikt- und Integra-
tionsforscher David Lockwood Ende der 1960er Jahre gesprochen, kann endo-
gener sozialer Wandel nur gelingen und erfolgen, wenn Akteure und Systeme in 

291 Interessanterweise ist diese Schlusssequenz mit dem bekanntesten Film der DEFA aus den 
1970er Jahren vergleichbar. Siehe hierzu: Carow, Heiner (1973): »Die Legende von Paul und 
Paula«. In: Romantische Momente. Die schönsten Liebesfilme der DEFA, DVD Kino Home Enter-
tainment 2007.



2.9 Fazit zu »Wir wollten alle Amerikaner werden«   185

Form von Institutionen in einem prozessorientierten Dialog stehen. In keinem der 
analysierten Texte und Filme gibt es ein sichtbares und stabiles Akteur- System-
Verhältnis. Es ist vielmehr umgekehrt der Fall, dass ein nicht sichtbares System 
durch bestimmte Personen wie Großgrundbesitzer oder Schichtführer die Akteure 
verletzt oder, wie Hannah Arendt es formuliert, die Lebenswelt beschädigt. 
Repressive Mechanismen werden sichtbar gemacht, jedoch bleiben die Gruppen, 
um die es geht, undefiniert.292 

Der zweite Grund, warum es an Gesellschaft fehlt, ist, dass es in keiner der 
Erzählungen weder real noch imaginär einen Ort für sie gibt. Die Naunynstraße ist 
eine Sackgasse, Shirins Leben endet am Rande einer Schnellstraße, und in Fass-
binders Film bilden die Grundlagen der deutschen Gesellschaft fremdenfeindli-
ches und ökonomisch-strategisches Verhalten. Was fehlt, ist ein die Akteure und 
Orte verbindendes Narrativ der Integration, das über eine Kritik des Ist-Zustands 
hinaus auf einen Soll-Zustand verweisen kann. Auf einen sozialen Zustand, eine 
Form der Versammlung, die die Hinwendung zur Ähnlichkeit zwischen Shirin 
und Katharina Blum, zwischen Niyazi und Frau Kutzer und schließlich zwischen 
Ali und Emmi über Gemeinschaftsvorstellungen hinaus in eine stabile Bahn 
gesellschaftspolitischer Erzählungen überführen könnte. Das zivilisatorische 
Problem der deutschen Nachkriegsgesellschaft, wie sie Arendt, Dahrendorf, Elias 
und Marcuse als eines zwischen Akteur und System, zwischen Akteuren und 
Öffentlichkeit bestimmten, greift auch in den Erzählungen zur Migration, und 
es ist nicht allein ein innerdeutscher oder ein ausschließlich westlicher Diskurs. 
Die Erzählungen der Migration und Integration gehen dabei insofern über diese 
Feststellungen zur deutschen Frage hinaus, als sie neben den genannten gesell-
schaftlichen Spannungs- und Interaktionsverhältnissen die soziale Frage stärker 
in den Vordergrund rücken. Dies zeigt uns ein abschließender vergleichender 
Blick. 

Nach Moritz Scheibe verweisen Ralf Dahrendorf und Jürgen Habermas in  
den 1960ern und 1970ern auf eine gesellschaftliche Problemkonstellation, 
»dass nämlich eine moderne Gesellschaft auf demokratischen Normen und 
 Verhaltensweisen beruhen musste und dass die Gesellschaft der Bundesrepublik 
von diesem Ziel noch weit entfernt war«.293 Der Weg, der die Kopplung von Innen- 

292 Um gesellschaftspolitische Veränderungen herbeizuführen, wird in den 1980ern das Bemü-
hen um Definition auf dieser Ebene in Form von Identitätspolitik jedoch zentral. Siehe hierzu: 
Habermas, Jürgen (1985): »Die Krise des Wohlfahrtsstaates und die Erschöpfung utopischer Ener-
gien«. In: ders.: Die Neue Unübersichtlichkeit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 141–163, hier S. 159.
293 Scheibe, Moritz (2002): »Auf der Suche nach der demokratischen Gesellschaft«. In: Wand­
lungsprozesse in Westdeutschland. Belastung, Integration, Liberalisierung 1945–1980, hg. v. Ul-
rich Herbert, Göttingen: Wallstein, S. 245–277, hier S. 258.



186   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

und Außenstrukturen schaffen sollte, war nichts anderes als die Ausweitung der 
Demokratie über die staatlichen Institutionen hinaus in das gesellschaftliche 
Innenleben der Bundesrepublik. Der Schlüssel für diese Entwicklung ist nach 
Dahrendorf der Umgang mit Konflikten, nämlich einer der rationalen Kanalisie-
rung, die keiner Autorität bedarf: eine Demokratisierung von unten.

Eine solche Perspektive von unten steht auch im Zentrum in der von mir 
behandelten Literatur und in den Filmen, jedoch mit einer ganz anderen Bearbei-
tung der Innen/Außen-Unterscheidung: Sie zielt nicht auf eine Durchdemokrati-
sierung der Gesellschaft, die sich am Ende einstellen soll. Die Bewegungen der 
Gruppen, Akteurinnen und Akteure sind in Yıldız’ Text, Sanders-Brahms’ halb-
dokumentarischem Film, Örens ebenfalls halbdokumentarischem Poem und in 
Fassbinders Film nicht so klar gerichtet. Das Unten beschreibt in diesen Produk-
tionen nicht eine vermeintlich begrenzte private Welt der deutschen Gesellschaft, 
sondern vielmehr das Verhältnis zu Peripherien, zu den Randfiguren, den Gastar-
beitern, den Frauen und den Alten. Ihre ästhetischen Sprachen stammen aus 
diesem Grenzbereich, der damals wissenschaftlich noch nicht erschlossen war. Er 
ist von Überschüssen an Energie, an Bedürfnissen und von »ungerichteten Bewe-
gungsimpulsen« geprägt.294 So mögen die analysierten Texte, Filme, Debatten 
und Theorien von Yıldız über Gordon, Ören, Elias, Habermas, Sanders-Brahms 
bis hin zu Fassbinder jeweils in sich geschlossen sein und unterschiedliche 
Herkünfte haben, vom Clash der Agrarkultur mit der städtischen Lebensstruk-
tur, von der Last der Vergangenheit bis zum kolonialistischen Gebaren. Und es 
gibt auch keine vereinheitlichende Klammer, die alle Ebenen und Produktionen 
zusammenfügen könnte, wobei die behandelten Texte und Filme auch nicht 
beziehungslos nebeneinanderstehen. Sie sind auf eine bestimmte Art und Weise 
miteinander vernäht und verfranst. Mit Rosanvallon gesprochen, bindet alle hier 
verhandelten Filme und Texte, dass die sozialen Elemente »Ort«, »Kontakte« und 
»Handlungen« durch eine Gestaltung von Auseinandersetzungen nicht zusam-
mengeführt werden können, deren Bindung auf eine existierende Gesellschaft 
verweisen könnte. Anders als die politischen Debatten antworten Filme und 
Texte sensibel und in der ihnen eigentümlichen Komplexität auf die Frage, wie 
man den Zustand der Ankömmlinge beschreibt, wenn die Ankunftsgesellschaft 
sich selbst irgendwo anders hinbewegt und die Ankommenden nicht mitnimmt, 
obwohl diese sich in die gleiche Richtung bewegen. 

Zusammenfassend können wir für die 1960er und 1970er Jahre festhalten, 
dass in Text und Film erstens die Arbeitenden und ihr Verhältnis zueinander das 

294 Koschorke (2004): »Codes und Narrative. Überlegungen zur Poetik der funktionalen Dif-
ferenzierung«. In: Grenzen der Germanistik. Rephilologisierung oder Erweiterung?, hg. v. Walter 
Erhart, Stuttgart: Metzler, S. 174–185, hier S. 179.



2.9 Fazit zu »Wir wollten alle Amerikaner werden«   187

Thema sind, und dass dieses Verhältnis zweitens von wechselseitigen Begeh-
rens- und Bedürfnisstrukturen geprägt ist, die sich als energetischer Überschuss 
zeigen. Es gibt einen Kontakt vor dem Kontakt, eine Kommunikation des Bedarfs, 
die vor der sprachlichen stattfindet. Im Fokus steht dadurch nicht das Verstehen 
des Anderen – ob deutsch oder türkisch ist nicht ausschlaggebend –, sondern 
der Umgang und die Situation mit Fremden. Drittens habe ich gezeigt, dass das 
Verhältnis von Assimilation und endogenem sozialem Wandel ein brüchiges 
ist, das mit der geringen Repräsentationskraft kultureller und sozialer Zeichen 
(Individuum, Gruppe und öffentlicher Raum) korreliert. Mit unserer allgemeinen 
Definition von Integration als Bewegungskonzept können wir festhalten, dass 
Ist-Zustände problematisiert, jedoch keine Soll-Zustände anvisiert werden. Das 
öffentliche Sprechen über Migration und ihre Folgen hegen das Private nicht ein. 
Diese Diskrepanz zwischen dem Reden über Integration und ihren Praktiken aus 
Alltagskontexten heraus wird uns bis zum Ende dieses Buches, bis zum Beginn 
des 21.  Jahrhunderts in unterschiedlichen Verhältnisgraden zwischen Reden 
und Handeln als produktive Störungen der Kommunikation begleiten. Und wir 
werden sehen, dass die Geschichte dieses Verhältnisses wesentlich bestimmt ist 
von der deutschen Integrationsgeschichte vom Zivilisationsbruch zur Zivilmacht; 
wesentlich mehr als von ihrer primär systematisch auf Institutionen, Parteien 
und Verbänden beruhenden innerdeutschen oder neuerdings wieder europä-
ischen und westlichen Geschichte.295 Bevor wir jedoch dieses größere Narrativ 
anhand der folgenden Kapitel entfalten, sei abschließend noch Folgendes zum 
Narrativ der Migration und Integration in den 1960er und 1970er Jahren erwähnt: 
Da körperliche Bedürfnisse, Kontakte und Verhaltensweisen den Kern ihrer Ver-
handlungen in den dokumentarischen, politischen und ästhetischen Beschrei-
bungen ausmachen, ist die Integration in diese an erster Stelle eine Frage der 
Diskretion. Und dort, wo diese besondere Eigenschaft zivilen Verhaltens fehlt, 
muss Europa ‒ wie es die Gastarbeiter in Yıldız’ Text Türkler Almanyada auf ihrer 
Zugfahrt nach Deutschland auch festhalten ‒ als Gesellschaft irgendwo anders 
sein. Literatur und Film zur Migration verzeichnen einen Komplexitätszuwachs 
in der bundesrepublikanischen Gesellschaft, die an sich Informationsgewinn 
und eine  erweiternde Orientierung »in der Welt« bedeuten kann, wenn sie 
 zusammengeführt wird. Wenn nicht, birgt sie die Gefahr, zu einer »spezifischen 
›Schizophrenie der Kultur‹« zu führen; zu einem Zerfall in »zahlreiche wechsel-
seitig antagonistische ›kulturelle Persönlichkeiten‹«.296 Das hier von Lotman 

295 Siehe hierzu erneut: Wehler (2008); Schmid (2009); Wolfrum (2006).
296 Lotman, Juri (2004): »Der Platz der Filmkunst im Mechanismus der Kultur«. In: Juri  Lotman. 
Das Gesicht im Film. Zeitschrift für Theorie und Geschichte audiovisueller Kommunikation 13, Mar-
burg: Schüren, S. 92–106, hier S. 96.



188   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

angedeutete Problem gesellschaftlicher und persönlicher Spaltung wird uns in 
den literarischen und filmischen Reflexionen zur Migration und Integration in 
der Bundesrepublik in den 1980ern besonders beschäftigen. In diesem Zusam-
menhang zeigt sich der türkische Film Almanya, Acı Vatan (Bittere Heimat 
Deutschland) von 1979 als eine Schwellenerzählung, die vom bedürfnisorientier-
ten Leitsatz »Wir wollten alle Amerikaner werden« der 1960 und 1970er Jahre zum 
kulturellen Leitsatz »Wie lebt es sich als Türke in Deutschland?« überleitet. Der 
erste Leitsatz der vorliegenden Kulturgeschichte läuft in diesem Film im wahrsten 
Sinne des Wortes gegen die Wand.

»Die Situation der Kinder hier ist viel schlimmer als die der Älteren«, sagt 
der Gastarbeiter Talat (Suavi Eren) in der zweiten Hälfte von Şerif Görens Film 
Almanaya, Acı Vatan. Mit »hier« meint Talat Deutschland und die Kinder, um 
die es geht, sind die der türkischen Gastarbeiter. »Die meisten von ihnen haben 
ihre Augen hier geöffnet. Sie eifern den deutschen Jugendlichen nach. Sie sind 
eine Generation halb Deutsch, halb Türkisch. Sehr schlimm, sehr  …«.297 Kurz 
zuvor haben er und Mahmut, ein weiterer türkischer Gastarbeiter, ihren Kollegen 
Şehmuz davon abgebracht, seine Tochter zu schlagen. Sie hat zum wiederholten 
Male ohne seine Erlaubnis die Wohnung verlassen, dabei schließt Şehmuz die 
Tür am Wochenende immer ab, dass sie nicht entwischen kann. Als Talat seinen 
Kommentar zu dieser Gewaltszene abgibt, stehen Mahmut, er und Güldane 
(Hülya Kocyiǧit), die Protagonisten des Films, im Wohnungstrakt von Şehmuz 
und seiner Tochter. 

Dass Görens Film Ende der 1970er Jahre auf solch einen kulturellen Diskurs und 
topografisch auf die Dominanz von Wohnungseinstellungen zusteuern würde, ist 
in der ersten Hälfte des Films überhaupt nicht abzusehen. Diese ist ebenfalls, wie 
die zuvor behandelten und analysierten Erzählungen, von Waren, Geld, Arbeit, Dis-
ziplin, öffentlichen und Übergangsräumen, von Männer- und Frauengruppen und 
von Sexualität bestimmt. Der Bruch mitten im Film geht auch mit einem Wechsel 
von einem komisch zu einem tragisch geprägten Film über.

Am Anfang von Almanya, Acı Vatan geht es noch um Dinge und um Frauen 
aus dem Westen. Wir sehen gleich in der ersten Einstellung einen Mercedes vor 
einem türkischen Dorfcafé. In diesem zeigt ein Gastarbeiter, dem das Auto gehört, 
den männlichen Dorfbewohnern auf humorvolle Art deutsche Sexhefte und regt 
damit ihre Fantasien an, was alles in Deutschland möglich ist. Auf ihre Fragen, 
wer denn die Frauen in diesen Heften seien, antwortet der Deutschländer, dass 
sie alle ihre Tanten seien (»Yengen«). Man könnte dieses Gebaren des »Deutsch-
länders« als äußerst unfair betrachten, da in der Erzählzeit des Films die Bundes-

297 Gören, Şerif (1979): Almanya, Acı Vatan, Türkei, Gülşah Film.



2.9 Fazit zu »Wir wollten alle Amerikaner werden«   189

republik schon keine Gastarbeiter mehr aufnimmt. Mahmut kommt von draußen 
in das Café und möchte mit dem Gastarbeiter aus ihrem Dorf reden, weil er wissen 
will, wie er nach Deutschland kommen kann. Deutschland nimmt niemanden 
mehr auf, antwortet er ihm, aber es sei toll dort, die Autos, die Frauen. Er macht 
Mahmut den Vorschlag, dass er Güldane aus dem Dorf fragen soll, ob sie mit 
ihm eine Scheinehe eingeht, sie ist eine Gastarbeiterin und über eine Ehe mit ihr 
könnte er nach Deutschland kommen. Güldane, die in der nächsten Sequenz des 
Filmes Waren aus Deutschland gewinnbringend an die anderen Dorfbewohner  
verkauft, lacht vergnügt und reagiert amüsiert auf Mahmuts Angebot einer Schein -
ehe. Sie sei doch nicht verrückt. Die Ehe sei nichts für sie. Als er ihr aber viel 
Geld und sein Grundstück verspricht, geht sie schließlich doch darauf ein. Sie  
lässt ihn einen selbstverfassten Vertrag unterschreiben und auf den Koran schwö-
ren, dass er und sie nach einer standesamtlichen Heirat in der Türkei und sobald 
sie in Deutschland sind, wieder getrennte Wege gehen. Tatsächlich lässt Güldane 
Mahmut einfach so am Berliner Bahnhof zurück. Er wird die erste Nacht draußen 
verbringen, die Polizei wird ihn auflesen und zu seiner Frau nach Berlin-Kreuz-
berg bringen. Güldane wohnt in einer türkischen Frauen-WG. Über ihnen wohnen 
drei türkische Männer zusammen und ganz oben Şehmuz mit seiner Tochter. 
Mahmut zieht in die Männer-WG ein und findet bald Arbeit. Ab diesem Zeitpunkt 
ist der Film wie die anderen von Arbeit, Geld und Sexualität geprägt. Die Akteu-
rinnen und Akteure sind dabei sehr unterschiedlich angelegt. Güldane hat zwar 
wegen des Geldes geheiratet, möchte aber weder einen Mann noch eine Familie 
haben. Eine ihrer WG-Freundinnen trifft sich hingegen oft in Bars mit Männern 
und versteht Güldanes Wunsch nach Unabhängigkeit nicht. In der Männer-WG 
treffen ebenfalls sehr unterschiedliche Personen zusammen – von Kavalieren bis 
zu verantwortungsbewussten Vätern. Palla beispielsweise hat acht Kinder in der 
Türkei, die er mit seiner Arbeit bei der Müllabfuhr mittels Geldüberweisungen in 
die Türkei versorgt. Ein anderer Kollege von Mahmut trifft sich hingegen oft mit 
deutschen Frauen in Bars. Wieder ein anderer führt ihn, als sie am Wochenende 
nicht wissen, was sie machen sollen, mit der Aussage, sie könnten einen Ausflug 
machen, in einen Sexshop, in dem sie übergroße Dildos bestaunen. 

Der Film zeigt Frauen und Männer aber auch als sehr fleißige und diszipli-
nierte Menschen, die sehr auf das Geldverdienen konzentriert sind. Ihr Leitspruch 
ist: »Herşey hesap, herşey para ve bir mark otuz lira« (»alles ist Rechnung, alles 
ist Geld und eine Mark sind dreißig Lira«). Wir sehen ähnlich wie in den anderen 
Produktionen Frauen oft bei der Arbeit. Doch es gibt auch entscheidende Unter-
schiede. In Almanya, Acı Vatan gibt es weder einen Großgrundbesitzer in 
Güldanes und Mahmuts Dorf noch einen Schichtführer in der Fabrik. Dort kon-
trolliert die Arbeitsabläufe und teilt die Arbeitsaufträge eine »sprechende«, com-
putergesteuerte Maschine ein. Ein weiterer bemerkenswerter Unterschied zu den 



190   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

zuvor behandelten Filmen ist, dass wir Güldane oft mit sich selbst aus dem Off 
kommend sprechen hören. Sie sagt sich immer wieder, wenn sie noch eine Zeit-
lang soviel weiterarbeitet, dann kann sie in der Türkei ein weiteres Stockwerk auf 
ihr Haus bauen lassen und danach wieder eines. Eine weitere Besonderheit ist, 
dass in der Mitte des Films die Darstellung von Gruppen aufhört. Im Falle Gülda-
nes geht sie damit einher, weil ein anderer türkischer Mann sie im öffentlichen 
Raum sexuell oft bedrängt, so dass sie sukzessive beginnt, aus Schutzgründen 
ihren Mann als ihren wirklichen Ehemann anzuerkennen. Allerdings ist dies, 
wie oben schon angedeutet, nicht die einzige Wendung mitten im Film. Neben 
den Sorgen um die zweite Generation spielt und singt Mahmut in der Mitte des 
Films mit Langhalslaute ein türkisches Lied, währenddessen alle Protagonisten 
in ruhenden Positionen und nicht mehr in Bewegung oder bei der Arbeit einzeln 
eingefangen werden. Mahmut und Güldane verlassen ihre WGs und ziehen 
in eine eigene Wohnung im Haus ein. Nach ein paar schönen Verabredungen 
der beiden als Paar draußen hat man das Gefühl, dass dieser Film, in dem es 
die ganze Zeit ums Geldverdienen ging, nun zu einem Liebesfilm wird, zumal 
Güldane schwanger ist. Doch sind in ihrer neuen eigenen Zwei-Zimmer-Wohnung 
keine persönlichen Gegenstände oder Dinge für das Kind zu sehen. Vielmehr fällt 
in ihrem Schlafzimmer, das wir am häufigsten im zweiten Teil dieses Filmes zu 
sehen bekommen, ein riesengroßes Plakat der bekannten Marlboro-Werbung auf, 
das die gesamte Wand neben der Matratze des Paares einnimmt. Wir sehen auf 
ihm den bekannten Marlboro-Mann auf den Betrachter zureiten.

Wenn in Aras Örens Poem Was will Niyazi in der Naunynstraße über eine ganze 
Seite plastisch wie ein Film beschrieben wird, warum man Amerikaner werden 
will und dieses Leben in der Bundesrepublik, in den USA wie auch in der Türkei 
gelebt werden kann, wird der Westen in Şerif Görens Film zu einer bewegungslo-
sen Wand in einer Kreuzberger Wohnung. Er steht bewegungslos im Schlafzimmer 
von Mahmut und Güldane. Dieser topografisch und ästhetisch-deskriptive Wandel 
führt zu einer neuen Konstellation von Innen und Außen, die die Personen und 
den Film spaltet. Auch Mahmut verändert sich. Kaum wohnen sie zusammen, 
verbietet er Güldane zu rauchen. In dem von Gören fotografierten Raum mit dem 
Marlboro-Plakat wirkt dies wie eine Distanzierung vom Westen. Und als Güldane 
Mahmut ebenfalls im Schlafzimmer davon erzählt, das sie schwanger ist, war 
dieser Momente vorher ins Zimmer gekommen und hatte wütend und klagend mit 
Geld um sich geworfen, dass sie alles nur dafür gemacht hätten. Als er von ihrer 
Schwangerschaft erfährt, freut er sich zunächst, wendet dann aber doch schnell 
ein, dass sie abtreiben solle, weil sie sich ein Kind nicht leisten können. Kurz zuvor 
hatten sie miterlebt, wie Şehmuz seine Tochter schlägt, weil dieser nicht will, dass 
sie wie die Deutschen wird. Auch ihre türkischen Kolleginnen bei der Arbeit raten 
zu einer Abtreibung; ob aus finanziellen Gründen oder weil die Kinder nicht in 



2.9 Fazit zu »Wir wollten alle Amerikaner werden«   191

Deutschland aufwachsen sollen, bleibt wie bei Mahmut ungeklärt und ambiva-
lent nebeneinander bestehen. Güldane sagt aber von nun an zu allem nein und 
entscheidet sich für das Kind, kündigt ihre Arbeit und flieht in die Türkei, um es 
zu schützen. Ob sie es damit vor Deutschland oder vor den Türken, die in Deutsch-
land leben, schützen will, lässt sich nicht entscheiden. In der Schlusssequenz des 
Films, es ist die am schlechtesten ausgeleuchtete Szene, sehen wir sie mit einem 
vollbepackten Gepäckwagen am Flughafen in Bewegung. Doch sie stolpert und 
zwei Babypuppen fallen vom Wagen herunter. Güldane ist im gesamten Film sehr 
viel im öffentlichen Raum unterwegs. Mag es zu Anfang im türkischen Dorf sein 
oder später auf dem Weg von der Wohnung über die Straßen in Kreuzberg zur 
Arbeit. Sie bewegt sich dabei sehr souverän und man erwartet kein einziges Mal, 
dass sie stolpern könnte. Wie die Marlboro-Wand im Schlafzimmer von Güldane 
und Mahmut verweist ihr Stolpern am Ende des Films auf eine Form der Immobi-
lität, die für einen Wandel in der Konstellation des Deutsch-Türkischen für eine 
des Privaten und Öffentlichen steht. Denn Güldane bleibt auf dem Boden sitzen, 
betrachtet die Puppen und beginnt zu weinen. Sie erinnert sich dabei an Szenen 
in der Bundesrepublik, wie ihr der zudringliche Türke auflauert und ihr Mann mit 
ihr schimpft, als sie ihn beim Fremdgehen erwischt. Auf diese Erinnerungen folgt, 
dass Güldane aus dem Off sich immer wieder denselben Satz sagt: »Ev, Metro, 
Fabrika, bidaha  … Ev, Metro, Fabrika, bidaha  … Ev, Metro, Fabrika, bidaha« 
(»Haus, Metro, Fabrik, und noch einmal«). An die Stelle der Tränen um die Kinder, 
der Wut auf die türkischen Männer tritt ein lautes Lachen über die Eindimensiona-
lität ihres Lebens und das der anderen Türken in Deutschland. Es wird zum Hohn 
darüber, was sie und die anderen Türken alles gemacht haben  – und hebt ihr 
erstes Lachen im Dorf wieder auf, als Mahmut sie danach fragte, ob sie ihn nicht 
einfach so heiraten könne. Parallel zu diesem unerwarteten Schluss führt Gören 
ab der Mitte des Filmes Sendungen aus dem türkischen und deutschen Fernsehen 
und Radio aus dem Off in den Film ein, in denen es um die Probleme der Integra-
tion geht; besonders um die Probleme, mit denen es die zweite Generation zu tun 
haben wird, die »halb deutsch und halb türkisch« (»yarı Alman, yarı Türk«) ist. 
Dass diese Probleme nicht allein für die zweite Generation gelten, zeigen Figuren, 
besonders Güldane, in Görens Film eindrücklich. Tatsächlich kommt es Ende der 
1970er Jahre in der Bundesrepublik zu den ersten Integrationsdebatten, die den 
Begriff der Kultur ins Zentrum der Auseinandersetzung rücken. 

Als Bekir Yıldız Mitte der 1960er Jahre und mitten in seinem autobiografi-
schen Roman seine Frau und ihr Kind in die Bundesrepublik nachkommen ließ, 
hat die Familienzusammenführung seine Erzählung nicht verändert. Sie war 
weiterhin auf Konsum, Dinge, Gegenstände und Verhaltensweisen fokussiert 
und bestimmt von der Frage, was und wo Zivilisation sei. Auch blieben sowohl 
die türkische als auch die deutsche Community heterogen. Denn am Ende seines 



192   2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 

Textes hat er sich über diese Themen am besten mit Henning, einem Deutschen, 
der ihn in Istanbul besuchte, darüber unterhalten können. Auch in Örens Poem 
Was will Niyazi in der Naunynstraße ist es ein Deutscher, mit dem sich Niyazi am 
Ende am besten über die türkischen Dörfler unterhalten kann. Mit Frau Kutzer 
hätte er sich wahrscheinlich auch gut verstanden, wenn sie miteinander gespro-
chen hätten. Und das Weitersprechen zwischen Emmi und Ali hat in Fassbinders 
Angst essen Seele auf dazu geführt, dass sie die Diskriminierung von außen, 
die sich nach innen verlagerte, wieder nach draußen führen konnten. In der 
zweiten Hälfte des Films Almanya, Acı Vatan wird diese Dialogizität gekappt. 
Denn die Kritik am Konsum und an der Nachahmung des Westens führt im Unter-
schied zu den anderen Produktionen hier nicht zu einem Weitersprechen mit zwei 
Seiten, sondern zu einem Selbstgespräch, das Güldane allein führt. Auch wenn 
Almanya, Acı Vatan ebenso wie Türkler Almanyada, Dönüş, Was will Niyazi 
in der Naunynstraße und Shirins Hochzeit mit dem Fokus auf die komplexe 
Bindung von Bedürfnissen, heterogenen Gruppen und auf Verhaltensweisen 
setzt, denunziert Güldane all diese am Ende des Films. Wenn ihr erstes Lachen 
zu Beginn des Films ein souveränes war, weil sie viel Geld in Deutschland ver-
dient hat, ist ihr zweites Lachen auf dem Boden am Flughafen eines des Opfers. 
Das Leben in Deutschland hat in eine Sackgasse, gegen eine Wand geführt und 
die »ungerichteten Bewegungsimpulse« verschieben sich nun von außen, öffent-
liche Räume nach innen in die Wohnungen und in die Personen. Doch betrifft 
diese Verschiebung und Transformation keineswegs allein die zweite Generation, 
wie es der Gastarbeiter Talat in Almanya, Acı Vatan festhält. Sie gilt, wie wir im 
nächsten Kapitel sehen werden, bereits für die erste Generation. Dieser Wandel 
steht für eine neue Störung der Kommunikation, die in den 1980er Jahren mitbe-
stimmt, was passiert, wenn nun nicht mehr Arbeiter, sondern Türken und Deut-
sche sich begegnen.


