2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«:
Der Gast und seine Arbeiter

2.1 Der Gast und seine Arbeiter

»Wo beginnt eigentlich die europiische Zivilisation?«!, fragen sich Anfang der
1960er Jahre in gespannter und positiver Erwartung die zukiinftigen Gastarbeiter
Recep und Yiice (der Ich-Erzihler)? zu Beginn des autobiografischen Romans Tiirkler
Almanyada (»Tiirken in Deutschland«, 1966) auf ihrer Zugfahrt von Istanbul nach
Miinchen. Es ist ihre erste Fahrt nach Deutschland und kurz nach der Osterreichi-
schen Grenze sind sich beide einig: die europdische Zivilisation beginnt in Oster-
reich.? Dass man sich die Zivilisation dort anschauen miisste, »Medeniyeti gérmek
lazim«, sagt auch der Gastarbeiter Ibrahim in DONUS (»Die Riickkehr«), einem der
ersten tiirkischen Filme zur Arbeitsmigration nach Deutschland von 1972, zu seiner
Frau Giilcan bei seiner ersten Riickkehr aus der Bundesrepublik.” Ibrahim hat neben
dem technischen Fortschritt besonders beeindruckt, wie Manner und Frauen in
offentlichen Lokalen gelassen zusammenkommen und aus »pokalgrofien Glasern«
Bier trinken. Nicht selten tragen Frauen dabei Minirdcke. Zudem beeindruckt ihn,
wie die Wohnhauser mit Wasser und Strom versorgt werden. Seine ersten Eindrii-
cke von der deutschen Lebensweise sind durchweg positiv. Auch der tiirkische
Schlepper Ahmet Tekin aus Tunc Okans international mehrfach ausgezeichnetem
Film OTOBUS von 1974 sagt den Dutzend tiirkischen Dérflern, die er illegal nach
Schweden in einem kaum fahrtiichtigen Bus befordert, kurz vor Stockholm, dass sie
nicht traurig dreinschauen sollten. Sie seien befreit und wiirden gleich in der Zivi-
lisation ankommen (»Kurtuldunuz. Medeniyet iste, geldik«).> Und im bekanntesten
Text der deutsch-tiirkischen Literatur der ersten Phase, in Aras Orens Poem Was will
Niyazi in der Naunynstraf3e von 1973, antwortet Niyazi auf die Frage, warum er und

1 YiLpiz, Bekir (1966): Tiirkler Almanyada, Istanbul: Selbstverlag, S. 20. Alle folgenden Uberset-
zungen aus dem Tiirkischen ins Deutsche in der vorliegenden Studie Narrative der Migration sind
Ubersetzungen des Autors.

2 Yiice steht im Tiirkischen eher selten fiir einen Eigennamen, sondern findet regelméafig als
Adjektiv fiir »hoch«, »erhaben« und »edel« Verwendung. Beispiele: yiice daglar: hohe, erhabene
Berge oder yiice insan: edler, ethabener Mensch.

3 YiLpiz (1966): S. 21.

4 SORAY, Tiirkan (1972): Doniis, Spielfilm, Tiirkei, Akiin Film. http://www.sinematurk.com/
film/1173-donus/ (04.07.2017).

5 OKAN, Tunc (1974): Otobiis, Spielfilm, Tiirkei, Promete Film Yapimi.

3 Open Access. © 2022 Ozkan Ezli, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110731347-002


https://doi.org/10.1515/9783110731347-002
http://www.sinematurk.com/film/1173-donus/
http://www.sinematurk.com/film/1173-donus/

100 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

die anderen gekommen seien, weil Deutschland »ein kleines Amerika« sei. Und nur
wenn man »wie ein Amerikaner lebt, kann der Mensch sagen, ich habe gelebt«.®

Im Unterschied zu Sorays und Okans Filmen und zu Orens Poem lésst der
Protagonist und Ich-Erzdhler in Bekir Yildiz’ autobiografischem Roman Tiirkler
Almanyada nach dreijahriger Arbeits- und Lebenszeit in der Bundesrepublik
seine Frau und ihren gemeinsamen Sohn in die Bundesrepublik nachziehen. Auf
die erste Frage seiner Frau, ob es in Deutschland schwierig sei, antwortet er: »Ja
[...] es ist schwer [...], aber es gilt fiir alle. Das heif3t, die Schwierigkeiten hier sind
fiir alle Menschen gleich«.” Yiice arbeitet hier bereits seit zwei Jahren als Drucker
in einer Fabrik in der nordwestbadischen Stadt Leimen, siidlich von Heidelberg,
und hat bis zur Ankunft der Familie mit vielen anderen Gastarbeitern in einer
Arbeiterbaracke gewohnt.® Er geht nach Deutschland, weil er dort eine Drucker-
maschine erwerben will, was ihm am Ende des Romans auch gelingt. 1966 kehrt
er schlieflich mit Familie und Maschine in die Tiirkei zuriick.’ Er erhofft sich,
durch den Kauf eine gewisse Unabhidngigkeit zu erlangen und seine Herkunfts-
gesellschaft auf diese Weise weiterentwickeln zu kénnen.'® Tatsichlich wird der
Autor damit 1966 in Istanbul seinen autobiografischen Roman Tiirkler Almanyada
drucken — den ersten Text zum Leben der Gastarbeiter in Deutschland.™

Dass ihm die Migration und sein Leben als Gastarbeiter zur Publikation des
eigenen Romans verhelfen und er zum Schriftsteller* wird, ist sicher ein besonde-

6 OREN (1973): S. 25.

7 Ebd., S.77.

8 Bekir Yildiz (1933-1998) war von 1962 bis 1966 als Gastarbeiter in einer Firma in Heidelberg
tatig, wo er als Drucker arbeitete. Seine Erfahrungen, die er in dieser Zeit in Deutschland mach-
te, hat er im autobiografischen Roman Tiirkler Almanyada festgehalten. Seine Darstellung der
Familienzusammenfiihrung in der Mitte seines Textes korreliert mit der 1964 vorgenommenen
Anderung des Anwerbeabkommens von 1961 mit der Tiirkei. HUNN, Karin (2005): »Néichstes Jahr
kehren wir zuriick ...«. Die Geschichte der tiirkischen »Gastarbeiter« in der Bundesrepublik, Gottin-
gen: Wallstein, S. 185. Siehe ebenfalls: Yaban Silan olur (1998): S. 83. Siehe auch ESSER, Hartmut
(1983): »Multikulturelle Gesellschaft als Alternative zu Isolation und Assimilation«. In: ders.:
Die fremden Mitbiirger. Moglichkeiten und Grenzen der Integration von Ausldndern, Diisseldorf:
Patmos, S. 25-38, hier S. 26.

9 Vgl. DoGaN, Abide (2003): »Almanya’daki tiirk iscilerini konu alan Romanlar Tiirkler Almanya'da,
Sanci ... Sanct ..., A’min gizli Yasam iizerine bir Degerlendirme«. In: Tiirkbilig 5, S. 56—68, hier
S. 59.

10 Auch Ibrahim lobt die Bundesrepublik in Tiirkan Sorays Film DONUS, die im Film selbst seine
Frau Giilcan spielt.

11 HUNN (2005): 184. Der Arbeiteranwerbevertrag zwischen der Bundesrepublik und der Tiir-
kei wurde im Dezember 1961 unterzeichnet und kurz darauf die deutsche Verbindungsstelle in
Istanbul eingerichtet.

12 Bekir Yildiz hat nach seinem ersten Roman bis Anfang der 1990er mehrere Romane,
Erzdhlungen und Reportagen verdffentlicht. Ein duflerst geringer Teil seiner Publikationen ist



2.1 Der Gast und seine Arbeiter =—— 101

rer biografisch-dsthetischer Clou in Tiirkler Almanyada. Und dennoch: Trotz vieler
individueller Marker handelt es sich bei Bekir Yildiz’ Text nicht um eine Autobio-
grafie im klassischen Sinn. Weder wird die Entwicklung des Ich-Erzdhlers in den
Vordergrund geriickt”® noch bietet der Text eine dsthetische Selbstreferenzialitiit.
Der Roman beschreibt vielmehr das Leben der Gastarbeiter und reprasentiert diese
auf eine bestimmte Art und Weise; ein alles andere als einfaches Unterfangen.

Zwar deutet bereits der Titel Tiirkler Almanyada darauf hin, dass es hier nicht
nur um die Geschichte des Erzdhlers und seiner Familie geht, sondern dass die
Erzdhlung mit der Geschichte einer ethnischen Gruppe verbunden ist. Auf der
Zugfahrt nach Deutschland werden zu Beginn des Romans auch die Figuren
Nihat, Ayse und Sevim vorgestellt; die Griinde und Folgen auch ihrer Migration.™
Allerdings sei an dieser Stelle bereits angemerkt: Auch wenn diese Gruppe natio-
nal einheitlich identifiziert ist und dem Roman einen vermeintlich spezifischen
Rahmen gibt, stellt sie keine homogene Einheit dar, der eine prastabile Gemein-
schaftsform vorausginge. Sie wird sich im Laufe des Romans auch nicht zu einer
solidarischen Gruppe entwickeln. Anstelle einer einheitlichen tiirkischen Identi-
tdt ist die Gruppe von Spannungen und Widerspriichen gepréagt. Wahrend Yiice
als Arbeitsmigrant duferst rational® agiert und seine Ziele erreicht, verlduft und
endet das deutsche Gastarbeiterleben der anderen Arbeitsmigrantinnen und
-migranten vollig unterschiedlich.

Fiir Recep beispielsweise geht der Aufenthalt in Deutschland weitaus weniger
erfolgreich zu Ende. Denn Recep, den der Erzdhler anfanglich als imponieren-
den, grundehrlichen und rebellischen jungen Mann beschreibt, der sein tiirki-
sches Heimatdorf verldsst und nach Deutschland migriert, um mit eigenem Geld
unabhdngig vom tyrannischen Stiefvater zu werden und um die Familie erndh-
ren zu konnen, entwickelt in der Fremde — aus Sicht des Erzdhlers — »falsche«
Bediirfnisse. Nach den ersten Jahren des Gastarbeiterlebens in den Baracken
von Leimen geht es ihm — wie vielen anderen Gastarbeitern auch — nicht mehr
darum, Geld fiir eine bessere Existenz in der Tiirkei zu sparen oder unabhin-
gig zu werden. Vielmehr wird jetzt der Kauf eines Autos, eines Ford, zum dring-

dabei auf Deutsch erschienen (siehe Literaturverzeichnis). Am bekanntesten sind dabei seine
Reportagen zum tiirkischen Dorf in den 1980er Jahren. Siehe hierzu: YiLDiz, Bekir (1983):
Siidostverlies. Drei Reportagen iiber Anatolien, Berlin: Harran.

13 Siehe hierzu: LEJEUNE, Philippe (1975): Der autobiografische Pakt, Frankfurt a. M.: Suhrkamp,
S.22.

14 Vgl. DoGAN (2003): S. 59.

15 Siehe: EsSER, Hartmut (1978): »Wanderung, Integration und die Stabilisierung komplexer
Sozialsystemex. In: Soziale Welt 29:2, S. 180-200, hier S. 182.



102 — 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

lichsten Wunsch der Arbeiter.’® Im tiirkischen Dorf werden alle seinen Ford als
Zeichen des sozialen Aufstiegs und als ein Ankommen im Westen deuten, halt
Recep fest.”” Zudem habe ihn eine »innere Unruhe« zum Autokauf getrieben,
die sich erst danach wieder legte (»icim rahatladi«).’® Den stolzen Besitz kann
er jedoch nicht wie geplant vorfithren. Recep verliert bei einem Autounfall in
Deutschland (gegen Ende des Romans) sein Leben. Fiir den Ich-Erzdhler wird
er zum Opfer des schnellen und konsumorientierten westlichen Lebens und der
Bildungs- und der Ahnungslosigkeit seiner Herkunftsregion.” Auch der Gastar-
beiter Ibrahim in Tiirkan Sorays Film DONUs stirbt am Ende des Films bei einem
Autounfall, weil er zu schnell fiahrt. Und ebenso wie in Yildiz’ Roman kommt es
in diesem Film zu einer Unterbrechung und Umkehrung der Bediirfnisstruktur
des Gastarbeiters. Ibrahim zieht nach Deutschland in die Fremde und lasst Frau
und Kind zuriick, um seine Schulden beim Verwalter des Grofigrundbesitzers zu
begleichen, der ihm ein kleines Grundstiick zur Landwirtschaft verpachtet hat.
Ahnlich wie bei Recep in Tiirkler Almanyada ist das Ziel der Familie, selbststindig
im Dorf leben zu konnen. Doch bei seiner ersten Riickkehr ist Ibrahim schon ein
anderer Mensch. Er begleicht seine Pachtschulden und kénnte im Dorf bleiben.
Doch ziehen ihn neue Wiinsche wieder zuriick in die Bundesrepublik. Er m6chte
nun ein Auto kaufen. Auch sein 6ffentlicher Auftritt hat sich verdndert. Er ist im
Dorf nun fast immer in seinem gelben Anzug und mit seinem voll aufgedrehten
Transistorradio unterwegs. Beides hat er in Deutschland gekauft. Er hort damit
aber nur tiirkisches Radio, tiirkische Volksmusik. Selbst in den wenigen intimen
Momenten in seinem einstockigen einfachen Haus im Dorf schwarmt er davon,

16 Die bekannte tiirkische Romanautorin Adalet Agaoglu hat diesen Wunsch der Gastarbeiter
nach einem Auto in einem ihrer ersten Romane Fikrimin ince giilii von 1976 als eine Entfrem-
dungsgeschichte eindriicklich erzihlt. Siehe hierzu: AGA0GLU, Adalet (1976): Fikrimin Ince Giilii,
Istanbul: Remzi Kitabevi. 2015 wurde ihr Roman neu aufgelegt: AGA0GLU, Adalet (2015): Fikrimin
Ince Giilii, Istanbul: Everest Yayinlari.

17 Der chinesisch-amerikanische Soziologe Paul C. P. Siu beschreibt in seinem Werk The Chinese
Laundryman. A Study of Social Isolation von 1954, dass fiir den »Gastarbeiter« der Wandel seines
Status in der Herkunfts- und nicht in der Ankunftsgesellschaft im Vordergrund stehe. Die chine-
sischen Arbeiter in der New Yorker Chinatown beschreiben und begreifen ihre (Gast-)Arbeit in
den 1950er Jahren als einen Job und nicht als den Anfang einer Berufskarriere. Dieses Verhéltnis
resultiert fiir Siu aus einem engen Bezug zur Herkunft. Er sieht in diesem die Grundlage der sozia-
len Isolation der chinesischen Waschereiarbeiter und Waschereibesitzer in der amerikanischen
Einwanderungsgesellschaft. Siehe hierzu: Siu, Paul C. P. (1987): »The Chinese Laundryman as a
Sojourner. In: ders.: The Chinese Laundryman. A Study of Social Isolation, New York: New York
University Press, S. 294-303.

18 YiLpiz (1966): S. 163. Siehe auch MARCUSE, Herbert (1967): Der eindimensionale Mensch.
Studien zur Ideologie der fortgeschrittenen Industriegesellschaft, Neuwied: Luchterhand, S. 47.

19 YiLDIz (1966): S. 189.



2.1 Der Gast und seine Arbeiter =—— 103

wie Manner und Frauen zusammen Alkohol trinken. Wasser und Licht sind iiber
Leitungen frei verfiighbar und wenn man Licht haben md&chte, driickt man einfach
einen Schalter. Bei seiner zweiten Riickkehr aus Deutschland, nun in einem
Volkswagen, kommt Ibrahim wie Recep bei einem Autounfall ums Leben.

Die »innere Unruhe« des in die Fremde Gegangenen bei Yildiz und bei Soray
und ihre Folgen reduzieren sich als Kritik der Erzdhlerinnen und Erzadhler keines-
wegs allein auf die Frage der Sozialstruktur und der Unterscheidung von Ost und
West. Denn in beiden Erzdhlungen ist auch die Herkunft keineswegs von Integration
gepragt. Receps und Ibrahims Migrationen gehen soziale Ungleichheiten in den Her-
kunftsorten bereits voraus. Die »innere Unruhe« ist auch deshalb besonders stark,
weil man am Ort der Herkunft als ein sozialstrukturell Angekommener gelten will.>°

Ein weiteres, immer wiederkehrendes Thema ist fiir die Gastarbeiter die Sexu-
alitat. In Yildiz’ Roman reicht sie vom Sprechen dariiber iiber den Kontakt mit
deutschen Frauen, Fastnachtsbekanntschaften bis zum arrangierten Treffen in
Hotelzimmern auflerhalb der Arbeiterbaracken. Auch Ibrahim kehrt gegen Ende
in Tiirkan Sorays Film mit einer neuen Frau und einem weiteren Kind zuriick;
bevor er nach Deutschland migrierte, hatten Ibrahim und Giilcan bereits ein Kind.
Beim Unfall iiberlebt nur das jiingere Kind, dessen sich dann Giilcan annimmt.
Thr gemeinsames Kind stirbt, als Angestellte des Grof3grundbesitzers sie am Fluss
sexuell bedrangen. Ganz anders kehrt hingegen Nihat, der dritte Protagonist
in Yildiz’ Roman, zuriick. Er wird aus der Bundesrepublik ausgewiesen, weil
er eine deutsche Frau sexuell bedridngte.”* Ein Verhalten des >vermeintlichenc
Landsmannes, das bei Yiice, dem Erzdhler von Tiirkler Almanyada, selbst grofie
Scham auslost. Bei den Gastarbeiterinnen des Romans sind die Motivationsla-
gen und Folgen der Migration ganz andere. Ayse sitzt im selben Zug wie Recep
und Yiice, als diese sich als Gastarbeiter nach Deutschland aufmachen. Sie ist
unterwegs nach Deutschland, weil sie es mit ihrem arbeitslosen Ehemann nicht
mehr langer ausgehalten hat und ihr eigenes Geld verdienen will. In Deutschland
beschlief3t sie, sich von ihrem Mann scheiden zu lassen, was diesen in seiner
Ehre zutiefst verletzt: Er folgt ihr nach Deutschland und erschief3t sie. Die unver-

20 Die »innere Unruhe« ist insbesondere auch eine korperliche, psychische und existenzielle An-
gelegenheit. Jean-Paul Sartre hilt zu den Folgen der seriellen Industrialisierung in seiner Kritik
der dialektischen Vernunft von 1960 fest, dass die serielle Produktion in das Gefiige des Sozialen
und Psychischen ausgreife. Als Beispiel greift er den Einfluss der halbautomatischen Maschinen
auf die sexuellen Traumereien der Arbeiter auf. »Umfragen haben gezeigt, dass kurz nachdem
halbautomatische Maschinen eingefiihrt worden waren, die gelernten Arbeiterinnen sich bei der
Arbeit Traumereien sexueller Art iiberflief3en; sie erinnerten sich an das Schlafzimmer, das Bett,
die Nacht, an alles, was nur die Person in der Einsamkeit des mit sich beschéftigten Paares angeht.
Aber es war die Maschine in ihnen, die von Zartlichkeiten trdumte.« In: MARCUSE (1967): S. 47.

21 Ebd., S. 73.



104 — 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

heiratete Sevim (als letzte der Gruppe aus dem Zug), bricht nach Deutschland
auf, weil sie das freie Leben in Europa reizt.”

So unterschiedlich sich die Motivationen und Folgen der Arbeitsmigration
fiir jeden der Akteure ausnehmen, so unterschiedlich sind in Yildiz’ Roman auch
die Einstellungen der Gastarbeiterinnen und Gastarbeiter zum Westen und zur
eigenen Herkunft. An einer Stelle heif3t es, man miisse die Riickschrittlichkeit der
Tiirkei hinter sich lassen und Europder werden, an anderer — welche die Position
des Ich-Erzdhlers widerspiegelt — geht es darum, sich in Deutschland technisch
weiterzubilden, um nach der Riickkehr die Herkunftsgesellschaft modernisieren
zu konnen.” Weitere wiederkehrende Themen des Romans sind das sittliche bzw.
unsittliche Verhalten deutscher und tiirkischer Frauen, das unsolidarische Ver-
halten tiirkischer Beamter an der Grenze oder im Konsulat sowie die unmensch-
liche Kilte der Deutschen.?*

Ebenso wie die Motivlagen der Gastarbeiterinnen und Gastarbeiter werden
auch diese Themen in Tiirkler Almanyada auf mikro- und makrosozialer Ebene
kontrovers entfaltet. Trotz der Kritik an der sexuellen Freiziigigkeit der deutschen
Frauen und ihrer scheinbaren Amoralitdt wollen fast alle Gastarbeiter eine deut-
sche Freundin haben.”® Um sich mit ihren deutschen Frauenbekanntschaften
ungestort treffen zu kénnen, ziehen jene Gastarbeiter, die es sich leisten konnen,
aus den Baracken in eine Pension.?® Und trotz der Kritik am diskriminierenden
Verhalten der tiirkischen Behorden identifizieren sich die Gastarbeiter mit ihnen.
Spdter ist es hingegen ein deutscher Arbeitskollege, mit dem sich der Ich-Erzahler
am besten versteht, wenn sie iiber die deutsche und tiirkische Gesellschaft urtei-
len. Fiir beide haben die zentralen Aspekte des Spatkapitalismus, die Urbanisie-
rung und Industrialisierung in beiden Gesellschaften, negative Auswirkungen auf
das soziale Leben.” Diesem Deutschen stehen wiederum andere Deutsche entge-

22 YiLpiz (1966): S. 16. In Okans Film OToBUS wird hingegen ein tiirkischer Gastarbeiter von
einem homosexuellen Schweden sexuell bedrangt.

23 Tatsdchlich war die Argumentation, dass die Migration tiirkischer Staatsbiirger als Arbeiter
nach Deutschland fiir die Tiirkei bei ihrer Re-Migration wichtige Impulse im Prozess ihrer wirt-
schaftlichen und gesellschaftlichen Entwicklung bringen wiirde, politisch sehr verbreitet. Die
tlirkische Regierung hatte wie die deutsche ein Interesse daran, weniger bis kaum qualifizierte
Arbeiter in die Bundesrepublik zu entsenden, damit sie dort berufliche Qualifikationen erwer-
ben konnten. Siehe hierzu: HUNN (2005): S. 60.

24 Vgl. YILDIZ (1966): S. 60.

25 Siehe ebd., S. 36.

26 Ebd., S. 44.

27 Milton Gordon hélt ebenfalls in Assimilation in American Life fest, dass die eigentliche Her-
ausforderung fiir eine gelingende Integration die Verhandlung von Entfremdungserfahrungen
sei, die die Prozesse der Urbanisierung und Industrialisierung in modernen Gesellschaften be-



2.1 Der Gast und seine Arbeiter =—— 105

gen, die empathieloser und rationaler nicht hatten dargestellt werden kénnen.
Widerspriiche sind ein zentraler Bestandteil dieser und anderer Erzdhlungen, die
in diesem Kapitel noch diskutiert werden. Das Resultat ist eine Verkettung kon-
troverser Positionen, die am Ende von Tiirkler Almanyada so weit reicht, dass sich
die Antwort auf die Ausgangsfrage im Roman, wo die europdische Zivilisation
beginnt, verschiebt: von Osterreich iiber Deutschland und schlief}lich nach Frank-
reich. Wahrend eines zweitdgigen Urlaubsaufenthaltes erkennt der Ich-Erzahler,
dass das moderne Leben in Frankreich angenehmer gestaltet wird als in Deutsch-
land. In Deutschland werde gelebt um zu arbeiten, in Frankreich gearbeitet um zu
leben.?® Das Verhiltnis von Identitdt und Identifikation, von Akteuren zwischen
Herkunfts- und Ankunftsgesellschaften ist in diesem ersten Text zur tiirkischen
Arbeitsmigration unerwartet prekar. Es ist oft im Wandel begriffen und verschiebt
nicht zuletzt sogar den Ausgangspunkt europdischer Zivilisation. Ein Grund fiir
diese Verschiebungen: Die Migration schafft mit der Zeit neue Bediirfnisse.?

In Tiirkler Almanyada sind diese Verhiltnisse aber auch prekar, weil die Be-
gegnung von Akteuren, ihre Interaktionen, an funktionalen Orten und Transit-
rdaumen stattfinden: in Zugabteilen, internationalen Grenzbereichen, Arbeiter-
baracken, Arbeitsplitzen und Hotelzimmern.?® In Sorays DONUS spielt der ganze
Film zwar im Unterschied dazu nur in einem namentlich nicht genannten Dorf,
doch entwickelt sich dieser vermeintliche Ursprungsort der Protagonisten fiir
sie durch den Einfluss der Zivilisation (»Medeniyet«) und durch die Bediirfnisse

stimmten. Siehe hierzu: GORDON, Milton (1964): Assimilation in American Life. The Role of Race,
Religion, and National Origins, New York: Oxford University Press, S. 18. Die genannten Entfrem-
dungsaspekte spielen auch in den duflerst wirkméachtigen Arbeiten Der eindimensionale Mensch
von Herbert Marcuse (1967) und in Critique de la raison dialectique von Jean-Paul Sartre (Paris,
1960) eine herausragende Rolle. Marcuses Buch erschien zuerst in einer englischen Fassung.
Siehe: MARCUSE, Herbert (1964): One-Dimensional Man, Boston: Beacon Press.

28 Die 1960er Jahre sind in der Kulturgeschichte der Bundesrepublik das Jahrzehnt, in dem die
Deutschen das Ausland, wie Frankreich, Italien und Jugoslawien, verstarkt als touristische Ziele
wiederentdeckten. So kommt es, dass 1968 erstmals seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges in
der Bundesrepublik die Zahl der deutschen Auslandstouristen hoher ist als die der deutschen
Inlandstouristen. Siehe hierzu: SCHILDT, Axel (2009): Deutsche Kulturgeschichte. Die Bundesre-
publik von 1945 bis zur Gegenwart, Miinchen: Hanser, S. 194. Diesen Befund halt auch Bekir Yildiz
fest, wenn er beschreibt, dass an Feiertagen viele Deutsche, wie die Gastarbeiter, fiir Tagesaus-
fliige nach Frankreich fahren. Siehe hierzu: YILD1Zz (1966): S. 123.

29 Dieser Vorrang der Bediirfnisse und Bediirftigkeiten steht auch im Vordergrund der Filme
DONUs und OToBUS. Und wie wir sehen werden, stehen sie auch im Zentrum der zur selben Zeit
verfassten Literatur.

30 Abide Dogan erwahnt diese Lokalitidten nur beildufig, ohne ihre spezifische narrative Funk-
tion einzubeziehen. Siehe hierzu: DoGAN, Abide (2003): »Almanya’daki tiirk iscilerini konu alan
romanlar tizerine bir degerlendirme«. In: Tiirkbilig, 2003/6, S. 56—68.



106 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

des Grofigrundbesitzers zu einem unsicheren Ort. Weil Giilcan sich dem Grof3-
grundbesitzer auch wahrend der migrationsbedingten Abwesenheit Ibrahims
sehr selbstbewusst widersetzt, wird ihr und Ibrahims Haus zerstort, ihr Acker in
Brand gesteckt. Der tiirkische Gro3grundbesitzer hat sich in Giilcans Schonheit,
in ihre rebellische Art und in ihre Wut verliebt. Und er ist von einem Uberschuss
an Bediirfnissen getrieben, die den 6ffentlichen Raum im Dorf fiir Giilcan immer
unsicherer machen. Mehrmals entgegnet er ihr, als sie sich ihm widersetzt, dass
man am Ende schon sehen werde, wem die Welt gehore, ihr oder ihm.?' In Okans
OToBUS ist der 6ffentliche Raum auf3erhalb des Busses ebenfalls ein gefdhrlicher
Ort fiir die Gruppe von Tiirken, weil ihnen Passe und Bescheinigungen fehlen.
Offentliche Rdume, Orte und Akteurinnen und Akteure stehen in keinem zuge-
horenden oder besitzenden Verhdltnis zueinander. Dieses Nicht-Verhdltnis ent-
wickelt sich in DONUS migrationssoziologisch spiegelverkehrt, so dass man sich
am Ende fragen muss, wohin eigentlich Ibrahim zuriickkehrt, wenn es kein Land,
kein Haus und keine soziale Ordnung am Ort der Herkunft mehr gibt. Auch Yildiz’
autobiografischer Roman konterkariert seinen Titel. Erstens steht die dufierst
heterogene Gruppe der Migranten in Yildiz’ Roman quer zum ersten Teil des
Titels des Romans »Tiirkler«, der Homogenitat verspricht. Und zum zweiten wird
auch der zweite Teil des Titels, seine Topologie, konterkariert: »Almanyada«. Der
Lokativ da weist im Tiirkischen funktional auf einen realen, stabilen Ort, einen
Platz, den es in Yildiz’ Text nicht gibt.

Mit den beiden bekannten Geografen der 1970er Jahre, dem Kanadier Edward
Relph und dem chinesisch-amerikanischen Yi-Fu Tuan gesprochen, existiert hier
kein wechselseitiges Verhiltnis zwischen Raum, Platz und Ort (space & place);*
ein Verhiltnis, das der franz6sische Soziologe Henri Lefebvre auch in den 1970ern

31 Auch in dem bekannten tiirkischen Film KIBAR FEYZO von 1978 beweist der Grof3grundbe-
sitzer Maho Aga immer wieder durch Ausweisungen eines Dorfbewohners, dass ihm das Land
gehort. Nur kehrt der ausgewiesene Feyzo aus der tiirkischen Stadt zuriick und bringt mit
seinen Ideen von dort das Dorfleben immer wieder durcheinander. Beispielsweise demons-
trieren irgendwann im Film die Frauen gegen das Brautgeld, das im Dorf von jeher Tradition
ist. Der politische Wandel im Dorf fiihrt so weit, dass am Ende der Grof3grundbesitzer selbst
aus dem Dorf ausgewiesen wird. Siehe hierzu: YiLMAZ, Atif (1978): Kibar Feyzo, Spielfilm,
Tiirkei, Arzu Film.

32 Der kanadische Geograf Edward Relph hilt in seiner bekannten Arbeit Place and Places-
ness von 1976 als Grundlage fiir einen stabilen Ort »as concept of place« fest, dass diesem ein
Wissen und ein Gefiihl eines Raums (space) vorausgehen muss. Das Verhiltnis von place und
space ist dabei in der Abfolge ein wechselseitiges: »In general it seems that space provides the
context for places but derives its meaning from particular places«. RELPH, Edward (1976): Place
and Placelessness, London: Pion Ltd., S. 8. In diesem Zusammenhang unterscheidet der chi-
nesisch-amerikanische Geograf Yi-Fu Tuan, dass place fiir Sicherheit und Stabilitdt stehe und
space fiir Offenheit, Freiheit und zugleich auch fiir Gefahr. Siehe hierzu: TUAN, Yi-Fu (1977):



2.1 Der Gast und seine Arbeiter =—— 107

als Grundlage fiir die Aneignung des offentlichen Raums beschreibt.®®* Thm ist
es ein besonderes Anliegen, den 6ffentlichen Raum im Zentrum der Stadte, das
in den 1970er Jahren von Kaufhdusern gepragt ist, lebensweltlich zu gestalten.
Die Frage nach der Gruppe und die Frage nach Ort und Platz gehéren auf unter-
schiedlichsten Ebenen zu den zentralen Themen der Verhandlung von Integra-
tion in Literatur, Film, 6ffentlicher Debatte und Theorie der 1960er und 1970er
Jahre. Auflerst eindriicklich zeigt sich dies in Tun¢ Okans Film OToBUs. Kaum hat
der tiirkische Schlepper die tiirkischen Arbeiter nach Stockholm gebracht, parkt
er auf der Flucht vor der schwedischen Polizei den Bus mitten auf einem 6ffent-
lichen Platz. Er verlangt von den Tiirken im Bus, ihm die Pdsse und ihr letztes
Geld zu geben. Er wiirde sie ihnen gleich wieder mit den Arbeitsbescheinigungen
zuriickbringen. Bis dahin sollten sie auf keinen Fall den Bus verlassen, weil sie
dann ohne Papiere ausgewiesen wiirden. Der Schlepper kehrt nicht mehr zuriick
und in ihren abendlichen Touren streifen die Tiirken, als sie die 6ffentlichen Toi-
letten aufsuchen miissen, durch ein Stockholm, das nur aus Geschaften besteht.
Auflerstirritierend wird die Erfahrung fiir den Tiirken Mehmet, der vom Regisseur
selbst gespielt wird, als ihn ein schwedischer Homosexueller von der 6ffentlichen
Toilette mit auf eine 6ffentliche Veranstaltung nimmt, bei der Schwedinnen und
Schweden in edler Abendkleidung essen, trinken und gemeinsam einen Por-
nofilm anschauen. Auflerdem wahlt der Moderator der Veranstaltung aus dem
Publikum ein Paar aus, das vor allen anderen auf der Biihne Geschlechtsverkehr
haben soll. Als dann der homosexuelle Schwede den zu Stein erstarrten Tiirken
dabei auch noch sexuell bedrdangt, hilt es dieser keine Sekunde mehr aus und
verldsst mit einem Schrei die Bar. Am Ende des Films wird der Bus von der Polizei
mit den Insassen abtransportiert und jeder der Tiirken wird einzeln aus dem Bus
in Polizeigewahrsam gebracht.

Was die Rezeption von tiirkischen Filmen und tiirkischer Literatur zu Migra-
tion der 1960er und 1970er Jahre betrifft, haben sie bislang in der Forschung
wenig Beachtung gefunden. Eine wichtige Ausnahme stellt hier die kiirzliche
erschiene Arbeit Die visuelle Kultur der Migration von Omer Alkin dar.>* Ein Grund

Space and Place: The Perspective of Experience, Minneapolis: University of Minnesota, S. 6. Fiir
beide Humangeografen gilt, dass space und place sich wechselseitig bedingen.

33 LEFEBVRE, Henri (2006): »Die Produktion des Raums«. In: Stephan Giinzel: Raumtheorie.
Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 337f.
34 ALKIN (2019). Siehe hierzu auch den Aufsatz von Tuncay Kulaoglu und Martina Priessner
»Stationen der Migration« von 2017, in dem die Autoren mehrere Seiten den Filmen der 1970er
Jahre widmen. Siehe hierzu: KuLaoGLU, Tuncay/PRIESSNER, Martina (2017): »Stationen der
Migration. Aufbruch, Unterwegssein, Ankunft und Riickkehr im tiirkischen Yesilcamkino bis
zum subversiven Migrationskino der Jahrtausendwende«. In: Deutsch-Tiirkische Filmkultur im
Migrationskontext, Wiesbaden: Springer VS, S. 25-44 u. S. 26-32.



108 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

fiir die ausgebliebene Rezeption ist sicherlich die fehlende Ubersetzung ins Deut-
sche oder Englische und das nicht vorhandene Interesse von Filmverleihen, die
Filme als DVDs herauszubringen.*® Dabei stehen Tiirkler Almanyada, DONUs und
OTOBUS - beim letztgenannten zeigen es in jedem Fall die mehrfachen internatio-
nalen Pramierungen®® - in einem duferst weitreichenden Zusammenhang repri-
sentativ fiir die 1960er und 1970er Jahre: politisch in internationaler Rahmung,
typologisch mit ihren Fokussen auf eine fragile soziale Gruppe, auf ein fragiles
Verhiltnis zwischen place und space, zwischen Privatheit und Offentlichkeit,
mit ihren Themen Arbeit, Fortschritt, Konsum, Sexualitat, Sittlichkeit und die
Beherrschung all dessen durch Zivilitdt. Dieser Zusammenhang ist zur gleichen
Zeit auch in den asthetisch anspruchsvolleren und linkspolitisch motivierten
Bearbeitungen des Migrationsthemas durch Rainer Werner Fassbinder, Aras
Oren, Helma Sanders-Brahms, Giiney Dal und abschlieend mit Serif Gorens
Film ALMANYA, AcI VATAN (»Deutschland, bitteres Vaterland«) von 1979 konsti-
tutiv.>” Dabei vollzieht der zuletzt genannte Film ziemlich genau in seiner Mitte
einen narrativen Wandel auf mehreren Ebenen. Wahrend in der ersten Hilfte
Aufnahmen von 6ffentlichen Rdumen, von Straf3en, von Schwellenbegegnungen,
das bewegungs- und beschiftigungsreiche Leben in mehrparteilichen Wohnun-
gen im tiirkischen Dorf und in Berlin-Kreuzberg den Film bestimmen, fiihrt die
zweite Hilfte Immobilitdten ein, die den zweiten Leitsatz der vorliegenden Kul-
turgeschichte neben und mit anderen Werken einleitet. Aber auch diesen Werken
wird in der Forschung mitunter vorgehalten, ihre Akteure zu schematisch und zu
schablonenartig dargestellt zu haben.>®

Diese deutlich zu psychologische und zu sehr auf das Subjekt verengte Per-
spektive verkennt das Thema und den eigentlichen Fokus. In diesen Produktionen
stehen — wie ich zeigen werde — nicht die Ausgestaltung einer komplexen psy-
chisch-inneren Disposition oder die besondere Handlungsfahigkeit eines Indivi-
duums im Vordergrund, sondern die Kartierung eines Feldes mit Bediirfnisstruk-
turen, die eine Verdnderung von Personen und Gruppen einleiten, die das soziale
Gefiige der Erzdhlungen unerwartet verschieben. Als Orientierung steht im
Zentrum die Frage nach den Bedingungen, Moéglichkeiten und Unmdglichkeiten

35 Dank tiirkischer Internetportale ist es jedoch mdglich, sich diese Filme im Internet anzusehen.
36 Wenn Otobiis international sehr positiv aufgenommen wurde, ist er jedoch in der Tiirkei fiir
lange Zeit verboten worden, weil er die tiirkischen Dérfler besonders abwertend, naiv, dumm
und als stumme Personen darstellt. Siehe hierzu: ALKIN (2019): S. 161.

37 Siehe zu AcI VATAN: ALKIN (2019): S. 582f.

38 CHIN, Rita (2007): The Guest Worker Question in Postwar Germany, New York: Cambridge
University Press; GOKTURK, Deniz (2000b): »Migration und Kino. Subnationale Mitleidskultur
oder transnationale Rollenspiele?«. In: Interkulturelle Literatur in Deutschland. Ein Handbuch,
hg. v. Carmine Chiellino, Stuttgart, Weimar: Metzler, S. 329-347.



2.1 Der Gast und seine Arbeiter =—— 109

von sozialstrukturellem Wandel. Dieses ldsst sich sehr gut in der vielschichtigen,
ausfiihrlichen und bewegungsreichen Antwort Niyazis greifen, warum er den
iiberhaupt nach Deutschland gekommen sei.

Als das mit Deutschland aufkam
sagte ich mir,

so wie jedermann, ich auch:
Deutschland ist ein kleines Amerika.

Gehst du dorthin, Niyazi,

lebst du dort wie die Reichen von Bebek.
Denn die Armen

konnen nur in Amerika — oder in Deutschland
oder in einem anderen westlichen Land -
leben wie ein Amerikaner. Wahrend

das in unseren Landern

nur eine Sache der Reichen ist.

Und nur wenn man wie ein Amerikaner lebt
kann der Mensch sagen, ich habe gelebt.

Dort hat jeder einen Wagen.

Moderne Wohnungen mit Bad,

stangenweise Anziige, Nylonhemden

und Geliebte, die er an den Straflenecken kiif3t,
genau wie im Film.*

Doch diese Wiinsche werden weder in Yildiz’ autobiografischem Roman, in Sorays
und Okans Filmen noch in Orens Poem wahr. Vielmehr entwickeln sich die
Wiinsche und die Bediirfnisse zu Grundlagen von Kritik. Da Reflexionen zu Inte-
gration von der Kritik an Ist-Zustinden ausgehen, durchziehen die genannten
Themen die Sozialtypologie von Orten, Pldatzen und Raumen, von Sexualitdt und
Sittlichkeit, die kulturell-nationale Orientierung, Wirtschaft, Konsumkritik bis hin
zur Frage der Zivilitat. Wie ich weiter aufzeigen werde, bestimmen sie ebenso sehr
die Integrationsdebatten und -theorien der 1960er und 1970er Jahre in unterschied-
lichen Graden. Es sind Themen, die den innerdeutschen Diskurs asthetisch wie

39 OREN (1973): S. 25. Dass ein sozialstruktureller Aufstieg zugleich fiir einen Identititswandel
steht, fiir eine Integration in eine Mehrheitsgesellschaft, ist nicht nur im Kern Bestandteil der
Integrationstheorien von den 1920ern bis Ende der 1980er Jahre, also von Robert Ezra Park bis
Hartmut Esser. Auch tiirkische kemalistische Parteifunktiondre vertraten und propagierten
zwischen den 1950ern und 1970ern, »dass sich gut ausgebildete, im westlichen Sinn erzogene
Menschen« ein aufgeklartes Verhaltnis gegeniiber Traditionen und Religionen aneignen wiir-
den. Siehe hierzu: KREISER, Klaus/NEUMANN, Christoph (2009): Kleine Geschichte der Tiirkei,
Stuttgart: Reclam, S. 416.



110 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

politisch bestimmen, die Produktionen des Neuen Deutschen Films ebenso wie die
Debatten zur inneren Demokratisierung Deutschlands.*® In beiden thematischen
Feldern — der Migration und dem demokratischen Zustand der Bundesrepublik -
steht dabei ein zentraler Befund, dass es fiir die innere Demokratisierung der Bun-
desrepublik ndmlich unentbehrlich ist, einen Zusammenhang zwischen privatem
und offentlichem Leben, zwischen privatem und 6ffentlichem Raum zu entwi-
ckeln;** ein Konnex, der fiir die deutsch-tiirkische Literatur- und Filmproduktion,
wie an einigen Beispielen mit Zaimoglu, Ozdamar und Senocak im Einleitungska-
pitel bereits festgehalten wurde, ebenfalls konstitutiv ist.

Der Fokus auf Einstellungen, Verhaltensweisen und Gruppenkonstellatio-
nen ist jedoch nicht nur der Literatur und dem Film inhdrent. Systematisch
finden wir ihn auch in der bereits genannten Integrationstheorie Milton
Gordons, der Assimilation in American Life. Im Gegensatz zu Robert Ezra Parks
anvisierter kultureller Fusion von Herkunft und Ankunft durch den marginal
man sieht Gordon das Gelingen von Integration in der Generierung neuer sozi-
aler Bindungen durch »participational identifications«. Deren Trager konnen
nicht einzelne Individuen, sondern nur Gruppen sein, die sozialstrukturell
und kulturell eine Uberschneidungsdichte und Kontakte mit anderen Gruppen
entwickeln.*? Der erste Schritt zu neuen sozialen und kulturellen Bindungen
ist fiir Gordon der Abbau rassistischer, religioser und nationaler Diskriminie-
rungen und die Entstehung angemessener Verhaltensweisen, die neue integ-
rative Gruppenbindungen auslésen und zu einer »civic assimilation« fiihren
kénnen.*® Diesen Prozess, den Gordon anhand von sieben Etappen in seinem
Buch beschreibt, bezeichnet er nicht als eine Kultur- oder Zivilisationstheorie
sondern als »a >theory« of group life«.** Gelingen kann dieses Konzept jedoch
nur, wenn die small group in Kommunikation und engem Austausch mit einer
larger society steht, die sie als ihr zugehorig rahmt. Er bezeichnet diese core
society als »America«, was fiir Zivilgesellschaft steht. Dabei darf »America« in

40 Siehe hierzu: DAHRENDORF, Ralf (1966): Gesellschaft und Demokratie in Deutschland,
Miinchen: Piper, S. 464-482.

41 Das zentrale Thema des Neuen deutschen Films, der Mitte der 1960er Jahre mit den Filmen
ABSCHIED VON GESTERN (Alexander Kluge, 1966) und DER ZOGLING TORLESS (Volker Schléndorff,
1966) einsetzt und bis Ende der 1970er Jahre den deutschen Film definiert, ist ebenfalls das
Verhiltnis von privatem und 6ffentlichem Leben. Siehe hierzu: HAKE, Sabine (2004): Film in
Deutschland. Geschichte und Geschichten ab 1895, Reinbek: Rowohlt, S. 255.

42 GORDON (1964): S. 53.

43 Ebd., S.71.

44 Ebd., S. 18. Dieser Fokus auf die Gruppe resultiert aus Milton Gordons Ergebnis, dass kultu-
relle Identifikationen von small groups eine soziale Tatsache darstellen, die sich fiir ihn beson-
ders in den Biirgerbewegungen der 1960er herauskristallisiert hat.



2.1 Der Gast und seine Arbeiter =—— 111

Gordons Theorie nicht ein Territorium sein, das nur einer bestimmten Gruppe
gehort, wie beispielsweise den weif3en Protestanten. »Indeed, the white Protes-
tant is rarely conscious of the fact that he inhabits a group at all. He inhabits
America. The others live in groups.«** Solche ungleichen Wohnverhiltnisse sind
fiir Gordon die Grundlagen gesellschaftlicher Diskriminierung.*® »America«
sollte eine stabile »wohnliche« Referenz fiir alle Gruppenmitglieder als eine
large society sein.*” In den bereits kurz skizzierten Filmen und Texten zur tiirki-
schen Migration nach Deutschland entsteht weder am Ort der Herkunft noch an
dem der Ankunft eine stabile »wohnliche« Referenz.

Wenn in Gordons theoretischen Ausfiihrungen das real bewohnte Terri-
torium der Gruppen von den katholischen Farbigen {iber Chinesen bis hin zu
weiflen Protestanten mit der vorgestellten large society als »America« in einen
identifizierenden Zusammenhang gebracht werden kann, findet sich diese Form
der Korrelation von Territorium, Bewegung von »drinnen« nach »draufien« und
narrativer Identifikation in der Bundesrepublik Deutschland in den 1960er und
1970er Jahren nicht — oder hochstens fiir den Europder und den Amerikaner, aber
nicht fiir den Gastarbeiter. Das Pendant fiir die larger society in der Bundesre-
publik ist in dieser Zeit in wirtschaftlicher Hinsicht Europa und in kultureller
Hinsicht Amerika.”® Ahnlich wie die Akteurinnen und Akteure in den bereits
erwdhnten und beschriebenen Produktionen ihre Erfahrungen in Deutschland
etwas unbestimmt als Erfahrungen mit der europdischen Zivilisation bezeichnen,
beschreiben deutsche Politiker und Journalisten Sinn und Zweck der ausldandi-

45 GORDON (1964): S. 5, Hervorhebung im Original.

46 Ebd., S. 3.

47 »In the last analysis, what is gravely required is a society in which one may with equal pride
and without internal disquietude at the juxtaposition: >I am a Jew, or a Catholic, or a Protestant,
or a Negro, or an Indian, or an Oriental, or a Puerto Rican;« >I am an American;< and >I am a
man«.« GORDON (1964): S. 265. Weniger auf ein reales und zugleich imaginéres Territorium mit
»America« setzt Anfang der 1970er Jahre der Soziologe Mark Granovetter auf ein Netzwerk zwi-
schen unterschiedlichen Gruppen, das aus weak ties, schwachen Verbindungen, entsteht. Fiir
ihn sind es nicht die umstehenden Verwandten und Freunde, die die Integration in eine moderne
Gesellschaft ermdglichen, sondern Bekanntschaften aus anderen Gruppen, die soziale Mobilitat
ermoglichen kénnen. »Weak ties are actually vital for an individual’s integration into modern
society.« GRANOVETTER, Mark S. (1973): »The Strength of Weak Ties«. In: American Journal of
Sociology, Volume 78, Issue 6, S. 13601380, hier S. 1366.

48 Wenn die 1950er Jahre als erste Phase der Amerikanisierung »an einer Wand traditionsreicher
Ressentiments« in der Bundesrepublik zerschellten, erfolgte in den 1960er Jahren die eigentliche
Amerikanisierung. Die 1960er sind fiir viele Zeithistoriker das »entscheidende Jahrzehnt« der
Amerikanisierung. Siehe hierzu: SCHILDT (2009): S. 188. Siehe auch: DOERING-MANTEUFFEL, An-
selm (2011): »Amerikanisierung und Westernisierung«. Version: 1.0, In: Docupedia-Zeitgeschich-
te, 18.01.2011, http://docupedia.de/zg/Amerikanisierung_und_Westernisierung (20.05.2016).


http://docupedia.de/zg/Amerikanisierung_und_Westernisierung

112 — 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

schen Arbeitsmigration — besonders in der Anwerbephase zwischen 1955 und
1973 - auch als ein europdisches Integrationsprojekt.*’

Im ersten deutschen Zeitungsartikel zu Gastarbeitern wird beispielsweise bei
der Anwerbung der italienischen Arbeitskrafte im Dezember 1955 die europdische
Solidaritit beschworen.*® Und knapp fiinfzehn Jahre danach ist es noch Tenor
unter vielen deutschen vorsitzenden Gewerkschaftern, dass »der ausldndische
Arbeiter von heute [...] der europiische Biirger von morgen [ist]«.”* Auch fiir die
Schweiz halt der Ziircher Soziologe Hans-Joachim Hoffmann-Nowotny in seiner
Soziologie des Fremdarbeiterproblems von 1973 fest, dass die Integration der
Fremdarbeiter in der Schweiz nur gelingen kénne, wenn sie als eine europdische
und dariiber hinaus sogar als eine weltgesellschaftliche begriffen werde.>? Auf die
kognitive Assimilation folgt die sozialstrukturelle, auf diese die soziale und am
Ende ergibt sich die identifikative Assimilation wie von selbst. Im Zentrum seiner
Integrationstheorie stehen die Expansion und die Offnung der Beschiftigungs-
struktur fiir Fremdarbeiter wie fiir die Autochthonen.>® Was aber diesen neuen
europdischen Biirger jenseits seiner Bestimmung als Arbeiter oder Konsument
auszeichnen soll, wird — wie auch in Bekir Yildiz autobiografischem Roman -
an keiner Stelle der genannten Texte, ob journalistisch oder wissenschaftlich,
explizit. Es dominiert die Vorstellung, dass Zeit, Wirtschaft und sozialstrukturel-
ler Aufstieg die sozial bestehenden Spannungen der Migration werden auflésen
kénnen.”* Diese mangelnde Aquivalenz zwischen Wirtschaft und politischem

49 »Eingliederung« und »Anpassung« sind die zwei am haufigsten verwendeten Begriffe in
dieser Zeit, wenn es um die Frage der Integration der Arbeitsmigranten geht. Siehe hierzu:
SCHONWALDER, Karen (2001): Einwanderung und ethnische Pluralitdt, Berlin: Klartext, S. 165.
Siehe auch: RAUER, Valentin (2013): »Integrationsdebatten in der deutschen Offentlichkeit
(1947-2012)«. In: Die Integrationsdebatte zwischen Assimilation und Diversitdit. Grenzziehungen in
Theorie, Kunst und Gesellschaft, hg. v. Ozkan Ezli, Andreas Langenohl, Valentin Rauer, Claudia
Voigtmann, Bielefeld: transcript, S. 51-86, hier S. 77.

50 FAZ (1955): »Hunderttausend italienische Gastarbeiter kommenc, 21.12.1955.

51 STEPHAN, Giinter (1969): ,,Einstellung und Politik der Gewerkschaften“. In: Strukturfragen
der Ausldnderbeschdftigung, hg. v. Prof. Dr. Johannes Chr. Papalekas, Herford: Maximilian,
S. 34-46, hier S. 40.

52 Siehe hierzu: HOFFMANN-NOWOTNY, Hans-Joachim (1973): Soziologie des Fremdarbeiterprob-
lems. Eine theoretische und empirische Analyse am Beispiel der Schweiz, Stuttgart: Enke, S. 317-321.
53 Ebd., S. 23.

54 Da dies aber in der Praxis weder die Politik der Bundesregierung noch die anderer europdi-
scher Lander ist, steht neben diesem insgesamt sehr unbestimmt gehaltenen Narrativ einer eu-
ropdischen Integration eine duflerst konkret und bestimmt gefiihrte Kosten-Nutzen-Kalkulation
der Arbeitsmigration nach Deutschland, wie sie Ulrich Herbert und Karin Hunn in ihren Publi-
kationen aufgezeigt haben. Durch die Neufassung des Anwerbeabkommens zwischen der Bun-
desrepublik und der Tiirkei 1964 — nach 1961 — war es den tiirkischen Gastarbeitern nach zwei



2.1 Der Gast und seine Arbeiter =—— 113

Entwurf, um welchen europdischen Biirger es beim Arbeitsmigranten in Zukunft
gehen soll, impliziert eine gespaltene Reprdsentation, die Literatur und Film der
1970er Jahre zentral bestimmt. Diese Spannung und Spaltung hat paradoxerweise
auch ihr Gutes gehabt, denn sie war die Grundlage der beginnenden informellen
Einwanderungsgeschichte in der Bundesrepublik. Man war zwar kein Einwande-
rungsland, doch wurden aufgrund des bundesrepublikanischen wirtschaftlichen
Bedarfs und des politischen Projekts wieder Teil der zivilen westlichen Welt zu
werden, Familienzusammenfiihrungen erlaubt, die logischerweise Einwande-
rungsprozesse einlduteten. »Sowohl fiir die konservativ als auch die sozialdemo-
kratisch gefiihrten Regierungen der mittleren 1950er bis mittleren 1970er Jahre
war die Arbeitsmigration aus dem Ausland verkniipft mit zentralen Zielen ihrer
Politik.«> Aktiver Teil dieser Politik sollten die auslindischen Arbeitskrifte aber
nicht werden, wie es auch das Ausldandergesetz von 1965 dokumentiert.

Es ist mitunter diese uneinheitliche Adressierung der Gastarbeiter als ein
uneinheitliches Objekt, die die erste grof3e 6ffentliche Debatte {iber Gastarbei-
ter weder von nationalen noch kulturellen Merkmalen bestimmen lie3.>¢ Im
Gegenteil biindelt das Thema, das die Bildzeitung im Friihjahr 1966 aufwarf, Dis-
ziplin, K6rperlichkeit und Fleif3.”” Sie titelte im Zusammenhang einer Tagung
des Bundes Deutscher Arbeitgeber (BDA) zum »Gastarbeiter«, ob »Gastarbei-
ter fleifdiger als deutsche Arbeiter« seien. Tags darauf legten mehr als 5000

Jahren Aufenthalt in Deutschland moglich, ihre Frauen und Kinder nach Deutschland nachzie-
hen zu lassen. Siehe hierzu: HERBERT, Ulrich (2001): Geschichte der Ausldnderpolitik in Deutsch-
land. Saisonarbeiter, Zwangsarbeiter, Fliichtlinge, Gastarbeiter, Miinchen: Beck, S. 227-229. Dies
fiihrte dazu, dass der Anteil nicht arbeitender Gastarbeiter ab Mitte der 1960er zunahm und da-
durch erh6hte Kosten auf kommunaler Ebene entstanden. Letzteres war am Ende die eigentliche
Grundlage fiir den Anwerbestopp im November 1973 durch die Regierung von Willy Brandt und
weniger die Erdélkrise. Siehe hierzu: HUNN (2005): S. 341. Hinzu kommt — neben dem Gastarbei-
ter als Europder und der Kosten-Nutzen-Kalkulation - ein weiteres immer wieder auftretendes
Narrativ, dass die Sprechweisen der Integration in den 1960er und 1970er Jahren ebenfalls mitbe-
stimmt. Oft wird die Gastarbeiteranwerbung als eine Art Entwicklungshilfe beschrieben, bei der
die Gastarbeiter viel fiir ihre Herkunftslander und Herkunftsgesellschaften auf industrieller und
zivilisatorischer Ebene lernen wiirden. Auf diesen Aspekt werde ich in Kapitel 2.7 »Zivilisation
als unbestimmte Soziokultur« noch nidher eingehen.

55 SCHONWALDER, Karen (1999): »Ist nur Liberalisierung Fortschritt?« Zur Entstehung des ers-
ten Ausldandergesetzes der Bundesrepublik«. In: 50 Jahre Bundesrepublik. 50 Jahre Einwanderung.
Nachkriegsgeschichte als Migrationsgeschichte, Frankfurt a. M.: Campus, S. 127-144, hier S. 141.

56 Auf diesen Aspekt, dass Kultur in den Anfdngen der Arbeitsmigration, selbst bei den tiirki-
schen Gastarbeitern, keine besondere Rolle gespielt hat, macht auch die Historikerin Karin Hunn
explizit aufmerksam. Siehe hierzu: HUNN (2005): S. 139.

57 Auch im tiirkischen Film D6NUS sehen wir fast in jeder Sequenz arbeitende Menschen. Ent-
weder auf dem Feld, beim Wasserholen oder den Dorflehrer beim Unterrichten.



114 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

deutsche Arbeiter der metallverarbeitenden Betriebe in Baden-Wiirttemberg
protestierend ihre Arbeit fiir mehrere Tage nieder; sie fiihlten sich »belei-
digt«, in ihrer »Ehre« gekrinkt.>® Erst achtzehn Monate zuvor, am 10. Septem-
ber 1964, wurde dem einmillionsten Gastarbeiter, dem Portugiesen Armando
Rodrigues, am Bahnhof von Kéln-Deutz ein zweisitziges Moped zusammen mit
einem Nelkenstraufl geschenkt.>® Einen weiteren Nachweis dafiir, dass expli-
zit keine nationalen oder religiosen Kategorien in den 1960er und 1970ern als
trennende bestimmend waren, zeigt auch eindriicklich, dass beispielsweise
1965 das Ende des Ramadans im Kolner Dom gefeiert wurde. Dabei wurde
diese Feier nicht als ein interreligioses Fest begriffen, sondern vielmehr als
eine Moglichkeit fiir alle Muslime in K6ln an einem groflen und angemessenen
Ort das Ende der Fastenzeit feiern zu kénnen.*°

Trotz dieser Zeichen bleibt die Gastarbeitermigration in die Bundesrepublik
ein wirtschaftliches Projekt. Der Weltmarkt der 1960er Jahre setzt sich aus dem
angloamerikanischen und westeuropdischen Markt zusammen und das nach
Westen wachsende Europa dieser Zeit ist in erster Linie eine Wirtschaftsgemein-
schaft (EWG). Lander wie Italien, Portugal, Jugoslawien oder Griechenland gehtren
nicht dazu, die daraufhin, ebenso wie die Tiirkei, die meisten Gastarbeiter auf
Basis von Anwerbevertriagen nach Deutschland entsenden. Die Zahl der Gastarbei-
ter in der Bundesrepublik bleibt zwischen den Jahren 1964 und 1968, sprich bis zur

58 Allein bei der Daimler-Benz AG waren es im Werk bei Untertiirkheim und im Zweigbetrieb
Stuttgart-Hedelfingen tiber 3000 streikende Metallarbeiter. Vgl. hierzu: COHN-BENDIT, Daniel/
ScHMID, Thomas (1993): Heimat Babylon. Das Wagnis der multikulturellen Demokratie, Hamburg:
Hoffmann und Campe, S. 121. Uber 35 % der Gastarbeiter waren in der Eisen- und Metallerzeu-
gung und -verarbeitung beschiftigt. Siehe auch: HERBERT (2001): S. 225.

59 FAZ (1964): »Grof3er Bahnhof fiir Armando Sa Rodrigues«, 11.09.1964. Im Zusammenhang
dieses Empfangs schrieb der damalige Bundesarbeitsminister Theodor Blank im Bulletin des
Presse- und Informationsamtes der Bundesregierung, dass der deutsche 6konomische Fortschritt
ohne die Gastarbeiter nicht denkbar wére. »Diese Million Menschen auf deutschen Arbeitsplat-
zen tragt mit dazu bei, daf} unsere Produktion weiter wachst, unsere Preise stabil und unsere
Geltung auf dem Weltmarkt erhalten bleibt. Die Rolle der Gastarbeiter auf dem Arbeitsmarkt wird
in den kommenden Jahren sicher noch gewichtiger werden.« BLANK, Theodor: »Eine Million
Gastarbeiter«. In: Bulletin des Presse- und Informationsamtes der Bundesregierung, 30.10.1964,
Nr. 160, S. 1480.

60 Siehe hierzu: HUNN, Karin (2011): »Tiirken sind auch nur Menschen. Und zwar Menschen
mit einer anderen Kultur.< Ursachen von Fremd- und Selbstethnisierung tiirkischer Migranten in
der Bundesrepublik«. Vortrag im Rahmen der Tagung Ist das Konzept der Integration iiberholt?
Theoretische Fassungen einer aktuellen Debatte (14.-15.07.2011), Universitat Konstanz, 14.07.2014,
https://streaming.uni-konstanz.de/talks-events/integrationstagung-ist-das-konzept-der-in-
tegration/tuerken-sind-auch-nur-menschen-und-zwar-menschen-mit-einer-anderen-kultur/
(05.07.2017).


https://streaming.uni-konstanz.de/talks-events/integrationstagung-ist-das-konzept-der-integration/tuerken-sind-auch-nur-menschen-und-zwar-menschen-mit-einer-anderen-kultur/
https://streaming.uni-konstanz.de/talks-events/integrationstagung-ist-das-konzept-der-integration/tuerken-sind-auch-nur-menschen-und-zwar-menschen-mit-einer-anderen-kultur/

2.1 Der Gast und seine Arbeiter =—— 115

ersten kurzen wirtschaftlichen Rezession 1967, konstant bei knapp einer Million.
Aufgrund erneuter wirtschaftlicher Konjunktur verdoppelt sie sich zwischen den
Jahren 1968 und 1973 auf 2,595 Millionen.®* Seit Januar 1972 bilden die Tiirken bis
heute die gréf3te nationale Gastarbeiter-Gruppe in der Bundesrepublik Deutsch-
land. Zu Beginn der 1970er Jahre nimmt die Kritik an der Anwerbung von Arbeits-
migranten 6ffentlich zu, besonders was die Fragen der 6ffentlichen Ordnung und
ihrer Sicherheit betrifft. Zugleich wachst die Kritik an den Unterbringungen und
Wohnverhiltnissen der Gastarbeiter in Baracken und Wohnheimen.®?

Diese gesellschaftspolitische Gemengelage zwischen Gastarbeiter in einem
europdisch-westlichen Auftrag als Gaste zu empfangen und sie dennoch aus-
schlief3lich am wirtschaftlichen Profit zu messen, kennzeichnet die widerspriich-
lichen Entstehungsbedingungen und Grundlagen der Migration in den 1960er
und 1970er Jahren. Meine Fragen, die sich daraus ergeben: Zeigt sich diese diame-
trale Spannungslage zwischen politischem und wirtschaftlichem System, die sich
auch in der Begriffsgeschichte »Gastarbeiter« ablesen ldsst, als eine zusammen-
gehorige, paradoxe epistemische Einheit in Literatur, Film und politischer Refle-
xion? Und wenn ja, in welche narrativen Formen haben die Diskurse diese Span-
nungen iibersetzt? Was sind das fiir Geschichten, die sie erzdhlen? Mit welchen
Plots, narrativen Abfolgen wurden sie gerahmt? Wie ist das komplexe Verhiltnis
der Reprdsentation zwischen Darstellen und Vertreten in diesen Anfangen der
deutsch-tiirkischen Literatur und des deutsch-tiirkischen Films geldst worden?
Ist es iiberhaupt gelost worden? Haben Literatur und Film Antworten auf diese
Spannungslagen geben kénnen?

Da die hier im Zentrum stehenden Filme und Texte von Helma Sanders-
Brahms, Tiirkan Soray, Aras Oren, Tung Okan, Giiney Dal, Rainer Werner Fassbin-
der und Serif Goren in den 1970ern im Unterschied zu Bekir Yildiz’ Roman sehr
erfolgreich waren, stellt sich die Frage, welches grofiere gesellschaftspolitische
Narrativ ihre Geschichten aktualisierten und modifizierten, um als gelungene
Erzahlungen klassen- und schichtiibergreifend rezipiert werden zu konnen. Was
hat man letztlich in den 1960er und 1970er Jahren unter »Integration« verstanden?
Wie weit reichte die Semantik des Begriffs? Galt er vielleicht {iber die Siidlander,
Gastarbeiter und Ausldander hinaus auch fiir die vermeintlich alteingesessenen
Deutschen selbst? Denn die Frage, wo die europdische Zivilisation beginnt, hitte
in den 1960er und 1970er Jahren auch in einem deutschen autobiografischen
Roman gestellt werden kénnen.

61 Siehe hierzu: HERBERT (2001): S. 224.
62 Siehe hierzu: ebd., S. 235.



116 —— 2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

2.2 Einfache Geschichten: Uberraschend viele Lesarten

Es war die Nachricht {iber die Ermordung einer blonden Tiirkin in einem Kélner
Boulevard-Blatt 1971, die die Regisseurin Helma Sanders-Brahms auf die Idee
ihres sehr erfolgreichen und zugleich umstrittenen Spielfilms SHIRINS HOCH-
ZEIT (1976) brachte. Dem Zeitungsbericht zufolge wurde der Tiirkin, vermutlich
eine Prostituierte, in der Ndhe eines Kolner Arbeiterwohnheims in den Riicken
geschossen.®®> Wochen vor dieser Tat arbeitet Sanders-Brahms an ihrem Doku-
mentarfilm DIE INDUSTRIELLE RESERVE-ARMEE, einem 36-miniitigen Kurzfilm in
Farbe, der die Funktion und Situation der Arbeitsmigranten in der Bundesrepub-
lik Deutschland zum Thema hat.

Bei ihren Recherchen zu diesem Film ist ihr das besondere Anliegen des
Leiters eines Kolner Arbeiterwohnheims der Fordwerke aufgefallen. Der Mann
will »bei Ford den Bau eines Bordells in Heimnédhe anregen, um damit das sexu-
elle Problem der Arbeiter zu 16sen, die ein Jahr von ihren Frauen getrennt in
einem fremden Land ohne soziale Kontakte leben miissen«.®® Mit seinem Vor-
schlag mdchte er auch gegen die »Tricks« der Kélner Zuhélter angehen, denen es
immer wieder gelingt, »trotz Pfortenschlusses um 22:00 [hauptséchlich durch die
Kellerfenster] Mddchen in die Heime zu bringen«.®® Im Zusammenhang all dieser
Recherchen kommt Helma Sanders-Brahms eine Kette von Situationen in den
Sinn, die ihr Filmprojekt plastisch werden lassen. Sie denkt »an die Kellerfenster,
an die Zimmer mit vier bis sechs Madnnern darin, an das Madchen, das in diese
Zimmer gehen [muss], ein Bett nach dem anderen, wihrend die iibrigen Zimmer-
insassen« zuhoren, warten. Und sie denkt »an die Situation dieser Mdnner, an die
Situation des Maddchens«.®” Diese aus Nachrichten, Recherchen und Interviews
imaginierten Szenen dienen spdter auch als Vorlagen fiir die letzten 20 Minuten
des zweistiindigen Spielfilms SHIRINS HOCHZEIT. Zugleich evozieren diese Situ-
ationen auch Sanders-Brahms’ narrative Folge des Films von Anfang, Mitte und

63 Siehe: SANDERS-BRAHMS, Helma (1980): Shirins Hochzeit, Freiburg: Panta Rhei Filmverlag, S. 107.
64 Siehe: http://www.filmportal.de/film/die-industrielle-reserve-armee_e0445ac032354c129bfd4d
5695e63aaa (17.08.2016). Vor diesem Dokumentarfilm zu den Gastarbeitern in Deutschland hatte
Helma Sanders-Brahms in ihren ersten Film ANGELIKA URBAN, VERKAUFERIN, VERLOBT (1970)
den Alltag einer Verkduferin in der Modeschmuckabteilung eines Kaufhauses dokumentiert. SAN-
DERS-BRAHMS, Helma (1970): Angelika Urban, Verkduferin, verlobt, Dokumentation, BRD, Zentral
Film Verleih.

65 SANDERS-BRAHMS (1980): S. 107.

66 Ebd.

67 Ebd.


http://www.filmportal.de/film/die-industrielle-reserve-armee_e0445ac032354c129bfd4d5695e63aaa
http://www.filmportal.de/film/die-industrielle-reserve-armee_e0445ac032354c129bfd4d5695e63aaa

2.2 Einfache Geschichten: Uberraschend viele Lesarten = 117

Ende, ihre »causes« und »effects«®®: Wie ist es zur Tétung der tiirkischen
Prostituierten gekommen und wie ist sie in diese Umstande hineingeraten? Ver-
mutlich kommt sie aus einem tiirkischen Dorf, rasoniert sie weiter, aber warum
ist sie von dort weggegangen? Und warum nach Deutschland, und wie sieht ihr
Leben hier aus? An der Abfolge dieses Schicksals und vorerst Einzelfalls gibt es
fiir Helma Sander-Brahms kaum Zweifel. »Heim, Fabrik, Arbeitslosigkeit, danach
Verlust des Heimplatzes, aber die Verpflichtung, Geld nach Hause zu schicken.
Also der Strich. Shirin war in meinem Kopf geboren, nach ihrem Tod.«®°

Ausgehend von diesen Assoziationen und Kausalititen entsteht SHIRINS
HocCHZEIT. Er ist der erste deutsche Spielfilm, der die tiirkische Migration nach
Deutschland zum Thema hat und wird am 20. Januar 1976 im Ersten Deutschen
Fernsehen zum ersten Mal ausgestrahlt. Der Film erzdhlt die Geschichte einer
jungen tiirkischen Frau, die, als sie von den Briidern ihres Vaters an einen rei-
chen Brautwerber verkauft werden soll, aus einem tiirkischen Dorf zunachst nach
Istanbul und dann nach Deutschland flieht. Der Aufbruch ist aber mehr als nur
eine Flucht, denn sie geht nach Kéln, zu dem Mann — einem tiirkischen Gastar-
beiter —, den sie liebt und der ihr urspriinglich versprochen war. Sie wird ihm, am
Ende des Films, als Prostituierte in einem Koélner Arbeiterwohnheim begegnen.
Aber er wird sie nicht erkennen, weil sie gezwungen wurde, sich dem »westlichen
Leben« anzupassen.

Trotz dieser einfachen und schematisch sehr simplen Story hétte die Rezep-
tion dieser ungliicklichen Liebesgeschichte sowohl unmittelbar nach der Aus-
strahlung als auch spéter in der Forschung kaum unterschiedlicher und wider-
spriichlicher ausfallen kénnen. Auf Vorschlag der Jury der Funkkorrespondenz
der Katholischen Kirche wird der Film von ARD und ZDF zum Fernsehspiel des
Monats gekiirt.”® Seine Einschaltquote (damals: »Sehbeteiligung«) lag bei der
Erstausstrahlung bei 37 %.”* Die Zeitungskritik (vom Stern iiber die Zeit bis zum
Spiegel) wertet den Film als eine empfindsam-realistische Geschichte, der es
eindrucksvoll gelinge, sich in die »Psyche einzufiihlen und zugleich in dieser
Deutlichkeit den gesellschaftlichen und politischen Kausalitdten auf die Spur«
zu kommen.”? An anderer Stelle wird er in einem Atemzug genannt mit Fellinis

68 Vgl. BORDWELL, David/THOMPSON, Kristin (2012): Film Art. An Introduction, 10. Aufl.,
New York: McGraw-Hill, S. 77-79.

69 Ebd., S. 108.

70 Siehe hierzu: Medien aktuell, 02.02.1976. Aus: SANDERS-BRAHMS (1980): S. 140.

71 Zum Vergleich: Die hochste Einschaltquote des aktuell erfolgreichsten Tatortermittlerpaars
seit den 1990er Jahren — Tatort: Miinster — betragt 13,2 %. Siehe hierzu: http://de.statista.com/
statistik/daten/studie/169503/umfrage/durchschnittliche-einschaltquote-der-tatort-ermittler/
(17.08.2016).

72 BRODER, F. J. (1976): Das Mdrchen vom eisernen Berg. In: Niirnberger Nachrichten, 22.01.1976.


http://de.statista.com/statistik/daten/studie/169503/umfrage/durchschnittliche-einschaltquote-der-tatort-ermittler/
http://de.statista.com/statistik/daten/studie/169503/umfrage/durchschnittliche-einschaltquote-der-tatort-ermittler/

118 —— 2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

Klassiker LA STRADA (1954) und mit Volker Schlondorffs pramiertem Film DIE
VERLORENE EHRE DER KATHARINA BLUM (1975). Auf dieser Interpretationsebene ist
die »tiirkische« Figur Shirin mit der »deutschen« Figur Katharina Blum identisch.

Der allgemein-verbindlichen existenziell kulturiibergreifenden Lesart steht
eine andere gegeniiber; eine spezifische national-kulturelle, die Shirin mit Katha-
rina nicht langer gleichsetzt. Der Film zeige eindriicklich die Mentalitat eines »tiir-
kischen Madchens« und die »Eigenart des Miteinanderumgehens der tiirkischen
Landsleute« untereinander.” Diesen beiden sich widersprechenden Lesarten fiigt
sich wenige Tage nach der Erstausstrahlung eine dritte Deutungsebene seitens
der rechtskonservativen tiirkischen Boulevardzeitung Terciiman (»Dolmetscher«)
hinzu, die die anderen Interpretationen fiir null und nichtig erklirt.”* Entspre-
chend der Artikel, die Terciiman zwischen dem 23. und dem 25. Januar 1976 ver-
offentlicht, zeigt dieser Film weder allgemeine gesellschaftliche Zwange und
Kausalitaten auf, noch stellt er in irgendeiner Form die tiirkische Kultur dar. Im
Gegenteil: Eine Tiirkin wiirde sich niemals so verhalten, wie dies die tiirkische
Protagonistin im Film tut. Sie stehe — nach Ansicht des Redakteurs - nicht fiir das
tlirkische Madchen, weil »die sozialen Gegebenheiten des tiirkischen Volkes [im
Film] bewusst so wirklichkeitsfremd dargestellt« werden und die wirklichen Ver-
hiltnisse iiberhaupt nicht zum Vorschein kommen.” Vielmehr wiirden durch den
Film die »Ehre der tiirkischen Mddchen mit den Fiiflen getreten« und die »Menta-
litét, [die] Sitten und die Gebrduche der Tiirken ldcherlich gemacht«.”®

73 SANDERS-BRAHMS (1980): S. 140.

74 Der Terciiman war die erste tiirkische Zeitung, die ab 1971 in Deutschland, in Frankfurt am
Main eine eigene Druckerei unterhielt. In den 1960er und 1970er Jahren gehorte sie neben den
Zeitungen Hiirriyet und Cumhuriyet zu den wirkmaéchtigsten Zeitungen in der Tiirkei. In Deutsch-
land folgten auf den Terciiman 1972 die international bekannte Zeitung Hiirriyet und die Mil-
liyet. Siehe hierzu: KARACABEY, Makfi (1996): Tiirkische Tageszeitungen in der BRD. Rolle, Einfluf3,
Funktionen, Dissertation Universitat Frankfurt a. M., S. 11. Siehe hierzu auch: CALAGAN, Nesrin Z.
(2010): Tiirkische Presse in Deutschland. Der deutsch-tiirkische Medienmarkt und seine Produzen-
ten, Bielefeld: transcript, S. 81.

75 Ebd., S. 83. Die duflerst disparate und mitunter »konflikttrachtige« Rezeption des Films
SHIRINS HOCHZEIT steht auch im Zentrum des Aufsatzes Das gefallene Mdrchen. Zur filmischen
Narration und Semiotik transkultureller Missverstindnisse von Klaus Schenk. Siehe hierzu:
SCHENK, Klaus (2020): »Das gefallene Méarchen. Zur filmischen Narration und Semiotik trans-
kultureller Missverstandnisse«. In: Der deutsch-tiirkische Film. Neue kulturwissenschaftliche Per-
spektiven, hg. v. Deniz Bayrak u. a., Bielefeld: transcript, S. 39-64, S. 41.

76 Die Artikel im Terciiman und die von der WDR geplante Wiederausstrahlung des Films ein
paar Wochen spater fiihrten Anfang Februar zu einer Demonstration von knapp 200 tiirkischen
Gastarbeitern vor dem WDR-Funkhaus in K6ln. In Interviews hielten die Regisseurin Helma
Sanders-Brahms und die tiirkische Schauspielerin fest, dass sie von nationalistischen Tiirken
beschimpft worden seien und Morddrohungen erhalten hétten, worauf ihnen Polizeischutz



2.2 Einfache Geschichten: Uberraschend viele Lesarten = 119

Mit historischem und sozialpolitischem Abstand liest die Forschung ab den
1990er Jahren SHIRINS HOCHZEIT nochmals ganz anders. Annette Brauerhoch
sieht Mitte der 1990er nicht mehr das existenzialistisch isolierte Innenleben einer
Frau oder die Dar- bzw. Blof3stellung einer anderen Kultur. Sie interpretiert den
Film, indem sie vom kommentierenden und strukturierenden Off-Dialog zwischen
der Regisseurin Sanders-Brahms und der Hauptdarstellerin Ayten Eren ausgeht,
als einen kolonialistischen, der zwar dem Westen eine Geschichte erzihle, aber
keineswegs den Akteurinnen und Akteuren der Dritten Welt.”” Welche Geschichte
hier dem Westen, oder genauer der Bundesrepublik, gegeben wird, ist aber aus
dem Film allein zu erschlieen. Fiinfzehn Jahre nach Brauerhochs Interpreta-
tion sieht Jochen Neubauer in Sanders-Brahms’ Film eine moderne bundesre-
publikanische Gesellschaft, der eine vom Islam geprédgte Gesellschaft diametral
gegeniibergestellt wiirde.”® Entgegen dieser Interpretation sehen wir in diesem
Film keine einzige Person, die einer spezifisch muslimischen Verpflichtung wie
Beten (salat), Fasten (saum) oder der muslimischen Pilgerfahrt (Hadsch) nach
Mekka nachgeht. Einzig das Kopftuch, das Shirin tragt, verleitet zu einer derarti-
gen Interpretation. Doch dass das nicht ausreicht, wird die Analyse zeigen. Und
Klaus Schenk richtet in seiner kiirzlich erschienen Analyse zu SHIRINS HOCHZEIT
sein Augenmerk auf die transkulturellen »Polarisierungen und gegenldaufgen
Deutbarkeiten« des Films, wie ich sie hier auch kurz angerissen habe.” Die Breite

gewihrt wurde. Zitiert aus: Hunn (2005): S. 430. In ihren Notizen hilt Sanders-Brahms fest, dass
liber SHIRINS HOCHZEIT mehr als eine Stunde im tiirkischen Parlament debattiert wurde. SAN-
DERS-BRAHMS (1980): S. 102. Siehe hierzu auch: SCHENK (2020): S. 46f. Ali Osman Oztiirk und
Derya Canbolat analysieren in ihrem Aufsatz Rezeption des Spielfilms ,Shirins Hochzeit* (1976)
aus der Perspektive der tiirkischen Musikproduktion in Deutschland drei tiirkische Deutschland-
lieder, die von den tiirkischen Liedermachern Metin Tiirk6z und Adnan Varveren in Deutschland
als Reaktion auf Helma Sanders-Brahms Film geschrieben wurden. Die Liedermacher fiihlten
sich, wie Oztiirk und Canbolat festhalten, vom Film in ihrer tiirkischen Ehre verletzt und be-
leidigt, weil keine echte tiirkische Frau sich so verhalten wiirde wie Shirin in Sanders-Brahms
Film. Die schweren sozialen und 6konomischen Bedingungen, denen die Protagonisten im Film
ausgesetzt ist, spielen in den Liedertexten keine Rolle. Siehe hierzu: OzTiRK, Ali Osman/CAN-
BOLAT, Derya (2020): »Rezeption des Spielfilms ,Shirins Hochzeit‘ (1976) aus der Perspektive der
tlirkischen Musikproduktion in Deutschland«. In: Der deutsch-tiirkische Film. Neue kulturwissen-
schaftliche Perspektiven, hg. v. Deniz Bayrak u. a., Bielefeld: transcript, S. 65-80.

77 Vgl. BRAUERHOCH, Annette (1995): »Die Heimat des Geschlechts — oder mit der fremden
Geschichte die eigene erzdhlen. Zu Shirins Hochzeit von Helma Sanders-Brahms«. In: »Getiirkte
Bilder«. Zur Inszenierung von Fremden im Film, hg. v. Ernst Karpf, Doron Kiesel, Karsten Vilarius,
S. 108115, hier S. 115.

78 NEUBAUER, Jochen (2011): Tiirkische Deutsche, Kanakster und Deutschlinder. Identitdit und
Fremdwahrnehmung in Film und Literatur, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, S. 76.

79 SCHENK (2020): S. 57.



120 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

und Diversitét dieser Film-Rezeption (von einer existenzialistischen Isoliertheit
iiber die Frage kultureller Reprasentation, den Kolonialismus bis hin zur Unter-
scheidung zwischen Religion und Moderne), hat jedoch nicht nur mit den jeweils
spezifisch historischen Konstellationen und Positionen ihrer Interpretinnen und
Interpreten zu tun.

Die Vielfalt der unterschiedlichen Deutungen von SHIRINS HOCHZEIT, die wir
auch bei Aras Orens Was will Niyazi in der Naunynstrafe (1973) und bei Rainer
Werner Fassbinders ANGST ESSEN SEELE AUF (1973) werden feststellen k6nnen,
liegt, wie ich aufzeigen méchte, besonders an der Konstellation, was als Kritik an
einem Ist-Zustand, was als Problem und was als seine Losung begriffen wurde.
Dieser jeweils unterschiedliche Zugang bestimmt mitunter die narrative Abfolge,
die Plotstruktur und die Situationen zwischen den Akteurinnen und Akteuren in
Literatur und Film; eine Konstellation, die sich aus losen Anfiangen und losem
Ende konstituiert. In ihrem Zentrum stehen die korperlichen Bediirfnisse der
Akteurinnen und Akteure, wechselseitig konstitutive Verhaltnisse zwischen Indi-
viduen und Gruppen, Arbeits- und Solidaritatsverhaltnisse, Entfremdungen und
nicht zuletzt angemessene und unangemessene Verhaltensweisen. Nationale,
kulturelle und religiose Marker sind zwar im Einsatz, bestimmen aber nicht den
Kern des Gelingens oder Scheiterns sozialer Integration, wie sie es dann ab den
1980ern der Fall ist. Die abstrakten kulturellen Marker sind in den 1960er und
1970er Jahren durch soziale Umstdnde gerahmt und kontextualisiert. Um diese
These differenzierter und iiberzeugender ausbuchstabieren zu kénnen und um
aufzuzeigen, aus welchen Bausteinen die Aquivalenzkette des Narrativs der Inte-
gration in den 1960er und 1970er Jahre besteht, folgen mit den nidchsten beiden
Unterkapiteln Analysen der Texte und Filme von Helma Sanders-Brahms und
Aras Oren. Ich werde aufzeigen, wie in diesen Werken Migration und Integra-
tion als Konzepte der Bewegung und der Identifikation verhandelt werden. Im
Zentrum der folgenden Analyse stehen SHIRINS HOCHZEIT und Was will Niyazi in
der Naunynstrafe.

2.3 SHIRINS HocHzEIT: Eine Geschichte ohne Herkunft
und Ankunft

In den ersten Einstellungen des Schwarzweif3films SHIRINS HOCHZEIT horen wir
die sanften melancholischen Kldnge einer tiirkischen Langhalslaute, das Bild ist
schwarz und aus dem Off spricht eine Frau mit auslandischem Akzent: »Jetzt bin
ich tot. Tot wie der eiserne Berg, der zwischen Shirin und Ferhat ist«. Das Bild
wird heller und wir sehen einen Berg. Die Stimme spricht weiter: »Ferhat muss
mit blofen Hinden einen Weg durch eisernen Berg zu Shirin graben. Und gréabt



2.3 SHIRINS HOCHZEIT: Eine Geschichte ohne Herkunft und Ankunft =—— 121

und grabt, kommt an. Eine Geschichte sagt: zu spit. Eine andere Geschichte sagt:
noch gerade zur rechten Zeit.«2® Der Titel des Films, die ersten Einstellungen und
die ersten Sitze spielen auf die Liebesgeschichte zwischen Chosrou und Shirin
des persischen Dichters Nizami an.®

Die nichsten Bilder zeigen eine traditionell das Kopftuch tragende Frau in
Nahaufnahme; der Berg verblasst und 16st sich in ihr auf. Die Sprecherin stellt sich
als Shirin vor. Sie ist aus Anatolien, von klein auf Mahmud versprochen, der nun
als Gastarbeiter in Deutschland lebt. Es folgt eine halbtotale Einstellung eines stei-
nernen Feldes und die Sprecherin kommentiert, dies sei ihr Land. Darauf folgt eine
Nahaufnahme, in der wir Shirin Steine sammeln sehen. Eine andere Stimme ohne
Akzent erwidert der Sprecherin, dass das nicht ihr Land sei, sondern dem »Agha«®
gehore und sie nur hier sei, weil der »Agha« sie und ihre Familie auf dem Land
arbeiten lasse. Selbst die Steine auf dem Boden gehoren dem »Aga«.®

Die Kamera entfernt sich von der Steine sammelnden Shirin, nimmt ihre
ebenfalls Steine sammelnden Geschwister ins Objektiv und in einer weiteren
Bewegung weg von Shirin ihren Steine sammelnden Vater. Auf eine in die Tiefe
gesetzte totale Einstellung, die ein trockenes Feld mit arbeitenden Dorfbewoh-
nern zeigt,®* folgt die Sequenz mit derselben Einstellung, in der Shirins Vater von
der Gendarmarie verhaftet wird, weil er den Grundbesitzer (Aga) mit einem Stein
am Kopf verletzte.® Dies passiert alles im Sommer 1971. Shirins Vater habe dies
getan, weil seine Frau an Unterernahrung gestorben sei, informiert die akzentfreie

80 SANDER-BRAHMS, Helma (1976): Shirins Hochzeit, Spielfilm, BRD, DVD Zweitausendeins Edition.
81 Vgl. N1izamI (2009): Chosrou und Shirin, Ziirich: Menasse.

82 Mit Agha (tiirkische Schreibweise Aga) ist hier der »Grofigrundbesitzer« gemeint. Helma
Sanders-Brahms spricht das Wort aus dem Off phonetisch nicht korrekt aus. Sie spricht statt
eines weichen g ein normales g.

83 Aga stammt urspriinglich aus dem Mongolischen und ist in den Turksprachen ein verbrei-
teter Titel, der im Bedeutungsgebrauch von »Vater«, »Onkel« iiber besondere Wiirdentrdager im
Osmanischen Reich bis zum »Grofigrundbesitzer« in der modernen tiirkischen Republik reicht.
Der Grofigrundbesitzer ist in der tiirkischen Literatur und im tiirkischen Film der 1970er und
1980er Jahre eine oft auftretende Figur, wenn es um die Thematisierung sozialer Ungerechtigkeit
und Ungleichheit geht. Siehe hierzu paradigmatisch die sozialkritische Kom&die KIBAR FEYZO
(»Der vornehme Feyzo«) von Atif Yilmaz aus dem Jahr 1978. In der Wortkontraktion Agabey
(kurz: Abi) wird der Titel heute fiir den &lteren Bruder verwendet, wahrend er in der Bedeutung
»Grofigrundbesitzer« heute nicht mehr gebrduchlich ist.

84 Ebenfalls mit arbeitenden Frauen auf dem Feld beginnt auch Tiirkan Sorays Film DONUS.

85 In einem gadnzlich anderen Kontext werden wir diesem Bild vom tiirkischen Dorf in Hark
Bohms Film YASEMIN aus dem Jahre 1988 begegnen. Dort werden wir auch arbeitende Menschen
sehen, jedoch ohne den Grof3grundbesitzer, der der eigentliche Verwalter des Territoriums in
Sanders-Brahms’ Film ist.



122 — 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

deutsche Stimme den Zuschauer aus dem Off.®¢ Shirin verflucht in der nichsten
Einstellungsabfolge von Nahaufnahmen den Verwalter, spuckt ihm ins Gesicht.
Die Gendarmerie fihrt mit dem Vater und dem Verwalter fort, zuriick bleibt Shirin
mit ihren Geschwistern auf dem Feld, die Kamera entfernt sich vom Geschehen,
bis sie eine supertotale Position einnimmt. Shirin und ihre Geschwister sehen wir
nur noch als weif3e Punkte auf dem Feld, das nun als ein diirrer Ackerboden mit
einem Streifen grauem Himmel dariiber erscheint. In diese Einstellung wird der
Titel des Films SHIRINS HOCHZEIT eingeblendet.

Dieser Vorspann des Films zeigt eine besitzlose Protagonistin, deren Familie
zerbricht. Diese Trennung zu Beginn des Films steht quer zum eingeblendeten Titel
des Films und sie wird noch weiter getrieben. Die Briider ihres Vaters, die Shirin
aufnehmen, geben dem Wunsch des Grofigrundbesitzers nach und versprechen,
nach dem Erhalt des vereinbarten Brautgeldes, Shirin zu verehelichen. Diese ist
aber — nach eigener Aussage — dem Gastarbeiter Mahmud versprochen, der, wie
gesagt, seit ein paar Jahren sein Geld in K6ln verdient. In die Zeit der Hochzeits-
vorbereitung fdllt der sommerliche Urlaubsaufenthalt Mahmuds im Dorf. Seine
An- und Abfahrt wird gezeigt und vor allem die Verteilung der mitgebrachten
Geschenke fiir die eigene Mutter und fiir Honoratioren im Dorf.®” Zu diesen gehért
interessanterweise nicht der Imam, der seinen Wunsch nach einem deutschen
Staubsauger duf3ert. Mahmud verspricht ihm, im nachsten Jahr fiir die Moschee
einen Staubsauger mitzubringen. Bis dahin werde es auch sicherlich iiberall im
Dorf Elektrizitdat geben, beendet er das kurze Gesprach in der Gruppe mit dem
Imam.® Danach packt er eine Miniatur des Kélner Doms aus, und die Dorfbewoh-
ner duflern halb erstaunt und halb amiisiert, dass diese Kirche ja viel gréfler sei
als ihre Moschee.® Fiir Shirin hat Mahmud nichts mitgebracht, aber es bleibt am

86 Bei dieser zweiten Stimme handelt es sich um die von Helma Sanders-Brahms personlich. Sie
stellt sich allerdings selbst im Film aus dem Off nicht vor, wie Ayten Erten alias Shirin Ozgiil es tut.
87 In Tiirkler Almanyada von 1966 spielt das Mitbringen von Waren und Geschenken aus
Deutschland in die Tiirkei ebenfalls eine wichtige Rolle. Yildiz stellt es im Unterschied zu
Sanders-Brahms aber aus einer konsumkritischen Perspektive dar. Sanders-Brahms will in die-
ser Sequenz das Dorf als Gruppe darstellen. Zur Episode bei Yildiz siehe: YILDIZ (1966): S. 94.
88 Es gibt hier einige Parallelen zum Film D6NUs. Neben den auf dem Feld arbeitenden Frau-
en, will auch hier der Gro3grundbesitzer die rebellierende Frau zu seiner Frau machen. Obwohl
Giilcan und Ibrahim heiraten, helfen die anderen Dorfbewohner aus eigener Not dem Grof3-
grundbesitzer, Ibrahim zur Arbeitsmigration zu zwingen, so dass Giilcan allein mit ihrem Kind
im Dorf bleibt. Doch im Unterschied zu Shirin beugt sich Giilcan dem Willen des Grof3grundbe-
sitzers nicht und stellt sich auch gegen das Dorf.

89 Als Pendant zu dieser Kirchenminiatur gibt es im letzten Drittel des Films in gleicher Gr6f3e
einen Moscheewecker im Arbeiterfrauenwohnheim in Kéln. Dass die Religion keine sinnstiften-
de Funktion ausiibt, sondern ein Teil von vielen anderen Teilen der Alltagswelt darstellt, ist auch
ein gingiges Motiv in Yildiz* Roman, in Orens Poem Was will Niyazi in der Naunynstrafe (1973)



2.3 SHIRINS HOCHZEIT: Eine Geschichte ohne Herkunft und Ankunft =— 123

Ende eine kleine Plastikwanne iibrig, die er ihr schlief3lich schenkt. Shirin freut
sich halb kindlich und halb beschdmt. Die deutsche Stimme aus dem Off kommen-
tiert: Mahmud habe in diesem Land nicht an sie gedacht. Dieses Geschenkever-
teilen wurde mit wenigen Einstellungen gedreht. Insgesamt dominiert hier eine
halbtotale Einstellung, die alle Akteure tableauartig, nicht in den Raum und in die
Tiefe fotografiert, sondern als Gruppe im Bauernhaus rahmt. Paradigmatisch fiir
solche Gruppenaufnahmen ist auch eine Szene in Okans Film OToBUSs. Wahrend
der Rast kurz vor Stockholm macht der tiirkische Schlepper Ahmet mit einer ame-
rikanischen Sofortbildkamera ein Gruppenfoto der tiirkischen Arbeiter. Dieses Bild
wird am Ende des Films aufgel6st, indem jeder tiirkische Arbeiter einzeln von der
schwedischen Polizei in Gewahrsam genommen wird.

Bei seiner Abfahrt reicht Mahmud in Sanders-Brahms’ Film Shirin am Dorfaus-
gang aus dem Auto heraus die Hand, und sie erfahrt, dass er nun zuriick nach Kéln
gehe. Doch trotz Mahmuds emotionaler Teilnahmslosigkeit wird Shirin vor dem
Grofigrundbesitzer fliehen und nach Kéln gehen, um mit Mahmud, ihrem Ferhat,
zusammen zu kommen. Shirins Hochzeit ist aufgeschoben. »Denken muss Shirin
mit blolen Handen durch eisernen Berg. Wenn nicht sein kann Ferhat, muss sein
Shirin. Aber einer muss«, erwidert Shirin wahrend der Fluchtsequenz aus dem Off
ihrer deutschen Dialogpartnerin, die fragt, ob sie denn keine Angst habe, alleine
nach Deutschland zu fliehen.’® Auf diese erste Filmeinheit folgt Shirins Odyssee
nach Deutschland; eine Dokumentation der Etappen der Arbeitsmigration kurz
vor dem Anwerbestopp 1973. Die Flucht beginnt mit Shirins Binnenmigration in
die Peripherie Istanbuls, die mittels Fotomontage (Sanders-Brahms’ Team durfte
in der Tiirkei nicht drehen) in den Film integriert wird.”* Darauf folgt die Anmel-
dung Shirins an der Deutschen Verbindungsstelle des deutschen Arbeitsministe-
riums in Istanbul.®?> Auf ihrer Flucht nach Istanbul lernt sie eine Frau kennen, die

und auch im ersten international bekannten tiirkei-tiirkischen Film zur Migration der Tiirken
nach Europa, in Tunc Okans Film OTOBUS von 1974.

90 Im Unterschied zur Geschichte Nizamis ist es nicht der Mann, sondern die Frau, die sich
durch den Berg zu ihrem Geliebten begeben wird. Vgl. Nizami (2009).

91 In der vorherigen Dorfsequenz wird auch eine Fotostrecke eingesetzt, um Shirins Leben von
der Kindheit bis ins Erwachsenenalter zur Jetztzeit des Filmes Revue passieren zu lassen. Spater
wird auch das deutsche Arbeitervermittlungsbiiro in Istanbul mittels einer Fotostrecke gezeigt.
Grund hierfiir ist, dass nach mehreren Anldufen von Helma Sanders-Brahms vom tiirkischen
Ministerium, die Drehgenehmigung fiir den Film zu erhalten, abgelehnt wurde. Die Location fiir
das tiirkische Dorf in SHIRINS HOCHZEIT ist die Eifel.

92 Siehe hierzu auch die Dokumentation zur Ausstellung von 1998 in Essen: ERYILMAZ, Aytac
(1998): »Wie geht man als Arbeiter nach Deutschland? Is¢i Olarak Almanya’ya Nasil Gidilir?«.
In: Fremde Heimat. Yaban, Silan Olur. Eine Geschichte der Einwanderung aus der Tiirkei, hg. v.
Mathilde Jamin, Aytac¢ Eryillmaz, Essen: Klartext, S. 93-123.



124 — 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

ihr in Istanbul Unterschlupf gewdhrt, wahrend ihr Arbeitsantrag bei der Deutschen
Verbindungsstelle bearbeitet wird. Der Film stellt hier vor allem die Gesundheits-
priifung der Arbeitsanwarterinnen und Arbeitsanwérter der deutschen Gastarbei-
terverbindungsstelle in den Mittelpunkt.®* Dabei wecken die »leere[n] Kellerrdume
mit Lautsprechern in den Ecken, [durch] lange Reihen von Holzbidnken« Assoziati-
onen an Konzentrationslager.** Dariiber hinaus gleichen die Aufnahmeeinstellun-
gen der Istanbuler Verbindungsstelle in Sanders-Brahms’ Film den Aufnahmen des
Fotografen Jean Mohr, der die entsprechenden Anmeldestellen in Verona und in
Istanbul von 1973 fotografisch dokumentierte.*®

Den Arbeitsvertrag, den Shirin schliefllich erhilt, zeigt eine Nahaufnahme,
wiahrend zeitgleich eine tiirkische Beamtenstimme aus dem Off erldutert, wo
Shirin in Deutschland arbeiten und was sie in der Stunde verdienen wird.”
Dabei erfahren wir zum ersten und einzigen Mal den Nachnamen der Protago-
nistin, die neben dem deutschen Behordenstempel ihre Unterschrift setzt: Shirin

93 Die Aufnahmen, die fiir die Arbeiterverbindungsstellen stehen, haben als Bilder fiir den bii-
rokratischen Vorgang nichts kulturell Spezifisches an sich. Siehe hierzu auch: VonN DER GRUN,
Max (1975): Leben im gelobten Land, Miinchen: dtv, S. 7. Die Verbindungsstelle in Istanbul war
von 1961 bis 1973 in Betrieb. In dieser Zeit wurden knapp ein Drittel der Antrédge, die dort eingin-
gen und die korperliche Konstitution der Antragsteller priiften, positiv bewilligt. Die Wartezeit
auf die Bewilligung oder Genehmigung eines Antrags konnte zwischen 3 Monaten und zwei Jah-
ren liegen. Siehe hierzu: JAMIN, Mathilde (1998): »Die deutsch-tiirkische Anwerbevereinbarung
von 1961 und 1964«. In: Fremde Heimat. Yaban Silan olur, S. 69-82, hier S. 45. Die Ablehnung
eines Arbeitsantrags aufgrund ungesunder Zdhne ist Thema im Melodram BABA des tiirkischen
Regisseurs Yilmaz Giiney von 1971. GGNEY, Yilmaz (1971): Baba, Istanbul: Akiin Film.

94 BRAUERHOCH (1995): S. 113f. Siehe auch: NEUBAUER (2011): S. 176.

95 Die erste Dokumentation zur Anwerbung und Durchfiihrung der Gesundheitskontrollen
von Gastarbeitern aus dem Siiden Europas in den Westen legten der englische Romancier und
Kiinstler John Berger gemeinsam mit dem Schweizer Dokumentarfotografen Jean Mohr mit ihrem
Bild- und Textband A Seventh Man im Jahre 1975 vor. Die Aufnahmen sind aus dem Jahre 1972/73.
Aufgrund der neuen Arbeitsmigration aus dem Siiden Europas — bedingt durch die weltweite Fi-
nanzkrise von 2008 — aus Spanien und Griechenland in den Westen und Norden Europas, wurde
das Buch 2010 wieder aufgelegt. Es hat 2010 und 2011 eine weitaus stdrkere Rezeption erfahren
als in der Erstauflage 1975, die kaum Beachtung fand. Siehe: BERGER, John/MOHR, Jean (2010):
A Seventh Man, London, New York: Verso. Zur Gesundheitskontrolle der méglichen Gastarbeiter
in der Verbindungsstelle Istanbul siehe ebd., S. 50-62. Die erste ausfiihrliche Dokumentation
der deutschen Gastarbeiteranwerbung in Bild, Text und Exponaten erfolgte in Deutschland hin-
gegen erst 1998 mit der zuvor erwdhnten Ausstellung Fremde Heimat. Yaban, Silan olur im Ruhr
Museum Essen und mit dem Katalog zur Ausstellung, die in Kooperation mit DOMiD (Dokumen-
tationszentrum und Museum {iber die Migration in Deutschland) entstanden ist. Siehe: ERYIL-
MAZ/JAMIN (1998): Fremde Heimat. Yaban Silan olur.

96 Auch in Sorays Film rechnet der Verwalter des Grofigrundbesitzers Ibrahim genau vor, wie
viel Geld er am Tag in Deutschland verdienen wird und dass er fiir die Ubernachtung wird nichts
zahlen miissen, da man dort in Arbeiterwohnheimen lebe. Siehe hierzu: DoNUS (1972).



2.3 SHIRINS HOCHZEIT: Eine Geschichte ohne Herkunft und Ankunft =—— 125

Ozgiil. Die nichste Station ist der Flughafen. Dort wartet Shirin auf ihren um
sechs Stunden verspiteten Sonderflug fiir die Gastarbeiter nach Deutschland.
Anschlielend folgen die Pass- und Gepackkontrolle am Diisseldorfer Flughafen,
die Einfahrt am Kolner Bahnhof mit dem Zug und die Ankunft in einem Kélner
Arbeiterwohnheim. Die gesamte Dokumentation zeigt Shirin als eine von vielen.
Als Kameraeinstellungen wechseln sich in diesen Sequenzen halbtotale und
halbnahe shots ab. Diese Einstellungen sind ideal fiir Gruppenaufnahmen: die
Halbtotale fiir kdrperbetonte Aktionen und die Halbnahe fiir die Darstellung von
Zweier- und Dreierbeziehungen.”” Durch diese Kamerafiihrung sehen wir Shirin
stets im Umfeld mit vielen anderen Frauen: in der Verbindungsstelle werden viele
Frauen zeitgleich getestet. Wir sehen, wie viele Manner und Frauen am Flughafen
warten, kontrolliert werden und im Zug von Diisseldorf nach Koln reisen. Shirin
ist dabei eine der wenigen Frauen, die ein Kopftuch tragt.

Im Arbeiterwohnheim angekommen, ist ihr erster Kontakt die Leiterin des
Wohnheims, die wahrend des gesamten Films fast ausschliefllich energisch, uner-
bittlich und kommandierend auftritt.>® Sie unterweist die Ankommlinge, macht sie
mit der Hausordnung vertraut und erldutert, wie man sich hier zu verhalten habe.
Die iibrigen Gastarbeiterinnen hingegen umarmen Shirin und nehmen sie wie
eine verlorene Schwester auf. Die Zartlichkeit im Unterschied zur Zudringlichkeit
der Heimleiterin nimmt eine Differenz auf, die bereits im tiirkischen Dorf gezeigt
wurde.”” Die tiirkischen Frauen umarmen Shirin zum Abschied, als diese — zu
Beginn des Films — zur Hochzeit in das Dorf des Grof3grundbesitzers ziehen soll.

97 Siehe hierzu: BORDWELL (2010): S. 172.

98 Der Auftritt der deutschen Heimleiterin in SHIRINS HOCHZEIT folgt der Beschreibung der Ver-
haltensweisen einer Heimleiterin im Handelsblatt vom 16. Februar 1967. Der Artikel »Fremd- statt
Gastarbeiter?« geht dabei auf eine Razzia der Polizei in einem Wohnheim zuriick. Identisch mit
dem Film von Sanders-Brahms ist das Verhiltnis von Ordnung und Verhalten, dass sich bei der
Heimleiterin im Artikel zeigt: »Mit betonter Freundlichkeit bittet die Vermieterin die beiden Be-
amten ins Haus. Sie sei sehr dafiir, daf} sich die Polizei hin und wieder davon {iberzeuge, daf} in
ihrem Haus alles in Ordnung ist, meint sie, auf das erste Zimmer losgehend. Ohne anzuklopfen
tritt sie ein, schaltet Licht an. Sechs Marokkaner schlafen in dem Raum. Einem nach dem anderen
reifdt sie die fast bis iiber den Kopf gezogene Decke vom Gesicht. Fiir den bescheidenen Einwand
der Kripo-Leute, soviel Aufwand sei gar nicht notig, hat die Frau nur ein Lacheln {ibrig: >Ach, das
haben die gerne.« Uber sich selbst spricht sie nur als der »Mamac.« Siehe hierzu auch: HERBERT
(2001): S. 216. Siehe ebenfalls: SCHEFFER, Paul (2013): Land of Promise, Dokumentation, USA, NTR
Channel.

99 Im ein Jahr zuvor erschienenen Film DIE VERLORENE EHRE DER KATHARINA BLUM (1975) von
Volker Schléndorff spielt die Unterscheidung zwischen zartlichem und zudringlichem Verhalten
ebenfalls eine entscheidende Rolle. Beispielsweise unterschreibt die Protagonistin im Film ein
polizeiliches Protokoll nur, wenn darin vermerkt wird, dass der Bankrauber, Ludwig Go6tten, der
auf seiner Flucht vor der Polizei bei Blum {ibernachtete, nicht zudringlich gewesen sei, wie es



126 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

Die Solidaritdt der Frauen untereinander ist ein zentrales Element der Versamm-
lung der Akteure in Sanders-Brahms’ Film.'°° Sie steht im Dorf gegen die Herrschaft
des Mannes. Shirin teilt ihr Zimmer im Arbeiterwohnheim mit drei weiteren tiirki-
schen Frauen. Auf der Etage leben insgesamt 24 Frauen.'®

Bei einem Kiichengesprdach im Gemeinschaftsraum mit anderen Gastarbei-
terinnen erfahren wir dann zum ersten Mal, dass Shirin aus der Provinz Kirsehir
stammt, die siidlich von Ankara liegt. Shirin erfahrt wiederum, dass eine ihrer
neuen Freundinnen den von ihr beschriebenen Mahmud kennt und sie gerne zu
ihm bringen kann. Doch bevor die einseitige Liebesgeschichte wieder aufgenom-
men wird, steht das Leben der Gastarbeiterinnen, ihr Dasein zwischen Arbeits-
platz und Wohnheim, im Vordergrund.

Zu Shirins Aufgabe in der Fabrik geh6rt das Entgraden von Gewinden, eine
Téatigkeit, die ihr der deutsche Schichtfiihrer in rheinldndischem Akzent erldautert.
Zu ihrer besten Freundin in der Fabrik wird eine griechische Gastarbeiterin, die
an ihrer Seite arbeitet. Es folgen mehrere Sequenzen in Fabrik und Wohnheim, bis
schlieflich Shirins blonde, tiirkische Freundin sie — in der Mitte des Films — zu
Mahmud mitnimmt. Zuvor berit sie Shirin in Sachen Outfit und schlagt vor, keine
Hose unter ihrem Rock zu tragen und ihr Kopftuch abzulegen. Shirin lasst sich
zwar darauf ein, ihre Beine zu zeigen, das Kopftuch aber legt sie wieder an mit der
Begriindung, in ihrem Dorf sei es eine Siinde, sich ohne Tuch in der Offentlichkeit
zu zeigen. Im Wohnheim selbst und unter anderen Frauen, tragt Shirin selbst-
redend kein Kopftuch. In derselben Film-Sequenz bringt ihr die Freundin das
Tanzen bei (zum damaligen Hit von Udo Jiirgens »Siebzehn Jahr, blondes Haar«)
und schminkt sie. Am Ende steht Shirin vor einem grofien Spiegel, in dem sie sich
komplett betrachten kann und ihr gefillt, was sie sieht.'°?

der Kommissar immer behauptet, sondern im Gegenteil zértlich. SCHLONDORFF, Volker (1975):
Die verlorene Ehre der Katharina Blum, Spielfilm, Deutschland, Arthaus.

100 In der Rezeption wurde der Film auch explizit als Frauenfilm wahrgenommen.

101 Sanders-Brahms folgt in der Darstellung der Gréf3e der Raumlichkeiten, der Trennung von
Gastarbeiterinnen und Gastarbeitern und der Anzahl der Betten pro Raum im Film, den Richtli-
nien fiir die Unterkiinfte ausldndischer Arbeitnehmer in der Bundesrepublik Deutschland, die am
1. April 1971 in Kraft trat. Diese sollte vor allem den rdumlichen Zustanden in Baracken- und Sam-
melunterkiinften entgegenwirken. Die Richtlinie sah vor, dass »auf jede Person mindestens 8 qm
Gesamtwohnflache entfillt« und dass nicht mehr als 4 Betten in einem Raum aufgestellt werden
diirfen. Der Filmemacher Yiiksel Yavuz hélt in seiner Dokumentation von 1995 MEIN VATER, DER
GASTARBEITER fest, dass er und sein Vater zusammen in einer Baracke einer Hamburger Werft
12 gm hatten. Siehe hierzu: GOKTURK, Deniz/KAES, Anton/GRAMLING, David/LANGENOHL, Andreas
(Hg.) (2011): Transit Deutschland. Debatten zu Nation und Migration, Konstanz: Konstanz University
Press, S. 499.

102 Brauerhoch identifiziert Shirins Freundin als eine »verdeutschte« Tiirkin, weil sie enge
Hosen tragt, kein Kopftuch und ihre Haare blond gefdrbt sind. Siehe hierzu: BRAUERHOCH



2.3 SHIRINS HOCHZEIT: Eine Geschichte ohne Herkunft und Ankunft =— 127

Gemeinsam verlassen die beiden Frauen das Wohnheim und nach 40 Minuten
Spielzeit sehen wir die ersten Stadt- und Auflenaufnahmen von Kéln: eine Kélner
Hauptstraf3e und eine Protagonistin, die vor einer Kneipentiir steht und ihrer tiir-
kischen Freundin aus Scham nicht hinein folgen kann. Die Dammerung bricht
herein, und wir sehen aus dem Hintergrund den Zuhilter Aida (Jiirgen Prochnow)
ins Bild laufen, der versehentlich mit Shirin zusammenstof3t. Ein kurzer Dialog
ergibt, dass er einen Mahmud kennt, sich aber wundert, warum sie ihn kenne.
Er nimmt sie mit hinein, und es stellt sich heraus, dass der Mann im Lokal nicht
Shirins Mahmud ist. Aida tanzt mit Shirin, die sich in der Kneipe sichtlich unwohl
fiihlt. Thre Schiichternheit und Scham animiert Aida und er 14dt sie zu einem
Martini ein. Spater iibergibt sich Shirin auf der Toilette und verldasst daraufhin das
Lokal. Die Sequenz endet mit Aidas Kommentar, er habe es ja nur »jut jemeint«.

Aufgrund der Rezession von 1973 verliert Shirin ihre Arbeit in der Fabrik.
Keine Arbeit bedeutet auch den Verlust des Wohnheimplatzes, weshalb sie bei
ihrer griechischen Freundin einzieht, deren Ehemann noch Arbeit hat. Das
Arbeitsamt vermittelt ihr einen Putzjob. Wahrend dieser Zeit 1asst sie sich die
Haare blond farben, um — so der Wortlaut einer Werbebroschiire — »etwas aus
ihrem Typ zu machenc; sie legt das Kopftuch ab. Es folgt die positivste Sequenz
im Film, eine Feier bei der griechischen Familie anldsslich des Sturzes der Mili-
tardiktatur (1967-1974) Griechenlands.'® Die Griechen und eingeladenen Tiirken
feiern zusammen und fiir Shirin ist es nach eigener Aussage der schonste Tag
ihres bisherigen Lebens.'® Dieser Zustand hilt jedoch nicht lange an. Am néchs-
ten Tag wird Shirin wahrend ihrer Arbeitszeit von einem betrunkenen Deutschen
vergewaltigt. Sie kiindigt, das Arbeitsamt kann sie daraufhin nicht mehr vermit-
teln und die Beamtin warnt sie vor einer méglichen Abschiebung, sollte sie in
Kiirze keine Arbeit gefunden haben.'®® Shirin entgegnet, dass sie nun aber ebenso
wenig in die Tiirkei zuriickkehren konne, da sie nun keine Jungfrau mehr sei.

(1995): S. 114. Dabei iibersieht sie, dass Sanders-Brahms sehr viele Tiirkinnen ohne Kopftuch
und in Jeanshosen zeigt. Zudem entspricht ihre verdrehte nationale Zuschreibung nicht wirklich
der territorialen Logik des Films. In ihm stehen regionale Rahmungen und Pragungen im Vorder-
grund, wie die Unterscheidung von Land und Stadt, Darstellung und Nennung von provinziellen
Gegenden wie Kirsehir oder Stadten wie Istanbul und K6ln. Hinzu kommt, dass der deutsche
Protagonist Aida mit kdlnischem Akzent spricht.

103 Siehe hierzu: GRAF, Riidiger (2010): Europdische Zeitgeschichte seit 1945, Berlin: Akademie,
S. 154f.

104 Dass die Figur Shirin sich in Sanders-Brahms Film mit Griechinnen und Griechen anfreun-
det, ist den tiirkischen Liedermachern Metin Tiirkdoz und Adnan Varveren ein besonderer Makel
der Protagonistin. Siehe hierzu: OzTURK/CANBOLAT (2020).

105 Gastarbeiterinnen und Gastarbeiter aus Nicht-EG-Landern haben betriebsgebundene Einjah-
resvertrage erhalten. Wurde ihnen der Vertrag gekiindigt wurde, konnten Sie wieder in ihr Her-



128 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

Bei ihrer erfolglosen Arbeitssuche trifft sie in einer Kneipe erneut auf
Aida. Er betritt — wie der Dorfverwalter zu Beginn des Films — mit einer Kopf-
verletzung die Kneipe, 1ddt Shirin zum Essen ein und bietet ihr an, fiir ihn
zu arbeiten. Er konne sich um ihren Aufenthaltsstatus »fiir Jeld« kiimmern.
Shirin erhalt von Aida einen gefdlschten tiirkischen Pass mit Aufenthaltsge-
nehmigung. Jetzt beginnt der Teil des Films, der auf Helma Sanders-Brahms’
Recherchen und Assoziationen im Zusammenhang mit ihrem Dokumentarfilm
DIE INDUSTRIELLE RESERVE-ARMEE sowie der Berichterstattung iiber die Ermor-
dung einer tiirkischen Prostituierten in der Ndahe eines Arbeiterwohnheims
beruhen. Die Zuhilter schleusen Shirin und zwei weitere Frauen nach Pforten-
schluss der Wohnheime iiber die Kellerfenster in die Mdnnerwohnheime. Fiir
70 DM gehen die Frauen von Bett zu Bett und befriedigen ihre Kunden in den
Sechsmannzimmern. Shirins allererster Kunde ist Mahmud, den sie so lange
gesucht hat. Er erkennt sie nicht, da Shirin einen geradezu assimilatorischen
Kleidungs- und Verhaltenswandel durchgemacht hat'°® - oder eine Integration
in umgekehrter Richtung: Shirins Migration fiihrt zu keinem sozialstrukturel-
len Aufstieg, sondern zu einem sozialstrukturellen und moralischen Abstieg in
die Illegalitdat. Aber auch dieser Abstieg wird als eine Assimilationsgeschichte
erzihlt, denn Shirin wird der Rhetorik des Films zufolge zu einer Deutschen.'®”
Auch Ibrahim, der zu Beginn des Films DONUs von Tiirkay Soran fleif3ig, mora-
lisch, verliebt in seine Frau und in das von ihr gepachtete Stiick Land darge-
stellt wird, entspricht nach seiner ersten Riickkehr aus Deutschland diesem
Bild nicht mehr. Wir sehen ihn im Dorf nur noch im Anzug mit seinem Transis-
torradio unter dem Arm.

Dass dieser Wandel ein dufderlicher bleibt und keiner inneren Logik folgt,
erzdhlen beide Filme allerdings auch. Shirin bleibt auf der sozialen Ebene sehr
solidarisch. Sie iiberweist auch weiterhin den Grofdteil ihres Gehalts an die Frau
in Istanbul, die sie aufgenommen hatte, ohne sie zu kennen. Eine Sequenz bei
der Post zeigt Shirin mit langen blonden Haaren und einem Pelzmantel. Sie iiber-

kunftsland zuriickgeschickt werden. Vgl. HERBERT (2001): S. 226. Siehe auch HUNN (2005), S. 142.
106 Auch Giilcan aus dem Film D6NUs erkennt ihren Ibrahim bei seiner Riickkehr aus Deutsch-
land nicht wieder, als sie ihn in einem gelben Anzug, einem Tiroler Hut auf dem Kopf, mit
einem Fotoapparat und einer Armbanduhr erblickt. Mit ihren Handen bedeckt sie schockiert
ihre Augen, blickt dann durch zwei Finger hindurch und umrundet danach Ibrahim, um sich zu
vergewissern, ob er es denn auch wirklich ist. Siehe hierzu auch: KuLAOGLU (2017): S. 28. Diese
Begegnung bereitet Omer Alkin filmanalytisch sehr prizise auf. Siehe hierzu: ALKIN (2020):
S. 381-388.

107 Tatsdchlich benennen auch Tiirkdoz und Varveren in ihren drei Deutschlandliedern die
,Hure/Hiindin‘ (kaltak) Shirin zu ,Helga‘ um, weil sich keine Tiirkin je so verhalten wiirde wie sie.
Siehe hierzu: OzTU/RK/CANBOLAT (2020): S. 69f.



2.3 SHIRINS HOCHZEIT: Eine Geschichte ohne Herkunft und Ankunft =—— 129

weist das Geld in die Tiirkei und begegnet hier dem Mann ihrer griechischen
Freundin Maria. Sie sei eine schone Frau geworden und habe jetzt viel Geld,
spricht sie Janis, der Grieche, freundlich an. Ja, entgegnet ihm Shirin: Sie habe
ihren Mahmud gefunden und werde in der kommenden Woche heiraten. Er ist ent-
tduscht weil er nicht eingeladen wurde und fragt Shirin nach ihrer neuen Adresse,
die kurzerhand beschdmt die Post verldsst, ohne zu antworten. Erst spéter, als
seine Frau Maria nach der Kiindigungswelle mit den Kindern nach Griechenland
zuriickgekehrt und er selbst ins Wohnheim gezogen ist, erfahrt Janis von Shirins
heimlicher Tatigkeit. Obwohl er sie vor dieser gefahrlichen Arbeit warnt, bittet er
sie, auch mit ihm zu schlafen, da er Maria nur einmal im Jahr sehe.'®® Das konne
sie nicht tun, da Maria ihre Freundin sei. Daraufhin umarmen sich beide und
der Grieche sagt: »Viel schlimmes Land«. Mit der Zusammenfiihrung von korper-
lichen Bediirfnissen und emotionalen Bindungen setzt der letzte Abschnitt des
Films ein.

Shirin verldsst nachts das Wohnheim, das im Industriegebiet liegt, und beob-
achtet, wie Aida von einem kriminellen Kollegen erstochen wird. Shirin eilt ihm
zu Hilfe, der mit den Worten stirbt, er habe von Anfang an gewusst, dass sie ein
gutes Mddchen sei. Weitere Prostituierte kommen hinzu, werden jedoch von den
anderen Zuhiltern wieder ins Auto gedrangt. Sie zwingen die Frauen, iiber den
Mord zu schweigen und lassen sie irgendwo in der Dunkelheit aussteigen, um
weiterzuarbeiten. Die Frauen laufen im Dunkeln iiber Wiesen entlang einer Auto-
bahn und einer Fabrik. Irgendwann bleibt Shirin stehen, dreht sich um und sagt,
sie wolle zuriick nach Hause. Sie dreht sich um, lduft zuriick, rennt am Auto der
Zuhédlter vorbei, einer steigt aus und schief3t ihr in den Riicken. Sie stirbt und der
Beginn des Films wiederholt sich: Man hort Shirins Stimme, die sagt: »Jetzt bin
ich tot«.

Helma Sanders-Brahms hat den Tod der blonden Tiirkin mit der Sorge des
Heimleiters zusammengefiihrt. Shirins Tod rahmt den Film und ihre Aussage
»Jetzt bin ich tot« verbindet den unbehaglichen diisteren und trostlosen Ort am
Rande einer Kolner Autobahn mit der steinigen Landschaft in einem tiirkischen
Nirgendwo.**®

108 Diese Passage in SHIRINS HOCHZEIT verdeutlicht noch einmal, neben dem Fokus auf die
soziale Frage in diesem Film, den korperlichen bediirfnisorientierten. Auch die erste wissen-
schaftliche empirische Studie zum Leben der Gastarbeiter in Wohnheimen hebt diesen Aspekt
im Zusammenhang mit der Frage der Integration besonders hervor. Siehe hierzu: BINGEMER,
Karl/MEISTERMANN-SEEGER, Edeltrud/NEUBERT, Edgar (1970): Leben als Gastarbeiter. Gegliickte
und mifgliickte Integration, K6ln: Westdeutscher Verlag, S. 19.

109 An einer dhnlichen Stelle, nahe einer Autobahn, verstirbt auch Recep, der Freund des
Ich-Erzdhlers Yiice, in Bekir Yildiz’ autobiografischem Roman Tiirkler Almanyada. Siehe hierzu:
YiLpiz (1966): S. 138.



130 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

2.4 »Die Suche nach dem unauffindbaren Partner«

Wie bereits erwihnt, fiel die Rezeption des Films sehr unterschiedlich aus.**®
Interessanterweise spiegeln diese Vielfalt und Widerspriichlichkeit auch die Moti-
vationen und Zielvorstellungen der deutschen Regisseurin und der tiirkischen
Schauspielerin. Die Schauspielerin Ayten Erten wollte mit ihrer Rolle als Shirin den
deutschen Zuschauern »Denkanst6f3e geben« und zwischen beiden Kulturen ver-
mitteln. Sie wollte zeigen — darauf insistiert sie —, dass es sich um ein »Zeigen« und
nicht um ein »Darstellen« handelt —, »wie tiirkische Frauen in der Bundesrepublik
ausgebeutet werden«. An einer anderen Stelle hilt sie fest, dass fiir sie die Rolle
der Frau im Allgemeinen im Vordergrund gestanden habe, »gleichgiiltig welcher
Nationalitdt«.""* Eine dhnliche heterogene, disparate und widerspriichliche Moti-
vationsstruktur zwischen spezifisch interkultureller und existenziell-allgemeiner
Ebene finden wir auch bei Helma Sanders-Brahms. Als sie die ersten Ideen und
Vorstellungen fiir ihren Spielfilm hatte, war ihr néachster Schritt »zu den Tiirken«
zu gehen, »um zu erfahren, wie sie lebten in meinem Land«. Zur Vorbereitung
verbringt sie zwei ldngere Aufenthalte in einem tiirkischen Dorf. Wenn ihre ethno-
grafischen Beobachtungen und ihre Herangehensweise als Rahmung fiir den Film
insgesamt auf eine interkulturelle Vermittlung zu zielen scheinen, hilt sie dem
entgegen ein weiteres zentrales Ergebnis fiir ihren Film fest: dass dieser eigentlich
die »Suche nach dem nicht auffindbaren Partner und nach Kommunikation in der
Isolation unserer Stadte« zeige, und in dieser Suche »begegnen sich unsere Erfah-
rungen«.*? Das Verhiltnis zwischen tiirkischer Frau und der Frau als Mensch im
Allgemeinen, das Verstehen der tiirkischen Kultur durch Aufenthalte in tiirkischen
Dorfern und die existenzielle Einsamkeit des modernen Menschen in modernen
Industriestddten steht fiir eine kontroverse Logik und einen Verkniipfungstyp in
Sanders-Brahms’ Film, der kulturelle und soziale Entitdten fragil ineinander ver-
schrankt. Dieser komplizierten Doppelbesetzung der Figur Shirins, einerseits
als tiirkische Dorflerin, andererseits als isolierter moderner Stadtmensch, setzt
Sanders-Brahms’ Film eine einfache stabile Erzdhlstruktur entgegen.

110 Siehe hierzu auch: SCHENK (2020): S. 39-45.

111 SANDERS-BRAHMS (1980): S. 168.

112 UmBACH, Klaus (1976): »Viel schlimmes Land. >Shirins Hochzeit< TV-Spiel von Helma
Sanders«. In: DER SPIEGEL, 19.01.1976, S. 120. Diese allgemein-existenzielle Aussage von San-
ders-Brahms fiigt sich ein in die Diktion der Definition von Eingliederung als Integration. Zur
Eingliederungspolitik erldutert der leitende Beamte des BMA, dass diese »Hilfen zum Zurechtfin-
den in einer fremden Umgebung und zur Uberwindung des Alleinseins bereitstellen sowie einen
Beitrag zum gegenseitigen Verstdndnis leisten. >Sie [die Eingliederungshilfen] verhindern die
Isolierung des ausldndischen Arbeitsnehmers und eine Ghettobildung und dienen ebenso dem
Abbau von Spannungen und Vorurteilen.«« SCHONWALDER (2001): S. 507.



2.4 »Die Suche nach dem unauffindbaren Partner« =— 131

Als duflerst solide erweisen sich in diesem Film nadmlich kausale und
gesellschaftlich bedingte Unterdriickungsmechanismen, die an fast allen Orten
und in allen Tatigkeitsfeldern wirken. Angefangen vom tiirkischen Dorf iiber die
Verbindungsstelle, den Arbeitsplatz in K6ln bis hin zur Arbeit als Prostituierte ist
dieser Film von einer um sich greifenden Repression durchdrungen. Aufgrund
der topologischen Struktur des Films ware es zu kurz gedacht, die Ursache der
Repression einfach in der Welt der Mdnner zu verorten. Sicher gehOrt SHIRINS
HocHzEIT dem ideologischen Horizont der Frauenbewegung der 1970er Jahre
an, zumal es diese zeitgleich in der Tiirkei gab.'® Einige Notizen der Regisseu-
rin stiitzen diese These. Sie hilt in ihren Aufzeichnungen als Gegenkonzept zur
Herrschaft des Mannes in der industrialisierten Welt das tiirkische Dorfleben der
Frauen fest. Nach Sanders-Brahms habe dieses im positiven Sinne »mehr mit
der Frauenbewegung zu tun, wie es sich jetzt zu entwickeln scheint, als mit der
ganzen repressiven Familienideologie des Abendlandes«. Sie sind nicht wie in
Europa oder mittlerweile auch in tiirkischen Stadten und Grofistadten auf »den
einen Mann angewiesen« und miissen nicht »um jeden Preis alle seine Launen
ertragen«. Im Gegensatz findet sie auf ihrer Recherchereise im tiirkischen Dorfle-
ben eine »verlorengegangene Heimat« wieder. Die Welt der Manner ist dort von
der der Frauen getrennt.'™

Als ich mich zu den Méannern setzte, hockten sich fiinf Frauen zum Schutz hinter mich.
Geste voller Einfiihlung und Zartlichkeit. Die Manner erzdhlten nur. Spéater ging ich dann zu
den Frauen, da war es lustiger. Sie tanzten. [...] Die Frauen waren sehr zirtlich zueinander,
auch zu ihren Kindern, voller Erfahrungen, voller Spaf}, ohne Rivalitit, die eine der anderen
gegeniiber, es war eine Geborgenheit da, wie in meiner Kindheit bei meiner Mutter.'*®

Und dass Frauen und Méanner im Dorf nur dann das Bett teilen, wenn es um den
geschlechtlichen Akt zum Zwecke der Fortpflanzung geht und sonst nicht, halt
Sanders-Brahms aufgrund der Differenz zwischen Mann und Frau fiir richtig.
Beides, korperliche Zartlichkeit und Frohlichkeit durch Tanz, iibernehmen in der
Markierung von Differenz im Film in den Sequenzen im Arbeiterwohnheim eine
wichtige Funktion. Als Shirin das erste Mal ihr Bett im Wohnheim macht, schrei-

113 Siehe hierzu auch die Romane von Aysel Ozakin aus den 1970er Jahren, besonders Alminda
Mavi Kuslar (Blaue Vogel auf deiner Stirn) von 1978. Der Erzédhlrahmen dieses Romans ist das
Taksim-Massaker aus dem Jahr 1977, bei dem 34 Menschen starben und 134 in Istanbul bei den
1. Mai-Kundgebungen der Revolutiondren Arbeitergewerkschaften verwundet wurden.

114 Diese Einstellung gleicht der von Verena Stefans in ihrem autobiografischen Roman
Hdutungen sehr. Sie halt darin nach Beziehungsversuchen mit Mannern auch fest, dass die Frau
den Mann zur Selbstfindung und zum Gliicklichwerden nicht brauche. Siehe: STEFAN, Verena
(1975): Héutungen, Frankfurt a. M.: Fischer.

115 SANDERS-BRAHMS (1980): S. 109f.



132 — 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

tet die deutsche Heimleiterin ins Zimmer, schnautzt sie in faschistoidem Ton an,
dass sie ihr Bett falsch bezogen habe, und wir sehen in der nachsten Einstellung
einen Flashback Shirins, wie sie im Dorf zértlich an andere Frauen geschmiegt
einschléft. Als ein Grofdteil der tiirkischen und griechischen Frauen aus dem
Wohnheim ihren Arbeitsplatz verlieren, folgt zwar eine zunachst sehr traurige
Sequenz, die jedoch mit einem Tanz der Frauen endet, der auch die Heimleite-
rin emotional beriihrt, die ihre Trauer dariiber bekundet, dass nun alle gehen
miissen.

Auch der Schichtfiihrer in der Fabrik wird sich gegeniiber den Gastarbeiterin-
nen solidarisch zeigen, als diese ihre Arbeit verlieren. Er reicht ihnen — nachdem
sie ihre Kiindigung erhalten haben — auf sanfte und solidarische Art die Hand
und kommentiert, nun auch nicht zu wissen, wie es mit ihm weitergehen solle,
weil auch ihm gekiindigt wurde. Bediirftig und zugleich zartlich bittet auch er
Shirin darum, mit ihm zu schlafen. Diese Sequenzen, in denen es vor allem
Frauen sind, die Shirin immer wieder helfen, zeigen eindeutig, dass hier eine
solidarische Struktur den patriarchalischen und im Kern kapitalistischen Gesell-
schaften gegeniibersteht und aufgebaut wird. Dennoch geht es in diesem Film
nicht zentral um die Gleichberechtigung von Mann und Frau. Denn Zartlichkeit
und Bediirfnis sind zwei zentrale politische Kategorien. Auch die mannlichen
Gastarbeiter sind ohnmaéchtig, und es ist eine Frau, die Shirin mit dem Zuhdlter
Aida bekannt macht und sie in die Prostitution einfiihrt. Weniger die geschlecht-
liche Unterscheidung strukturiert den Film als vielmehr eine vorangehende Tren-
nung der Innen- von der Auf3enwelt, die Michael Rutschky der Bundesrepublik in
den 1970er Jahren in seinem vielzitierten und bekannten Essay attestiert. Heute
wiirden wir von einem epistemischen Code sprechen. Dementsprechend ist die
Gesellschaft in ihrem Kern zweigeteilt: »drinnen ist das Positive, drauflen das
Negative. Uberginge, Zusammenhinge gibt es nicht. Die Auflenwelt ist kalt und
bose«. 11

Dieser Bruch zwischen Innen und Auflen durchzieht Sanders-Brahms’ Film
und verleiht ihm eine unbestimmte und dilemmatische Struktur: zwischen all-
gemeiner stidtischer Entfremdung und der national-kulturellen Verortung, zwi-
schen Differenz und Ahnlichkeit, zwischen kultureller Zuschreibung und Ver-
mittlung auf der einen und korperlichen und existenziellen Bediirfnissen auf der
anderen Seite; eine dilemmatische Struktur, die auch der Dialog aus dem Off zwi-
schen Shirin und der Regisseurin offenlegt, der den gesamten Film durchzieht.
Zu Beginn scheint die Regisseurin Shirin deutlich iiberlegen, besserwisserisch.

116 RUTSCHKY, Michael (1980): Erfahrungshunger. Ein Essay iiber die siebziger Jahre, Frankfurt
a. M.: Fischer, S. 41.



2.4 »Die Suche nach dem unauffindbaren Partner« =—— 133

Sie korrigiert Shirin mehrfach. Beispielsweise als sie ihr erklart, dass das Land
(Dorf) nicht ihr, sondern dem Agha (Aga) gehore. Doch dieses Verhéltnis verkehrt
sich im Laufe des Films und die akzentfreie Stimme aus dem Off wird falsche
Aussagen machen, die nun Shirin richtigstellt."” Am Ende ist es ein Prozess des
wechselseitigen Erziehens zwischen der Migrierenden und der Alteingesesse-
nen.'® Es ist sicher richtig, dass der Film zu Beginn paternalistisch wirkt und das
Verhiltnis zwischen einer deutschen und einer offensichtlich (durch den deutli-
chen Akzent) ausldndischen Stimme, der grammatikalische Fehler unterlaufen,
den Eindruck erweckt, dass hier die deutsche Seite die Geschichte bestimme.'*
Doch dieses scheinbar hierarchische Verhiltnis wird nicht nur durch den sich
wandelnden Dialogverlauf konterkariert, sondern ebenso durch die erzdhleri-
sche Struktur. Diese zeichnet sich zum einen durch eine Mischung aus Dokumen-
tation und Liebesfilm aus. Zum anderen bieten der lose Anfang und das lose Ende
keine Grundlage fiir eine auktoriale Erzahlform.

Auch die deutsche Erzdhlerstimme aus dem Off weif nicht mehr als Shirin
iiber die Umstdnde und Folgen der Migration. Shirin aber wird {iber die eigene
Herkunft und die nicht mégliche Ankunft hinausgehen - wie sie es selbst aus dem
Off formuliert. Sie kommt weder mit Mahmud zusammen, noch kehrt sie in ihr
Dorf zuriick oder erfihrt eine stabile Form der Sozialisation in der Bundesrepu-
blik. Das Sujet der Migration scheint in SHIRINS HOCHZEIT verlorenzugehen. In
den Vordergrund drangt sich nicht eine Erzdhlung, die durch konsistente Bindung
von Anfang, Mitte und Ende gelingt. Im Zentrum steht vielmehr die Aussagekraft
und Glaubwiirdigkeit der einzelnen Situationen, welche die Verhaltensweisen der
Akteurinnen und Akteure betonen. Diese Situationen tragen den Film. Es geht
nicht um die Frage nach Anfang und Ende der Geschichte, nicht nach der Macht
und Ohnmacht ihrer Akteurinnen und Akteure.’*® Vielmehr geht es um die Frage
nach den Verhaltensweisen, um Praktiken, die ein Ankommen oder ein Zuriick-
kehren ermoglichen kénnten. Diese Grundstruktur bestimmt auch die Narration
des Films und eine Identitatspolitik, die wir in den politischen Thematisierungen
des Auslanders im Deutschland der 1960er und 1970er Jahre finden.

117 Auch Schenk macht in Sanders-Brahms Film gegen Brauerhochs Interpretation auf einen
Dialog im Off zwischen Shirin und der deutschen Regisseurin aufmerksam, in dem nicht die
Deutsche die tiirkische Dorflerin als »dumme« beschreibt, sondern umgekehrt und die Deutsche
dem zustimmt. Siehe hierzu: SCHENK (2020): S. 50f.

118 Siehe hierzu: BRAUERHOCH (1995): S. 110f.

119 Vgl. NEUBAUER (2011): S. 179.

120 In diesem Zusammenhang fehlte der feministischen Kritik in Sanders-Brahms Film ,,die
ideologische Schéarfe“ und ein politisch offener Charakter. Siehe hierzu: FISCHETTI, Renate
(2000): Das neue Kino. Acht Portraits von Regisseurinnen, Diilmen-Hiddingsel: Tende, S. 123.



134 — 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

Evident ist in SHIRINS HOCHZEIT zundchst das eigensinnige Verhaltnis zwi-
schen Fiktion, Emotion und Dokumentation und die Abfolge bzw. Struktur des
Films. Der Film beginnt mit dem Ende, mit dem Tod der Protagonistin und ist so
gesehen eine einzige Flashback-Erzihlung.' Dieser Kunstgriff desavouiert eine
chronologische Erzihlform.** Der Einstieg erfolgt mit einem persischen Liebes-
marchen. Daran schliefien sich der von Anfang an intim gefiihrte Dialog aus dem
Off zwischen der Protagonistin und der Regisseurin und die dokumentarische Dar-
stellung des Dorflebens, die mit der Dominanz von halbtotalen und halbnahen
Einstellungen nicht einzelne Individuen, sondern Gruppen in den Vordergrund
riickt. Wir sehen keine Nahaufnahmen der einzelnen Akteure im Dorf, keinen
Dialog mit Schuss- und Gegenschussaufnahmen. In Einzelaufnahmen werden in
den ersten Sequenzen Wohnraume, Decken, Kopftiicher, Tischtiicher und vieles
andere gezeigt, was Shirin fiir ihr Leben mit Mahmud - so die Protagonistin aus
dem Off — gendht und gestickt hat. Neben dieser Materialitdt werden die Briider des
Vaters und ihre Frauen, das gemeinsame Essen und der Abschied der Frauen von
Shirin in Gruppenaufnahmen gezeigt, und es gibt dabei kaum Schnitte. In solchen
Einstellungen sind spater auch die Wohnheim- und Fabrik-Sequenzen fotografiert.

Parallel wird der intime Dialog aus dem Off weitergefiihrt und das Marchen-
motiv wieder aufgenommen. Beispielsweise dufert Shirin als Prostituierte spater
aus dem Off, dass sie nun weit iiber den Berg, iiber Mahmud hinaus sei. Die
Gleichzeitigkeit von Liebesgeschichte, intimem Dialog, ethnografischem Dorf-
bericht und Dokumentation der Arbeitsmigration gibt diesem Film eine hetero-
gene Struktur, die von keiner der genannten Aspekte einheitlich in einem dritten
Raum durch einen Metacode geschlossen oder aufgeldst wird."?® Das Verhiltnis
der einzelnen opponierenden Narrative ist ephemer. Das hierarchische Verhalt-
nis zu Anfang des Dialogs zwischen der Regisseurin aus dem Off und der Prota-
gonistin als Miterzdhlerin und Beobachterin kippt nicht selten in sein Gegenteil.
Das faschistoide Auftreten der deutschen Heimleiterin und das herrisch-masku-
line Verhalten des deutschen Schichtfiihrers in der Fabrik kippen beide in Posi-
tionen der Empathie. Und umgekehrt kippt der immer verstandnis- und gefiihl-
volle Grieche, Marias Mann, indem er nach Sex mit Shirin verlangt. Aber selbst
in seiner sexuellen Bediirftigkeit zeigt Helma Sanders-Brahms den Gastarbeiter
nicht zudringlich, sondern zartlich, denn Deutschland ist »viel schlimmes Land«.

121 Vgl. BRAUERHOCH (1995): S. 110.

122 Eine lineare Zeitstruktur impliziert auch Robert Ezra Parks Integrationstheorie.

123 Schenk reduziert diese Vielschichtigkeit von Sanders-Brahms Film ausschliefllich auf die
Verschrankung von Méarchen und Dokumentarischem in SHIRINS HOCHZEIT, die er mehr der
unterschiedlichen Rezeption und Interpretation des Films entnimmt als einer eigenstdndigen
Filmanalyse. Siehe hierzu: SCHENK (2020).



2.4 »Die Suche nach dem unauffindbaren Partner« == 135

Die sich nicht vereinheitlichende, schlieflende Mehrebenenstruktur des Films
zeigt sich auch in der Verhandlung kultureller, Differenz generierender Kennzei-
chen. So ist Shirins Kopftuch kein Kennzeichen fiir die Tiirkei, sondern typisch
fiir das Dorfleben. Der Forderung ihrer modernen tiirkischen Freundin, ihr
Kopftuch abzulegen, entgegnet sie, man wiirde es bei ihr im Dorf so tragen. Die
Aussage, man wiirde es in der Tiirkei so tragen, wiare in dieser Situation inkon-
sistent und wiirde auch einer gewissen Komik nicht entbehren. Diese regionale
und nicht nationale Reichweite impliziert im Film auch eine méafige kulturelle
Reprasentationskraft als muslimisches Kennzeichen. Es ist weniger ein Abstrak-
tum der Differenz oder der Verstandigung als ein brauchbarer oder nicht brauchba-
rer Gegenstand, der sich zum Schutz oder der Steigerung der Attraktivitét einset-
zen lasst. Dieser Einsatz ist wichtiger als die Repradsentation. Dies zeigt sich auch
darin, dass Shirin das Kopftuch ganz unterschiedlich trdgt. Man sieht mal mehr,
mal weniger Haare. Sie hilt es hdufig in der Hand, wir sehen sie beim Anziehen
des Kopftuchs, und der Schichtfiihrer wird auch einmal unbedarft daran ziehen,
als Shirin versucht, ihn zu necken. Eine allegorische Wirkung bekommt es hin-
gegen im Lokal nach dem Tanz und dem Alkoholkonsum mit Aida, wenn sich
Shirin auf der Toilette iibergibt und wir im Spiegel sehen, wie ihr das Kopftuch
vom Kopf rutscht. Doch diese Allegorie verliert sich wieder. Shirin tragt es, wenn
sie beispielsweise Mahmud auf dem K&lner Bahnhof sucht, der sonntags von
unzihligen Gastarbeitern bevolkert ist.’** Und kurz bevor sie sich die Haare blon-
diert, wird sie das Kopftuch bereits abgelegt haben, wobei dieses Verschwinden
nur noch bedingt auffillt. Wenn das Kopftuch iiberhaupt eine Funktion erfiillt,
dann eine schiitzende, die die schiichterne Art der Protagonistin noch verstarkt.
Die offenen Haare der tiirkischen Schauspielerin Tiirkan Soray als Giilcan in
DONUS stehen am Ende des Films fiir ihre Desintegration im Dorf, aber nicht fiir
eine explizit kulturelle. Denn es sind Schuld- und Besitzverhdltnisse, die diese
Dynamik ausldsten.

124 Mit der Bahnhofssequenz, in der Shirin Mahmud sucht, nachdem sie ihn im Lokal nicht
gefunden hat, folgt Sanders-Brahms ihrer dokumentarischen Richtlinie des »Zeigens« in diesem
Film. In Karen Schénwélders Buch zur Einwanderung und ethnischen Pluralitdt in Deutschland
finden wir représentativ fiir viele andere Debattenbeitrage aus dem Jahre 1971 die folgende Ein-
schatzung: »Vielleicht haben wir bisher den heimlichen Wunsch genédhrt: irgendwann werden
sie wieder nach Hause gehen, dann werden wir wieder mehr Platz und Ruhe haben, und unsere
Innenstddte und Hauptbahnhofe werden an Sonntagnachmittagen nicht mehr wirken wie Kund-
gebungen nach dem gescheiterten Turmbau zu Babel. Aber solche Hoffnungen triigen.« »Die
Bundesrepublik muf3 sich auf ein Leben mit den Gastarbeitern einrichten«, heif3t es resignativ in
einem Zeitungsbeitrag. Siehe hierzu: SCHONWALDER (2001): S. 614. Auch Max von der Griin hélt
in Leben im gelobten Land fest, dass Bahnhofe fiir Gastarbeiter »Kommunikationszentren« seien
und ihnen so die Moschee ersetzen wiirden. Siehe hierzu: voN DER GRUN (1975): S. 22.



136 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

Im Unterschied zu den Migration thematisierenden Filmen der spateren
Dekaden ist die Reichweite kultureller Kennzeichen hier gering.'® Exempla-
risch zeigt sich dies auch in der Miniatur des Kélner Doms und spéter auch in
der einer Moschee — ein Wecker —, den eine Gastarbeiterin vom Tisch raumt, als
alle gekiindigten Gastarbeiterinnen das Wohnheim verlassen miissen. Zwischen
Gebrauch und Reprasentation sind kulturelle Kennzeichen in SHIRINS HOCHZEIT
in einem unbestimmten und willkiirlichen Wandel begriffen, wie die Hauptak-
teurin selbst, deren neuer Kleidungsstil zwar eine evidente Verdanderung dar-
stellt, jedoch keinen expliziten Ubergang von einer spezifisch tiirkischen zu einer
spezifisch deutschen Kultur zeigt. Vielmehr ist es ein Ubergang, der im &dufieren
Erscheinungsbild eine Verdnderung von einem dorflich-traditionellen zu einem
stadtischen Auftritt dokumentiert. Ein Ubergang vom unwirtlichen Dorf in eine
unwirtliche gro8e Stadt.'?

Die iibrigen Ubergénge in SHIRINS HOCHZEIT sind aus einer klassischen inte-
grationstheoretischen und narrativen Perspektive prekdr und problematisch, da
weder der Ausgangspunkt des Films, seine Mitte, noch der Schluss, Shirin einen
Ort der Zugehorigkeit weisen. Das Dorf gehort dem Agha, das Wohnheim den Fab-
rikbesitzern und die Straf3en K6lns den Zuhdltern oder der Polizei. Nur der Kélner
Bahnhof wird in SHIRINS HOCHZEIT zu einem herrenlosen Versammlungsort der
Gastarbeiter.””” Das klassische Narrativ vom Auszug, vom Meistern der Priifungen,
von der Riickkehr oder der Ankunft kann hier nicht greifen.’*® Auch die dorfliche,
tlirkische kulturelle Bindung vom Beginn stellt fiir Shirin keine stabile soziale
Einheit dar. Selbst ihre Verwandten halten sich nicht an die kulturellen Codes
bzw. die Tatsache, dass Shirin Mahmud versprochen war. Da der Verwalter mehr

125 Diese zeigt sich ebenfalls in den zeitgleich entstehenden tiirkischen Produktionen OTOBUS
(1974), dem bereits angesprochenen Film, in dem die Migration tiirkischer Dérfler nach Schwe-
den thematisiert wird, wie auch im Roman Gurbet Yavrum (1975), in dem die Tochter eines tiir-
kischen Gastarbeiters sich auf die Suche nach ihrem verlorenen Vater in Kanada macht. Siehe:
TuNg, Okan (1974): Otobiis, Spielfilm, Tiirkei, Pan Film Tiirkiye; OzAKIN, Aysel (1975): Gurbet
Yavrum, Istanbul: Can Yayinlari.

126 Siehe zur Unwirtlichkeit der Stddte die einflussreiche Publikation von Alexander Mitscher-
lich Die Unwirtlichkeit unserer Stdidte (1965, 2008).

127 Rita Chin macht in ihrer Arbeit auf die ikonografische Funktion der Aufnahme des einmil-
lionsten Gastarbeiters Rodrigues de Sa auf dem Motorrad am Kolner Bahnhof K6ln-Deutz auf-
merksam. Siehe hierzu auch: vVON DER GRUN (1975): S. 22. In der amerikanischen Arbeit Sius tiber
die chinesischen Gastarbeiter in New York stellen Waschereien einen vergleichbaren Versamm-
lungsort dar.

128 Siehe zum klassischen Narrativ, das besonders im Bereich des Films durch das Kino Hol-
lywoods ab den 1950er Jahren grofie Verbreitung fand und heute weiterhin als eines der wirk-
machtigsten im Bereich des Films gilt, KRUTZEN, Michaela (2011): Dramaturgie des Films. Wie
Hollywood erzdhlt, Frankfurt a. M.: Fischer, S. 36f.



2.4 »Die Suche nach dem unauffindbaren Partner« =—— 137

zahlen kann, bekommt er Shirin, obwohl er ihren Bruder ins Gefdngnis gebracht
hat. In Sorays Film DONUS entldsst der Gro3grundbesitzer den Dorfverwalter aus
seinen Schulden, wenn dieser ihm hilft, an Giilcan ranzukommen, die aber schon
verheiratet ist. In Deutschland regiert das Geld ebenso wie in der Tiirkei, und soli-
darische Strukturen sind nicht per se gegeben, sondern konnen bestenfalls unter
guten Bedingungen entstehen.'?

So ist SHIRINS HocHZEIT aufgrund des Mangels stabiler kultureller und sozi-
aler Einheiten weder explizit ein Film zu kultureller Differenz, noch ein Film
iiber eine gescheiterte Integrationsgeschichte in einer Mehrheitsgesellschaft.
Stattdessen wirft er die soziale Frage auf, weil Shirins Bindungen von Anfang
an in Auflésung begriffen sind. Das Soziale wird dabei »durch die iiberraschen-
den Bewegungen von einer Assoziation zur nichsten ermittelt«.>® Wie in Milton
Gordons Integrationstheorie ist das zentrale Anliegen in Helma Sanders-Brahms’
Film, {iber Antidiskriminierung neue soziale Gruppenkonstellationen zu ermdog-
lichen. Der grofle Unterschied zu Gordon ist hier nur, dass es in SHIRINS HOCH-
ZEIT keinen Raum, keinen Ort gibt, weder in der Tiirkei noch in Deutschland, der
eine Aquivalenz zwischen Gruppe und Territorium, zwischen Gruppe und Kultur
schaffen und die schwachen Bindungen in starke und stabile {ibersetzen konnte.
So ist das Soziale in diesem Film keineswegs von einer dichotomen Unterschei-
dung zwischen Kollektiv und Individuum bestimmt, von Unterscheidungen wie
religidser Fanatismus vs. westliche Lebensweise, wie Bevormundung vs. Freiheit
oder wie Tradition vs. Moderne und Tiirkei vs. Europa, wie es die Forschung nicht
miide wird, derart falsch die ersten Produktionen zur Migration nach Deutsch-
land zu klassifizieren.**

Auch wenn diese seit den 1980er Jahren klassischen interpretatorischen
Unterscheidungen zu Phdnomenen der Migration in Sanders-Brahms’ Film nicht
greifen und das Sujet der Migration aus dieser Beobachtung heraus in SHIRINS
HocHZEIT nicht konsistent ist, handelt es sich bei diesem Film dennoch um einen
Klassiker der deutsch-tiirkischen Migration. Spatestens jetzt stellt sich die Frage,
was diesen Film zusammenhilt und ihn zu einem umstrittenen, aber doch erfolg-
reichen Film werden lief. Die Liebesgeschichte ist es nicht. Es ist auch nicht der
dokumentarische Wert des Films, denn hierfiir iiberwiegen wiederum zu sehr die
fiktionalen Elemente.

129 Vgl. LEFEBVRE (2006): S. 338.

130 LATOUR, Bruno (2010): Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp, S. 424.

131 NEUBAUER (2011): S. 175. Siehe auch GOKTURK (2000b): S. 331. In meinem Aufsatz Von der
interkulturellen zur kulturellen Kompetenz von 2009 unterlag ich mitunter ebenfalls diesem vorei-
ligen Trugschluss. Siehe hierzu: EzL1 (2009).



138 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

Anders gefragt: Welche Referenzen in diesem Film stehen jenseits von Kultur,
Mehrheitsgesellschaft und Minderheit im Vordergrund und geben dem Film iiber
den &sthetisch-erzdhlerischen Rahmen hinaus eine stabile und konsistente
Struktur? Welche Narrative sind es, die {iber den Film hinausgehend eine gesell-
schaftlich anschlussfahige Erzahlung ermoglichen konnten, trotz ihrer aus heu-
tiger Perspektive widerspriichlichen Rezeption zwischen Kultur und Sozialem?
Und wirken vielleicht trotz des Mangels an stabilen gesellschaftlichen Einhei-
ten wie Gruppen und Familien hier Ideen und Vorstellungen von Assimilation,
Integration und Sozialem, die jenseits gegebener stabiler gesellschaftlicher Ord-
nungen ausbuchstabiert werden miissen? Die Frage ist, was an unartikuliertem
Wissen mitgeteilt wird, das »stillschweigend auf einen Fundus an sensorischen
und praktischen Erfahrungen Bezug«*** nimmt, um in der Zone zwischen Alltag,
Kunst und Politik Wahrscheinlichkeiten zu artikulieren. Und in welchem Verhalt-
nis stehen erzdhlerische Offenheit und kulturpragende Narrative? Was das Anlie-
gen und die Bewegung dsthetischer Texte, Filme und Theorien betrifft, werden
wir sehen, dass Aneignungen des 6ffentlichen Raums eine Grundbewegung dar-
stellen, auch wenn ihre Protagonisten passiv und schematisch auftreten.

Um diese Fragen und Themen mit der bisherigen Interpretation von SHIRINS
HocHZEIT und mit einer gewissen Reprasentativitat und Breite beantworten und
untermauern zu koénnen, werden in den folgenden zwei Unterkapitel die zuvor
genannten Texte und Filme aus den 1960er und 1970er Jahren in eine analytische
Relation zur SHIRINS HOCHZEIT gebracht. Zunichst folgt die Analyse des Poems
Was will Niyazi in der NaunynstrafSe aus dem Jahre 1973 des tiirkischen Autors
Aras Oren; der erste breit rezipierte Text deutsch-tiirkischer Literatur, der fiir Rita
Chin den Beginn eines »multicultural Germany« markiert. Hier wird es neben den
bereits aufgeworfenen Fragen auch darum gehen, aufzuzeigen, inwieweit sich die
deutsche (Sanders-Brahms) von der tiirkischen Perspektive (Oren) auf die Anfange
und Folgen der tiirkischen Migration nach Deutschland unterscheidet und worin
sie sich dhneln. In diesen Zusammenhang werden auch Giiney Dals Roman Wenn
Ali die Glocken lduten hort (der zweite bekannte Text deutsch-tiirkischer Literatur
der 1970er Jahre) sowie Bekir Yildiz’ autobiografischer Roman gebracht.

Die Interdependenz und Ahnlichkeit zwischen Filmen, Texten und gesell-
schaftspolitischen Narrativen werden in ihrer heterogenen und dilemmatischen
Struktur zeigen, dass es sich bei Filmen und Texten, die in diesem Einstiegska-
pitel zur Disposition stehen, weder um einfache Opfer- oder Tatergeschichten
handelt, wie bislang in der Forschung konstatiert wird, noch umgekehrt um

132 KOSCHORKE, Albrecht (2012): Wahrheit und Erfindung. Grundziige einer allgemeinen Erzdhl-
theorie, Frankfurt a. M.: Fischer, S. 38.



2.5 »Wir wollten alle Amerikaner werden« =—— 139

Ermachtigungsnarrative. Im Zentrum steht eine Verhandlung und Bearbeitung
von Integration und Desintegration, die die Jahrzehnte des Umbruchs* (1960er)
und der Transformation®* (1970er) als Sozial- und Kulturgeschichte die Her-
kunfts- und Ankunftsgesellschaften geprégt hat.

2.5 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Aras Orens
Gastarbeiter erfolglos auf dem Weg in den Westen

Halime, eine tiirkische Gastarbeiterin im ersten Band von Orens Poem-Trilogie
Was will Niyazi in der Naunynstrafe (1973),*°> wohnt Anfang der 1970er Jahre
in einem Mehrparteienhaus in der Berliner Naunynstrafie. Sie kommt, wie ihre
dltere deutsche Nachbarin Frau Kutzer in der Mitte des Poems berichtet, »abends
manchmal mit Mdnnern nach Haus«.">® Frau Kutzer fragt sich, da ihre tiirkische
Nachbarin »es ganz offensichtlich in dem einzigen Zimmer [, das sie hat], mit
den Kerlen treibt«, wo wihrenddessen ihre kleinen Kinder sind und was sie
machen.” Ein wenig spiter treffen sich Halime und Frau Kutzer im Treppenhaus.

Halime: (Na mach schon, Alte, ich la8 dich vorbei, geh schon, ich hab die Hznde voll ...)
Kutzer: sDankeschon, dankeschon ...

(Soviele Pakete, soviele Sachen gekauft ...

Kauft nur, kauft nur.

Ihr werdet auch verbraucht sein eines Tages

wie ich,

dann schlurft auch ihr fiir hundert Gramm Wurst
zwei Straf3en weiter zum Fleischer. Und

wie sie grienen, wenn ich

fiir fiinfzig Pfennig Speck verlange .

“)138

Beide Szenen im ersten Band des Poems (die erste finden wir in der Mitte und
die Treppenhausszene gegen Ende des Textes), deuten eine Begegnungsstruk-
tur zwischen Alteingesessenen und Zugewanderten an, die sich hier nicht aus

133 Vgl. SCHILDT (2009): S. 179-244.

134 Ebd, S. 245-330. Und siehe auch REICHARDT, Sven (2014): Authentizitdt und Gemeinschaft.
Linksalternatives Leben in den siebziger und friihen achtziger Jahren, Frankfurt a. M.: Suhrkamp,
S. 82-86.

135 Der zweite Band der Trilogie, Der kurze Traum von Kagithane, erschien 1974, und abge-
schlossen wurde sie mit dem dritten Band Die Fremde ist auch ein Haus 1980.

136 OREN (1973): S. 31.

137 Ebd.

138 Ebd., S. 56f.



140 — 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

ethnisch-kultureller, sondern aus kérperlicher, rdumlicher und sozialer Diversi-
tat konstituiert. Eine tiirkische Frau mittleren Alters lebt mit mehreren Kindern
in einer Einzimmerwohnung - ihr Mann sitzt wegen Blutrache in der Tiirkei im
Gefdangnis —, eine 67 Jahre alte deutsche Frau lebt hingegen allein in einer Zwei-
zimmerwohnung. Das sind zundchst Informationen fiir eine klassische Migrati-
onsforschung, die auf statistische und reprasentative Ergebnisse aus ist; zumal
Anfang der 1970er Jahre verstarkt das offentliche Interesse aufkommt, zu wissen
und zu erfahren, wie die Gastarbeiter und Gastarbeiterinnen in Deutschland
wohnen und untergebracht sind.™®

Aus interpretatorischer Sicht ist dies nur die eine Seite der beiden zitierten Pas-
sagen. Verweise auf Alter, Familie und Wohnungsgrofie sind die Rahmungen der
Situationen, in denen besonders die unterschiedlichen kérperlichen Bediirfnisse
erzahlerisch akzentuiert werden. Halime hat Sex und kommt mit vollen Einkauf-
stiiten nach Hause, weil ihr Kérper will und kann; eine alte deutsche Frau, die auf
ihren eigenen Korper referierend, nichts mehr braucht und nicht mehr verzehren
kann als 100 Gramm Wurst und Speck fiir 50 Pfennig pro Woche. Dabei wird sie bei
ihrem Einkauf von deutschen Verkadufern beldchelt. Weitaus mehr als die tiirkische
Gastarbeiterin wird hier die alte deutsche Frau als Desintegrierte dargestellt.**®

Dass Aras Orens Poem trotz dieser sozialen Mehrebenenstruktur, die sich iiber
korperliche Bediirfnisse ergibt und nicht iiber nationale, religiose oder kulturelle
Zuschreibungen, in den zeitnahen Besprechungen als erste gelungene literarische
Chronik des Zusammenlebens von Deutschen und Tiirken'*! und somit als »erste
Reflexion«™? iiber das Leben der arbeitenden Tiirken in Deutschland bewertet
wurde, ist keineswegs eine kulturalistische Fehlinterpretation. Es ist eine Deutung,
die, zum einen, in einem gesellschaftspolitischen und narrativen Zusammenhang
der 1960er und 1970er Jahre steht. Zum anderen hingt die Tatsache, dass Orens

139 Siehe hierzu: ZIERIS, Ernst (1971): So wohnen unsere ausldndischen Mitbiirger. Bericht zur
Wohnungssituation ausldndischer Arbeitnehmerfamilien in Nordrhein-Westfalen, Diisseldorf.
Siehe hierzu auch: SIEGFRIED-HAGENOW, Monika (2006): Als die Gastarbeiter ins Fernsehen
kamen. Collage von Archivbeitrdgen des Fernsehens iiber Gastarbeiter in der Bundesrepublik, Do-
kumentation, Deutschland, Erstes Deutsches Fernsehen. Vgl. auch: SCHONWALDER (2001): S. 497.
140 Mit einer vergleichbaren Struktur der Desintegration einer Alteingesessenen arbeitet auch
Rainer Werner Fasshinder in ANGST ESSEN SEELE AUF (1973). Dort ist es die alteingesessene und
sich in einem vergleichbaren Alter wie Frau Kutzer befindende deutsche Frau Emmi Kurowski,
die von ihren Nachbarinnen und ihren Kindern ausgeschlossen wird, nachdem bekannt wird,
dass sie den viel jliingeren Gastarbeiter Ali, der aus Marokko stammt, heiraten will. Siehe hierzu:
FASSBINDER, Rainer Werner (1973): Angst essen Seele auf, Spielfilm, Deutschland, Arthaus.

141 Vgl. SUBERGER, UIf G. (1974): »Wir machen szammen Geld fiir die Fabrika Direktor ...<«. In:
Deutsche Volkszeitung, S. 17.

142 PaTAKI, Heidi (1975), »Review of Der kurze Traum aus Kagithane«. In: Neues Forum 22, S. 66.



2.5 »Wir wollten alle Amerikaner werden« =—— 141

Poem ohne ein kulturelles oder religioses Differenzierungsnarrativ konsistent und
in der Sprache der Zeit »authentisch« wirkt, zuallererst von seinem eigenen narra-
tiven Verlauf ab. Es ist vor allem der Beginn und zugleich der Zugang, den Was will
Niyazi in der NaunynstrafSe wahlt und beschreitet, der eine weiterfiihrende Struktur
der Beschreibung von Differenz und Ahnlichkeit zwischen Deutschen und Tiirken
vorgibt, die die Szenen in ihrer sozialen Dimension auf Einwanderer und Alteinge-
sessene »authentisch« und plausibel wirken lasst.

Im Prolog des Poems schneit es in Berlin.’** Die Naunynstrafe in Kreuzberg,
auf und in der sich alles in diesem Stiick abspielt, ist zugefroren. Der Protagonist
und Gastarbeiter Niyazi, mit dem Nachnamen Giimiiskili¢ (»Silberschwert«), ist
bereits in den ersten Zeilen auf dieser Straf3e unterwegs; in die Fabrik zur Arbeit,
zur Nachtschicht. Gebrochen wird der fiir die Migrationsliteratur klassische
und schematische Einstieg — kaltes Einwanderungsland, Auslander arbeiten in
der Nachtschicht — bereits mit einem Nebensatz und dem weiteren Verlauf der
Erzdahlung. An der Stelle, wo heutige Migrations- und Integrationsforscher wei-
tererzdhlen wiirden, die erste Generation der Gastarbeiter habe der deutschen
Gesellschaft Arbeiten abgenommen, die viele deutsche Alteingesessene nicht
hatten verrichten wollen, folgt Orens Erzdhlung einer anderen narrativen Struk-
tur.*** Niyazi geht hier mit schnellen Schritten zur Arbeit in die Fabrik Preussag,
ganz so wie er auch im Istanbuler Stadtteil Bebek unterwegs gewesen ist; dort
zum Blaufischfang. Hier bei Preussag arbeitet er an den »weifiglithenden Ofen«
der Fabrik. Auf die translokale Verbindung von hier und dort folgt in der dritten
Strophe die Anmerkung, dass durch Niyazis Arbeit denjenigen »warm wird [...],
die ihre Villen im Siidwesten der Stadt bewohnen«.** Danach verlisst der Erzih-
ler Niyazi und wendet sich Frau Kutzer zu, die ebenfalls in der zugefrorenen Nau-
nynstrafie wohnt, der allerdings von Niyazis Arbeit nicht warm wird. Denn sie
kommt in dieser Nacht »schwer in Schlaf, [...] sie muss ihre blaugefrorenen Fiif3e
reiben«.'*® Der Erzihler kehrt nicht wieder zu Niyazi zuriick, um die schwere
Arbeit und den beschwerlichen Alltag der Gastarbeiter zu beschreiben. Er bleibt
bei Frau Kutzer und erzihlt bis zum Beginn des dritten Kapitels (der erste Band
der Trilogie besteht aus sieben Kapiteln), die Geschichte, Wiinsche und Enttiu-
schungen von Frau Kutzer und ihrer Familie.**”

143 Siehe hierzu auch den Film OTOBUS.

144 Siehe hierzu: BADE (1983); ESSER (1980, 1983); ELWERT, Georg (1982): »Probleme der Auslan-
derintegration. Gesellschaftliche Integration durch Binnenintegration?«. In: Kélner Zeitschrift
fiir Soziologie und Sozialpsychologie 34:4, S. 717-731.

145 OREN (1973): S. 5.

146 Ebd.

147 Ebd., S. 13.



142 — 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

Diesen Exkurs zu Frau Kutzer und ihrer Familie leitet der Erzdhler wie
folgt ein: »Ihr kennt doch alle Frau Kutzer / oder doch ihren Mann: / Er hat
bei Borsig gearbeitet, / dort verschraubte er die Vorderachsen der méchtigen
Lokomotiven«.'® 37 Jahre lang ging er dieser Titigkeit nach, war in der Wei-
marer Zeit Mitglied der KPD, beugte jedoch »seinen Kopf ohne Widerstand
dem Systeme, als die Nationalsozialisten die Macht an sich rissen. Und auch
wenn sie damals schon in der Naunynstrafie wohnten, wird ihr »schwindlig,
wenn sie in ihre Vergangenheit blickt, denn die »Jahre sind wie Schluchten,
die ich hinter mir hab«.'*® So erscheint ihr ihre eigene Geschichte fragil und
surreal: »Es ist nicht so einfach zuriickzusehen nach 67 Jahren: / Pinguine
in der Wiiste, / Vogel Strauf} auf dem Eis. / So laufen die Gedanken / an ihre
Jugendjahre«.”® Alles andere als fragil erweist sich jedoch ihr Traum, den sie
hat, als sie schliefllich einschlaft — ein Wunschtraum, den sie schon immer
hatte: durch »die Kristalltiiren des Adlon zu schreiten«. Aber was sie mit ihrem
Mann im wirklichen Leben kennenlernt, ist »das »Bayrische Zelt« in der Fried-
richstraBe«.” Als Resultat ihrer Gedanken und Tridume hilt Frau Kutzer fest,
dass Arbeit und Jugend im Leben ihr Ende haben. Das habe sie gelernt. Denn
diese »auffillige Welt [...] blendet uns die Augen«. Und es ist »dieses von Etage
zu Etage leben, ohne dahinter zu kommen, in welcher Etage man ist«. Aber
letztlich m6chte der Mensch »gern wie ein ganz anderer leben, iiber seine Ver-
héiltnisse hinaus«.'>?

Auf diese Erkenntnis folgt das zweite Kapitel, in der Oren die bis ins 19.
Jahrhundert reichende Familiengeschichte Kutzers, ihrer Eltern und Grof3eltern
erzdhlt, die ebenfalls von Migration geprégt ist. Diese kam 1844 von Ostpreu-
Ben nach Berlin als Franz Naunyn Biirgermeister wurde. Die Naunynstrafie war
damals nicht die Naunynstrafle, sondern »irgendeine«.

Die Familie Brummel / faBte Fuf in dieser Straf3e. / Lange nach dem Umzug bekam der Grof3-
vater, / Heinz Brummel (er war auch Schlosser, / und dazu Schmied), fiir die Familie / die
Biirgerrechte Berlins, / amtlich registriert im Jahre 1894. / Rotes Wachs siegelte die Urkunde.'>

Erst nach 50 Jahren wurden die Brummels Biirger der Stadt Berlin. Und Frau
Kutzer, geboren 1905, erinnert sich bis 1918 an Hausarbeiten wie Sticken, Stricken
und Kohlkochen. Ouvertiiren von Léhar-Operetten horten sie ab und an mit dem

148 Ebd., S. 5f.
149 Ebd.,S.7.
150 Ebd., S. 8.
151 Ebd., S. 9.
152 Ebd., S. 10.
153 Ebd., S. 14.



2.5 »Wir wollten alle Amerikaner werden« = 143

Grammophon. Doch waren die Geschichten der Operetten eine »Welt« fiir sie mit
»verhdngte[n] Tiiren [...], die fremd blieb und geheimnisvoll«.***

Der Erste Weltkrieg bringt den deutschen Soldaten dann »vier Jahre im Regen /
von Schrapnells, Blut, Knochen / und Stahl / durchn&ft / bis in den Kopf / und
in die Herzen« ein. Auf der Potsdamer und Friedrichstrafie in Berlin warten »die
Nutten auf sie«.” Das Jahr 1923 bringt der Familie Brummel den 6konomischen
Ruin, der Vater stirbt 1924 und kurz darauf heiratet Elisabeth Brummel »neun-
zehnjihrig [...] den jungen Monteur Gustav Kutzer«.'*® Als die Arbeitslosigkeit in
der Weimarer Zeit gegen Ende der 1920er immens ansteigt, arbeitet Frau Kutzer
als Putzfrau im Haus eines »Kriegsgewinnlers in Neukolln«. »Das erstemal in
ihrem Leben / fiir andere zu arbeiten, / hat ihr sauer geschmeckt. / Das Taftkleid
war verschossen / und das Grammaphon lingst verkauft.«*” Auch wenn sie die
Dame des Hauses nicht ausstehen kann, mochte sie doch wie sie werden, und sie
war »in Gedanken immer bei der reichen Dame in Neukélln«.'®

Die Zeit des Nationalsozialismus in Deutschland wird kurz gestreift. Es ist
eine Zeit des familidren Riickzugs, die Tochter wird geboren, und die Zeit, als
Gustav als Linker vor dem gefdhrlichen neuen politischen System Angst hatte.
Gustavs Soldatenjahre im Zweiten Weltkrieg werden kurz erwdhnt. Es folgen die
Bombennéchte und die fremden Soldaten, die sich in Berlin »mit Konserven,
Bonbons, Schokolade [...] Frauen« kaufen, und an Straflenecken in Berlin werden
heimlich »Lebensmittelkarten getauscht«. 1959 erliegt Gustav Kutzer einem Her-
zanfall und stirbt nach »siebenunddreif3ig Jahren« Arbeit an »méchtigen Loko-
motiven«. Niyazi kommt von der Nachtschicht zuriick und Frau Kutzer beendet
ihre Geschichte in ihrem Gesprédch mit dem Erzadhler: Der Tod ihres Mannes habe
in der Naunynstrafie »niemanden ein Haar bewegt«. Es folgten Formalitaten und
danach »abends wieder das warme Blubbern vom Kochtopf / und ab und zu / das
Kopfwiegen der Nachbarn / und ihre unehrlichen Worte«.”®® Erst nach diesem
seitenlangen Exkurs folgt die Geschichte der tiirkischen Gastarbeiter; und damit
folgt die tiirkische Migration auf die deutsche Migration in die Naunynstrafle.
Dabei handelt es sich um eine vergleichbare Bindung von deutsch und tiirkisch,
wie sie Sanders-Brahms in SHIRINS HOCHZEIT mit den ersten Einstellungen vom
Acker in einem tiirkischen Dorf als trockenes Land des Grundbesitzers zeigt
und beschreibt und ihren Film mit dem Niemandsland neben einer Autobahn

154 Ebd.

155 Ebd., S. 15.
156 Ebd., S. 15f.
157 Ebd,, S.17.
158 Ebd., S. 18.
159 Ebd,, S. 20.



144 — 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

in K6ln beschlief3t. Deutsche und Tiirken haben identische Triebe, ein dhnliches
Begehren und wenn sie nicht zu den Besitzenden gehéren, sind sie auch dhnlich
ortlos. Auferst eindriicklich wird diese Konstellation in Sorays Film DONUs
gezeigt. Als Ibrahim vom Biertrinken aus »pokalgrofien Glasern« im Beisein von
Frauen in der Zivilisation schwarmt, folgt als ndchste Sequenz in diesem Film,
der ausschlie3lich in einem unbestimmten tiirkischen Dorf spielt, wie der Grof3-
grundbesitzer (Aga) mit zwei attraktiven Frauen und zwei seiner Mitarbeiter
gemiitlich Alkohol trinkt. Und dhnlich wie im ersten Text zur tiirkischen Migra-
tion nach Deutschland Tiirkler Almanyada wird in Orens Poem und in Sorays Film
ebenfalls durch die narrative Abfolge der jeweilige Titel der Produktionen zum
Teil konterkariert. Geht es in Orens Poem um Frau Kutzer oder um Niyazi und mit
ihm um die Tiirken in Deutschland? Und von wo kehrt eigentlich Ibrahim zuriick,
wenn doch der tiirkische Grof3grundbesitzer genauso lebt wie die Deutschen und
wenn es sich bei Wasser, Strom, Alkohol und Minirécke um elmentare, fliichtige
Dinge und mobile Gegenstande handelt?

Die behandelten &dsthetischen Erzdhlungen der 1960er und 1970er Jahre
folgen einer assoziativen Struktur, die Dinge ebenso wie Personen beinhalten.
Im vierten Kapitel von Aras Orens Poem, »Frau Kutzers Nachbarn«, werden die
Frauen Atifet und Halime sowie der fleif3ige Gastarbeiter Kazim Akkaya vorge-
stellt. Im Vordergrund steht nicht wie, sondern warum sie nach Deutschland
gekommen sind. Das Wie wird hingegen karikiert. »Ein verriickter Wind eines
Tages / wirbelte den Schnurrbart eines Tiirken, / und der Tiirke rannte hinter
seinem Schnurrbart / her und fand sich in der Naunynstrafie.«*® Zunéchst zieht,
in der »Mitte seines Lebens«, irgendein Tiirke im Stockwerk unter Frau Kutzer
ein. Er ist zuriickhaltend, weif3 sich zu benehmen, isst nichts, trinkt nichts und
spart. Nach Jahren ist er wieder weg und es ziehen andere seiner Landsleute ein,
wie Niyazi, der ledig, 41 Jahre alt ist und seit sieben Jahren in Deutschland lebt.
Er wohnt ein Stockwerk iiber Frau Kutzer, spricht gut Deutsch und achtet sehr
auf »sein AufSeres«.!®! Dazu gehért, dass er »Koteletten bis unter die Ohren« hat.

160 Ebd., S. 21.

161 Tatsdchlich haben tiirkische und spanische Gastarbeiter, als sie in die Bundesrepublik
migrierten von den Regierungen der Entsendeldander jeweils einen Leitfaden erhalten, in dem
verlangt wird, dass sie als Vertreter ihrer Lander in der Bundesrepublik sich gut verhalten, nicht
auffallen und sich gut kleiden sollten. Siehe hierzu: ERYILMAZ/YAMIN (1998): S. 24. Und siehe
auch: DOMIT (2005): Projekt Migration. Katalog zur Ausstellung im Kélner Kunstverein, K6ln: Du-
mont, S. 33. Es gibt sehr viele Aufnahmen, die die Gastarbeiter bei ihrer Ankunft am Miinchener
Hauptbahnhof mit Krawatte und Anzug zeigen. In Serif G6rens Film ALMANYA, Ac1 VATAN macht
sich ein routinierter tiirkischer Pendler zwischen der Tiirkei und Deutschland dariiber lustig,
dass die Tiirken kurz vor der Ankunft an der deutschen Grenze ihre Krawatten anlegen. Siehe
hierzu: GOREN, Serif (1979): Almanya, Act Vatan, Spielfilm, Tiirkei, Giilsah Film.



2.5 »Wir wollten alle Amerikaner werden« = 145

Wie Frau Kutzer zieht Niyazi »Bilanz« seines bisherigen Lebens, das dhnlich
fragil und heterogen wirkt. Zwei Leben habe er gehabt, zwei tief in ihm drin.
Diese beiden Leben sind jedoch nicht Ergebnis seiner transnationalen Migration,
sondern haben ihren Ursprung in der Binnenmigration in Istanbul, wobei Oren
an keiner Stelle erwidhnt, woher Niyazi urspriinglich stammt.*®® Auch in Okans
OTOBUS wissen wir nicht, woher die Tiirken kommen; in DONUS ist die einzige
Koordinate irgendein Dorf und ein einziges Mal fallt das Wort »Almanya«, ansons-
ten nur »Medeniyet« (»Zivilisation«) und die Namen von Dingen wie »Radyo«
oder »Teyp« (Aufnahmegerit), die Ibrahim von dort mitbringt. Fiir Niyazi in Orens
Poem war es die Schonheit des Bosporus, die sich wie eine »bunte Ansichtskarte
[...] in die Mitte [seines] Lebens« hineingeklebt hat und die Lebensweise der
Wohlhabenden, wie die des Olkaufmanns Tarik Hakk: oder die der Amerikaner
Williams und Miss Collins, die »Angestellte im PX« waren, im Istanbuler Stadtteil
Bebek.!¢ Sie alle leben wie Amerikaner in Istanbul.!%

Den Unterschied zwischen einem amerikanischen und einem tiirkischen
Leben in der Tiirkei, den Vergleich von verschiedenen Lebensweisen kannten
Niyazis Eltern noch nicht. Seiner Meinung nach waren sich die »Paschafamilien«
(Adel), die Geschiftsleute und »die Armen [...] noch nicht so fremd, sie griif3ten sich
mit Respekt, unterhielten sich«.’®> Alles begann 1946, als die »griinen Dollars,
Kaugummis, Whiskeys, Filme und Schallplatten kamen und mit ihnen eine neue
Lebensweise. Da traten an die Stelle »der alten Herrenhauser und Ufervillen« »die
Betonblocks«. Niyazi ist migriert, um die Grenze zwischen denen aufzuheben, »die
Siifsigkeiten und Pasteten und denen, die unreife Melonen essen«. Warum er dies
tue? Weil er ein Recht und einen Anspruch darauf habe und das, »was man Zivi-
lisation nennt, iibereinandergelegt die Summe der Arbeitskraft« aller sei, gleich
welcher Herkunft.'*® Wenn Frau Kutzer mit ihrem Alter gelernt hat, dass Jugend
und Arbeit enden, so lehrt Niyazi die Migration, dass er ein Recht auf ein anderes
und besseres Leben hat, weil er dieses bessere Leben aus den Filmen kennt.

162 Durch die beschleunigte Mechanisierung der Landwirtschaft setzte innerhalb der Tiirkei
schon Mitte der 1950er Jahre eine grof3e Binnenmigration ein. »Anfang 1958 lebten bereits etwa
522000 Bewohner der beiden Metropolen Istanbul und Ankara in illegalen Behausungen«. Bis
zu einem gewissen Grad bildete die Arbeitsmigration ab 1961 nach Deutschland »die Fortsetzung
der Binnenwanderung, da der grofite Teil der Migranten aufierhalb der tiirkischen Ballungsrau-
me geboren war«. Siehe hierzu: Kreiser/Neumann (2009): S. 428 und S. 440. Siehe hierzu: KREI-
SER/NEUMANN (2009): S. 428.

163 Ebd., S. 24.

164 OREN (1973): S. 25. Siehe hierzu: KREISER, Klaus/NEUMANN, Christoph (2009): Kleine
Geschichte der Tiirkei, Stuttgart: Reclam, S. 416.

165 Ebd.

166 OREN (1973): S. 27.



146 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

In dhnlicher narrativer Diktion erzihlt Oren von den Gastarbeiterinnen und
Gastarbeitern Atifet, Halime, Kazim Akkaya, Sabri San und auch vom deutschen
Arbeiter Klaus Fleck, die dhnliche Unterscheidungsmerkmale aufweisen wie die
Figuren in Yildiz‘ autobiografischem Roman. Atifet, die seit 1969 eine Freundin
Niyazis ist und an Arbeiterdemonstrationen in Berlin teilnimmt, hat als politi-
scher Mensch ein schwieriges Leben hinter sich. Nach Orens Beschreibung leidet
sie auch unter dem gesellschaftlichen und politischen Wandel in der Tiirkei
durch ihre Amerikanisierung und den Militdrputsch 1960. Ohne Aussicht auf
eine biirgerliche Arbeit verdient sie ihr Geld in Istanbul zwischen 1961 und 1965
als Prostituierte. Zu ihren Stammgésten gehdren auch Amerikaner, 1967 wird sie
Gastarbeiterin, arbeitet bei Siemens in Berlin und wohnt, »wo die Naunynstrafie
in den Oranienplatz miindet«.'®” In einem bilanzierenden Selbstgesprich hilt sie
fest, dass sie sich in jungen Jahren an den Fotos der Filmstars orientiert habe,
im Spiegel ihre »Pfirsich-Briiste« besah und im Spiegelbild zu den Fabrikbesit-
zern sprach: Sie hatten zwar Fabriken, sie aber Schenkel, und der Korper sei
schlieflich »was zum Anfassen«.'® Jetzt sei sie aber dran, »wie ein Boss, dem die
Fabrik abgerannt ist«; mit dem grofien Unterschied, dass ihr Korper nicht versi-
chert sei und sie fiir ihn keinen Kredit aufnehmen konne. Sie ist nicht »zuriick-
zubekommen, die Frische des Fleisches«.'®® Halime, eine direkte Nachbarin von
Frau Kutzer, mit ihren »ungezogenen Kindern« wird als ndchste beschrieben. Sie
arbeitet bei Telefunken, ihr Mann sitzt angeblich wegen Blutrache in der Tiirkei
im Gefdngnis. Sie erhdlt einen Monatslohn von 500 Mark, schickt davon 75 Mark
an ihren Mann, an ihre Mutter und an drei Schwestern. Sie ist 27, »klein und dick«
und bringt dennoch Manner mit nach Hause. Wenn der Akt mit diesen vorbei
ist, ziehen die Madnner »ihre Miitzen ins Gesicht und gehen mit Gepolter iiber
die Treppe [...] Halime klemmt sich ein Handtuch in die Spreize / und rennt zum
Abort, / in der Hand einen Henkeltopf mit warmem Wasser«.'”°

Kazim Akkaya, der letzte, der im dritten Kapitel vorgestellt wird, und neu
in die Naunynstraf3e zieht, ist bei der Arbeit »der Liebling des Meisters«, wie er
selber sagt. Uber ihn wird eine Reportage gedreht, die der Fernsehreporter Fritz
Zimmermann auch wirklich realisiert.””* Wenn die anderen ihre neun Stunden pro
Tag arbeiten, arbeitet er elf und »redet nicht mal davon«. Die Deutschen sind fiir
ihn zu bequem, hochnisig und der Uberfluss hat ihnen die »Kpfe verschmiert.
Er ist gekommen, weil die Arbeit in der Tiirkei weniger wurde und der Wert des

167 Ebd., S. 28.

168 Eine hierzu analoge Filmszene gibt es auch in SHIRINS HOCHZEIT.
169 OREN (1973): S. 30.

170 Ebd., S. 31.

171 Ebd., S. 32



2.5 »Wir wollten alle Amerikaner werden« = 147

Geldes immer mehr fiel. Werften wurden zu Friedh6fen und auch die Busagentur,
die er Anfang der 1960er griindete, musste nach drei, vier Wochen der starker
gewordenen Konkurrenz weichen. Dabei wurden »storrische Agenturbesitzer
sogar mit Kugeln um die Ecke gebracht«.'”? Am 7. Mai 1971 ist er nach Berlin in die
Naunynstrafle gekommen. »Ich habe vor, einen Bus zu kaufen oder einen LKW.
Ob das oder das, in dieser Frage habe ich mich noch nicht entschieden«.”®> Dem
Fernsehreporter sagt er zum Schluss, dass er ndchste Woche kommen solle, um
seine Wohnung zu filmen. Dann werde er wieder von seinem Leben erzdhlen,
das wie ein Film selbst sei, und »ihr dreht Bilder von mir, auf denen ich mich
gut mache«.”” Im zweiten Band des Poems Der kurze Traum von Kagithane wird
Kazim Akkaya gekiindigt und ehemalige Kollegen von ihm treffen ihn in der Stra-
Renbahn gebeugt nach Weinbrand riechend.*”

Mit Sabri San, dem letzten tiirkischen Gastarbeiter, der vorgestellt wird, ver-
halt es sich anders. In Gesprachen mit Niyazi, macht dieser ihm klar, dass das
ganze Sparen fiir die Zukunft nichts bringe. »Denn die Rader dieses Systems /
drehn sich nicht fiir uns, [...] Was wir gespart haben, / ohne zu essen, ohne zu
trinken, ohne was zu erleben, / wird in die Taschen von anderen flieen.«'’ Es
kann nur noch darum gehen, im Kampf die eigenen Rechte zu erweitern, um am
Gliick dieser Welt zu partizipieren. Obwohl Sabri San nicht genau begreift, was
ihm Niyazi deutlich zu machen versucht, »[frif3t] sich ein verrosteter Bohrer /
durch seinen ganzen Kérper / von der Schiadelkammer / bis zur Herzmitte«. Er
verliert die Orientierung, will nicht mehr arbeiten, 1dsst sich krankschreiben und
lauft tagsiiber von Strafle zu Strafie, ganz »ohne Ziel«. Schlieflich erkrankt er an
Tuberkulose und steht am Ende des vierten Kapitels wie »eine Pappel, kummer-
beladen« am Flussufer des Berliner Landwehrkanals.

Von einer Sinnkrise wird auch der Deutsche Klaus Fleck heimgesucht, der
letzte Arbeiter, der im ersten Band dieses Poems vorgestellt wird. Wie bei allen
anderen wird auch seine Biografie im Wechselspiel zwischen auktorialer und perso-
naler Erzdahlweise wiedergegeben. Im Unterscheid zu Sabri ist sein Leben von Jugend
an von Konsum bestimmt, vom Kaufen von Mofas, Motorrddern, spater kommen
mit der Ehe dann Geschirrspiilmaschinen, Kiihlschranke, Einbaukiiche dazu und
erste Familienurlaube »mit dem Flugzeug«.”” Dies alles driickt Klaus Fleck aber die
»Luft ab«. An seinen Freitagabenden in der Eckkneipe grélt und flucht er, ob das

172 Ebd,, S. 33.

173 Ebd,, S. 34.

174 Ebd., S. 34.

175 OREN, Aras (1974): Der kurze Traum von Kagithane, Berlin: Rotbuch, S. 22.
176 OREN (1973): S. 40.

177 Ebd., S. 46.



148 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

denn alles sei, »wofiir wir leben«? »Unsere freiheitlich-demokratische-Ordnung
schiitzen, heifdt es in der Presse und in den Medien immer wieder. Klaus Fleck
dagegen, »von wegen Demokratie / von wegen Recht«.”® Was kiimmert es ihn.
Bier, hinterher Kirschlikér und nochmal Bier. »Das ist das Leben.« Als Gesprachs-
partner fiir die Kneipenabende holt er sich Ali, »seinen Freund«, von der Straf3e
hinzu, der eigentlich unterwegs ist von der Arbeit zu seiner Frau Nermin. Zuvor
hat Ali ein paar Faustschldge von seinen Vorarbeitern erhalten, weil er nach der
Arbeit die Miilltonnen nicht hinter das Fabrikgebdaude bringen wollte. Ali schwort
sich, erwische er die beiden oder einen anderen Deutschen einmal in seinem
Dorf Acibayram, dann werde es fiir sie kein Entkommen geben. Nun sitzt er vor
Klaus, der sich frustriert in Rage redet und Ali anschnauzt, er konne »ja nicht mal
richtig quatschenc, er sei ein »dreckiger Ausldander« und was er denn iiberhaupt
hier wolle. Dabei schligt Klaus Ali mehrmals ins Gesicht.'” Spiter wird die Polizei
Alis Frau Nermin dariiber benachrichtigen, dass ihr Mann verletzt im Krankenhaus
liege und einen Deutschen, Klaus Fleck, totgeschlagen habe. »Der Totschlag sprach
sich schnell rum / in der Naunynstraf3e. / Alles fiel iiber die Tiirken her.«**° Und es
»schneit in der Naunynstrafie. Die winzigen Blutspuren / auf dem Gehsteig / sind
langst gefroren«.®!

Diesem fremdenfeindlichen Ausbruch von Gewalt und Gegengewalt folgt in
den abschliefienden Kapiteln 6 und 7 in Was will Niyazi in der NaunynstrafSe eine
heterogene Abfolge von zwischenmenschlicher Distanz, existenzieller und soli-
darischer Ndahe zwischen Alteingesessenen und Zugewanderten. So iiberlegt sich
Frau Meier lange, ob sie in ein neu eréffnetes tiirkisches Geschaft gehen solle, denn
eigentlich findet sie, dass die Tiirken »nach Hause gehen sollen und da ihre Laden
aufmachen. Unsere schlieffen und die machen auf«.'® Der Verkaufer Mehmet iiber-
redet sie, einzutreten. Er denkt sich, dass sie sich doch nicht so zieren solle, diese
Deutschen seien sowas von geizig, »sind unsere doch leichter bei der Hand«.'®
An diesen Kontakt zwischen Alteingesessenen und Migranten schlief3t sich das
Gesprach zwischen Kazim und einem anderen Gastarbeiter an, in dem es um mogli-
che freiwerdende Wohnungen geht, weil die alten Deutschen — »die Alte auf meiner
Etage macht's nicht mehr lange« — bald sterben und ihre Wohnungen frei werden.

178 Die politische Losung Willy Brandts »mehr Demokratie wagen« aus seiner Regierungser-
klarung vom Oktober 1969 ist Anfang der 1970er Jahre fiir die Bundesrepublik in Medien und
Debatten ein sehr wirkméchtiges Narrativ. Siehe hierzu: WoLFRUM, Edgar (2006): Die gegliickte
Demokratie. Geschichte der Bundesrepublik von ihren Anfiingen bis heute, Stuttgart: Klett-Cotta.
179 OREN (1973): S. 48.

180 Ebd., S. 53.

181 Ebd.

182 Ebd., S. 57.

183 Ebd., S. 58.



2.5 »Wir wollten alle Amerikaner werden« =—— 149

In diesen Dialog zwischen Kazim und seinem Freund mischt sich der Erzdhler und
Chronist dieses Poems ein. »Was fiir ein Vorgang ist das, / da3 wir einer auf des
anderen Leiche steigen, / um zu bestehen? / Wer weif}, wieviel Leute das / gleiche
wollen und doch, / ohne es zu merken, / gribt einer das Grab des andern. «*

Die wechselseitige soziale Kalte, die sich hier mit moralischer Intervention im
vorletzten Kapitel ausdriickt, wird mit dem letzten Kapitel wieder zuriickgenom-
men. Denn kurz vor ihrem Tod kritisiert Frau Kutzer sich selbst: Es sei ein Trug-
bild gewesen, so leben zu wollen, wie die reiche Dame aus Neukolln, denn diese
habe sicher nie an sie gedacht. Und fiir sich allein konne man nicht leben, ohne
eine Beziehung zu anderen zu haben. Was sie sich nun wiinsche, sei Macht, »das
alles so zu verdndern, wie ich es will, / aber so, dass diese Verdnderung / nicht auf
Kosten der anderen geht«. Das war, so denkt sie, auch der Kampf ihres Mannes.'®

So wie es fiir Frau Kutzer zwei Seiten zwischen Konsumwiinschen und Soli-
daritat gibt, gibt es sie auch fiir den Eingewanderten. Die Hauser in der Nau-
nynstrafle drehen zwar mit der Vorderfront den Migranten den »Hintern zu, wie
stumpf gewordene Transportarbeiter«. Wenn sie aber in die Hinterhdofe treten,
»dann fiihlst du, dann schmeckst du, dann riechst du was in der Luft liegt. [...]
dass hier die Klasse ist, die die Regeln dieser Gesellschaft zerschlagen / und neu
bauen wird«.®¢ Mit Horst Schmidt, dem Nachbarn von Frau Kutzer, plant Niyazi
diese Klasse zu schaffen. Sie miissen sich zusammentun und allen zeigen, »wie
es heute ist und morgen, wie wir frei werden«. Das einzige Problem sieht Niyazi
darin, dass die Tiirken aus der Tiirkei einen anderen Klassenbegriff haben als
die Deutschen, denn »viele fiihlen sich / noch nicht mal als Arbeiter«. In ihren
Dérfern haben sie »geschuftet wie Vieh« fiir den GroRgrundbesitzer.’® Man
miisse ihnen erst einmal zeigen, »wie sie zu dem kommen, was ihr Recht ist. /
[...] Uberall, wo man ihnen das Recht wegnimmt, das ihnen zusteht, hilt eine
eigene Aussage Niyazis Horst Schmidt fest. Mit zwei Briefen eines griechischen
und eines tiirkischen Gastarbeiters aus der Naunynstraf3e endet Was will Niyazi in
der NaunynstrafSe. Der erste Brief ist an den Herrn Senator fiir Arbeit und Soziales
von Berlin und der zweite an Herrn Hoffmann vom Arbeitsamt II gerichtet. Darin
werden Wohnungen fiir Gastarbeiter und ein anderes Verhalten ihnen gegeniiber
gefordert.'® Denn wie »jedes Tier einen Unterschlupf«, brauche auch der Mensch
eine Wohnung und da man ebenso wie jeder andere Arbeiter zusammen fiir

184 Ebd., S. 59.

185 Ebd,, S. 56.

186 Ebd., S. 64.

187 OREN (1973): S. 66. Siehe hierzu auch folgende tiirkische Filme: YILMAZ, Atif (1978): Kibar Feyzo,
Spielfilm, Tiirkei, Arzu Film; EGILMEZ, Ertem (1980): Banker Bilo, Spielfilm, Tiirkei, Arzu Film.

188 OREN (1973): S. 67-69.



150 — 2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

die Reichen Geld mache, verstehe man nicht, warum der Gastarbeiter schlecht
behandelt werde.*®

So unterschiedlich, wie die Rezeption zu Sanders-Brahms’ Film SHIRINS HOCH-
ZEIT ausfiel, so sehr unterscheiden sich auch die wissenschaftlichen Reflexionen
zu Aras Orens Poem von den 1980ern bis heute. In Schreiben gegen Vorurteile hilt
Monika Frederking fest, dass die bipolare Dichotomie von Recht und Unrecht sowie
der Fokus auf die 6konomischen Umstinde dominiere. Oren betone die »6kono-
mischen Verhiltnisse gegeniiber den Charaktermerkmalen einer Figur«, und die
Ursachen fiir »falsche Bewusstseinsvorgdnge ldgen in den jeweiligen ékonomi-
schen Verhiltnissen«."® Aufgrund dieser fiir Frederking spezifisch »sozialistischen
Weltanschauung« und politischen Diktion, erfolgen auch die Kontakte und »Anna-
herungen« von Alteingesessenen und Zugewanderten kontingent und nebenbei.
So gebe Orens Literatur zwar den deutschen Lesern »Anregungen zu Problemen der
Migranten, trage insgesamt aber »nicht zu einer Vorstellung eines deutsch-aus-
lindischen Miteinanders bei«.** Ebenso konne die gesamte Trilogie nicht als Iden-
tifikationsangebot fiir Orens »Landsleute« dienen, da die drei Biande ausschlief3-
lich auf Deutsch erschienen seien.'

Im Gegensatz zu dieser Einschatzung sieht Irmgard Ackermann in ihrem pro-
grammatischen Text Integrationsvorstellungen und Integrationsdarstellungen in
der Auslénderliteratur Aras Orens Poem als hochintegrativ an. Obwohl der Begriff
»Integration« darin gar nicht auftauche, sei Was will Niyaziin der NaunynstrafSe impli-
zit davon durchdrungen.’®® Die Integration macht sie jedoch nicht am Austausch
oder an einer ganzheitlichen Konzeption des Zusammenlebens fest, sondern an der
Aneinanderreihung von Einzelschicksalen, wie sie es nennt, von Niyazi {iber Sabri
San bis Halime. Ihr Zugang verlauft also nicht entlang des Austauschs und Kontakts

189 Ebd., S. 68f.

190 FREDERKING, Monika (1985): Schreiben gegen Vorurteile, Berlin: Express Edition, S. 64f.
191 Ebd., S. 129.

192 Aras Oren hat Was will Niyazi in der Naunynstrafe zunéchst auf Tiirkisch verfasst und dann
im Rotbuch-Verlag auf Deutsch 1973 publizieren lassen. Die Ubersetzung hat er selbst mitbe-
treut. Die tiirkische, urspriingliche Fassung des Textes erschien nach der Vollendung der Trilogie
mit Die Fremde ist auch ein Haus (1980, Rotbuch) 1980 im Istanbuler Verlag Remzi Kitabevi als
Berlin Uclemesi (»Betliner Trilogie«). Siehe: OREN, Aras (1980): Berlin Uclemesi, Istanbul: Remzi
Kitabevi. Aras Orens literarisches Schaffen war keineswegs allein fiir den deutschen Buchmarkt
gedacht. Dies zeigt auch, dass fast alle seine Texte zur tiirkischen Migration nach Deutschland in
der Tiirkei ebenfalls erschienen sind. Siehe hierzu: http://www.arasoeren.de/veroeffentlichun-
gen/veroeffentlichungen-auf-tuerkisch/ (17.08.2016). Dies gilt ebenfalls fiir die Autoren Yiiksel
Pazarkaya, Giiney Dal und seit den 2000er Jahren auch fiir Zafer Senocak.

193 ACKERMANN, Irmgard (1984): »Integrationsvorstellungen und Integrationsdarstellungen in der
Auslanderliteratur«. In: Zeitschrift fiir Literaturwissenschaft und Linguistik 56, S. 23-39, hier S. 32.


http://www.arasoeren.de/veroeffentlichungen/veroeffentlichungen-auf-tuerkisch/
http://www.arasoeren.de/veroeffentlichungen/veroeffentlichungen-auf-tuerkisch/

2.5 »Wir wollten alle Amerikaner werden« = 151

zwischen Alteingesessenen und Migranten, sondern anhand der biografischen Skiz-
zierungen, die im Wandel sind. Diese wiirden auf verschiedene Stufen der Integra-
tion verweisen, letztlich nach Ackermann auf eine Form der »Prozessintegration«.
Denn kaum eine Person im Poem sei noch dieselbe, nachdem sie »die Tiirkei ver-
lassen hat«. Nach Ackermann lernen und denken die Personen in Orens Poem um,
sie durchleben einen Bewusstseinswandel, »der auf der personlichen Ebene doch
nichts anderes bedeutet als eine Prozessintegration«.®* Der Wandel, den Acker-
mann in ihrer Analyse konstatiert, wird als derjenige begriffen, dass die Personen
sich bewusst werden, dass sie Rechte haben. Integration ist demnach zu verstehen
als »eine selbststdndige Interessenvertretung einer multikulturellen Gesellschaft bei
weitgehendem Spielraum in der persénlichen Anpassung«.'*®

Ob der Wandel, der in Orens Poem mehr programmatisch und padagogisch
als bewusstseinsférdernd dargestellt wird, und ob die Gemengelage von sozialem
Zusammenbhalt und sozialem Ausschluss in Was will Niyazi in der Naunynstrafle
so stabil ist, dass von geschlossenen Einzelschicksalen und zugleich von einer
allgemeinen Interessensfindung gesprochen werden kann, ist duflerst fraglich.
Wohin die Prozessintegration eigentlich fiihren soll, lassen Ackermann und das
Poem selbst offen. Diese Bewegung konstatiert auch Bekir Yildiz fiir sich selbst
und seine Gastarbeiter Mitte der 1960er, und er lisst sie, wie Oren und Acker-
mann, ebenfalls offen.'®® Zwanzig Jahre nach Ackermanns Interpretation meint
die amerikanische Historikerin Rita Chin, dass sich in Aras Orens Poem-Trilogie
eine »broader reconceptualisation of West German Identity and culture itself
[...]« artikuliere.*” Diese Konzeptualisierung gelinge Oren, weil die Migranten-
figuren in seinem Poem im Unterschied zu zeitgleich entstandenen Texten und
Filmen, wie in Heinrich Bolls Gruppenbild mit Dame (1970) oder in den Filmen
Rainer Werner Fassbhinders KATZELMACHER (1969) und ANGST ESSEN SEELE AUF
(1973) keine »abstract figures with no individual identities« seien. Im Gegenteil
zeige er mit Niyazi und Sabri Figuren »with specific histories, dreams, plans, and
disappointments«. Dadurch gelinge ihm - so Chin — die Kopplung von »ethnic
tensions within West Germany’s diverse working class«;'*® eine Kopplung, die
bei Fassbinder angeblich nicht zu finden sei. Fiir Chin entwirft Oren mit seiner
Literatur der 1970er Jahre, bevor der Begriff des Multikulturalismus iiberhaupt

194 Wir werden sehen, dass dies mitnichten der Fall ist, ohne dass dieser Befund diese Literatur
abwerten wiirde. Eine vermeintlich stabile Innerlichkeit ist in kaum einer Literatur oder Filmpro-
duktion Ende der 1960er und 1970er gegeben.

195 Ebd., S. 33.

196 Siehe hierzu: YILp1z (1966): S. 39.

197 CHIN (2007): S. 84f.

198 Ebd., S. 71.



152 — 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

Eingang in Forschung und Literatur erhilt, die erste Imagination und Reflexion
eines »distinctly German mode of multiculturalism«.**®

Diese voneinander abweichenden Interpretationen von Aras Orens Text und
die damit verbundenen Perspektivierungen auf Vermittlung oder Nicht-Vermitt-
lung, auf reprdsentative Einzelschicksale, auf Integration oder die Darstellung
einer multikulturellen Gesellschaft durch Akteure mit Migrationshintergrund
sind, wie in diesem Buch noch gezeigt wird, besonders den Narrativen ,,Wie lebt
es sich als Tiirke in Deutschland?“ der 1980er Jahre und ,,Was lebst Du?“ der
ersten Dekade des 21. Jahrhunderts in ihrer bestidtigenden wie auch kritisieren-
den Form eigen. Die Starken des Poems und letztlich sein Erfolg — es war der
»secret Bestseller« der deutsch-tiirkischen Literatur der 1970er, aus dem der SFB
zwei TV-Dokudramas und Horspiele realisiert hat — haben meiner Meinung nach
andere Grundlagen als die des Kontakts, Austauschs, der Integration oder der
Darstellung einer multikulturellen Gesellschaft im Sinne der spateren Dekaden.
Was will Niyazi in der Naunynstrafe hangt in seiner narrativen Struktur mit San-
ders-Brahms’ Film, mit Fassbinders ANGST ESSEN SEELE AUF und ebenfalls mit
Heinrich Bolls Gruppenbild mit Dame zusammen.

Um diese Grundlagen genauer zu untersuchen, hilft es, zunachst einen Blick
auf die zeitnahe Rezeption von Aras Orens Poem selbst zu werfen. Diese sieht in
Orens Text im Unterschied zu Frederking sehr wohl eine Form der Vermittlung und
des Kontakts zwischen Alteingesessenen und Migranten, jedoch keine der Einzel-
schicksale, auch keine der Integration (Ackermann) oder eine Darstellung einer
multikulturellen Gesellschaft (Chin). Dekaden spiter und vor allem heute wird
das Stiick als erste literarische Chronik zum Zusammenleben von Deutschen und
Tiirken,?°° oder als Darstellung des tiirkischen Lebens in Deutschland?®®* begriffen.
Das Zusammenleben wird jedoch in den 1970ern anders ausbuchstabiert als in der
Diktion der 1980er, wo es um das Verstehen geht, oder wie heute, wo die Darstel-
lung und Verhandlung von Diversitdt im Vordergrund stehen. In den Rezeptionen
der 1970er Jahre ist die Rede vom Verweben und Verbinden zweier Seiten. Es sei
bewundernswert, »wie ein Schriftsteller aus Istanbul voller Souveranitit, Ironie
und einfiihlsamer Kenntnis etwa im Lebensbild einer Berliner Proletarierwitwe und
Kleinbiirgerin, Niyazis Vermieterin®®?, 60 Jahre deutscher wie tiirkischer Geschichte

199 Ebd., S. 85.

200 STUBERGER, Ulf (1974): »Wir machen szammen Geld fiir die Fabrika Direktor ...<«. In: Deut-
sche Volkszeitung, 17.01.1974.

201 DREWITZ, Ingeborg (1973): »Poem von den Kreuzberger Tiirken«. In: Der Tagesspiegel,
16.12.1973.

202 Wie oben dargestellt, handelt es sich bei Frau Kutzer nicht um Niyazis Vermieterin, sondern
um seine Nachbarin.



2.6 Integration als Orientierung = 153

und Geschichten miteinander verwebt«.?> Oder der Dokumentarfilmer Friedrich
Zimmermann, der aus Aras Orens Poem die zwei Dokudramen fiir den SFB reali-
sierte — eines iiber Frau Kutzer und eines iiber Kazim Akkaya*** — hilt zur literari-
schen Vorlage fest: diese kreise keineswegs nur um das »Tiirkenproblem«, sondern
auch um die »Sorgen und Néten alter Leute, mit ihrer Einsamkeit am Rande unserer
Wohlstandsgesellschaft«.?® Auf diese Weise verbinden auch die beiden Dokudra-
men mit den Titeln FRAU KUTZER UND ANDERE BEWOHNER DER NAUNYNSTRASSE
(1973, 51 Min.) und KAziM AKKAYA UND DIE BEWOHNER DER NAUNYNSTRASSE (1975,
58 Min.) zwei unterschiedliche Zuginge in die Naunynstraie. Orens Literatur wird
eher als eine verbindende, denn als vermittelnde begriffen. So ist es auch méglich,
ihn zugleich als Poet der Arbeiter und als Poet der Gastarbeiter zu begreifen. Weder
der Begriff der Integration noch der der multikulturellen Gesellschaft taucht in der
Rezeption der 1970er auf. Nicht weil sie unbedingt fehlen wiirden, sondern weil
man sie nicht brauchte. Das Poem Was will Niyazi in der NaunynstrafSe wird als ein
Text iiber Tiirken und Deutsche, letztlich als »Zeitgeschichte« begriffen.?® Den
letzten Satz in Friedrich Zimmermanns erstem Dokudrama spricht die Schauspie-
lerin Dorothea Thief3, die Frau Kutzer verkérpert und deren Leben bilanziert: »Die
Jahre sind wie Schluchten, die ich hinter mir hab, / wenn ich mich umsehe, wird
mir schwindlig«.”’

2.6 Integration als Orientierung

Die Fragilitit von Biografie und Historie in Orens erstem Band, die narrative
Abfolgelogik, dass es vor der Migration der Tiirken in die Naunynstrafie eine
andere, eine deutsche Migration in die Berliner Naunynstrae gab und die Ahn-
lichkeit und Vergleichbarkeit der Bediirfnisstrukturen auf deutscher wie auf tiir-
kischer Seite, prekarisieren nationale und kulturelle Zuschreibungen, wie dies
bereits in Helma Sanders-Brahms’ SHIRINS HoCHZEIT der Fall war. Ebenso wie

203 BECKER, Peter von (1974): »Tiirken in Deutschland. Kurzer Traum vom langen Abschied.
Aras Oren: ein Dichter unserer grofiten Minderheit«. In: DIE ZEIT, 29, 15.07.1974, S. 38, Hervor-
hebung im Original.

204 Die beiden Dokumentarfilme wiirde man heute als »Docufictions« bezeichnen.

205 SIEBEN, Irene (1973): »Frau Kutzer und Niyazi aus Istanbul. Filmszene aus Kreuzberg: Wie
leben Deutsche und Tiirken zusammen?«. In: Berliner Morgenpost, 25.05.1973. R. W. Fassbinder
halt als eines seiner Hauptanliegen fiir ANGST ESSEN SEELE AUF fest, Empathie fiir beide seiner
Protagonisten zu empfinden. Siehe hierzu: GOKTURK u. a. (2009): S. 277.

206 OLIc, Ivika (1973): »Die Dame von der Naunynstrafie«. In: Der Tagesspiegel, 30.09.1973.

207 SIEBEN, Irene (1973): »Frau Kutzer und Niyazi aus Istanbul. Filmszene aus Kreuzberg: Wie
leben Deutsche und Tiirken zusammen?«. In: Berliner Morgenpost, 25.05.1973.



154 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

im Film sind es in Orens Text erstens ein Wechsel aus dokumentarischer und
poetischer Diktion, zweitens das Auftauchen zahlreicher Personen, die kurz bio-
grafisch skizziert werden als nicht-einheitliche Gruppe wie in Yildiz autobiogra-
fischem Roman, drittens die Sichtbarkeit und Einbindung der Dinge und die mit
ihnen verbundenen Bediirfnisse der Akteure, und nicht zuletzt die Dominanz
von Transitorten (Strafle, Treppenhaus, kleine, enge Wohnungen, Arbeitsplitze,
Laden) und bei SHIRINS HOCHZEIT im Besonderen das Arbeiterwohnheim, die
ein Ankommen, auch als ein Zu-Ruhe-Kommen, erschweren. Die Orte im Film
und Text sind von einer »Unwirtlichkeit« gepragt, die eine »Kunst, zu Hause zu
sein«®°® nicht entstehen lassen.

Das Nicht-Vorhandensein innerer und wohnlicher Rdume bei Sanders-Brahms
und Oren zeigt sich schon an den Anfangssequenzen und Anfangsstrophen. Auf
Niyazis Gang zur Arbeit in die Nachtschicht folgt die existenzielle und biogra-
fische Unruhe im Bett bei Frau Kutzer. Auf Shirins Aussage, dass das ihr Land
sei, sagt die Stimme aus dem Off, dass es das Land des Grof3grundbesitzers, des
Aghas (Aga) sei, das sie und ihre Familie bewirtschaften miissen. Niyazi arbeitet
ebenso wenig fiir sich: Von seiner Arbeit wird den Reichen im Siiden der Stadt
warm und er ist aus Istanbul weggegangen, weil er nicht so leben kann, wie die
wohlhabenden Tiirken und Amerikaner im Istanbuler Stadtteil Bebek. Niyazi ist
auf der Strafie unterwegs, Shirin sammelt in den ersten Einstellungen Steine auf
dem Feld. Auch in Sorays Film DONUS wird in den meisten Sequenzen gearbeitet,
entweder auf dem Feld, beim Brunnen am Dorfplatz oder in den wenigen Aufnah-
men zu Hause.

Obwohl die Einfiihlung in die Charaktere in SHIRINS HOCHZEIT iiber die Voice-
Over-Narration und in Was will Niyazi in der NaunynstrafSe iiber die bediirfnis-
orientierten biografischen Skizzierungen vordergriindig zu sein scheinen, wird in
beiden Medien dieser Ansatz einer Innen/Aufen-Unterscheidung immer wieder
von einer sozialstrukturellen und materiellen Oben/Unten-Unterscheidung
unterbrochen und gebrochen. Es gelingt weder iiber eine Liebesgeschichte noch
iiber die Artikulation von Bediirfnissen, einen stabilen Innenraum aufzubauen
und mit ihm souveridne Akteure zu setzen, die die soziale und industrielle Welt
gegen die soziale Ungleichheit ordnen konnten. Alle Protagonisten in SHIRINS
HocHZEIT und in Was will Niyazi in der NaunynstrafSe sind isoliert, auch wenn im
Film und im literarischen Text dialogische Modi wie das intime Gespréch (San-
ders-Brahms) oder die Ahnlichkeit existenzieller Bediirfnisstrukturen (Oren) zwi-
schen tiirkischen und deutschen Akteuren bemiiht werden.

208 MITSCHERLICH, Alexander (1965): Die Unwirtlichkeit unserer Stddte. Anstiftung zum Unfrieden,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 10.



2.6 Integration als Orientierung = 155

Shirin ist isoliert, weil aufler der solidarischen Frauengemeinschaft, die im
Film zerbricht, keine andere stabile soziale Einheit wie Familie oder eine mogli-
che nationale oder religiose Identitdt aufscheint. So wie sich diese solidarische
Struktur nicht schaffen lsst, gelingt es bei Oren nicht, dass man irgendwann wie
Amerikaner (Niyazi) oder einfach tiber seine Verhiltnisse hinaus lebt (Kutzer). Die
Frage, ob ein Neuanfang in der Naunynstrafie gelingen wird, beantwortet weder
der erste Band der Berlin-Trilogie noch der zweite oder dritte. Im zweiten Band, Der
kurze Traum aus Kagithane®®, stehen im Vordergrund die Beschreibung der Anwer-
bung und der Umstande und Situationen in den Verbindungsstellen in Istanbul vor
dem Anwerbestopp im November 1973. Darin fokussiert Oren, ebenfalls in einer
Mischung aus Dokumentation und Introspektion, die tiirkische Arbeitsmigration
nach Deutschland und den »kurzen Traum«, den die Arbeitsmigranten im armen
Istanbuler Stadtteil Kagithane als Herkunftsort oder als Zwischenstation von
Deutschland ertraumen. Erst im abschlief3enden dritten Band Die Fremde ist auch
ein Haus, der 1980 erscheint, findet die migrationsspezifische Unterscheidung zwi-
schen Heimat und Fremde Eingang in die Literatur Aras Orens. Erst mit diesem
letzten Band wird das Poem zu einer Migrationserzahlung, in dem die Eltern der
Gastarbeiter auch als Eltern beschrieben werden, die Herkunft und Ankunft von-
einander trennt und als heimatlose identifiziert. Mit dieser inhaltlichen, erzihle-
rischen sowie topografischen Modifikation werden Bediirfnisse und Praktiken der
Akteure verstarkt iiber die Bestimmungen von Situationen und Verhaltensweisen
hinaus, im Ubergang vom zweiten zum dritten Band mit nationalen und kulturellen
Bindungen gerahmt. Im Zentrum steht dabei besonders das Verhiltnis zwischen
den Generationen. Damit geht eine zentrale narrative Verschiebung einher, die den
Ubergang in die Literatur und den Film der 1980er Jahre einleitet, die aber auch die
Forschungs- und Debattenstruktur zu Ausldndern in Deutschland bestimmen wird,
der wir uns im dritten Kapitel »Der Auslander und sein Volk« widmen werden, das
unter dem Narrativ »Wie lebt es sich als Tiirke in Deutschland?« steht. Serif Gérens
Film ALMANYA, AcI VATAN von 1979 zeigt diesen Ubergang als einen Bruch und
als eine Kollision zweier gegensitzlicher Orientierungen auf, mit dem ich mich im
Fazit dieses Kapitels auseinandersetzen werde.

In SHIRINS HOCHZEIT und in Was will Niyazi in der Naunynstrafie werden
Bediirfnisse und Praktiken der Akteure nicht explizit an Herkunfts- oder an
Ankunftsgesellschaften gebunden, sondern an Straflen, an andere Akteure oder
an Dinge. Beispielsweise wird Shirins Gesicht am Anfang des Films in den Berg,
durch den sie sich im weiteren Verlauf des Films versucht, metaphorisch durch-

209 Kagithane ist ein Stadtteil auf der europdischen Seite der Stadt Istanbul. Kagithane bedeutet
auf Tiirkisch »Kartenhaus«.



156 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

zugraben, eingeblendet und sie scheinen beide — Berg und Shirin — eins zu sein
und zusammen zu gehoren. Mit dem topologischen und narrativen Zusammen-
fall und dem zugleich einsetzenden universellen Liebesmarchennarrativ ist die
hier gezeigte Last keine rein kulturelle, sondern auch eine materielle und pra-
xeologische. Diesem fiktiv-erzdhlerischen Einstieg folgt eine dokumentarische
Diktion im Film vom Dorfleben iiber die Istanbuler Arbeiterverbindungsstelle bis
zum Arbeiterwohnheim in Kéln. Und erst nach dieser dokumentarischen Abfolge
riickt die Protagonistin mit Nahaufnahmen wieder in den Vordergrund. Beides,
die »Unwirtlichkeit« des oOffentlichen Raums und die isolierten Akteurinnen
und Akteure, bestimmen inhaltlich, im Einsatz der filmischen Settings und der
Location, auch ein Gros der Filme des Neuen Deutschen Films. Diese reichen von
Alexander Kluges ABSCHIED VON GESTERN (1966), Volker Schlondorffs TORLESS
(1966) bis hin zu DEUTSCHLAND IM HERBST (1978) von Katja Rupé.**®

Als Struktur impliziert diese Erzahlform weder eine Versammlung in der
Herkunfts-, noch in der Ankunftsgesellschaft. Es bleibt bei einer Ansammlung,
die fiir die Arbeitsmigranten wie auch fiir die Alteingesessenen gilt. Hinter dem,
was gezeigt wird, gibt es sozusagen keinen Raum, keine Straf3e. Oder wie Rainer
Werner Fassbinder es fiir seine zeitgleich entstandenen Filme und im Besonderen
fiir KATZELMACHER und ANGST ESSEN SEELE AUF festgehalten hat: »Es ist alles
einfach so da, wie es da ist«.2!* In Sanders-Brahms’ Film, in Orens Poem und in
den anderen genannten Produktionen begegnet uns eine narrative Abfolge, die
in ihrer Dynamik und Tendenz endogen und immanent strukturiert ist. Auflerst
eindriicklich zeigt sich diese endogene Struktur in Tiirkan Sorays Film DONUS.
Denn es ist nicht nur so, dass der Grofigrundbesitzer wie ein Westler lebt, mit
lasziv aussehenden Frauen Alkohol konsumiert, sondern auch dieselbe Position
hat. Zu Anfang des Films gibt es eine Einstellung, in der wir wieder arbeitende
Frauen auf dem Acker sehen, doch im vorderen Teil des Bildes sitzt der Grof3-
grundbesitzer auf einem Pferd und blickt auf die arbeitenden Frauen herunter,
im Besonderen auf Giilcan. Von niemandem sehen wir ein Gesicht. In Giilcans
Gesicht wird der Gro3grundbesitzer jedoch spater im Film mehrfach sagen, dass
»wir am Ende sehen werden, wem diese Welt gehort, Dir oder mir«. Diese Ein-
stellung und die daran anschlieflende Auseinandersetzung zwischen dem Grof3-
grundbesitzer und Giilcan ist deshalb von besonderem Interesse, weil sie modi-
fiziert in den 1980er und 2000er Jahren wieder auftaucht, dann allerdings nicht

210 Siehe hierzu: KLUGE, Alexander (1965/66): Abschied von Gestern, Berlin/West: Independent
Film GmbH. SCHLONDORFF, Volker (1965/66): Der junge Torless, Miinchen: Franz Seitz Filmpro-
duktion. RUPE, Katja (1977/78): Deutschland im Herbst, Miinchen: Project Filmproduktion im
Filmverlag der Autoren GmbH.

211 TOTEBERG, Michael (2002): Rainer Werner Fassbinder, Reinbek: Rowohlt, S. 44.



2.6 Integration als Orientierung = 157

mehr endogen ausgerichtet. In den 1980er Jahren fehlt bei der Aufnahme von
arbeitenden tiirkischen Frauen im Dorf der Grof3grundbesitzer und folglich die
Auseinandersetzung mit ihm. An seine Stelle wird die traditionelle repressive tiir-
kische Kultur treten, die wir im Gegensatz zum Bild in DONUS nicht im selben Bild
werden sehen konnen.?*? Allein, weil sie sich nicht in Personen materialisiert,
sondern als ein geschlossenes System vielmehr diese Personen spaltet.

In den 1960er und 1970er Jahren ist die Kritik am Ist-Zustand eine imma-
nente Frage, die sich auch in den soziologischen Reflexionen Lockwoods zeigt.
Er beschreibt Integration als einen emergenten Prozess zwischen System- und
Sozialintegration.”® Und aus heutiger historischer Perspektive sind sie mit dem
Ergebnis des Zeithistorikers Sven Reichardt vergleichbar, der das linksalternative
Subjekt in den 1970er Jahren als eines beschreibt, das weder ein klares Opfer noch
ein klarer Gegenspieler von Machtinterventionen und Konsum, weder ein willen-
loser Akteur »von Einschreibungsprozessen noch [ein] vollkommen autonomer
Akteur des eigenen Lebens« war.”** Es ist letztlich diese antipodische Struktur der
Akteure in Orens Poem sowie in Sanders-Brahms’ Film, die die migrationsspezifi-
schen Narrative von Herkunft und Ankunft nicht stabilisieren lassen. So verweist
beispielsweise Shirins letzte Aussage, bevor sie irgendwo im Niemandsland
in der Ndhe von Koln stirbt, dass sie nach Hause zuriick will, auf keine Heimat
oder Ankunft, die es wirklich fiir sie gibt. Der Artikulation von Bediirfnissen ent-
sprechen kaum gesellschaftliche oder soziale Zustande und vice versa. Aus inte-
grationstheoretischer Perspektive ist dieser Mangel an Aquivalenz der Tatsache
geschuldet, dass die Grundlage von Integration, ndmlich die Migration, offen-
sichtlich nicht erfolgt. Der Migrationshistoriker Jochen Oltmer definiert Migra-
tion heute als einen »auf einen langerfristigen Aufenthalt angelegte rdumliche
Verlagerung des Lebensmittelpunktes von Individuen, Familien, Gruppen oder
auch ganzen Bevolkerungen«.””® Nach dieser Definition sind der zentrale Aspekt
und die Grundlage der Migration die »Verlagerung des Lebensmittelpunktes«.?*
Weder in Bekir Yildiz’ autobiografischem Roman, in Tiirkan Sorays, Tun¢ Okans

212 Siehe hierzu: EzL1, Ozkan (2013): »Narrative der Integration und Assimilation im Film. In:
Die Integrationsdebatte zwischen Assimilation und Diversitdit. Grenzziehungen in Theorie, Kunst
und Gesellschaft, hg. v. Ozkan Ezli, Andreas Langenohl, Valentin Rauer, Claudia Voigtmann, Bie-
lefeld: transcript, S. 187-210, hier S. 197.

213 Vgl. Lockwoob, David (1969): »Soziale Integration und Systemintegration«. In: Theorien
des sozialen Wandels, hg. v. Wolfgang Zapf, K6In: Kiepenheuer & Witsch, S. 124-137.

214 Siehe hierzu: REICHARDT (2014): S. 68.

215 OLTMER, Jochen (2013): Migration im 19. und 20. Jahrhundert, Miinchen: Oldenbourg, S. 1.
216 Dieser Fokus auf den Lebensmittelpunkt korreliert mit der Konjunktur des Heimatbegriffs,
wie er in den letzten Jahren in der Bundesrepublik als eine narrative Reaktion in Politik, Medien
und Kunst auf den Fliichtlingsstrom seit 2015 sich konstituiert.



158 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

und Sanders-Brahms’ Filmen noch in Orens Poem kann von einem Fokus auf
einen Lebensmittelpunkt und auf dessen Verschiebung die Rede sein. Die Per-
spektive von Literatur und Film ist in den von uns behandelten Produktionen
vielmehr auf Orte, Pldtze und Gruppen gerichtet, die in Herkunft und Ankunft
fremd sind. So stellen neben Milton Gordon auch andere Forscher in ihren
Integrations- und Migrationstheorien ab Mitte der 1950er bis in die 1970er Jahre
hinein (im Gegensatz zu Robert Ezra Park) die Bedeutung von Ort, Platz, Gruppe
und Offentlichkeit ins Zentrum ihrer Uberlegungen.

Als eine »physical transition« beschreibt Shmuel N. Eisenstadt Mitte der
1950er Jahre die Migration.?*” Rudolf Heberle bezeichnet jeden Wechsel des Wohn-
sitzes, »und zwar des de-facto-Wohnsitzes, einerlei ob freiwillig oder unfreiwillig,
dauernd oder voriibergehend«, als Migration. Norbert Elias und John L. Scotson
halten in ihrer bekannten Studie Etablierte und AufSenseiter von 1965 fest, dass
Migration vor allem eine Anderung der Gruppenzugehérigkeit impliziere. »Was
geschieht, scheint [...] nur zu sein, dafs Menschen sich physisch von einem Ort zum
anderen bewegen. In Wirklichkeit wechseln sie immer von einer Gesellschafts-
gruppe in eine andere iiber.«**® Einige Jahre nach der Veroffentlichung von Elias’
Studie konstatiert der Ziircher Soziologe Hoffmann-Nowotny, dass Migration
»jede Ortsverdanderung von Personen« meine, und last but not least halt Giinter
Albrecht in seiner Soziologie der geographischen Mobilitdit fest, dass »die Ausfiih-
rung einer raumlichen Bewegung, die einen voriibergehenden oder permanenten
Wechsel des Wohnsitzes bedingt, eine Verdnderung der Position also im physi-
schen und im >sozialen Raum«« sei.”*® So ist das narrative Problem der Integration
in den 1960er und 1970er Jahren nicht in erster Linie das Individuum, sondern die
Gruppe, die Beziehungen zwischen den Akteuren und ganz besonders der Ort.
An dieser Stelle ist es sinnvoll, die theoretische Perspektive ein wenig auszuwei-
ten. Beispielsweise hilt Herbert Marcuse in seiner gesellschaftspolitisch duf3erst
wirkméchtigen Publikation Der eindimensionale Mensch von 1967 fest,”?° dass
es in den westlichen durchindustrialisierten Konsum- und Nachkriegsgesell-

217 Siehe hierzu: EISENSTADT, Shmuel (1954): The Absorption of Immigrants. A comparative
study based mainly on the Jewish community in Palestine and the State of Israel, London: Rout-
ledge & Kegan Paul.

218 Zitiert nach: TREIBEL, Annette (2011): Migration in modernen Gesellschaften. Soziale Folgen
von Einwanderung, Gastarbeit und Flucht, Miinchen: Juventa, S. 19. Ab den 1980er Jahren riickt
an die Stelle des Ortes und der Gruppe das Individuum und das System.

219 Ebd.

220 Siehe hierzu: TAZ (2014) »Rote Rosen fiir Marcuse. Vor 50 Jahren erschien Marcuses >Der
eindimensionale Mensch«. Das Buch befeuerte die sozialen Bewegungen wie kaum ein anderes«.
In: taz, 14.01.2014. http://www.taz.de/!5050926/ (06.07.2017). Die erste Ausgabe erschien 1964
auf Englisch.


http://www.taz.de/!5050926/

2.6 Integration als Orientierung =—— 159

schaften keine Orte mehr gebe, von denen aus das Subjekt Kritik und Negation
ausiiben konnte. An anderer Stelle spricht er diesbeziiglich vom Ende der Utopie.
Die Orte der Negation gibt es nicht mehr, an denen sich vielgestaltige Indivi-
duen entwickeln kdnnten. Bevor iiberhaupt wieder von Individuen die Rede sein
kann, gelte es erst, die Orte zu schaffen, die ein Sprechen der Kritik ermoglichen.
Hannah Arendt sieht das Hauptproblem hierfiir im Verhaltnis zwischen dem Pri-
vaten und dem Offentlichen, zwischen denen keine wirkliche Bindung existiere.
Nach Arendt miisste das Offentliche das Private »einhegen, so dass aus dem Pri-
vaten heraus in den 6ffentlichen Raum hinein Bindungen Einzelner zu Anderen
entstehen. Dabei geht es nicht um das Innere dieses privaten Bereichs, »dessen
Geheimnis die Offentlichkeit nichts angeht«, sondern um die »duflere Gestaltc,
um dasjenige, »was von aufden errichtet werden muss, um ein Inneres zu bergen,
was von politischer Bedeutung ist«.”! Es ist diese Innen-Auflen-Kommunika-
tion, die den bisher behandelten dsthetischen Produktionen zur Migration nach
Deutschland eigen sind. Daher kann von einem Wechsel des Lebensmittelpunk-
tes, wie ihn Jochen Oltmer als einen Wechsel von einer zuvor stabilen privaten
Lebenswelt in eine andere festhilt, in den 1960er und 1970er Jahren aus mehre-
ren Griinden — und eben nicht nur im Feld der Migration und Integration — nicht
die Rede sein.?*?

Nach Henri Lefebvre ist die Grundlage fiir die uns heute gidngige Definition
von Migration Anfang der 1970er Jahre die »Einsicht, dass das Gelebte, das Konzi-
pierte und das Wahrgenommene sich in der Weise verbinden, dass das >Subjekt,
das Mitglied einer bestimmten sozialen Gruppe, von einem zum anderen gelangen
kann, ohne dabei die Orientierung zu verlieren«.” In den ersten Texten und
Filmen zur Migration nach Deutschland und Europa geht es um »Orientierung,
was auch das bediirfnisorientierte Leitnarrativ dieses Kapitels, »Wir wollten alle
Amerikaner werden«, impliziert. In den 1960er und 1970er Jahren geht es darum,
neue soziale Bindungen und Kontakte zu ermoglichen, die noch jenseits heuti-
ger Migrations- und Integrationsmarker wie individueller, kultureller oder reli-

221 ARENDT, Hannah (1960): »Der Raum des Offentlichen und der Bereich des Privaten«. In:
Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, hg. v. Jérg Diinne,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 420-434, S. 429.

222 Interessant ist in diesem Zusammenhang auch, dass der erste deutschsprachige Film zur
Arbeitsmigration in der Bundesrepublik nicht von den Gastarbeitern selbst handelt, sondern
in Klaus Wildenhahns Dokumentarfilm IN DER FREMDE (1967) von siiddeutschen Arbeitern,
die in einer nordwestdeutschen Provinz ein Getreidesilo errichten. Wildenhahn dokumentiert
eindriicklich deren Leben in den Arbeiterbaracken, die sich kaum von denen unterscheiden,
die Jahre spéter fiir die Gastarbeiter errichtet werden. Siehe hierzu: WILDENHAHN, Klaus (2010):
Filme 1967-1987, Deutschland, DVD Absolut Medien.

223 LEFEBVRE (2006): S. 336.



160 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

gidser Spezifika in Film, Literatur und Theorie gedacht werden. Anders formu-
liert: Migration und Integration befinden sich zwischen Mitte der 1950er Jahre bis
Mitte/Ende der 1970er Jahre selbst in einem wechselseitigen Anpassungsprozess,
da Tréger dieses Verhiltnisses dieser Zeit die Okonomie ist und nicht ein kultu-
relles Setting. Narrative der Orientierung wie »der Gastarbeiter von heute ist der
Europder von morgen«, die Gastarbeiteranwerbung als europdisches Integrati-
onsprojekt oder Niyazis fiir viele andere Tiirken reprdsentative Aussage, warum
er gekommen sei, sind von Konsum, Wirtschaft und Arbeit bestimmt, aber nicht
von staatsbiirgerlicher Zugehorigkeit und Praxis. Die letztgenannten sind hinge-
gen wichtige Themen von Migration und Integration in der Bundesrepublik seit
dem Ende der 1990er Jahre bis heute.??*

Und doch: Trotz des Mangels dieser heutigen zentralen Migrationsspezifika
von Herkunft, Ankunft, Lebenswelt und Kultur sind SHIRINS HoCcHZEIT und Was
will Niyazi in der Naunynstraf3e die zwei bekanntesten und am stadrksten als kiinst-
lerische und zugleich dokumentarische Reflexionen rezipierte Werke zur tiirki-
schen Migration nach Deutschland in den 1970er Jahren. Mein Befund fiir dieses
interessante und paradoxe Phdnomen, das wir auch bei ANGST ESSEN SEELE
AUF werden feststellen konnen, ist, dass die stabilisierenden Elemente fiir diese
Rezeption nicht an erster Stelle die Migration und ihre Folgen sind, sondern eine
Logik von Bediirfnissen, bestimmten Situationen und schliefllich von sozialen
Zustanden. Auch wenn Migration dokumentiert wird, sind die zentralen Themen
die Artikulation und Verhandlung korperlicher Bediirfnisse und der Umgang mit
diesen mittels spezifischer Verhaltensweisen. Es herrscht ein Mangel an Repra-

224 Siehe hierzu: SCHAUBLE, Wolfgang (1999): »Doppelte Staatsbiirgerschaft férdert nicht die
Integration, sondern behindert sie«. In: Deutschlandfunk, 11.01.1999, http://www.deutschland-
funk.de/doppelte-staatshuergerschaft-foerdert-nicht-die-integration.694.de.html?dram:article_
id=57477 (10.07.2017). Siehe zur Staatsbiirgerschaftsdebatte zwischen 1999 und 2004: GOKTURK
u. a. (2011): S. 234-237, 240-243 u. 473f. Fa1sT, Thomas (2004): »Staatsbiirgerschaft und Integrati-
on in Deutschland. Assimilation, kultureller Pluralismus und Transstaatlichkeit«. In: Integration
von Migranten. Deutsche und franzosische Konzepte im Vergleich, hg. v. Yves Bizeul, Wiesbaden:
Deutscher Universititsverlag, S. 77-104. YURDAKUL, Gokce/OzvaTaN, Ozgiir (2017): »Doppelte
Staatsbiirgerschaft. Ethnie und Diversitdt?«. In: Tagesspiegel Causa, 11.01.2017, https://causa.
tagesspiegel.de/politik/doppelte-staatsbuergerschaft-wie-exklusiv-ist-deutschsein/doppel-
te-staatsbuergerschaft-ethnie-oder-diversitaet.html (10.07.2017). Siehe auch: AUGSTEIN, Jakob
(2017): »Tiirken rein! Tiirkischer Wahlkampf in Deutschland? Vergesst Verbote und Polizeieinsit-
ze. Kiimmert euch lieber um mehr Integration und schafft die doppelte Staatsbiirgerschaft wieder
ab«. In: DER SPIEGEL, 16.03.2017, http://www.spiegel.de/politik/deutschland/tuerken-rein-dop-
pelte-staatshuergerschaft-weg-dafuer-mehr-integration-kolumne-a-1139081.html (10.07.2017).
FAZ (2017): »Merkel verteidigt doppelte Staatsbiirgerschaft«, 29.04.2017, http://www.faz.net/
aktuell/politik/inland/doppelpass-merkel-verteidigt-doppelte-staatsbuergerschaft-14993080.
html (10.07.2017).


http://www.deutschlandfunk.de/doppelte-staatsbuergerschaft-foerdert-nicht-die-integration.694.de.html?dram:article_id=57477
http://www.deutschlandfunk.de/doppelte-staatsbuergerschaft-foerdert-nicht-die-integration.694.de.html?dram:article_id=57477
http://www.deutschlandfunk.de/doppelte-staatsbuergerschaft-foerdert-nicht-die-integration.694.de.html?dram:article_id=57477
https://causa.tagesspiegel.de/politik/doppelte-staatsbuergerschaft-wie-exklusiv-ist-deutschsein/doppelte-staatsbuergerschaft-ethnie-oder-diversitaet.html
https://causa.tagesspiegel.de/politik/doppelte-staatsbuergerschaft-wie-exklusiv-ist-deutschsein/doppelte-staatsbuergerschaft-ethnie-oder-diversitaet.html
https://causa.tagesspiegel.de/politik/doppelte-staatsbuergerschaft-wie-exklusiv-ist-deutschsein/doppelte-staatsbuergerschaft-ethnie-oder-diversitaet.html
http://www.spiegel.de/politik/deutschland/tuerken-rein-doppelte-staatsbuergerschaft-weg-dafuer-mehr-integration-kolumne-a-1139081.html
http://www.spiegel.de/politik/deutschland/tuerken-rein-doppelte-staatsbuergerschaft-weg-dafuer-mehr-integration-kolumne-a-1139081.html
http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/doppelpass-merkel-verteidigt-doppelte-staatsbuergerschaft-14993080.html
http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/doppelpass-merkel-verteidigt-doppelte-staatsbuergerschaft-14993080.html
http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/doppelpass-merkel-verteidigt-doppelte-staatsbuergerschaft-14993080.html

2.7 Zivilisation als unbestimmte Soziokultur = 161

sentation, wodurch die Praktiken und Verhaltensweisen der Akteure in den Vor-
dergrund der Beobachtung riicken. Besonders im deutsch-deutschen Konnex ist
dies eine zentrale Frage der 1960er und 1970er Jahre, da mit der Frage nach der
Zivilisiertheit der Anderen zugleich die Frage an die eigene Zivilisiertheit gestellt
wird.””® Dieser Befund erhirtet sich, wenn wir im Folgenden, bevor wir dieses
Kapitel mit der Filmanalyse von Fassbinders ANGST ESSEN SEELE AUF abschlief3en,
einen Blick auf die narrative Struktur der Thematisierung des sozialen Wandels,
des Eigenen und Fremden mit dem Begriff des Gastarbeiters in Debatten, Politik
und Forschung werfen und uns auch den Fragen zuwenden, was in dieser Zeit
unter gelingender und nicht gelingender Integration verstanden wurde und wen,
was und wo hinein es eigentlich zu integrieren galt.

2.7 Zivilisation als unbestimmte Soziokultur

Was die Frage der Integration betrifft, sind nicht nur die migrationsbezogenen
Filme, Texte und Theorien der 1970er von kultureller Unbestimmtheit gepragt —
von Bewegungen ohne Ankunft —, sondern auch soziologische und politische
Beobachtungen. Die in den 1960er und 1970er Jahren mehrfach veroffentlichte
Studie Uber den Prozess der Zivilisation von Norbert Elias besagt, dass man »nie
mit Bestimmtheit werde sagen kénnen, dass die Menschen einer Gesellschaft
zivilisiert sind«. Wenn wir iiberhaupt eine gesamtgesellschaftliche Aussage
treffen kdnnen, dann die, dass eine Gesellschaft unter bestimmten Bedingun-
gen zivilisierter geworden ist, man aber nicht als unveranderbaren Zustand fest-
halten kann, dass sie zivilisiert sei.??® Fiir Elias gibt es keine wirklichen Ruhe-
zustande von Menschen und Gesellschaften, da sie immer irgendwie unterwegs
sind und »Wandlungen zu den normalen Eigentiimlichkeiten einer Gesellschaft
gehoren«.”” Diese sind wiederum #uflerst interdependent, was die Interaktion
zwischen individuellen und sozialen Strukturen angeht, die voneinander {iber
den Blick auf die Verhaltensweisen nicht zu trennen sind. Sie sind auch deshalb
nicht zu trennen, weil es nach Elias nicht méglich ist, Triebkontrollen von Trieb-
impulsen abzuspalten, da die ersteren »nicht die Gestalt eines Gefdfies« haben,

225 Was den Zusammenhang von Kultur und Bewusstsein betrifft, halt Alexander Kluge fiir sei-
nen Film ABSCHIED VON GESTERN von 1966 fest, dass sich eine Kultur in Deutschland in dieser
Form noch gar nicht habe situieren konnen.

226 ELias, Norbert (1969): Uber den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und psychogenetische
Untersuchungen — Erster Band, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. XX.

227 Ebd., S. XI.



162 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

das die letzteren »in seinem Inneren enthélt«.??® Die prozessorientierte Perspek-
tive auf Gesellschaftsgeschichte ergibt sich bei Elias besonders daraus, dass im
Zentrum seiner Untersuchungen die Verhaltensweisen von Menschen stehen,
die sich aus Triebimpulsen und Triebkontrollen konstituieren.??® Diesem Fokus
auf offentliche und auch private Interaktionen an Orten wie Fahrstiihlen, dem
familidren Esstisch und verkehrsreichen Strafien folgt auch Erving Goffman in
seiner mikrosoziologischen Arbeit Relations in Public Anfang der 1970er Jahre
und sieht in der Beschreibung dieser Praktiken die Beriihrungskultur westlicher
Gesellschaften arbeiten.?*°

Dieses an Bediirfnissen, an Affektregulierung, privaten und o6ffentlichen
Interaktionen orientierte Interdependenzgeflecht findet sich argumentativ in
einer der ersten prominenten Studien zur Gastarbeit in Deutschland wieder: Leben
als Gastarbeiter. Gegliickte und missgliickte Integration von 1970.2*' Ausgangs-
punkt sind wie bei SHIRINS HOCHZEIT Gewaltverbrechen, neunzehn an der Zahl,
die sich in K6ln zu Beginn des Jahres 1966 im Zusammenhang mit auslandischen
Gastarbeitern ereignen. Kurz darauf gibt die Stadt K6ln die genannte Studie bei
der Deutschen Gesellschaft fiir Sozialanalytische Forschung in Auftrag, die die
»Ursachen dieser Hiufung« der Gewaltdelikte von Gastarbeitern kldren soll.?*?

Anhand »tiefenpsychologischer Exploration« sind die Grundannahmen
und zugleich das Ergebnis der Studie, dass soziale Integrationsprozesse, wie sie
auch Elias in seiner Soziologie der Zivilisation aufzeigt, eng mit personalen
zusammenhangen. »Ein integrierendes Ich muss Veranderungen der Umwelt mit
den stets vorhandenen eigenen, inneren Konflikten abstimmen und die entste-
henden Spannungen harmonisieren.«*** So gelingt Integration vor allem in der
Bewiltigung von Spannungen und Situationen. Spannungen, herausfordernde

228 Ebd., S. LXIII.

229 Ebd., S. LXVIL.

230 Siehe: GOFFMAN, Erving (1982): Das Individuum im dffentlichen Austausch. Mikrostudien zur
Offentlichen Ordnung, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 92-97.

231 Verstarkt gesellschaftspolitisch gewendet argumentiert Herbert Marcuse in seinem fiir die
1968er-Generation duflerst einflussreichen Buch Der eindimensionale Mensch, dass auch die
Artikulation der Bediirfnisse, die die eindimensionierende Entwicklung einer durchékonomi-
sierten Gesellschaft — wie die Bundesrepublik als fortgeschrittene Industriegesellschaft in den
1960ern — stéren und »sprengen« konne. Nach Marcuse muss die bestehende Gesellschaft ne-
giert werden. Erst aus dieser Negation werden sich die Voraussetzungen ergeben, um neue,
emanzipative menschliche Bediirfnisse zu entwickeln. Eine Transformation, die jenseits einer
traditionellen Moral durch das Verlangen und Begehren nach Gliick und ihrer Realisierung
durch Technik und Kunst das kapitalistische System, das nur auf Akkumulation ausgerichtet ist,
erschiittert. Siehe hierzu: MARCUSE (1967): S. 17.

232 Siehe: BINGEMER/MEISTERMANN-SEEGER/NEUBERT (1970): S. 19.

233 Ebd., S. 18.



2.7 Zivilisation als unbestimmte Soziokultur = 163

Situationen — oder, wie es in der Studie heif3t, »Zustinde von Desintegration« —,
kénnen nach Auffassung der Autoren der Studie nur innerhalb familidrer oder in
freundschaftlichen Bindungen zu Anderen kompensiert werden. Dies gilt — nach
Ansicht des Studienleiters — fiir Gastarbeiter ebenso wie fiir Alteingesessene.
Wihrend »normale Erwachsene [...] Zustdnde von Desintegration« innerhalb
der Familie oder im Gesprach mit Freunden kompensieren konnen, bleiben dem
Gastarbeiter, weil Familie und Freunde fehlen, diese Moglichkeiten der Kom-
pensation und Entlastung verwehrt. In derartiger Isolation erlebt er »grenzen-
lose Ohnmacht und die Vergeblichkeit« seines Einsatzes und seiner Arbeit.”>* Es
geht — wie es auch Marcuse in Der eindimensionale Mensch festhdlt — um unbe-
friedigte Wiinsche allgemein.?* Diese fiihren zu unbewussten Aggressionen, die
durch das isolierte Leben der Gastarbeiter angefacht werden und zum Ausbruch
kommen. So sei es auch kein Wunder, resiimieren die Autoren der Studie, »dass
die Losung einer Notlage in der Affekthandlung liegt, die die Tiirken selbst am
meisten befiirchten. Sie sind frustriert und zum Aufstauen von Affekten gezwun-
gen«.?® Dabei spiele auch die Beschriankung ihrer Sexualitit aufgrund der Wohn-
verhéltnisse eine wichtige Rolle, wie es auch Yildiz anhand der Arbeiterbaracken,
Tunc Okan mit dem engen nichtprivaten Raum des Busses, Sanders-Brahms im
Arbeiterwohnheim und Oren in den kleinen Wohnungen in der Naunynstraf3e
aufzeigen. Gegen ein monistisches und ein pluralistisches Verstdndnis von
Integration, das jeweils ein kulturelles wére, favorisieren die Autoren (wie auch
Milton Gordon) ein interaktionistisches Modell, aus dem idealiter eine gemein-
same Lebensform aus Minderheit und Mehrheit entstehen kénnte.”” Aber auch
bei der interaktionistischen Integrationsform geht es wie bei der monistischen
oder der pluralistischen um Anpassung.*® Woran man sich jedoch in der Logik
der Interaktion anpassen soll, lasst die Studie offen: weder die Annahme einer
vorausgehenden Einheit (Monismus) noch die Annahme, es gebe vorausgehende
unterschiedliche prozessresistente kulturelle Pragungen (Pluralismus) bieten
Losungen, und auch die Personen sind nicht unverinderbar bestimmt.?*°
Dahingegen sind die Ursachen der Isolation klar formuliert. Abgesehen
von der Wohnsituation und der daraus resultierenden Kontaktarmut ist es das
»affektive« Verhaltnis der Deutschen zu den Gastarbeitern, das ein zentrales

234 Ebd.

235 Siehe hierzu: MARCUSE (1964): S. 25.

236 BINGEMER/MEISTERMANN-SEEGER/NEUBERT (1970): S. 60.

237 Ebd,, S. 19f.

238 Ebd,, S. 20.

239 Wahrscheinlich leitet sich daraus auch die Formulierung der »gegliickten« oder »miss-
gliickten Integration« ab.



164 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

Problem darstellt. Die Deutschen begreifen die Gastarbeiter als eine soziale
Schicht noch unterhalb der deutschen Unterschicht. Diese Form der Abwertung
héangt mit der »Verdrangung des historischen Kapitels der Zwangsarbeiter im 2.
Weltkrieg« zusammen. Die Abwertung der Gastarbeiter hilft, »Schuldgefiihle« zu
verleugnen.?*® Daraus resultiert ein hochexplosiver Verdringungskomplex, der
die »unbewussten Motive der Deutschen im Verhalten gegeniiber den Gastar-
beitern« darstellt.?** In der Zeitgeschichte wird dariiber hinaus der Ubergang
von den 1950ern tiber die 1960er zu den 1970er als eine Zeit beschrieben, in der
sich die Schamkultur zur Schuldkultur gewandelt habe. »Die Angst der biirger-
lichen Kultur der fiinfziger Jahre war keine Gewissensangst, sondern die Angst
vor sozialer Isolation. [...] Die Linksalternativen kennzeichnete dagegen [...] eine
von Innerlichkeit und Lauterung bestimmte Haltung«, die mit Schuldgefiihlen
zusammenhing.?*> Ausgehend von dieser Gemengelage (zwischen anstidndi-
gem Verhalten und Schuld) sind auch die Auslidnderdebatten der 1970er Jahre
nicht von Fragen nach der Ordnung und Organisation gesellschaftlicher Vielfalt
geprdgt, sondern wesentlich von Fragen nach dem Umgang mit den Gastarbei-
tern. In den sozialpolitischen Schriften des Deutschen Stadtetags halt dessen
Prasident, der Bremer Biirgermeister Hans Koschnick, 1971 fest, dass die deut-
sche Bevilkerung »noch nicht in ausreichendem Mafe gelernt [hat], mit anderen
Vo6lkern in einem partnerschaftlichen Verhiltnis, frei von Uber- und Unterord-
nungstendenzen, zu leben«.**® Daher treten als notwendige und mdogliche ver-
lassliche »Partner« fiir die Eingliederung der Gastarbeiter in der Studie Leben
der Gastarbeiter Institutionen wie die Ausldnderbehoérde oder das Arbeitsamt
auf. Die Dominanz von Begriffen mittlerer Reichweite wie »Partner«, »Situa-
tion«, »Zustand« oder »Entlastung« bestimmt auf einer deskriptiv-explorativen
Ebene nicht nur die Studien explizit und inhaltlich, Film und Literatur narrativ,
sondern auch die Gastarbeiterdebatten insgesamt.>** Beispielsweise entstammt

240 Siehe hierzu: SCHONBACH, Peter (1970): Sprache und Attitiiden. Uber den Einfluf der
Bezeichnungen »Fremdarbeiter« und »Gastarbeiter« auf Einstellungen gegeniiber ausldndischen
Arbeitern, Stuttgart: Huber, S. 57.

241 Ebd., S. 38ff.

242 Siehe hierzu: REICHARDT (2014): S. 203. Siehe auch: HERBERT, Ulrich (2014): Geschichte
Deutschlands im 20. Jahrhundert, Miinchen: Beck, S. 690-697.

243 KosCHNICK, Hans (1971): »Deutscher Stadtetag. Hinweise zur Hilfe fiir auslandische Arbeit-
nehmer. In: Sozialpolitische Schriften des Deutschen Stddtetags, (Nr. 6), Koln, S. 1-5, hier S. 2.
244 In ihren Anfangen (1975-1978) verfolgte beispielsweise die Interkulturelle Woche — damals
noch Tag des ausldndischen Mitbiirgers (TAM) genannt -, das Ziel, Begegnungen und Gespriche
zwischen der deutschen Offentlichkeit und den ausléndischen Arbeitnehmern zu erméglichen.
Da aufgrund der hohen Arbeitslosigkeit des Jahres 1975, bei auslandischen Arbeitnehmern dop-
pelt so hoch wie bei deutschen, die Sorge grof3 war, dass der Einsatz der Gastarbeiter fiir die



2.7 Zivilisation als unbestimmte Soziokultur =—— 165

das bekannte Zitat Max Frischs zur Arbeitermigration nach Europa in den 1950er
und 1960er Jahren, man habe Arbeitskrifte gerufen, doch es kamen Menschen,
aus seiner Essaysammlung, die im Kern ihrer Reflexionen die Offentlichkeit eben-
falls als Partner begreifen will.*** Getragen wird diese komplexe und ersehnte
Bindung von Offentlichkeit, Institution und Partnerschaft durch eine Sprache der
Sorge um den Anderen, aber auch um sich selbst, die von der einzelnen mikrolo-
gischen Situation bis zum Narrativ der europdischen Integration reicht.

In einer Spiegel-Serie iiber benachteiligte Gruppen in der Bundesrepublik
aus dem Herbst 1970 zeigt sich diese komplexe Bindung beispielsweise sehr ein-
driicklich. Die zwoIfseitige Reportage »Komm, Komm, Komm - Geh, Geh, Geh« zu
Gastarbeitern in Deutschland gibt ein Beispiel fiir dieses »karitative Sentiment«.?*¢
Der Tenor des Artikels: Man miisse den Gastarbeitern helfen. Als Beispiel wahlt
man die Stuttgarter Landessparkassen-Zentrale, die mittels eines italienischstam-
migen Bankangestellten (Adriano Piccolini) den Gastarbeitern das Sparen bei-
bringen soll. Man kdnne — so der Abteilungsleiter der Bank — diese »Leute nicht
mehr Tausende von Mark in der Jackentasche herumtragen lassen«.”*” An anderer
Stelle wird auf eine Aktion westdeutscher Warenhduser aufmerksam gemacht,
bei der an Informationsstdnden vor Karstadt Hamburg beispielsweise von Host-
essen Lebensmittel-Fibeln in italienischer, spanischer, griechischer und tiirki-
scher Sprache an die Gastarbeiter verteilt werden.**® »Wir miissen diesen Leuten

Entwicklung des bundesrepublikanischen Wohlstands in Vergessenheit geriete. Uber Kontakte,
Gesprache und gesellige Formate sollte mit dem TAM die entstandene Polarisierung zwischen
Deutschen und auslandischen Arbeitnehmern aufgehoben werden. Zentrale Begriffe dieser ers-
ten Interkulturellen Wochen waren Isolation, Arbeits- und Wohnverhéltnisse, Freizeit, Alltag und
Solidaritdt. Als wichtige Akteure fungierten Organisationen, wie beispielsweise die gréfite Ein-
zelgewerkschaft IG Metall, die dezentral organisierte Arbeiterwohlfahrt (AWO), die kirchlichen
Wohlfahrtsverbdnde Diakonie und Caritas — die grofien Spitzenverbande, die auslandischen Ar-
beitnehmern Anlaufstellen boten. Diese betrieben eine Vertretungspolitik fiir die auslandischen
Arbeitnehmer gegeniiber dem Bund und den Kommunen und stellten ihnen Raumlichkeiten im
Rahmen des TAM zur Verfiigung. Mittels Folklore sollten Vorurteile abgebaut werden. In den Dis-
kussionen standen vor allem die Lebensbedingungen der Gastarbeiter im Zentrum, der Begriff
Kultur spielte hingegen keine Rolle. Siehe hierzu: EzL1, Ozkan (2020).

245 FriscH, Max (1970): Offentlichkeit als Partner, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 56-67.

246 DER SPIEGEL (1970): »Komm, Komm, Komm - Geh, Geh, Geh. Spiegel-Report iiber sozial
benachteiligte Gruppen in der Bundesrepublik (II): Gastarbeiter«. In: DER SPIEGEL, 19.10.1970,
S. 51-74, hier S. 52. (http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-43801107.html) (17.08.2016). Zu den
benachteiligten Gruppen gehdrten in dieser Spiegel-Serie auch Obdachlose und Behinderte.
Siehe hierzu auch: GOKTURK u. a. (2011): S. 61.

247 DER SPIEGEL (1970): S. 51.

248 Uber 40 Jahre spiter heifit es in der Welcome-App auf den Informationsseiten zum Leben in
Deutschland fiir die Fliichtlinge unter der Rubrik »Umgangsformen«: »Zu lautes Reden, wildes Ges-
tikulieren oder gar Schreien wéahrend eines Gespraches ist in Deutschland uniiblich und wird eher


http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-43801107.html

166 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

beim Einkauf behilflich sein«, wird in diesem Zusammenhang der Karstadt-
Geschiftsfiihrer Albrecht Uenk zitiert.>*® Und der damalige FAZ-Mitherausgeber
Karl Korn fiigt hinzu, dass die Gastarbeiter »potentielle Vermittler von Verstehen
und Verstindigung« seien.”° Interessant an dieser ausfiihrlichen Reportage ist
auch die Fotostrecke zum Text. Wir sehen in halbnahen und halbtotalen Aufnah-
men Gastarbeiterinnen und Gastarbeitern in Wohnheimen, am Bahnhof, auf der
Strafle, am Arbeitsplatz, bei der Freizeit oder beim Einkauf.”** Wie in den analy-
sierten literarischen und filmischen Produktionen werden sie stets in Gruppen,
in offentlichen Rdumen, bei der Arbeit oder bei anderen sozialen Handlungen
gezeigt.

Bereits zehn Jahre vor der Der Spiegel -Reportage hilt der Unternehmensbe-
rater Ludwig Kroeber-Keneth in dem FAZ-Artikel »Die ausldndischen Gastarbeiter
und wir« (1961) fest: Man miisse den Begriff »Gastarbeiter« sehr ernst nehmen
und die Menschen zuvorkommend behandeln. »Ein besonders feines Ohr fiir die
Zwischentone ausldndischer Mentalitdt war bekanntlich noch nie unsere starke
Seite«, und es komme — so Kroeber-Keneth — sehr darauf an, ob die Deutschen
»die richtige Einstellung finden«.?*?> Giacomo Maturi, der Anfang der 1960er Jahre
Referent des Deutschen Caritasverbandes fiir die Betreuung ausldandischer Arbei-
ter ist, macht ebenfalls auf den zentralen Aspekt des Umgangs mit und der Ein-
stellung gegeniiber den Gastarbeitern aufmerksam.?>? Fiir beide liegt die Differenz
zwischen den Deutschen und den Gastarbeitern in der siidlandischen Mentalitit,
an ihrer »Sensibilita«; ein Begriff, der nach Ansicht beider Autoren »nicht zu
iibersetzen ist«.””* Die Andersartigkeit des Gastarbeiters liegt bei Kroeber-Ke-
neth darin, dass sie »Sensibilita« haben und bei Maturi, dass sie eine andere
Einstellung zur Arbeit haben als Deutsche, wobei er in seinem Artikel zugleich

als respektlos empfunden. Wenn man etwas von jemandem mdochte, sollte man haufig >Bitte< und
»Danke« sagen. Viel Wert legen die Deutschen auf Manieren bei Tisch. In der Offentlichkeit benutzt
man bei allem Essen das passende Besteck und nimmt nur selten die Hande. Schliirfen und iiber-
triebenes Kauen ist nicht gern gesehen.« Siehe hierzu: SPECHT, Frank (2017): »Wie die Abschiebung
gelingen soll«. In: Handelsblatt, 13.03.2017, https://www.handelsblatt.com/politik/deutschland/
umgang-mit-fluechtlingen-wie-die-abschiebung-gelingen-soll/19511032-all.html (zuletzt 07.04.2019).
249 DER SPIEGEL (1970): S. 51.

250 Ebd., S. 52.

251 Siehe hierzu: ebd., S. 51-74.

252 KROBER-KENETH, Ludwig (1961): »Die auslandischen Arbeitskréfte und wir«. In: FRANKFUR-
TER ALLGEMEINE ZEITUNG, 03.06.1961, S. 5.

253 Vgl. MATURI, Giacomo (1961): »Die Eingliederung der siidléindischen Arbeitskrifte und
ihre besonderen Anpassungsschwierigkeiten«. In: Ausldndische Arbeitskrdfte in Deutschland,
Diisseldorf: Econ, S. 121-127, hier S. 121.

254 KROBER-KENETH (1961): S. 6.


https://www.handelsblatt.com/politik/deutschland/umgang-mit-fluechtlingen-wie-die-abschiebung-gelingen-soll/19511032-all.html
https://www.handelsblatt.com/politik/deutschland/umgang-mit-fluechtlingen-wie-die-abschiebung-gelingen-soll/19511032-all.html

2.7 Zivilisation als unbestimmte Soziokultur == 167

festhdlt, dass sich dies grundlegend gedndert habe. Beide Autoren, der eine aus
der Wirtschaft, der andere aus dem offentlich-sozialen Bereich, beschreiben
und empfehlen in ihren Artikeln Verhaltensweisen und Praktiken, iiber die der
richtige Umgang, die richtige Einstellung und eine integrierende Verstandigung
erlernt werden konnten. In diesem Zusammenhang wird auch nicht von »Integ-
ration«, sondern von »Eingliederung in die Gesellschaft« gesprochen.?®> Span-
nend an diesen Texten ist: Die Juxtaposition von vermeintlich unveranderbarer
siidlandischer Mentalitdat und der gleichzeitige Befund, dass viele Gastarbeiter
ihr Verhaltnis zur Arbeit bereits grundlegend verandert hatten. So impliziert der
Begriff der Eingliederung eine grundsatzliche Anpassung des Fremden in das
gesellschaftliche System. Die Historikerin Karin Hunn verweist in ihren Beitrdgen
zur Geschichte der Arbeitsmigration in Deutschland auf Arbeitgeberberichte, in
denen es heifdt, dass der Tiirke sehr gut arbeiten konne, »wenn man weif3, wie
man ihn anzupacken hat«.”*® Maturi rit hingegen den Deutschen und beson-
ders den Arbeitgebern — dhnlich wie Kroeber-Keneth — eine »menschlichere
Behandlung« der Siidléinder und nicht zu viel des Kommandierens.?” Dabei geht
es nicht — wie heutzutage — um die Sprechweisen, sondern um Verhaltenswei-
sen, die »Warme, Kontakt, Umsorgung und Freundlichkeit« vermitteln. Sprach-
schwierigkeiten sind hier »kein entscheidendes Hindernis«. »Man braucht nicht
viel zu reden, es geniigt freundlich zu sein, etwas mehr zu ldcheln. Das kann man
nie genug betonen.«**® Daher spielt der Aspekt des zirtlichen Verhaltens nicht
nur im Zusammenhang mit den Gastarbeitern eine zentrale Rolle. Sie bestimmt
auch die innerdeutschen Themen. Heinrich B6ll beschreibt beispielsweise die
Protagonistin und Heldin in seinem Roman Gruppenbild mit Dame als ein Genie
der Sinnlichkeit und der Zirtlichkeit.>*® Und in Volker Schléndorffs DIE VERLO-
RENE EHRE DER KATHARINA BLUM von 1975 ist die Unterscheidung von zudring-

255 Vgl. SCHONWALDER (2001): S. 182.

256 Siehe hierzu: HERBERT, Ulrich/HUNN, Karin (2000): »Gastarbeiter und Gastarbeiterpolitik in
der Bundesrepublik. Vom Beginn der offiziellen Anwerbung bis zum Anwerbestopp (1955-1973)«.
In: Dynamische Zeiten. Die 60er Jahre in den beiden deutschen Gesellschaften, hg. v. Axel Schildt,
Hamburg: Christians, S. 273-310, hier S. 280.

257 Ebd., S. 7.

258 MATURI (1961): S. 126. Die gesprochene Sprache wird dabei nicht als zentrales Instrument
einer gelingenden Eingliederung oder Integration verstanden, wie sie heute beispielsweise be-
griffen und aktuell in der Frage der Integration der Fliichtlinge in Deutschland verhandelt wird.
Siehe hierzu auch Filmaufnahmen aus den 1960er Jahren in der Zusammenstellung Paul Schef-
fers. ROELOFS, René (2013): Gelobte Ldnder, Dokumentarfilm, Niederlande. Siehe hierzu auch:
https://www.filmdienst.de/film/details/546022/gelobte-lander (zuletzt 07.04.2019).

259 Siehe hierzu: BOLL, Heinrich (1970): Gruppenbild mit Dame, Miinchen: dtv, S. 13.


https://www.filmdienst.de/film/details/546022/gelobte-lander

168 —— 2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

lichem und zértlichem Verhalten eine im sozialpolitischen Sinn duf3erst zentra-
le.2%® Nicht das Verstehen einer anderen Kultur, sondern veridnderte Praktiken,
Verhaltensweisen und Beriihrungen sind hier der Motor sozialen Wandels.

Dass Integration nicht auf der Ebene der Sprachkompetenz angesiedelt wird,
sondern auf der Ebene der Verhaltensweisen und Praktiken, zeigt auch der auto-
biografische Roman Tiirkler Almanyada (»Tiirken in Deutschland«) von Bekir
Yildiz. Wahrend seines Urlaubsaufenthaltes in Istanbul, die Stadt erscheint ihm
fremd, fallt Yiice besonders das zértliche Zusammensein eines Paares auf, das er
als besonders erstrebenswert charakterisiert. Wenn ein tiirkisches Ehepaar aus
dem Dorf sich aufgrund ihres korperlichen Erfahrungsmangels nicht so verhalten
konne, so mangele es den Frauen in Deutschland an einem gewissen Anstand, da
sie nicht zértlich genug seien.?®! Auch dass Manner und Frauen in Deutschland
zusammen unbeschwert Bier trinken, empfindet er als eine duf3erst zivilisierte
Handlung. Hier entscheiden bereits mikrosoziale Beobachtungen von Prakti-
ken im offentlichen Raum {iiber Integration und Desintegration wie auch in den
soziologischen Reflexionen (Elias, Goffman) und in den Debattenbeitragen zur
Arbeitsmigration nach Deutschland. Und dhnlich wie hier die Beobachtungen
mit grof3en zivilisatorischen Fragen verbunden sind, beginnt auch Bekir Yildiz’
Roman unbestimmt universell-zivilisatorisch. »Dort wo Wasser und Erde ver-
braucht sind, migrieren die Menschen weg. Dies kann auch ganze Volker betref-
fen.«?%? Er verweist weiter auf umfangreiche Migrationshewegungen in Asien, die
grof3e Zivilisationen hervorgebracht haben. Allerdings dhnelt die Bewegung vom
Sirkeci-Bahnhof in Istanbul keineswegs den zivilisatorischen Groflleistungen, die
aus Migrationen hervorgegangen sind. Der Grund hierfiir liegt in den Umstdnden
der tiirkischen Arbeitsmigration nach Deutschland.?®?

An die Stelle der Frage nach der Zivilisation riickt im weiteren Verlauf des
Romans die Frage und Beobachtung der Zivilitat der Deutschen, aber insbeson-
dere der Tiirken auf dem Weg nach Deutschland und in Deutschland, wie bereits
zu Beginn des Kapitels festgehalten. Die Kritik am zivilen oder nichtzivilen Verhal-
ten von Deutschen und Tiirken bestimmt diesen Text. Ein Aspekt, der als sehr spe-
zifisch auftaucht, ist das unmenschlich anmutende Arbeitsethos der Deutschen,
unter dem die tiirkischen Gastarbeiter leiden. Allerdings ist dies wiederum eine
Frage der Praxis, die verdndert werden kann. Denn auch diese deutsche Eigenschaft
wird erst von Szene zu Szene geschildert und dann durch andere, widersprechende

260 SCHLONDORFF, Volker (1975): Die verlorene Ehre der Katharina Blum, Spielfilm, Deutschland,
Kinowelt Home Entertainment 2009.

261 YILDIZ (1966): S. 98.

262 Ehd,, S. 3.

263 Ebd., S. 5.



2.7 Zivilisation als unbestimmte Soziokultur =—— 169

Szenen, aufgeldst. Wie in Orens Poem und Sanders-Brahms Film bricht die Gewalt
auch in Yildiz’ Roman unerwartet und eruptiv aus, was auf die Fragilitat des zivilen
Umgangs aufmerksam macht. Seine Figuren kommen wie in den bisherigen kiinst-
lerischen Produktionen aus den sozialen Unterschichten. Mit dieser Doppelung der
gesellschaftlichen Peripherie, ohne starke Bindung an ein bestimmendes Zentrum,
kann die Behandlung der Frage von Zivilisation und Gewalt nur auf einer mikrolo-
gischen Ebene, von Situation zu Situation aufgezeigt und bestimmt werden.

Zeitgleich mit Bekir Yildiz’ bis heute kaum beachteten Roman legt Ralf Dah-
rendorf mit seinem einflussreichen Buch Geselischaft und Demokratie in Deutsch-
land (1966) eine Publikation vor, die ebenfalls zentral den Zusammenhang von
Zivilisation und Gewalt thematisiert. Im Gegensatz zu Bekirs Text spielt Migra-
tion nach und in Deutschland in Dahrendorfs Buch zur politischen Zustandsbe-
schreibung der deutschen Gesellschaften {iberhaupt keine Rolle und findet auch
keine Erwdahnung. Fiir Dahrendorf befindet sich die deutsche Gesellschaft in den
1960er Jahre selbst noch auf dem Weg zu einer westlichen Zivilisation. In Gesell-
schaft und Demokratie in Deutschland fragt er nach dem grofiten Hindernis auf
dem Weg der deutschen Gesellschaft zu einer liberalen Demokratie.

Wir wollen die deutsche Geschichte und Gesellschaft an einem allgemeinen Maf3stab messen,
oder genauer — da das Messen an vorgegebenen Mafdstdben nur beschreibende Befunde
erlaubt — zu erkldren versuchen, warum Deutschland sich der Demokratie in ihrem liberalen
Verstande versperrt hat.?6

Der zentrale Grund fiir diese Sperre ist fiir Dahrendorf, aber auch fiir Jiirgen
Habermas und andere deutsche Intellektuelle jener Zeit, zum einen, dass iiber
die jiingste deutsche Vergangenheit nicht gesprochen wird. Zum anderen liegt
die Ursache fiir dieses im Westen nicht mehr Integriert-seins im Missverhalt-
nis zwischen Lebenswelt, Offentlichkeit und politischem System. Als Vorhild
fiir die Integration der Bundesrepublik in den Westen zieht Habermas das
moderne biirgerliche 19. Jahrhundert heran, in dem sich der Biirger im Ausdruck
seiner eigenen Meinungen den o6ffentlichen Raum aneignete und somit erst
Offentlichkeit generierte. Fiir Henri Lefebvre steht in diesem Zusammenhang
besonders die Aneignung der Stadt im Vordergrund. »In den Stadtzentren erset-
zen Biiros die Wohnungen, hilt er zeitdiagnostisch fest und fordert in seiner
programmatischen Streitschrift von 1968 Le droit a la ville, dass ihre Bewohner

264 DAHRENDORF (1966): S. 26.



170 — 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

aus den Statistenrollen heraus zu Neuerfindern ihrer Zentren werden, dass sie
mit dieser stérker in Austausch und Kommunikation treten.?®®

Dahrendorf bestimmt in Gesellschaft und Demokratie in Deutschland fiir die
deutsche Nachkriegsgesellschaft eine konfliktgeladene Asymmetrie zwischen
politischer und gesellschaftlicher Demokratisierung, die in technisch-wirt-
schaftlicher Hinsicht zwar gelungen ist, jedoch auf der Ebene der Subjektkultu-
ren — nach Dahrendorf die Ebene der privaten Welt — keine affektive Bindung
zum politischen System der liberalen Demokratie habe schaffen kénnen, die zur
weitergehenden Liberalisierung der deutschen Gesellschaft notwendig gewesen
wadre. Fiir ihn sind die private und soziale Welt der deutschen Gesellschaft der
1960er Jahre weiterhin von hierarchischen Rollenverteilungen, einem strikten
Arbeitsethos, sowie einengender Sexual- und Erziehungsnormen geprigt, wie
sie strukturell im wilhelminischen Kaiserreich und wahrend der Nazidiktatur
vorherrschten und diese Systeme erst ermdglichten.?®® Es sei die Abneigung
gegen Konflikte insgesamt gewesen, die in der deutschen Geschichte immer zu
autoritdren Losungen gefiihrt und die Entwicklung einer liberalen Demokratie
im privaten Raum verhindert habe. Dahrendorf und auch Habermas verordnen
der deutschen Gesellschaft der 1960er im Gegenzug die Austragung der Konflikte
iiber die Sprache, die die Bindung zwischen politisch-liberalen Institutionen und
den Akteuren schaffen soll.

Liberale Demokratie kann nur wirksam werden in einer Gesellschaft, in der erstens die biir-
gerlichen Gleichheitsrechte wirksam durchgesetzt sind, zweitens soziale Konflikte in allen
Bereichen anerkannt und geregelt werden, drittens die Eliten in sich die Buntheit und Viel-
falt Sozialer Interessen spiegeln und viertens die 6ffentlichen Tugenden die vorherrschende
Wert-Orientierung der Menschen darstellen. 2’

Diese von Dahrendorf dargestellten Grundlagen einer liberalen Demokratie decken
sich mit der heutigen Verwendung des Integrationsbegriffs. Was Dahrendorf
und viele bundesrepublikanische Intellektuelle von der deutschen Bevélke-
rung erwarteten, um im Westen anzukommen, sind seit den 2000er Jahren und
in der Folge des 11. September 2001 Erwartungen, die an Menschen mit musli-
mischem Hintergrund gestellt werden. Das Innen des Zuhauses, der Familie,
der Moschee in den 6ffentlichen Raum zu tragen und sich dadurch als ange-

265 Vgl. LEFEBVRE, Henri (1968): La droit a la ville, Paris: Anthropos, S. 26. Lefebvre wichtige
Streitschrift aus den 1960er Jahren wurde 2016 erstmals ins Deutsche {ibersetzt. Siehe: LEFEBV-
RE, Henri (2016): Das Recht auf Stadt, Hamburg: Edition Nautilus.

266 Vgl. ebd., S. 43-58.

267 DAHRENDORF (1966): S. 42.



2.7 Zivilisation als unbestimmte Soziokultur =— 171

kommen und integriert auszuweisen. Eindriicklich ist in diesem Zusammen-
hang die vom Bundesministerium fiir Inneres und dem Deutschen Kulturrat
initiierte Initiative »Kulturelle Integration«, die am 16. Mai 2017 15 Thesen zum
gesellschaftlichen Zusammenhalt und zur kulturellen Integration vorstellte. Im
Zentrum stehen in diesen Thesen Zusammenleben, Bildung, Arbeit und eine
gelingende Streitkultur. Der Austragungsort fiir Mehr- und Minderheiten ist der
offentliche Raum.?¢®

In den 1960er und 1970er Jahren gehorten zu dieser Gesellschaft einer libera-
len Demokratie, zu dieser anvisierten konflikt- und 16sungsorientierten, dialogi-
schen und topologischen Struktur zwischen Privatheit und Offentlichkeit weder
der Zustrom der deutschen Vertriebenen seit 1945, noch die in der Peripherie,
lokal in Arbeiterwohnheimen, angesiedelten ausldndischen Arbeitsmigranten;
und dies obwohl vielen Politikern klar war, dass die Folgen der Arbeitsmigration
zu einer bundesrepublikanischen Einwanderungsgesellschaft fiihren kénnten.?*
Wie zuvor gezeigt, wurde der Begriff »Integration« vorwiegend in einem euro-
paisch-d6konomischen Zusammenhang verwendet oder gesamtgesellschaftlich
thematisiert als Frage eines endogenen sozialen Wandels, der zwischen Instituti-
onen und Akteuren zu entstehen habe.

In einer weiteren einflussreichen Publikation der 1960er, die wie Dahrendorfs
Arbeit bis weit in die 1970er Jahre hineinwirkte, begegnen wir einer weiteren
Begriffsverwendung, die Migration in dhnlicher Weise thematisiert wie Yildiz,
Soray, Oren und Sanders-Brahms. Herbert Marcuse begreift Integration in seinem
Buch Der eindimensionale Mensch als einen Prozess der Eindimensionierung und
Homogenisierung der Gesellschaft, der dieser ihrer Vielfalt und Kritikmoglich-
keiten beraube.””® Die Konsum- und Industriegesellschaft gleiche durch einen
Verdhnlichungs- und Anpassungsprozess den Menschen den Dingen und der
Arbeit an und zerstore dadurch die Vielfalt und Freiheit menschlicher Existenz.
Im Zentrum seiner Beobachtung steht, dass durch den Markt und die 6konomi-
sche Struktur von Angebot und Nachfrage falsche Bediirfnisse entstiinden und
dadurch ein falsches Bewusstsein. Damit werden der Gegensatz und die Differenz
zwischen dem gesellschaftlich Gegebenen und dem gesellschaftlich Moglichen

268 Siehe hierzu: http://kulturelle-integration.de/thesen/ (06.07.2017). Siehe hierzu auch:
EL-MAFAALANI, Aladin (2018): Das Integrationsparadox. Warum gelungene Integration zu mehr
Konflikten fiihrt, Koln: Kiepenheuer & Witsch.

269 Diesen Aspekt hat Karen Schonwiélder in ihrer Habilitationsschrift griindlich herausge-
arbeitet. Darin findet sich auch der Verweis, den beispielsweise der damalige Innenminister
Hans-Dietrich Genscher fiir Integration stark machte, da die Bundesrepublik fiir ihn 1972 schon
ein Einwanderungsland war. Vgl. SCHONWALDER (2001): S. 172.

270 Siehe hierzu: MARCUSE (1967): S. 71.


http://kulturelle-integration.de/thesen/

172 — 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

als Utopie, zwischen befriedigten und nicht befriedigten Bediirfnissen neutrali-
siert. Dieser Prozess der Eindimensionierung dient nach Marcuse besonders der
»Erhaltung des Bestehenden«.

Hier zeigt die sogenannte Ausgleichung der Klassenunterschiede ihre ideologische Funk-
tion. Wenn der Arbeiter und sein Chef sich am selben Fernsehprogramm vergniigen und
dieselben Erholungsorte besuchen, wenn die Stenotypistin ebenso attraktiv hergerichtet
ist wie die Tochter ihres Arbeitsgebers, wenn der Neger einen Cadillac besitzt, wenn sie
alle dieselbe Zeitung lesen, dann deutet diese Angleichung nicht auf das Verschwinden
der Klassen hin, sondern auf das Ausmaf, in dem die unterworfene Bevolkerung an den
Bediirfnissen und Befriedigungen teil hat, die der Erhaltung des Bestehenden dienen.*”

Um diesem Prozess der allgemeinen Assimilation entgegenzuwirken, reicht es fiir
Marcuse nicht aus, nur iiber die Ebene der 6ffentlichen Meinungshildung (Haber-
mas) oder der privaten und 6ffentlichen Konfliktaustragung (Dahrendorf) zu
gehen. Sprache als alleiniges Ausdrucksmittel reicht hier nicht aus. Vielmehr
muss es darum gehen, »richtige« Bediirfnisse zu entwickeln, die andere Verhal-
tens- und Sprechweisen nach sich ziehen.

Der Begriff »Bediirfnisse« ist ein dufderst zentraler nicht nur in Marcuses
Buch, sondern dariiber hinaus in den linken Bewegungen der 1960er Jahre sowie
in vielen Reflexionen der Frankfurter Schule bei Adorno und Horkheimer. Eine
zentrale Aussage in diesem Argumentationsstrang ist philosophisch: Das Ganze
als Geschichte und Gesellschaft sei nicht das »Wahre«, wie es Adorno in seiner
Negativen Dialektik in Abgrenzung von Hegel festhdlt. Ein richtiges Leben im
Falschen sei nur als ein aporetisches, als eines im Widerspruch mdoglich. Das
Verhdltnis zwischen dem System als Industriegesellschaft und dem Individuum
sei von Fremdheit und Kalte geprdgt und stecke in statischen und sperrigen
Kommunikationsverhdltnissen fest. Auf unterschiedlichen Komplexitdtsebenen
finden wir diesen Befund in den bisher analysierten Texten und Filmen ebenfalls.
Auch in ihnen zeigt sich ein Leben im Falschen, wenn Konsum oder Arbeit und
Sparen das Leben bestimmen. Diese Ausrichtung koppelt Migration ausschlief3-
lich an 6konomische und nicht soziale Integration — ein Verhiltnis, dass auch
die Beziehung von Migration und Integration in den dsthetischen Reflexionen
zur Migration nach Deutschland jener Zeit insgesamt bestimmt.?”? Es ist die den
asthetischen Erzahlungen inhdrente Stérung der Kommunikation.

271 Ebd., S. 30.

272 An dieser Stelle nimmt auch fiir Marcuse die Literatur eine sehr wichtige Funktion ein,
indem sie diese Entfremdungs- und Entortungsprozesse aufzeigt. Dabei spielt interessanterweise
wiederum, wie in den hier behandelten kiinstlerischen Werken, eine nicht-sublimierte Form von
Sexualitit eine entscheidende Rolle. Siehe: MARCUSE (1967): S. 97.



2.7 Zivilisation als unbestimmte Soziokultur =—— 173

Migration und Integration bilden hier keine Aquivalenzkette, weil es an der
Narration mangelt, wohin die Bewegung der Migration eigentlich fiihren solle.
Hinzu kommt, dass in den 1960ern zwar vielen Intellektuellen und Politikern
klar war, dass sich die Bundesrepublik nach dem Zivilisationszusammenbruch
mit dem Dritten Reich selbst an den Westen anpassen musste und wollte, vollig
unklar aber blieb, wohin auch diese Bewegung die Bundesrepublik genau fiihren
wiirde. Die Rede von der Europdischen Integration in den 1960er und 1970er
Jahren war das unbestimmte Narrativ, das den aporetischen Konflikt zwischen
Individuum und gesellschaftlicher Form erzahlbar machte. Doch war diese Euro-
pdische Integration in erster Linie keine soziale und keine identitdtspolitische,
sondern eine wirtschaftspolitische. Die intellektuelle Rede von der Ankunft der
bundesrepublikanischen Gesellschaft in der liberalen westlichen Demokratie ist
auch eine Konsequenz aus den Verwendungskontexten des Begriffs »Integra-
tion« in den 1960er und 1970ern. Denn aus einer nicht-6konomischen, sozialen
Perspektive gibt es in den 1960er und 1970er Jahren keinen Ort der Integration.
Stattdessen gibt es aber viel materielle und ideelle Migration, wie dies auch Lite-
ratur und Film eindriicklich dokumentieren. Es ist die Kluft zwischen Integration
und Migration in den 1960er und 1970er Jahren, die gesellschaftspolitische und
filmische Narrative pragte und die es unmoglich machte, grof3ere stabile soziale
interdependente Strukturen aufzuzeigen und entstehen zu lassen.

Dies zeigen die dsthetischen Erzdhlungen auf, wenn ein tiirkischer Dorfacker
ebenso fiir Ortlosigkeit steht wie ein abgelegener Ort am Rande einer Kélner Auto-
bahn oder wenn Gefiihle der Akteure auf 6ffentlichen Pldtzen in Stockholm, in
Baden-Wiirttemberg und in Istanbul mit dhnlichen Fremdheitserfahrungen und
Kameraeinstellungen (Nahaufnahmen und Halbtotalen) eingefangen werden. Inte-
gration zeigt sich in diesen Produktionen an den Stellen, wo es um einen 6kono-
mischen Aufstieg geht. Wenn in Orens Werk die beiden Protagonisten, Frau Kutzer
und Niyazi, iiber ein Ankommen sinnieren, so geht es dabei entweder darum, wie
ein Amerikaner zu leben oder in sozialer Hinsicht aufzusteigen. Dass der sozial-
strukturelle Aufstieg keinen spezifischen Ort hat, macht auch Oren in seinem Werk
sehr deutlich. Denn ob die Projektion, wie ein Amerikaner leben zu wollen, sich
tatsachlich in den Vereinigten Staaten realisieren soll oder in Deutschland — der
Autor bezeichnet Deutschland als »kleines Amerika« — oder in Istanbul, also im
Herkunftsland selbst, spielt keine wesentliche Rolle.””? Diese Entkopplung von
Integration und Migration wird auch in den Filmen von Soray, Okan und San-

273 Auch der tiirkische Ministerprasident Siileyman Demirel hat in den 1960er Jahren der
tlirkischen Bevolkerung versprochen, dass die Tiirkei irgendwann ein »kleines Amerika« werde
(kiiciik Amerika). Und auch in dem bekanntesten Musical der 1960er Jahre, in der West Side Story,
singen puerto-ricanische Gangmitglieder auf den New Yorker Straf3en, dass sie in Amerika leben



174 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

ders-Brahms durchgespielt. Sie steht fiir eine Trennung von Praxis und Fiktion. Da
eine ideelle und identifikatorische Integration in den 1960er Jahren nicht moglich
ist, riicken korperliche Bediirfnisse, Praktiken, Handlungen, Verhaltensweisen,
Situationen, letztlich die interpersonalen Verhéltnisse so sehr in den Vordergrund,
dass Integration in den 1960er Jahren nur noch in einer Form der Diskretion gelin-
gen kann. Oder wie Hannah Arendt in ihren Reflexionen zum Verhiltnis von Pri-
vatem und Offentlichem in den 1960er Jahren festhilt, ist die eigentliche politische
Aufgabe, durch das Offentliche »ein Inneres zu bergen«. In dieser Offentlichkeit
muss das Private als etwas »Eingegrenztes« und »Eingezdauntes« erscheinen. Und
die Aufgabe und »Pflicht des 6ffentlichen Gemeinwesens ist es, diese Zdune und
Grenzen zu wahren, welche das Eigentum und das Eigenste eines Biirgers von dem
seines Nachbarn trennen und gegen ihn sicherstellen«.**

Die Bergung eines inneren Raums durch das Offentliche ist das Thema von
Rainer Werner Fassbinders Liebesgeschichte in ANGST ESSEN SEELE AUF. Sie ist
die asthetische Reflexion der 1960er und 1970er Jahre, die die genannten Strange
am konsequentesten zusammenfiihrt und Integration als Diskretion gelingen
lasst. In diesem Film zeigt sich eindriicklich, warum die Frage der Integration
in der Bundesrepublik in den 1960er und 1970er Jahren vor allem eine Frage
nach den interpersonalen und gesellschaftlichen Verhaltensweisen war. Anhand
dieses Films werden wir fiir dieses Kapitel abschliefend zeigen kénnen, dass es
auch hier weder die Kultur noch die Akteure sind, die bestimmend, prekar oder
schematisch sind, wie es die Forschung zu Literatur und Film dieser Zeit bis
heute festhilt, sondern die zivilisatorischen, sozialen und topologischen Ord-
nungen. Sie stehen vielmehr fiir eine Praxis der Diskriminierung, der Verletzung,
deren Gegenstiick in Fassbinders Film Integration als Diskretion ist. In einem
spezifischen Sinne sieht Rainer Werner Fassbinder ebenso wie Milton Gordon die
Grundlagen der Integration im prozessualen Abbau von Diskriminierungen. Und
ahnlich wie in Gordons Theorie lautet die zentrale Frage auch bei Fassbinder in
Zweier- und Gruppenkonstellationen: »what happens >when people meet««?*”®

2.8 Von aupen nach innen oder: Integration als Diskretion

In seinem 1973 gedrehten Film ANGST ESSEN SEELE AUF erzdhlt Fassbinder die
Geschichte eines ungleichen Paares. Emmi Kurowski, eine alte Putzfrau — in einem

wollen, obwohl sie das praktisch schon tun. Siehe hierzu: ROBBINS, Jerome (1961): West Side
Story, Spielfilm, USA, MGM.

274 ARENDT, Hannah (1960): S. 429.

275 Siehe hierzu: GORDON (1964): S. 60.



2.8 Von aufen nach innen oder: Integration als Diskretion =—— 175

vergleichbaren Alter wie Frau Kutzer in Was will Niyazi in der Naunynstrafie —,
lernt in Miinchen in einer Ausldnderkneipe abends den jungen marokkanischen
Gastarbeiter El Hedi Ben Salem (Ali) kennen, der wiederum im selben Alter ist wie
Niyazi.”’¢ Wenn diese Personenkonstellation auf Seiten der Alteingesessenen und
Arbeitsmigranten in ANGST ESSEN SEELE AUF an Orens Poem erinnert, so setzt der
Anfang des Films allerdings gleich eine konstitutive Differenz. Im Unterschied zu
den kaum existenten Kontaktszenen zwischen Niyazi und Frau Kutzer steht die
Begegnung zwischen Ali und Emmi im Zentrum von Fassbinders Film. Und sie
ist nicht einfach eine des sprachlichen Austauschs, weil auf ihren ersten kurzen
Dialog innerhalb der ersten Filmsequenzen ihr gemeinsames Tanzen folgt.”””
Spiter bringt er sie nach Hause, denn sie hat »gut mit Ali gesprochen«, wie Ali
selbst sagt.?”® Ali verbringt auf Emmis Wunsch die Nacht bei ihr. Sie schlafen mit-
einander und verlieben sich ineinander. Das soziale Umfeld reagiert auf die sich
anbahnende Beziehung mit Ablehnung, Vorurteilen und Diskriminierung. Ihre
Freundinnen und Putzkolleginnen reden nicht langer mit Emmi. Ihre Nachbarin-
nen beklagen sich iiber den Schmutz, den es neuerdings im Haus gebe. Und als
Emmi und Ali heiraten und Emmi ihre Kinder hernach informiert, stof3t sie auf
radikale Ablehnung. Ali geht es wenig spater genauso. Vom Lebensmittelhdndler
wird er nicht bedient und auf Emmis Beschwerde hin weist dieser sie aus seinem
Laden, mit einer Gestik und einem Wortlaut, die an die Heimleiterin in SHIRINS
HoOCHZEIT erinnern. In einer der wenigen Auflenaufnahmen, einer verregneten
Biergartenszene, wird mitten im Film diese Exklusionsdynamik, die das Paar
immer ndher zusammenfiihrt, verdichtet dargestellt. Die beiden sitzen allein
an einem Tisch, am Eingang des Wirtshauses steht eine Gruppe von Menschen,
junge wie alte, die Emmi und Ali wortlos anstarren. In dieser Sequenz versichert
sich das Paar in radikaler Abgrenzung zur Gesellschaft, die auch hier als eine
lose Gruppe vorgestellt wird, seiner Liebe, auch wenn Emmi bemerkt, dass sie
diesem Druck nicht gewachsen sei. Sie fliichten sich in einen Urlaub und hoffen
auf Besserung.

276 ANGST ESSEN SEELE AUF hatte bis kurz vor der Vertffentlichung des Films 1974 den Titel
ALLE TURKEN HEISSEN ALL

277 Auch in Bekir Yildiz’ autobiografischem Roman spielt der Tanz mit deutschen Frauen eine
herausragende Rolle. Doch féllt dort die Beschreibung iiber die Umstande des Tanzes zwischen
deutschen Frauen und Gastarbeitern ganz anders aus. Denn als auf der Faschingsfeier die Musik
ertont, beschreibt Yildiz, fallen die schonen deutschen Frauen iiber unseren Tisch her und
nehmen sich die Gastarbeiter zum Tanz, wie sie es gerade wollen und brauchen. Siehe: YILD1Z
(1966): S. 54.

278 FASSBINDER, Rainer Werner (1974): Angst essen Seele auf, Spielfilm, BRD, DVD Studiocanal
2007.



176 —— 2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

Doch das Verhalten der anderen (des Lebensmittelhdndlers, der Nachbarn,
von Emmis Kindern und ihren Freundinnen) dndert sich auch nach dem Urlaub
kaum; dabei ist allerdings von Anfang an klar, dass Nettigkeiten nur auf Profit-
denken beruhen. Paul, Emmis Sohn, entschuldigt sich zwar bei seiner Mutter fiir
sein Verhalten, fragt aber im gleichen Atemzug, ob sie tagsiiber auf sein Kind
aufpassen konne, bis er einen Krippenplatz gefunden hatte. Die Nachbarinnen
begriifien sie herzlich im Treppenhaus nach dem Urlaub und fragen sie, ob sie
in ihrem Keller, da dieser doch so grof3 sei, etwas verstauen konnten. Und der
Kolonialwarenhandler, der sich um den zunehmenden Kundenschwund sorgt,
weil viele mittlerweile in Supermirkten einkaufen, verhdlt sich schliefilich
auch freundlich gegeniiber Emmi, da »wenn es ums Geschift geht, der Abscheu
zuriickstehen muss«.””® Die Umkehrung der Verhaltensstruktur ist 6konomisch
codiert und nicht mehr eindeutig fremdenfeindlich. Eine dhnliche Umkehr und
Exklusionsdynamik zeigt auch Soray in ihrem Film auf. Denn anfangs sind die
Dorfbewohner mit dem frischvermdhlten Ehepaar noch solidarisch, andern ihre
Verhaltensweisen allerdings sukzessive, nachdem der Grofigrundbesitzer ihnen
droht.?®

In Fasshinders Film ist es die Abnahme evidenter Diskriminierungen, die die
Beziehung zwischen Emmi und Ali verandert. Nachdem der Druck von aufien
abnimmt, verlagert sich ndmlich der Konflikt in die Beziehung.?®* Emmi will fiir
Ali nicht mehr marokkanisch kochen und in einer Szene, der wir uns spater inten-
siver widmen werden, stellt Emmi Ali ihren Kolleginnen als ein exotisches Wesen
vor. Ali nimmt darauf das beendete, rein sexuelle Verhdltnis zur Kneipenwirtin
Barbara wieder auf, hat dabei jedoch ein schlechtes Gewissen und verhalt sich
nun so, als ob ihm alles egal wire. Als sich am Ende des Films beide wieder ver-
sOhnen, bricht Ali aufgrund eines durchgebrochenen Magengeschwiirs zusam-
men und kommt ins Krankenhaus. Nach Aussage des Arztes liege die Ursache
am besonderen Stress, dem die Gastarbeiter in Deutschland ausgesetzt seien.?®
Emmi sitzt an Alis Bett und weint.

Auf den ersten Blick haben wir es bei ANGST ESSEN SEELE AUF mit einer sehr
einfachen Geschichte zu tun, die wie Aras Orens Poem aufzeigt, wie schwie-

279 Ebd. In Orens Poem wird auch darauf verwiesen, dass die deutschen Kleingeschifte schlie-
Ren miissten, dafiir aber die Tiirken neue eréffnen wiirden. Siehe: OREN (1973): S. 54.

280 Siehe hierzu: SORAY (1972).

281 Vgl. »Zu Gunsten der Realitdt«. Gesprach zwischen Rainer Werner Fassbinder und Hans
Gilinther Pflaum«. In: Film-Korrespondenz, 13.02.1974.

282 Vgl. FASSBINDER, Rainer Werner (1986): »Filme miissen irgendwann aufhoren, Filme
zu sein«. In: Die Anarchie der Phantasie. Gesprdche und Interviews, hg. v. Michael Téteberg,
Frankfurt a. M.: Fischer, S. 47-52, hier S. 52.



2.8 Von aupen nach innen oder: Integration als Diskretion = 177

rig sich die Situation fiir randstdandige Akteure im Deutschland der 1960er und
1970er Jahre darstellt. Aufgrund der fehlenden gesellschaftlichen Akzeptanz von
Fremden wird jede intime Bindung mit dem Fremden abgelehnt und geahndet.
Die Verortung von Peripherie und Zentrum scheint klar. Allerdings trifft diese —
fast pddagogische — Analyse, die auch auf Sanders-Brahms’ Film passt, nur teil-
weise zu. Der Film besticht auf der anderen Seite durch eine formale Sprache
und eine syntagmatische Struktur, die den simplen Plot in ein weitaus komple-
xeres Gefiige von Subjekten, Geschichten, Aufenstellen und Gesellschaft inte-
griert. An die Stelle der Vermittlung tritt durch das dsthetische Narrativ (wie auch
bei Sanders-Brahms’ Film und Orens Poem) eine qualitative Transformation der
Mitteilung, die zur eigentlichen Umbildung und Spaltung der Akteure fiihrt und
die soziale Frage und im Besonderen die Verhaltensweisen damit in den Vorder-
grund riickt. Der Zugang zu diesen Fragen erfolgt hier iiber die Bediirftigkeit der
Akteure, die korperliche und psychische Bediirfnisse als eine zusammengehorige
Struktur begreift.

Wenn Emmi sich zu Beginn des Films individuell, spontan und bediirftig
zeigt — sie geht nach der Arbeit alleine in die Auslanderkneipe, tanzt mit Ali, 1dsst
sich nach Hause begleiten, 1adt ihn nach einem sehr angenehmen Gesprach im
Treppenhaus, auf einen Cognac ein und ldsst ihn in ihrer Wohnung iibernach-
ten, weil sie ihre wohltuende Begegnung verlangern méchte —, dann wird sie
in einer Offenheit und in einem Dialogbediirfnis gezeigt, die die Dynamik des
Films insgesamt pragt. Es ist diese ihre bediirftige Offenheit, die sie im Laufe des
ersten Teils immer starker an Ali bindet und stark gegeniiber den anderen macht,
wohingegen Emmi im zweiten Teil angeschlagen und zerbrechlich wirkt und
zwischen kollektiven und individuellen Bindungen pendelt. Thre Person wird zu
einem Umschlagplatz individueller und gesellschaftlicher Kommunikation, ein
Interdependenzgeflecht.

Als der soziale Druck auf Ali und Emmi nachlésst, aktualisiert sich indes
eine Spannung und eine Fragilitdt innerhalb der Figuren, die auf Handlungs-
ebene nicht zu erwarten war. Dies ist eindeutig zu sehen in der emotional starken
Biergartenszene: Hier wird die Trennung vom randstandigen Liebespaar und der
beobachtenden, ausschlieflenden Gruppe offensichtlich. Inwiefern dabei die
AusschliefRenden eine integrierte Einheit bilden, wird jedoch weder in ANGST
ESSEN SEELE AUF noch in den anderen analysierten Produktionen ersichtlich.

Dass Emmi dem gesellschaftlichen Druck nicht wird standhalten kénnen,
signalisiert auch ihr Kérper. In der genannten Sequenz legt sie miide ihren Kérper
auf den Tisch. Auch Emmis Umgangston dndert sich. Nach dem Urlaub beschlief3t
sie, kein Couscous mehr fiir Ali zu kochen, da er sich langsam den deutschen Ver-
héltnissen anzupassen habe. Emmi wird jetzt wieder von ihren Arbeitskollegen
aufgenommen, ausgeschlossen wird nun stattdessen die neue auslandische Putz-



178 —— 2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

frau Yolanda. Fassbinder verwendet dieselbe Einstellung im Treppenhaus, die er
auch fiir Emmi einsetzte, als sie ausgeschlossen wurde. Auf die Aussage ihrer
Kolleginnen, dass Yolanda weniger Geld als die deutschen Putzfrauen bekomme,
erwidert Emmi, »die da oben werden ja wissen, wie so was lauft«. Emmi macht
hier mehr oder weniger als Teil der Gruppe mit und ordnet sich hierarchisch ein,
indem sie die Verordnung von oben nicht hinterfragt.

Als ihre Kolleginnen zu Besuch kommen, fiihrt sie Ali herrisch als einen
sich waschenden Marokkaner mit eigenem Kopf vor, doch im Verlauf dieser
Sequenz auch mit dem Bewusstsein, dass sie sich mit dieser Vorstellung ihrem
Mann gegeniiber falsch verhalt. Diese Spannung und Fragilitdt werden in dieser
Sequenz eindrucksvoll gezeigt. Die Sequenz davor schlief3t mit einer Einstel-
lung, in der Yolanda, ausgeschlossen, hinter den Streben des Treppengeldnders
ihr Pausenbrot isst.’®* Die nichste Sequenz: Emmis Wohnzimmer, in der wir Ali
reglos vor dem ausgeschalteten Fernseher sitzend sehen. Emmi betritt mit ihren
Kolleginnen den Raum und sagt zu ihren Kolleginnen gewandt: »Das ist der Ali.
(Zu Ali sich wendend): Sag mal schon >Guten Tag«.« Ihre Kolleginnen wundern
sich, wie sauber Ali sei, man sei davon ausgegangen, dass Gastarbeiter sich nie
wiischen. »Der ja, der wiascht sich. Der duscht sogar, jeden Tag«, erwidert Emmi.
Emmi und ihre Kolleginnen umrunden Ali, bewundern seine Muskeln, beriihren
seinen Bizeps. Wahrend Emmi guter Laune ist, verldsst Ali genervt den Raum.
Was er denn habe, wollen die Kolleginnen wissen. Emmi: Er habe manchmal
seinen eigenen Kopf, das komme von der fremden Mentalitdt. Die ndchste Ein-
stellung ist eine Tiefenaufnahme: Ali verldsst nach einem kurzen Blickkontakt die
Wohnung und Emmi blickt ihm mit einem schlechten Gewissen nach. Nachdem
Ali die Wohnung verlassen hat, steht Emmi an der Tiirschwelle zwischen Flur und
Wohnzimmer, sieht ihre 1achelnden Kolleginnen an und lachelt zuriick und senkt
dann ihren Kopf, aus dessen Gesicht das Lacheln verschwunden ist.

Der Ubergang von ihrem strahlenden Gesicht zu ihrem gesenkten Kopf
biindelt die Zeit vor dem Urlaub als Auflenseiterin mit der Zeit danach als eine
anerkannte, gruppenzugehorige Person. So reprdsentiert Emmi nicht mehr
einfach eine Peripherie, sondern wiederholt vielmehr den Ausschlieungsakt
der Anderen, der Mehrheit, mit ihrer Handlung und Geste. Allerdings geschieht
dieser Ausschluss, und das ist wichtig, in einem tiefen Bewusstsein dessen, dass
sie zuvor selbst die Ausgeschlossene war. Diese Ndahe von Einschluss und Aus-
schluss ist bereits in der Exklusionsgeschichte des ersten Teils des Films ange-
legt. Dort spielt die nationalsozialistische Vergangenheit der deutschen Gesell-

283 Mit der gleichen Einstellung schloss eine Sequenz im ersten Teil des Films, als Emmi ihr
Pausenbrot abseits von ihren Kolleginnen af3.



2.8 Von auflen nach innen oder: Integration als Diskretion == 179

schaft eine wichtige Rolle. Eine Kiichenszene in Emmis Wohnung: Ali will Emmi
Geld geben, weil er doch die ganze Zeit bei ihr wohne und seinen Teil beitragen
mochte. Emmi reagiert darauf sehr emotional: Sie will das Geld nicht anneh-
men, weil Geld alle Gefiihle kaputt mache und sie Angst habe, ihre Liebe des
Geldes wegen zu verlieren. Unmittelbar nach diesem Bekenntnis zu einer reinen
Liebe fragt Emmi Ali beildufig, ob er Hitler kenne. Ja, er kenne Hitler, erwidert
Ali. Emmi erzdhlt daraufhin die Geschichte ihrer Familie und ihres Mannes, der
ein polnischer Kriegsfliichtling gewesen sei. Ihre Eltern hatten ihr davon abge-
raten, da eine Ehe mit einem Ausldnder kein gutes Ende nehme. Denselben Satz
aufBert Emmis Putzkollegin Paula ihr gegeniiber. Thr Vater, der wie sie Mitglied in
der NSDAP gewesen sei, habe grofie Probleme mit ihrem Mann FrantiSek gehabt.
Mit einer alltdglichen Beildufigkeit und Wehmut gibt Emmi ihre Geschichte und
die Konflikte vor ihrer Beziehung mit Ali wider. Thre neue Beziehung mit Ali
wird dhnlich verlaufen, nur dass an die Stelle ihrer Eltern, die FrantiSek nicht
mochten, ihre Kinder, Nachbarn, Ladenbesitzer und Kneipenbesitzer treten
werden. Diese Nahe von Alltag, Familie und Nationalsozialismus wird wenige
Sequenzen spéter (kurz vor der Biergartenszene) wiederholt. Nach der Trauung,
zu der Emmi niemanden eingeladen hatte, gehen beide »fein essen«; in Hitlers
Lieblingsrestaurant in Miinchen, weil Emmi hier schon immer einmal essen
gehen wollte.

Die Ndhe und Aufeinanderfolge von reiner Liebe und nationalsozialistischer
Vergangenheit biindelt Individualitét, Kollektivitdt und die deutsche Vergangen-
heit, fiir die auch die Verhaltensweisen von Emmis Kindern, ihrer Nachbarn und
Kolleginnen stehen. Diese Ndhe bestimmt die kulturelle Dynamik in Fassbhinders
Film und zeigt nicht nur Emmis Identitdt mehrfach und teils widerspriichlich
codiert. Allerdings findet in der Mitte des Films eine Umkehrung der Verhaltens-
weisen statt. An die Stelle einer eindeutig fremdenfeindlich verwurzelten Ableh-
nung Alis treten 6konomische Interessen, die das Verhiltnis zum Fremden als ein
Kosten-Nutzen-Verhiltnis uminterpretieren. Auch diesen Konnex zwischen Profit
und Gastarbeit deutet Fasshinder bereits friih im Film auf ungew6hnliche Art und
Weise an. In der Einstiegssequenz des Films tritt eine lasziv gekleidete deutsche
Frau an die Theke der Auslanderkneipe, stellt sich an Alis Seite und fragt ihn, ob
er denn heute Abend kommen werde. Dieser verneint, weil sein »Schwanz kaputt«
sei und verbindet mit seiner Antwort Kérper und Maschine — eine Verkniipfung,
die auch im Begriff des Gastarbeiters steckt.”®* Daraufhin geht die Frau mit einer

284 Die Verbindung von Maschine und Sexualitét spielt auch bei Bekir Yildiz eine besondere
Rolle. Dort wird der Mangel an sexueller Kondition zu Anfang bei deutschen Arbeitern, spa-
ter auch bei tiirkischen Gastarbeitern, durch den Einfluss der industriellen Fabrikarbeit erklart.
Siehe: YILDIZ (1966): S. 78. In Orens Poem ist Halime Gastarbeiterin und fiir Frau Kutzer die Frau,



180 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

Mischung aus Wut und Enttduschung an die Jukebox, wahlt, nachdem ein ara-
bisches Stiick gelaufen war, einen deutschen Walzer der 1930er Jahre und ver-
langt von Ali, dass er doch mit der alten Frau tanzen solle und die Geschichte
nimmt daraufhin, wie oben beschrieben, mit dem Dialog zwischen Emmi und
Ali ihren Lauf. Die aufgezeigten, sich different wiederholenden Verdichtungen
unterschiedlicher Codes, die von der jiingsten Geschichte Deutschlands iiber die
Wirtschafts- bis zur Auslanderpolitik reichen, werden in ANGST ESSEN SEELE AUF
nicht reprasentativ verhandelt, sondern mikrologisch und syntagmatisch iiber
die Akteure und ihre wechselseitigen Beziehungen in die Geschichte zwischen
Emmi und Ali verwoben. Und es sind diese Aufenstellen und zusétzlichen Codes,
mit denen die Verhaltensweisen und die Geschichten der Akteure in einem von
Auflenverhiltnissen gepriagten Interdependenzgeflecht zueinander stehen, die
ihre eigene und die junge bundesrepublikanische Geschichte unlésbar bindet.
Diese Multiplikationen der Bindungen durch Mehrfachcodierungen der Akteure
lassen in Fasshinders Film eine Spannung entstehen, die ein komplexes assozi-
atives Gefiige und wechselseitige Abhédngigkeiten generiert, die in ANGST ESSEN
SEELE AUF an Grenzverschiebungen zu erkennen sind.’®® Um dieses Gefiige zwi-
schen individuellen und sozialen Strukturen in seiner Grundstruktur lesen zu
konnen, hilft uns der Blick einerseits auf die Bildkompositionen und andererseits
auf die Settings des Films.

Von der Ausldnderkneipe iiber diverse Treppenhduser, dem Kolonialwaren-
laden und Hitlers Lieblingsrestaurant dominieren in diesem Film (abgesehen von
Emmis Wohnung) wie in den bereits analysierten Texten und Filmen Ubergangs-
orte. Zudem spielen in vielen Szenen Tiirrahmen und Tiirschwellen eine wichtige
Rolle. Diese Dominanz des Transits verspricht Bewegung. Doch bewegen sich die
Akteure in Fassbinders Sequenzen und Einstellungen selbst kaum. Dies hangt
unmittelbar mit Fassbinders Bilddramaturgie zusammen, die die Ubergangs-
raume mit Auflenstellen und Grenzziehungen besetzt, die weder korperliche
noch emotionale Freiheiten gewdhren. Denn in ANGST ESSEN SEELE AUF ist in
der Bildsprache eine formal sehr interessante Grenzverschiebung zu beobach-
ten. Im ersten Teil des Films beginnt die Beziehung zwischen Emmi und Ali kei-
neswegs intim, da sie wahrend ihres Tanzes von den iibrigen Gasten angestarrt
werden. Sie sind Teil einer losen Gruppenkonstellation. Fassbinder 16st diese

die mehrere Manner mit nach Hause nimmt. Niyazis politische Freundin verdiente ihren Unter-
halt, bevor sie nach Deutschland als Arbeiterin migrierte, als Prostituierte. Und Shirins Assimi-
lationsprozess endet ebenfalls in der Prostitution.

285 Mit einer vergleichbaren Logik der Multiplikation arbeitet auch Oren in Was will Niyazi in
der Naunynstrafe, wenn er an die Biografie und Familiengeschichte von Frau Kutzer und von
Niyazi die anderer tiirkischer Arbeiterinnen und Arbeiter anfiigt und sie einander anpasst.



2.8 Von aufien nach innen oder: Integration als Diskretion =—— 181

Sequenz durch Schuss/Gegenschuss-Aufnahmen auf. Nach dieser Szene sehen
wir Ali und Emmi im Treppenhaus zu Emmis Wohnung in die Tiefe aufgenom-
men: sie an einem Ende des Flurs in Nahaufnahme und er — im Hintergrund —
am anderen Ende vor der Haustiir; wir haben das Gefiihl, als einziger Zuschauer
einem intim-diskreten Dialog beizuwohnen. Allerdings hat Emmis Nachbarin,
Frau Karges, das Gesprach belauscht und macht sich gleich darauf bemerkbar,
um zu sehen, wen Frau Kurowski mit nach Hause gebracht hat und informiert
dariiber sogleich die Nachbarin.?®® Nach der ersten Nacht verabschiedet sich das
Paar am Morgen etwas unbeholfen und zartlich distanziert: sie auf der einen
Seite der Strafde und er auf der anderen Seite; auch hier glaubt der Zuschauer,
der einzige Voyeur zu sein. Doch die Kamera schwenkt nach oben und wir sehen
erneut Frau Karges, die die Szenerie beobachtet. Diese Beobachtung durch die
Anderen bindet zugleich die Beziehung, die in der besagten Biergartenszene als
Trialog ihren Hohepunkt findet. Es gibt stets ein Aufien fiir die Beziehung, das
im Kontrast zu ihrer offenen und diskreten Bediirftigkeit steht. Auf eine dhnliche
Weise sind der Grof3grundbesitzer in DONUS, der Schichtfiihrer, die Leiterin des
Arbeiterwohnheims in SHIRINS HOCHZEIT und die Polizei in OTOBUS endogene
Teile der Bildkonstellationen. Doch im Unterschied zu den anderen dsthetischen
Erzahlungen verschiebt Fasshinder diese Konstellation.

Nach dem Urlaub werden die Akteure Ali und Emmi nicht mehr beobach-
tet, sie werden jetzt einengend in Tiirrahmen gezeigt. Die Auflenaufnahmen ver-
schwinden ginzlich. Wenn es vor dem Urlaub noch ein klares Aufien gab, das
durch den fast immer vorhandenen sichtbaren Beobachter intensiviert wurde,
verlagert sich diese Grenze zwischen Peripherie und Zentrum in die Beziehung
und in die Akteure hinein und leitet subtil das duf3erst heterogene Spannungsfeld
zwischen reinem Herzen und Faschismus in den Innenraum. Die zuvor beschrie-
bene Szene im zweiten Teil des Films, in der Emmi ihren Mann vorfiihrt und am
Ende mit schlechtem Gewissen auf der Tiirschwelle steht, wahrend ihr Mann die
Wohnung enttdauscht verlasst, sie auf der einen Seite ihren Kolleginnen zuldchelt
und danach den Kopf senkt, ist der Hohepunkt dieser Grenzverschiebung, die
das komplexe Assoziationsgefiige dieser Sequenz nur im Ubergangsbereich der
Schwelle festhalten kann. Emmi teilt sich selbst, alle bisherigen Aufienstellen des
Films biindelnd, etwas mit. So haben wir es hier mit einem problematischen Feld
zu tun, »das durch die Entfernung zwischen heterogenen Ordnungen bestimmt
wird«.?®” Dieses problematische und problematisierende Feld zeigt sich impli-

286 Eine vergleichbare Nachbarschaftsszene haben wir auch in der Mitte von Orens Poem —
nur mit dem Unterschied, dass Frau Kutzer es nicht einer weiteren Nachbarin mitteilt, dass die
Gastarbeiterin Emine wieder Manner mit nach Hause gebracht hat.

287 DELEUZE, Gilles (1997): Differenz und Wiederholung, Miinchen: Fink, S. 311.



182 — 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

zit in den Akteuren, das dadurch den Kontakt- und Grenzbereich ausweitet. Die
implizite Kommunikation funktioniert nicht mehr und wird in einen Zustand
von Kopplung iiberfiihrt, »die deren innere Resonanz gewihrleistet«.?®® Dieser
derart geschaffene Raum generiert eine Vieldeutigkeit und Vielsprachigkeit, die
beispielsweise in einer zeichentheoretischen Sprache (Signifikant/Signifikat)
nicht mehr angemessen gebiindelt werden kann. Ist Emmi fremdenfeindlich oder
nicht? Diese Frage lasst sich nicht beantworten, weil Fassbinders Struktur der
Person iiber solche Markierungen hinausreicht, die somit zugleich als gesell-
schaftlich bedingte zu lesen sind. Dies unterscheidet Fassbinders Film von Yildiz’
Roman, Sorays, Okans, Sanders-Brahms sowie von Orens Poem. Wenn die zuletzt
genannten mit zwei Dimensionen operieren, generiert Fasshinder eine dritte.

Nach dem russischen Kulturtheoretiker Jurij Lotman ist die Person eine
semiotische Grenze, ein Sammlungspunkt unterschiedlicher Codes.?®® Und wenn
die Personen wie in ANGST ESSEN SEELE AUF mehrfach codiert sind, reichen
die Assoziationen, die mit ihnen und ihren Aussagen verbunden sind, weit ins
Gesellschaftliche hinein, ohne dabei jedoch bei einer Entitdt wie Gesellschaft
iiberhaupt ankommen zu kénnen. Dies ist vor allem deshalb so, weil die Gruppen
wie die Akteure in den behandelten Texten und Filmen nicht fest zusammengeho-
ren, sondern lose miteinander verbunden sind. Es ist nicht klar, wofiir sie stehen
und damit auch nicht klar, was sie reprasentieren, welche vermeintlich vorherge-
hende soziale Einheit sie vertreten. Die Losung dieses dilemmatischen Zustandes
sieht Fasshinder daher auch nicht in der Wiederherstellung einer Einheit unter
der Diktion, dass wir doch alle Menschen seien. Sein Vorschlag geht hinsichtlich
der Grundlagen von Integration noch weitaus basaler vor, was sich am Ende des
Films eindriicklich zeigt.

Denn trotz der aufgezeigten Grenzverschiebungen in ANGST ESSEN SEELE AUF,
der Gleichzeitigkeit von Heterogenititen und der Spaltungen der Akteure und
Gruppen durch das Gesellschaftliche und Historische siegt am Ende des Films die
intime Beziehung zwischen Emmi und Ali, die mit der Darstellung ihrer Bediirf-
nisse und Einsamkeiten im ersten Teil geschaffen wurde. Emmi und Ali finden
anders als Shirin und Mahmut, anders als Ibrahim und Giilcan und anders als
Niyazi und Frau Kutzer wieder zueinander. Wie zu Beginn und in der Mitte des
Films vor ihrer Hochzeit und nun am Schluss des Films tanzen sie in Barbaras
Ausldnderkneipe, wo sie sich zum ersten Mal begegnet waren. Thr Tanzen am
Anfang, in der Mitte und am Ende des Filmes gibt der Erzdhlung eine besondere

288 Vgl. ebd.
289 Vgl. LOTMAN, Jurij (2010): Die Innenwelt des Denkens. Eine semiotische Theorie der Kultur,
hg. v. Susi Frank, Cornelia Ruhe, Alexander Schmitz, Berlin: Suhrkamp, S. 184.



2.8 Von aupen nach innen oder: Integration als Diskretion = 183

konfigurative Struktur. Wahrend des letzten Tanzes fiihrt das Paar das folgende
Gesprach:

Ali: Ichk schlaft mit anderer Frau, aber ...
Emmi: Das ist doch nicht wichtig, Ali. Das ist iiberhaupt nicht wichtig.
Ali: Ichk nicht will, aber immer ichk bin so nervos.

Emmi: Du bist doch ein freier Mensch. Du kannst doch machen, was Du willst. Ich weif3
doch, wie alt ich bin. Ich sehe mich ja jeden Tag im Spiegel. Ich kann Dir doch nichts
verbieten.

Wenn wir zusammen sind, dann miissen wir gut sein zueinander, sonst ist das ganze
Leben nichts wert.

Ali: Ichk will nicht andere Frau, ichk liebe nur Dichk.

Emmi: Ich liebe Dich auch, zusammen sind wir stark.

Danach bricht Ali unter starken Schmerzen zusammen und kommt, wie schon
erwdhnt, wegen eines bei Gastarbeitern haufig auftretenden, durch Stress beding-
ten Magengeschwiirs ins Krankenhaus. Auch wenn er wieder gesund werden
wiirde, ldge er in einem halben Jahr wieder da, prognostiziert der Arzt.

Vor dem korperlichen Zusammenbruch Alis wird bei der Versthnungsszene
das Spannungsfeld, das der Film zwischen reinem Herzen und Faschismus auf-
gebaut hatte, durch die Bindung zwischen Emmi und Ali in einem Verhéltnis
offener Diskretion geschlossen. Und Diskretion ist nach Lotman die Grundbedin-
gung fiir eine dialogische Offenheit, die er als einen Kontakt vor dem Kontakt
beschreibt. Der Kontakt vor dem Kontakt beinhaltet eine Dialogbediirftigkeit vor
der Dialogsituation, eine Kommunikation des Bedarfs und des Begehrens, die
vor der sprachlichen steht und als »notwendig und wiinschenswert empfunden
werden« muss.?®® Die Voraussetzung der Bediirftigkeit, die besonders in periphe-
ren Grenzbereichen sichtbar werden kann, ist auch das, was Emmi und Ali zuein-
ander fiihrt und sich selbst als strukturell ahnliche Menschen erkennen ldsst. Ein
Kontakt, der auch in SHIRINS HOCHZEIT, in Was will Niyazi in der NaunynstrafSe
und in Bekir Yildiz’ Tiirkler Almanyada als Kommunikation von Bedarf, Begehren
und Sorge vom Wohnheimleiter der Fordwerke, von Shirin, Aida, dem griechi-
schen Freund Shirins, von Frau Kutzer, von Niyazi und Halime artikuliert und
gesucht wird, jedoch als Integration neuer sozialer Bindungen nicht gelingt, weil
allein das Aufzeigen dhnlicher Bediirfnisstrukturen, Interdependenzstrukturen,

290 LOTMAN, Jurij (2010): »Die Mechanismen des Dialogs«. In: ders: Die Innenwelt des Denkens,
S. 191-202, hier S. 198.



184 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

Entlastung und Bewdltigung von Situationen und Zustdnden nicht ausreichen.
Soziale Zustdnde und Situationen miissen in Prozesse iiberfiihrt werden. Denn
es muss auch immer jemanden geben, der wie Emmi Kurowski den arbeitenden
Gast nach einer wohltuenden Begegnung zu sich nach Hause einldadt und den
begonnenen Dialog weiterfiihren will.

2.9 Fazit zu »Wir wollten alle Amerikaner werden«

Das zentrale Thema der dsthetischen Bearbeitung der Migration nach Deutschland
und ihrer Folgen ist in den 1960er und 1970er Jahren — im Unterschied zum authen-
tischen Subjekt der 1980er, zum hybriden Subjekt der 1990er und zum Cultural
Broker der 2000er Jahre - die soziale Frage. Sie bleibt in den von uns analysierten
Werken als Frage bestehen. Auf unterschiedlichen Komplexitdtsebenen — in dsthe-
tischer wie auch in dokumentarischer Form — bestimmt sie die politische Epistemo-
logie dieser Zeit. Thr Trager ist die undefinierbare Gruppe. Wo hinein die Gruppen
sich integrieren konnten, wird in keiner von mir analysierten dsthetischen Produk-
tion, Debatte oder wissenschaftlichen Arbeit genauer beantwortet. Vielmehr wird
Integration in unterschiedliche Richtungen als Kontroverse entfaltet. Die Probleme
werden sozial beschrieben, sie werden aber sozial nicht erklart, weil zum einen, das
System als System, das die Probleme verursacht — die Akteure verletzt — nicht sicht-
bar ist und nicht gezeigt wird. Zum anderen, weil die Bindungen aller Akteurinnen
und Akteure zu Beginn, in der Mitte und am Ende der Erzdhlungen in Auflosung
und nicht in Versammlung begriffen sind, mit Ausnahme der Schlusssequenz in
Fassbinders Film.** Die kontroverse und paradoxe Struktur in den Erzihlungen ist
folgende: Auch wenn die tiirkischen, auslandischen und deutschen Akteure sich in
ihren Bediirfnisstrukturen dhneln und Helma Sanders-Brahms’ Film, Bekir Yildiz’
Roman, Aras Orens Poem und Fassbinders Film von einer Hinwendung zur Ahn-
lichkeit gepragt sind, setzt weder ein sozialer Wandel ein noch gelingt eine soziale
Kohision. Es fehlt hierfiir eine bestimmbare und darstellbare Gesellschaft, die die
Bedingungen fiir die Entstehung eines zweiten Bewusstseins, den einer nicht-fami-
lialen Zugehorigkeit, schaffen kénnte.

Diese Bedingungen fehlen aus zwei Griinden: Mit dem Konflikt- und Integra-
tionsforscher David Lockwood Ende der 1960er Jahre gesprochen, kann endo-
gener sozialer Wandel nur gelingen und erfolgen, wenn Akteure und Systeme in

291 Interessanterweise ist diese Schlusssequenz mit dem bekanntesten Film der DEFA aus den
1970er Jahren vergleichbar. Siehe hierzu: CARow, Heiner (1973): »Die Legende von Paul und
Paula«. In: Romantische Momente. Die schonsten Liebesfilme der DEFA, DVD Kino Home Enter-
tainment 2007.



2.9 Fazit zu »Wir wollten alle Amerikaner werden« =—— 185

Form von Institutionen in einem prozessorientierten Dialog stehen. In keinem der
analysierten Texte und Filme gibt es ein sichtbares und stabiles Akteur-System-
Verhiltnis. Es ist vielmehr umgekehrt der Fall, dass ein nicht sichtbares System
durch bestimmte Personen wie Grof3grundbesitzer oder Schichtfiihrer die Akteure
verletzt oder, wie Hannah Arendt es formuliert, die Lebenswelt beschadigt.
Repressive Mechanismen werden sichtbar gemacht, jedoch bleiben die Gruppen,
um die es geht, undefiniert.”

Der zweite Grund, warum es an Gesellschaft fehlt, ist, dass es in keiner der
Erzahlungen weder real noch imagindr einen Ort fiir sie gibt. Die Naunynstraf3e ist
eine Sackgasse, Shirins Leben endet am Rande einer Schnellstrafle, und in Fass-
binders Film bilden die Grundlagen der deutschen Gesellschaft fremdenfeindli-
ches und 6konomisch-strategisches Verhalten. Was fehlt, ist ein die Akteure und
Orte verbindendes Narrativ der Integration, das {iber eine Kritik des Ist-Zustands
hinaus auf einen Soll-Zustand verweisen kann. Auf einen sozialen Zustand, eine
Form der Versammlung, die die Hinwendung zur Ahnlichkeit zwischen Shirin
und Katharina Blum, zwischen Niyazi und Frau Kutzer und schlieflich zwischen
Ali und Emmi {iber Gemeinschaftsvorstellungen hinaus in eine stabile Bahn
gesellschaftspolitischer Erzdhlungen {iiberfithren kénnte. Das zivilisatorische
Problem der deutschen Nachkriegsgesellschaft, wie sie Arendt, Dahrendorf, Elias
und Marcuse als eines zwischen Akteur und System, zwischen Akteuren und
Offentlichkeit bestimmten, greift auch in den Erzdhlungen zur Migration, und
es ist nicht allein ein innerdeutscher oder ein ausschlief3lich westlicher Diskurs.
Die Erzdhlungen der Migration und Integration gehen dabei insofern iiber diese
Feststellungen zur deutschen Frage hinaus, als sie neben den genannten gesell-
schaftlichen Spannungs- und Interaktionsverhaltnissen die soziale Frage starker
in den Vordergrund riicken. Dies zeigt uns ein abschlieflender vergleichender
Blick.

Nach Moritz Scheibe verweisen Ralf Dahrendorf und Jiirgen Habermas in
den 1960ern und 1970ern auf eine gesellschaftliche Problemkonstellation,
»dass ndmlich eine moderne Gesellschaft auf demokratischen Normen und
Verhaltensweisen beruhen musste und dass die Gesellschaft der Bundesrepublik
von diesem Ziel noch weit entfernt war«.?*> Der Weg, der die Kopplung von Innen-

292 Um gesellschaftspolitische Verdnderungen herbeizufiihren, wird in den 1980ern das Bemii-
hen um Definition auf dieser Ebene in Form von Identitétspolitik jedoch zentral. Siehe hierzu:
HABERMAS, Jiirgen (1985): »Die Krise des Wohlfahrtsstaates und die Erschépfung utopischer Ener-
gien. In: ders.: Die Neue Uniibersichtlichkeit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 141-163, hier S. 159.
293 SCHEIBE, Moritz (2002): »Auf der Suche nach der demokratischen Gesellschaft«. In: Wand-
lungsprozesse in Westdeutschland. Belastung, Integration, Liberalisierung 1945-1980, hg. v. Ul-
rich Herbert, Gottingen: Wallstein, S. 245-277, hier S. 258.



186 —— 2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

und Aufienstrukturen schaffen sollte, war nichts anderes als die Ausweitung der
Demokratie {iber die staatlichen Institutionen hinaus in das gesellschaftliche
Innenleben der Bundesrepublik. Der Schliissel fiir diese Entwicklung ist nach
Dahrendorf der Umgang mit Konflikten, ndmlich einer der rationalen Kanalisie-
rung, die keiner Autoritat bedarf: eine Demokratisierung von unten.

Eine solche Perspektive von unten steht auch im Zentrum in der von mir
behandelten Literatur und in den Filmen, jedoch mit einer ganz anderen Bearbei-
tung der Innen/Auf3en-Unterscheidung: Sie zielt nicht auf eine Durchdemokrati-
sierung der Gesellschaft, die sich am Ende einstellen soll. Die Bewegungen der
Gruppen, Akteurinnen und Akteure sind in Yildiz’ Text, Sanders-Brahms’ halb-
dokumentarischem Film, Orens ebenfalls halbdokumentarischem Poem und in
Fassbinders Film nicht so klar gerichtet. Das Unten beschreibt in diesen Produk-
tionen nicht eine vermeintlich begrenzte private Welt der deutschen Gesellschaft,
sondern vielmehr das Verhaltnis zu Peripherien, zu den Randfiguren, den Gastar-
beitern, den Frauen und den Alten. Thre dsthetischen Sprachen stammen aus
diesem Grenzbereich, der damals wissenschaftlich noch nicht erschlossen war. Er
ist von Uberschiissen an Energie, an Bediirfnissen und von »ungerichteten Bewe-
gungsimpulsen« geprigt.”** So mdgen die analysierten Texte, Filme, Debatten
und Theorien von Yildiz {iber Gordon, Oren, Elias, Habermas, Sanders-Brahms
bis hin zu Fassbinder jeweils in sich geschlossen sein und unterschiedliche
Herkiinfte haben, vom Clash der Agrarkultur mit der stidtischen Lebensstruk-
tur, von der Last der Vergangenheit bis zum kolonialistischen Gebaren. Und es
gibt auch keine vereinheitlichende Klammer, die alle Ebenen und Produktionen
zusammenfiigen kénnte, wobei die behandelten Texte und Filme auch nicht
beziehungslos nebeneinanderstehen. Sie sind auf eine bestimmte Art und Weise
miteinander verndht und verfranst. Mit Rosanvallon gesprochen, bindet alle hier
verhandelten Filme und Texte, dass die sozialen Elemente »Ort«, »Kontakte« und
»Handlungen« durch eine Gestaltung von Auseinandersetzungen nicht zusam-
mengefiihrt werden konnen, deren Bindung auf eine existierende Gesellschaft
verweisen konnte. Anders als die politischen Debatten antworten Filme und
Texte sensibel und in der ihnen eigentiimlichen Komplexitét auf die Frage, wie
man den Zustand der Ankdmmlinge beschreibt, wenn die Ankunftsgesellschaft
sich selbst irgendwo anders hinbewegt und die Ankommenden nicht mitnimmt,
obwohl diese sich in die gleiche Richtung bewegen.

Zusammenfassend konnen wir fiir die 1960er und 1970er Jahre festhalten,
dass in Text und Film erstens die Arbeitenden und ihr Verhiltnis zueinander das

294 KOSCHORKE (2004): »Codes und Narrative. Uberlegungen zur Poetik der funktionalen Dif-
ferenzierung«. In: Grenzen der Germanistik. Rephilologisierung oder Erweiterung?, hg. v. Walter
Erhart, Stuttgart: Metzler, S. 174-185, hier S. 179.



2.9 Fazit zu »Wir wollten alle Amerikaner werden« =—— 187

Thema sind, und dass dieses Verhdltnis zweitens von wechselseitigen Begeh-
rens- und Bediirfnisstrukturen geprigt ist, die sich als energetischer Uberschuss
zeigen. Es gibt einen Kontakt vor dem Kontakt, eine Kommunikation des Bedarfs,
die vor der sprachlichen stattfindet. Im Fokus steht dadurch nicht das Verstehen
des Anderen — ob deutsch oder tiirkisch ist nicht ausschlaggebend —, sondern
der Umgang und die Situation mit Fremden. Drittens habe ich gezeigt, dass das
Verhaltnis von Assimilation und endogenem sozialem Wandel ein briichiges
ist, das mit der geringen Reprasentationskraft kultureller und sozialer Zeichen
(Individuum, Gruppe und 6ffentlicher Raum) korreliert. Mit unserer allgemeinen
Definition von Integration als Bewegungskonzept kénnen wir festhalten, dass
Ist-Zustdnde problematisiert, jedoch keine Soll-Zustdnde anvisiert werden. Das
offentliche Sprechen iiber Migration und ihre Folgen hegen das Private nicht ein.
Diese Diskrepanz zwischen dem Reden iiber Integration und ihren Praktiken aus
Alltagskontexten heraus wird uns bis zum Ende dieses Buches, bis zum Beginn
des 21. Jahrhunderts in unterschiedlichen Verhiltnisgraden zwischen Reden
und Handeln als produktive Stérungen der Kommunikation begleiten. Und wir
werden sehen, dass die Geschichte dieses Verhiltnisses wesentlich bestimmt ist
von der deutschen Integrationsgeschichte vom Zivilisationsbruch zur Zivilmacht;
wesentlich mehr als von ihrer primédr systematisch auf Institutionen, Parteien
und Verbdanden beruhenden innerdeutschen oder neuerdings wieder europa-
ischen und westlichen Geschichte.?®® Bevor wir jedoch dieses gréfere Narrativ
anhand der folgenden Kapitel entfalten, sei abschlielend noch Folgendes zum
Narrativ der Migration und Integration in den 1960er und 1970er Jahren erwahnt:
Da korperliche Bediirfnisse, Kontakte und Verhaltensweisen den Kern ihrer Ver-
handlungen in den dokumentarischen, politischen und &dsthetischen Beschrei-
bungen ausmachen, ist die Integration in diese an erster Stelle eine Frage der
Diskretion. Und dort, wo diese besondere Eigenschaft zivilen Verhaltens fehlt,
muss Europa — wie es die Gastarbeiter in Yildiz’ Text Tiirkler Almanyada auf ihrer
Zugfahrt nach Deutschland auch festhalten — als Gesellschaft irgendwo anders
sein. Literatur und Film zur Migration verzeichnen einen Komplexitdtszuwachs
in der bundesrepublikanischen Gesellschaft, die an sich Informationsgewinn
und eine erweiternde Orientierung »in der Welt« bedeuten kann, wenn sie
zusammengefiihrt wird. Wenn nicht, birgt sie die Gefahr, zu einer »spezifischen
»Schizophrenie der Kultur«« zu fiihren; zu einem Zerfall in »zahlreiche wechsel-
seitig antagonistische >kulturelle Persénlichkeiten«.?*® Das hier von Lotman

295 Siehe hierzu erneut: WEHLER (2008); SCHMID (2009); WOLFRUM (2006).

296 LOTMAN, Juri (2004): »Der Platz der Filmkunst im Mechanismus der Kultur«. In: Juri Lotman.
Das Gesicht im Film. Zeitschrift fiir Theorie und Geschichte audiovisueller Kommunikation 13, Mar-
burg: Schiiren, S. 92-106, hier S. 96.



188 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

angedeutete Problem gesellschaftlicher und personlicher Spaltung wird uns in
den literarischen und filmischen Reflexionen zur Migration und Integration in
der Bundesrepublik in den 1980ern besonders beschiftigen. In diesem Zusam-
menhang zeigt sich der tiirkische Film ALMANYA, Ac1l VATAN (Bittere Heimat
Deutschland) von 1979 als eine Schwellenerzidhlung, die vom bediirfnisorientier-
ten Leitsatz »Wir wollten alle Amerikaner werden« der 1960 und 1970er Jahre zum
kulturellen Leitsatz »Wie lebt es sich als Tiirke in Deutschland?« iiberleitet. Der
erste Leitsatz der vorliegenden Kulturgeschichte lduft in diesem Film im wahrsten
Sinne des Wortes gegen die Wand.

»Die Situation der Kinder hier ist viel schlimmer als die der Alterenc, sagt
der Gastarbeiter Talat (Suavi Eren) in der zweiten Halfte von Serif Gorens Film
ALMANAYA, AcI VATAN. Mit »hier« meint Talat Deutschland und die Kinder, um
die es geht, sind die der tiirkischen Gastarbeiter. »Die meisten von ihnen haben
ihre Augen hier gedffnet. Sie eifern den deutschen Jugendlichen nach. Sie sind
eine Generation halb Deutsch, halb Tiitkisch. Sehr schlimm, sehr ...«.**” Kurz
zuvor haben er und Mahmut, ein weiterer tiirkischer Gastarbeiter, ihren Kollegen
Sehmuz davon abgebracht, seine Tochter zu schlagen. Sie hat zum wiederholten
Male ohne seine Erlaubnis die Wohnung verlassen, dabei schlief3t Sehmuz die
Tiir am Wochenende immer ab, dass sie nicht entwischen kann. Als Talat seinen
Kommentar zu dieser Gewaltszene abgibt, stehen Mahmut, er und Giildane
(Hiilya Kocyigit), die Protagonisten des Films, im Wohnungstrakt von Sehmuz
und seiner Tochter.

Dass Gorens Film Ende der 1970er Jahre auf solch einen kulturellen Diskurs und
topografisch auf die Dominanz von Wohnungseinstellungen zusteuern wiirde, ist
in der ersten Halfte des Films iiberhaupt nicht abzusehen. Diese ist ebenfalls, wie
die zuvor behandelten und analysierten Erzahlungen, von Waren, Geld, Arbeit, Dis-
ziplin, 6ffentlichen und Ubergangsrdumen, von Manner- und Frauengruppen und
von Sexualitdt bestimmt. Der Bruch mitten im Film geht auch mit einem Wechsel
von einem komisch zu einem tragisch gepragten Film iiber.

Am Anfang von ALMANYA, ACI VATAN geht es noch um Dinge und um Frauen
aus dem Westen. Wir sehen gleich in der ersten Einstellung einen Mercedes vor
einem tiirkischen Dorfcafé. In diesem zeigt ein Gastarbeiter, dem das Auto gehort,
den minnlichen Dorfbewohnern auf humorvolle Art deutsche Sexhefte und regt
damit ihre Fantasien an, was alles in Deutschland méglich ist. Auf ihre Fragen,
wer denn die Frauen in diesen Heften seien, antwortet der Deutschldander, dass
sie alle ihre Tanten seien (»Yengen«). Man konnte dieses Gebaren des »Deutsch-
landers« als duf3erst unfair betrachten, da in der Erzdhlzeit des Films die Bundes-

297 GOREN, Serif (1979): Almanya, Act Vatan, Tiirkei, Giilsah Film.



2.9 Fazit zu »Wir wollten alle Amerikaner werden« =— 189

republik schon keine Gastarbeiter mehr aufnimmt. Mahmut kommt von drauf3en
in das Café und mochte mit dem Gastarbeiter aus ihrem Dorf reden, weil er wissen
will, wie er nach Deutschland kommen kann. Deutschland nimmt niemanden
mehr auf, antwortet er ihm, aber es sei toll dort, die Autos, die Frauen. Er macht
Mahmut den Vorschlag, dass er Giildane aus dem Dorf fragen soll, ob sie mit
ihm eine Scheinehe eingeht, sie ist eine Gastarbeiterin und iiber eine Ehe mit ihr
koénnte er nach Deutschland kommen. Giildane, die in der ndchsten Sequenz des
Filmes Waren aus Deutschland gewinnbringend an die anderen Dorfbewohner
verkauft, lacht vergniigt und reagiert amiisiert auf Mahmuts Angebot einer Schein-
ehe. Sie sei doch nicht verriickt. Die Ehe sei nichts fiir sie. Als er ihr aber viel
Geld und sein Grundstiick verspricht, geht sie schliefllich doch darauf ein. Sie
lasst ihn einen selbstverfassten Vertrag unterschreiben und auf den Koran schwo-
ren, dass er und sie nach einer standesamtlichen Heirat in der Tiirkei und sobald
sie in Deutschland sind, wieder getrennte Wege gehen. Tatsachlich 1dsst Giildane
Mahmut einfach so am Berliner Bahnhof zuriick. Er wird die erste Nacht drauf3en
verbringen, die Polizei wird ihn auflesen und zu seiner Frau nach Berlin-Kreuz-
berg bringen. Giildane wohnt in einer tiirkischen Frauen-WG. Uber ihnen wohnen
drei tiirkische Manner zusammen und ganz oben Sehmuz mit seiner Tochter.
Mahmut zieht in die Mdnner-WG ein und findet bald Arbeit. Ab diesem Zeitpunkt
ist der Film wie die anderen von Arbeit, Geld und Sexualitat gepragt. Die Akteu-
rinnen und Akteure sind dabei sehr unterschiedlich angelegt. Giildane hat zwar
wegen des Geldes geheiratet, méchte aber weder einen Mann noch eine Familie
haben. Eine ihrer WG-Freundinnen trifft sich hingegen oft in Bars mit Mannern
und versteht Giildanes Wunsch nach Unabhéngigkeit nicht. In der Manner-WG
treffen ebenfalls sehr unterschiedliche Personen zusammen - von Kavalieren bis
zu verantwortungsbewussten Vatern. Palla beispielsweise hat acht Kinder in der
Tiirkei, die er mit seiner Arbeit bei der Miillabfuhr mittels Geldiiberweisungen in
die Tiirkei versorgt. Ein anderer Kollege von Mahmut trifft sich hingegen oft mit
deutschen Frauen in Bars. Wieder ein anderer fiihrt ihn, als sie am Wochenende
nicht wissen, was sie machen sollen, mit der Aussage, sie konnten einen Ausflug
machen, in einen Sexshop, in dem sie iibergrof3e Dildos bestaunen.

Der Film zeigt Frauen und Manner aber auch als sehr fleiflige und diszipli-
nierte Menschen, die sehr auf das Geldverdienen konzentriert sind. Ihr Leitspruch
ist: »Hersey hesap, hersey para ve bir mark otuz lira« (»alles ist Rechnung, alles
ist Geld und eine Mark sind dreiflig Lira«). Wir sehen dhnlich wie in den anderen
Produktionen Frauen oft bei der Arbeit. Doch es gibt auch entscheidende Unter-
schiede. In ALMANYA, AcI VATAN gibt es weder einen Grof3grundbesitzer in
Giildanes und Mahmuts Dorf noch einen Schichtfiihrer in der Fabrik. Dort kon-
trolliert die Arbeitsabldufe und teilt die Arbeitsauftrage eine »sprechende«, com-
putergesteuerte Maschine ein. Ein weiterer bemerkenswerter Unterschied zu den



190 —— 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

zuvor behandelten Filmen ist, dass wir Giildane oft mit sich selbst aus dem Off
kommend sprechen héren. Sie sagt sich immer wieder, wenn sie noch eine Zeit-
lang soviel weiterarbeitet, dann kann sie in der Tiirkei ein weiteres Stockwerk auf
ihr Haus bauen lassen und danach wieder eines. Eine weitere Besonderheit ist,
dass in der Mitte des Films die Darstellung von Gruppen aufhort. Im Falle Giilda-
nes geht sie damit einher, weil ein anderer tiirkischer Mann sie im 6ffentlichen
Raum sexuell oft bedrédngt, so dass sie sukzessive beginnt, aus Schutzgriinden
ihren Mann als ihren wirklichen Ehemann anzuerkennen. Allerdings ist dies,
wie oben schon angedeutet, nicht die einzige Wendung mitten im Film. Neben
den Sorgen um die zweite Generation spielt und singt Mahmut in der Mitte des
Films mit Langhalslaute ein tiirkisches Lied, wiahrenddessen alle Protagonisten
in ruhenden Positionen und nicht mehr in Bewegung oder bei der Arbeit einzeln
eingefangen werden. Mahmut und Giildane verlassen ihre WGs und ziehen
in eine eigene Wohnung im Haus ein. Nach ein paar schonen Verabredungen
der beiden als Paar draufien hat man das Gefiihl, dass dieser Film, in dem es
die ganze Zeit ums Geldverdienen ging, nun zu einem Liebesfilm wird, zumal
Giildane schwanger ist. Doch sind in ihrer neuen eigenen Zwei-Zimmer-Wohnung
keine personlichen Gegenstande oder Dinge fiir das Kind zu sehen. Vielmehr fallt
in ihrem Schlafzimmer, das wir am hdufigsten im zweiten Teil dieses Filmes zu
sehen bekommen, ein riesengrof3es Plakat der bekannten Marlboro-Werbung auf,
das die gesamte Wand neben der Matratze des Paares einnimmt. Wir sehen auf
ihm den bekannten Marlboro-Mann auf den Betrachter zureiten.

Wenn in Aras Orens Poem Was will Niyazi in der NaunynstrafSe iiber eine ganze
Seite plastisch wie ein Film beschrieben wird, warum man Amerikaner werden
will und dieses Leben in der Bundesrepublik, in den USA wie auch in der Tiirkei
gelebt werden kann, wird der Westen in Serif Gorens Film zu einer bewegungslo-
sen Wand in einer Kreuzberger Wohnung. Er steht bewegungslos im Schlafzimmer
von Mahmut und Giildane. Dieser topografisch und dsthetisch-deskriptive Wandel
fiihrt zu einer neuen Konstellation von Innen und Auflen, die die Personen und
den Film spaltet. Auch Mahmut verdndert sich. Kaum wohnen sie zusammen,
verbietet er Giildane zu rauchen. In dem von Goren fotografierten Raum mit dem
Marlboro-Plakat wirkt dies wie eine Distanzierung vom Westen. Und als Giildane
Mahmut ebenfalls im Schlafzimmer davon erzdhlt, das sie schwanger ist, war
dieser Momente vorher ins Zimmer gekommen und hatte wiitend und klagend mit
Geld um sich geworfen, dass sie alles nur dafiir gemacht hatten. Als er von ihrer
Schwangerschaft erfahrt, freut er sich zundchst, wendet dann aber doch schnell
ein, dass sie abtreiben solle, weil sie sich ein Kind nicht leisten kénnen. Kurz zuvor
hatten sie miterlebt, wie Sehmuz seine Tochter schligt, weil dieser nicht will, dass
sie wie die Deutschen wird. Auch ihre tiirkischen Kolleginnen bei der Arbeit raten
zu einer Abtreibung; ob aus finanziellen Griinden oder weil die Kinder nicht in



2.9 Fazit zu »Wir wollten alle Amerikaner werden« =—— 191

Deutschland aufwachsen sollen, bleibt wie bei Mahmut ungeklart und ambiva-
lent nebeneinander bestehen. Giildane sagt aber von nun an zu allem nein und
entscheidet sich fiir das Kind, kiindigt ihre Arbeit und flieht in die Tiirkei, um es
zu schiitzen. Ob sie es damit vor Deutschland oder vor den Tiirken, die in Deutsch-
land leben, schiitzen will, ldsst sich nicht entscheiden. In der Schlusssequenz des
Films, es ist die am schlechtesten ausgeleuchtete Szene, sehen wir sie mit einem
vollbepackten Gepackwagen am Flughafen in Bewegung. Doch sie stolpert und
zwei Babypuppen fallen vom Wagen herunter. Giildane ist im gesamten Film sehr
viel im 6ffentlichen Raum unterwegs. Mag es zu Anfang im tiirkischen Dorf sein
oder spater auf dem Weg von der Wohnung iiber die Straflen in Kreuzberg zur
Arbeit. Sie bewegt sich dabei sehr souverdn und man erwartet kein einziges Mal,
dass sie stolpern konnte. Wie die Marlboro-Wand im Schlafzimmer von Giildane
und Mahmut verweist ihr Stolpern am Ende des Films auf eine Form der Immobi-
litat, die fiir einen Wandel in der Konstellation des Deutsch-Tiirkischen fiir eine
des Privaten und Offentlichen steht. Denn Giildane bleibt auf dem Boden sitzen,
betrachtet die Puppen und beginnt zu weinen. Sie erinnert sich dabei an Szenen
in der Bundesrepublik, wie ihr der zudringliche Tiirke auflauert und ihr Mann mit
ihr schimpft, als sie ihn beim Fremdgehen erwischt. Auf diese Erinnerungen folgt,
dass Giildane aus dem Off sich immer wieder denselben Satz sagt: »Ev, Metro,
Fabrika, bidaha ... Ev, Metro, Fabrika, bidaha ... Ev, Metro, Fabrika, bidaha«
(»Haus, Metro, Fabrik, und noch einmal«). An die Stelle der Tranen um die Kinder,
der Wut auf die tiirkischen Manner tritt ein lautes Lachen iiber die Eindimensiona-
litdt ihres Lebens und das der anderen Tiirken in Deutschland. Es wird zum Hohn
dariiber, was sie und die anderen Tiirken alles gemacht haben — und hebt ihr
erstes Lachen im Dorf wieder auf, als Mahmut sie danach fragte, ob sie ihn nicht
einfach so heiraten konne. Parallel zu diesem unerwarteten Schluss fiihrt Géren
ab der Mitte des Filmes Sendungen aus dem tiirkischen und deutschen Fernsehen
und Radio aus dem Off in den Film ein, in denen es um die Probleme der Integra-
tion geht; besonders um die Probleme, mit denen es die zweite Generation zu tun
haben wird, die »halb deutsch und halb tiirkisch« (»yar1 Alman, yar Tiirk«) ist.
Dass diese Probleme nicht allein fiir die zweite Generation gelten, zeigen Figuren,
besonders Giildane, in Gorens Film eindriicklich. Tatsdchlich kommt es Ende der
1970er Jahre in der Bundesrepublik zu den ersten Integrationsdebatten, die den
Begriff der Kultur ins Zentrum der Auseinandersetzung riicken.

Als Bekir Yildiz Mitte der 1960er Jahre und mitten in seinem autobiografi-
schen Roman seine Frau und ihr Kind in die Bundesrepublik nachkommen lief3,
hat die Familienzusammenfiihrung seine Erzdhlung nicht verdndert. Sie war
weiterhin auf Konsum, Dinge, Gegenstande und Verhaltensweisen fokussiert
und bestimmt von der Frage, was und wo Zivilisation sei. Auch blieben sowohl
die tiirkische als auch die deutsche Community heterogen. Denn am Ende seines



192 — 2 »Wirwollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter

Textes hat er sich {iber diese Themen am besten mit Henning, einem Deutschen,
der ihn in Istanbul besuchte, dariiber unterhalten kénnen. Auch in Orens Poem
Was will Niyazi in der Naunynstrafe ist es ein Deutscher, mit dem sich Niyazi am
Ende am besten iiber die tiirkischen Dorfler unterhalten kann. Mit Frau Kutzer
hitte er sich wahrscheinlich auch gut verstanden, wenn sie miteinander gespro-
chen héatten. Und das Weitersprechen zwischen Emmi und Ali hat in Fassbinders
ANGST ESSEN SEELE AUF dazu gefiihrt, dass sie die Diskriminierung von aufen,
die sich nach innen verlagerte, wieder nach drauflen fiihren konnten. In der
zweiten Halfte des Films ALMANYA, Ac1 VATAN wird diese Dialogizitdat gekappt.
Denn die Kritik am Konsum und an der Nachahmung des Westens fiihrt im Unter-
schied zu den anderen Produktionen hier nicht zu einem Weitersprechen mit zwei
Seiten, sondern zu einem Selbstgespréach, das Giildane allein fiihrt. Auch wenn
ALMANYA, Ac1 VATAN ebenso wie Tiirkler Almanyada, DONUS, Was will Niyazi
in der Naunynstrafse und SHIRINS HOCHZEIT mit dem Fokus auf die komplexe
Bindung von Bediirfnissen, heterogenen Gruppen und auf Verhaltensweisen
setzt, denunziert Giildane all diese am Ende des Films. Wenn ihr erstes Lachen
zu Beginn des Films ein souverdnes war, weil sie viel Geld in Deutschland ver-
dient hat, ist ihr zweites Lachen auf dem Boden am Flughafen eines des Opfers.
Das Leben in Deutschland hat in eine Sackgasse, gegen eine Wand gefiihrt und
die »ungerichteten Bewegungsimpulse« verschieben sich nun von aufien, 6ffent-
liche Rdume nach innen in die Wohnungen und in die Personen. Doch betrifft
diese Verschiebung und Transformation keineswegs allein die zweite Generation,
wie es der Gastarbeiter Talat in ALMANYA, AcI VATAN festhdlt. Sie gilt, wie wir im
nédchsten Kapitel sehen werden, bereits fiir die erste Generation. Dieser Wandel
steht fiir eine neue Stérung der Kommunikation, die in den 1980er Jahren mitbe-
stimmt, was passiert, wenn nun nicht mehr Arbeiter, sondern Tiirken und Deut-
sche sich begegnen.



