
 Open Access. © 2022 Özkan Ezli, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert unter 
einer Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110731347-001

1 Einleitung

1.1  Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher 
Teilhabe

»Ich war nicht zwischen zwei Kulturen, sondern ich habe zuhause Dinge erlebt 
und erfahren und gesprochen und ich wollte draußen weitersprechen.«1 So ant-
wortete Feridun Zaimoğlu in den 1990er Jahren auf die Frage, warum er Schrift-
steller geworden sei. Es sei ein »Wille zum Sprechen« gewesen, fügt er erläuternd 
hinzu. Diese Antwort auf eine der klassischen Fragen zur Genese von Autorschaft 
ist ungewöhnlich und aus mehreren Gründen interessant. Zum einen, weil man 
auf diese Frage eine individuelle Antwort erwartet: nach einem prägenden Erleb-
nis, einer spezifischen Erfahrung oder nach einer besonderen Kindheit und 
Jugendzeit. Zum anderen, weil die Frage auch die Auskunft über eine bestimmte 
soziale Herkunft einfordert – und man im Falle Zaimoğlus offenkundig die einer 
kulturellen Hybridität erwartet. 

Zaimoğlus Antwort erfüllt keine dieser Erwartungen. Sie ist weder besonders 
individuell, noch steht sie repräsentativ für eine bestimmte soziale oder inter- 
und transkulturell geprägte Gruppe. Sie macht auch nicht deutlich, welche Orte, 
welche Räume, welche Territorien mit »zuhause« und »draußen« gemeint sind, 
und wirkt nach diesen direkt anschließenden Deutungsversuchen informell 
und unbestimmt. Die in soziologischen und in älteren literaturwissenschaftli-
chen Arbeiten vielbeschworene kollektive kulturelle Orientierungslosigkeit der 
zweiten Generation von Einwanderinnen und Einwanderern scheint in ihr keine 
Rolle zu spielen. Ebenso wenig bedient sie einen spezifisch bürgerlichen Erwar-
tungshorizont, in dem eine früh angelegte, etwa von Romanlektüren geprägte 
und individualisierte Selbstsuche und Selbstverwirklichung anvisierbar wäre.2 

1 Aus: Brunner, Maria (2004): »›Migration ist eine Hinreise. Es gibt kein ›Zuhause‹, zu dem 
man zurück kann‹. Der Migrationsdiskurs in deutschen Schulbüchern und in Romanen deutsch- 
türkischer Autorinnen der neunziger Jahre«. In: Die andere deutsche Literatur, hg. v. Manfred 
Durzak, Würzburg: Königshausen & Neumann, S. 71–90, hier S. 85.
2 Siehe hierzu: Ezli, Özkan (2012): Grenzen der Kultur. Autobiographien und Reisebeschreibun­
gen zwischen Orient und Okzident, Konstanz: Konstanz University Press, S. 12. Im programmati-
schen Band Kanaksta von 1999 hält Zaimoğlu fest, dass es im Unterschied zum Westen im Orient 
nicht die Selbstsuche, sondern eher die Selbstentledigung gebe. »Es gibt kein Wort für Selbst-
verwirklichung. Ich wüsste gar nicht, wie man Selbstverwirklichung ins Türkische übersetzen 
könnte«, hält er pointiert fest. Siehe hierzu: Zaimoğlu, Feridun (1999): »Eure Coolness ist giga-
out«. In: Kanaksta. Geschichten von deutschen und anderen Ausländern, hg. v. Joachim Lottmann, 
Berlin: Quadriga, S. 23. 

https://doi.org/10.1515/9783110731347-003


2   1 Einleitung

Auch eine integrationstheoretische Perspektive kann hier kaum Klarheit schaffen.  
Augenscheinlich ist aber, dass hier jemand von drinnen nach draußen unter-
wegs, in Bewegung ist. Und wenn wir die bürgerlich und die migrationssoziolo-
gisch codierten Brillen ablegen, sind in Zai moğlus Aussage neben der Bewegung 
vier Aspekte als Grundlagen seiner künstlerischen Arbeit evident: erstens macht 
sie auf eine Praxis des Sprechens und Sprechen-Wollens aufmerksam, zweitens 
geht es um ein Hör- und Sichtbarmachen zu Hause geführter Gespräche und Prä-
gungen, drittens ergibt sich daraus die Bedeutung sozialer Interaktion und vier-
tens geht es um eine gestörte Kommunikation. Denn jemand spricht drinnen und 
draußen und jemand anderes müsste eigentlich zuhören. Zwar ist die sprechende 
Seite klar, doch variiert und bewegt sich die Empfänger- und Adressatenseite 
als Herkunft, Haus, Wohnung, Familie, über den öffentlichen Raum, über die 
bundesrepublikanische Gesellschaft bis noch einmal zum eigenen Selbst. Diese 
flottierende Bewegung zeigt, dass es in Zaimoğlus Aussage keinen Kommunika-
tionszusammenhang von Sprechen und Hören gibt. Gegeben sind stattdessen 
Bewegung, sichtbar werden, sichtbar machen, in Austausch kommen und eine 
nicht funktionierende Kommunikation.

Eine vergleichbar vielschichtige dialogische, flottierende und mitunter  ge-
störte Kommunikationsstruktur macht einige Jahre später auch die deutsch- 
türkische Autorin Emine Sevgi Özdamar kenntlich, wenn sie die Grundlage ihrer 
Literatur beschreibt. Im Erzählband Der Hof im Spiegel hält sie fest, dass die deut-
sche Sprache ihre neue Heimat geworden sei; eine Heimat, die jedoch für ihre 
türkische Kindheit keine deutschen Wörter habe.3 Trotz dieser Inkohärenz zwi-
schen neuer Sprache und Biografie »dreht« sie in ihrer surrealen Erzählung Mut­
terzunge ihre türkische Zunge »in einem Berliner Café« Anfang der 1990er Jahre 
in die deutsche Sprache hinein und wird dabei glücklich.4 Die Bewegung aus 
der Kindheit nach draußen ist hier weniger die des Ortswechsels, sondern mehr 
eine  Einwanderung in die fremde Sprache.5 Eine Dekade zuvor ist diese Form der 
Übersetzung des Bruchs zwischen Kindheit und neuer Sprache identitätspoli-
tisch noch weitaus problematischer. Nach den Ergebnissen eines sehr bekannt 
gewordenen Kolloquiums zur Standortbestimmung der Ausländerliteratur von 
1984, stellt für viele deutschsprachige Autorinnen und Autoren  nichtdeutscher 
Provenienz die Tatsache, dass die deutsche Sprache ihre Vergangenheit nicht 

3 Siehe: Özdamar, Emine S. (2004): »Meine deutschen Wörter haben keine Kindheit«. In: dies.: 
Der Hof im Spiegel, Hamburg: Kiepenheuer & Witsch, S. 125–132.
4 Ebd., S. 129.
5 Siehe hierzu: Goytisolo, Juan (1994): »On Emine Sevgi Özdamar«. In: Times Literary Supple­
ment 12 (International Book of the Year), 02.12.1994. 



1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe   3

widerspiegelt, ein zentrales ‒ wie sie es selbst nennen ‒ Problem der Integration 
dar. Sie könnten nicht auf »Unbewusstes« und »Selbstverständliches« zurück-
greifen. Ein deutsch-türkischer Autor der ersten Stunde wie Yüksel Pazarkaya 
hält im Zusammenhang des Kolloquiums fest, dass »gerade Intuitionen ihren 
Ursprung in frühen sprachlichen Entwicklungsstadien« hätten.6 Als eine zentrale 
Erkenntnis hält dies auch der Protagonist im ersten Roman von Aras Ören Eine 
verspätete Abrechnung oder der Aufstieg der Gündoǧdus von 1988 fest. Darin zeigt 
er ein gescheitertes interkulturelles Lebensprojekt auf und konstatiert in diesem 
Zusammenhang, wenn er und andere aus ihrer »Muttersprache« nicht vertrie-
ben worden seien, »hätten wir alle Seelenanalysen spielend bewältigen können, 
hätten sie sogar schriftlich erfaßt und unsere sprachlose Seele wäre nicht in ein 
solches Meer von Grimm hin- und hergeschleudert worden«.7 Zeitnah zu diesen 
Positionen zu Migration und Sprache treibt in den 1980er Jahren auch die neu 
entstehenden Cultural und Postcolonial Studies die Frage nach den Artikulati-
onsmöglichkeiten des Anderen und das Sprechen der Subalternen um.8 Können 
sie wirklich für sich selbst sprechen? Wenn ja, wer und was wird gehört? Ihre 
Antwort ist mit der, die ich in den Texten und Filmen der 1980er Jahre analysieren 
werde, vergleichbar, wenn nicht sogar identisch. Doch muss zugleich auch die 
Frage gestellt werden, was wird gezeigt und was wird gesehen. Und was sind die 
postkolonialen Fragen heute, wenn mittlerweile seit mehr als einer Dekade von 
Einwanderungs-, Migrations- und Postmigrationsgesellschaften die Rede ist? Um 
was für eine Form von Identitätspolitik geht es heute?

Eine Differenz zeigt bereits die zehn Jahre nach Der Hof im Spiegel von Öz  damar 
und knapp dreißig Jahre nach dem Kolloquium erschienene Publikation Deutsch­
sein. Eine Aufklärungsschrift von Zafer Şenocak. In seinem 2010  veröffentlichten 
halb autobiografischen und halb gesellschaftspolitischen Essay beschreibt er zu 
Anfang des Textes, wie er als Kind türkischer Eltern und die deutsche Sprache 
zusammengehören. Mitte der 1980er Jahre schreibt er selbst noch von »getrenn-
ten Zungen« und »getrennten Welten«.9 In dieser Zeit war es die Arbeit an den 
Übersetzungen der volksreligiösen und mystischen Gedichte des türkischen isla-

6 Siehe hierzu: Ackermann, Irmgard/Weinrich, Harald (Hg.) (1986): Eine nicht nur deutsche 
Literatur. Zur Standortbestimmung der Ausländerliteratur, München: Piper, S. 53.
7 Ören, Aras (1988): Eine verspätete Abrechnung oder der Aufstieg der Gündoǧdus, Frankfurt 
a. M.: Daǧyeli, S. 269.
8 Siehe hierzu: Hall, Stuart (2000): »Postmoderne und Artikulation. Ein Interview mit Stuart 
Hall. Zusammengestellt von Lawrence Großberg«. In: ders.: Cultural Studies. Ein politisches Theo­
rieprojekt, Hamburg: Argument, S. 52–77. Siehe auch: Spivak, Gayatri C. (2008): Can the Subal­
tern Speak? Postkolonialität und subalterne Artikulation, Wien, Berlin: Turia + Kant. 
9 Şenocak, Zafer (1985): »Doppelmann«. In: Türken deutscher Sprache. Berichte, Erzählungen, 
Gedichte, hg. v. Irmgard Ackermann, München: dtv, S. 39.



4   1 Einleitung

mischen Dichters Yunus Emre (1240–1321), die ihm geholfen haben, die »harte 
Trennung« zwischen »Elternhaus auf der einen, Schule und Freizeit auf der 
anderen Seite, Herkunft Türkei versus Lebensmittelpunkt Deutschland« in ein 
fluides, von »Durchlässigkeit« geprägtes Verhältnis zu bringen.10 Im Essayband 
Deutschsein, der am Ende der Hochphase der deutschen Integrationspolitik in 
den 2000er Jahren 2010 erscheint, sind es jedoch nicht mehr die volksreligiösen 
Verse eines türkischen Dichters und Mystikers, die die Welten zusammenführen, 
sondern einfach Dinge und Personen vor Ort. In einem Vorort von München lädt 
in den 1960er Jahren eine bayrische Nachbarin den kleinen Zafer und seine Eltern 
zu Kaffee und Kuchen ein. Im Unterschied zu den 1980er Jahren stehen Fremd-
sprache, Dinge, sozialer Austausch und Selbstbestimmung hier in einem zuge-
hörigen und nicht in einem getrennten Verhältnis. Im Gegenteil werden Dinge 
wie der warme Apfelkuchen der deutschen Nachbarin, das Besteck, Teller und 
ihre deutschen Bezeichnungen vom kleinen Zafer als ihm zugehörig empfun-
den. Das Kind trägt die neuen und fremden Wörter im warmen Apfelkuchenduft 
in sein deutsch-türkisches Vokabelheft ein. Neben der Sprache sind es hier vor 
allem Dinge, Orte, gelingende Begegnungen zwischen Zugewanderten und Alt-
eingesessenen und nicht zuletzt die Beschreibung der Akteure durch ihre Prak-
tiken an bestimmten Orten, die nun sichtbar werden und das Selbstverhältnis 
ausmachen. Allerdings sind es von zwölf Kapiteln nur die ersten beiden aus 
Şenocaks Deutschsein, die in Proust’scher Erzählweise eine zusammengehörende 
deutsch-türkische Kindheit heraufbeschwören. Mit dem dritten Kapitel setzen – 
für den Leser unerwartet – mehrere Kapitel zu deutschen Integrationsdebatten 
ein.11 

Doch trotz dieses abrupten narrativen Wechsels von Beschreibungen intimer 
Familiarität und Sichtbarkeit zur Härte der deutschen Debattenkultur wirken 
diese beiden Ebenen und die mit ihnen verbundenen Kapitel auf paradoxe Art 
zusammengehörig. Wie schon bei Zaimoğlu, Pazarkaya und Özdamar ist die 
dialogische, flottierende und zum Teil antagonistische Struktur aus Biografie, 
künstlerischer Praxis und deutscher Öffentlichkeit in einer anderen erzählenden 
Diktion auch bei Şenocak im Jahre 2010 durchlässig, in einem nicht normativen 
Sinne integrativ. Diese integrativen Innen-Außen-Verhältnisse und Beziehungen 
zwischen dem Deutschen und Türkischen wie bei Özdamar und Şenocak werden 
in ästhetischen Reflexionen der vergangenen Jahre wie in Drei Türken und ein 

10 Şenocak, Zafer (2005): »Die Hilflosigkeit des religiösen Dialogs«. In: Die Welt, 20.07.2005. 
Siehe zu Şenocaks Übersetzungen der Gedichte von Yunus Emre: Emre, Yunus (1986): Das Kum­
merrad. Dertli Dolap, Aus dem Türkischen von Zafer Şenocak, Frankfurt a. M.: Dağyeli. 
11 Vgl. Şenocak, Zafer (2010): Deutschsein. Eine Aufklärungsschrift, Hamburg: Edition Körber- 
Stiftung, S. 36–190. 



1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe   5

Baby (2015), Plötzlich Türke (2016), Aus dem Nichts (2017), Siebentürmeviertel 
(2015), Ruhm und Ruin (2015), Wieso Heimat. Ich wohne zur Miete (2016), Ellbogen 
(2017) und Ich bin Özlem (2019) in neuer erzählerischer und identitätspolitischer 
Form mit dem erneuten Aufkommen der Kategorie ›Türke‹ und ›türkisch‹ wieder 
zur Disposition gestellt; jedoch ebenso in Zafer Şenocak letztem Essayband Das 
Fremde, das in jedem wohnt. Wie Unterschiede unsere Gesellschaft zusammenhal­
ten von 2018.12

Dieses mehrschichtige Verhältnis zwischen »drinnen« und »draußen« gilt 
jedoch keineswegs allein für die Autoren der belle lettres, wie ich sie jetzt vor-
angestellt habe. Auch in den bekannten und weniger bekannten publizistisch- 
politischen Interventionen für Integration, Diskriminierung und komplexen 
Formen der Selbstbeschreibung, beispielsweise in Necla Keleks Die fremde Braut 
(2005), in Seyran Ateş’ Der Multikulti­Irrtum (2007), in Betül Durmaz’ Döner, 
Machos und Migranten (2009) und in den kürzlich erschienenen Streitschriften, 
Biografien und essayistisch angelegten Schriften wie Ihr Scheinheiligen! Doppel­
moral und falsche Toleranz. Die Parallelwelt der Deutschtürken und die Deutschen 
(2018) von Tuba Sarıca, Der ewige Gast. Wie mein türkischer Vater versuchte, Deut­
scher zu werden (2018) von Can Merey, Eure Heimat ist unser Albtraum (2019) 
von Fatma Aydemir und Hengameh Yaghoobifarah und Das ist auch unser Land 
(2020) von Ciğdem Toprak zwischen den Jahren 2005 und 2020 begegnen wir 
ebenfalls dieser Durchlässigkeit und aus unterschiedlichen erzählerischen Ein-
heiten bestehenden Verbindung.13 Ihre ephemere Struktur setzt sich aus priva-

12 Şenocak, Zafer (2018): Das Fremde, das in jedem wohnt. Wie Unterschiede unsere Gesellschaft 
zusammenhalten, Hamburg: Edition Körber-Stiftung.
13 Siehe hierzu: Kelek, Necla (2005): Die fremde Braut, Köln: Kiepenheuer & Witsch. Ateş, 
 Seyran (2007): Der Multikulti­Irrtum. Wie wir in Deutschland besser zusammenleben können, Berlin: 
Ullstein. Durmaz, Betül (2009): Döner, Machos und Migranten. Mein zartbitteres Lehrerleben, 
Freiburg i. Br.: Herder. Sarıca, Tuba (2018): Ihr Scheinheiligen! Doppelmoral und falsche Tole­
ranz. Die Parallelwelt der Deutschtürken und Deutschen, Dresden: Heyne. Merey, Can (2018): Der 
ewige Gast. Wie mein Vater versuchte, Deutscher zu werden, München: Karl Blessing. Aydemir, 
Fatma/Yaghoobifarah, Hengameh (2019): Eure Heimat ist unser Albtraum, Berlin: Ullstein. 
Toprak, Ciğdem (2020): Das ist auch unser Land. Warum Deutschsein mehr als Deutschsein ist, 
Berlin: Ch. Links. Beispielsweise beginnt Keleks vielbesprochenes Buch, in der das Phänomen 
der türkischen Importbräute und Zwangsehen thematisiert und als eine selbstverschuldete Form 
der Desintegration angeklagt wird, mit der autobiografischen Beschreibung der den türkischen 
Traditionen zuwiderlaufenden Hochzeit ihres jüngeren Bruders in der konservativen türkischen 
Stadt Bursa als positives Gegenbeispiel für Integration und Hybridität. Siehe hierzu: Kelek 
(2005): S. 25. Tuba Sarıca, Enkelin ehemaliger türkischer Gastarbeiter, hält in ihrer autobiogra-
fisch grundierten Streitschrift Ihr Scheinheiligen zu Beginn ihres Textes fest, dass sie lange davon 
geträumt habe, ihre gedanklich formulierte These, dass die Türken sich gar nicht integrieren 
wollen, »in die Öffentlichkeit zu tragen«. Siehe hierzu: Sarica (2018): S. 9.



6   1 Einleitung

ten, familiären und öffentlichen Innen- und Außenrelationen im Positiven wie 
im Negativen zusammen. Auch hier sind die Grundlagen des Sprechens und 
Schreibens weder ausschließlich mit einer migrationsspezifischen Perspektive 
zu greifen, noch sind sie allein in einer kleinfamiliären Schutzzone zu suchen. 
Vielmehr liegen sie im Verbund von Bewegung, Dingen, Sichtbarmachen, Erfah-
rungen und Sprechen zuhause und draußen; sie liegen in der Verbindung von 
Sprache, Veröffentlichung und Öffentlichkeit. Diese Verbindung basiert auf einem  
Verlangen nach Kommunikation und gesellschaftlicher Teilhabe, aber zugleich 
auch auf ihren Störungen. Oder wie schon Mitte der 1980er Jahre auf dem besag-
ten Kolloquium der deutsch-iranische Schriftsteller Said zugespitzt zur Literatur 
der Migration festhält, dass trotz des Bruchs zwischen Kindheit und deutscher 
Sprache, man ja eigentlich »nur plaudern [wolle] – sonst nichts«.14 Alles andere, 
was an Kultur, Verstehen, Dialog und Konflikt dazu komme, müsse aufwendig 
abgebaut oder problematisiert werden. Letztlich geht es in der vorliegenden 
Kulturgeschichte der Migration in der Bundesrepublik um die Geschichte dieser 
Interaktion, ihren Wandel und die Transformation ihrer Begegnungsstruktur.15 
Sie ist nicht zuletzt deshalb von besonderem Interesse, weil in den aktuellen Pro-
duktionen nachdem Jahrzehnt der Integration in den 2000er Jahren,16 in dem 
sich tatsächlich viele auch als neue Deutsche und deutsche Muslime bezeich-
net haben, wieder ein Bruch zwischen Vergangenheit und Gegenwart, zwischen 
deutsch und türkisch diagnostiziert wird. Und im Unterschied zur Generation 
der 1980er und 1990er Jahre ist Deutsch hier nicht mehr die Sprache, in die von 
anderswo eingewandert wird oder das Medium mit dem man Deutscher wird. Sie 

14 Said (1986): »Briefe, aber an wen«. In: Eine nicht nur deutsche Literatur. Zur Standortbestim­
mung der Ausländerliteratur, hg. v. Irmgard Ackermann und Harald Weinrich, München: Piper, 
S. 18–21, hier S. 20. 
15 Der Soziologe Jörg Hüttermann hat mit seiner Arbeit Figurationsprozesse der Einwande­
rungsgesellschaft eine soziologische Geschichte vorgelegt, die ebenfalls eine Wandlungs- und 
Prozessgeschichte von einer ersten sozialen Figurationphase zwischen platzanweisenden altein-
gesessenen. Deutschen/Gastarbeitern in den 1970er Jahren über verunsichernde Platzanweiser/
avancierende Fremde in den 1990er Jahren bis zur aktuellen Figuration zeigt, bei dem sich das 
westliche (christliche) und muslimische Kultursubjekt begegnen. Siehe hierzu: Hüttermann, 
Jörg (2018): Figurationsprozesse der Einwanderungsgesellschaft. Zum Wandel der Beziehungen 
zwischen Alteingesessenen und Migranten in deutschen Städten, Bielefeld: transcript.
16 Mit der Änderung des Staatsbürgerschaftsrechts im Jahre 2000, der Aussage Johannes Raus 
in der Berliner Rede im selben Jahr, dass Deutschland eine Einwanderungsgesellschaft ist und 
mit den Empfehlungen der im Jahr 2001 von der Bundesregierung eingesetzten Zuwanderungs-
kommission – auch als Süßmuth-Kommission bekannt – setzt erstmals eine Integrationspolitik 
in der Bundesrepublik ein, die später mit dem Zuwanderungsgesetz 2005, den Integrationsgip-
feln und Islamkonferenzen von 2006 an, dem Nationalen Integrationsfahrplan 2008 und den 
Feiern zu 50 Jahre türkische Gastarbeitermigration 2011 ihren Höhepunkt findet.



1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe   7

ist bei den heutigen Filmemachern, Autoren, Wissenschaftlerinnen und Wissen-
schaftlern und Publizisten selbst die Sprache ihrer Kindheit, Sozialisation und 
Entwicklung. Gegen Ende des letzten Kapitels und im Ausblick der vorliegenden 
Kulturgeschichte werden wir sehen, dass das Deutsche als Sprache und als kul-
tureller Marker auch die Medien prägt, die die vermeintlich biografische Einheit 
aktuell wieder aufbrechen.17 Ein Grund ist, dass die Geschichte biografischer und 
sozialstruktureller Integrationen mit der gesellschaftspolitischen Geschichte der 
Bundesrepublik zeitweise korreliert und zeitweise im Kampf steht. Die kulturelle 
Grundlage dieses Prozesses in der vorliegenden Geschichte ist in jedem Fall die 
variierende Unterscheidung von öffentlich und privat, von kollektiv und indivi-
duell und aktuell, dass an die Stelle partizipativer und kognitiver Aspekte wie 
Emotion und Empathie beispielsweise nach dem Aufdecken der NSU-Morde im 
November 2011 und ihrem Prozess, der Özil-Debatte von 2018 und den Anschlägen 
von Hanau im Februar 2020 Interaktionen unterbrechende Affekte wie Angst und 
Wut getreten sind.18 Durch diese Folge von Integration und der Wahrnehmung 
genannter Ereignisse in den vergangenen zwei Dekaden ist das deutsch- türkische 
Verhältnis ein weitaus komplexeres, mitunter widersprüchliches und ein belaste-
teres geworden als in der Geschichte der Migration in der Bundesrepublik zuvor. 
Beispielsweise beschreibt sich in der aktuellen Studie von Ciğdem Toprak der Diet-
zenbacher Strafverteidiger Onur Türktorun, in Deutschland geboren und aufge-
wachsen, als jemand, der deutsch lebe, aber ein Türke sei.19 Oder die Autorin Dilek 
Güngör bezeichnet ihre Protagonistin in dem autobiografisch grundierten Roman 
Ich bin Özlem von 2019 als eine eigentlich integrierte Person, die das Türkische und 
Muslimische zwar immer nur »aus zweiter Hand kennt«, aber wenn unbekannte 
deutsche Kassiererinnen im Supermarkt das Wort Ausländer benutzen oder ihre 
Freundinnen und Freunde in vertrauter Runde von Berliner Brennpunktschulen 
sprechen, weint sie jedesmal aus Wut und fühlt sich wieder  als Türkin.20 Auch 
wenn in den aktuellen ästhetischen und dokumentarischen Texten auf emotio-
naler und identitätspolitischer Ebene die deutsche Einwanderungsgesellschaft in 
einem polarisierten Zustand wieder als eine Mehrheitsgesellschaft skizziert wird, 
ist der Konnex von Sprechen und Öffentlichkeit weiterhin stabil.21 Jedoch ist seine 
affektive Grundlage heute eine andere als früher.

17 Siehe hierzu: Aydemir/Yaghoobifarah (Hg.) (2019).
18 Siehe hierzu: Daimagüler, Mehmet (2017): Empörung reicht nicht! Unser Staat hat versagt. 
Jetzt sind wir dran, Köln: Bastei Lübbe. 
19 Siehe hierzu: Toprak (2020): S. 157.
20 Siehe hierzu: Güngör, Dilek (2019): Ich bin Özlem, Berlin: Verbrecher, S. 81.
21 Siehe hierzu auch: Aladağ, Züli (2016): Die Opfer. Vergesst mich nicht, München: Wieder-
mann & Berg Television GmbH & Co KG. Akın (2017). Aydemir (2017). 



8   1 Einleitung

Tatsächlich sieht die amerikanische Historiker Rita Chin in der Verbindung 
von Sprechen und Öffentlichkeit die konstitutive Grundlage deutsch-türkischer 
Literatur in den 1970er und 1980er Jahren.22 Ihrer Auffassung nach ist dieser 
Konnex besonders in den Anfängen deshalb so wichtig, weil die Entwicklung einer 
medialen Präsenz durch Literatur die einzige Möglichkeit für die erste Generation 
der Gastarbeiter ist, Zugang zu der deutschen Mehrheitsgesellschaft zu bekom-
men, im Gegensatz zur digitalisierten Gegenwart und Omnipräsenz des Themas 
Migration heute. Zugang über die Staatsbürgerschaft oder über das kommunale 
Wahlrecht war ihnen gemäß des Ausländergesetzes von 1965 (sowie seiner Modi-
fikation 1990) verwehrt.23 Denn Ende der 1950er und in den 1960er Jahren sahen 
die deutschen Innenministerien der Länder in der politischen Tätigkeit der Aus-
länder auf bundesrepublikanischem Boden ein großes Problem.24 Auch wenn 
beispielsweise die Türken in den 1960er Jahren als Europäer eingeordnet, die 
»Türkei als Teil Europas« verstanden wurde,25 und die europäische Integration 

22 Vgl. Chin, Rita (2007): The Guest Worker Question in Postwar Germany, New York: Cambridge 
University Press, S. 31. Chin setzt den Beginn der deutsch-türkischen Literatur mit Aras Örens 
Werk Was will Niyazi in der Naunynstraße von 1973 an, wobei es mit den Erzählungen von Nevzat 
Üstün Almanya, Almanya (1965) und mit Bekir Yıldız’ Roman Türkler Almanyada (1966) sehr wohl 
Literatur von türkischen Gastarbeitern zu den Erfahrungen der Migration nach Deutschland und 
in Deutschland schon Mitte der 1960er gab. Ihre Wahl begründet sie damit, dass Örens Poem 
das erste gewesen sei, das nach seiner Abfassung in die deutsche Sprache übersetzt worden sei. 
Allerdings wendet sie ihre These nur auf die Literatur Aras Örens an. Ansonsten konzentriert sie 
sich in ihrer Arbeit auf die bundesrepublikanischen Integrationsdebatten bis Ende der 1980er 
Jahre. Siehe hierzu auch: von Dirke, Sabine (1994): »West meets East: Narrative construction of 
the foreigner and postmodern orientalism in Sten Nadolny’s ›Selim oder die Gabe der Rede‹«. In: 
Germanic Review, S. 61–69, hier S. 61.
23 Siehe Chin (2007): S. 22. Siehe hierzu auch: Schönwälder, Karen (2003): »Zukunftsblind-
heit oder Steuerungsversagen? Zur Ausländerpolitik der Bundesregierungen der 1960er und frü-
hen 1970er Jahre«. In: Migration steuern und verwalten. Migration vom späten 19. Jahrhundert bis 
zur Gegenwart, hg. v. Jochen Oltmer, Osnabrück: Universitätsverlag, S. 123–144. 
24 Siehe hierzu: Schönwälder, Karen (1999): »›Ist nur Liberalisierung Fortschritt?‹ Zur Ent-
stehung des ersten Ausländergesetzes der Bundesrepublik«. In: 50 Jahre Bundesrepublik. 50 
Jahre Einwanderung. Nachkriegsgeschichte als Migrationsgeschichte, Frankfurt a.  M.: Campus, 
S. 127–144, hier S. 134. 
25 EWG (1963): Informationsmemorandum Nr. 8667/X/63­E, Ankara, 12.9.1963. Aus: Schnitzer, 
Jasmin (2016): Assoziationsbürger. Der Status türkischer Staatsangehöriger im Vergleich zur Uni­
onsbürgerschaft, Tübingen: Mohr Siebeck, S. 170. »Ich habe damals keine kulturellen Unterschie-
de gespürt«, antwortert Tosun Merey, der Vater des dpa-Büroleiters in Istanbul für den Nahen 
Osten mit Schwerpunkt Türkei-Berichterstattung Can Merey, seinem Sohn als dieser ihn 2018 
nach den Anfängen der türkischen Migration in die Bundesrepublik fragt. Im Gegensatz zu heute 
habe er sich damals »schließlich auch als Europäer betrachtet«, hält Tosun weiter fest, der 1958 
zum BWL-Studium nach München gekommen war und in der Bundesrepublik geblieben ist. 



1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe   9

als Westintegration nach dem nationalsozialistischen Zivilisationsbruch zentra-
les politisches Ziel der Bundesrepublik war, »ist die Bestimmung der politischen 
Entwicklung in der Bundesrepublik allein Sache der Deutschen«. Im Ausländer-
gesetz von 1965 heißt es in § 6 Abs. 1 zur politischen Betätigung der Ausländer: 
»Ausländer genießen alle Grundrechte, soweit sie nicht nach dem Grundgesetz 
für die Bundesrepublik Deutschland Deutschen vorbehalten sind«. Und weiter 
heißt es im zweiten Absatz desselben Paragrafen, dass die politische Einschrän-
kung von Ausländern untersagt werden könne, wenn die politische Ordnung 
gestört oder die politische Willensbildung in der Bundesrepublik beeinträchtigt 
werde.26 Die den Deutschen vorbehaltenen Grundrechte erstrecken sich von der 
Versammlungsfreiheit, der Vereinsfreiheit, der Freizügigkeit, über die freie Wahl 
von Beruf, Arbeitsplatz und Ausbildungsstätten, bis hin zum Schutz vor Auslie-
ferung an das Ausland sowie des Wahlrechts.27 Welche dieser Rechte den Aus-
ländern zugestanden werden konnten und welche nicht, war mit der Deutung 
der öffentlichen Ordnung, Sicherheit und allgemein mit den »Belangen der Bun-
desrepublik« durch die bundesdeutschen Behörden verbunden. Beispielsweise 
wurde auf Grundlage des Ausländergesetzes von 1965 den iranischen Ausländern 
1967 verboten, an den Demonstrationen gegen den Besuch des Schahs Moham-
med Reza Pahlavi teilzunehmen. Sie durften ihren Wohnort nicht verlassen.28 Auf 
der anderen Seite erlaubte die »inhaltliche Elastizität« des Gesetzes es den ver-
antwortlichen Verwaltungen, mithin eine »Durchführung der Anwerbeabkom-
men ohne Gesetzesänderung« vollziehen zu können, wenn es betrieblichen und 
ökonomischen Bedarf gab, beispielsweise Arbeitsverträge zu verlängern.29 

Wenn in den 1960er Jahren über die Arbeiteranwerbeabkommen mit Grie-
chenland, Spanien (1960), der Türkei (1961), Marokko (1963), Portugal (1964), 
Tunesien (1965) und Jugoslawien (1968) der wirtschaftliche Bedarf der Bundes-
republik im Vordergrund steht, verschiebt sich dieser »Belang der Bundesrepub-
lik« mit Beginn der 1970er Jahre. Tatsächlich sind es die Aspekte der Störung der 
Ordnung und Sicherheit, die am Ende der Gastarbeiteranwerbephase 1973 den 

Siehe hierzu: Merey, Can (2018): Der ewige Gast. Wie mein türkischer Vater versuchte, Deutscher 
zu werden, München: Blessing, S. 62.
26 Heine, Regina/Marx, Reinhard (1978): Ausländergesetz mit neuem Asylverfahrensrecht, 
Baden- Baden: Nomos, S. 16.
27 Siehe hierzu: Caniaris, Vlassis (1974): Gastarbeiter  – Fremdarbeiter, Berlin: Neue Gesell-
schaft für Bildende Kunst Realismusstudio, S. 4.
28 Siehe hierzu: Schönwälder (1999): S. 134.
29 Thym, Daniel (2010): Migrationsverwaltungsrecht, Tübingen: Mohr Siebeck, S. 58.



10   1 Einleitung

politischen Diskurs über die Ausländer bestimmen.30 Von 1971 bis heute sind die 
Türken die größte Minderheit in der Bundesrepublik Deutschland.31

Dass das Jahr des Anwerbestopps 1973 in Deutschland mit der Veröffentli-
chung des ersten bekannten Textes der deutsch-türkischen Literatur in deutscher 
Sprache, Aras Örens Was will Niyazi in der Naunynstraße, zusammenfällt, ist 2007 
für Chin ein Indiz des konstitutiven Zusammenhangs von Sprechen und Öffent-
lichkeit.32 Drei Jahre nach Chins Befund hält der Soziologe Frank-Olaf Radtke in 
seinem längeren Essay von 2010, Kulturen sprechen nicht. Die Politik grenzüber­
schreitender Dialoge, fest, dass das Hauptproblem für die Arbeitsmigrantinnen 
und -migranten sowie deren nachfolgende Generationen nicht die andere oder 
eigene Kultur gewesen sei, sondern der Tatbestand, dass es keine  wirtschaftliche 
oder politische Lobby gegeben habe, die ihnen Sichtbarkeit, Fürsprache und 
einen Aufstieg hätte ermöglichen und erleichtern können.33 Doch ist selbst dieser 
Befund zu nah an der Kritik am aktuellen neoliberalen Zeitgeist oder an der 
postmigrantisch integrativen Diktion des Zusammenlebens seit Ende der 2000er 
Jahre.34 Bei Letzterem ist mitunter ein politisches Ziel, die kulturelle Vielfalt der 
Gesellschaft müsse sich auch in den oberen Berufsgruppen und oberen Dienst-

30 Siehe hierzu: Schönwälder (2003): S. 143.
31 Siehe hierzu: Herbert, Ulrich (2001): Geschichte der Ausländerpolitik in Deutschland. Saiso­
narbeiter, Zwangsarbeiter, Flüchtlinge, Gastarbeiter, München: Beck, S. 232. Siehe hierzu auch: 
Khamis, Samy (2018): Türke in Deutschland. Ein Feature über das Making of der größten Min­
derheit, Produktion Bayern 2, http://www.ard.de/home/radio/Tuerke_in_Deutschland/4461830/
index.html (zuletzt 02.01.2019).
32 Ebd., S. 64.
33 Vgl. Radtke (2011): Kulturen sprechen nicht. Die Politik grenzüberschreitender Dialoge, Ham-
burg: Hamburger Edition, S. 86. Selbst die DITIB (Türkisch Islamische Union der Anstalt für Reli-
gion e.V.), die Vertretung der türkischen Religionsbehörde Diyanet Işler Başkanlığı (DIB), wurde 
vom türkischen Staat erst 1980 in Köln als eine Form der Repräsentanz für die türkischen Arbei-
ter und ihre Familien eingerichtet. Der Hauptgrund für diese Maßnahme des türkischen Staa-
tes lag in erster Linie nicht darin, den religiösen Bedürfnissen ihrer Staatsbürger in der Fremde 
nachzukommen. Vielmehr ging es darum, das religiöse Feld in Deutschland nicht den ande-
ren religiösen Gruppierungen wie Milli Görüş oder der fundamentalistischen Gruppierung der 
 Kaplan-Gemeinde (Kalif von Köln) zu überlassen, die in der Türkei verboten waren. Siehe hierzu: 
Schiffauer, Werner (2004): »Vom Exil- zum Diaspora-Islam. Muslimische Identitäten in Euro-
pa«. In: Soziale Welt. Zeitschrift für sozialwissenschaftliche Forschung und Praxis 55:4, S. 347–368, 
hier S. 350. Siehe auch: Seufert, Günter (1999): »Die Türkisch-Islamische Union der türkischen 
Religionsbehörde. Zwischen Integration und Isolation«. In: Turkish Islam and Europe, hg. v.  Günter 
Seufert, Jacques Waardenburg, Stuttgart: Steiner, S. 261–293. 
34 Siehe hierzu: Münkler, Herfried/Münkler, Marina (2017): Die neuen Deutschen. Ein Land 
vor seiner Zukunft, Reinbek: Rowohlt, S. 186.

http://www.ard.de/home/radio/Tuerke_in_Deutschland/4461830/index.html
http://www.ard.de/home/radio/Tuerke_in_Deutschland/4461830/index.html


1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe   11

klassen adäquat wiederspiegeln.35 Doch das Hauptproblem der Gastarbeiterin-
nen und Gastarbeiter der ersten Stunde war nicht die fehlende Lobby. Vielmehr 
war das Problem, dass es trotz des Einwanderungsprozesses, der schon in den 
1960er Jahren durch Familienzusammenführungen einsetzte, kein weitreichen-
des und wirkmächtiges politisches Bewusstsein dafür gab, weder in den Medien 
noch im öffentlichen Raum.36 

Das politisch strukturierende Prinzip der 1960er Jahre und das sich daraus 
ergebende Bewusstsein war nicht die Einwanderung, sondern die Ost-West-Kon-
frontation, die sich auch in den Grundlagen und Diskussionen zum Auslän-
dergesetz zeigt: »Liberalität gegenüber Angehörigen der ›freien Welt‹ sollte mit 
›Abwehrmaßnahmen‹ und hinreichenden ›Kontroll- und Eingriffsmöglichkeiten 
gegenüber solchen Ausländern […], die den Staat gefährden‹, kombiniert wer-
den«.37 Der daraus resultierende Mangel an Öffentlichkeit und Fürsprache hat 
nach Chin die deutsch-türkische Migrationsliteratur geprägt und ermöglicht. 
In den von ihr beschriebenen Anfängen der deutsch-türkischen Literatur sieht 
sie die Grundlagen der heutigen deutschen multikulturellen Gesellschaft. Diese 
beschreibt sie bis in die 1980er Jahre und konzentriert sich dabei besonders auf 
die Debatten zu Migration und Integration, zum Teil auf die Literatur und kaum 
auf die theoretischen und wissenschaftlichen Entwicklungen zu Migration und 
Integration. Im sich verfestigenden öffentlichen Sprechen über Migration und 
Integration als Form einer Partizipation sieht sie die Bundesrepublik Ende der 
1980er Jahre in einer multikulturellen Gesellschaft angekommen.38

Solche auf Partizipation, Repräsentation und letztlich auf Integration aus-
gerichteten Perspektiven in den 2000er Jahren auf die Anfänge der Arbeits-
migration in Literatur und Sozialgeschichte bewegen sich in einer breiten Spur 
 wissenschaftlicher Analysen, populärwissenschaftlicher Schriften, politischer 
Debatten und Initiativen der vergangenen Dekaden in der Bundesrepublik, die 

35 Siehe hierzu: Foroutan, Naika (2015): »Die postmigrantische Gesellschaft«. In: Bundeszen­
trale für Politische Bildung, 20.04.2015, http://www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurzdossiers/ 
205190/die-postmigrantische-gesellschaft (zuletzt 05.04.2019).
36 Auch in den 1960er Jahren kam es zu Familienzusammenführungen der Gastarbeiterinnen 
und Gastarbeiter in der Bundesrepublik. Zeugnis hiervon legt allein die Änderung des Anwerbe-
abkommens mit der Türkei von 1964 ab. Wenn im Abkommen von 1961 die Vertragsarbeitsdauer 
von türkischen Gastarbeitern auf zwei Jahre beschränkt und eine Familienzusammenführung 
ausgeschlossen waren, wurden diese beiden Regelungen auf Wunsch der deutschen Wirtschaft 
bei der Erneuerung des Abkommens aufgehoben. Siehe hierzu: Hunn, Karin (2005): »Nächstes 
Jahr kehren wir zurück …«. Die Geschichte der türkischen »Gastarbeiter« in der Bundesrepublik, 
Göttingen: Wallstein, S. 67–70. 
37 Aus: Schönwälder (1999): S. 138. 
38 Siehe: Chin (2007): S. 212.

http://www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurzdossiers/205190/die-postmigrantische-gesellschaft
http://www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurzdossiers/205190/die-postmigrantische-gesellschaft


12   1 Einleitung

die Begriffe »Migration« und »Integration« immer stärker einander angenähert 
haben.39 Ihre sichtbarste Form hat diese Annäherung im Integrationsgesetz 
gefunden, das im Sommer 2016 von der Bundesregierung verabschiedet wurde. 
Denn das Gesetz, das am 6. August in Kraft trat, reagiert ausschließlich auf den 
Flüchtlingsstrom von 2015 und 2016. Im Vordergrund des Gesetzes stehen die 
Erhöhung der Stunden und der zügige Beginn von Sprach- und Integrationskur-
sen, die Wohnsitzregulierung und die schnellere Integration der anerkannten 
Flüchtlinge in den deutschen Arbeitsmarkt.40 Rahmende Bestimmungen von Ein-
wanderungsgesellschaft und Einwanderungsgeschichte fehlen dem Gesetz, das 
trotz allem als ein Meilenstein gefeiert wird41, wie man seinerzeit auch das Aus-
ländergesetz von 1965 als »Dokument der Liberalität und Weltoffenheit« feierte.42 

Die aktuelle Bindung von Migration an Integration ist jedoch in der Geschichte 
der Migration in der Bundesrepublik keineswegs gegeben, wie es schon die Aus-
sagen Zaimoğlus und Pazarkayas aus den 1980ern und 1990ern andeuten, ebenso 
wie das Ausländergesetz von 1965, das bis 1990 galt.43 Wenn für Pazarkaya und 
Ören in den 1980er Jahren das Problem der Folgen von Migration im Bruch zwi-
schen neuer Sprache, Biografie und Unbewusstem liegen, fragen sich Zaimoğlu 
und viele andere Kulturproduzenten der 1990er Jahre wie und ob sie draußen 
gehört werden. Das Problem liegt in beiden Fällen weder allein im Sein zwischen 
zwei Kulturen noch in sozialstrukturellen Zugängen oder Positionierungen. Das 
Verhältnis zwischen ästhetischer Praxis, politischer Artikulation und den Folgen 
der Migration und deutschsprachiger Öffentlichkeit scheint deswegen weiter zu 
reichen als Chin und Radtke dies für Literatur und Gesellschaft annehmen. Denn 
es geht um mehr als um die Sichtbarmachung, Kompensation, Kanalisierung 
eines Mangels an Partizipation und Rechten oder um Fragen des sozialstrukturel-
len Aufstiegs. Obschon diese Mängel im Laufe der 2000er Jahre durch Gesetzes-

39 Vgl.  Hess, Sabine/Moser, Johannes (2010): »Jenseits der Integration. Kulturwissenschaft-
liche Betrachtungen einer Debatte«. In: nointegration?! Kulturwissenschaftliche Beiträge zur 
Integrationsdebatte in Europa, hg. v. Sabine Hess, Jana Binder und Johannes Moser, Bielefeld: 
transcript, S. 11.
40 Siehe hierzu: https://www.bundesregierung.de/Content/DE/Artikel/2016/08/2016-08-05-int 
egrationsgesetz.html (26.06.2017).
41 Siehe hierzu: https://www.bundesregierung.de/Content/DE/Artikel/2016/05/2016-05-25- 
meseberg-gabriel-merkel-mittwoch.html (27.06.2017). 
42 Schönwälder (1999): S. 127. Tatsächlich waren Selbst- und Außenwahrnehmung aufgrund 
der Solidarität der deutschen Politik und Bevölkerung im Sommer der Flüchtlinge 2015 ebenfalls 
ein Feierliches und eines der Weltoffenheit. Siehe hierzu für viele: Der Stern (2015): »Deutschland 
sagt: Refugees welcome!«. In: Der Stern, https://www.stern.de/politik/deutschland/so-herzlich- 
heisst-deutschland-die-fluechtlinge-willkommen-6437006.html (zuletzt 02.01.2019).
43 Siehe hierzu: Ackermann/Weinrich (Hg.) (1986): S. 53; Brunner (2004): S. 85.

https://www.bundesregierung.de/Content/DE/Artikel/2016/08/2016-08-05-int
https://www.bundesregierung.de/Content/DE/Artikel/2016/05/2016-05-25-meseberg-gabriel-merkel-mittwoch.html
https://www.bundesregierung.de/Content/DE/Artikel/2016/05/2016-05-25-meseberg-gabriel-merkel-mittwoch.html
https://www.stern.de/politik/deutschland/so-herzlich-heisst-deutschland-die-fluechtlinge-willkommen-6437006.html
https://www.stern.de/politik/deutschland/so-herzlich-heisst-deutschland-die-fluechtlinge-willkommen-6437006.html


1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe   13

änderungen und -erlasse wie zur Staatsbürgerschaft (2000, 2014) Zuwanderung 
(2005), Gleichbehandlung (2006) und Integration (2016) behoben wurden, ist das 
Thema, wie die Entwicklung des Kabaretts, der Comedy, der Theater- und Aus-
stellungsarbeit, neuerdings auch wieder der Literatur und Publizistik der letzten 
Jahre zeigen, weiterhin äußerst präsent, und mit den aktuellen virulenten trans-
kulturellen Themen des Rassismus und Kolonialismus vielleicht sogar stärker als 
jemals zuvor.44 

Wie ich mitunter zeigen werde, erschöpft sich der künstlerische Ausdruck 
in der deutsch-türkischen Literatur und im Film nicht allein in einer Akzeptanz, 
Partizipation und Integration als deutsche, arrivierte Literatur45 und Film. Ihm 
ist eine Störung der Kommunikation inhärent, die bis heute als ein Weiterspre-
chen wirkt, das mit neuen Innen-und-Außen-Unterscheidungen zu tun hat. 
Vor einigen Jahren hat dies der erfolgreiche deutsch-türkische Kabarettist Fatih 
Çevikkollu bei seiner Rede am Kölner Heumarkt am 17. Juni 2017 im Rahmen der 
Demonstration »Nicht mit uns!«, bei der sich Muslime gegen islamistische Gewalt  
positionierten, auf den Punkt gebracht: Sie würden hier gegen islamistisch ex -
tremistische Gewalt demonstrieren, denn sich davon zu distanzieren, sei absurd; 
um sich zu distanzieren, hätte man sich zuvor nahe sein müssen. Er distanziert 
sich dann trotzdem, nicht weil er muss, sondern weil er es will.46 Und Fatih Çevik-
kollu spricht weiter. Anschließend distanziert er sich als Muslim vom islamischen 
Terror als Muslim, als Deutscher von den NSU-Morden, als Mann von Sexual-
straftaten und schließlich als Wassertrinker von Nestlé.47 Dieser »Wille zum Spre-

44 Dies zeigt nicht allein die äußerst erfolgreiche Entwicklung in den vergangenen 10 bis 15 
Jahren der Transcultural Comedy, in der besonders von Comedians, Kabarettisten und Humoris-
ten wie Kaya Yanar, Bülent Ceylan, Django Asül, Serdar Somuncu, Fatih Cevikkollu oder Özcan 
Cosar, um nur die derzeit bekanntesten zu nennen, die türkische Migration nach Deutschland 
und ihre Folgen thematisiert werden. Siehe hierzu: Kotthoff, Helga (2013): Komik (in) der 
Migrationsgesellschaft, Konstanz: UVK, S. 66. Siehe hierzu auch: Ezli, Özkan/Göktürk, Deniz/
Wirth, Uwe (2019): Komik der Integration. Grenzpraktiken und Identifikationen des Sozialen, Bie-
lefeld: Aisthesis. Siehe hierzu auch: Khamis, Sammy (2018): Türke in Deutschland. Ein Feature 
über das Making of der größten Minderheit. Eine Produktion des Bayrischen Rundfunks für das 
ARD radiofeature.
45 Siehe Pörksen, Uwe (2008): Eingezogen in die Sprache, angekommen in der Literatur. Positio­
nen des Schreibens in unserem Einwanderungsland, Göttingen: Wallstein.
46 Beyer, Tim (2017): »›Kölner Friedensmarsch‹. Muslime in ganz Deutschland wollten in Köln 
ein Zeichen gegen islamistischen Terror setzen. Es kamen viel weniger als erwartet, doch ihre Bot-
schaft kam an«. In: Die Zeit, 17.06.2017, http://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2017-06/
koelner-friedensmarsch-muslime-demonstration-terror-islamismus (28.06.2017). 
47 Pfahler, Lena (2017): »Deutsch-Türkischer Komiker distanziert sich vom Terror – Doch dann legt 
er richtig los«. In: Huffpost, 18.06.2017, http://www.huffingtonpost.de/2017/06/18/cevikkollu-friedens 
marsch_n_17190556.html (28.06.2017).

http://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2017-06/koelner-friedensmarsch-muslime-demonstration-terror-islamismus
http://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2017-06/koelner-friedensmarsch-muslime-demonstration-terror-islamismus
http://www.huffingtonpost.de/2017/06/18/cevikkollu-friedens


14   1 Einleitung

chen« steht für eine Aktivität, die die Frage der Gestaltung paradoxer Zustände 
explizit als eine politische Aufgabe sichtbar macht.

Die Entfaltung paradoxer Zustände und Dilemmata ist in der Geschichte der 
Migration und ihrer Folgen in der Bundesrepublik von den Anfängen bis heute 
konstitutiv. Daher liegt es nahe, unseren Einstiegssatz noch einmal genauer anzu-
schauen und auf seine Abfolge zu achten. Der Kern von Zaimoğlus Aussage, er habe 
zuhause viel gesprochen und wollte draußen einfach weitersprechen, ist einerseits 
vielleicht unbestimmt, doch thematisiert er zugleich das sichtbar werden und 
eine nicht funktionierende öffentliche Kommunikation. Jemand spricht draußen, 
jemand anders müsste, wie gesagt, sehen und zuhören. Und selten fallen Aussagen 
zur schriftstellerischen Motivation so unbestimmt, sozial und politisch zugleich 
aus, wie im Falle Zaimoǧlus, Özdamars und Şenocaks. Häufig ist eher das Gegen-
teil der Fall: Es wird auf familiäre Einflüsse, auf andere Autorinnen und Autoren 
als Vorbilder verwiesen oder die Motivationen werden ‒ schlimmstenfalls ‒ auf 
traumatische Erlebnisse, Diskriminierungen zurückgeführt.48 

Dennoch sind die Grundlagen der ästhetischen Artikulation von Zaimoǧlu, 
Özdamar, Şenocak und Çevikkollu auf ihre eigene Weise spezifisch und verweisen 
auf ein Primat des Politischen und der sozialen Interaktion in ihren künstlerischen 
Produktionen. Wir können uns diesem nähern, wenn wir Zaimoǧlus Aussage ‒ er 
habe sich niemals zwischen zwei Kulturen befunden ‒ ernst nehmen und nicht 
einfach als die problematisierende Gegenseite deutscher Zuschreibungspolitik 
betrachten. Denn es ist gerade diese Zuschreibung aus Debatten und Forschung ‒ 
die zweite Generation habe sich »zwischen den Stühlen«, zwischen den Kulturen 
befunden49 ‒, die der Praxis des Sprechens (drinnen wie draußen) und den damit 
verbundenen Prägungen eine dialogische, überindividuelle und antagonistische 
Dimension verleiht. Zaimoğlus Aussage, die auf Praxis (Sprechen), Performanz, 
Interaktion und Übersetzung zielt, ist ohne das bestimmende Integrationsdispo-
sitiv der 1980er und 1990er Jahre in Debatte und Wissenschaft – gegen das sich 

48 Als Grundlagen des Schreibens und des künstlerischen Ausdrucks werden auch kulturelle 
Ansätze bemüht, beispielsweise die Tradition von Bekenntnissen, wie die Geschichte der Auto-
biografie zeigt. Siehe hierzu: Gusdorf, Georges (1991): »Voraussetzungen und Grenzen der 
 Autobiographie«. In: Die Autobiographie. Zu Form und Geschichte einer literarischen Gattung, hg. 
v. Günter Niggl, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S.  120–147, hier S.  123. Siehe 
auch: Ezli (2012): S. 19–40.
49 Siehe hierzu: Winter, Rainer/Tauber, Anja (2015): »Das Leben an den Rändern. Entstehung 
und Perspektiven von Hybridität in soziologischer Sicht. Der Beitrag von Robert E. Park und 
Everett V. Stonequist«. In: Schlüsselwerke der Migrationsforschung, hg. v. Paul Mecheril, Julia 
Reuter, Wiesbaden: Springer VS, S. 45–60, hier S. 55.



1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe   15

seine Aussage richtet – nicht denkbar.50 Vielmehr ist der erste Hauptsatz das Dis-
positiv für den zweiten, entdramatisierenden und dekulturalisierenden. Er wird 
als Gegenposition ins Feld geführt – niemals zwischen zwei Kulturen –, bleibt 
aber trotz und wegen der Kritik auf die deutsche Zuschreibungspolitik verwiesen.

Wir könnten uns nun auf den zweiten Satz in Zaimoğlus Aussage konzentrie-
ren, weil es hier um keine spezifische kulturelle Identität geht und sie aufgrund 
ihres informellen Gehalts einfach als transkulturelle Selbstbeschreibung bestim-
men. Damit ließe sie sich in zahllose deutsch- und englischsprachige literatur- wie 
kulturwissenschaftliche Publikationen und Reflexionen der letzten Dekade ein-
ordnen, in denen die Begriffe »Hybridität«, »Praktiken« und »Übersetzung« eine 
zentrale Rolle spielen.51 Allerdings ist jedes Sprechen von Hybridität, von Perfor-
manz und Übersetzung zeithistorisch, antagonistisch und narrativ gebunden.52 
Allein die divergierenden Aussagen aus der deutsch-türkischen Literatur vom 
Bruch zwischen Kindheit und Sprache, ihrer ›glücklichen Wendung‹, ihrem Spre-
chen drinnen und draußen, über das Bekenntnis, dass man nun Deutscher gewor-
den sei, bis zum neuen Unbehagen in der deutschen Einwanderungsgesellschaft, 
machen auf einen besonderen Prozess, einen Wandel in den Deutungen von Innen- 
und Außenverhältnissen von ihren Anfängen bis heute aufmerksam. Während Zai-
moğlus Aussage, die er im Zusammenhang seiner Publikationen Kanak Sprak (1995) 
und Koppstoff (1997) macht, als die eines ›Kanaken‹ und »Bastards« in einem 
stakkatoartig verfremdeten53 Deutsch gegen jede nationale und integrative Zu- 
und Selbstbeschreibung protestiert, sprechen Özdamar und Şenocak ein bis zwei 
Dekaden später von der deutschen Sprache als neuer Heimat und später auch vom 
Deutschsein. Zugleich haben sich mit dieser identitätspolitischen Verschiebung 

50 Vgl. Cohn-Bendit, Daniel/Schmid, Thomas (1993): Heimat Babylon. Das Wagnis der multi­
kulturellen Demokratie, Hamburg: Hoffmann und Campe, S. 319. Siehe hierzu auch: Hirschman, 
Albert O. (1994): »Wieviel Gemeinsinn braucht die liberale Gesellschaft«. In: Leviathan 22:2, 
S. 293–304.
51 In Kapitel 1.4 werden diese kulturwissenschaftlichen Ansätze anhand der deutsch- türkischen 
Literatur und des Films thematisiert.
52 Beispielsweise haben Formen der kulturellen Vermischung und der Assimilation und die mit 
ihnen verbundenen Prozesse für einen der ersten Migrationssoziologen Robert Ezra Park in der 
ersten Hälfte des 20.  Jahrhunderts zusammengehört und sich wechselseitig bedingt; eine be-
griffliche und semantische Konstellation, die in die heutigen Sprechweisen von Diversität und 
Superdiversität kaum zu integrieren ist. Siehe hierzu: Park, Robert E. ([1937] 1950): »Culture and 
Civilization«. In: ders.: Race and Culture, Glencoe/IL: The Free Press, S. 15–23. 
53 Vgl.  Günter, Manuela (1999): »›Wir sind Bastarde, Freund …‹. Feridun Zaimoǧlus Kanak 
Sprak oder die performative Struktur von Identität«. In: Sprache und Literatur 83, S. 15–28. Siehe 
auch: Yıldız, Yasemin (2009): »Kritisch ›Kanak‹. Gesellschaftskritik, Sprache und Kultur bei Zai-
moǧlu«. In: Wider den Kulturenzwang. Migration, Kulturalisierung und Weltliteratur, hg. v. Özkan 
Ezli, Dorothee Kimmich, Annette Werberger, Bielefeld: transcript, S. 187–206.



16   1 Einleitung

auch ihre Perspektive und ästhetischen Bearbeitungen verändert. Wenn in den 
Texten und Filmen der 1990er Jahre die deutsche Mehrheitsgesellschaft provoziert, 
kulturelle Herkunft und Ankunft in Frage gestellt werden, stehen im Zentrum der 
Texte und Filme der 2000er Jahre über die soziale Einheit der Familie das kulturelle 
Zusammenleben und bestimmende und der bewusste Einsatz kultureller Marker. 
Letztere inklusiv ausgerichteten ästhetischen Formgebungen stehen jedoch in den 
Produktionen der vergangenen Jahre wie in Ruhm und Ruin (2015) von Imran Ayata, 
Siebentürmviertel (2015) von Feridun Zaimoǧlu, Wieso Heimat, ich wohne zur Miete 
(2016) von Selim Özdoǧan, Ellbogen (2017) von Fatma Aydemir, Aus dem Nichts 
(2017) von Fatih Akın, im viel beachteten Sammelband Eure Heimat ist unser Alb­
traum (2019) von Fatma Aydemir und Hengameh Yaghoobifarah und im Roman 
Ich bin Özlem (2019) von Dilek Güngör erneut zur Disposition. Aktuell ist die Frage 
des Zusammenlebens erneut eine prekäre geworden und politisch an ihre Stelle 
allgemein die Anrufung nach einem gesellschaftlichen Zusammenhalt getreten54. 
Allein in dieser aus historischer Perspektive sehr kurzen Zeitspanne haben wir es 
also mit identitätspolitischen und erzählerischen Veränderungen und scheinbar 
unversöhnlichen Positionen zu tun, mit unterschiedlichen Kontroversen zwischen 
Bestätigung und Kritik, die sich in ihrer narrativen und historischen Abfolge teils 
als gelungene Integrations- wie auch Desintegrationsgeschichten denken lassen, 
was sich dann auch in einzelnen Werkbiografien zeigt. 

Von der Kanak Sprak, die Zaimoğlu Mitte der 1990er Jahre als  teilnehmender 
poetischer Dokumentarist in kurzen intensiven Portraits für die zweite Generation 
von Deutsch-Türken initiierte, über seinen epischen Roman Leyla zur Geschichte 
einer türkischen Protagonistin in der Türkei vor ihrer Arbeitsmigration nach 
Deutschland 2005, bis hin zum Ruhrpottroman Ruß, in dem Zaimoğlu die Lie-
besgeschichte eines deutschen Ehepaars aus der unteren Schicht als Kriminalge-
schichte erzählt und seinem Roman Isabel von 2014, in der er den nicht erklärbaren 
»Weltschmerz« seiner deutsch-türkischen Berliner Protagonistin in der verknapp-
ten Sprache des Expressionismus, mit dem »deutschesten aller deutschen Litera-
turstile«, wiedergibt,55 in seinem Opus Magnum von 2015 Das Siebentürmeviertel, 
in dem er die Migrations- und mitunter Integrationsgeschichte aus der Perspek-
tive des deutschen Jungen Wolf, der von den Türken im Viertel als »Hitlersohn« 

54 Siehe zu Zusammenhalt: Deitelhoff, Nicole/Groh-Samberg, Olaf/Midell, Matthias (2020): 
»Gesellschaftlicher Zusammenhalt. Umrisse eines Forschungsprogramms«. In: Gesellschaftli­
cher Zusammenhalt. Ein interdiszioplinärer Dialog, hg. v. Nicole Deitelhoff, Olaf Groh-Samberg 
und Matthias Midell, Frankfurt a. M.: Campus, S. 9–40, hier: S. 9–12. 
55 Jessen, Jens (2014): »Am Anfang war der Hass«. In: Die Zeit 12, 13.03.2014, http://www.zeit.
de/2014/12/feridun-zaimoglu-isabel (15.11.2016).

http://www.zeit.de/2014/12/feridun-zaimoglu-isabel
http://www.zeit.de/2014/12/feridun-zaimoglu-isabel


1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe   17

bezeichnet wird, im Istanbul der 1940er und 1950er Jahre erzählt, und nicht 
zuletzt in seinem Roman Evangelio zu Martin Luthers Zeit auf der Wartburg von 
2017 zeigt sich eine ‒ in Inhalt und Form ‒ von Transformationen geprägte Ver-
flechtungsgeschichte zwischen dem Deutschen und Türkischen en miniature. In 
einem Artikel zum Begriff »Erfolg« von 2014 bezeichnet sich Zaimoğlu auch nicht 
mehr als einen nationen- oder staatenlosen ›Kanaken‹ wie noch in den 1990er 
Jahren, sondern als einen »zu spät dazu gekommenen Deutschen«56, der nun im 
deutschen Grundgesetz gegen die neue Rechte seinen »Halt« findet57, wie auch 
Şenocak in ähnlicher Weise von seinem Deutschsein spricht. Äußerst interessant 
an Zaimoğlus Lutherroman ist beispielsweise, dass er zum einen nicht aus der 
Perspektive Luthers erzählt, sondern aus der seines Schutzmanns. Zum anderen 
beschränkt sich die erzählte Zeit im Roman auf die zehn Wochen, in denen Luther 
die Bibel übersetzte. Also auf eine der kulturell wichtigsten und folgenreichsten 
Ereignisse in der deutschen Kulturgeschichte, in der er durch die Distanz nicht 
ganz aufgeht, aber doch äußerst nah und damit verwoben scheint.58 Es handelt 
sich bei diesem Prozess und dieser Form der Identifikation um eine Assimilation 
in praktischer Aneignung. Diese Logik zeigt sich in Zaimoğlus letztem großen 
Roman Siebentürmeviertel eindrücklich, in dem der »Hitlersohn« Wolf nicht expli-
zit durch den Wandel seines Innenlebens, sondern durch seine alltägliche Praxis 
im Istanbuler Viertel zu einem Türken wird.59 Mit dieser Form der Erzählung wird 
jedoch zugleich auch in Frage gestellt, was denn jenseits alltäglicher Praktiken 
kulturelle Marker im Kern oder ihrem Wesen nach auszeichnet.60 Sie stellen in 
ihrem Einsatz und Gebrauch kognitiv sichtbare Kennzeichen dar, die eine Dif-
ferenz markieren. Sie sind materiell und verweisen, indem sie sichtbar werden, 
auf eine andere bestehende oder mögliche Ordnung. Die Bandbreite kultureller 
Marker reicht von Kleidung, Dingen, Sprechformen, Hautfarbe bis zu Ausweisen 
und Schuluniformen. Allein diese Auflistung zeigt, sie sind nicht einfach vorgege-
ben, sondern werden in einem Prozess von Differenzierung und Markierung auch 

56 Zaimoğlu, Feridun (2014): »Erfolg«. In: Das neue Deutschland. Von Migration und Vielfalt, hg. 
v. Özkan Ezli, Gisela Staupe, Konstanz: Konstanz University Press, S. 77–80, hier S. 78.
57 Zaimog ̌ lu, Feridun (2018): Der Wert der Worte, In: https://bachmannpreis.orf.at/stories/2922 
747/ (zuletzt 25.02.2019).
58 Siehe hierzu: Zaimoğlu, Feridun (2017): Evangelio. Ein Luther­Roman, Köln: Kiepenheuer & 
Witsch.
59 Siehe hierzu: Zaimoğlu, Feridun (2015): Siebentürmeviertel, Köln: Kiepenheuer & Witsch.
60 Siehe hierzu auch: Özdoğan, Selim (2016): Wieso Heimat. Ich wohne zur Miete, Innsbruck: 
Haymon. Şenocak, Zafer (2018): Das Fremde, das in jedem wohnt. Wie Unterschiede unsere 
 Gesellschaft zusammenhalten, Hamburg: Edition Körber Stiftung.

https://bachmannpreis.orf.at/stories/2922


18   1 Einleitung

gemacht.61 Ihre Verschränkung und Verflochtenheit von Materialität und Zeichen 
für etwas kommt besonders dann in Bewegung, wenn sich, wie die folgende Kul-
turgeschichte zeigen wird, Bedürfnisstrukturen ökonomischer, psychischer wie 
auch identitätspolitischer Art wandeln und verändern.

Eine im Wandel befindliche Verflechtungsgeschichte zwischen kultureller Mate-
rialität, Zeichenhaftigkeit, sozialer, psychischer Teilhabe und ihren Brüchen zeigt 
auch das bisherige cineastische Werk des deutsch-türkischen Regis  seurs Fatih Akın. 
Von der multikulturellen Straßenfreundschaftsgeschichte zwischen einem Türken, 
einem Serben und einem Griechen in Hamburg-Altona (in ihrem Auftritt erinnern 
sie an die ›Kanaken‹ in Zaimoğlus Texten) in Kurz und schmerzlos von 1998, über 
die (ähnlich wie in Leyla) generationenübergreifende Geschichte deutscher und 
deutsch-türkischer Familien in Auf der anderen Seite von 2007 bis hin zur filmi-
schen Verarbeitung des türkischen Genozids an den Armeniern in The Cut von 2014 
(hier nicht mit dem deutschesten aller deutschen Stile, sondern mit dem deutschesten 
aller deutschen Themen, dem Völkermord62), zeigt sich bei diesem Filmemacher eben-
falls en miniature eine besondere Interdependenz- und Partizipationsgeschichte, in 
der biografische, nationale und kulturelle Narrative miteinander vermengt auftreten 
und auf ihre analytische, theoretische und historische Ausbuchstabierung warten. 
Äußerst interessant ist auch in diesem Zusammenhang das Faktum, dass Akın, der 
wie Zaimoğlu eine äußerst wichtige Referenz in der Kulturgeschichte der Migration 
in der Bundesrepublik darstellt, sich erst mit seinem Film Aus dem Nichts von 2017, 
also knapp 20 Jahre nach seinem Spielfilmdebüt Kurz und schmerzlos, dem Thema  
des Rassismus in Deutschland widmet. Dabei sind in den 1990er Jahren viele aus-
ländische Mitbürger in der Bundesrepublik von deutschen  Rechtsradikalen ermor-
det worden. Bei den Brandanschlägen von Mölln und Solingen 1992 und 1993 haben 
acht Türken ihr Leben verloren.63 Doch im Zentrum der 1990er Jahre steht eine andere 
Verhandlungsform der Folgen von Migration in der BRD. Denn wichtig war in den 
1990er Jahren, keine Opferrollen mehr zu bespielen und nicht mehr der »Türke vom 
Dienst« zu sein. Auch der bekannte Kabarettist Serdar Somuncu, der wie Akın und 

61 Vgl. hierzu: Bonn, Eva/Knöppler, Christian/Souza, Miguel (2014): »Was Marker machen«. 
In: Was machen Marker? Logik, Materialität von Differenzierungsprozessen, hg. v. Eva Bonn, 
Christian Knöppler und Miguel Souza, Bielefeld: transcript, S. 11–22.
62 Seit den 1960er Jahren gibt es in der Türkei eine sehr produktive kommerzielle, ästhetisch 
äußerst anspruchsvolle und eine politische Kinoproduktion, die sich jedoch bislang nicht des 
Genozids an den Armeniern angenommen hat. Vgl. Suner, Asuman (2010): New Turkish Cinema. 
Belonging, Identity and Memory, London: I.B. Tauris, S. 25–76.
63 Siehe hierzu: Jansen, Frank/Kleffner, Heike/Radke, Johannes/Staud, Toralf (2012): »Tödli-
cher Hass. Todesopfer rechter Gewalt«. In: Der Tagesspiegel, 31.05.2012, https://www.tagesspiegel. 
de/themen/rechtsextremismus/toedlicher-hass-149-todesopfer-rechter-gewalt/1934424.html 
(zuletzt 26.03.19).

https://www.tagesspiegel.de/themen/rechtsextremismus/toedlicher-hass-149-todesopfer-rechter-gewalt/1934424.html
https://www.tagesspiegel.de/themen/rechtsextremismus/toedlicher-hass-149-todesopfer-rechter-gewalt/1934424.html


1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe   19

Zaimoğlu in den 1990er Jahren für Aufsehen sorgt, konterkariert mit seinem provo-
kativen ersten Programm Aus dem Tagebuch eines Massenmörders: Adolf Hitler von 
1996, in dem er auf der Bühne aus Mein Kampf vorliest, die Erwartungen eines deut-
schen Publikums an einen »Türken«.64 In diesem Zusammenhang wurde auch der 
Begriff des ›Kanaken‹ als Selbstbezeichnung von Deutsch-Türken der damals jungen 
zweiten Generation verwendet, und nicht als eine zugeschriebene Bezeichnung 
durch die deutsche Mehrheitsgesellschaft. Es ging darum, mit einer Bezeichnung 
jenseits des Nationalen kulturelle Zuschreibungen von deutscher wie von türki-
scher Seite selbst zu problematisieren, die Vorstellungen von Mehrheit und Minder-
heit zu hinterfragen und jede Form von Opferstatus und emotionaler Betroffenheit 
abzulehnen.65 Diese Haltung findet sich in den aktuellen Texten so nicht mehr. An 
ihre Stelle sind vielmehr über die Selbstbezeichnung People of Color (PoC) Prakti-
ken und Wahrnehmungen von Diskriminierung getreten, wie es beispielsweise der 
Band Eure Heimat ist unser Albtraum eindrücklich dokumentiert.66 Auch Serdar 
Somuncus Umgang mit der Unterscheidung von Mehrheit und Minderheit ist heute 
ein anderer, wenn er in Texten und in seiner Inszenierung George Taboris‘ Theater-
stück Mein Kampf am Stadttheater Konstanz 2018 nach dem Hitler in sich und in 

64 Hingegen sind die Themen Rassismus und Ausländerfeindlichkeit in den Veranstaltungen 
der Interkulturellen Wochen der 1990er Jahre in West- wie auch in Ostdeutschland äußerst prä-
sent. Siehe hierzu: Ezli, Özkan (2020): Die Politik der Geselligkeit. Gegenwart und Geschichte 
der »Interkulturellen Woche«. Eine vergleichende kulturwissenschaftliche Untersuchung zu den 
Mittel­ und Großstädten Gera, Jena, Konstanz und Offenbach. Expertise im Auftrag des Sach-
verständigenrats deutschter Stiftungen für Integration und Migration für das Jahresgutachten 
Alltag in der Einwanderungsgesellschaft 2021, Berlin, S.  48–64; https://www.svr-migration.de/
wp-content/uploads/2021/05/Ezli_Expertise-IKW_fuer-SVR-Jahresgutachten-2021.pdf. Der evan-
gelische Theologe und Soziologe Jürgen Micksch, der den Tag des ausländischen Mitbürgers – 
später Interkulturelle Woche – 1974/75 initiierte, gründete 1994 die Internationale Woche gegen 
Rassismus bzw. den Internationalen Tag gegen Rassismus, die/der bis heute in West- wie auch in 
Ostdeutschland veranstaltet wird.
65 Siehe hierzu: Zaimoğlu, Feridun (1995): Kanak Sprak. 24 Mißtöne vom Rande der Gesell­
schaft, Berlin: Rotbuch. Sieh hierzu auch: Lottmann, Joachim (Hg.) (1999): Kanaksta. Geschich­
ten von deutschen und anderen Ausländern, Weinheim: Quadriga. 
66 Hengameh Yaghoobifarah schreibt in ihrem Text Blicke in Eure Heimat ist unser Albtraum 
programmatisch: »Fremdbestimmende, exotisierende, ent- oder hypersexualisierende Blicke 
prallen selten einfach nur an dir ab. Meistens bleiben sie haften. Denn oft handelt es sich nicht 
um individuelle Blickwinkel, sondern um strukturell verbreitete Stigmata, die du letztendlich 
verinnerlichst. Dadurch verzerrt sich deine Selbstwahrnehmung, und ein selbstbestimmter 
Umgang mit deinem Begehren und deinem Körper wird erschwert, da er nie richtig dir gehört, 
sondern immer der Allgemeinheit und ihrem bohrenden Blick.« Siehe hierzu:  Yaghoobifarah, 
Hengameh (2019): »Blicke«. In: Eure Heimat ist unser Albtraum, hg. v. Fatma Aydemir und  
Hengameh Yaghoobifarah, Berlin: Ullstein, S. 69–81, S. 79.

https://www.svr-migration.de/wp-content/uploads/2021/05/Ezli_Expertise-IKW_fuer-SVR-Jahresgutachten-2021.pdf
https://www.svr-migration.de/wp-content/uploads/2021/05/Ezli_Expertise-IKW_fuer-SVR-Jahresgutachten-2021.pdf


20   1 Einleitung

den anderen sucht.67 Vor diesem Hintergrund ist die vorliegende Kulturgeschichte 
der Migration und Integration in der Bundesrepublik vor allem daran interessiert, 
die Mechanismen der Generierung von sich wandelnden Identifikationen, von sozia-
ler Integration und Desintegration zu analysieren und offen zu legen. Wie entstehen 
die Mechanismen? Wie stabilisieren sie sich? Wie wird mit kulturellen Markern und 
kultureller Codierung gearbeitet? Und in welchem Verhältnis stehen diese Ebenen 
zu den gesellschaftspolitischen Narrativen, die die Debatten der bundesrepublikani-
schen Geschichte geprägt haben? 

Die Dimensionen der Integration und Desintegration, der sozialen Kohäsion 
und Korrosion und letztlich die Genese einer komplexen Begegnungs-, Interak-
tions- und Partizipationsgeschichte zwischen einem sich wechselnden »Drinnen« 
und »Draußen« in die Beobachtung von deutsch-türkischer Kulturproduktion 
wieder einzuführen, sie überhaupt erst der Beobachtung und Analyse von Lite-
ratur, Film und Migration zugänglich zu machen, erfordert besonders für zwei 
Begriffe und Konzepte eine Neujustierung. Da wäre zum einen der Begriff des 
Narrativs als eine prozessabhängige Artikulation und als ein Verhältnis ästhe-
tischer und politischer Erzählweisen. Zum anderen der Begriff der Integration 
als ein nicht normatives, sondern als ebenso prozessabhängiges Bewegungskon-
zept, wie es die Geschichte seiner Verwendung zeigt.68 Und ebenso wie es einen 
erzählerischen und kommunikativ-partizipativen Zusammenhang zwischen der 
deutsch-türkischen Kulturproduktion und bundesrepublikanischer Öffentlich-
keitsgeschichte gibt, existiert er auch zwischen den Sprechweisen und Reflexio-
nen der Integration und der politischen Entwicklung in Deutschland. 

Die Geschichte von sozialstruktureller, kultureller Teilhabe, Projektionen 
und ihren Brüchen von Migration und Integration ist als Prozess vielschichtig. 
Sie reicht weit über die hier genannten Autoren und Filmemacher bis in die, von 
der Forschung als unterkomplex abgestempelte, »Gastarbeiterliteratur« zurück. 
In der Geschichte der deutsch-türkischen Kulturproduktion wird das Verhältnis 
von privat und öffentlich, von Gemeinschaft und Gesellschaft in unterschiedli-
chen fragilen Gemengelagen und Graden verhandelt. Innen-Außen-Relationen 

67 Siehe hierzu: Somuncu, Serdar (2015): Der Adolf in mir. Die Karriere einer verbotenen Idee, 
Köln: Worartisten. Siehe hierzu auch: Haberkorn, Tobias (2018): »So finden wir nicht den Hit-
ler in uns«. In: Die Zeit, 21.04.2018, https://www.zeit.de/kultur/2018-04/mein-kampf-serdar- 
somuncu-nazis-historische-verantwortung (zuletzt 05.06.2018).
68 Siehe hierzu: Rauer, Valentin (2013): »Integrationsdebatten in der deutschen Öffentlichkeit 
(1947–2012). Ein umstrittenes Konzept zwischen ‚region-building‘ und ‚nation-saving‘«. In: Die 
Integrationsdebatte zwischen Assimilation und Diversität. Grenzziehungen in Theorie, Kunst und 
Gesellschaft, hg. v. Özkan Ezli, Andreas Langenohl, Valentin Rauer und Claudia Marion Voigt-
mann, Bielefeld: transcript, S. 51–86.

https://www.zeit.de/kultur/2018-04/mein-kampf-serdar-somuncu-nazis-historische-verantwortung
https://www.zeit.de/kultur/2018-04/mein-kampf-serdar-somuncu-nazis-historische-verantwortung


1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe   21

werden dabei immer wieder neu zur Disposition gestellt und korrelieren mit 
der Geschichte der deutschen Integrationspolitik und ihren Debatten. In dieser 
Geschichte und in diesem Zusammenhang steckt auch die Geschichte des tür-
kischen Islam in der Bundesrepublik von den 1960er Jahren bis heute. Denn 
wie in Literatur und Film ist das Verhältnis von Ausdruck, Sprechen-, Gehört- 
werden-Wollen, Stören, Sichtbarmachen, Praktiken im öffentlichen Raum und 
Öffentlichkeit aus unterschiedlichsten Motivlagen heraus in der Entwicklung des 
Islams in Deutschland ebenfalls konstitutiv.69 Allein die Streitigkeiten und Kon-
flikte um den lautsprecherverstärkten Gebetsruf in den 1990er Jahren in Duis-
burg und anderen Städten dokumentieren dies oder das sich distanzieren vom 
islamischen Terrorismus im öffentlichen Raum.70 Letzteres und die einleitenden 
Beispiele zeigen aber auch, dass mit den Transformationen ästhetischer Bearbei-
tungen der Folgen der Migration auch ein Wandel von übereinstimmenden und 
widersprechenden Praktiken einhergeht.

In der vorliegenden Arbeit soll es deswegen im Besonderen darum gehen, 
in Abgrenzung von den bislang in der Forschung vertretenen Positionen diese 
Geschichte als eine des ästhetischen und sozialpolitischen Wandels von ihren 
Anfängen in den 1960ern über die 1990er und die 2000er Jahre bis heute zu 
erzählen.71 Es geht in diesem Buch darum, die Geschichte der türkischen Migra-
tion und ihrer Folgen anhand ästhetischer Kulturproduktionen von Literatur, von 
Spiel- und Dokumentarfilmen bis hin zu Ausstellungen deutsch-deutscher und 
deutsch-türkischer Provenienz darzustellen. Die ästhetischen Bearbeitungen 
und Gestaltungen haben von ihren Anfängen in den 1960er Jahren bis heute sehr 
unterschiedliche poetische und zugleich politische Transformationen und Ver-
schiebungen erfahren. Mit dem Erzählband Almanya, Almanya (1965) von Nevzat 
Üstün und Türkler Almanyada (1966) von Bekir Yıldız über Filme und Literatur 
von Helma Sanders-Brahms (1976), Aras Ören (1973, 1981, 1988), Yüksel Pazar-
kaya (1981, 1983, 1989), Aysel Özakin (1981, 1988), Tevfik Başer (1986, 1988), 

69 Siehe hierzu: Schiffauer (2004). Siehe auch: Nökel, Sigrid (2002): Die Töchter der Gastar­
beiter und der Islam. Zur Soziologie alltagsweltlicher Anerkennungspolitiken. Eine Fallstudie, Bie-
lefeld: transcript.
70 Siehe hierzu: Völpel, Martin (1997): Streitpunkt Gebetsruf. Zu rechtlichen Aspekten im Zu­
sammenhang mit dem lautsprecherunterstützten Ruf des Muezzins. Mitteilungen der Beauftragten 
der Bundesregierung und die Belange der Ausländer, Bonn. Muckel, Stefan (1998): »Streit um 
den muslimischen Gebetsruf – Der Ruf des Muezzin im Spannungsfeld von Religionsfreiheit und 
einfachem Recht«. In: Nordrhein-Westfälische Verwaltungsblätter 1/1998. Siehe allgemein zu 
Moscheekonflikten: Hüttermann, Jörg (2006): Das Minarett. Zur politischen Kultur des Konflikts 
um islamische Symbole, Weinheim, Basel: Juventa. Siehe hierzu auch: Hüttermann (2018).
71 Die meisten Arbeiten konzentrieren sich im Besonderen auf Literatur und Film der 1990er 
und 2000er Jahre. 



22   1 Einleitung

Hark Bohm (1988), Güney Dal (1979, 1988) den Dokumentarfilmen von Jeanine 
Meerapfel (1985) und Hans Dieter Grabe (1986) bis hin zu den äußerst erfolg-
reichen und ein neues Erzählparadigma einleitenden Texten, Spielfilmen und 
Dokumentationen von Emine Sevgi Özdamar (1991, 1998), Zafer Şenocak (1995, 
1998), Kemal Kurt (1995, 1999, 2002), Feridun Zaimoğlu (1995, 2005), Thomas 
Arslan (1998–2001), Fatih Akin (1998, 2003, 2007), Ayşe Polat (1999, 2003), Buket 
Alakuş (2000, 2005), Yüksel Yavuz (1998, 2004), Bettina Braun (2005), Aysun 
Bademsoy (2006), Detlef Gumm (2009), Hatice Akyün (2005, 2008, 2013), Hilal 
Sezgin (2006, 2008, 2011), Imran Ayata (2005, 2011, 2015), Dilek Güngör (2004, 
2007, 2019), Nuran David Calış (2011, 2017), Deniz Utlu (2014), Fatma Aydemir 
(2016, 2019), Cihan Acar (2015, 2020) sowie den Installationen und Ausstellungen 
Interior aus dem Jahre 1974 von Vlassis Caniaris,72 Fremde Heimat. Yaban, Sılan 
Olur (1998) in Essen,73 Projekt: Migration (2005) in Köln74 und Das neue Deutsch­
land. Von Migration und Vielfalt (2014) in Dresden75 und vielem mehr, durchzieht 
die Bearbeitung und Gestaltung der Migration eine narrative Vielfalt, die in der 
historischen Abfolge ihrer Erzählweisen weder als eine kausale noch als eine 
emanzipatorische Entwicklungsgeschichte, sondern als eine Kommunikations-, 
Verflechtungs- und Partizipationsgeschichte mit seinen Barrieren und identitäts-
politisch produktiven Kommunikationsstörungen erzählt werden muss. 

Dieses Buch wird zeigen, dass mit dem Wandel der ästhetischen Narrative in 
Literatur, Film, Publizistik, Dokumentationen und Ausstellungen ein Wandel deut-
scher gesellschaftspolitischer Narrative, deutscher Öffentlichkeitsgeschichte und 
ihrer Praktiken verbunden ist, deren kulturgeschichtliche Zusammengehörigkeit 
weitaus enger und komplexer – wie Zaimoğlus Aussage es etwa zeigt – ineinander  
verwoben ist, als bislang angenommen. Wenn sich von den 1960ern bis heute in 
den Integrationsdebatten die Redeweisen ändern oder politisch neue Rahmen-
bedingungen geschaffen werden, ändern sich auch die ästhetischen Narrative, 
die Praktiken und Verhaltensweisen ihrer Protagonisten, die Bestätigung und 
Kritik politischer Zustände einschließen. Die hier erzählte Geschichte ist deshalb 
nicht nur eine Geschichte der Bearbeitung und Gestaltung der Migration in der 
 Bundesrepublik. Die Geschichte dieses besonderen Verhältnisses zwischen poli-
tischem System, Integrationsdebatten und ästhetisch-kulturellem Feld hängt eng 

72 Siehe hierzu: Hübel, Thomas/Wonisch, Regina (2012): Museum und Migration. Konzepte­ 
Kontext­Kontroversen, Bielefeld: transcript, S. 162 f.
73 Siehe hierzu: Eryılmaz, Aytac/Jamin, Mathilde (1998): Fremde Heimat. Yaban Silan olur. Eine 
Geschichte der Einwanderung aus der Türkei, Essen: Klartext Verlagsgesellschaft.
74 Siehe hierzu: Kölnischer Kunstverein (2005): Projekt Migration, Köln: Dumont.
75 Siehe hierzu: Ezli, Özkan/Staupe, Gisela (2014): Das neue Deutschland. Von Migration und 
Vielfalt, Konstanz: Konstanz University Press.



1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe   23

mit den Konjunkturen und Stagnationen der Integrationstheorien von der Assi-
milation über die Inklusion bis hin zur Diversität und der aktuellen Anrufung des 
gesellschaftlichen Zusammenhalts in Deutschland zusammen.76 So erweist sich 
die Geschichte der deutsch-türkischen Kulturproduktion nicht nur als Geschichte 
von Medien, wie sie bislang in der Forschung meist verhandelt wurde, sondern 
explizit als Geschichte der Erzählungen der Migration, Integration und ihrer 
Praktiken in der Bundesrepublik Deutschland. Es handelt sich bei der Frage nach 
diesen Narrativen der Migration und Integration nicht um einen ›zusätzlichen‹ 
Aspekt der politischen und kulturellen Entwicklung, sondern um eine zentrale 
Fragestellung ‒ gerade auch in der Verleugnung und Ablehnung der Tatsache der 
Einwanderung ‒ für viele europäische Staaten seit den 1960er Jahren. 

Wie notwendig es ist, dieser Geschichte eine eigenständige Arbeit zu widmen, 
zeigen nicht zuletzt die in der jüngsten Vergangenheit erschienenen großen Publi-
kationen zur Kulturgeschichte der Bundesrepublik, zu ihrer Sozialgeschichte, 
zur Geschichte ihres politischen Systems, aktuell zu ihrer Geschichte der Angst 
(»German Angst«) oder der Angst der Europäer vor den Deutschen.77 In den ver-
gangenen 15 Jahren sind von Historikern, Politikwissenschaftlern, Migrations- und 
Integrationsforschern gewichtige und ausdifferenzierte Bücher erschienen, die 
entweder eine gelungene Geschichte der Deutschen in den Westen, vom deutschen 
Zivilisationsbruch über eine erfolgreiche »Machtaufteilung und Machtfesselung«78 
hindurch zu einer Zivilmacht erzählen79; oder aber Arbeiten, die ausschließlich 
das Thema der Migration und Integration fokussieren und die aktuellsten Arbei-
ten davon ausgehend in ihrem Gegenwartsbefund die Rede von einer postmigran-
tischen, von einer Migrationsgesellschaft oder die Rede von einem »neuen Wir« 
anstimmen.80 Wenn in letzteren Arbeiten eine tiefenstrukturelle Genese der Ein-

76 Zur Konjunktur des Begriffs gesellschaftlicher Zusammenhalt siehe: Quent, Matthias/Saal-
Heiser, Axel/Weber, Dagmar (2020): »Gesellschaftlicher Zusammenhalt im Blätterwald. Aus-
wertung und kritische Einordnung der Begriffsverwendung in Zeitungsartikeln (2014–2019)«. 
In: Gesellschaftlicher Zusammenhalt. Ein interdisziplinärer Dialog, hg. v. Nicole Deitelhoff, Olaf 
Groh-Samberg und Matthias Midell, Frankfurt a. M.: Campus, S. 73–87.
77 Siehe hierzu: Biess, Frank (2019): Republik der Angst. Eine andere Geschichte der Bundesre­
publik, Reinbek: Rowohlt. Siehe auch: Rödder, Andreas (2018): Wer hat Angst vor Deutschland? 
Geschichte eines europäischen Problems, Frankfurt a. M.: Fischer. 
78 Schmidt, Manfred (2011): Das politische System Deutschlands, München: C.H. Beck, S. 497.
79 Siehe hierzu auch: Wolfrum, Edgar (2006): Die geglückte Demokratie. Geschichte der Bun­
desrepublik von ihren Anfängen bis heute, Stuttgart: Klett-Cotta. Wehler, Hans-Ulrich (2008): 
Deutsche Gesellschaftsgeschichte (1949–1990), München: C. H. Beck. Schildt, Axel (2009): 
Deutsche Kulturgeschichte. Die Bundesrepublik von 1945 bis zur Gegenwart, München: Hanser.
80 Siehe hierzu: Treibel, Annette (2015): Integriert Euch! Plädoyer für ein selbstbewusstes Ein­
wanderungsland, Frankfurt a. M.: Campus. Münkler, Herfried/Münkler, Marina (2016): Die 



24   1 Einleitung

wanderungsgesellschaft fehlt, weil ihre Fokusse weitestgehend aktuelle Konflikte, 
Fragen des Zusammenlebens und schließlich identitätspolitische sind, spielen in 
ersteren die Folgen der Migration und Integration in den Geschichten zur Entwick-
lung der deutschen Demokratie überhaupt keine Rolle.81 Wenn sich Wehlers Buch 
Deutsche Gesellschaftsgeschichte (1949–1990) (2008) auf Bevölkerungsgeschichte, 
Wirtschaft und politische Herrschaft konzentriert, steht bei Manfred Schmidts 
Publikation Das politische System Deutschlands (2011) die Entwicklung des poli-
tischen Systems über Wahlverhalten, Parteien, Verbände und Medien im Vorder-
grund. Edgar Wolfrum erzählt in Die geglückte Demokratie (2006) schließlich die 
Geschichte einer geglückten deutschen Demokratie, an der die Migration in die 
Bundesrepublik und ihre Folgen anscheinend keinen Anteil hatten. Ähnlich zeigt 
sich dies in Axel Schildts Deutsche Kulturgeschichte. Die Bundesrepublik von 1945 
bis zur Gegenwart (2009). Dabei weisen wichtige Kulturtheorien darauf hin, dass 
ohne den Wandel der Unterscheidung von »eigen« und »fremd« keine kulturellen 
und zivilisatorischen Entwicklungen möglich sind.82 Vielleicht sind der Mangel 
dieser Erkenntnis und eines adäquaten historischen Bewusstseins Gründe dafür, 
warum ein panikverbreitendes Buch wie Thilo Sarrazins Deutschland schafft sich 
ab Anfang der 2010er Jahre so eine breite Leserschaft gewinnen und die längste 
Integrationsdebatte in der Geschichte der Bundesrepublik auslösen konnte. Mitt-
lerweile wird Sarrazins Buch und die Debatte als der Anfang der neuen Rechten 
gesehen.83 Selbst der bekannte politische Aktivist Götz Kubitschek räumt ein, dass 
es Sarrazin war, der die Themen Migration und Asyl »nach oben gezogen hat«.84 
Weiter ist der Mangel an Erkenntnis und an Bewusstsein für kulturellen und zivi-
lisatorischen Wandel sicher auch der Grund dafür, warum heute gesellschaftliche 

neuen Deutschen. Ein Land vor seiner Zukunft, Reinbek: Rowohlt. Foroutan, Naika (2019): Die 
postmigrantische Gesellschaft. Ein Versprechen der pluralen Demokratie, Bielefeld: transcript. 
Plamper, Jan (2019): Das neue Wir. Warum Migration dazugehört. Eine andere Geschichte der 
Deutschen, Frankfurt a. M.: Fischer.
81 In Schmidts 500 Seiten dickem Buch zum politischen System Deutschlands finden sich 
knapp 1½ Seiten zum Verhältnis von Deutschen und Zuwanderern. In Wehlers Gesellschafts­
geschichte werden die Folgen der Migration in Deutschland zwischen Arbeiteranwerbung 1955 
und Deutscher Einheit 1990 auf knapp 2 von wiederum 500 Seiten abgehandelt. In Wolfrums 
geglückter Demokratie schneiden die Zu- und Einwanderer mit 3 ½ Seiten bei einem Umfang von 
550 Seiten ein klein wenig besser ab. 
82 Siehe hierzu: Lotman, Jurij (2010): Die Innenwelt des Denkens. Eine semiotische Theorie der 
Kultur, hg. v. Susi K. Frank, Cornelia Ruhe, Alexander Schmitz, Berlin: Suhrkamp, S. 198 f. 
83 Siehe hierzu: Fuchs, Christian/Middelhof, Paul (2019): Das Netzwerk der Neuen Rechten. 
Wer sie lenkt, wer sie fasziniert und wie sie die Gesellschaft ändern, Reinbek: Rowohlt.
84 Siehe hierzu: Walther, Rudolf (2019): »Neue Rechte. Am Anfang war Sarrazin«. In: Süddeut­
sche Zeitung, 28.03.2019, https://www.sueddeutsche.de/politik/neue-rechte-thilo- sarrazin-pop 
ulismus-afd-1.4380151 (28.03.2019). 

https://www.sueddeutsche.de/politik/neue-rechte-thilo-sarrazin-populismus-afd-1.4380151
https://www.sueddeutsche.de/politik/neue-rechte-thilo-sarrazin-populismus-afd-1.4380151


1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe   25

Spaltungen, eine polarisierte Gesellschaft gesehen und Geschichten der Angst 
geschrieben werden,85 Affekte wie Wut und Angst an die Stelle reflexiver Emotio-
nen wie Scham und Schuld getreten sind.86 Und was den Gebrauch kulturspezifi-
scher Unterscheidungen wie eigen und fremd in Deutschland am meisten heraus-
gefordert und sie im Positiven wie Negativen hat entwickeln lassen, war, dass die 
Gastarbeiter in der Bundesrepublik geblieben sind. 

Daher gibt es die Geschichte vom deutschen Zivilisationsbruch zur  deutschen 
Einwanderungsgesellschaft. Sie wurde bislang nur noch nicht geschrieben. 
Warum? Weil sie verteilt und sedimentiert in Literatur, Film, in den Integrati-
onsdebatten, den sozialwissenschaftlichen, soziologischen Arbeiten, in den 
Integrationstheorien und auch in den Diskussionen »um die richtige Entschei-
dung  ausländerrechtlicher Fragestellungen«87 liegt, die in diesem Buch von den 
1960ern bis heute zur Disposition stehen und rekonstruiert werden. Bei dieser 
Gemengelage von Disziplinen und populären Feldern kann die vorliegende Kultur-
geschichte nicht die Geschichte eines Systems sein, sondern nur die eines Feldes 
und der Verschiebung, multiple Teilung von innen/außen, von privat/öffent-
lich-Verhältnissen.88 Entgegen der Auffassung von Politik als System, das sich aus 
der Kommunikation von Parteien und Verbänden zusammensetzt und sich durch 
Willensbildung, Entscheidungen und Ausübung von Macht definiert, verhandelt 
das von mir skizzierte Feld eine Geschichte der deutschen Einwanderungsge-
sellschaft, die von gestörten Kommunikationen und abgebrochenen politischen 
Prozessen, von sich wandelnden Begegnungsstrukturen, Praktiken und auch oft 
von Soziabilität geprägt und bestimmt ist.89 Wenn das  zentrale kulturelle Kenn-

85 Siehe hierzu: Biess, Frank (2019): Republik der Angst. Eine andere Geschichte der Bundesre­
publik, Reibek: Rowohlt.
86 Siehe zur Unterscheidung von Affekt, Emotion und Gefühl: Freud, Sigmund (2009): »Die 
Angst«. In: ders.: Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse, Frankfurt a. M.: Fischer, 
S. 375–392, S. 378. Siehe auch: Döll-Henschker, Susanne (2008): »Psychoanalytische Affektheo-
rie(n) heute. Eine historische Annäherung«. In: Psychologie in Österreich 5. Themenschwerpunkt 
der Emotionen, Wien: Österreichische Akademie für Psychologie, S. 446–455, S. 451. Massumi, 
Brian (2010): Ontomacht. Kunst, Affekt und das Ereignis des Politischen, Berlin: Merve, S. 27. 
87 Thym (2010): S. 57.
88 Siehe zur Komplexität der Unterschiedung öffentlich und privat: Weintraub, Jeff (1997): 
»The Theory and Politics of the Private/Private Distinction«. In: Public and Private in Thought and 
Practice. Perspectives on a Grand Dichotomy, Chicago: The University of Chicago Press, S. 1–42. 
89 Allein die Geschichte des niedrigschwelligen sozialen und kommunalpolitischen Formats 
der Interkulturellen Woche in der Bundesrepublik zeigt diesen Wandel eindrücklich auf. Sie 
setzte Mitte der 1970er Jahre mit sozialökonomischen Fragen nach Wohnraum, Arbeitsplatz und 
Kontakten an, interessierte sich in den 1980er Jahren für die nationalkulturellen Eigenheiten der 
eingewanderten Menschen, in den 1990er Jahren wurde verstärkt die Frage nach der multikultu-
rellen Wirklichkeit der deutschen Gesellschaft aufgeworfen und seit den 2000er Jahren stehen 



26   1 Einleitung

zeichen des Ausländers in den 1980er Jahren als Arbeiter, Gemüsehändler oder 
als Imbissbesitzer seine herzerwärmende Freundlichkeit war,90 ist er das in den 
2000er Jahren nicht mehr.91 Dabei handelt es sich um Prozesse, die in der Regel 
ihren Abschluss und ihre Befriedigung nicht in symbolischer Repräsentation, in 
ökonomischer Entwicklung oder in verabschiedeten Gesetzen finden konnten, 
wobei sie mit der systemischen, ökonomischen und identitätspolitischen Ent-
wicklung in der Bundesrepublik immer in Korrelation standen und stehen. Sie 
haben sie im Sprechen drinnen und draußen und im Weitersprechen gefunden. 
Ihre Geschichte ist eine informelle, die über die sozialen Elemente Orte, Kontakte, 
Sprechweisen, Handlungen, Auseinandersetzungen (Kämpfe) und Gestaltungen 
lesbar ist. Aus diesem mikrologischen Zugang zeigt sich das Politische nicht als 
ein System, sondern als ein aktives Feld, das besagte Elemente entweder zusam-
menführt, in Kommunikation bringt oder eben nicht. Eine gelingende politische 
Integration beschreibt der Historiker des Politischen, Pierre Rosanvallon, als 

[…] den Ort, wo Menschen, Männer wie Frauen, ihre vielfältigen Lebensentwürfe koordinie-
ren, den Ort, der die Gesamtheit ihrer Diskurse und Handlungen mit einem Rahmen versieht. 
Es verweist auf die Tatsache, dass eine »Gesellschaft« existiert, die in den Augen ihrer Mitglie-
der ein sinnvolles Ganzes bildet. Als Tätigkeit bezeichnet das Politische den Prozess, durch 
den eine menschliche Gruppierung, die als solche eine bloße »Bevölkerung« darstellt, all-
mählich das Aussehen einer wirklichen Gemeinschaft annimmt. Es geht somit aus dem stets 
umkämpften Prozess der Erarbeitung impliziter oder expliziter Regeln des kollektiv Zugäng-
lichen und Verfügbaren hervor, die dem Leben des Gemeinwesens seine Gestalt verleihen.92

Ein weiterer wichtiger Marker für solch eine nicht normative Form der Integra-
tion ist die Entstehung von Soziabilität, von Geselligkeit, wie sie Georg Simmel 
bezeichnet. Nach ihm lässt sie eine »ideale soziologische Welt« entstehen, »denn 

Fragen des Zusammenlebens und der Diversität der deutschen Einwanderungsgesellschaft im 
Vordergrund der Veranstaltungen. Siehe hierzu: Ezli, Özkan (2020).
90 Siehe hierzu Adolf-Grimme-Institut (Hg.) (1983): Yüksel Pazarkaya. Unsere Nachbarn, 
die Baltas, Begleitheft zur Fernsehserie im Medienverbund Ausländer – Inländer. Bohm, Hark 
(1988): Yasemin, Mainz: Zweites Deutsches Fernsehen. Erstes Deutsches Fernsehen (2010): 
Tatort. Die 1980er Jahre, München: Estes Deutsches Fernsehen. Siehe hierzu auch: Deuter,  
Ulrich (2011): »Transit Europa. Das ›Projekt Migration‹ in Köln«. In: Transit Deutschland. Debat­
ten zu Nation und Migration, hg. v. Deniz Göktürk u. a., Konstanz: Konstanz University Press, 
S. 402–405, S. 405.
91 Siehe hierzu für viele: Holtz, Stefan (2006): Meine verrückte türkische Hochzeit, München: 
Rat Pack Filmproduktion GmbH. Aladağ, Züli (2005): Wut, Köln: Colonia Media Filmproduc-
tions. Akın, Fatih (2007): Auf der anderen Seite, Hamburg: Corazón International GmbH. 
92 Rosanvallon, Pierre (2011/2012): »Für eine Begriffs- und Problemgeschichte des Politischen. 
Antrittsvorlesung am Collège der France«. In: Mittelweg 36, S.  43–65, hier S.  46. Siehe hierzu 
auch: Rosa, Hartmut (2018): Unverfügbarkeit, Wien: Residenz.



1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe   27

in ihr ist die Freude […] des Einzelnen durchaus daran gebunden, dass auch die 
andern froh sind, hier kann prinzipiell niemand auf Kosten ganz entgegenge-
setzter Empfindungen des Anderen seine Befriedigung finden«.93 Nach Andreas 
 Langenohl ist die Soziabilität ein Modus der Assoziation, der seine formalen Struk-
turen der Assoziation im Allgemeinen aufdeckt, nämlich das der Reziprozität.94 
Dementsprechend lautet ihr Prinzip: »jeder soll dem andern dasjenige Maximum 
an geselligen Werten (von Freude, Entlastung, Lebendigkeit) gewähren, das mit 
dem Maximum der von ihm selbst empfangenen Werte vereinbar ist«.95

Mitte der 1980er Jahre ist das zentrale Anliegen des deutsch-türkischen 
Regisseurs Tevfik Başer in seinem weltbekannten Film 40  qm Deutschland, 
eine türkische Frau in Hamburg aus ihrer Wohnung auf die Straße zu bekom-
men. Sie möchte die Deutschen kennenlernen. Und tatsächlich spielen Aufnah-
men geschlossener Räume und der Gang von türkischen Frauen auf deutsche 
Straßen in anderen Filmen türkischer wie deutscher Provenienz, literarischen 
Texten, aber auch in publizistischen Tätigkeiten und Debattenbeiträgen in den 
1980er Jahren eine besondere Rolle. Das auf die Straße gehen ist jedoch nicht 
nur ein politisches Leitmotiv der Türken in der Bundesrepublik der 1980er Jahre. 
Auch der bekannte Politikwissenschaftler Dolf Sternberger ‒ Doktorvater Helmut 
Kohls ‒ wünscht sich in seinem bekannten Ende der 1970er und in den 1980er 
Jahren mehrfach veröffentlichten Text zum Verfassungspatriotismus, »dass auch 
die Verfassungsfreunde einmal auf die Straße gingen und die Demonstrierdemo-
kraten beschämten durch die Macht ihres Patriotismus«.96 Gegen die  linksliberal 
basisdemokratischen und antiautoritären Bewegungen in der Bundesrepub-
lik der 1960er und 1970er Jahre argumentiert er weiter, dass man »weniger von 
Demokratie« und »mehr von der Verfassung« reden sollte. Es sei an der Zeit, »die 

93 Simmel, Georg (2019): »Die Geselligkeit«. In: ders.: Grundfragen der Soziologie. Individuum 
und Gesellschaft, Berliner Ausgabe, S. 50–70, S. 59.
94 Langenohl, Andreas (2015): »Trans-local Friendships: The Microstructures of Twinning 
Sociability«. In: ders.: Town Twinning, Transnational Connections and Trans­local Citizens­
hip Practices in Europe, New York: Palgrave Macmillan, S. 108–133, S. 109. Siehe hierzu auch: 
Hüttermann, Jörg (2018): »Urbane Marktgeselligkeit. Eine Figuration im Modus des Vorüber-
gehens«. In: ders.: Figurationsprozesse der Einwanderungsgesellschaft. Zum Wandel der Bezie­
hungen zwischen Alteingesessenen und Migranten in deutschen Städten, Bielefeld: transcript, 
S. 218–245, S. 218.
95 Simmel (2019): S. 58.
96 Auch der Soziologe Albert Hirschman macht Anfang der 1980er Jahre auf die Notwendigkeit 
einer neuen Öffentlichkeitsstruktur aufmerksam, die die bisherige Unterscheidung von öffent-
lich/privat, nach der der Staat und seine Verwaltung Teile der öffentlichen und die freie Wirtschaft 
Teil der privaten Welt sind. Siehe hierzu: Hirschman, Albert (1982): Exit, Voice and Loyalty. Res­
ponses to Decline in Firms, Organizations and States, Cambridge, Mass.: Harvard University Press.



28   1 Einleitung

gemeinsame Verfassungsloyalität der Bürger und ihrer Parteien einmal öffentlich 
sichtbar zu machen«.97 Die Bewegung, die sich Sternberger in Vertretung für viele 
andere in den 1980er Jahren mit dem Begriff Verfassungspatriotismus wünschte, 
war eine von Deutschen zu Deutschen, die alle zusammen, ob rechtskonservativ 
oder linksliberal, den Verfassungsstaat als eine Art von »Vaterland empfinden« 
sollten.98 Damals in Deutschland seit knapp zwei Dekaden ansässige Einwanderer 
waren nicht Teil dieser Bewegung von drinnen nach draußen, dieser politischen 
Begegnung im öffentlichen Raum. Allein weil sie nicht als Einwanderer, sondern 
juristisch und kulturell als Ausländer galten. Zwar erfolgte in vielen Bereichen, 
wie im arbeitsrechtlichen und wirtschaftlichen, sukzessive eine Rechtenanglei-
chung für die ausländischen Mitbürger, jedoch nicht auf der kulturellen Ebene. 
Diesbezüglich folgte eher eine umgekehrte Bewegung, nämlich von draußen nach 
drinnen. Als die erste Ausländerbeauftragte der Stadt Berlin, Barbara John, für 
die türkischen Ausländer im Informationsblatt des Berliner Senats im November 
1982 wirbt, macht sie dies mit den Worten, dass sie sehr nett und gastfreundlich 
seien und dass man sie zu Hause in ihren Wohnungen besuchen sollte.99 Dass 
sich aus diesen Koordinaten und Vorstellungen von Begegnungen kein Verweis 
auf eine gemeinsam geteilte Gesellschaft ableiten kann, wirkt evident. Die Frage 
ist aber auch, ob sie in den 1980ern wirklich erforderlich war.100

In den 1990ern sieht es wiederum, wie angedeutet, in der Topografie und 
Topologie ganz anders aus. Das Sprechen und Sich-draußen-Begegnen wird zum 

97 Sternberger, Dolf (1982): »Verfassungspatriotismus«. In: Grundfragen der Demokratie. 
Schriftenreihe der Niedersächsischen Landeszentrale für Politische Bildung. Folge 3, hg. v. der Nie-
dersächsischen Landeszentrale für Politische Bildung 1982, S. 17.
98 Ebd., S. 7.
99 Siehe hierzu: »Miteinander  – nicht gegeneinander«. In: Transit Deutschland. Debatten zu 
Nation und Migration, hg. v. Deniz Göktürk, David Gramling, Anton Kaes, Andreas Langenohl, 
Konstanz: Konstanz University Press, S. 364 f.
100 Beispielsweise konstatiert der Soziologe Jörg Hüttermann im Fazit seiner Konfigurationsge-
schichte der Migration in der Bundesrepublik von 2018, dass im Unterschied zu den Flüchtlingen 
heute, besonders nach der Sylvesternacht von Köln 2015/16, der Ort der Peripherie für die Gastar-
beiter und Ausländer in den 1970 und 1980er Jahren auch ihre guten Seiten hatte. Denn diese gab 
neben ihrer exkludierenden Wirkung Letzteren auch die Möglichkeit »sich hier zulande zunächst 
als periphere Fremde unauffällig im toten Winkel der urbanen Öffentlichkeit zu bewegen«. Wenn 
im Sommer 2015 die Flüchtlinge in Deutschland noch als schutzbedürftige Gäste begriffen und 
auch so empfangen wurden, verschoben die Ereignisse der darauffolgenden Sylvesternacht die Fi-
guration zwischen Alteingesessenen und Ankommenden grundlegend. An die Stelle der Schutzbe-
dürftigen sind so innerhalb von ein paar Monaten die »kulturkreisfremden Subjekte« getreten, die 
nun als Bedrohung wahrgenommen werden. »Dieser radikale Figurationswandel geschieht, ohne 
das Alteingesessene und Asylsuchende im urbanen Raum zuvor die Gelegenheit und vor allem die 
Zeit für alltägliche Begegnung gefunden hätten.« Siehe hierzu: Hüttermann (2018): S. 331.



1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe   29

Gravitationszentrum. Da kein »Kanake« in den Wohnungen der Ausländerfami-
lien ein eigenes Zimmer hatte, erinnert sich der Berliner Film- und Theaterregis-
seur Neco Çelik an diese Zeit, »war in Wohnungen abzuhängen, […] keine Option. 
[…] Das Abhängen auf der Straße war in unserer DNA. […] Wir sind mehr oder 
weniger auf der Straße groß geworden«, resümiert Çelik seine Erinnerungen in 
Topraks aktueller Dokumentation Das ist auch unser Land von 2020.101 Doch sind 
diese Begegnungen im Unterschied zu den 1980ern von vielen Konflikten geprägt. 
Ihre Stärken sind die Rebellionen gegen die Mehrheitsgesellschaft und gegen die 
Eltern. Die Stärke der 1980er ist die des Zuhörens in geschlossenen Räumen. In 
beiden Phasen liegen spezifische Praktiken und Kommunikationsstörungen vor. 
In diesen noch zu entfaltenden Konstellationen spielen die Verwendung und der 
Gebrauch kultureller Kennzeichen, »kultureller Diakritika« wie Sprache oder 
Dialekt, Kleidungsstile, Symbole und Familienstrukturen eine besondere Rolle.102 
Sie organisieren durch die sozialen Elemente vom Ort, über die Sprechweisen und 
Handlungen bis zur Gestaltung symbolische Machtkämpfe im kulturellen Feld. 
Um dieses heterogene Geflecht sozialer Elemente im kulturellen Feld darstellen 
zu können, unternehme ich in meinem Buch den Versuch, die Geschichte der 
Integration in der Bundesrepublik von den 1960ern bis heute anhand von vier 
Leitsätzen zu erzählen. Sie stehen jeweils für eine spezifisch erzählerisch ästhe-
tische, erzählerisch politische Phase der Selbst- und Gesellschaftsbeschreibung 
und ihrer Praktiken. Sie haben produktiv neue Narrative ausgelöst und neu aus-
gerichtet, die Praktiken unter bestimmte Beobachtungen stellten und stellen. 
Wir werden sehen, dass sie keineswegs nur die erzählerischen und identitätspo-
litischen Folgen der türkischen Migration nach Deutschland ordnen. Dies zeigt 
allein der erste Satz »Wir wollten alle Amerikaner werden«, der die ästhetischen 
und politischen Artikulationen im Zusammenhang der Migration, aber auch 
der bundesrepublikanischen Westintegration in den 1960er und 1970er Jahren 
bündelt. Er entstammt dem Poem Was will Niyazi in der Naunynstraße von Aras 
Ören.103 

Bestimmend ist in den 1980er Jahren hingegen der Satz »Wie lebt es sich 
als Türke in Deutschland?«, der eine Abkehr von der vorherigen Orientierung 
anzeigt. Dieser Leitsatz steht beispielsweise im Kern vieler Bildbände und Antho-
logien zu Ausländern in Deutschland wie morgens Deutschland – abends Türkei 
von 1981, Als Fremder in Deutschland von 1982 oder in Türken deutscher Sprache 

101 Toprak (2020): S. 191.
102 Siehe zu »kulturelle Diakritika«: Wimmer, Andreas (2008): »Ethnische Grenzziehungen 
in der Immigrationsgesellschaft. Jenseits des Herder’schen Commonsense«. In: Migration und 
Integration, hg. v. Frank Kalter, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 57–80, S. 67.
103 Siehe hierzu: Ören, Aras (1973): Was will Niyazi in der Naunynstraße, Berlin: Rotbuch, S. 23.



30   1 Einleitung

von 1983 und vielen mehr.104 Mitte der 1990er Jahre stellt Feridun Zaimoğlu an 
die zweite Generation von Türken in der norddeutschen Stadt Kiel nur eine Frage, 
nämlich »Wie lebt es sich in Deiner Haut?« und veröffentlicht und entwickelt aus 
ihren Antworten die bekannte Kanak Sprak.105 Eine andere oder weitere Frage 
war weder möglich noch nötig, um die zweite Generation zum Sprechen zu 
bringen. Denn es hat sich viel angestaut: eine mitunter emotionsgeladene Span-
nung, die in den 1990er Jahren über Sprache und den Auftritt im öffentlichen 
Raum ausagiert wird. Dass Körper, Sprechen, Ästhetik und öffentlicher Raum 
über die Kanak Sprak hinaus in vielen anderen ästhetischen und politischen 
Erzählungen im Zentrum der Verhandlungen von »eigen« und »fremd« in den 
1990er Jahren stehen, wird ausführlich analysiert und beschrieben werden. Und 
um diese Konstellation entfalten und gestalten zu können, werden in Literatur 
und Film, aber auch in der Entwicklung des türkischen Islam in Deutschland 
neue Räume erschlossen. Weder als Deutscher noch als Türke definieren sie sich, 
sondern als Muslime oder als ›Kanaken‹, die nun in einem globalen Zusammen-
hang stehen.106 So bestimmen und werden die auf den Straßen Krach machenden 
›Kanaken‹ oder die störenden Kopfttuchträgerinnen mit ihrem neuen Auftritt im 
öffentlichen Raum nicht als Türken oder Deutsche bestimmt, sondern als mit der 
Welt verbundene Akteure.107 Sie werden mit amerikanischen Ghettojugendlichen 

104 Siehe hierzu: Tebbe, Krista/Bassewitz, Gerd (1981): morgens Deutschland – abends Türkei. 
Berlin­Kreuzberg. Kunstamt, Berlin: Fröhlich und Kaufmann. Ackermann, Irmgard (1982): Als 
Fremder in Deutschland. Berichte, Erzählungen, Gedichte von Ausländern, München: dtv. Dies. 
(1984): Türken deutscher Sprache. Berichte, Erzählungen, Gedichte, München: dtv. Özkan, Hülya/
Wörle, Andrea (1985): Eine Fremde wie ich. Berichte, Erzählungen, Gedichte von Ausländerinnen, 
München: dtv. Dikmen, Şinasi (1986): Der andere Türke. Satiren, Berlin: Express Edition GmbH.
105 Zaimoğlu, Feridun (1995): Kanak Sprak. 24 Mißtöne vom Rande der Gesellschaft, Berlin: 
Rotbuch, S. 9.
106 Spike Lee arbeitet in seinem bekannten Film Malcolm X von 1992 besonders den transna-
tionalen Aspekt des Islams heraus. In seiner Interpretation ist die nationenübergreifende inklu-
sive Struktur dieser Religion für Malcolm X Konversion zum Islam ausschlaggebend. Zudem war 
Spike Lee der erste nichtmuslimische Filmemacher, der in Mekka drehen durfte. Siehe hierzu: 
Lee, Spike (1992): Malcolm X, USA: Warner Bros. Interessanterweise wurde Feridun Zaimoǧlu 
nach der Veröffentlichung von Kanak Sprak als der Malcolm X der zweiten Generation türkisch-
stämmiger Menschen in Deutschland bezeichnet, obwohl der Islam in der Kanak Sprak kaum 
eine Rolle spielt. Siehe hierzu: Lottmann, Joachim (1997): »Ein Wochenende in Kiel mit Feri-
dun Zaimoğlu, dem Malcolm X der deutschen Türken«. In: Die Zeit, 14.11.1997, http://www.zeit.
de/1997/47/zaimogl.txt.19971114.xml (27.03.2018). 
107 Tatsächlich kommt es 1989 in Creil, einer Stadt in der Pariser Banlieue, zum ersten Kopf-
tuchkonflikt in Europa. Dort werden zwei Schülerinnen der Schule verwiesen, weil sie be-
schlossen haben, ein Kopftuch zu tragen. Siehe hierzu: Sintomer, Yves (2016): »Kopftuch und 
›foulard‹. Ein vergleichender Blick aus Frankreich auf die deutsche Debatte«. In: Der Stoff aus 
dem die Konflikte sind. Debatten um das Kopftuch in Deutschland, Österreich und der Schweiz, 

http://www.zeit.de/1997/47/zaimogl.txt.19971114.xml
http://www.zeit.de/1997/47/zaimogl.txt.19971114.xml


1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe   31

oder mit dem neuen globalen religiösen Fundamentalismus in Zusammenhang 
gebracht. Auf jeden Fall ist bis heute noch niemand darauf gekommen, sie mit 
den deutschen Halbstarken der 1950er Jahre zu vergleichen.108 Doch die kons-
tatierte Weltverbundenheit für die 1990er Jahre ist prekär. Denn der sich immer 
wieder durch Verletzungen, durch Kämpfe, durch provokative Auftritte im öffent-
lichen Raum oder sich durch Geschlechtsverkehr öffnende Körper ist die zentrale 
Metapher dieses Jahrzehnts. Und schließlich rücken zu Beginn, in der Mitte bis 
Ende der 2000er Jahre die Fragen nach dem Zusammenleben und die Entwick-
lung impliziter und expliziter Regeln hierfür ins Zentrum der Ästhetik, Publizistik 
und der politischen Reflexion, die ich mit dem Leitsatz »Was lebst Du?« greife 
und beschreibe. Zeitgleich werden mit den Folgen des 11. September Forderungen 
laut, dass das Leben der Deutsch-Türken in der Bundesrepublik sich an der deut-
schen Verfassung auszurichten habe.109 Was sich daran schon ablesen lässt, ist, 
dass an die Stelle des Begehrens von etwas Anderem (Amerikaner), dem hoch-
gradig angespannten Bewusstsein für die eigene Herkunft (Türke), dem eigenen 
Körper als Austragungsort von Hybridität, der Artikulation (Haut) nun die Prak-
tiken, Handlungen, die mit ihnen verbundenen Regeln als Identifikationen von 
Diversität und nationaler Identität treten, die kulturelle Bestimmung und Life-
style zusammenführen. Und an die Stelle raumschaffendender Praktiken treten 
in dieser Konstellation ortsgebundene Beschreibungen und Bestimmungen, die 
von der Schule über Moschee, über öffentliche Plätze bis zu öffentlichen Einrich-
tungen wie beispielsweise öffentlichen Bädern reichen.110 

Bei diesen vier Leitsätzen handelt es sich um Aussagen, die aus Alltagskon-
texten stammen, vom Erzählen und Sprechen kommen und für weiteres Erzählen 
und Sprechen anschlussfähig sind. Sie organisieren in diesem Buch das gren-
zenlos vielfältige Material zur Migration in Deutschland mit dem Ansatz, dass 

Bielefeld: transcript, S. 131–148, S. 132 f. Angefangen von der französischen Kopftuchdebatte bis 
zur deutschen Kopftuchdebatte 1998, die die Anwärterin auf das deutsche Lehramt, Fareshta 
Ludin, losgetreten hatte, gilt das Kopftuch für viele Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler 
als ein Symbol, das nationale Zugehörigkeiten konterkariert. Siehe hierzu: Korteweg, Anna/
Yurdakul, Gökce (2016): »Nationale Narrative. Eine Analyse von Konflikten um Zugehörigkeit«. 
In: Der Stoff aus dem die Konflikte sind. Debatten um das Kopftuch in Deutschland, Österreich und 
der Schweiz, Bielefeld: transcript, S. 17–34, S. 19.
108 Siehe hierzu: Tressler, Georg (1956): Die Halbstarken, Berlin: Inter West Film GmbH.
109 Siehe hierzu: Preuss, Ulrich K. (2011): »Multikulti ist nur eine Illusion«. In: Transit Deutsch­
land. Debatten zu Nation und Migration, hg. v. Deniz Göktürk u. a., Konstanz: Konstanz Universi-
ty Press, S. 480–484, S. 480.
110 Siehe hierzu: Ezli, Özkan (2015): »Vom religiösen Symbol zur sozialen Funktion. Baden mit 
dem Burkini in öffentlichen Bädern«. In: AB Archiv des Badewesens 04/2015, Fachzeitschrift der 
Deutschen Gesellschaft für das Badewesen, S. 214–233.



32   1 Einleitung

überall dort, wo »sozial Bedeutsames verhandelt wird, […] das Erzählen im Spiel« 
ist.111 Die Bindungskraft dieser Leitsätze ermöglicht zugleich Entfaltung, Stabili-
sierung und die Zusammenstellung unterschiedlicher Formen multikultureller 
Kontroversen und Orientierungen.112 Und wir werden sehen, dass genau in dieser 
Geschichte der noch nicht erzählte Teil der Geschichte vom Zivilisationsbruch zur 
Zivilität, zur Einwanderungsgesellschaft in der Bundesrepublik im Zwang und im 
Bekenntnis dazu liegt. Im Idealfall und in der Theorie steht Zivilität für eine Form 
der Soziabilität und Geselligkeit im öffentlichen Raum, der es gelingt zwischen 
den  partikularen Intimitäten und Emotionen des Privaten jedes einzelnen mit der 
unpersönlichen, instrumentellen, institutionellen und funktionalen Form der 
Gesellschaft zu vermitteln.113 Und das diese Zivilität aktuell aus unterschiedlichs-
ten Positionen, politisch von links und rechts, zum einen in Frage gestellt, zum 
anderen auch angegriffen wird, hat mitunter auch damit zu tun, dass ein wesent-
licher Bestandteil ihrer Geschichte noch eine unerzählte und wie Zaimoǧlus 
Antwort darauf, warum er Schriftsteller geworden ist, eine informelle, eine noch 
implizit gelagerte Geschichte ist. Dies zeigt sich auch in den aktuellen Theorien 
zur Postmigration und Postkolonialität, denen historische und sozialpolitische 
Grundlagen fehlen, weil sie kategorisch jede Frage nach der Herkunft, nach Fort-
schritt und Entwicklung ausschließen. Dabei beschäftigte die Frage, was ein sozial 
angemessenes Verhalten ist, oder was Fleiß und wirtschaftlicher und historischer 
Fortschritt als zivilisatorische Errungenschaften sind, selbst die ersten türkischen 
Gastarbeiter in Bekir Yıldız’ Roman Türkler Almanyada (»Türken in Deutschland«) 
von 1966. Es ist der erste längere Prosatext zur türkischen Migration nach Deutsch-
land. Diese Themen sind in Bekirs autobiografischem Roman aber zugleich mit 
einer Ortssuche, mit einem Draußen verbunden. Denn bei ihrer ersten Zugfahrt 
nach Deutschland fragen sich die Einwanderer, wo genau eigentlich der Westen 
liegt.114 So steht am Anfang der türkischen Migration nach Deutschland weder 
Herkunft und Ankunft als eingegrenzte und klar bestimmbare Kulturen noch das 
Zwischen-ihnen-Sein, sondern neben Arbeit, Geld, Konsum und mitunter Aben-
teuer die mögliche gesellschaftliche Teilhabe als ein miteinander Plaudern und 
unter bestimmten Bedingungen auch als Projektion.

111 Koschorke, Albrecht (2012): Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer Allgemeinen Erzähl­
theorie, Frankfurt a. M.: Fischer, S. 19.
112 Vgl. Latour, Bruno (2010): Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp, S. 428.
113 Vgl. Weintraub, Jeff (1997): »The Theory and Politics of Public/Private Distinction«. In: Pu­
blic and Private in Thought and Practice. Perspectives on a Grand Dichotomy, hg. v. Jeff Weintraub 
und Kirshan Kumar, Chicago, London: The University of Chicago Press, S. 1–42, S. 10.
114 Siehe hierzu: Yıldız, Bekir (1966): Türkler Almanyada, Istanbul: Selbstverlag, S. 20.



1.2 Aufbau des Buchs   33

1.2 Aufbau des Buchs

Was die soziale und kulturelle Realität in der Bundesrepublik, was ästheti-
sche, wissenschaftliche Publikationen, publizistisch-politische Interventionen 
und Beiträge zu öffentlichen Debatten seit den 2000er Jahren betrifft, sind die 
türkische Migration und ihre Folgen in Deutschland auf unterschiedlichsten 
Ebenen angekommen – so könnte man es zumindest aufgrund der Faktenlage 
meinen. Angefangen vom Deutschen Islam115 auf politischer Ebene über den 
vermeintlichen Turkish Turn in der deutschen Literatur116 oder ihre kosmopoli-
tische  Einwanderung117 in diese bis hin zu sozial- und populärwissenschaftli-
chen Publikationen, in denen bis vor kurzem die zweite und dritte Generation 
von  Einwanderern als neue Deutsche beschrieben wurden und sich in autobio-
grafischen Texten seit den 2000er Jahren auch selbst so beschrieben haben.118 
Wie bereits angedeutet, hat dieses Narrativ in den vergangenen Jahren auf 
unterschiedlichsten Ebenen an Wirk- und Repräsentationskraft eingebüßt. Zum 
einen, weil zu dieser Entwicklung ein politisch fordernder Ton an die türkischen 
 Einwanderer mit muslimischem Hintergrund gehörte, Teil der europäisch auf-
geklärten Lebensweise zu werden.119 Zum anderen, dass trotz der nachgeholten 
Maßnahmen von und für Integration von staatlicher Seite in den 2000er Jahren, 
seit knapp einer Dekade verstärkt neben den Realitäten von Integration kom-
plexe Erfahrungen, Empfindungen und Wahrnehmungen von Zugehörigkeit und 
Diskriminierung getreten sind. Beide Aspekte sind die Grundlagen einer neuen 
komplizierten Identitätspolitik. Ausgangspunkt dieser verfangenen Situation ist 
eine spezifische Verschränkung von Migration und Integration, die sich beson-
ders in den Debatten und der Politik der 2000er Jahre verfestigt hat und latent 
über die Flüchtlingsdebatten von 2015 und 2016 hinauswirkt. 

115 Schäuble, Wolfgang (2009): »Rede zur Eröffnung der 4. Plenarsitzung der Deutschen Islam 
Konferenz (DIK) am 25. Juni 2009«, http://www.deutsche-islamkonferenz.de/SharedDocs/Anla-
gen/DE/DIK/Downloads/Sonstiges/schaeuble-plenum4,templateId0,property=publicational-
File.pdf/schaeuble-plenum4.pdf (27.07.2016).
116 Adelson, Leslie (2005): The Turkish Turn in Contemporary German Literature. Toward a New 
Critical Grammar of Migration, New York: Palgrave Macmillan, S. 20 f.
117 Siehe hierzu: Cheeseman, Tom (2007): Novels of Turkish­German Settlement. Cosmopolite 
Fictions, Columbia: Camden House. Siehe auch: Mani, Venkat (2007): Cosmopolitical Claims. 
Turkish­German Literatures from Nadolny to Pamuk, Iowa City: University of Iowa Press.
118 Vgl. Wunderlich, Tatjana (2005): Die neuen Deutschen. Subjektive Dimensionen des Einbür­
gerungsprozesses, Stuttgart: Lucius & Lucius; Topçu, Özlem/Bota, Alice/Pham, Khuê (2012): Wir 
neuen Deutschen. Wer wir sind, was wir wollen, Reinbek: Rowohlt.
119 Siehe: Kelek (2005) und Ateş (2007).

http://www.deutsche-islamkonferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/DIK/Downloads/Sonstiges/schaeuble-plenum4,templateId0,property=publicationalFile.pdf/schaeuble-plenum4.pdf
http://www.deutsche-islamkonferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/DIK/Downloads/Sonstiges/schaeuble-plenum4,templateId0,property=publicationalFile.pdf/schaeuble-plenum4.pdf
http://www.deutsche-islamkonferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/DIK/Downloads/Sonstiges/schaeuble-plenum4,templateId0,property=publicationalFile.pdf/schaeuble-plenum4.pdf


34   1 Einleitung

Dieser aktuelle integrationspolitische Befund wird im nächsten Abschnitt 1.2 
Deutschland. Eine Einwanderungsgesellschaft ohne Kulturgeschichte als Ausgangs-
punkt einer ebenfalls gestörten Kommunikation genommen, deren Erfahrung ich 
persönlich gemacht habe. Ich beginne das Buch mit einer kurzen Beschreibung 
und Analyse der Sonderausstellung Das neue Deutschland. Von Migration und 
Vielfalt, die vom 8. März bis 8. Oktober 2014 im Deutschen Hygiene-Museum in 
Dresden zu sehen war und für die ich selbst als Berater und Kurator tätig war. 
Auf dieser Basis möchte ich, abgesehen vom skizzierten Zusammenhang von 
Öffentlichkeit, Kulturproduktion, Kulturgeschichte und Erzählung, meine eigene 
Position in diesem Feld aufzeigen, deren Bestimmung sich ebenfalls aus einer 
irritierenden, mitunter absurden Erfahrung ergeben hat. 

Nach der kurzen Führung durch die Ausstellung und der aus ihr hervorgehen-
den Irritation folgen mit dem dritten und vierten Kapitel der Einleitung der Stand 
der Forschung zu Literatur und Film und eine kurze Entwicklungsgeschichte der 
Integrationstheorien von der Chicagoer Schule ab den 1920er Jahren bis zu aktu-
ellen theoretischen und publizistisch-interventionistischen Bemühungen. Mit 
dem Kapitel 2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter 
folgt das erste materialanalytische Kapitel zu Film, Literatur und Debatten der 
1960er bis Ende der 1970er Jahre. Mit dem bedürfnisorientierten ersten Leitsatz 
»Wir wollten alle Amerikaner werden« wird eine kulturelle Orientierung formu-
liert, die zunächst mehr die Ebene der sozialen als der kulturellen Diversität im 
Fokus hat. Denn wo man wie ein Amerikaner lebt, ist gleich, denn »Deutschland 
ist ein kleines Amerika. Gehst du dorthin, Niyazi, lebst du dort wie die Reichen 
von Bebek«, hält beispielsweise der Protagonist Niyazi in Aras Örens bekanntem 
Poem fest.120 Im Rahmen der Integrationstheorien von Robert Ezra Park, Everett 
V. Stonequist, Milton Gordon und Hartmut Esser ist mit dem Bedürfnis, ein Ameri-
kaner werden zu wollen, ein Prozess sozialstruktureller Assimilation verbunden, 
bei der sich die kulturelle Identifikation am Ende, wenn gruppenspezifische Dis-
kriminierungen ausbleiben, wie von selbst ergibt.121 So ist auch der Auslöser der 
ersten großen Debatte zur Arbeitsmigration in Deutschland nicht das Problem 

120 Ören, Aras (1973): Was will Niyazi in der Naunynstraße, Berlin: Rotbuch, S. 25. Bebek ist ein 
wohlhabender Stadtteil in Istanbul.
121 Vgl. hierzu: Gordon, Milton (1964): Assimilation in American Life. The Role of Race, Religion, 
and National Origins, New York: Oxford University Press, S. 265; Park, Robert E./Burgess Ernest. 
W. (1969): Introduction to the Science of Sociology, Chicago: University of Chicago, S. 360; Esser, 
Hartmut (1980): Aspekte der Wanderungssoziologie. Assimilation und Integration von Wanderern, 
ethnischen Gruppen und Minderheiten. Eine handlungstheoretische Analyse, Darmstadt: Luchter-
hand, S. 231. Siehe hierzu auch: Rauer, Valentin/Schmidtke, Oliver (2004): »›Integration‹ als 
Exklusion? Zum medialen und alltagspraktischen Umgang mit einem umstrittenen Konzept«. 
Berliner Journal für Soziologie, Heft 3 2001, S. 277–296, S. 279. 



1.2 Aufbau des Buchs   35

der fremden oder gefährlichen Kultur und Religion, sondern die Arbeit.122 
Dagegen interessiert die Ausländerbeauftragten, Kirchenvertreter, Publizisten,  
Wissenschaftler, Filmschaffende und Autoren in den 1980er Jahren, wie und was 
»Türken« fühlen. Und mit Gefühlen und Emotionen reagieren die »Türken« auch.

Die zentralen Themen der Literatur und des Films in den 1960er und 1970er 
Jahren sind die Arbeit, die Arbeitenden und ihr Verhältnis zueinander.123 Damit 
sind zugleich Perspektivierungen und Narrative verbunden, die die Protagonisten 
in engem Verhältnis zur Umgebung beschreiben oder in Interaktionen zeigen. Ein-
gefangen und beschrieben werden diese Bindungen in Film und Literatur an Tran-
sitorten wie Arbeitsplätzen, Gaststätten, Wohnheimen und Straßen. In den Kapi-
teln 2.2 bis 2.5 zeige ich in den Analysen von Bekir Yıldız’ Türkler  Almanyada (1966), 
Rainer Werner Fassbinders Angst essen Seele auf (1973), Helma Sanders- Brahms 
Film Shirins Hochzeit (1976), Aras Örens Was will Niyazi in der Naunynstraße 
(1973), Der kurze Traum von Kağıthane (1974) und durch Güney Dals Roman Wenn 
Ali die Glocken läuten hört (1978), dass Arbeit zentral mit der Frage der Solidari-
tät verbunden ist.124 Dieses »Prinzip des Sozialen schlechthin«125 gelingt in keiner 
der Erzählungen, weil zum einen Arbeit und Wirtschaft von sozialer Ungleichheit 
geprägt sind und zum anderen auch ein die Akteure bindendes zivil- integratives 
Verhalten fehlt. Oft kommt es zur unerwarteten Eskalation von Gewalt. Einen zen-
tralen Grund hierfür machen die Produktionen selbst ersichtlich. Das Setting, die 
Schauplätze von Begegnungen, »wo Menschen, Männer wie Frauen, ihre vielfäl-
tigen Lebensentwürfe koordinieren«126, ist von Arbeitsplätzen, Treppenhäusern, 
Fluren, Zimmern in Wohnheimen mit mehreren Parteien, Gängen, Bahnhofshal-
len, Straßen etc. bestimmt, jedoch kaum von bestimmten öffentlichen Plätzen, 

122 Siehe hierzu: Herbert, Ulrich (2001): Geschichte Ausländerpolitik in Deutschland. Saisonar­
beiter, Zwangsarbeiter, Gastarbeiter, Flüchtlinge, München: C.H. Beck, S. 223.
123 Tatsächlich waren die zentralen Begriffe und Themen der ersten Interkulturellen Wochen 
in Deutschland (1975–1978) – damals noch Tag des ausländischen Mitbürgers (TAM) genannt – 
ebenfalls das isolierte Leben der ausländischen Arbeiternehmer, ihre Arbeits- und Wohnverhält-
nisse, Freizeit, Alltag und Solidarität. In Veranstaltungen und Diskussion am Tag des ausländi-
schen Mitbürgers standen vor allem die Lebensbedingungen der Gastarbeiter im Zentrum, der 
Begriff Kultur spielte hingegen keine Rolle. Siehe hierzu: Ezli (2020).
124 Gerahmt werden diese Analysen von Beschreibungen türkei-türkischer Filmproduktionen 
wie Dönüş von 1972 und Otobüs von 1974, in denen die Arbeitsmigration der Türken nach Eu-
ropa ebenfalls Thema ist. Siehe hierzu: Şoray, Türkan (1972): Dönüş, Spielfilm, Türkei, Akün 
Film. http://www.sinematurk.com/film/1173-donus/ (04.07.2017). Okan, Tunç (1974): Otobüs, 
Spielfilm, Türkei, Promete Film Yapımı.
125 Durkheim, Emile (1992): Über die soziale Arbeitsteilung. Studie über die Organisation höhe­
rer Gesellschaften, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 101.
126 Rosanvallon (2011): S. 46.

http://www.sinematurk.com/film/1173-donus/


36   1 Einleitung

Übergangsräumen und Transitzonen. Aus diesen Orten heraus scheint ein Verweis 
auf eine Gesellschaft, die in den Vorstellungen der Akteurinnen und Akteure als 
bindendes und »sinnvolles Ganzes« existieren könnte, nicht möglich.127 Die Span-
nung und paradoxe Struktur zwischen Differenz und Gleichgültigkeit wird anhand 
der sozialstrukturellen Unterscheidung zwischen oben und unten verhandelt, die 
zu komplexen dialogischen Verhältnissen zwischen Deutschen und Ausländern 
führt. Dieses unter den genannten Bedingungen gesellschaftliche Problem betrifft 
jedoch nicht nur die Arbeitsmigranten, sondern auch einen innerdeutschen und 
modifiziert einen innertürkischen Diskurs, wie ich ihn im Kapitel 2.5 aufzeige. In 
Kapitel 2.6 bis 2.8 stelle ich dar, dass Integration unter den genannten Bedingun-
gen nur in Form von Diskretion128 gelingen kann, wie sie Rainer Werner Fassbinder 
durch die gesellschaftspolitisch grundierte Liebesgeschichte zwischen einer alten, 
ehemals mit einem Polen verheirateten deutschen Frau und einem jungen marok-
kanischen Gastarbeiter, den alle als Türken sehen und Ali nennen, aufzeigt.129

Zu Beginn des dritten Kapitels Der Ausländer und sein Volk oder das Recht 
auf Repräsentation mache ich auf eine grundlegend veränderte soziale Kon-
stellation im Vergleich zu den 1960ern und 1970ern in der Bundesrepublik auf-
merksam. Trotz des Anwerbestopps von 1973 nimmt die Zahl der Ausländer in 
der Bundesrepublik, besonders türkischer Provenienz, bis Anfang der 1980er 
Jahre signifikant zu. Durch erneute und zunehmende Familienzusammenfüh-
rungen wegen des Anwerbestopps, die zwischen 1973 und 1978 stattfinden, 
ändert sich auch das soziale Gefüge und die »Komposition« der Migration in der 
Bundesrepublik.130 In dieser Zeit zieht ein Großteil der Gastarbeiter mit ihren 
Familien aus Wohnheimen in Mietwohnungen um, und ihre Kinder beginnen, 
Kindergärten und Schulen zu besuchen. Wenn bis 1973 83 % der Ausländer in 
Deutschland im erwerbsfähigen Alter sind, sind es Anfang der 1980er Jahre 
noch knapp die Hälfte.131 In dieser Zeit ändert sich auch die Diktion der Debat-
ten über ausländische Arbeiter und ihre Familien. 1979 löst der österreichische 
Verhaltensforscher Irenäus Eibl-Eibesfeldt eine große öffentliche Diskussion 
mit seiner Aussage aus, dass Türken zwar auch Menschen seien, aber Men-

127 Vgl. ebd.
128 Lotman, Jurij M. (2010): »Die Mechanismen des Dialogs«. In: ders.: Die Innenwelt des Den­
kens. Eine semiotische Theorie der Kultur, Berlin: Suhrkamp, S. 191–203, hier S. 201 f.
129 Der Arbeitstitel des Films lautete lange Alle Türken heissen Ali. 
130 Zum Verhältnis von Gruppengröße, ethnischen Grenzziehungen und Komposition siehe: 
Esser, Hartmut (2008): »Assimilation, Ethnische Schichtung oder selektive Akkulturation? 
Neue re Theorien der Eingliederung von Migranten und das Modell der intergenerationalen 
 Integration«. In: Migration und Integration, hg. v. Frank Kalter, Wiesbaden: VS Verlag für Sozial-
wissenschaften, S. 81–105, S. 93–96.
131 Siehe hierzu: Cohn-Bendit (1993): S. 101.



1.2 Aufbau des Buchs   37

schen mit einer anderen Kultur und deshalb nicht wirklich integrationsfähig.132 
Auch in der Politik erfolgt mit dem Regierungswechsel von 1982 eine weitaus 
entschiedenere Selbstbestimmung, das Deutschland kein Einwanderungsland 
sei. Ein zentraler Aspekt der Politik der Erneuerung der Regierung von Helmut 
Kohl ist die Begrenzung der Ausländerzahlen. Damit ist auch eine politische 
Kompetenzverlagerung vom Arbeitsministerium zum Innenministerium ver-
bunden, die just im Jahr des Regierungswechsels auch erfolgt. Mit ihr signali-
siert die Regierung, dass »nicht mehr sozialpolitische, sondern ordnungspoliti-
sche Aspekte im Vordergrund der Ausländerpolitik« stehen.133 Beide Entitäten, 
Kultur und Ordnung, finden sich im Kern der Arbeiten der Ethnologen und 
Soziologen Werner Schiffauer und Georg Elwert zu Fragen der Integration der 
Ausländer in Deutschland.134 Das Verstehen der anderen Kultur als eine andere 
Ordnung steht hier im Vordergrund. Als Leitkategorien rücken an die Stelle von 
Arbeit und Solidarität in den 1980ern Kultur und Bewusstsein, die im Narrativ 
»Wie lebt es sich als Türke in Deutschland?« zusammenlaufen.135

Die zentralen Themen der 1980er Jahre in Literatur und Film zur türkischen 
Migration sind Erfahrungen der Fremde, Emanzipation und Ehre. Die Rahmung, 
Bearbeitung und Gestaltung dieser Themen sind auch in den Debatten vom Ende 
der 1970er bis Ende der 1980er auf unterschiedlichsten Reflexionsebenen von einer 
»Hinwendung zur Differenz«136 geprägt.137 Ästhetisch mehr wie auch weniger aus-
differenzierte Bearbeitungen der türkischen Migration nach Deutschland orien-
tieren sich am Leitsatz »Wie lebt es sich als Türke in Deutschland?« in Kritik und 
in Bestätigung, auch wenn es in den komplexeren Erzählungen darum geht, nati-
onal-kulturelle Differenzen zu überwinden. Zur analytischen Disposition stehen 
in den Kapiteln 3.2 bis 3.4 die Filme 40 qm Deutschland (1986), Abschied vom 
falschen Paradies (1988), Yasemin (1988), Die Kümmeltürkin geht (1985) von 

132 Siehe: Hunn (2005): S. 494.
133 Herbert (2001): S. 250.
134 Schiffauer, Werner (1983): Die Gewalt der Ehre. Erklärungen zu einem türkisch­deutschen 
Sexualkonflikt, Frankfurt a. M.: Suhrkamp; Elwert, Georg (1982): »Probleme der Ausländerin-
tegration. Gesellschaftliche Integration durch Binnenintegration«. In: Kölner Zeitschrift für So­
ziologie und Sozialpsychologie 34, S. 717–731. In Hartmut Essers Integrationstheorie rückt auch 
an die Stelle der Perspektive des »marginal man« bei Robert Ezra Park, der Gruppe bei Milton 
Gordon die Mehrheitsgesellschaft als ein staatliches System.
135 Siehe hierzu: Elwert (1982). Schiffauer (1983). Siehe auch: Schiffauer, Werner (1984): 
»Religion und Identität. Eine Fallstudie zum Problem der Reislamisierung bei Arbeitsmigran-
ten«. In: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie, Vol. 10, Nr. 2, S. 485–516. 
136 Mecheril, Paul (2010): Migrationspädagogik, Landsberg: Beltz, S. 56.
137 Siehe hierzu auch: Brubaker, Roger (2008): »Die Rückkehr der Assimilation?«. In: Ethnizi­
tät in Gruppen, Hamburg: Hamburger Edition, S. 166–186, S. 166 f. 



38   1 Einleitung

Tev fik Başer, Hark Bohm und Jeanine Meerapfel, die Fernsehserie Die Baltas, 
Unsere Nachbarn (1983) des WDR nach dem Drehbuch von Yüksel Pazarkaya 
sowie die Romane und Erzählungen Die Leidenschaft der Anderen (1981), Die 
Blaue Maske (1988), Frauen, die sterben ohne dass sie gelebt hätten (1986) von 
Aysel Özakın und Saliha Scheinhardt. In ihnen dominieren im Unterschied zu den 
1970ern nicht mehr Transiträume, sondern Aufnahmen enger und geschlossener 
Räume, die von zugestellten Zimmern bis zu Gefängniszellen reichen. Das multi-
kulturelle Paradox, dass das Anderssein des Anderen zwar verstanden wird, aber 
im sozialen Prozess nicht als Ressource der Unterscheidung dienen soll, erfährt in 
Literatur und Film der 1980er seine stärkste Ausprägung. An die Stelle der domi-
nierenden Beobachtungsform der sozialstrukturellen Unterscheidung zwischen 
oben und unten tritt in den 1980ern diejenige zwischen innen und außen. 

Das Kapitel 4 Von der Herkunfts­ zur Konfliktgesellschaft leite ich wieder mit 
einem bevölkerungspolitischen Wandel ein: Zwischen den Jahren 1988 und 1992 
findet in der Bundesrepublik erneut ein signifikanter bevölkerungspolitischer 
Wandel statt. In dieser Zeit wandern 3,5 Millionen Menschen, Spätaussiedler, 
Bürger anderer Staaten und Asylbewerber zusammengenommen, in die Bundes-
republik ein.138 Der Begriff des Ausländers wird zunehmend verwirrend, denn 
selbst die Spätaussiedler werden nicht als Herkunftsdeutsche  – wie von der 
Regierung definiert ‒, sondern als Ausländer wahrgenommen.139 Und auch die 
Novellierung des Ausländergesetzes von 1990 wird dem Faktum der Einwande-
rungsrealität in der Bundesrepublik nicht gerecht. Dass diese nun endlich als 
»multikulturelle Gesellschaft« anerkannt werden müsse, ist hingegen die Diktion 
der populärwissenschaftlichen Texte von Daniel Cohn-Bendit, Claus Leggewie 
und vielen anderen.140 1989 wird beispielsweise in Frankfurt am Main das Amt 
für Multikulturelle Angelegenheiten (AMKA) gegründet.141 Gelingen kann diese 
Politik der Differenz, die auf Gleichheit zielt, nur über einen Weg der Konflikte 
und nicht mehr allein über das Verstehen des Anderen.142

138 Siehe hierzu: Cohn-Bendit/Schmid (1993): S. 340.
139 Siehe hierzu: Herbert (2001): S. 276. Siehe hierzu auch: Bade, Klaus (1992): »Das Eigene und 
das Fremde. Grenzerfahrungen in Geschichte und Gegenwart«. In: ders.: Deutsche im Ausland. 
Fremde in Deutschland. Migration in Geschichte und Gegenwart, Frankfurt a.  M.: Büchergilde 
 Gutenberg, S. 15–28, hier S. 16.
140 Cohn-Bendit/Schmid (1993); Leggewie, Claus (1993): Multi Kulti. Spielregeln für die Viel­
völkerrepublik, Berlin: Rotbuch.
141 Siehe hierzu: Stadt Frankfurt am Main (2009): 20JahreAMKA. 1989–2009 Amt für Multi­
kulturelle Angelegenheiten. Stadt Frankfurt am Main, Stadt Frankfurt, https://www.frankfurt.de/
sixcms/media.php/738/Publ_20_Jahre_AmkA.pdf (zuletzt 02.01.2019).
142 Siehe hierzu: Hirschman, Albert O. (1994): »Wieviel Gemeinsinn braucht die liberale 
 Gesellschaft?«. In: Leviathan 22:2, S. 293–304. 

https://www.frankfurt.de/sixcms/media.php/738/Publ_20_Jahre_AmkA.pdf
https://www.frankfurt.de/sixcms/media.php/738/Publ_20_Jahre_AmkA.pdf


1.2 Aufbau des Buchs   39

Die zentralen Themen der 1990er Jahre in Literatur und Film sind Sprache 
und Körper, die ich in den Kapiteln 4.3 bis 4.7 behandle. Die Gestaltung und Bear-
beitung der türkischen Migration nach Deutschland und ihre Folgen wandeln sich 
durch diese Verschiebung von einer Literatur der Fremde zu einer Literatur der 
Verfremdung.143 Im Film, aber auch in der Literatur, ändern sich die Topografien 
und Topologien, die Artikulationsstrukturen und Praktiken der Akteure. An die 
Stelle der engen Wohnungs- und Gefängnisräume der 1980er Jahre treten Stadt-
teile und Straßen, deren Akteure in Bewegung sind und mit Sprachkompetenz 
und Sprachgewalt auftreten. Ihre Herkunft ist nicht mehr die Türkei, sondern sie 
leben in peripheren Stadtteilen in Hamburg, Berlin und Istanbul und in hybriden 
Sprachkonstellationen. Sie bilden die Grundlagen und Austragungsmedien der 
Konstitution hybrider Identitäten und der mit ihnen zusammenhängenden Kon-
flikte zwischen Peripherie und Zentrum. Das bindende Narrativ ist nicht mehr 
eine Frage nach einer nationalen Zugehörigkeit; zugleich fehlt eine Richtungs-
vorgabe wie »Wir wollten alle Amerikaner werden«. So lautet das formierende 
Narrativ der 1990er Jahre: »Wie lebt es sich in Deiner Haut?«. 

Äußerst interessant ist, dass wir neben den Straßensequenzen viele Auf-
nahmen sehen, die zeigen, wie Akteure die Wohnungen ihrer Eltern verlassen. 
Neben dem Motiv der Schwelle spielen mit dem Hinausgehen und Draußensein 
zudem Jacken als Motiv eine besondere Rolle. Diese spezifische Konstellation des 
Auftretens im öffentlichen Raum korreliert mit den integrationstheoretischen 
Reflexionen zu Konflikt (Dubiel, Hirschman, Heitmeyer) und Inklusion (Nassehi, 
Stichweh). Denn Inklusion bedeutet zugleich Exklusion. Sehr eindrücklich zeigt 
sich diese paradox-antagonistische Struktur der Integration und gleichzeitigen 
Desintegration in den Werken von Emine Sevgi Özdamar, Zafer Şenocak, Feridun 
Zaimoğlu und in den Filmen von Thomas Arslan, Fatih Akın, Ayşe Polat, Yüksel 
Yavuz, Kutlu Ataman und Buket Alakuş, die am Ende des vierten Kapitels zur Dis-
position stehen und die Phase der Integration dieser Kulturgeschichte einläuten. 
Ebenfalls äußerst bemerkenswert ist in den Arbeiten der 1990er Jahre wie bei-
spielsweise in Das Leben ist eine Karawanserei, Die Prärie, Abschaum, Geschwis-
ter, Dealer, Kurz und Schmerzlos, Auslandsrournee, Aprilkinder, Lola 
und Bilidikid und Anam, dass wir trotz vieler Straßensequenzen in keiner Pro-
duktion, ob Film oder Literatur, erfahren, in welcher Straße wir uns überhaupt 
befinden. Es gibt keine einzige Aufnahme eines Straßenschildes. Diese Beson-

143 Vgl.  für viele: Bay, Hansjörg (1999): »Der verrückte Blick. Schreibweisen der Migration  
in Özdamars Karawanserei Roman«. In: Sprache und Literatur 30:83, S.  29–46. Siehe auch 
Ezli, Özkan (2006): »Von der Identitätskrise zu einer ethnografischen Poetik. Migration in der 
deutsch-türkischen Literatur«. In: Literatur und Migration, Sonderband edition text + kritik, 
München, S. 61–73. 



40   1 Einleitung

derheit korreliert mit dem politischen Anliegen vieler Autoren und Regisseure, 
die die Botschaften ihren Produktionen als universelle begreifen.144 Tatsächlich 
spielt anstelle einer spezifisch kulturellen oder nationalen Bindung die Weltver-
bundenheit der Akteure in diesen Reflexionen eine herausragende Rolle.145 Sie 
ist die Grundlage ihrer Kritik an Nation und einem kulturellen Sein zwischen 
den Stühlen. Dies gilt ebenfalls für ihre sozialstrukturellen Positionierungen als 
Schulabrecher, Dealer, Homo- und Transsexuelle und als Obdachlose in Literatur 
und Film jenseits einer Integrations- oder Aufstiegsgesellschaft. Mit diesen trans-
kulturellen Rollen und sozialstrukturellen Positionierungen geht es im Kern nicht 
um Integration, sondern um Artikulation als Kritik und um die Grundlage neuer 
sozialer Kontakte. Die Praktiken der Akteure in den 1990er Jahren sind daher 
vielmehr davon bestimmt, raumschaffend zu agieren und sich nicht im Gegenteil 
zu verorten. Letzteres steht als Praxis hingegen im Zentrum der Arbeiten in den 
2000er Jahren. An die Stelle von Raum und Räumen treten hier als Rahmungen 
der Praktiken verstärkt Orte und Territorien. Sie verschieben die Praktiken vom 
offenen Körper, vom lauten und auffallenden Sprechen zu den körperlichen Prak-
tiken selbst. Zugleich kommen die Akteure in Film und Literatur im Unterschied 
zu den 1990er Jahren am Ende der Erzählungen immer auch an einem bestimm-
ten Ort an. 

Auch wenn sich die deutsch-türkische Literatur und der Film seit den 1990er 
Jahren durch eine ungemeine Produktivität und Vielfalt auszeichnen,146 die 
man in diesem Zusammenhang als ein »Laboratorium der Gegenwartsliteratur« 
bezeichnen kann,147 gibt es auch in der ersten Dekade des 21. Jahrhunderts einen 
rahmenden und orientierenden Leitsatz, der erneut eine komplexe und neue Ver-
bindung zwischen gesellschaftspolitischen und ästhetischen Narrativen zeigt. In 
der Politik findet auf zwei Ebenen ein zentraler Wandel statt, wie ich ihn einlei-
tend in Kapitel 5.1 Kultur als Ressource und das Ankommmen in der Mehrheitsge­
sellschaft für das letzte materialanalytische Kapitel festhalte. Die Bundesrepublik 
vollzieht in der ersten Dekade des 21.  Jahrhunderts durch Gesetzesänderungen 
(2000/2014: Staatsbürgerschaft; 2005: Zuwanderung;  2006:  Gleichbehandlung), 

144 Siehe hierzu: Ataman, Kutlu (1998): Lola und Bilidikid. Interview mit Ataman, Fridolfing: 
absolut Medien GmbH. Siehe hierzu auch: Akın, Fatih (1998): Kurz und schmerzlos. Interview mit 
Fatih Akın, Hamburg: Universal Pictures GmbH. 
145 Siehe hierzu: Zaimoğlu, Feridun (1995): Kanaksprak. 24 Misstöne vom Rande der Gesell­
schaft, Berlin: Rotbuch, S. 11. Arslan, Thomas (1997): Dealer, Mainz: Zweites Deutsches Fern-
sehen. Akın, Fatih (1998): Kurz und schmerzlos, Hamburg: Wüste Film Produktion. Siehe auch: 
Ataman, Kutluğ (1998): Lola und Bilidikid, Berlin: Zero Fiction Film GmbH.
146 Cheeseman (2007): S. 13. 
147 Heinrichs, Petra (2011): Grenzüberschreitungen: Die Türkei im Spiegel deutschsprachiger 
Literatur. Ver­rückte Topographien von Geschlecht und Nation, Bielefeld: Aisthesis, S. 331.



1.2 Aufbau des Buchs   41

 Integrationsgipfel und seit 2006 auch Islamkonferenzen den Wandel zu einem Ein-
wanderungsland. Auf der zweiten Ebene sind es die Wirksamkeit des Gebrauchs 
und die Definition des Begriffs »Migrationshintergrund«, die in  Statistiken ab 
2005 in Debatten und im Alltagsgebrauch in den 2000ern wirksam werden und 
auch für Diversity­Policies bis heute ein zentrales Instrument  darstellen.148 Bei 
diesen Auseinandersetzungen geht es weder um ein Verstehen, noch um ein Aner-
kennen der anderen Kultur, sondern um die Betonung individueller Kompetenz 
als kultureller ‒ vor allem ökonomischer ‒ Ressource und um die des familiären 
Hintergrundes.149

Seit 2000er Jahren ist das zentrale Thema in Literatur und Film die hybride 
Konstellation der Familie und ihre Geschichte in einer von Diversität geprägten 
Gesellschaft. Diese Aspekte stellen die Fragen des Zusammenlebens und die 
 mögliche Entwicklung impliziter und expliziter sozialer Regeln auf den Prüf-
stand. Sie bestimmen neben den literarischen auch die politischen Erzählungen 
der 2000er Jahre. Nicht mehr die körperlich-expressiven Individuen sind allein 
hybrid, sondern auch ihre Vergangenheit, ihre Herkunft und ihre Praktiken. Lite-
rarisch nimmt der Grad verfremdend surrealen Schreibens (Özdamar) oder des 
pointierten Nachdichtens wie in der Kanak Sprak (Zaimoğlu) ab. An die Stelle 
von Sprachspielen und des Tabubruchs, an die Stelle des »Aushaltens von Dif-
ferenz« durch die Gleichzeitigkeit von Inklusion und Exklusion treten Beschrei-
bungen von Abfolgen und Bestimmungen sozialer Praktiken.150 Über die Praxis 

148 Siehe hierzu: Sachverständigenrat für Integration und Migration (2021): Normalfall 
Diversität? Wie das Einwanderungsland Deutschland mit Vielfalt umgeht, Jahresgutachten 2021, 
S.  24 f; https://www.svr-migration.de/wp-content/uploads/2021/05/SVR_Jahresgutachten_2021.
pdf (zuletzt 19.05.2021). 
149 Siehe hierzu: Faist, Thomas (2013): »Kulturelle Diversität und soziale Ungleichheiten«. 
In: Die Integrationsdebatte zwischen Assimilation und Diversität. Grenzziehungen in Theorie, 
Kunst und Gesellschaft, hg. v. Özkan Ezli, Andreas Langenohl, Valentin Rauer, Claudia Voig-
tmann, Bielefeld: transcript, S.  87–118. Siehe ebenfalls: Vertovec, Steven (2010): »Towards 
 post- multiculturalism? Changing Communities, conditions and contexts of diversity«. In: Inter­
national Social Science Journal 199, S 83–95. Einen Migrationshintergrund haben alle Personen, 
deren Eltern oder Großeltern nach 1949 nach Deutschland ein- oder zugewandert sind. Wenn 
früher mit den Begriffen Südländer, Gastarbeiter, Ausländer, ausländische Mitbürger einzelne 
Akteure oder Kollektive gemeint waren und Mehrheit und Minderheit getrennt wurden, geht es 
beim Differenzmarker »Migrationshintergrund« mit mittlerer Reichweite um das Individuum 
und um die Familie bis in die dritte Generation hinein.
150 Zugleich entstehen ab 2005 viele autobiografische Texte hauptsächlich von Deutsch- 
Türkinnen und Komödienfilme, in denen die deutsch-türkische Familie das Leitmotiv ist. Siehe: 
Texte (Auswahl): Sevindim, Aslı (2005): Candlelight Döner. Geschichten über meine deutsch­ 
türkische Familie, Berlin: Ullstein. Alanyalı, Iris (2007): Die blaue Reise. Und andere Geschichten 
aus meiner deutsch­türkischen Familie, Reinbek: Rowohlt. Akyün, Hatice (2007): Einmal Hans 

https://www.svr-migration.de/wp-content/uploads/2021/05/SVR_Jahresgutachten_2021.pdf
https://www.svr-migration.de/wp-content/uploads/2021/05/SVR_Jahresgutachten_2021.pdf


42   1 Einleitung

der Verortung werden kulturelle und nationale Marker nicht mehr grundsätzlich 
in Frage gestellt, sie werden explizit zu Material und Ressourcen der Erzählun-
gen. In den Kapiteln 5.2 Ankommen in filmischen und literarischen Erzählungen, 
5.3. Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzählen und in 5.4 
Entscheidungen und Integration zeige ich dies ausführlich anhand der Arbeiten 
Meine verrückte türkische Hochzeit (2005), Auf der Anderen Seite (2007), 
Die Fremde (2010), Almanya. Willkommen in Deutschland (2011) und vielen 
anderen Filmen. In der Literatur zeige ich diesen Wandel in Kapitel 5.5 Kultur als 
Praxis oder die Produktion von Vielfalt anhand der Erzählung Der Hof im Spiegel 
(2001) von Emine Sevgi Özdamar, den Romanen Sonnentrinker (2002) von Kemal 
Kurt, Selam Berlin (2004) von Yade Kara, Leyla (2005) von Feridun Zaimoǧlu, 
Die Tochter des Schmieds (2005) von Selim Özdoǧan, Das Geheimnis meiner tür­
kischen Großmutter (2008) von Dilek Güngör und Der Pavillon (2009) von Zafer 
Şenocak und einigen anderen Texten. Eine besondere Rolle werden hier auch die 
Konjunktur der Ethno-Comedy, Multi-Kultikomödien und die Häufung von Doku-
mentarfilmen zu den Folgen der türkischen Migration nach Deutschland und 
zurück in die Türkei spielen. 

Am Ende steht mit dem Schluss Epilog: Warum eine Kulturgeschichte der 
Migration notwendig ist, der die Rückkehr der nationalen Kategorien in ihrer 
komplexen Konstellation als Ausblick skizziert. Wenn Praktiken in den 2000er 
Jahren Orientierungen geben und diese selbst durch ihre Entscheidungen und 
Handlungen schaffen, weil die Fragen der Herkunft und Ankunft geklärt und 
gerahmt wirken, wird die Zusammengehörigkeit in den Werken seit den 2010er 
und besonders nach den 2015er Jahren wieder zur Disposition gestellt. Wie in 
der Geschichte der türkischen Migration nach Deutschland, die zugleich die 
Geschichte der Integration in der Bundesrepublik ist, haben wir es heute bei der 
neuen Migration nach Deutschland mit einem »Überschuss an Energie« zu tun, 
deren »Bewegungsimpulse« noch »ungerichtet« sind, die paradoxerweise eben-

mit scharfer Soße. Leben in zwei Welten, München: Goldmann. Özkan, Hülya (2011): Güle, Güle 
Süperland. Eine Reise zu meiner schrecklich netten türkischen Familie, München: Droemer Knaur. 
Eckes, Nazan (2012): Guten Morgen, Abendland. Almanya und Türkei: Eine Familiengeschichte, 
Köln: Bastei Lübbe. Spielfilme (Auswahl): Saul, Anno (2005): Kebab Connection, Universum 
Film GmbH, Deutschland. Wacker, Torsten (2004): Süperseks, Warner Home Video, Deutsch-
land. Holtz, Stefan (2007): Meine verrückte türkische Hochzeit, Turbine Medien, Deutschland; 
Akkuş, Sinan (2008): Evet, Ich will, Studio Infopictures, Deutschland. Şamdereli, Yasemin 
(2010): Almanya. Willkommen in Deutschland, Concorde Filmverleih Gesellschaft, Deutschland; 
Dag ̌tekin, Bora (2006–2009): Türkisch für Anfänger, Universum Film GmbH, Deutschland. Siehe 
auch: Literaturverzeichnis.



1.2 Aufbau des Buchs   43

falls für die vermeintlich schon lange Angekommenen gilt.151 Ob ungerichtete 
Impulse und Energien der aktuellen Migration und der Geschichte der Integra-
tion in der Bundesrepublik Deutschland in ihrer neuen anstehenden Geschichte 
zu gesellschaftlichen Regelbildungen führen werden, wird neben den sozial-
strukturellen Komponenten in entscheidendem Maße davon abhängen, welche 
Narrative im Wechselspiel von Debatten, politischem System und ästhetischem 
Feld entstehen und sich durchsetzen werden. Allein der Ausblick der vorliegen-
den Kulturgeschichte wird mit Einblicken in die aktuellen ästhetischen Refle-
xionen zur Migration nach Deutschland und ihren Folgen zeigen, dass auch 
das  politische Jahrzehnt der Integration in den 2000er Jahren wie die anderen 
Dekaden zuvor auch nur eine Phase war. Denn allein in aktuellen Filmen und 
Texten zeichnet sich ein erneuter Bruch ab, der die integrative Gesellschaft der 
2000er Jahre im Kern wieder in Frage stellt.

Daher handelt es sich bei der vorliegenden Kulturgeschichte der Migration 
um keine Entwicklungs-, keine Emanzipations- und um keine Integrationsge-
schichte, wie sie bisher ansatzweise in der Forschung skizziert wurde. Es geht in 
der vorliegenden Kulturgeschichte der Migration aber auch nicht um die Darstel-
lung einer Serie oder um eine Aneinanderreihung diverser historisch-politischer 
Konstellationen. Die vorliegende Geschichte ist eine der Übergänge, der Brüche, 
der Anfänge und Enden von ästhetischen und politischen Erzählweisen, die nicht 
danach fragt, wohin sie führen, sondern woher sie kommen, was ihren Wandel 
bestimmt und bis wohin sie reichen. Es geht darum, die unterschiedlich histo-
risch bedingten ästhetischen und politischen Sprech- und Schreibweisen, die die 
Geschichte der Migration und der Integration in der Bundesrepublik bestimmt 
haben, in ihren Herkünften, in ihrer zeitlichen Dauer und ihren Reichweiten auf-
zuzeigen. 

Aktuell scheint sich das deutsch-türkische Verhältnis erneut zu verschie-
ben und in eine neue politische Konstellation zu führen, die eine fundamentale 
innertürkische und damit zugleich eine sich in der bundesrepublikanischen 
Gesellschaft vollziehende Trennung zur Grundlage hat. Neben den bereits 
erwähnten ästhetischen Produktionen macht eine unter vielen Studien auf die 
besondere Komplexität dieser aktuellen Konstellation aufmerksam; dass auch 
das Angekommen-Sein, wie es in den 2000ern emphatisch beschworen wurde, 
eine ihm nämlich inhärente Störung aufweist, die bereits Çevikollus kurze Rede 
in Köln andeutete. Nach einer 2016 unternommenen Studie der Westfälischen 

151 Vgl. Koschorke, Albrecht (2004): »Codes und Narrative. Überlegungen zur Poetik der funk-
tionalen Differenzierung«. In: Grenzen der Germanistik. Rephilologisierung oder Erweiterung?,  
hg. v. Walter Erhart, Stuttgart: Metzler, S. 174–185, hier S. 184.



44   1 Einleitung

Wilhelms-Universität Münster zur Integration der türkeistämmigen Menschen in 
Deutschland geben 90 % der 1201 Befragten von der ersten bis zur dritten Gene-
ration an, dass sie sich in Deutschland sehr wohl bis wohl fühlen. 87 % Prozent 
fühlen sich zudem eng bis sehr eng mit Deutschland und der Türkei verbunden. 
Doch neben diesen national wie auch transnational hohen integrativen Werten 
steht paradoxerweise eine weitere Selbstwahrnehmung: Obwohl sie sich wohl-
fühlen, empfinden sich 51 % der Befragten in Deutschland zugleich als »Bürger 
zweiter Klasse«.152 Dieses Gefühl wird nach Aussage der Probanden nicht auf 
eine  Verteilungsungerechtigkeit, auf Barrieren in Bildung und Einbeziehung in 
den Arbeitsmarkt in Deutschland zurückgeführt, was die klassischen Felder der 
Diskriminierung sind. Denn insgesamt fühlen sich die meisten gerecht behan-
delt. Dennoch haben sie das Gefühl, sie könnten sich noch so sehr anstrengen, 
sie würden nie als ein Teil dieser Gesellschaft anerkannt werden.153 Sprich, sie 
können Ärzte, Anwälte, Kulturschaffende oder Unternehmer in Deutschland sein, 
werden aber nicht als Angekommene angesehen. Und tatsächlich gibt es unter 
den Befragten beruflich gut bis sehr gut gestellte Probanden. Man möchte hier 
nachhaken und fragen, wie es sein kann, dass man sich in solchen Positionen 
als »Bürger zweiter Klasse« fühlt? Woher kommt es, dass die Gefühlslagen des 
Wohl- und Unwohlseins, des Angekommen-Seins und des Niemals-ankommen- 
Könnens zugleich präsent sind? Warum sind gelebte Praxis und Vorstellungen 
so weit voneinander entfernt? Um was für eine Art der Betroffenheit handelt es 
sich hier? Aus welchen Elementen setzt sich dieses Unterdrückt-Sein zusammen? 
Nach dem Fazit der Münsteraner ist es der Streit um den Islam, der die Wider-
sprüche maßgeblich bestimmt.154 

Es ist sicher nicht von der Hand zu weisen, dass ein Großteil der Islamde-
batten, wie sie in den vergangenen Jahren und Jahrzehnten geführt wurden, 
weniger lösungsorientiert als in vielen Fällen unbeabsichtigt problemfördernd 
waren. Das lag weniger an den Themen selbst, sondern vielmehr an der Art und 
den Zusammenhängen, wie die Debatten von unterschiedlichen Seiten geführt 
wurden und an dem Widerspruch, den sie immer wieder produzierten. Wenn auf 
der einen Seite differenzierende Beschreibungen von unterschiedlichen mus-
limischen Gruppen und Kleidungsstücken in der Geschichte der Migration der 
Bundesrepublik diskursiv und im Alltag immer üblicher wurden, stehen neben 
diesem Differenzierungsprozess vereinheitlichende Diskussionen über Fragen 

152 Pollack, Detlef/Müller, Olaf/Rosta, Gergely/Dieler, Anna (2016): Integration und Religi­
on aus der Sicht von Türkeistämmigen in Deutschland, Repräsentative Erhebung von TNS Emnid 
im Auftrag des Exzellenzclusters „Religion und Politik“ der Universität Münster, S. 10.
153 Ebd., S. 11.
154 Pollack (2016): S. 20.



1.2 Aufbau des Buchs   45

von Gewalt, Unterdrückung, Islam und Demokratie, die sie wiederum aus ihrer 
erreichten Alltäglichkeit herausgerissen haben und wieder herausreißen. Diese 
Praxis der Entortung zeigen aber auch aktuelle ästhetische Reflexionen von 2017 
wie Fatma Aydemirs Roman Ellbogen, Fatih Akıns Film Aus dem Nichts oder 
Dilek Güngörs Ich bin Özlem von 2019. In Aydemirs Roman von 2017 wird die 
Wut einer deutsch-türkischen Mädchengang aus dem Berliner Wedding auf ihre 
Familien und die deutsche Gesellschaft beschrieben, die sich in einer spontanen 
Tötung eines unbekannten deutschen Studenten nachts an der U-Bahn-Halte-
stelle Friedrichstraße entlädt. Als Motiv für die Tat gibt die Erzählerin nur an, 
dass ihre Wut so groß ist, »dass sie nicht mehr in mich hineinpasst«.155 Später 
im Roman sagt sie, sie haben den Studenten auf die Bahngleise gestoßen, »weil 
solche Typen […] meinen, die Welt gehört ihnen«.156 Und Akın hat als Beweggrund 
für seinen Film Aus dem Nichts, der auf die NSU-Morde (2000–2007) und auf 
den Nagelbomben-Anschlag auf deutsch-türkische Geschäfte in Köln 2005, deren 
rechtsradikale Täter erst im Herbst 2011 ermittelt wurden, mitunter zurückgeht, 
dass er selbst auch »ein potentielles Opfer« hätte sein können.157 Weil die rechts-
radikalen Täter im Film vor Gericht ihre Strafe nicht bekommen, rächt sich die 
Protagonistin an diesen, in dem sie sich und die Mörder ihres türkischstämmigen 
Mannes tötet. Der kulturelle Vertrag der 2000er Jahre, in dem Diversität politisch 
und ästhetisch als kulturelle und ökonomische Resource begriffen und verhan-
delt wurde, ist hier aufgelöst. Auch der bekannte türkischstämmige Anwalt der 
Nebenanklage im NSU-Prozess, Mehmet Daimagüler, der nach eigener Aussage 
in den 2000er Jahren in Deutschland noch was werden wollte158, konstatiert in 

155 Aydemir (2017): S. 114.
156 Ebd., S. 244.
157 Tageszeitung (2017): »›Rache ist nichts Ethnisches‹« Fatih Akın zum Film Aus dem 
Nichts«. In: taz, 19.11.2017, http://www.taz.de/!5460666/ (zuletzt 02.01.2019).
158 Siehe hierzu: Daimagüler, Mehmet (2017): Empörung reicht nicht! Unser Staat hat versagt. 
Jetzt sind wir dran, Köln: Bastei Lübbe. Daimagüler, Kind türkischer Gastarbeiter aus Siegen, 
studierte Jurisprudenz in Bonn, machte seinen Master an der Harvard University, promovierte 
an der Universität Witten-Herdecke und war schließlich Mitglied im Bundesvorstand der FDP 
(1999–2005). Sein Werdegang wurde in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung als ein »Traum von 
Integration« bezeichnet. Siehe hierzu: Becker, Lisa (2012): »Mehmet Daimagüler. Ein Traum von 
Integration«. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 07.05.2012, https://www.faz.net/aktuell/
beruf-chance/mein-weg/mehmet-daimagueler-ein-traum-von-integration-11739004.html?print-
PagedArticle=true#pageIndex_0 (27.03.2019). Im Jahr 2015 schreibt er nach dem Aufdecken der 
NSU-Morde und seiner Arbeit am NSU-Prozess, »[i]ch weiß, ich habe in Deutschland keine Hei-
mat, jedenfalls keine selbstverständliche wie meine deutschen Freunde, allenfalls eine Heimat 
bis auf weiteres. Auf Polizei und Justiz kann ich im Zweifel zählen. In Deutschland geboren, 
eine Eins im Deutsch-Abi? Hat nichts zu bedeuten. Ich bin Türke, mit einem deutschen Pass.« 

http://www.taz.de/!5460666/
https://www.faz.net/aktuell/beruf-chance/mein-weg/mehmet-daimagueler-ein-traum-von-integration-11739004.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/beruf-chance/mein-weg/mehmet-daimagueler-ein-traum-von-integration-11739004.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/beruf-chance/mein-weg/mehmet-daimagueler-ein-traum-von-integration-11739004.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0


46   1 Einleitung

diesem Zusammenhang, dass er nicht wütend sein will, aber wütend ist.159 Ver-
mehrt treten an die Stelle von Emotionen Affektlagen wie Angst, Wut und Ressen-
timents, die Verhandlungen unterbrechen. 

Um den in dieser Einleitung vorab kurz skizzierten gesellschaftspolitischen 
Transformationsprozess von den 1960er Jahren bis heute beschreiben zu können, 
stehen im Zentrum der vorliegenden Kulturgeschichte das Verhältnis zwischen 
Alltag, Vorstellungen, Debatten, Praktiken, Politik und Ästhetiken, die ich der 
vorliegenden Studie mit der analytischen Entfaltung der repräsentativen Sätze 
von den 1960ern bis heute aufzeigen möchte. Eine Geschichte, die die Gegenwart 
in unterschiedlichsten Formen mitbestimmt. Denn ein fragiles Verhältnis zur Her-
kunfts- und Ankunftsgesellschaft und zu universellen demokratischen Werten 
zeigt sich nicht nur in den aktuellen ästhetischen Reflexionen, sondern ebenfalls  
im Aufkommen der AfD. Als der Zentalrat der Muslime und die AfD am Verfas-
sungstag des Jahres 2016 ins Gespräch kommen wollten, überreichte der Zen-
tralvorsitzende, Aiman Mazyek, der damaligen AfD-Vorsitzenden Frauke Petry 
zu Beginn das Grundgesetz. Doch nach einer knappen Stunde wurde das Treffen 
abgebrochen. Es sei nach Ansicht vieler Beteiligter unmöglich gewesen, auf 
Grundlage der Verfassung eine Diskussion über Wertvorstellungen zu führen.160  
Der Wille zu sprechen, draußen weiter zu sprechen, weil man drinnen viel gespro-
chen hat, scheint hier gebrochen.

Zwei besondere Aspekte sind für die vorliegende Kulturgeschichte der Migra-
tion in der Bundesrepublik konstitutiv. Erstens, das im Prolog angedeutete und 
im Verlauf des Buches immer wiederkehrende mikropolitisch-ephemere Verhält-
nis zwischen Öffentlichkeit, politischem System und Kulturproduktion. Zwei-
tens, die nun aus einer zunächst persönlich gehaltenen Analyse der Ausstellung 
Das neue Deutschland. Von Migration und Vielfalt folgende Darstellung einer in 
unterschiedlichen topografischen Konstellationen ebenfalls immer wiederkeh-
rende Störung der Erzählung als Kontroverse. 

Siehe hierzu: Daimagüler, Mehmet (2015): »Ich klage an. Der NSU-Prozess und meine Wut«, 
12.11.2015, https://www.zeit.de/2015/44/nsu-prozess-wut (zuletzt 27.03.2019).
159 Siehe hierzu: Daimagüler, Mehmet (2015): »Ich klage an. Der NSU-Prozess und meine 
Wut«, 12.11.2015, https://www.zeit.de/2015/44/nsu-prozess-wut (zuletzt 27.03.2019).
160 Frankfurter Allgemeine Zeitung (2016): »AfD bricht Treffen mit Muslimrat ab«. In: FAZ, 
23.05.2016, http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/afd-bricht-treffen-mit-zentralrat-der-mus 
lime-ab-14248328.html (zuletzt 05.06.2018). Siehe hierzu auch: Ezli, Özkan/Thym, Daniel 
(2018): »Verfassung und Gemeinsinn«. In: Merkur. Deutsche Zeitschrift für Europäisches Denken, 
Stuttgart: Klett-Cotta. 

https://www.zeit.de/2015/44/nsu-prozess-wut
https://www.zeit.de/2015/44/nsu-prozess-wut
http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/afd-bricht-treffen-mit-zentralrat-der-muslime-ab-14248328.html
http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/afd-bricht-treffen-mit-zentralrat-der-muslime-ab-14248328.html


1.3 Deutschland. Eine Einwanderungsgesellschaft ohne Kulturgeschichte    47

1.3  Deutschland. Eine Einwanderungsgesellschaft 
ohne Kulturgeschichte 

Am 7.  März 2014 führen wir, das Kuratorenteam, den sächsischen Innenminis-
ter Markus Ulbig und die Dresdener Oberbürgermeisterin Helga Orosz durch die 
Ausstellung Das neue Deutschland. Von Migration und Vielfalt. Eine Ausstellung, 
die die Geschichte und Aktualität von Migration und Integration in Deutschland 
zum Thema macht. In ihrem Zentrum steht die Frage, wie Deutschland durch 
Ein- und Auswanderung zu einer neuen Gesellschaft wurde. Das Leitmotiv der 
Ausstellung ist die Stadt im konkreten und metaphorischen Sinne; sie steht pars 
pro toto für die Gesellschaft und eine Kontaktzone zwischen Mobilen und Sess-
haften. Gegliedert ist die Ausstellung in drei große Räume. In den ersten beiden 
Räumen bewegen sich die Museumsbesucherinnen und -besucher zum einen 
durch abstrakte Themeninseln, die Themen wie Grenze, Gesetz, Debatte, Wirt-
schaft und Religion aufgreifen, zum anderen durch städtische Topografien: durch 
die Straße, ins Parlament, über den Marktplatz, ins Gotteshaus oder Museum.161 
Gebaut ist die Stadt ebenso wie die Themeninseln aus hölzernen Transport- und 
Obstkisten, die (in allen drei Ausstellungsräumen) Wandlungs- und Bauprozes-
sen unterliegen. 

Im ersten Raum bilden die aufeinander gestapelten Transportkisten – Holz-
säulen in unterschiedlichen Höhen und Konstellationen – eine Art Stadtsilhouette. 
Auf den einzelnen Säulen thronen die bekannten Stadtikonen: die New Yorker 
Freiheitsstatue, die Jesusstatue von Rio de Janeiro, der Pariser Eiffelturm oder die 
Istanbuler Blaue Moschee. Die Stadtikonen sind kleine Kunstwerke, gebaut aus 
beispielsweise Dr.  Pepper-Dosen, Styropor und Marshmallowpackungen (Frei-
heitsstatue), aus Ayranbechern und Alpenmilchtüten (Blaue Moschee). Die kul-
turellen Symbole und Kennzeichen sind hier keine rein ideellen Manifestationen 
von Freiheit oder Religion oder deren konstituierende Repräsentation. Vielmehr 
bringen sie Disparates vom Geschmack, über den Konsum, die Warenzirkulation 
bis zur Ideenzirkulation aus unterschiedlichen Herkünften zusammen. Sie sind 
als Assemblage aus Bedürfnisstruktur und Zeichen zu verstehen.

Abseits dieser Skyline von Weltstädten zeigt eine – ebenfalls auf Transport-
kisten montierte  – Videoinstallation, einen Menschenzug auf dem Weg durch 
eine Wüste. Dann folgen Interviewauszüge, in denen Neu-Dresdener erzählen, 
warum sie aus den unterschiedlichsten Weltregionen  – aus Brasilien, Frank-
reich, Afghanistan, Syrien, Nigeria, Ukraine und der Türkei – nach Deutschland 

161 Siehe Ezli, Özkan/Staupe, Gisela (2014): »Vielfalt als soziale Utopie«. In: Das neue Deutsch­
land, S. 6–11, hier S. 7.



48   1 Einleitung

migriert sind. Neben den Talking-Head-Projektionen hängen Weltkarten aus 
dem 19. und 20. Jahrhundert, welche die Migrationsströme mit Bewegungs- und 
Richtungspfeilen wiedergeben. Eine der vielen Erkenntnisse daraus: Obwohl die 
Migration im 19. Jahrhundert weitaus beschwerlicher war, – eine Schifffahrt von 
Europa nach Amerika dauerte über einen Monat und viele überlebten sie nicht –, 
sind weit über 90 Millionen Menschen migriert.162 Allein 5,5 Millionen Deutsche 
wanderten im »langen« 19. Jahrhundert in die Vereinigten Staaten von Amerika 
aus.163 Mehr noch: Die Migrationsbewegungen des 19. Jahrhunderts waren weit-
aus globaler als im 20. Jahrhundert. In Europa haben wir es im vergangenen und 
aktuellen Jahrhundert zum Großteil mit innereuropäischen Migrationen zu tun. 
Die Vielfalt ist also weitaus geringer als gedacht und als in den Leitmedien, in 
Politik und Wissenschaft in den letzten Jahren verhandelt. Auch die Globalisie-
rung erscheint durch die mediale Vernetzung eher imaginiert als durch soziale 
Bindungen und Kontakte real und greifbar. Trotz der Flüchtlingskrisen von 2015 
und 2016 erfolgt nur ein geringer Teil der Migration nach Deutschland aus dem 
außereuropäischen Raum.

Das hat viele Gründe. Im 20. und beginnenden 21.  Jahrhundert entwickeln 
sich neue Konstellationen materieller Grenzziehung. Nachdem mit dem Aus-
bruch des Ersten Weltkriegs in Europa »der Passzwang wieder eingeführt« wurde, 
wurden »Pass und Staatsbürgerschaft endgültig miteinander gekoppelt«164 und 
die nationale Grenzüberschreitung dadurch erschwert. Dies illustriert auch ein 
Kartenvergleich des 19. und 20. Jahrhunderts. Gegen Ende des 20. und zu Beginn 
des 21.  Jahrhunderts steht eine neue und andere Art der Grenzziehung, die im 
ersten Ausstellungsraum in Form einer Videoinstallation deutlich wird. Ein afri-
kanischer Flüchtling beschreibt, wie er unzählige, meterhohe und videoüber-
wachte Zäune aus Klingendraht in der spanischen Enklave Melilla (Marokko) 
überwinden musste, um sich seinen Weg nach Europa zu erkämpfen. (Auch der 
Museumsbesucher muss an dieser Stelle, im Übergang zum zweiten Raum, eine 
Scannergrenze passieren.)

162 Vgl. Osterhammel, Jürgen (2009): »Sesshafte und Mobile«. In: ders.: Die Verwandlung der 
Welt. Eine Geschichte des 19. Jahrhunderts, München: Beck, S. 183–252, hier S. 183.
163 Oltmer, Jochen (2013): Migration im 19. und 20. Jahrhundert, München: Oldenbourg, S. 1.
164 Die Durchsetzung von Passgesetzen erfolgte im 19. Jahrhundert äußerst lückenhaft. Siehe 
hierzu: Gröbner, Valentin (2014): »Zeig mir den Vogel: Pässe und Passmagie, historisch«. In: 
Das neue Deutschland, S. 108–110, hier S. 110. Vgl. hierzu auch grundlegend Gröbner, Valentin 
(2004): Schein der Person. Steckbrief, Ausweis und Kontrolle im Europa des Mittelalters, München: 
Beck.



1.3 Deutschland. Eine Einwanderungsgesellschaft ohne Kulturgeschichte    49

Die Beschreibung dieses Flüchtlings am Ende des ersten Raums steht antipo-
disch zum Auftakt der Ausstellung: zur Attraktivität der Städte, zum Waren- und 
Begehrensstrom. Der erste Raum trägt den Titel Sehnsuchtsorte und steht damit 
für den Überschuss an Energie zu Beginn der Migration. Der Raum bindet Mobili-
tät und Immobilität und erhält durch die gewählten Materialien (z. B. die bewegli-
chen Obst- und Transportkisten, die aus Konsumverpackungen gebauten Ikonen, 
die biografischen Skizzen, die Geschichten von Bewegungsströmen und Grenz-
ziehungen) eine sensitive Rahmung; eine Konfiguration aus Bewegung, Material, 
Bild, Imagination, Symbol und Konsum. Diese Konstellation macht deutlich, 
dass nicht die Suche nach einer kulturellen Identität am Anfang der Migration 
steht. Wenn man überhaupt ein Motiv festmachen will, dann folgendes: Ob aus 
politischen oder wirtschaftlichen Gründen, ob aus Not oder Unterdrückung, am 
Anfang der Migration steht häufig der Wunsch, anders und besser zu leben. Die 
Kategorie ›wo‹ ist dabei nicht ausschlaggebend. So hält etwa Niyazi als türkischer 
Gastarbeiter der ersten Stunde in der Bundesrepublik für die 1960er Jahre fest, 
dass man auch im Istanbuler Stadtteil Bebek wie ein Amerikaner lebe,165 nur er 
als Binnenmigrant im Stadtteil Kağıthane eben nicht.166 Oder es gehen, wie Dieter 
Thomä in einem Aufsatz festhält, den Migrationsbewegungen Desintegrations-
tendenzen in den Herkunftsregionen voraus.167

Diese Motivlage finden wir ebenfalls in vielen literarischen Texten und 
Filmen zur türkischen Migration nach Deutschland in den 1960er und 1970er 
Jahren168 – und in einer anderen ästhetischen und politischen Konstellation Jahr-
zehnte später auch in den Romanen von Selim Özdoğan, Emine Sevgi Özdamar 
und Feridun Zaimoğlu. Darin weisen die Autoren immer wieder auf zwei zentrale 
Motive der Arbeitsmigration nach Deutschland in den 1960er und 1970er Jahren 
hin: die Anziehungskraft des Westens und die politischen Desintegrationspro-
zesse der verschiedenen Herkunftsregionen. Zudem kam ein Großteil der Arbeits-
migranten in diesen Jahrzehnten (Türken, Spanier, Jugoslawen oder Griechen) 
aus Militärdiktaturen nach Deutschland oder  – im Falle der Türken  – in den 
1980er Jahren nach dem Militärputsch.169

165 Siehe hierzu: Ören (1973): S. 25.
166 Siehe hierzu: Ören, Aras (1974): Der kurze Traum von Kağıthane, Berlin: Rotbuch. 
167 Vgl. Thomä, Dieter (2004): »Der Herrenlose. Gegenfigur zu Agambens ›homo sacer‹ – Leitfi-
gur einer anderen Theorie der Moderne«. In: DZPhil 52, S. 965–984, hier S. 969.
168 Siehe hierzu: Yıldız (1966); Üstün, Nevzat (1965): Almanya, Almanya, Istanbul; Ören, Aras 
(1973): Was will Niyazi in der Naunynstraße, Berlin: Rotbuch; Von der Grün, Max (1975): Leben 
im gelobten Land, München: dtv.
169 In einer Veranstaltung im Rahmen der Konferenz After Postcolonialism. Similiarities in an 
Entangled World (4. bis 6. Oktober 2012) in Kooperation der Universitäten Tübingen und Kon-



50   1 Einleitung

Politisch wird es auch für den Museumsbesucher beim Übergang vom ersten 
in den zweiten Raum der Ausstellung Das neue Deutschland. Eine Scannergrenze 
leuchtet beim Übertritt entweder grün oder rot. Grün signalisiert, dass er gerade-
aus auf die Zuwanderungsstraße gehen darf, die über das Parlament zum Markt-
platz führt. Rot bedeutet, dass er sich im Eingangsbereich des zweiten Raums 
aufhalten muss, wo sich die Warte- und Asylzone befindet, die in einer Sackgasse 
mündet. Spätestens hier wird Mobilität zu Immobilität und selbst die Transport-
kisten bleiben stehen. Als große Sperrholzplatten formieren sie sich zu Gebäu-
den  ‒ einem Parlament, einer Schule, einem Gotteshaus, einem Museum. Sie 
geben den Straßen ihre Richtung. An der Zuwanderungsstraße befindet sich das 
Parlament, in dem die Geschichte des Ausländergesetzes, der Aufenthaltstitel 
und der Staatsbürgerschaft von 1965 bis 2012 sowie die gesellschaftspolitischen 
Debatten der 1960er Jahre bis heute dargestellt sind. Sie reicht von Debatten 
über den Arbeitsfleiß der Deutschen und Türken (1966), den ‚Wilden Streik‘ bei 
Ford (1973) über die Gefährdung und Erhaltung des deutschen Volkes (1983), die 
Gewalt der türkischen Ehre (1985) bis zur Zugehörigkeit des Islams zu Deutsch-
land (2010). 

Aus dem Parlament kommend, erreicht man den Marktplatz, auf dem der 
Zusammenhang von Migration und Ökonomie thematisiert wird. Von der Sta-
bilisierung des deutschen Wirtschaftswunders durch die Gastarbeiter (1960er 
Jahre) über die deutsche Greencard als Sofortprogramm zur Abdeckung des 
IT-Fachkräftebedarfs (2000 und 2004) bis zur Einrichtung der europäischen Blue 
Card für hochqualifizierte Fachkräfte (2012). Auch der Fußball gehört in diesen 
Kontext. Neben dem Marktplatz liegt die Schule, an ihrer Seite der »Copyshop der 
Vorurteile«. Dieser thematisch heterogen strukturierte und doch statische (gewis-
sermaßen sesshaft gewordene) zweite Raum endet mit zwei Holzgebäuden: 
einem Gotteshaus und einem Museum. Geburt und Tod sind die im Gotteshaus 
in Bildern und Audioaufnahmen dargestellten sozial verbindenden Themen. Das 
Museum im Museum als letztes Gebäude des zweiten Raums erzählt die sächsi-
sche Aus- und Einwanderungsgeschichte vom 16. Jahrhundert bis heute.

Wir befinden uns mit dem Innenminister und der Oberbürgermeisterin gerade 
im Übergang vom zweiten zum dritten Raum der Ausstellung, als ein Mitglied 
des Gestaltungsteams sein Resümee zieht, dass wir diese Ausstellung gemacht 
haben, um über Migration und Integration nicht mehr länger sprechen zu müssen. 
Denn beides sei ja Normalität geworden, wie die Ausstellung zeige. Deutschland 
ist seit mehreren Dekaden ein Einwanderungsland, das von Vielfalt und nicht 

stanz machte der deutsch-spanische Lyriker José F. A. Oliver auf diese historisch-politische 
 Tatsache aufmerksam, die seiner Meinung nach in den Debatten um Integration fehle.



1.3 Deutschland. Eine Einwanderungsgesellschaft ohne Kulturgeschichte    51

von Homogenität geprägt sei. Dieses Faktum der Einwanderungsrealität gälte es 
anzuerkennen. Als Mitglied des Kuratorenteams erschreckt mich diese Aussage; 
vielmehr bin ich von ihrem Gegenteil überzeugt. Ich bin der Meinung, wir dürfen 
gar nicht aufhören darüber zu sprechen. Nicht, weil einige Wochen nach dem 
Ende der Sonderausstellung die Pegida- Demonstrationen im November 2014 in 
Dresden beginnen (das konnte damals noch niemand ahnen), und auch nicht, 
weil Mitte April 2017 63,1 % von 46,6 % der wahlberechtigten Türkeistämmigen in 
Deutschland für einen Systemwechsel in der Türkei stimmen, der das demokra-
tische Parlament und die Zivilgesellschaft entscheidend schwächt, sondern weil 
die Ausstellungslogik, ihre dichte und zugleich ephemere Struktur aus Geschich-
ten, an Grenzziehungen, Grenzüberschreitungen, ihre narrative Abfolge gera-
dezu nach einem Weitererzählen, Wiedererzählen und Neuerzählen verlangt.170 

Die Ausstellung lässt Fragen zurück: beispielsweise, wie aus Akteuren, die zu 
Beginn der Arbeitsmigration wie Amerikaner genießen und leben oder politisch 
frei sein wollten, sesshafte muslimische Subjekte oder neue Deutsche wurden, 
die sich heute wieder als Türken definieren.171 Wie Diskussionen über Fleiß, Dis-
ziplin und Trägheit zu kulturellen und religiösen Debatten wurden, wie sozial-
strukturelle Rahmungen der Migration und Integration über Nation und Religion 
zu kulturellen Problemen werden konnten. Und mit Blick auf die Ausstellung: 
Wie konnten aus lose zusammengefügten Kisten zu Beginn der Ausstellung im 
zweiten Raum fest verankerte, fixe Gebäude, zu Debatten, Praktiken und öffent-
lich sichtbaren religiösen Bekenntnissen werden? Wie wurden aus Mobilitäten 
Immobilitäten, und aus Immobilitäten wieder Mobilitäten? Mit den Worten Bruno 
Latours gefragt: »Sobald die Aufgabe erledigt ist, die Mannigfaltigkeit der Exis-
tenzformen zu erkunden, kann eine andere Frage gestellt werden: Welches sind 
die Versammlungen dieser Ansammlungen?«.172 

Die Aussage des Gestalters steht im Widerspruch zur Mehrebenenstruktur 
und den Ansammlungen der Ausstellung, zu ihren Fluchtlinien, ihren Assoziati-
onen, zu den Fragen, den Identifikationen und den Konstellationen im Wandel. 

170 Beim Begleitbuch zur Ausstellung handelt es sich um ein Wörterbuch der Migrationsgesell-
schaft zu Wörtern und Begriffen der Migration, die die öffentlichen Debatten prägen und geprägt 
haben. Von »Ankommen«, »Ähnlichkeit«, »Ausländer«, über »Bildung«, »Zugehörigkeit«, »Assi-
milation«, »Diversität«, »Erfolg«, »Filme«, »Gepäck«, »Religion«, »Statistik« bis »Zukunft« geht 
es um Ausdrücke mit je unterschiedlichen Reichweiten, die von Bedürfnissen, Umgangsformen 
mit Differenz bis hin zu Ordnungsfragen von heterogenen Gesellschaften reichen. Siehe Ezli/
Staupe (Hg.) (2014).
171 Siehe hierzu: Khamis, Sammy (2018): Türke in Deutschland. Über das making of der größten 
Minderheit, Produktion des Bayrischen Rundfunks.
172 Latour (2010): S. 446.



52   1 Einleitung

Sie widerspricht aber auch der Eigenlogik der Kunst:173 Wie kann eine explizit 
künstlerische Gestaltung des Themas Migration und der Entität einer Einwan-
derungsgesellschaft durch die Ausstellung Das neue Deutschland. Von Migration 
und Vielfalt zu einer eindeutigen politischen und klaren repräsentativen Aussage 
gerinnen?

Die Nähe von Kunst, Migration und Politik als eine Kommunikation dispara-
ter Ordnungen von politischer und künstlerischer Sprache führt im dritten Raum 
in ein Dilemma. Denn dieser ist (im Gegensatz zum Nicht-mehr-weitersprechen- 
Müssen) von unendlicher Kommunikation geprägt. Es gibt keine Transportkisten  
und keine Gebäude mehr. Seine Struktur erhält dieser letzte Raum durch (inein-
andergreifende, kreuzartig in unterschiedliche Höhen gestaffelte) 30 weiße 
 Leinwände, auf die 30 Fragen projiziert sind. Diese Leinwände, aus Kunsttrans-
portkisten gebaut, mit denen Kunstwerke von Museum zu Museum geliefert 
werden, sind weder bewegliche Objekte noch sind sie als zusammengefügte Ein-
heiten erkennbar – ein in der Gestaltung abstrakter, farblich monochromer Raum. 

Zum ersten Mal können sich die Ausstellungsbesucher setzen. Auf den 
Wänden lesen sie Fragen wie: »Wo liegt die Mitte der Gesellschaft?«, »Ist die Erde 
eine Mutter?«, »Welche Sätze haben Sie geprägt?«, »Wie verhalten Sie sich im 
Streit?«, »Was erwarten Sie von Vater Staat?« oder »Wann sind Sie ein Anderer?«. 
Antworten auf diese Fragen geben erneut die Neudresdner aus dem ersten Aus-
stellungsraum, aber auch andere, bekannte oder weniger bekannte Personen des 
öffentlichen Lebens. Anders als bei den Talking-Head-Einstellungen im ersten 
Raum sehen wir hier die Akteure in Ganzkörperaufnahme; sie werden neben die 
Fragen auf die Wände projiziert. Eine junge Frau antwortet beispielsweise auf 
die Frage, welche Sätze ihr Leben geprägt hätten: »Du kannst es besser«, habe 
ihre Mutter ihr immer gesagt. Ein Satz, nicht aus einem schwäbischen oder einem 
amerikanisch-protestantischen Elternhaus, sondern aus einem nigerianisch- 
muslimischen. Nach einer Antwort folgt die nächste Person anderer Herkunft, 
die dieselbe Frage beantwortet. 

Die Museumsbesucher können sich in bestimmte Positionen hineinbewegen, 
wollen sie die unterschiedlichen Antworten auf eine bestimmte Frage hören. Von 
der Decke hängen ‒ entsprechend der Anzahl von Wänden und Fragen ‒ Laut-
sprecher herab, die immer nur die Antworten auf die Frage wiedergeben, die in 
nächster Blick- und Reichweite zu lesen ist. Gerahmt sind die Lautsprecher mit 
Hauben, so dass die Antworten akustisch nur in einen Positionsbereich fallen 
und klar verständlich sind. 

173 Mit Eigenlogik der Kunst meine ich hier die Vervielfältigung von Perspektiven durch eine 
besondere ästhetisch-narrative Bearbeitung des Themas, wie sie die Ausstellung auch realisiert.



1.3 Deutschland. Eine Einwanderungsgesellschaft ohne Kulturgeschichte    53

Befindet man sich nicht in der Nähe einer Lautsprecherhaube, kommt einem 
der Raum wie ein Babel unendlichen Sprechens mittlerer Lautstärke vor. Dabei 
ist die Lautstärke so geregelt, dass Besucher in den vielen Zwischenräumen mit 
Freunden oder Fremden Gespräche führen können. Ein polyphoner, imaginär- 
realer und öffentlicher Raum als Kontakt- und Begegnungszone, der seine 
phonetisch- semantische Ordnung für den Besucher durch Bewegung, Positio-
nierung, durch Sehen, Hören und eigenes Sprechen schafft und dabei zugleich 
hochgradig geregelt ist und viele Immobilitäten aufweist. 

Trotz dieses dritten Raumes stimmen die anwesenden Politiker und der Groß-
teil des Kuratorenteams der Aussage des Gestalters zu, man brauche über dieses 
Thema nicht mehr zu sprechen. Dass ich auf diese Irritation ‒ für mich zugleich 
eine nicht funktionierende öffentliche Kommunikation  ‒ nicht reagierte, hatte 
zwei Gründe: zum einen wollte ich die integrative Stimmung, die sich in der 
Gruppe während der Führung eingestellt hatte, nicht stören.174 Zum zweiten kam 
mir dieser paradoxe Zustand mit Blick auf die Geschichte der deutsch-türkischen 
und der deutsch-deutschen Kulturproduktion und in die Geschichte der Debat-
ten (zum Thema der türkischen Migration nach Deutschland) sehr vertraut vor: 
Kulturelle Merkmale werden in Erzählungen und Filmen zwar markiert, sollen 
aber in Interaktionen und Begegnungen genauso gleichgültig sein wie sozial-
strukturelle Funktionsrollen. Für die Ausstellung: Deutschland ist zwar vielfältig, 
zugleich ist aber alles gleichgültig. Diese Spannungslage ist (neben dem beschrie-
benen Konnex und der ephemeren Bindung von Öffentlichkeit und Privatheit) 
die zweite zentrale Grundlage der Geschichte der ästhetischen Bearbeitung der 
Folgen der Migration in die Bundesrepublik Deutschland. 

Dieser Befund gilt selbstverständlich unabhängig von der und über die 
Ausstellung hinaus: Hark Bohm beispielsweise wollte mit seinem bekanntesten 
Film Yasemin aus dem Jahre 1988 die konfliktbeladene deutsch-türkische Vater-
Tochter- Geschichte zwischen der ersten und zweiten Generation weder als eine 

174 Vermutlich hätte ich einfach sagen sollen, dass man sich nun wieder die Ausstellung vom  
ersten bis zum letzten Raum anschauen müsste, um dem Wandel der Orientierungen, der Mobili-
täten, des Materials, der Grenzziehungen, der Stillstände, der Sprechweisen und der Identifikatio-
nen und manchmal schwer erklärbaren Übergängen von Raum zu Raum, von Debatte zu Debatte 
folgen zu können. Denn im dritten Raum wird klar, dass weder der Anfang dieser Geschichte 
noch ihr Ende stabil sind, sich immer im Aufbau von Material, Kontakt und Gespräch befinden. 
Sie sind auf unterschiedlichste Art lose und verlangen mit den Fragen, die zwischen dem ersten 
und dem dritten Raum liegen, nach neuen Rahmungen und neuen Erzählformen ihrer Geschich-
ten. Letztlich steht hier die Frage nach dem »Problem der historischen Zeit« zur Disposition, die 
nach Panofsky mehreren Bezugssystemen zugleich angehört und aus Wechselwirkungen resul-
tiert. Siehe hierzu: Panofsky, Erwin (1992): »Zum Problem der historischen Zeit«. In: Aufsätze zu 
Grundfragen der Kunstwissenschaft, hg. v. Hariolf Oberer, Berlin: Spiess, S. 77–83.



54   1 Einleitung

interkulturelle noch als eine multikulturelle darstellen. Er wollte eine archai-
sche, allgemeingültige Geschichte erzählen, in der ein Vater aus Sorge um seine 
Tochter beginnt, sie vor Fremden, hier: vor den Deutschen, zu schützen.175 Seine 
Tochter Yasemin verliebt sich jedoch in den gleichaltrigen Deutschen Jan, was 
den fürsorglichen Vater des ersten Filmteils dazu bringt, seine Tochter zur Reise 
in die Türkei zu zwingen. Auch wenn viele Szenen auf ein transnational und 
transkulturell archaisches Erzählmuster verweisen, ist es die national- kulturelle 
Diversifikation, die sich immer wieder durchsetzt und kulturelle Differenz mar-
kiert. Die Rezeption des Films verläuft deswegen anders als intendiert.176 Und es 
ist schließlich der Regisseur selbst, der letztlich sein universales Anliegen konter-
kariert. Erst durch die Liebesgeschichte mit Jan erfährt die »intelligente westeu-
ropäische Frau«, »was es heißt, eine türkische Tochter zu sein«. Am Ende muss 
Hark Bohm, ebenso wie der Protagonist Jan, »staunend und hilflos mit ansehen, 
wie sich dieser Konflikt [der Ehre] fast gesetzmäßig verschärft«.177

Eine andere paradoxe Konstellation finden wir in dem viel beachteten Buch 
des deutsch-türkischen Autors Yüksel Pazarkaya Rosen im Frost. Einblicke in die 
türkische Kultur von 1982. Das Hauptproblem für die deutschsprachige Literatur 
türkischer Provenienz ist – so Pazarkaya – zu dieser Zeit die »auffällige Benach-
teiligung von Künstlern und Autoren mit türkischen Namen, was wiederum ein 
Indiz dafür ist, dass Migrantenfamilien im öffentlichen Bewusstsein noch unter 
der untersten deutschen Bevölkerungsschicht rangieren«.178 Seine Lösung: Die 
kulturellen Produktionen deutsch-türkischer Autoren und Künstler müssten 
ausschließlich auf einer allgemein verbindlichen ästhetischen Ebene, nicht auf 
einer repräsentativ kulturellen interpretiert werden. Es müsse darum gehen, 
sie in ihrer Praxis und Funktion als Autoren und Künstler wahrzunehmen, und 
nicht als Vertreter einer anderen Nation. In Rosen im Frost ist das Verlangen nach 
Gleichgültigkeit deutsch-deutscher und deutsch-türkischer Autoren in der öffent-
lichen Wahrnehmung allerdings mit einem Aufbau von Differenz verbunden, der 
wie bei Bohm paradox wirkt. In lose miteinander verbundenen Aufsätzen erzählt 
Pazarkaya eine Kulturgeschichte der Türkei vom Osmanischen Reich bis zur 

175 Bohm, Hark/Weinert, Rita/Roth, Wilhelm (1988): »Plädoyer für das Erzählkino. Gespräch 
mit Hark Bohm«. In: epd Film, April 1988, S. 2–5.
176 Siehe hierzu: Ezli, Özkan (2013): »Narrative der Integration im Film«. In: Die Integrations­
debatte zwischen Assimilation und Diversität, S. 189–212, hier S. 194 f.
177 Zitat aus: DVD Bohm, Hark (1988), Yasemin, Zweitausendeins Edition 3, Deutschland.
178 Pazarkaya, Yüksel (1989): Rosen im Frost. Einblicke in die türkische Kultur, Zürich: Unions-
verlag, S. 269. Ein Befund, der auch in einer der ersten Studien zu Gastarbeitern in Deutschland 
festgehalten wird. Siehe hierzu: Bingemer, Karl/Meistermann-Seeger, Edeltrud/Neubert, Edgar 
(1970): Leben als Gastarbeiter. Geglückte und mißglückte Integration, Opladen: Westdeutscher, S. 33.



1.3 Deutschland. Eine Einwanderungsgesellschaft ohne Kulturgeschichte    55

modernen Republik, die von Religion über Volkskunde, Film, Literatur bis zur 
Teppichkunst reicht und in der er zwei zentrale Aspekte nachweisen möchte: zum 
einen, dass die Türken modern sind. Diese Modernität haben sie zum anderen 
durch ihre besondere Fähigkeit erlangt, sich in ihrer Geschichte mit anderen Kul-
turen verschmelzen zu können, weshalb auch die Verschmelzung mit der deut-
schen Kultur den Türken gelingen wird.179 Die Problematik, die sich bei Bohm 
und Pazarkaya zeigt, ist jene, vor der auch die Multikulturalisten der 1980er und 
1990er Jahre stehen. Die Ethnizität des Anderen soll als Anderssein verstanden 
werden und darf dennoch nicht im sozialen Prozess als »Ressource der Unter-
scheidung (d. h. der Diskriminierung im negativen wie auch im positiven Sinn)« 
gebraucht werden.180 

Die narrative Zuschreibung und das Verhältnis von Normalisierung und Dif-
ferenzierung findet erst eine Dekade später statt. Fatih Akın plant seinen viel-
prämierten Film Gegen die Wand ursprünglich nicht als Tragödie, sondern als 
Komödie.181 Der ursprüngliche Arbeitstitel lautete: Was tun, wenn’s brennt.182 
Die Geschichte einer jungen türkischen Frau, die mittels einer Scheinehe mit 
einem türkischen Mann versucht, in einer verdeckt rebellischen Form den tra-
ditionellen Erwartungen der Eltern zu entkommen. Mit humorvollen Szenen  – 
die Eltern zu Besuch beim frischvermählten Paar – sollte die essenzialisierende 
Kulturzuschreibung eines türkischen Ehrenkodexes konterkariert werden. Durch 
ein gemeinsames Lachen mit und über die Protagonisten sollten vermeintlich 
kulturelle Differenzen nivelliert werden, um auf die transkulturellen Gemein-
samkeiten der sozialen Einheit »Familie« aufmerksam zu machen.183 Eine solche 

179 Vgl. Pazarkaya (1989): S. 16.
180 Vgl. Radtke, Frank-Olaf (1998): »Lob der Gleich-Gültigkeit. Die Konstruktion des Fremden 
im Diskurs des Multikulturalismus«. In: Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der Alten 
Welt?, hg. v. Ulrich Bielefeld, Hamburg: Hamburger Edition, S. 79–98, hier S. 92. Dieses dicho-
tom und paradox strukturierte Spannungsfeld zwischen Differenz und Gleichgültigkeit variiert 
je nach »historischer Zeit«, je nach gesellschaftspolitisch-narrativer Rahmung. Die genannten 
Beispiele sind besonders für die 1980er Jahre repräsentativ.
181 Akın, Fatih (2003): Gegen die Wand, Spielfilm, Corazon International, Deutschland.
182 Siehe hierzu: Akın, Fatih (2003): »Audiokommentar des Regisseurs zu seinem Film Gegen 
die Wand«. In: ders.: Gegen die Wand, Corazon. 
183 Es ist gut möglich, dass Akın in seinen Überlegungen zu dieser Geschichte an den – zehn 
Jahre vor Gegen die Wand mit dem Goldenen Bären ausgezeichneten – Film The Wedding Ban-
quet (1993) seines amerikanisch-taiwanesischen Kollegen Ang Lee gedacht hat. Denn in diesem 
Film steht ganz ähnlich eine geplante Scheinehe zwischen einem homosexuellen Taiwaner und 
einer taiwanesischen Malerin im Vordergrund; sie soll den Eltern des Mannes seine homosexu-
elle Beziehung zu einem Amerikaner verheimlichen. Die Eltern kommen aus Taiwan zu Besuch 
nach New York, um die designierte Schwiegertochter kennenzulernen. Die Zusammenkunft un-
terschiedlicher Lebensmodelle zwischen selbst gewählten Lebensentwürfen und tradierten Nor-



56   1 Einleitung

humoristische Bearbeitung des Ehrenkodexes war – nach eigener Aussage Fatih 
Akıns – nach den Ereignissen des 11. September und seiner unmittelbaren gesell-
schaftspolitischen Folgen unmöglich. Die neuen Sprechweisen über das Eigene 
und Fremde erforderten eine andere Bearbeitung des Themas.184 Die Komödie 
Was tun, wenn’s brennt wurde zur Tragödie Gegen die Wand, einem Drama 
mit identischer Story, das dem »Clash of Cultures« mit einem »Clash of Desires« 
begegnet.185 

Von diesem einen Zwang, auf Öffentlichkeit und neue Sprechweisen reagie-
ren zu müssen, erzählt Jahre darauf in luzider Weise auch Feridun Zaimoğlu. In 
einer bekannt gewordenen Dokumentation mit dem Titel Ganz oben. Türkisch. 
Deutsch. Erfolgreich (als Gegenerzählung zu Günter Wallraffs Ganz unten 
von 1985), portraitiert der Dokumentarfilmer und Theaterregisseur Neco Celik 
den deutschen Autor Feridun Zaimoğlu als einen der oben Angekommenen. Auf 
Celiks Frage, warum er denn nicht vom Thema »Migration« lassen könne, wo er 
es doch in die deutsche Hochkultur geschafft und sich integriert habe, antwortet 
der Autor: »Klar. Ich könnte hier jetzt Seite für Seite schreiben und der literari-
schen Tätigkeit in seinem Alltag im Allgemeinen nachgehen, aber [längere Pause] 
ich kann nicht«.186 Und auch der deutsch-türkische Schauspieler Adnan Maral, 
der mit der erfolgreichen Serie Türkisch für Anfänger (2006–2008) bekannt 
wurde (in der er als türkeistämmiger deutscher Kriminalkommissar einen Fami-
lienvater einer deutsch-türkischen Patchworkfamilie spielt), hielt vor ein paar 
Jahren fest: Er spiele diese Rollen eigentlich nur, um sie irgendwann nicht mehr 
spielen zu müssen.187 Die Sehgewohnheiten deutscher Fernsehzuschauer, die 
Gesetzmäßigkeiten des Marktes, der Wunsch, wieder eine Hauptrolle zu spielen 
und weitersprechen zu wollen, führen jedoch dahin, dass Adnan Maral in seiner 
nächsten Multikultikomödie Hans mit scharfer Sosse von 2013 erneut den tür-
kischen Familienvater spielt.188 Allein diese Beispiele zeigen eindrücklich, wie 
sozialstrukturelle, ökonomische und kulturelle Motivationen ineinander ver-
schränkt sind.

men fängt Lee in seinem Film humoristisch und subtil auf. Siehe Lee, Ang (1992): Hsi Yen – The 
Wedding Banquet, Spielfilm, Central Motion Pic./ Good Machine, Taiwan/USA.
184 Siehe hierzu: Audiokommentar von Fatih Akın zu Gegen die Wand, Corazon Verleih 2003.
185 Siehe hierzu: Ezli, Özkan/Kimmich, Dorothee/Werberger, Annette (2009): Wider den 
 Kulturenzwang. Migration, Kulturalisierung und Weltliteratur, Bielefeld: transcript, S. 11.
186 Celik, Neco (2007): Ganz oben. Türkisch. Deutsch. Erfolgreich, Dokumentation, ave Filmpro-
duktion GmbH, 3Sat.
187 Aus: Eins und Eins. Adnan Maral, Schauspieler, Bayrischer Rundfunk Sendung vom 19.09.2014, 
nachzuhören auf: http://www.br.de/radio/bayern2/gesellschaft/eins-zu-eins-der-talk/adnan- maral-112.
html (16.08.2016).
188 Alakuş, Buket (2013): Einmal Hans mit scharfer Soße, EuroVideo Medien, Deutschland.

http://www.br.de/radio/bayern2/gesellschaft/eins-zu-eins-der-talk/adnan-maral-112.html
http://www.br.de/radio/bayern2/gesellschaft/eins-zu-eins-der-talk/adnan-maral-112.html


1.4 Stand der Forschung: Angekommen in Literatur und Film   57

Das Sprechen über Differenz und ihre Anerkennung sind eng aneinander 
gekoppelt, folgen aber unterschiedlichen Logiken. Wenn man weitersprechen 
will, verlangt die Anerkennung (einer anderen Kultur oder die Tatsache, dass 
man in einer multikulturellen oder einer Einwanderungsgesellschaft lebt) nach 
ihrer Begrenzung, Verortung und Positionierung. Es ist ein paradoxes und anta-
gonistisches Verhältnis, wie es sich explizit in der Ausstellung Das neue Deutsch­
land. Von Migration und Vielfalt und in den aufgezeigten Beispielen aus Literatur 
und Film zeigt. Es geht aus einem besonderen Verhältnis mikro- und makropoliti-
scher Strukturen hervor, die sich in den prägenden Narrativen bündeln. 

Dieses Verhältnis ist neben der konstitutiven Verbindung von Sprechen und 
Öffentlichkeit die zweite Grundlage, die am Anfang dieser Studie steht und auf 
die ich mich in meinen Text- und Filmanalysen immer wieder werde beziehen 
können. Beide Aspekte resultieren aus einem Mangel an Fürsprache und Reprä-
sentation; aus einer Störung erzählter kultureller und politischer Entwicklung. 
Ob und wie die wissenschaftliche Forschung diese beiden Grundlagen und den 
im Prolog skizzierten Wandel der ästhetischen und zugleich politischen Narrative 
in Literatur und Film deutsch-türkischer Provenienz beschrieben hat, darum soll 
es im folgenden Kapitel gehen. 

1.4 Stand der Forschung: Angekommen in Literatur und Film

Es gibt wahrscheinlich keine Literatur und keine Filmkultur deutscher Prägung, 
deren Rezeption in Feuilleton und Forschung so intensiv an der Unterscheidung 
Dokumentation/Fiktion gemessen wurde wie die deutsch-türkische. Soll man die 
Produktionen mehr an ihren Inhalten messen, an ihren Themen oder der Dar-
stellung türkischen Lebens in Deutschland? Sind die Autoren, Regisseure und 
Protagonisten als Fürsprecher für untere Schichten, für eine andere Ethnie, eine 
andere Kultur zu betrachten oder sind sie keine Repräsentanten, und ihre Arbei-
ten sind allein an ihrem ästhetischen Wert und ihrer künstlerischen Qualität zu 
messen? In aktuelleren Begrifflichkeiten: Stehen sie für einen intermediären, 
inter- oder transkulturellen Raum, für eine mixed zone, die deskriptiv und beson-
ders präskriptiv neue Formen kultureller, transkultureller Verhandlungen, euro-
päischer wie auch postmigrantischer Projektionen aufzeigt? 

Die Forschung zu Literatur und Film hat diese Fragen früh beantwortet und 
beantwortet sie noch heute. Ebenso wie im kurz skizzierten, komplexen dialo-
gischen Verhältnis von Autoren, Regisseuren und Öffentlichkeit zielen auch in 
diesem Bereich Emanzipation und Entwicklung in Richtung Qualität und Kom-
petenz, jedoch mit sehr unterschiedlichen Ausrichtungen. Wie im Folgenden 
gezeigt wird, reichen sie von Kunst als vermittelnder Instanz zwischen unter-



58   1 Einleitung

schiedlichen sozialen Einheiten wie Mehrheit und Minderheit, über Kunst als 
Kritik von gesellschaftlichen und nationalen Einheitsvorstellungen, über die ana-
lytische Beschreibung deutsch-türkischer Literatur und des deutsch- türkischen 
Films als transkulturelle oder interkulturelle Einschreibung in nationale Litera-
tur- und Kulturgeschichten, neuen Identitätskonstruktionen, Projektionen einer 
postmigrantischen Gesellschaft bis hin zu aktuellen Arbeiten, in denen versucht 
wird, diverse Herkünfte nationaler Kinematographien (Türkei u. Deutschland) 
polyzentrisch zusammen zu führen.189

In einer der ersten systematischen Analysen deutsch-türkischer Literatur 
meint Monika Frederking entgegen der in den 1970er und 1980er Jahren verbrei-
teten Auffassung, die »authentische« Gastarbeiterliteratur weise keine besondere 
literarische Qualität auf, dass die Literatur von Migranten sehr wohl »literarisch 
ambitioniert« 190 sei. In der narrativen Diktion der 1980er Jahre hält sie zudem 
fest, dass diese Literatur neben ihrer ästhetischen Qualität zugleich eine vermit-
telnde Funktion zwischen der »dominanten deutschen und der eigenen Natio-
nalität« der Arbeitsmigranten einnehme. Im Fokus der Literaturanalysen steht 

189 Für viele: Frederking, Monika (1985): Schreiben gegen Vorurteile, Berlin: Express Editi-
on. Siedel, Elisabeth (1986): »Zwischen Resignation und Hoffnung. Türkische Autoren in der 
Bundesrepublik«. In: Die Welt des Islams 26: 1/4, S. 106–123. Siehe auch: Ackermann, Irmgard 
(1984): »Integrationsvorstellungen und Integrationsdarstellungen in der Ausländerliteratur«. 
In: Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik 56, S.  23–39. Göktürk, Deniz (2000a): 
»Turkish Women on German Streets. Closure and Exposure in Transnational Cinema«. In: Space 
in European Cinema, hg. v. Myrto Konstantarakos, Exeter, Portland: Intellect, S. 64–76, hier S. 68. 
Seyhan, Azade (2001): Writing outside the Nation, New Jersey: Princeton University Press. Siehe 
auch: Adelson, Leslie (2005): The Turkish Turn in Contemporary German Literature. Towards a 
New Critical Grammar of Migration, London: Palgrave Macmillan. Stranáková, Monika (2008): 
Literarische Grenzüberschreitungen. Fremdheits­ und Europa­Diskurs in den Werken von Barbara 
Frischmuth, Dževad Karahasan und Zafer Şenocak, Tübingen: Stauffenburg. Neubauer, Jochen 
(2011): Türkische Deutsche. Kanakster und Deutschländer. Identität und Fremdwahrnehmung in 
Film und Literatur: Fatih Akın, Thomas Arslan, Emine Sevgi Özdamar, Zafer Şenocak und Feri­
dun Zaimoğlu, Würzburg: Königshausen & Neumann. Yıldız, Yasemin (2012): Beyond the Mo­
ther Tongue. The postmonolingual Condition, Fordham University Press. Hofmann, Michael 
(2013): Deutsch­türkische Literaturwissenschaft, Würzburg: Königshausen & Neumann. Uysal 
Ünalan, Saniye (2013): Interkulturelle Begegnungsräume. Neue Identitätskonstruktionen in der 
türkisch­deutschen Gegenwartsliteratur. Studien zur deutsch­türkischen Literatur und Kultur, 
Bd. 5, Würzburg: Königshausen & Neumann. Geiser, Myriam (2015): Der Ort transkultureller Li­
teratur in Deutschland und in Frankreich. Deutsch­türkische und frankomaghrebinische Literatur 
der Postmigration, Würzburg: Königshausen & Neumann. Alkın, Ömer (2019): Die visuelle Kultur 
der Migration. Geschichte, Ästhetik und Polyzentrierung des Migrationskinos, Bielefeld: transcript. 
Bayrak, Deniz/Dinç, Enis/Ekinci, Yüksel/Reininghaus, Sarah (2020): Der Deutsch­Türkische 
Film. Neue kulturwissenschaftliche Perspektiven, Bielefeld: transcript.
190 Siehe: Frederking (1985): S. 2.



1.4 Stand der Forschung: Angekommen in Literatur und Film   59

in den 1980er Jahren die Vermittlung von Migrationserfahrung.191 Beim bereits 
erwähnten Kolloquium Deutsche Literatur von Autoren nichtdeutscher Mutter­
sprache von 1984 wurden beispielsweise die deutschen Teilnehmer explizit 
darum gebeten, »sich mit eigenen Äußerungen und Deutungen« zurückzuhalten. 
»Ihre Aufgabe war es eher, Fragen zu stellen, zuzuhören und den Überlegungen 
der ausländischen Autoren sympathische Resonanz zu verschaffen.«192 Dagegen 
bestimmte die nationale Diversifikation von Autoren und ihre Aufteilung in 
Gruppen sozialer Mehr- und Minderheit die Wahrnehmung deutschsprachiger 
Literatur nicht-deutscher Provenienz in den 1980er Jahren. Begriffe wie »Auslän-
derliteratur« und »Migrantenliteratur« entstehen zu dieser Zeit. Ihre Verwendung 
zielt auf Vermittlung und darauf, sichtbar zu machen, »dass sich Themen und  
Erfahrungen« auf deutscher wie auch auf ausländischer Seite »hier und dort 
überlappen, Schwierigkeiten der Produktion und Distribution gleichen und 
gemeinsame Gruppenbildungen entstehen können«.193 

Vom Vermittlungsansatz, von der Gruppenperspektive und der nationalen 
Rahmung entfernt sich die wissenschaftliche Reflexion zu Literatur und Film 
deutsch-türkischer Provenienz zu Beginn der 1990er Jahre. Besonders die ameri-
kanische Germanistik mit Arbeiten von Azade Seyhan, Deniz Göktürk und Leslie 
Adelson  – um nur die prominentesten Vertreterinnen zu nennen  – macht mit 
ihren Forschungen zur subjektgesteuerten Dialogizität (Seyhan), zum Übergang 
vom subnationalen Schreiben und Filmen zum transnationalen (Göktürk) oder 
mit dem Manifest gegen das Dazwischen (Adelson) auf einen Paradigmenwechsel 
in Literatur und Film aufmerksam.194 Dieser habe sich in der Literatur mit Beginn 
der 1990er und im Film seit Mitte der 1990er Jahre in der Darstellung der Akteure 
manifestiert: Wenn in den 1970ern und 1980ern noch passive Leidensgeschich-
ten die Erzählungen beherrschten, Mehrheits- und Minderheitsgesellschaften 

191 Ebd., 131 f. Siehe hierzu auch: Ackermann (1984).
192 Ackermann/Weinrich (Hg.) (1986): S. 9 f. Der Begriff Resonanz wird heute dagegen nicht 
mehr im spezifischen Zusammenhang von Mehrheit und Minderheitsgesellschaft wie in den 
1980er Jahren verwendet. Heute ist für den Soziologen Harmut Rosa Resonanz ein Begriff, der 
theoretisch im gesamtgesellschaftlichen Zusammenhang zu verwenden und zu gebrauchen ist, 
um wieder eine Soziologie der Weltbeziehung denken zu können. Siehe hierzu: Rosa, Hartmut 
(2018): Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin: Suhrkamp. 
193 Kreuzer, Helmut (1984): »Gastarbeiter-Literatur, Ausländer-Literatur, Migranten- Literatur? 
Zur Einführung«. In: Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik 56, S. 7–10, hier S. 7.
194 Vgl. Seyhan (2001); Göktürk, Deniz (2000b): »Migration und Kino. Subnationale Mitleids-
kultur oder transnationale Rollenspiele?«. In: Interkulturelle Literatur in Deutschland. Ein Hand­
buch, hg. v. Carmine Chiellino, Stuttgart, Weimar: Metzler, S. 329–347. Siehe auch: Adelson, Les-
lie (2003): »Against Between. A Manifesto«. In: Zafer Şenocak, hg. v. Tom Cheeseman, Karen E. 
Yeşilada, Cardiff 2003, S. 130–141.



60   1 Einleitung

dabei klar getrennt waren, haben wir es seit den 1990ern bis heute mit aktiven 
und hybriden Akteuren zu tun. Selbstbestimmtes Auftreten und Parodisierungen 
kultureller Zuschreibungen stellen die Leitunterscheidung von Mehrheits- und 
Minderheitsgesellschaft in Frage.195 Ermöglicht werden diese Prozesse durch 
vermeintlich ästhetisch komplexere Erzählungen. An die Stelle der Vermittlung 
zwischen zwei scheinbar sozial homogenen Einheiten tritt die Artikulation von 
Differenz, ein dritter Raum, der nunmehr als »Ort des Umdenkens« beschrie-
ben wird.196 Dieser sei in den Texten und Filmen der 1970er und 1980er Jahre 
nicht zu finden, da diese die Folgen der Migration nicht als komplexe hybride 
Entität, sondern als Resultat binärer kultureller Oppositionen verhandelten.197 
Und tatsächlich halten Monika Frederking und viele andere fest, dass trotz aller 
individueller, kollektiv-individueller und satirischer Dispositionen das Struktur-
element der Literatur und des Films der 1970er und 1980er Jahre Binäroppositio-
nen und Dichotomien seien, die Migrationsliteraturen insgesamt auszeichnen 
würden.198 Deutsche und türkische Gemeinschaften seien hier klar voneinander 
getrennt und jede habe ihre eigene Sprache und Kultur, die im Falle der Arbeits-
migranten und ihrer Kinder nicht mit dem Einwanderungsland verbunden seien, 
sondern mit dem Herkunftsland Türkei. Gegen diese vermeintliche Einheit von 
Territorium, Sprache, Kultur steht die Literatur- und Filmproduktion der 1990er 
Jahre, welche die deutschen und türkischen Elemente auf sprachlicher und sozia-
ler Ebene zusammenführt.

Daher konzentriert sich der überwiegende Großteil der Forschungen von 
Mitte der 1990er Jahre bis heute besonders auf Literatur und Film der 1990er und 
2000er Jahre. Theoretische und kulturelle Konzepte wie das der »Transnationali-

195 Vgl.  Mandel, Ruth (2008): Cosmopolitan Anxieties. Turkish Challenges to Citizenship and 
Belonging in Germany, Durham, London: Duke University Press, S. 21 und S. 312 f.
196 Vgl. für viele: Mani, Venkat (2007): Cosmopolitical Claims. Turkish­German Literatures from 
Nadolny to Pamuk, Iowa City: University of Iowa Press, S. 188. Seyhan (2001): S. 5. Seesslen, 
Georg (2000): »Das Kino der doppelten Kulturen. Le Cinema du Métissage«. In: Zeitschrift des 
Evangelischen Pressedienstes der Evangelischen Publizistik 17: 12, S. 22–29, hier S. 23. Löser, Claus 
(2004): »Berlin am Bosporus. Zum Erfolg Fatih Akıns und anderer türkischstämmiger Regisseure 
in der deutschen Filmlandschaft«. In: Apropos: Film. Das Jahrbuch der DEFA­Stiftung, Berlin, 
S. 129–147, hier S. 134. Dayıoğlu-Yücel, Yasemin (2005): Von der Gastarbeit zur Identitätsarbeit. 
Integritätsverhandlungen in türkisch­deutschen Texten von Şenocak, Özdamar, Ağaoğlu und der 
Online­Community vaybee!, Göttingen: Universitätsverlag, S. 27. Adelson (2005): S. 40. Neubau-
er, Jochen (2011): Türkische Deutsche, Kanakster und Deutschländer. Identität und Fremdwahr­
nehmung in Film und Literatur. Fatih Akın, Thomas Arslan, Emine Sevgi Özdamar, Zafer Şenocak 
und Feridun Zaimoğlu, Würzburg: Königshausen & Neumann, 4, S. 197.
197 Siehe hierzu: Göktürk (2000a): S. 68.
198 Frederking (1985): S. 6. Siehe auch: Siedel (1986): S. 113.



1.4 Stand der Forschung: Angekommen in Literatur und Film   61

tät«199, der »Global Flows«, der »Hybridität« als postnationale Lokalisierungen200 
und »Identität als Prozess«201 sind auf diese Weise in die Beschreibung von Lite-
ratur202 und Film203 gelangt. In den genannten Arbeiten werden Literatur und 
Film zum einen als Problematisierung und Kritik204 nationaler Homogenisierun-
gen und zum anderen in ihrer Praxis als »creating alternative prescriptions for 
identity, agency and solidarity« beschrieben, die als »imaginary  homelands«205 
außerhalb der Nationen »between histories, geographies and cultural practices« 
entstehen und so neue Orte für kulturwissenschaftliche Theorie und Praxis 
erschließen.206 Leitmedien dieser Kritik sind eine ästhetisch verfremdete deut-
sche Literatursprache, wie beispielsweise in den bekannten Literaturen von 
Emine Sevgi Özdamar, Feridun Zaimoğlu und Zafer Şenocak, eine Darstellung 
peripherer deutscher Stadtmilieus und mit ihnen verbundene Akteure, die 
deutsch und türkisch zugleich sind. So brechen in die deutsche Sprache und an 
deutschen Orten transnationale Bindungen ein, indem Differenz-Erfahrungen 
der Migration durch sprachliche Verfremdungstechniken in Das Leben ist eine 

199 Glick-Schiller, Nina/Basch, Linda/Blanc-Szanton, Christina (1992): »Transnationalism: 
A new analytic Framework for understanding Migration. Race, Class, Ethnicity, and Nationalism 
reconsidered«. In: Annals of the New York Academy of Sciences 645, S. 1–24. Siehe auch zu Trans-
nationalität: Faist, Thomas (2000): »Jenseits von Nation und Postnation. Eine neue Perspektive 
für die Integrationsforschung«. In: ders.: Transstaatliche Räume. Politik, Wirtschaft und Kultur in 
und zwischen Deutschland und der Türkei, Bielefeld: transcript, S. 339–394. Bordwell, David/
Thompson, Kristin (2012): Film Art. An Introduction, 10. Aufl., New York: McGraw-Hill. 
200 Vgl. Appadurai, Arjun (1996): »Postnational Locations«. In: ders.: Modernity at large. Cultu­
ral Dimensions of Globalization, Minneapolis, London: University of Minnesota Press, S. 178–200. 
Siehe auch: Bhabha, Homi (1994): »Dissemination. Time, narrative and the margins of the mo-
dern nation«. In: ders.: The Location of Culture, New York: Routledge, S. 139–170.
201 Konuk, Kader (2001): Identitäten im Prozess. Literatur von Autorinnen aus und in der Türkei 
in deutscher, englischer und türkischer Sprache, Essen: Die Blaue Eule.
202 Für viele: Seyhan (2001). Siehe auch: Konuk (2001). Arens, Hiltrud (2002): Kulturelle Hyb­
ridität in der deutschen Minoritätenliteratur der achtziger Jahre, Tübingen: Stauffenburg.
203 Siehe hierzu: Naficy, Hamid (2001): An Accented Cinema. Exilic and Diasporic Filmmaking, 
New Jersey: Princeton University Press. Göktürk, Deniz (2000b): »Migration und Kino. Subnati-
onale Mitleidskultur oder transnationale Rollenspiele?«. In: Interkulturelle Literatur in Deutsch­
land. Ein Handbuch, hg. v. Carmine Chiellino, Stuttgart, Weimar: Metzler, S. 329–347. Siehe auch: 
Göktürk (2000a); Mennel, Barbara (2002): »Bruce Lee in Kreuzberg and Scarface in Altona. 
Transnational Auterism and Ghettocentrism in Thomas Arslan’s Brothers and Sisters and Fatih 
Akın’s Short Sharp Shock«. In: New German Critique 87, S. 133–156.
204 Siehe: Seyhan (2001); Göktürk (2000a): S. 66.
205 Rushdie, Salman (1991): Homelands of Imaginary. Essays and Criticism 1981–1991, London: 
Granta Books.
206 Seyhan (2001): S. 10. Naficy, Hamid (2000): An Accented Cinema. Exilic and Diasporic Film­
making, Princeton: Pronceton University Press, S. 10–39.



62   1 Einleitung

Karawanserei (1992), in der Kanak Sprak (1995) ästhetisch gestaltet werden oder 
in den Filmen Kurz und schmerzlos (1998) und Geschwister (1997) durch die 
Protagonisten in Sprache, Auftritt und Habitus artikuliert werden.207 Diese Form 
vielfältiger Ermächtigung stellt Fantasmen einheitlicher Nationalkulturen oder 
-literaturen grundlegend in Frage.208 

Neben den sprachlich-ästhetischen Verfremdungen spielt für diese Literatur 
und auch für den deutsch-türkischen Film, der ab Mitte der 1990er Jahre einen 
außerordentlichen Boom erfährt, die Mobilität von Akteuren und Orten eine her-
ausragende Rolle.209 Die Akteure befinden sich im Transit, ohne einen »Ursprung« 
in der Herkunft und ohne eine Heimat in der Ankunft zu haben. »Routes/roots are 
subject to constant negotiation, home and belonging become difficult to determine, 
and we understand that there is ›no place like Heimat‹.«210 Anstelle einer Integra-
tion in eine neue Nationalliteratur biete diese Literatur und der Film eine alterna-
tive Sprache für »identity, agency and solidarity« an, die Seyhan als ein paranati­
onales »complex signifying system« beschreibt.211 Dabei handelt es sich um eine 
neue, postnationale Form der Organisation, die mehr »diverse, more fluid, more 
ad hoc, more provisional, less coherent, less organized, and simply less implicated 
in the comparative advantages of the nation state« ist.212 Diese Alternative zu nati-
onalen Identitäten werde durch eine Generation von Autoren und Filmemachern 

207 Vgl. Bay, Hansjörg (1999): »Der verrückte Blick. Schreibweisen der Migration in Özdamars 
Karawanserei Roman«. In: Sprache und Literatur, 30:83, S. 29–46. Siehe auch: Ezli, Özkan (2009): 
»Von der interkulturellen zur kulturellen Kompetenz«. In: Wider den Kulturenzwang, S. 207–230.
208 Vgl.  Egelhaaf, Martina (2005): »Verortungen. Räume und Orte in der transkulturellen 
Theoriedebatte und in der neuen türkisch-deutschen Literatur im transnationalen Kontext«, 
DFG-Symposium 2004, Stuttgart, Weimar: Metzler, S. 745–768, hier S. 762.
209 Vgl. Göktürk, Deniz (2004): »Strangers in Disguise. Role-Play beyond Identity Politics in 
Anarchic Film Comedy«. In: New German Critique, No. 92, Special Issue on: Multicultural Ger-
many: Art, Performance and Media, S. 100–122. Siehe auch: Bay (1999). Insgesamt erfahren die 
Mobilität von Akteuren und Transitorte aus kulturtheoretischer Perspektive eine besondere po-
sitive und emanzipatorische Diktion. Siehe hierzu: Flusser, Vilém (1994): Von der Freiheit des 
Migranten. Einsprüche gegen den Nationalismus, Köln: Bollmann. Augé, Marc (1992): Non­Lieux. 
Introduction à une anthropologie de la surmodernité, Paris: Editions du Seuil. Auf den Konnex 
von Mobilität als Durchquerung heterogen strukturierter Transiträume durch einen Akteur mit 
dessen emanzipatorischer Entwicklung als eine Bewegung von einer Identitätsoffenheit zu einer 
Ich-Stärke macht Hansjörg Bay in seiner Analyse von Özdamars Roman Das Leben ist eine Kara­
wanserei aufmerksam. Siehe Bay (1999): S. 39.
210 Göktürk (2000b): S. 65.
211 Seyhan (2000): S. 7 und S. 14.
212 Appadurai, Arjun (1996): Modernity al Large. Cultural Dimensions of Globalization, Minne-
apolis, London: University of Minnesota Press, S. 168.



1.4 Stand der Forschung: Angekommen in Literatur und Film   63

ermöglicht, deren Arbeitssprache nicht mehr die Muttersprache ist.213 An anderer 
Stelle wird das Kino dieser Regisseure als ein »accented cinema« bezeichnet. Ihre 
Spezifizität drücke diese Filmkunst mit einem besonderen Akzent aus, der eng an 
die Migrationserfahrungen der Regisseure gekoppelt sei.214

Ab 2005 erfährt der Zustand des »in-between« nach der Vermittlung der 
1980er und der Politik der Differenz der 1990er eine weitere spezifische Rahmung, 
die uns zur Ausstellung Das neue Deutschland. Von Migration und Vielfalt zurück-
führt. In ihrem Hauptwerk The Turkish Turn in Contemporary German Literature 
hält Leslie Adelson im Gegensatz zu Azade Seyhan fest, dass die Überschreitung 
nationaler und kultureller Grenzen nicht das eigentliche konstitutive Element 
der deutsch-türkischen Kulturproduktion sei, sondern ihre Einschreibung in die 
deutsche Kulturgeschichte. Sie finde nicht außerhalb und im »in-between« statt. 
Vielmehr habe sie sich in der »historical culture of Germany« situiert.215 Adelson 
konstatiert mit dem narrativ-ästhetischen Wandel ab den 1990ern zwar auch eine 
Transnationalisierung in der Literatur, die jedoch »new modes of orientation in 
German literature« mit sich gebracht habe. Denn 

[c]ultural contact today is not an ›intercultural encounter‹ that takes place between German 
culture and something outside it, but something happening within German culture between 
the German past and the German present. Turco-German literature has been making forays 
into this unfamiliar territory for some time now, but the imaginative complexitiy of this 
cultural endeavor has gone largely unrecognized to date.216 

Ganz ähnlich beschreibt Tom Cheeseman die deutsch-türkische Literatur als eine 
kosmopolitische »extension of the concept of germanness«217. Dass die soziale 
Folge der Migration nicht weitere Migration, sondern »settlement« sei, zeige im 
Besonderen die deutsch-türkische Literatur der ersten Dekade des 21.  Jahrhun-
derts.218 Auch Venkat Mani verortet das kosmopolitische Element der deutsch- 
türkischen Kulturproduktion in ihrer Frage nach Heimat und Zugehörigkeit.219 
Und auch wenn Yasemin Yıldız in ihrer feinen Studie Beyond the Mother Tongue 
gegen das Konzept der Muttersprache, das eine »enge körperliche und familiäre 
Verbindung zwischen Individuum, Sprache und Nation suggeriert«, eine »postmo-

213 Ebd., S. 8.
214 Vgl. Naficy (2000): S. 17.
215 Adelson (2005): S. 9.
216 Adelson, Leslie (2003): »Against Between: A Manifesto«. In: New Perspectives on Turkey 
28, 29, S. 19–36, hier S. 23.
217 Cheeseman (2007): S. 10–32, S. 38 und S. 196.
218 Vgl. ebd., S. 39.
219 Mani (2007): S. 184.



64   1 Einleitung

nolingual condition« setzt220, geht es bei ihr auch nicht darum, mit einer neuen 
transkulturellen Literatur gegen die deutsche Sprache zu opponieren. Sondern 
die deutsche Sprache im Gegenteil zu »umarmen«, wie es Yıldız in den produktiv 
ästhetischen Auseinandersetzungen zwischen eigen und fremd in den Literatu-
ren von Franz Kafka, Theodor Adorno, Emine Sevgi Özdamar, Yoko Tawada und 
Feridun Zaimoğlu in Beyond the Mother Tongue zeigt.221 Insgesamt wird in der For-
schung so eine Bewegung von einer »literature of migration« zu einer »literature of 
settlement« in unterschiedlichsten Formen konstatiert. Diese integrationstheore-
tisch fast schon klassisch anmutende Bewegung von einer nicht enden wollenden 
Mobilität und Flut von Akteuren und Orten als einer gesellschaftsverändernden 
Kraft zur Ankunft in einer kosmopolitisch nationalen Literatur, in einer »disag-
gregated Mother Tongue«222 hat auch in der deutschsprachigen Forschung sein 
Pendant. Allerdings wird, im Unterschied zur englischsprachigen Wissenschaft, für 
die Literatur und Film seit einigen Jahren substantiell ihren Beitrag zur deutschen 
Kulturgeschichte leisten, in der deutschsprachigen Forschung zu deutsch-türki-
schen Kulturproduktionen nicht explizit nach der »deutschen« kosmopolitischen 
Kulturproduktion gefragt. Vielmehr hat sich der Ansatz einer »interkulturellen 
Literaturwissenschaft« durchgesetzt, bei der neben renationalisierenden Interpre-
tationen zugleich reessenzialisierende223 stehen. Die deutsch-türkische Literatur 
und der Film werden als ein »zentrale[r] Begegnungsraum des Interkulturellen in 
Deutschland« definiert, der »dezidiert […] die Überwindung klischeehafter Bilder 
des Deutschen wie des Türkischen« ermögliche.224 Oder aber der Film wird als ein 
Abbau nationaler Stereotypisierungen begriffen.225 

Wenn wir Deutschen einmal gelernt haben werden, dass es keine Vorteile bringt, im 
geschlossenen Raum einer Leitkultur-Debatte zu verharren, dass es vielmehr besser ist, mit 
der frischen Luft Unreines und Bastardisiertes in unsere Atmosphäre einzulassen, um deren 
Sterilität zu überwinden, dann werden wir einem Autor wie Zafer Şenocak in unserer Litera-
tur und Kultur den Platz einräumen, der ihm gebührt.226 

220 Siehe hierzu: Yıldız (2012): S. 4.
221 In der Conclusio zu ihren Analysen konstatiert Yıldız, dass »contrary to expectations, [the 
title] Beyond the Mother Tongue does not document multilingual moves against German, but as 
something other than public discourse would have«. Yıldız (2012): S. 210. 
222 Ebd., S. 203.
223 Dörr, Volker C. (2009): »Third Space vs. Diaspora. Topologien transkultureller Literatur«. 
In: Von der nationalen zur internationalen Literatur. Transkulturelle deutschsprachige Literatur 
und Kultur im Zeitalter globaler Migration, hg. v. Helmut Schmitz, Amsterdam, New York: Rodopi, 
S. 59–76, hier S. 64.
224 Hofmann, Michael (2006): Interkulturelle Literaturwissenschaft, München: Fink, S. 199.
225 Neubauer (2011): S. 4.
226 Hofmann (2006): S. 213.



1.4 Stand der Forschung: Angekommen in Literatur und Film   65

Solche programmatischen Aussagen machen deutlich, dass es nicht mehr expli-
zit um eine kosmopolitische »Literatur in Bewegung«227, sondern um eine des 
Ankommens in der deutschsprachigen Literatur und in der deutschen Gesell-
schaft geht.228 An anderer Stelle wird Autoren mit Migrationshintergrund auch 
attestiert, dass sie »eine Antwort auf die Frage [geben], was Europa ist«.229 Beide 
Fokusse, Ankunft und Autorenschaft, werden aktuell in Walter Schmitz‘ drei-
bändigem Handbuch Literatur der Migration in den deutschsprachigen Ländern 
seit 1945 aufs Engste zusammengeführt.230 Der Tenor dieses Handbuchs lautet, 
dass sich das erste Mal »seit sich eine ›Kulturnation‹ der Deutschen etabliert 
hat«, nicht nur nur allein die Inhalte ihrer Literatur weltoffen sind, sondern auch 
ihre Autorinnen und Autoren, »deren kultureller Horizont sich nicht von einer 
nationalen Tradition begrenzen läßt«.231 Auch in der für das Jahr 2021 noch aus-
stehende Veröffentlichung des Kompendiums Kulturgeschichte der türkischen 
Einwanderung in Deutschland, steht nach Angaben des Verlags die besondere 
Kulturleistung türkischstämmiger Autoren, Filmemacher, Comedians, Unter-
nehmern und Politikern für Deutschland im Vordergrund.232 Oder die poeti-
schen Strategien deutsch-türkischer Literatur stehen wie nach Myriam Geiser 
für ein Konzept der Postmigration, mit dessen Perspektivierung postkoloniale 
wie auch Exilliteratur als ‚Weltliteratur‘ zu betrachten sind.233 Aber es sind auch 

227 Ette, Ottmar (2001): Literatur in Bewegung. Raum und Dynamik grenzüberschreitenden 
Schreibens in Europa und Amerika, Paderborn: Velbrück Wissenschaft.
228 Hofmann (2006): S. 199.
229 Stranakova, Monika (2009): Literarische Grenzüberschreitungen. Fremdheits­ und Europa­
diskurs in den Werken von Barbara Frischmuth, Dzevad Karahasan und Zafer Şenocak, Tübingen: 
Stauffenburg, S. 33.
230 Bislang ist lediglich der erste Band ›Einwanderungsland wider Willen‹. Prozess und Diskurs 
erschienenen. Die Bände zwei und drei, Literatur der Migration – Konzepte, Phasen, Kontexte und 
Autorinnen und Autoren und ihre Werke. Ein Lexikon (in zwei Teilbänden) werden nach Angabe 
des Verlags in Kürze erscheinen. Siehe hierzu: file:///C:/Users/ZKANEZ~1/AppData/Local/Temp/
Katalog%202018-19%20zum%20Onlineversand-1.pdf, S. 21. (zuletzt 19.04.2021).
231 Thelem Universitätsverlag (2018): Neuerscheinungen 2018/2019, S.  4; In: file:///C:/
Users/ZKANEZ~1/AppData/Local/Temp/THELEM%20Katalog%20kompakt%20I.pdf.
232 Siehe hierzu: Hofmann, Michael/Yeşilada, Karin (Hg.) (2021): Kulturgeschichte der tür­
kischen Einwanderung in Deutschland, Würzburg: Königshausen & Neumann, https://www.
verlag-koenigshausen-neumann.de/product_info.php/info/p7032_Kulturgeschichte-der- t--
rkischen- Einwanderung-in-Deutschland--Unter-Mitarbeit-von-Vanessa-Tuncer-und-Tobias-
Zenker--ca--300-Seiten--ca------29-80.html (zuletzt 04.04.2021).
233 Geiser, Myriam (2015): »Die ästhetische Dynamik der Postmigration«. In: dies.: Der Ort 
transkultureller Literatur in Deutschland und in Frankreich. Deutsch­türkische und frankomaghre­
binische Literatur der Postmigration, Würzburg: Königshausen & Neumann, S.  591–598. Siehe 
hierzu auch: Forster (2021).

https://www.verlag-koenigshausen-neumann.de/product_info.php/info/p7032_Kulturgeschichte-der-t--rkischen-Einwanderung-in-Deutschland--Unter-Mitarbeit-von-Vanessa-Tuncer-und-Tobias-Zenker--ca--300-Seiten--ca------29-80.html
https://www.verlag-koenigshausen-neumann.de/product_info.php/info/p7032_Kulturgeschichte-der-t--rkischen-Einwanderung-in-Deutschland--Unter-Mitarbeit-von-Vanessa-Tuncer-und-Tobias-Zenker--ca--300-Seiten--ca------29-80.html
https://www.verlag-koenigshausen-neumann.de/product_info.php/info/p7032_Kulturgeschichte-der-t--rkischen-Einwanderung-in-Deutschland--Unter-Mitarbeit-von-Vanessa-Tuncer-und-Tobias-Zenker--ca--300-Seiten--ca------29-80.html
https://www.verlag-koenigshausen-neumann.de/product_info.php/info/p7032_Kulturgeschichte-der-t--rkischen-Einwanderung-in-Deutschland--Unter-Mitarbeit-von-Vanessa-Tuncer-und-Tobias-Zenker--ca--300-Seiten--ca------29-80.html


66   1 Einleitung

in den letzten Jahren sozial-, literatur- und kulturwissenschafliche Analysen 
veröffentlicht worden, mitunter im Jahrbuch Türkisch-deutsche Studien234, die 
nach dem Putschversuch in der Türkei 2016 und dem Verfassungsreferendum 
dort 2017 auf das neue belastete Verhältnis in den deutsch-türkischen Beziehun-
gen aufmerksam machen und darum umso mehr den kulturellen und wissen-
schaftlichen Austausch bewerben.235 Einen neuen Dialog peilt auch der Band 
Der Deutsch­Türkische Film. Neue kulturwissenschaftliche Perspektiven von 2020 
an, worin ein beachtlicher Teil der Beiträge nach dem pädagogischen Potential 
des deutsch-türkischen Films für den Lehrbetrieb an Schulen und Hochschulen 
fragt.236 Auch die Herausgeberschaft Deutsch­türkische Filmkultur im Migrations­
kontext von 2017 und die Monografie Die visuelle Kultur der Migration von 2019 
des Filmwissenschaftlers Ömer Alkın zielen auf einen neuen Dialog. Im Zentrum 
seiner Arbeiten steht, die nationalen Kinematographien Deutschlands und der 
Türkei gemeinsam mit dem deutsch-türkischen Film zusammenzudenken. Nach 
Alkın wird erst dieses »Zusammenbringen der beiden oft noch separiert gedach-
ten Filmkulturen der ›Stimmlosigkeit‹ des Feldes der türkisch-deutschen Migra-
tion […] eine Hörbarkeit ebnen, die es ermöglicht, die Filme aus der Türkei in der 

234 Das Jahrbuch Türkisch-deutsche Studien erscheint seit 2010 und stellt eine internationale 
disziplinübergreifende Plattform für Wissensaustausch von Wissenschaftlerinnen und Wissen-
schaftlern zu deutsch-türkischen Themen dar. Siehe hierzu: https://univerlag.uni-goettingen.
de/handle/3/turkish_german_studies_series (zuletzt 18.04.2021).
235 Siehe hierzu: Ozil, Seyda/Hoffmann, Michael/Laut, Jens-Peter/Dayıoğlu-Yücel, Yase-
min/Zierau, Cornelia (2018): Tradition und Moderne in Bewegung, Türkisch-deutsche Studien 
Jahrbuch 2017, Göttingen: Universitätsverlag. Siehe auch: Ozil, Seyda/Hoffmann, Michael/
Laut, Jens-Peter/Dayıoğlu-Yücel, Yasemin/Zierau, Cornelia (2020): Migrationsbewegungen 
und Rechtspopulismus nach 2015, Türkisch-deutsche Studien Jahrbuch 2019, Göttingen: Univer-
sitätsverlag.
236 Siehe hierzu: Riedel, Monika (2020): »Von den wehrlosen Türken zu den neuen Deutschen. 
Darstellungen der türkischen Frau im deutschen und deutsch-türkischen Dokumentar-, Spiel- 
und Fernsehfilm«. In: Der Deutsch­Türkische Film. Neue kulturwissenschaftliche Perspektiven, hg. 
v. Deniz Bayrak, Enis Dinç, Yüksel Ekinci und Sarah Reininghaus, Bielefeld: transcript, S. 19–
38. Marci-Boehncke, Gudrun (2020): »Ermitteln ohne Türkisch und als ›Kanake‹ beschimpft: 
Happy Birthday, Türke! (1992)«. Der Deutsch­Türkische Film. Neue kulturwissenschaftliche Per­
spektiven, hg. v. Deniz Bayrak, Enis Dinç, Yüksel Ekinci und Sarah Reininghaus, Bielefeld: tran-
script, S. 101–118. Khalizova, Anna (2020): »Möglichkeiten des Filmeinsatzes im DaF-Unterricht: 
Am Beispiel des Films Haymatloz: Exil in der Türkei (2016)«. In: Der Deutsch­Türkische Film. Neue 
kulturwissenschaftliche Perspektiven, hg. v. Deniz Bayrak, Enis Dinç, Yüksel Ekinci und Sarah 
Reininghaus, Bielefeld: transcript, S. 317–342.

https://univerlag.uni-goettingen.de/handle/3/turkish_german_studies_series
https://univerlag.uni-goettingen.de/handle/3/turkish_german_studies_series


1.4 Stand der Forschung: Angekommen in Literatur und Film   67

Beschäftigung mit ›deutsch- türkischen‹ Filmen mitzudenken«.237 Sein Ziel lautet 
daher, den deutschen mit dem türkischen Film in einen Dialog zu bringen.238

Insgesamt lässt sich festhalten: Wurde die deutsch-türkische Kulturproduk-
tion von den 1990ern bis zum Beginn des 21. Jahrhunderts im Gegensatz zu den 
Kulturproduktionen der 1970er und besonders der 1980er als eine transnationale 
und hybride begriffen, die als Gegendiskurs zu Integrationsdebatten zu verste-
hen sei, der neue Räume der Identität und des Sozialen erschließe, so spielen 
diese Zugänge ab 2005 zwar noch eine wichtige Rolle, doch sie werden nicht mehr 
global, sondern national, interkulturell, europäisch oder neu bi- und internati-
onal gerahmt. So gesehen haben wir es in der aktuellen literaturwissenschaft-
lichen Forschung zu Literatur und Film, ob weiterhin deessenzialisierend oder 
neuerdings wieder essenzialisierend, mit identitätspolitischen Rahmungen zu 
tun, die auf unterschiedlichen Reflexionsebenen von der Migration auf die Inte-
gration gekommen sind.239 Dieser Bewegung der Integration hat sich die For-
schung selbst lange widersetzt, weil »Integration« erstens mit der Vorstellung 
einer homogenen Gesellschaft verbunden ist, zu der transnationale und trans-
kulturelle Verhandlungen in den Kulturproduktionen nicht in Relation gebracht 
werden konnten.240 Darüber hinaus wurde der Begriff zweitens ab dem Ende der 
1970er Jahre bis heute häufig in einem politisch-strategischen Zusammenhang 
verwendet. Beispielsweise hat man dem türkischen Gastarbeiter in den 1980er 
Jahren eine Integrationsunwilligkeit241 attestiert und sprach ab Mitte der 2000er 
Jahre von der Bringschuld der muslimischstämmigen deutschen Bevölkerung. 
Dass beim Gebrauch des Integrationsbegriffs nie Konzepte mitformuliert wurden, 
wird bis heute kaum erwähnt.242 Wir werden sehen, dass es sich in den Zentren in 
den von uns behandelten Phasen der Migration weder um schwache oder starke, 
sondern um geteilte Subjekte handelt, wie es die Analyse von Zaimoğlus Aussage 
zu Beginn dieses Buch gezeigt hat.

237 Alkın, Ömer (2019): Die visuelle Kultur der Migration. Geschichte, Ästhetik und Polyzentrie­
rung des Migrationskinos, Bielefeld: transcript, S. 27. Siehe auch: Alkın, Ömer (2017): »Einlei-
tung«. In: Deutsch­Türkische Filmkultur im Migrationskontext, Wiesbaden: Springer, S. 10.
238 Alkın (2019): S. 27.
239 Siehe hierzu: Elste, Nico (2012): Von der Migration zur Integration. Literarische Konstruktion 
von Kultur und Kulturkonflikt in der deutsch­türkischen Literatur nach ‘89, Saarbrücken: Südwest-
deutscher Verlag für Hochschulschriften.
240 Hess, Sabine/Moser, Johannes (Hg.) (2009): »Jenseits der Integration. Kulturwissenschaft-
liche Betrachtungen einer Debatte«. In: No integration?! Kulturwissenschaftliche Beiträge zur In­
tegrationsdebatte in Europa, hg. v. Sabine Hess, Johannes Moser, Bielefeld: transcript, S. 11–26. 
241 Vgl. Hunn (2005): S. 173.
242 Vgl. Ezli/Langenohl/Rauer/Voigtmann (Hg.) (2013): S. 15.



68   1 Einleitung

Dass Mehr- und Minderheiten als homogene Einheiten begriffen werden, ist 
aus literatur- und filmwissenschaftlicher Perspektive ein grundlegendes Problem. 
Die ästhetischen Narrative wirken in diesem Zusammenhang für die meisten Wis-
senschaftler wie ein Korrektiv, das besonders durch seine ästhetische Darstellung 
kulturalisierenden Lesarten im Wege stehe. Dieser Befund zeigt jedoch, dass der 
von der Forschung skizzierten Entwicklung von der Dokumentation über die Ver-
mittlung hin zur Ästhetik kein eigenes ästhetisches Konzept zugrunde liegt (auch 
wenn am Ende die ästhetische Kompetenz steht), sondern vielmehr eine Emanzipa-
tions- und Ermächtigungsgeschichte, die gegen eine vermeintliche Mehrheit und 
gegen ihre kulturellen Zuschreibungen opponiert. Diese oppositionelle Haltung 
hat paradoxerweise zu einer nicht intendierten Integrationsgeschichte auf kultu-
reller Ebene geführt.243 In aktuellen erschienenen filmwissenschaftlichen Reflexi-
onen zum deutsch-türkischen Film wird dem skizzierten  »Wandelnarrativ« eine 
Fortschrittslogik unterstellt, die die eigentliche Unabschließbarkeit und Hetero-
genität des Feldes der filmischen Verhandlung migrantischer Themen unter-
gräbt.244 Dadurch werde auch ihr politisches Potential unterlaufen.245 Dies liegt 
vor allem daran, dass die bisherige Forschung zur deutsch-türkischen Literatur 
zu sehr davon bestimmt war, eine Geschichte der Kritik an homogenen Vorstellun-
gen von Nation, Kultur und Integration schreiben zu wollen.246 Ausgangspunkt 
dieser Kritik war der Übergang von einer  positivistisch-soziologischen Perspek-
tive auf Literatur und Film, die binärpositioniert waren, zu einer subjektorientier-
ten und sprachlich-imaginären. Mit Gayatri Spivak lässt sich die Kritik, die sie in 
ihrer Schrift Can the Subaltern Speak? an den poststrukturalistischen Theoretikern 
Michel Foucault und Gilles Deleuze übte, an dieser Stelle indirekt erneuern. Trotz 
ihrer berechtigten Kritik an den Narrativen der Moderne, hätten Foucault und 
Deleuze ‒ so Spivak ‒ das »individuelle Subjekt über die totalisierenden Konzepte 

243 Siehe hierzu: Cheesman (2007) u. Hofmann (2006).
244 Siehe hierzu: Heidenreich, Nanna (2015): V/Erkennungsdienste, das Kino und die Perspek­
tive der Migration, Bielefeld: transcript, S.  19. Siehe hierzu auch: Hake, Sabine/Mennel, Bar-
bara (2012): »Introduction«. In: Turkish German Cinema in the New Millennium. Sites, Sounds, 
and Screens, New York: Berghahn, S. 1–18. Alkın (2017): S. 6. Riedel (2020): S. 25 f. Für Literatur 
siehe: Forster, Katharina (2021): Literarische Narrative in der Einwanderungsgesellschaft. Zur 
Dekonstruktion des Bildungs­ und Entwicklungsromans in der Interkulturellen Gegewartsliteratur, 
Studien zur deutsch-türkischen Literatur und Kultur, Bd.  9, Würzburg: Königshausen & Neu-
mann.
245 Siehe hierzu: Heidenreich, Nanna (2015). Siehe auch: Alkın (2017): S. 6. 
246 Von einer vergleichbaren Kritik waren und sind die Transnationalisierungstheorien ge-
prägt, die sich gegen den methodologischen Nationalismus in der Integrationsforschung wen-
den. Siehe hierzu für viele Glick-Schiller (1992) und Faist (2000).



1.4 Stand der Forschung: Angekommen in Literatur und Film   69

von Macht und Begehren erneut« eingeführt. Dabei hätten beide Autoren den 
doppelten Modus der Repräsentation von Darstellen und Vertreten unterlaufen.247

Der Fokus auf Sprache und Subjekt zeigt sich seit Mitte der 2000er Jahre in 
einer weiteren Entwicklung der hier diskutierten Migrationsforschung. An die 
Stelle hybrider Protagonisten, autonomer Akteurinnen und Akteure treten in den 
Werken verstärkt deren Urheber selbst, die Autoren und Regisseure als bestim-
mende und definierende Instanzen diversitätsorientierter Identitätspolitik. Vor 
diesem Hintergrund beschreibt Cheeseman in seiner wissenschaftlichen Erzäh-
lung von der »literature of migration« zur »literature of settlement« sieben unter-
schiedliche Formen des deutschen Kosmopolitismus nicht anhand von sieben 
unterschiedlichen ästhetischen Konfigurationen oder als spezifische Umschlag-
plätze gesellschaftlicher Kommunikation,248 sondern anhand von sieben Autoren. 
Es sind die Autorennamen selbst, die die Differenzierungen des deutschen Kos-
mopolitismus ausmachen.249 Auch Myriam Geiser definiert den Sinn und die 
Funktion der Literatur aus Sicht der Autoren und stellt deren Aussagen nicht zur 
Disposition;250 ein Wandel, den auch zwei Aufsätze des  irischen Literaturwissen-
schaftlers McGowan aufzeigen. Hatte er 1996 die Entwicklung der deutsch-tür-
kischen Literatur als einen Übergang von »from Pappkoffer to Pluralism« dar-
gestellt,251 so beschreibt er zehn Jahre später ihren Wandel zur zeitgenössischen 
deutschen Literatur von den 1990ern bis Mitte der 2005er explizit anhand der 
Autoren Feridun Zaimoğlu, Emine Sevgi Özdamar und Zafer Şenocak.252 Für die 
neue Phase der deutsch-türkischen Filmproduktion konstatieren die amerikani-
schen Filmwissenschaftlerinnen Sabine Hake und Barbara Mennel, das sie für 

247 Spivak, Gayatri (2007): Can the Subaltern Speak? Postkolonialität und subalterne Artikulati­
on, Wien: Turia + Kant, S. 38.
248 Lotman, Jurij (1990): »Über die Semiosphäre«. In: Zeitschrift für Semiotik 12:4, S. 287–305, 
hier S. 293.
249 Siehe hierzu: Cheeseman, Tom (2006): »Seven Types of Cosmopolitanism«. In: Novels of 
Turkish German Settlement, v. Tom Cheeseman, Rochester, New York: Camden House, S. 53–81.
250 Vgl. Geiser (2012): »Die Inszenierung der Selbstbehauptung. Autonomie und Engagement 
in türkisch-deutscher Prosa«. In: Jahrbuch Türkisch­Deutsche Studien Bd.  3, hg. v. Şeyda Ozil, 
Michael Hofmann, Yasemin Dayıoǧlu-Yücel, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 37–56.
251 McGowan, Moray (1996): »From Pappkoffer to Pluralism. Migrant Writing in the German 
Federal Republic«. In: Turkish Culture in German Society Today, hg. v. David Horrocks, Eva Ko-
linsky, Oxford, Providence: Berghahn, S. 1–22.
252 McGowan, Moray (2007): »Turkish-German fiction since the mid-1990s«. In: Contemporary 
German Fiction: Writing in the Berlin Republic, hg. v. Stuart Taberner, Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, S. 196–214. Und in seinem zuletzt erschienenen Aufsatz teilt Michael Hofmann die 
Phasen deutsch-türkischer Literatur nicht mehr in Themen ein, sondern in Autoren. Siehe hier-
zu: Hofmann, Michael (2014): »Die deutsch-türkische Literatur. Entwicklungstendenzen und 
Perspektiven«. In: IMIS­Beiträge 45, S. 23–36.



70   1 Einleitung

ein »filmmaking as a profession and of ethnicity as a function of self-branding« 
stehe.253 Insgesamt will die interkulturelle Germanistik den deutsch-türkischen 
Autoren und Filmemachern endlich den ihnen gebührenden Platz in der deut-
schen Kulturgeschichte einräumen.254 Einer ähnlichen Logik scheint das drei-
bändige Handbuch von Walter Schmitz zu folgen, dessen letzter Band, nach den 
Bänden zu Prozess und Diskurs und zu Konzepten, Phasen und Kontexten, in zwei 
großen Teilbänden sich auf die Autorinnen und Autoren konzentriert.255 Oder 
anders ausgedrückt: Erst nachdem die Forschung zur deutsch-türkischen Litera-
tur deren Vielfalt gezeigt und sie als angekommen und deutsch verortet hat, wird 
sie Teil der deutschen Kulturproduktion. 

Diese Rückkehr nationaler und zugleich ökonomischer Bestimmungen und 
die Neubestimmung kultureller Territorialität durch Diversität ist nicht nur ein 
Phänomen, das sich in der Literatur, im Film oder in Ausstellungen zeigt. Sie 
ist ebenso in der Neujustierung ökonomischen Wandels zu beobachten, die im 
unternehmerischen »Diversity Management« ihre sichtbarste Form gefunden hat 
oder in gesellschaftspolitischen Debatten, welche die Vielfalt der jeweiligen Nati-
onen preisen und bewerben. Aber es ist nicht nur der Turn zu Diversity-Politiken, 
zum Sprechen und Sichtbarmachen von Vielfalt,256 der in Korrelation zu  Literatur, 
Film und Ausstellungen steht. Ihm zugrunde liegt eine Verflechtungsgeschichte 
von ästhetischen und politischen Narrativen, die sich im Falle der Migrations-
geschichte der Bundesrepublik am eindrücklichsten anhand der Geschichte der 
deutsch-türkischen Kulturproduktion zeigen lässt. Die Forschung hat bislang das 
vermeintlich kritische und problematisierende Potential deutsch-türkischer Lite-
ratur und des deutsch-türkischen Films herausgearbeitet, ohne diese in Relation 
zur gleichzeitigen Bestätigung und Verhärtung gesellschaftspolitischer Narra-
tive zu setzen. Diese Mehrfachcodierungen – einerseits bewegen sich Literatur 
und Film im Fahrwasser der politischen Erzählungen, andererseits kritisieren 
sie diese – können kaum beschrieben werden, wenn nur die Opfer, die hybriden 
Akteure oder neuerdings deren Urheber im Fokus stehen. Es ist diese Einengung, 
ein methodologischer Individualismus, der innerhalb der Forschung zu dieser 

253 Hake, Sabine/Mennel, Barbara (2012): Turkish German Cinema in the New Millennium. 
Sites, Sounds, and Screens, New York: Berghahn, S. 10.
254 Siehe hierzu: Hofmann (2013). Hofmann/Yesilada (2021).
255 https://www.thelem.de/thelem/literatur-kulturwissenschaft/schmitz-handbuch-migrati-
onsliteratur/#cc-m-product-9269946085. 
256 Vgl. hierzu die Charta der Vielfalt von 2006, die mittlerweile von über 3800 Unternehmen 
und öffentlichen Einrichtungen, von Stadtverwaltungen, Schulen und Universitäten unterzeich-
net wurde. Link zur Charta der Vielfalt: http://www.charta-der-vielfalt.de/charta-der-vielfalt/
die-charta-im-wortlaut.html (18.04.2021).

https://www.thelem.de/thelem/literatur-kulturwissenschaft/schmitz-handbuch-migrationsliteratur/#cc-m-product-9269946085
https://www.thelem.de/thelem/literatur-kulturwissenschaft/schmitz-handbuch-migrationsliteratur/#cc-m-product-9269946085
http://www.charta-der-vielfalt.de/charta-der-vielfalt/die-charta-im-wortlaut.html
http://www.charta-der-vielfalt.de/charta-der-vielfalt/die-charta-im-wortlaut.html


1.4 Stand der Forschung: Angekommen in Literatur und Film   71

Integrationserzählung der deutsch-türkischen Literatur (von der Gastarbeiterli-
teratur zur neuen deutschen Literatur) geführt hat. Mit Gayatri Spivaks Kritik an 
den Versuchen in den 1970er und 1980er Jahren, die Subalternen zum Sprechen 
zu bringen, könnte hier gefragt werden, welcher »Agent der Macht«257 sich ein-
geschlichen hat, dass nationale Zu- und Selbstbeschreibungen nun für Emanzi-
pation und Integration stehen. Es ist paradoxerweise das neue, transformierte, 
hybride Subjekt selbst, das jetzt an seinen Kompetenzen, an seiner Werbe- und 
Repräsentationskraft und letztlich an seinem Potential, aber nicht länger an 
seiner Artikulationskraft gemessen wird, die mikro- und makropolitische Struk-
turen verbindet. Denn die Repräsentation ist in ihren komplexen Gemengelagen 
als eine Doppelbewegung von Darstellen und Vertreten zu begreifen und ihr Ver-
hältnis zueinander ist immer unterschiedlich gewichtet.258 Das hybride Subjekt 
der 1990er ist sozusagen ein anderes als das heutige. Und beide unterscheiden 
sich darüber hinaus von der Form von Hybridität, die sich Robert Ezra Park in der 
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts mit seiner Figur des »marginal man« vorstellte. 
So bleibt als einzig bindende und belastbare Aussage, dass es sich beim hybriden 
Subjekt im Wesentlichen immer um ein geteiltes und unter guten Umständen um 
ein um Repräsentation und Partizipation bemühtes Subjekt handelt, das zwi-
schen Privatem und Öffentlichem steht. Danach ist die Geschichte entgegen der 
bisherigen Forschung keinesfalls angekommen und in ihrer epistemischen Struk-
tur des Weitersprechens und des Bemühens um Repräsentation dafür auch nicht 
gedacht. Denn der Wandel der politischen Erzählweisen und der ästhetischen 
Narrative hängt eng mit der bundesrepublikanischen Geschichte zusammen. 
Ihr Verhältnis ist ein wechselseitig epistemisches, das mehrere Verhandlungs-
ebenen zusammenführt. Zu diesen Ebenen gehören das Verhältnis von Öffent-
lichkeit, Kulturentstehung, Kulturproduktion, das multikulturelle Paradox, aber 
auch eine Geschichte von Sozialstruktur und Ökonomie. In den Produktionen 
der 1960er und 1970er Jahre sind die erzählenden Protagonisten Arbeiterinnen 
und Arbeiter, in den 1980er Jahren sind sie Gemüsehändler, Imbiss oder Kaffee-
hausbetreiber, die auf Namen deutscher Personen laufen müssen, wie in Yüksel 
Pazarkayas Fernsehserie Die Baltas, unsere Nachbarn.259 In Filmen der 1990er 
Jahre wie Auslandstournee, Lola und Bilidikid, Kurz und schmerzlos oder 
in Texten wie Das Leben ist eine Karawanserei, Die Prärie, Kanak Sprak sind sie 
Arbeitslose, Sänger, Autoren oder Prostituierte. Ab den 2000er Jahren haben wir 

257 Spivak (2007): S. 30.
258 Ebd.
259 In der Fernsehserie Unsere Nachbarn, die Baltas wird die Eröffnung eines türkischen Re-
staurants durch den Gastarbeiter und den Familienvater in der Erzählung nur möglich, weil die 
deutsche Frau seines Bruders die Konzession für ihn erwirbt. Siehe hierzu: Pazarkaya (1983).



72   1 Einleitung

es mit Kriminalpolizisten, Ärzten, Unternehmern oder Professoren zu tun. Und 
in den ästhetischen Reflexionen ab den 2010er Jahren sind diese Positionen alles 
andere als einfach zu erlangen. In Nurkan Erpulats mehrfach prämiertem Thea-
terstück Verrücktes Blut von 2010, dass den Projekttag einer migrantisch gepräg-
ten Problemklasse in einer deutschen Schule wiedergibt, ruft am Ende Hasan, 
einer der Protagonisten des Stücks, dass die Rolle des Tatortkommissars für den 
Erfolgsmigranten bereits vergeben sei. Hasan beendet das Stück mit den Worten 
»Herr muss ich sein, dass ich das mit Gewalt ertrotze, wozu mir die Liebeswürdig-
keit gebricht«.260 Diese inhärente sozioökonomische Geschichte ist auch deshalb 
von besonderer Bedeutung, da in den aktuellen ästhetischen wie aber auch 
dokumentarischen Produktionen seit 2015 wie Ruhm und Ruin, Ellbogen, Aus 
dem Nichts, Der ewige Gast. Wie mein türkischer Vater versuchte, Deutscher zu 
werden oder Ich bin Özlem weder die sozialstrukturell nicht gelungene noch die 
gelungene Biografie für Kritik oder für Integration stehen. Vielmehr durchwirkt 
die Texte und ihre Protagonisten eine neue Affektlage, die das von Leslie Adelson 
beschworene »within of German culture«261 der deutsch-türkischen Literatur 
mit einer neuen Betroffenheit, einer neuen Trennung auflädt. Sie greift auf eine 
bestimmte Art und Weise auf erfahrene und nicht erfahrene Diskriminierungen 
in der bundesrepublikanischen Migrationsgeschichte zurück. Es ist diese Ver-
flechtung aus Sozialstruktur und Kultur, die einerseits zur Produktivität und zum 
ästhetisch-narrativen Ideenreichtum der deutsch-türkischen Kulturproduktion 
geführt hat, andererseits zu ihren Krisen, die die Forschung bislang in der pro-
duktiven Entfaltung ihrer Dilemmata nicht aufgezeigt hat. 

Warum die Forschung diese Verschränkung als konstitutiven Bestandteil von 
Literatur und Film bislang nicht berücksichtigt hat, liegt daran, dass auf die Kritik 
an der positivistisch-soziologischen Ausrichtung der Arbeiten in den 1970er und 
1980ern, zwar die Ästhetiken und das hybride Subjekt in den Mittelpunkt rückten, 
jedoch keine neue Soziologie: eine neue Soziologie, die den Assoziationen, dem 
basalen Aufbau neuer sozialer Strukturen hätte folgen können, die der Wandel 
der ästhetischen Narrative und ihrer Kontroversen eigentlich mit sich brach-
ten. Aus zwei Gründen führte dieser Mangel in der Forschung zu einer national 
gerahmten Identifikation deutsch-türkischer Kulturproduktion. Erstens wurde 
beim Paradigmenwechsel in der Forschung, im Übergang von Kulturvermittlung 
zu Kritik und ästhetischer Kompetenz, auch aus Sorge vor Essenzialisierungen 
die Frage nach sozialen Konstellationen kaum gestellt. Zweitens führte der Para-
digmenwechsel zur Fokussierung auf die Sprache und ließ die Fragen nach dem 

260 Siehe hierzu: Erpulat/Hillje (2012).
261 Adelson (2003): S. 26.



1.4 Stand der Forschung: Angekommen in Literatur und Film   73

Wandel der sozialen Konfigurationen und ihrer Elemente, wie sie Rosanvallon als 
zentrale Bestandteile einer Geschichte des Politischen festhält,262 außen vor. Aus 
diesem Grund sind die Kulturproduktionen von den 1960er bis in die 1980er Jahre 
zu Unrecht als nicht ernst zu nehmende künstlerische Produktionen abgehandelt 
worden, als »bestellte« und für die Mehrheitsgesellschaft produzierte Literatur 
und Filme.263

Diese oft geäußerte und bis heute vielzitierte Kritik264 – Teile meiner bisher 
veröffentlichten Analyen zu Literatur und Film mit eingeschlossen265 – ist indes 
nur berechtigt, wenn man sich einzig auf Derivate der Poetik wie »Narrativ«, 
»Performanz« oder »Fiktion« konzentriert und den ästhetisch-akademischen 
Diskurs nicht verlässt. Sie ist jedoch weitaus weniger berechtigt, wenn die Fragen 
lauten: Welche sozialen Geschichten und Interdependenzen zwischen Deut-
schen und Türken und Deutschtürken werden erzählt? Wie stehen diese narrativ 
in Relation zu bundesrepublikanischer Politik, Öffentlichkeit und Ökonomie?266 
Im Vordergrund dieses Buches stehen die Mechanismen der Generierung sozialer 
Kohäsion oder Korrosion in Film und Literatur. Es geht also im Kern um die Frage, 
welche Narrative der Migration die Kulturgeschichte der deutschen Einwande-
rungsgesellschaft bestimmt haben? Um diese Mechanismen dem Film und der 
Literatur zur Migration wieder zugänglich zu machen, ist die Neujustierung von 
zwei Begriffen und Konzepten erforderlich: des »Narrativs« als eine prozessab-
hängige Artikulation und als Verhältnis ästhetischer und politischer Erzählwei-
sen und der »Integration« als ein nicht normatives, sondern wie die Migration 
als ein ebenso prozessabhängiges Bewegungskonzept.267 Einen erzählerischen 

262 Siehe Rosanvallon (2011): S. 46.
263 Vgl. Göktürk (2000). Dayıog ̌lu-Yücel (2005). Burns, Rob (2006): »Turkish-German Cine-
ma. From Cultural Resistance to Transnational Cinema?«. In: German Cinema since Unification, 
hg. v. David Clarke, London: CONTINUUM, S. 127–149.
264 Siehe hierzu für viele: Riedel (2020): S. 22. Schenk, Klaus (2020): »Das gefallene Märchen. 
Zur filmischen Narration und Semiotik trankultureller Missverständnisse«. In: Der Deutsch­ 
Türkische Film. Neue kulturwissenschaftliche Perspektiven, hg. v. Deniz Bayrak, Enis Dinç, Yüksel 
Ekinci und Sarah Reininghaus, Bielefeld: transcript, S. 39–64, S. 42 u. S. 48. 
265 Siehe hierzu: Ezli (2006). Siehe auch: Ezli (2009).
266 Aus einer wissenssoziologischen Perspektive ist die Kritik, die ich hier formuliere, mit der 
Bruno Latours an der positivistischen Soziologie analog zu setzen. »Der Positivismus – in sei-
ner natürlichen oder sozialen Form, in seiner reaktionären oder progressiven Form – hat nicht 
deshalb unrecht, weil er das ›menschliche Bewusstsein‹ vergäße und sich stattdessen auf ›kalte 
Daten‹ verließe. Er hat umstrittene Tatsachen zu schnell, ohne ordentliches Verfahren in unbe-
streitbare Tatsachen verwandelt. Er hat die beiden Aufgaben des Realismus verwechselt: Vielfalt 
und Vereinigung. Er hat den Unterschied verwischt zwischen dem Entfalten der Assoziationen 
und ihrer Sammlung in einem Kollektiv.« Latour (2010): S. 438 f. 
267 Siehe hierzu: Ezli/Langenohl/Rauer/Voigtmann (Hg.) (2013): S. 10f.



74   1 Einleitung

und  kommunikativ-partizipativen Zusammenhang gibt es jedoch nicht nur zwi-
schen der deutsch-türkischen Kulturproduktion und der bundesrepublikani-
schen Öffentlichkeitsgeschichte, sondern auch zwischen den Sprechweisen und 
Reflexionen der Integration mit der politischen und ökonomischen Entwicklung 
in Deutschland von einem industriellen Kapitalismus, dem Aufbau eines Sozial-
staats hin zu einem postindustriellen Kulturkapitalismus.

1.5 Narrative der Integration

»Die Rede von der Integration ist die Feindin der Demokratie«, lautet 2010 eine 
bekannt gewordene Formulierung in dem Appell Nein zur Ausgrenzung aus dem 
Jahr 2010, den über 400 Künstler, Wissenschaftler und Publizisten unterzeich-
neten.268 Mittlerweile trägt der Appell den Titel Demokratie statt Integration, es 
gibt eine englische und eine türkische Fassung und die Zahl der Unterzeichner 
hat sich bis heute verzehnfacht.269 Anlass für diesen Appell war der 20. Jahres-
tag der deutschen Wiedervereinigung, sein Ausgangspunkt die äußerst bekannt 
gewordenen Thesen des ehemaligen Finanzsenators von Berlin, Thilo Sarrazin, 
die er in einem Lettre International-Interview von 2009 und im darauffolgen-
den Jahr in seiner Publikation Deutschland schafft sich ab veröffentlichte.270 In 
beiden Texten knüpft er die Zukunftsfähigkeit Deutschlands an die Integrier-
barkeit oder Nicht-Integrierbarkeit der unproduktiven, von Transferleistungen 
lebenden Unterschicht. In einer biologistisch-kapitalistischen Diktion zwischen 
brauchbarem Genpool und gesellschaftlichem Kosten-Nutzen-Verhältnis stellt 
im  Zusammenhang von Prekariat und Gesellschaft insbesondere der Muslim  
ein erweitertes Gefahrenpotential für die deutsche Gesellschaft dar.271 Wenn die 
deutsche Unterschicht durch spezifische Anreize wieder in den Arbeitsmarkt 
geführt und so eine »Verdummung« Deutschlands noch verhindert werden 
könne, so sei dieser Prozess der Integration bei Muslimen nicht möglich, weil 
sie aufgrund ihrer Religion nicht modern sein könnten und zudem gefährlich 

268 taz (2010): »Nein zur Ausgrenzung«, 01.10.2010. http://www.taz.de/!59131/ (30.06.2017).
269 Siehe: http://kritnet.org/2010/demokratie-statt-integration/ (30.06.2017).
270 Siehe: Lettre International (2009): »Klasse statt Masse. Von der Hauptstadt der Trans-
ferleistungen zur Metropole der Eliten. Interview mit Thilo Sarrazin«. In: LI 086, Herbst 2009, 
S. 197–201. 
271 Siehe hierzu: Sarrazin, Thilo (2010): Deutschland schafft sich ab. Wie wir unser Land aufs 
Spiel setzen, Berlin: Deutsche Verlagsanstalt, S. 266. Vgl. hierzu auch: Ezli, Özkan (2010): »Der 
ortlose Muslim oder das Prekäre als Niemandsland. Ein kulturwissenschaftlicher Kommentar zu 
Thilo Sarrazins ›Deutschland schafft sich ab‹«. In: https://www.exzellenzcluster.uni-konstanz.
de/ortlose-muslim-sarrazin.html (30.06.2017).

http://www.taz.de/!59131/
http://kritnet.org/2010/demokratie-statt-integration/
https://www.exzellenzcluster.uni-konstanz.de/ortlose-muslim-sarrazin.html
https://www.exzellenzcluster.uni-konstanz.de/ortlose-muslim-sarrazin.html


1.5 Narrative der Integration   75

seien.272 Insbesondere gegen die ausschließliche und Gesellschaft segregierende 
Kosten-Nutzen-Rechnung wendet sich der Appell Nein zur Ausgrenzung kurz nach 
Veröffentlichung von Sarrazins Buch.273 Darin wird unter anderem festgehalten, 
dass mit der »Rede von der Integration« nur ordnungspolitische Diktionen und 
das Aufzwingen eines bestimmten Verhaltenskodex ausgehend von einer ver-
meintlich homogenen Mehrheitsgesellschaft verbunden seien.274 Darum könne 
es in einer Einwanderungsgesellschaft nicht gehen, sondern nur noch um Fragen 
des Zusammenlebens.275 

Kosten-Nutzen-Erwägungen, Fragen nach der Zukunftsfähigkeit von Gesell-
schaften, Verhaltensweisen und das Zusammenleben haben mit unterschiedlichen 
Gewichtungen seit jeher das Reden über Integration und Assimilation bestimmt. 
Dabei war stets unerheblich, wie homogen oder heterogen die jeweiligen Gesell-
schaften strukturiert sind oder ob sie durch identitätspolitisch  ausgerichtete 
Narrative beschrieben werden. Zugleich sind mit den genannten sozialen, wirt-
schaftlichen und kulturellen Entitäten auch immer die Grundlagen für Skandali-
sierungen der Migration gegeben – wie im Falle Sarrazins. So wie eine Geschichte 
des Integrationsbegriffs geschrieben werden kann, so ist es ebenfalls möglich, 
diese Geschichte anhand ihrer Skandalisierungen zu erzählen. Denn gesellschaft-
liche Vielfalt ist in der Geschichte selten als das gesehen und beschrieben worden, 
was sie ist: als ein natürliches Phänomen, »das aus den direkten und indirekten 
Beziehungen der Gesellschaften resultiert«. Vielmehr wurde und wird sie immer 
wieder auch als »eine Art von Ungeheuerlichkeit oder Skandal« aufgefasst.276 

Die Geschichte der Skandalisierung der gesellschaftlichen Vielfalt, die oft 
die Grundlage für Diskriminierungen darstellte, ist schon in der Geschichte der 
westlichen Demokratien äußerst vielfältig. Mitte des 18.  Jahrhunderts spricht 
man in Pennsylvania vom »deutschen Problem«277. Seit drei Generationen lebten 
dort deutsche Einwanderer, die aber noch immer kein Englisch sprachen. In 

272 Siehe: Sarrazin (2010): S. 260–281.
273 Deutschland schafft sich ab ist nach Michael Moores Stupid White Men das meistverkaufte 
politische Sachbuch der 2000er Jahre. Siehe hierzu: https://www.gfk-entertainment.com/news/
thilo-sarrazin-sprengt-alle-rekorde.html (04.05.2021).
274 Siehe: http://www.linksnet.de/de/artikel/27258 (24.07.2017). Die Rede von der Integration 
lässt sich auch als Versuch interpretieren, ein »gesellschaftliches Wir« gegenüber den Anderen 
»zu beschwören«. Siehe hierzu: Mecheril, Paul (2011): »Wirklichkeit schaffen. Integration als 
Dispositiv«. In: Aus Politik und Zeitgeschichte, 61. Jahrgang, Heft 43/2011, S. 49–54, hier S. 54.
275 Siehe: taz (2010). 
276 Levi Strauss, Claude (2012): Anthropologie in der modernen Welt, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp, S. 122.
277 Meier-Braun, Karl-Heinz (2002): Deutschland. Einwanderungsland, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp, S. 12.

https://www.gfk-entertainment.com/news/thilo-sarrazin-sprengt-alle-rekorde.html
https://www.gfk-entertainment.com/news/thilo-sarrazin-sprengt-alle-rekorde.html
http://www.linksnet.de/de/artikel/27258


76   1 Einleitung

einem Sieben-Punkte-Programm schlug man Benjamin Franklin, dem damali-
gen Gouverneur der Stadt Philadelphia, zur Eingliederung der deutschen Ein-
wanderer Folgendes vor: Der erste Punkt des Maßnahmenkatalogs sieht vor, die 
Sprachkompetenz der Einwanderer zu fördern, englische Schulen in die vorhan-
denen deutschen Schulen zu integrieren, deren Besuch im Unterschied zu den 
 deutschen nichts kosten soll. Des Weiteren wird angeregt, die Engländer mit 
Geldspenden oder einer finanziellen Mitgift zu motivieren, deutsche Frauen zu 
ehelichen. Dies sei für die Vergemeinschaftung von Engländern und Deutschen 
und für den Handel sicher förderlich.278 

Franklin ist mit allen Vorschlägen einverstanden, außer mit dem zur Förderung 
von Mischehen. Zur Heiratspolitik bemerkt er in einem Antwortschreiben, dass 
diese definitiv zu teuer sei und wenig Aussicht auf Erfolg habe. Denn »die deut-
schen Frauen sind im Allgemeinen so wenig anziehend für einen Engländer, dass es 
enorme Mitgift erfordern würde, Engländer anzuregen, sie zu heiraten«. Den siebten 
Vorschlag aus dem Sieben-Punkte-Programm, keinen Deutschen mehr in Pennsyl-
vania aufzunehmen, sei wiederum nach Franklin »ein guter Vorschlag«. Denn die, 
»die schon hier sind, werden dies unterstützen«. Franklins Aussagen empfinden die 
Deutschen als beleidigend, als diskriminierend, und sie lösten einen Skandal aus.279 

Knapp 150 Jahre später sind es nicht sprachliche Defizite oder Debatten über 
Frauen, die zum Skandal führen und kulturelle Grenzen ziehen, sondern die 
Essiggurken der osteuropäischen Juden New Yorks. Anfang des 20. Jahrhunderts 
erwägt die New Yorker Stadtverwaltung, den Verkauf von Essiggurken zu verbie-
ten. Nach Ansicht amerikanischer Gesundheitsbeamter verhindere der Verzehr 
von eingelegtem Gemüse das Gelingen patriotischer Sozialreformen, weil sie ihre 
Konsumenten »zu nervösen, instabilen Subjekten« und am Ende zu »schlechten 
Amerikanern« machten.280 Rund sechzig, siebzig Jahre später führt die Rede von 
fleißigen Gastarbeitern und faulen Deutschen auch in Deutschland zu einem 
Skandal.281 Es ließen sich weitere Beispiele anführen. Doch der Begriff »Kultur« 
wird in der bundesrepublikanischen Migrationsgeschichte erst in den 1980er 
Jahren als alleinstehende Kategorie und als Nomen zur Grundlage skandalisie-
render Integrationsdebatten in der Bundesrepublik.282 

278 Siehe hierzu: Ebd. Auch zweihundert Jahre später ist die Mischehe ein zentraler Kern 
integra tionstheoretischer Überlegungen, wie beispielsweise in Milton Gordons wirkmächtiger 
Integrationstheorie von 1964. Siehe hierzu: Gordon (1964): S. 48.
279 Aus: Meier-Braun (2002): S. 12.
280 Zitiert nach: Heins, Volker (2013): Skandal der Vielfalt, Frankfurt a. M.: Campus, S. 13. 
281 Siehe hierzu: Vgl. hierzu: Cohn-Bendit, Daniel/Schmid, Thomas (1993): Heimat Babylon. 
Das Wagnis der multikulturellen Demokratie, Hamburg: Hoffmann und Campe, S. 121.
282 Siehe hierzu: Hunn (2005): S. 495.



1.5 Narrative der Integration   77

Die spannungsgeladene Verbindung von Normalität und Problem in der 
Geschichte der Migration und Integration ist auch in der Errichtung des Lehr-
stuhls für Amerikanische Soziologie in Chicago und an anderen Orten Ende des 
19. und Anfang des 20. Jahrhunderts ausschlaggebend und findet sich bis heute 
in der Integrationsforschung.

Viele Migrationsforschungen entstanden nicht als reine Forschungsarbeiten, sondern im 
Selbstverständnis migrationswissenschaftlicher Intervention in politischen Debatten: 
Nicht wenige Schlüsselwerke entstanden im Geist, Migrationsforschung als engagierte 
Public Science zu betreiben, um damit beispielsweise die gesellschaftliche Integration von 
bestimmten Migrantinnen_gruppen zu fordern oder zu fördern, Gesetze zur politischen 
Steuerung von Migration zu formulieren bzw. zu legitimieren oder Aufgaben der Aufarbei-
tung und Reaktion auf Rassismus zu übernehmen.283

Mit der Implementierung des Lehrstuhls für Amerikanische Soziologie in Chicago 
war 1892 nicht nur das Verlangen nach objektivem Wissen zum Themenkomplex 
verbunden, sondern auch die politische Erwartung, dass dort ein praktisches 
Wissen generiert werde, mit dem soziale Probleme, die vermeintlich aus Migra-
tionsbewegungen entstehen, gelöst werden könnten.284 Die Errichtung der Lehr-
stühle für Migration und Integration war von Anfang an doppelt codiert und 
schuf eine osmotische Zone zwischen Wissenschaft und Öffentlichkeit.

Bevor der Begriff der Integration überhaupt im Zusammenhang mit Migra-
tion den Weg in gesellschaftspolitische Debatten, in Skandalisierungen, Dis-
kriminierungen, in alltägliche Gebrauchs- und Sprechweisen und ab Ende der 
1960er Jahre in die Sozialwissenschaften fand, war es zunächst der Begriff der 
Assimilation, mit dem Migrationsfolgen und die damit zusammenhängenden 
Prozesse beschrieben wurden.285 Vorzüglich setzte man ihn in den Vereinigten 
Staaten von Amerika ein, die zwischen den Jahren 1850 und 1920 das beliebteste 
Einwanderungsland weltweit waren.286 Auch wenn sich der Begriff der Assimi-
lation, wie auch später der Begriff der Integration, vor seiner Expansion in den 
öffentlichen Raum in Amerika und in Europa auf einen kleinen Kreis von Wissen-

283 Mecheril, Paul/Reuter, Julia (2015): Einleitung zu Schlüsselwerke der Migration. Pionier­
studien und Referenztheorien, Wiesbaden: Springer VS, S. 5. Siehe hierzu auch: Bukow, Wolf- 
Dietrich/Llaryora, Roberto (1988): Mitbürger aus der Fremde. Soziogenese ethnischer Minoritä­
ten, Opladen: Westdeutscher Verlag, S. 5.
284 Vgl.  Bommes, Michael/Thränhardt, Dietrich (2010): »Introduction: National Paradigms 
of Migration Research«. In: National Paradigms of Migration Research, hg. v. Michael Bommes, 
Dietrich Thränhardt, Osnabrück: Osnabrücker Universitätsverlag, S. 9–38, hier S. 10.
285 Siehe hierzu: Ezli/Langenohl/Rauer/Voigtmann (Hg.) (2013): S. 9.
286 Allein in diesem Zeitraum migrierten 5,5 Millionen Deutsche in die Vereinigten Staaten. Siehe 
hierzu: Oltmer, Jochen (2013): Migration im 19. und 20. Jahrhundert, München: Oldenbourg, S. 1.



78   1 Einleitung

schaftlern beschränkte, liegt schon in seinem ersten systematischen Gebrauch 
ein Schulterschluss zwischen Wissenschaft und Politik vor. 

In den kommenden Dekaden etabliert sich in den USA eine Theorie zur Assi-
milation, die – im Unterschied zur späteren Begriffsverwendung – explizit keine 
homogene Nation oder einzelne Ethnien als Ziel oder als Grundlage von Assi-
milation oder Dissimilation voraussetzt. Zwar ist es richtig, dass Assimilation 
der terminus technicus für die Vorstellung von einem Melting Pot ist, in dem alle 
Unterschiede entdifferenziert werden und eine homogene Kultur »gekocht« wird 
und dass die Assimilationsforschung im Unterschied zu den Ethnic Studies den 
Standpunkt der Nation und nicht den der Minderheiten einnimmt.287 Allerdings 
wird der Begriff der Nation anfangs vielmehr als Rahmung von Zivilisationspro-
zessen gebraucht als für die Entwicklung und Rückbesinnung auf  nationale Eigen-
heiten und Spezifika. Die Eckpfeiler eines der ersten Migrations- und Stadtsoziolo-
gen, Robert Ezra Park, sind beispielsweise nicht die Nation, sondern Mobilität und 
Urbanität.288 Das gestalterische Zentrum der Verbindung von Bewegung und Stadt, 
die für Park die Grundlagen moderner Gesellschaften darstellt, ist nicht der altein-
gesessene Bürger, sondern der marginal man, der trotz seiner Bezeichnung nicht 
am Rande der Gesellschaft lebt. Durch seine Mobilität und seine Kraft zur Verän-
derung, aber auch zur Anpassung, steht er vielmehr im Zentrum der Entwicklung 
von Zivilisation, eines allgemeinen »cosmic process«289 weil er nicht an, sondern 
auf der Grenze zwischen Herkunfts- und Ankunftsgesellschaft lebt.290 Er verändert 
beide durch einen wechselseitigen Assimilationsprozess mit. »The marginal man is 
a personality type that rises at a time and a place where, out of the conflict of races 
and cultures, new societies, new peoples and cultures are coming into existence. 
[…] The marginal man is always relatively the more civilized human being.«291 

Dieser Prozess zwischen Veränderung und Anpassung ist zwar insofern von 
Konflikten geprägt, als der marginal man mit seiner Migration auf der einen Seite 
die Bindungen an seine Herkunft abbricht. Auf der anderen Seite fordern Kontakt 

287 Siehe hierzu:  Rauer, Valentin (2014): »Assimilation«. In: Das neue Deutschland, S. 203–
205, hier S. 203 u. 204. Siehe auch: Wimmer, Andreas (2008): »Ethnische Grenzziehungen in 
der Immigrationsgesellschaft. Jenseits des Herderschen Commonsense«. In: Kölner Zeitschrift für 
Soziologie, Sonderheft, Heft 48, S. 57–80, hier S. 71.
288 Siehe hierzu: Lindner, Rolf (2007): Die Entdeckung der Stadtkultur. Soziologie aus der Erfah­
rung der Reportage, Frankfurt a. M.: Campus. Siehe auch: Makropoulos, Michael (2004): »Ro-
bert Ezra Park (1864–1944). Modernität zwischen Urbanität und Grenzidentität«. In: Culture Club. 
Klassiker der Kulturtheorie, hg. v. Martin Hofmann u. a., Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 48–66.
289 Siehe hierzu: Esser (2008): S. 83. 
290 Vgl. Makropoulos (2004): S. 54. 
291 Park, Robert Ezra (1937): »Cultural Conflict and the marginal man«. In: The study of personality 
and culture conflict, hg. v. Everett Stonequist, New York: Russel & Russel, S. XIII–XVIII, hier S. XVIIf.



1.5 Narrative der Integration   79

und Kollision die eingesessene traditionelle gesellschaftliche Organisation der 
Ankunftsgesellschaft heraus. Dieser Prozess ist insgesamt positiv, da der Wandel 
und die Fusion von Kulturen für »the processes of civilization and of progress« 
stehen.292 Migration und die sich daran anschließende Assimilation sind eine 
»agency of civilization« und stehen im Zentrum des Wandels sozialer Kohäsio-
nen und Korrosionen. Geprägt von Georg Simmels Soziologie des Fremden stehen 
bei Park Vergesellschaftungsprozesse im Fokus anstelle einer klar strukturierten 
homogenen Gesellschaft. Er war von Simmels grundlegender soziologischer 
These überzeugt, »dass Gesellschaft überall dort existiert, wo mehrere Indivi-
duen miteinander in Wechselwirkung treten«. 293

Diese Form der Beschreibung von Assimilationsprozessen zwischen Selbst- 
und Fremdsteuerung findet sich bereits in der noch nicht systematischen und 
ausdifferenzierten Verwendung des Begriffs im frühen 19. Jahrhundert. Dort wird 
er auch als ein Prozess körperlich-biologischen Wandels begriffen, in dem das 
Fremdartige, »das man in sich aufgenommen« hat, »in die eigene Substanz« ver-
wandelt wird. So kann der Assimilationsprozess nicht nur als eine erzwungene 
Anpassung und erzwungene Aufgabe der Herkunftskultur begriffen werden, 
sondern auch als »Angleichungsprozess [mit] Zugewinn«, als eine Form der 
Selbststärkung.294 Das Aufgeben einer alten Identität ist hier mit dem Gewinn 
einer neuen verbunden. Dabei haben kulturelle Eigenschaften ihre »roots and 
their sources in the instincts and habits of human beings«. Sie geben ihnen den 
»dynamic character by which they interact and modify one another«.295 Während 
man der Rede von der Integration und besonders von der Assimilation heute 
die ausschließliche Befolgung repressiver Maßnahmen unterstellt, steht beim 
Begriff der Anpassung eher ein aktiver Prozess zwischen Selbstbestimmung und 
externem Zwang im Vordergrund.296 Grundlage ist dafür zum einen ein starkes 

292 Park, Robert Ezra (1928): »Human Migration and the Marginal Man«. In: American Journal 
of Sociology, 33:6, S. 881–893, hier S. 890.
293 Christmann, Gabriela (2007): Robert Ezra Park, Konstanz: UVK, S. 23. Siehe hierzu auch: 
Treibel, Annette (2011): Migration in modernen Gesellschaften. Soziale Folgen von Einwanderung, 
Gastarbeit und Flucht, München: Juventa, S. 52. 
294 Omran, Susanne (2004): »›Assimilation‹. Zur Physio-Logik kultureller Differenz nach 
1800«. In: Kulturelle Identität. Konstruktionen und Krisen, hg. v. Eva Kimminich, Frankfurt a. M.: 
Peter Lang, S. 89–106, hier S. 91.
295 Park, Robert Ezra (1931): »The Problem of Cultural Differences«. In: Race and Culture, hg. v. 
Everett C. Hughes, London: The Free Press of Glencoe, S. 3–14, hier S. 7.
296 Siehe hierzu auch: Brubaker, Rogers (2007): »Die Rückkehr der Assimilation?«. In: Grup­
pen ohne Grenzen, Hamburg: Hamburger Edition, S. 166–186, S. 171. Brubaker gebraucht in die-
sem Zusammenhang die Konstruktion der reflexiven Assimilation, die er vom transitiven Ge-
brauch des Begriffs Assimilation unterscheidet. Im »sich assimilieren« sieht er eine Aktivität 



80   1 Einleitung

Migrationssubjekt, das dem Prozess der Anpassung und Verwandlung offen 
gegenübersteht. Zum anderen, dass von seiten der Mehrheitsgesellschaft dieses 
Subjekt auch als ein hybrides, in Wandlung begriffenes gesehen wird und nicht 
als Teil eines statischen Kollektivs. Insgesamt rahmt, bedingt und trägt diese Vor-
stellungen die Idee von gesellschaftlichem Wandel, von Fortschritt und von Ent-
wicklung als einer einsinnigen Form von Zeitlichkeit. 

Die systematischste Ausbuchstabierung dieser Ausrichtung des Integrations-
begriffs finden wir in der Theorie Milton Gordons, die er Anfang der 1960er Jahre 
entwirft. Im Unterschied zu Park steht in Gordons Assimilation in American Life 
nicht der einzelne, sondern die Gruppe im Zentrum des Geschehens. Ein weite-
rer zentraler Aspekt ist, dass seine Theorie besonders darauf abzielt, soziale Dis-
kriminierungen abzubauen. Diskriminierungen basieren auf Unterscheidungen, 
sie werden behauptet und in Ungleichheiten verwandelt. Der Übergang von der 
Differenz zur Ungleichheit vollzieht sich dabei von »vorurteilsbehafteten Sicht-
weisen« über »herabsetzende Äußerungen« bis zu »benachteiligenden Handlun-
gen«.297 Die Diskriminierung besteht demnach aus einer Folge von Handlungen, 
die äußerst voraussetzungsreich ist. Ihre drei konstitutiven Elemente sind Sehen 
(darin steckt das Vorurteil), Sprechen (darin liegt die Herabsetzung) und letztlich 
das Handeln (darin steckt die Benachteiligung). Gordon gibt dafür plastische Bei-
spiele: etwa wenn eine farbige Familie im Süden der Vereinigten Staaten aufgrund 
ihrer Hautfarbe kein Zimmer bekommt.298 In die Geschichte der Skandalisierun-

von Akteuren und Bevölkerungsgruppen, die sich der transitiven Assimilation, einem Zwang zur 
Anpassung, widersetzt. Im Gegensatz zur Verwendung des Begriffs Anfang des 19. Jahrhunderts 
sieht er die reflexive Assimilation nicht als einen organischen, sondern als abstrakten Prozess. 
Wir werden später sehen, inwieweit diese Umdefinition der Assimilationstheorie in der 2000er 
Jahren mit unserem Leitsatz »Was lebst Du?« in Zusammenhang steht.
297 Scherr, Albert (2016): Diskriminierung. Wie Unterschiede und Benachteiligungen gesell­
schaftlich hergestellt werden, Wiesbaden: Springer SV, S. 25.
298 Gordon (1964): S. 22. Die Historikerin Carol Anderson konstatiert, dass es für Afroamerikaner 
eine Liste gab, die das ›Grüne Buch‹ genannt wurde. Darin waren Restaurants und Hotels aufgelis-
tet, die Schwarze aufsuchen konnten. Siehe hierzu: Ridderbusch, Katja (2014): »Die Aufhebung 
der Rassentrennung in den USA«. In: Deutschlandfunk, 02.07.2014. http://www.deutschlandfunk.
de/50-jahre-gleichberechtigung-die-aufhebung-der.724.de.html?dram:article_id=290732 (27.11.2017). 
Der Erfinder des Green Book, der schwarze Postbote Victor Hugo Green, veröffentlichte diesen Reise-
führer 1936 das erste Mal mit dem entgegengesetzten Ziel, dass irgendwann der Tag kommen wird, 
»diese Publikation einzustellen«, an dem die Schwarzen reisen können, wohin sie auch mögen, ohne 
»beleidigt«, »bespuckt« und »verprügelt« zu werden. Siehe hierzu: Gunkel, Christoph (2019): »Freie 
Fahrt für schwarze Bürger«. In: Der Spiegel, 19.02.2019, https://www.spiegel.de/einestages/green-
book-wie-victor-hugo-green-einen- reisefuehrer-fuer-schwarze-erfand-a-1253180.html (zuletzt 
29.04.2019). Im Hollywood-Kinofilm Green Book von 2018, der in den frühen 1960er spielt, steht 
das Grüne Buch im Zentrum der Erzählung. Bei den Oscarverleihungen 2019 erhielt er den Oscar 

http://www.deutschlandfunk.de/50-jahre-gleichberechtigung-die-aufhebung-der.724.de.html?dram:article_id=290732
http://www.deutschlandfunk.de/50-jahre-gleichberechtigung-die-aufhebung-der.724.de.html?dram:article_id=290732
https://www.spiegel.de/einestages/green-book-wie-victor-hugo-green-einen-reisefuehrer-fuer-schwarze-erfand-a-1253180.html
https://www.spiegel.de/einestages/green-book-wie-victor-hugo-green-einen-reisefuehrer-fuer-schwarze-erfand-a-1253180.html


1.5 Narrative der Integration   81

gen ist eine Geschichte der Diskriminierungen eingelagert, die für das vorlie-
gende Buch mitbestimmend ist. Denn wenn auf Diskriminierungen nicht reagiert 
wird und die Verletzung nicht ausagiert werden kann oder aufgrund gegebener 
Rechtslagen kein Ausgleich stattfindet, kann sie unter Umständen zu einem 
bestimmenden Bestandteil des Gedächtnisses von Migranten und Minderheiten 
werden. Sie können dann eventuell zu einem späteren Zeitpunkt, wenn sie nicht 
vergessen oder anderweitig ausgeglichen werden, zu unerwarteten Spannungen 
und Reaktionen führen, deren Grundlagen nicht mehr allein die Diskriminierung 
sein muss, sondern vielmehr eine Kultur des Ressentiments.299 Letzteres kann die 
Grundlage einer neuen Identitätspolitik sein, »wenn blockierte (Re-)Aktionen zu 
einem dauerhaften und unerledigten Gemütszustand« gerinnen, so Joseph Vogl 
in seiner instruktiven Studie Kapital und Ressentiment.300 

Dass das Verhältnis von Verlust und Gewinn, von alter und neuer Kultur – 
theoretisch wie praktisch, zwischen dogmata und pragmata – ein äußerst kom-
plexes und vielschichtiges ist, hat spätestens die Geschichte der Migration und 
ihrer Folgen seit den 1980ern Jahren in der Bundesrepublik gezeigt. Ein eindrück-
liches Beispiel hierfür ist die Entwicklung des türkischen Islam in Deutschland. 
Seine Entwicklung beschreibt der Ethnologe und Migrationsforscher Werner 
Schiffauer als eine von einem defensiv gefärbten Exil-Islam zu einem selbstbe-
wussten Diaspora-Islam.301 An die Stelle der Identifikation mit einer vermeint-

für den ›Besten Film‹. Siehe hierzu: Farrelly, Peter (2019): Green Book. Eine besondere Freund­
schaft, Kinoverleih: eOne (Erstaufführung 31.01.2019). Die Welt (2019): »Green Book als bester Film 
geehrt. Kein totaler Triumph für Roma«. In: Die Welt, 25.02.2019, https://www.welt.de/kultur/kino/ 
article189342143/Oscars-2019-Green-Book-erhaelt-den-Oscar-als-bester-Film.html (zuletzt 09.04.2019). 
299 Nach Gilles Deleuze‘ Analyse der Entwicklung des Ressentiments in Nietzsches Genealogie 
der Moral kommt es zum Aufbau einer Ressentimentkultur, wenn die reaktiven Kräfte durch eine 
aktive Kraft nicht ausagiert werden. Es kommt zu Bildungen von Ressentiments, wenn anstelle 
von Handlungen, von Reaktionen nicht ein Gegenhandeln einsetzt, sondern nur ein Gegenfüh-
len. Explizit konstatiert Deleuze, das im Wort »Ressentiment« bereits ein »überdeutlicher Hin-
weis« steckt: »die Reaktion hört auf, ausagiert zu werden und wird statt dessen gefühlt«. Dabei 
treten die reaktiven Kräfte an die Stelle der aktiven. Siehe hierzu: Deleuze, Gilles (2002): »Vom 
Ressentiment zum schlechten Gewissen«. In: Ders.: Nietzsche und die Philosophie, Hamburg: 
Europäische Verlagsanstalt, S. 122–160, S. 122. 
300 Dabei können nach Vogl »Wesen« und »Objekte« der Außenwelt in unterschiedlichsten Kon-
stellationen »mögliche Anlässe für eine gefühlte Kränkung und Verletzung, für einen Schmerz 
der Zurücksetzung werden, […] wobei das Gedächtnis als selbstverstärkender Mechanismus 
solcher Leiden funktioniert«. Siehe hierzu: Vogl, Joseph (2021): Kapital und Ressentiment. Eine 
kurze Theorie der Gegenwart, München: C. H. Beck, S. 161. 
301 Siehe hierzu: Schiffauer, Werner (2004): »Vom Exil- zum Diaspora-Islam. Muslimische 
Identitäten in Europa«. In: Soziale Welt. Zeitschrift für sozialwissenschaftliche Forschung und 
Praxis Jahrgang 55:4, S. 347–368, hier S. 350.

https://www.welt.de/kultur/kino/article189342143/Oscars-2019-Green-Book-erhaelt-den-Oscar-als-bester-Film.html
https://www.welt.de/kultur/kino/article189342143/Oscars-2019-Green-Book-erhaelt-den-Oscar-als-bester-Film.html


82   1 Einleitung

lich homogenen Mehrheitsgesellschaft tritt in der Bundesrepublik der 1980er 
und 1990er Jahre eine Re-Ethnisierung, eine gebrochene Retraditionalisierung, 
die in den 1980ern über die nationale Herkunft und später über die Religion auf 
komplexen identitätspolitischen Wegen in das Sprechen und Skandalisieren der 
Migration hineinführt. In diesem Zusammenhang wird auch der Begriff der Inte-
gration prominent, der besonders in der Bundesrepublik Karriere macht.302 Wenn 
heute in Deutschland auf politischer Ebene von Integration die Rede ist, dann oft 
mit dem Zusatz, es handele sich dabei nicht um Assimilation. Damit ist gemeint, 
dass Integration weder auf die Herstellung kultureller Homogenität ziele noch 
andere kulturell bedingte Prägungen ausschließe.303 Doch bevor es zur kulturell 
codierten Verwendung des Begriffs »Integration« kommt, wird dieser in anderen 
Zusammenhängen verwendet, und seine Geschichte verläuft anders als der der 
Assimilation.

Wenn der Gebrauch des Begriffs »Assimilation« anfangs mit »physical traits«, 
Stoffwechselprozessen, Zivilität, Zivilisation und später verstärkt mit Nation, 
Gruppen und Homogenisierung einhergeht, die bis zur race­relation­cycle- Theorie 
reichen, erfährt diese theoretische Ausrichtung Anfang der 2000er im amerika-
nischen Kontext mit der Segmented Assimilation Theory und New Assimilation 
Theory Modifikationen. In den beiden zuletzt genannten theoretischen Ausrich-
tungen wird explizit auf die kulturellen Folgen der »New Immigration«, die sich in 
den 1980er und 1990er Jahren konstituierten, reagiert.304 Der Begriff »Integration« 
taucht nach dem Zweiten Weltkrieg zunächst in den Wirtschaftswissenschaften 
auf,305 bevor er in die Sozial- und Geisteswissenschaften einwandert. Die Verwen-
dung des Begriffs »Integration« im Kontext internationaler ökonomischer Kohäs-
ionsbildung steht besonders im Zusammenhang mit der Projektion einer europä-
ischen Integration nach dem Zweiten Weltkrieg. Als Reaktion auf die europäische 
Krise, und letztlich auf eine humane Katastrophe, hat man eine produktionswirt-
schaftliche Integration als Verflechtung der europäischen Kernstaaten im Blick. Es 

302 Im Unterschied dazu hat in der amerikanischen Forschung auch ein Umdenken stattgefun-
den. In den Vereinigten Staaten setzte sich in Korrelation mit der neuen Identitätspolitik in der 
Forschung die Begriffskonstellation der segmentierten Assimilation durch. Siehe hierzu: Alba, 
Richard/Nee, Victor (1997): »Rethinking Assimilation Theory for a New Era of Immigration«. In: 
International Migration Review 31:4, S. 826–874.
303 Siehe hierzu: Ezli/Langenohl/Rauer/Voigtmann (Hg.) (2013): S. 9.
304 Siehe zu Theory of Segmented Assimilation: Portes, Alejandro (2003): Legacies. The Story 
of the Second Immigrant Generation, University of California Press. Siehe zu New Assimilation 
Theory: Alba, Richard/Nee, Victor (2003): Remaking the American Mainstream. Assimilation and 
contemporary Immigration, Cambridge Mass.: Harvard University Press.
305 Vgl. Herbst, Ludolf (1986): »Die zeitgenössische Integrationstheorie und die Anfänge der 
europäischen Einigung 1947–1950«. In: Vierteljahreshefte für Zeitgeschichte 34:2, S. 161–206.



1.5 Narrative der Integration   83

geht darum, über wirtschaftliche Integration zwischen den Nationen einen euro-
päischen stabilen Gravitationsraum als Zwischenphase zu schaffen, der am Ende 
nach den Vorstellungen liberaler Wirtschaftstheoretiker zu einer globalen wirt-
schaftlichen Integration führen soll.306 So trägt auch der erste Zusammenschluss 
von europäischen Ländern als Vorläufer der Europäischen Union zwischen den 
Jahren 1956 und 1992 den programmatischen Namen »Europäische Wirtschaftsge-
meinschaft« (EWG). In einer vergleichbaren Sprechweise wird die Arbeiteranwer-
bung in Deutschland nach dem Krieg – mit dem Jahr 1955 einsetzend und bis in 
die späten 1960er Jahre hinein – nicht als ein Zeichen der nationalen, sondern der 
europäischen Integration beschrieben,307 auch wenn diese sich selbst im »Wieder-
aufbau« befand. Für den Wiederaufbau Deutschlands verwenden die amerikani-
schen Besatzer in dieser Zeit den Begriff der »re-integration«.308 

Wenn in dieser Verwendung von Integration ökonomische, produktionswirt-
schaftliche Systeme, internationale Beziehungen und ihre Stabilisierung nach 
dem Krieg im Zentrum stehen, taucht die Frage nach dem Zusammenhang und 
dem Verhältnis von ökonomisch-systemischen Strukturen und sozialer Integra-
tion bis in die 1970er Jahre in Forschung, in öffentlichen Debatten und, wie ich im 
ersten materialanalytischen Kapitel zeigen werde, auch in Literatur und Film auf. 
Aus heutiger historisch-politischer Perspektive haben sich auch die politischen 
Eliten Europas zu dieser Zeit gegen ein Identitätsprojekt und für die »strategische 
Integration eines wirtschaftlichen und politischen Großraums entschieden«.309 

Diese Form des wirtschaftspolitisch-europäischen »region-building« bestimmt 
auch die inner- wie außerdeutsche Form der Rede von der Integration.310 Sie 
reicht von der Frage nach dem Grad der erreichten oder nicht erreichten Zivili-
tät, in Zeiten des wirtschaftlichen Aufschwungs, der deutschen Bevölkerung 
selbst, bis hin zur Frage, welchen ökonomischen Vorteil die Arbeitsmigration für 
Deutschland bringe, wie sie aber auch die Herkunftsländer der Gastarbeiter als 

306 Siehe hierzu: ebd., S. 178 und S. 180.
307 Siehe hierzu: Schönwälder, Karen (2001): Einwanderung und ethnische Pluralität, Berlin: 
Klartext, S. 643. FAZ (1955): »Hunderttausend italienische Arbeiter kommen«, 21.12.1955. Siehe 
auch: Rauer, Valentin (2013): »Integrationsdebatten in der deutschen Öffentlichkeit (1947–
2012)«. In: Die Integrationsdebatte zwischen Assimilation und Diversität, S. 51–86, hier S. 61.
308 Vgl. Ludolf, Herbst (1986): »Die zeitgenössische Integrationstheorie und die Anfänge der 
europäischen Einigung 1947–1950«. In: Vierteljahrshefte für Zeitgeschichte 34:2, S. 161–205, hier 
S. 173.
309 Vgl. hierzu Münkler, Herfried (2015): Macht in der Mitte. Die neuen Aufgaben Deutschlands 
in Europa, Hamburg: edition Körber-Stiftung, S. 31. 
310 Vgl. Rauer (2013): S. 71.



84   1 Einleitung

indirekte Entwicklungshilfe vorteilhaft sei.311 Mit dieser letzteren, kolonialistisch 
anmutenden Diktion zeigt sich in einigen Artikeln der 1960er und 1970er Jahre – 
über die Frage der deutschen Zivilität – das geteilte Bewusstsein für dieses Ver-
hältnis zum Fremden und die Sorge, wie man sich am besten den Gastarbei-
tern gegenüber verhält.312 Deutschland ist ökonomisch erfolgreich, muss aber 
zugleich darauf achten, wie es sich im neuen europäischen Integrationsprozess 
»verhält«. Diese komplexe Gemengelage von Innen- und Außenkommunikation, 
von der wirtschaftlichen Integration und sozialen Praxis in der Bundesrepub-
lik der 1960er und 1970er Jahre – komplex auch, weil sie getrennt voneinander 
gehalten werden – lässt keine stabile entscheidungspolitische Rede von der Inte-
gration entstehen, die auf die Einwanderung der »Gastarbeiter« reagiert.313 Zwar 
gab es sehr wohl politische und parteiinterne Diskussionen über die Einwande-
rung nach Deutschland: Hans-Dietrich Genscher sprach 1972 davon, dass man 
sich der Tatsache der Einwanderung stellen müsse.314 Doch Teil des politischen 
Systems der Bundesrepublik wurde die in dieser Zeit bereits einsetzende Einwan-
derung erst in den 2000er Jahren. 

Die getrennte Behandlung der dargestellten beiden Ebenen, von systemischer 
und sozialer Integration, ist nicht nur ein politisches Problem. Sie ist zugleich eine 
zentrale sozialwissenschaftliche Fragestellung.315 Ihre Trennung ist für den briti-
schen Soziologen David Lockwood in den 1960er Jahren eine »künstliche«. Mit 
der Verknüpfung von System- und Sozialintegration geht er der Frage nach, »wie 
sozialer Wandel endogen in einer Gesellschaft erzeugt wird« und versucht, sie 
institutionell und akteursbezogen anzugehen.316 »Integration« ist in dieser Kopp-

311 Vgl. für viele Schönwälder (2001): S. 166; Rauer (2013): S. 61.
312 Siehe hierzu exemplarisch für viele: Kroeber-Keneth, L. (1961): »Die ausländischen Ar-
beitskräfte und wir«. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 03.06.1961, S. 5. Maturi, Giacomo 
(1961): »Die Eingliederung der südländischen Arbeitskräfte und ihre besonderen Anpassungs-
schwierigkeiten«. In: Ausländische Arbeitskräfte in Deutschland, hg. v. Helmuth Weiken, Düssel-
dorf: Econ, S. 121–127.
313 Vgl. Bommes, Michael/Scherr, Albert (1991): »Der Gebrauchswert von Fremd- und Selbst-
ethnisierung in Strukturen sozialer Ungleichheit«. In: Prokla. Zeitschrift für politische Ökonomie 
und sozialistische Politik, Jg. 21:83, Nr. 2, S. 291–316. Interessanterweise spiegelt sich dieser Zu-
stand auch in der integrationstheoretischen Definition der Figur des Gastarbeiters nach Paul 
C. P. Siu, der ihn als einen symbiotisch segregierten beschreibt. Seine Studie zur chinesischen 
Wäscherei und ihren Arbeitern in Chinatown, New York, Anfang der 1950er Jahre ist hierfür zent-
ral. Siehe hierzu: Siu, Paul C. P. (1988): The Chinese Laundryman. A Study in Social Isolation, New 
York University Press. 
314 Siehe hierzu: Schönwälder (2001): S. 617 f.
315 Vgl. Zapf, Wolfgang (1969): Theorien des sozialen Wandels, Köln: Kiepenheuer & Witsch.
316 Vgl.  Lockwood, David (1969): »Soziale Integration und Systemintegration«. In: Theorien 
des sozialen Wandels, hg. v. Wolfgang Zapf, Köln: Kiepenheuer & Witsch. S. 124–137, hier S. 124.



1.5 Narrative der Integration   85

lung, wie bei Robert Ezra Park und Milton Gordon der Begriff »Assimilation«, 
ein gesamtgesellschaftlicher Begriff.317 Er ist weder auf eine Mehrheit noch auf 
eine Minderheit beschränkt. Wenn für Lockwood die Frage der Integration und 
die nach den Bedingungen des sozialen Wandels Ende der 1960er und Anfang 
der 1970er als eine gesamtgesellschaftliche Frage anzugehen ist, verschiebt der 
Soziologe Hartmut Esser Ende der 1970er und Anfang der 1980er Jahre die Frage 
und den Prozess der Integration auf die Struktur der Mehrheitsgesellschaft, die 
sich nicht zu sehr verändern darf, wenn Integration gelingen soll. Er rückt die 
Ankunftsgesellschaft als ein zusammenhängendes System in den Vordergrund. 
Für Esser sind die Reflexionen zu Migration und Integration besonders in der 
deutschsprachigen Forschung bislang ausschließlich von der Perspektive der 
Migranten und der Rückwirkungen auf sie bestimmt gewesen.318 In seiner Theorie 
zur Assimilation versucht er diese Fragen und Folgen nun für das Aufnahmesys-
tem zu beantworten.319 Heraus kommt dabei in Anlehnung an die amerikani-
sche Assimilationstheorie ein Vier-Phasen-Modell, das Esser in seinem Haupt-
werk Aspekte der Wanderungssoziologie, ausformuliert.320 Im deutschsprachigen 
Raum stellt sie bislang die systematischste Migrations- und Integrationstheorie 
dar, an der sich die Multikulturalisten, die Transnationalisten und zum Teil auch 
Theorien der Diversität abarbeiten werden.321 Im Allgemeinen besagt sie, dass 
auf eine kognitive Assimilation (etwa Spracherwerb), eine strukturelle (Bildung, 
Beruf), soziale (Austausch, Kontakt) und schließlich eine identifikative mit der 
Mehrheitsgesellschaft folge. Dabei zeigt sich die letzte Phase, die der identifikati-

317 Milton Gordon definiert im Klassiker der Integrationstheorien Assimilation in American Life 
(1964) Park und Burgess zitierend: »Assimilation is a process of interpenetration and fusion in 
which persons and groups acquire the memories, sentiments, and attitudes of other persons or 
groups, and, by sharing their experience and history, are incorporated with them in a common 
cultural life«. Gordon (1964): S. 62. 
318 Esser setzt sich in dieser Hinsicht von den Arbeiten Friedrich Heckmanns und Karl Binge-
mers ab. Siehe zu Bingemer: Bingemer, Karl/Meistermann-Seeger, Edeltrud/Neubert, Edgar 
(1970): Leben als Gastarbeiter. Geglückte und mißglückte Integration, Köln: Westdeutscher Verlag. 
Siehe zu Heckmann: Heckmann, Friedrich (1981): Die Bundesrepublik. Ein Einwanderungsland? 
Zur Soziologie der Gastarbeiterbevölkerung als Einwandererminorität, Stuttgart: Klett/Cotta.
319 Vgl. Esser, Hartmut (1978): »Wanderung, Integration und die Stabilisierung komplexer So-
zialsysteme«. In: Soziale Welt 29:2, S. 180–200, hier S. 180.
320 Siehe hierzu: Esser, Hartmut (1980): Aspekte der Wanderungssoziologie: Assimilation und 
Integration von Wanderern, ethnischen Gruppen und Minderheiten. Eine handlungstheoretische 
Analyse, Neuwied: Luchterhand, S. 220 und S. 221.
321 Vgl. Faist, Thomas (2000): »Jenseits von Nation und Postnation. Eine neue Perspektive für 
die Integrationsforschung«. In: ders.: Transstaatliche Räume. Politik, Wirtschaft und Kultur in 
und zwischen Deutschland und der Türkei, Bielefeld: transcript, S. 339–394. Siehe hierzu auch: 
Löffler, Bertold (2011): Integration in Deutschland, Augsburg: Oldenbourg, S. 44.



86   1 Einleitung

ven Assimilation, als eine logische Folge der kognitiven, strukturellen und sozia-
len Assimilation. Sie »ergibt sich«, wie Valentin Rauer und Oliver Schmidtke fol-
gerichtig für Essers Theorie festhalten, »quasi von selbst«,322 wenn sprachliche, 
berufliche und die soziale Einbettung des Einwanderers gegeben sind. Dieses 
Vier-Phasen-Modell von Esser ist in den 2000er Jahren anders genannt und 
teilweise umdefiniert worden. Heute werden für die Phasen die Begriffe »Plat-
zierung« (Wohnung, Arbeit), »Interaktion« (soziale Kontakte), »Kulturation« 
(Angleichung) und »Identifikation« verwendet.323 Die zeitliche Struktur dieses 
Prozesses sieht man heutzutage als weitaus komplexer an als noch in den Anfän-
gen der Theorie Ende der 1970er Jahre.

Auch wenn Esser in seinen Ausführungen das Aufnahmesystem, die Mehr-
heitsgesellschaft in den Vordergrund rückt, ist eine weitere bis heute beste-
hende Grundlage seiner Theorie der Migrant als ein rational gesteuerter Akteur. 
Er durchläuft in seinem Assimilationsprozess einen erfolgreichen Lernprozess. 
»Wanderungen erfolgen […] auf der Grundlage bestimmter partieller Motive, sub-
jektiver kognitiver Erwartungen und der Berücksichtigung damit verbundener 
subjektiver ›Kosten‹.«324 Die Aufgabe der Herkunftskultur oder die Aufgabe von 
Prägungen, die mit dem Aufnahmesystem kollidieren, sind zentraler Bestandteil 
einer erfolgreichen Assimilationsgeschichte. Wenn bei Park Grundlagen und Ziel 
Mobilität, Urbanität und Zivilisation waren, setzt Esser explizit an deren Stelle 
die Mehrheitsgesellschaft als ein System. Dabei spielt der Körper der Migranten, 
aber auch der der aufnehmenden Gesellschaft in keiner Form irgendeine Rolle. 
Äußerst interessant in diesem Zusammenhang ist, dass Essers vierstufiges Integ-
rationsmodell mit den ersten vier Stufen von Milton Gordons siebenstufiger Inte-
grationstypologie korreliert, doch die »Absence of Prejudice«, der »Absence of 
discrimination« und die letzte Stufe der »Absence of value and power conflict« 
Esser nicht entfaltet.325 Wenn diese letzten Stufen den eigentlichen politischen  
Prozess für Gordon ausmachen, ist dieser in den Augen Essers oder aus der Per-
spektive des Systems mit der vierten Stufe der Identifikation bereits abgeschlossen. 
In den folgenden Materialanalysen werde ich aufzeigen, wie tief diese Differenz 
besonders ab den 1980er Jahren wirkt und die politischen Kategorien des Vor-
urteils, der Diskriminierung und der Macht- und Wertkonflikte in Ästhetik und 

322 Rauer, Valentin/Schmidtke, Oliver (2001): »›Integration‹ als Exklusion? Zum medialen 
und alltagspraktischen Umgang mit einem umstrittenen Konzept«. In: Berliner Journal für Sozio­
logie 3, S. 277–296, hier: S. 279.
323 Esser, Hartmut (2009): »Pluralisierung oder Assimilation? Effekte der multiplen Inklusion 
auf die Integration von Migranten«. In: Zeitschrift für Soziologie 38:5, S. 358–378, hier S. 358–360.
324 Esser (1978): S. 182.
325 Siehe hierzu: Gordon (1964): S. 71; Esser (1980): S. 221.



1.5 Narrative der Integration   87

Debatten der Migration konstitutiv sind. In den 2000er Jahren justiert auch Esser 
aufgrund der kulturellen Folgen der Migration von den 1980ern bis heute wie 
Portes und Alba in den Vereinigten Staaten nach. Im Zentrum stehen bei Esser 
nun nicht mehr einfach das aufnehmende System und ein rationaler Akteur, 
sondern die intergenerationale Integration. Allen aktuellen Umschreibungen ist 
gemeinsam, dass sie, was Integrationsprozesse betrifft, nicht mehr von einem 
einsinnigen Prozess und einer einsinnigen Zeitlichkeit von kognitiven, struktu-
rellen, sozialen bis zur identitifkativen Assimilation ausgehen. Neben der Assimi-
lation gibt es nun zwei weitere Ausgänge, nämlich die der ethnischen Schichtung 
und der selektiven Akkulturation als Ergebnisse der Folgen von Migration.326 

Als Hartmut Esser 1980 seine Assimilationstheorie als Integrationstheorie 
veröffentlicht beträgt die Anzahl der Ausländer in Deutschland 3,5 Millionen, 
obwohl seit November 1973 (da waren es 2,3 Millionen Ausländer) der Anwer-
bestopp gilt. Zwischen den Jahren 1973 und 1978 erfolgt die vielgenannte Fami-
lienzusammenführung der Gastarbeiter, die ihre Frauen, Männer, zum Teil auch 
Kinder nach Deutschland kommen lassen.327 Viele türkische Einwanderer verlie-
ßen in diesem Prozess die Arbeiterwohnheime und zogen zum Großteil in güns-
tige Mietwohnungen ein. Allein dieser Wandel macht die Frage nach der sozialen 
Integration dringlich, die in den 1980er Jahren parallel zu Essers Thesen noch 
von Integration durch Binnenintegration gerahmt wird, die den Begriff der Kultur 
noch stärker ins Spiel bringt.

Gegen Essers Theorie der Assimilation und gegen die Debatten über das Tür-
kenproblem in Deutschland zwischen 1979 und 1983 setzt Georg Elwert Anfang 
der 1980er Jahre auf die vermittelnde Funktion der Herkunftskultur für eine 
gelingende Integration.328 In einer besonderen Form kommen hier die Aspekte 
des Vorurteils und der Diskriminierung zum Tragen, aber nicht die Konflikte um 
Macht oder um soziale Werte. Für Elwert ist die Grundlage einer gelingenden Inte-
gration nicht die Rationalität des Akteurs, was er alles braucht und tun muss 
oder die Homogenität und Stabilität der Mehrheitsgesellschaft, um aufzusteigen, 
sondern vielmehr sein Selbstbewusstsein, um auf Stigmatisierungen reagie-
ren zu können.329 Dieses Reagieren-Können ergibt sich nach Elwert aus einem 
Zusammenhang von Selbstbewusstsein, kultureller Identität und Handlungs-

326 Siehe hierzu: Portes (2003) und Esser (2008).
327 Siehe: Wimmer, Andreas (2005): Kultur als Prozess. Zur Dynamik des Aushandelns von Be­
deutungen, Wiesbaden: VS Verlag, S. 149. Herbert (2001): S. 236 ff.
328 Vgl. Elwert, Georg (1982): »Probleme der Ausländerintegration. Gesellschaftliche Integra-
tion durch Binnenintegration?«. In: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 34:4, 
S. 717–731, S. 720.
329 Ebd., S. 723.



88   1 Einleitung

fähigkeit. Diese Verbindung ermöglicht die binnenintegrierte Gruppe, die ein 
»Rückzugsfeld vor den Überlastungen eines verunsicherten Alltags« ist. Und aus 
diesem ist es »emotional besser gesichert, weitaus selbstbewusster, Kontakte zur 
Außenwelt« zu knüpfen.330 »Ich hebe hervor, dass die Subkultur innerhalb deren 
produktive soziale Beziehungen im weitesten Sinne entstehen, durch emische 
Grenzen definiert sein muss.«331 Auf die Frage Lockwoods, wie endogen sozialer 
Wandel im Wechselspiel von Institutionen und Akteuren entstehe, folgt in den 
1980ern die Frage, wie kultureller Wandel zwischen Subkultur und Mehrheits-
gesellschaft sich emisch, sozusagen aus einer nur für eine Gruppe von Akteuren 
zugänglichen, spezifischen kulturellen Perspektive, vollziehen könne. Produktiv 
wird dieses Verhältnis zwischen Subkultur und Mehrheitsgesellschaft jedoch nur 
unter bestimmten Bedingungen. Elwert zählt drei von ihnen auf: Erstens müssen 
gewaltfreie Räume garantiert sein. Zweitens dürfen sich keine sozialen Isolate 
bilden  – hierbei denkt Elwert an die türkische Frau in deutschen Städten, das 
zentrale Thema von Film und Literatur der 1980er Jahre.332 Und drittens muss die 
»Kultur der Immigranten ein lernfähiges System bilden«, in dem keine »Mythen« 
der aufnehmenden Gesellschaft entstehen können.333 Integration ist nun nicht 
mehr eine gesamtgesellschaftliche Frage als sozialer Wandel, sondern eine Frage 
der Gruppendynamik und der kulturellen Authentizität geworden. Auf die fol-
genreiche Verbindung von Authentizität und Gemeinschaft macht im Zusam-
menhang des deutschen linksalternativen Milieus vom Ende der 1970er bis in die 
Mitte der 1980er Jahre auch der Zeithistoriker Sven Reichhardt aufmerksam.334 
Mit der Arbeit gegen Vorurteile und Diskriminierungen, die Esser explizit nicht 
entfaltet, fungiert Elwerts Modell als Gegenpol zu Essers durchrationalisierter 
Theorie. Doch setzt sich Elwert nicht mit Fragen der Macht und gemeinsamen ver-
bindlichen sozialen Werten auseinander, auch ist der sozialstrukturelle Aufstieg 
des Migranten nicht zentraler Bestandteil seiner binnenintegrativen Reflexionen. 
Es geht um das Verstehen des Innenlebens des Anderen.335

330 Ebd.
331 Ebd., S. 720. Parallel werden im Rahmen der Cultural Studies in den 1980er Jahren auch 
mehrere Arbeiten zu den Subculture Studies vorgelegt. Siehe hierzu: Marchart, Oliver (2008): 
Cultural Studies, Konstanz: UVK, S. 95–99. 
332 Die türkische Frau in deutschen Städten ist mit der Frage nach dem Leben der zweiten Ge-
neration in Deutschland das zentrale Thema in Literatur und im Film. Siehe hierzu Kapitel  3 
dieser Arbeit.
333 Elwert (1982): S. 725.
334 Reichhardt, Sven (2013): Authentizität und Gemeinschaft. Linksalternatives Leben in den 
siebziger und frühen achtziger Jahren, Berlin: Suhrkamp.
335 Auch in der zeitnah entstandenen bekannten kulturwissenschaftlichen Schrift Die Erobe­
rung Amerikas. Die Entdeckung des Anderen von Tzvetan Todorov steht der emische Gedanke im 



1.5 Narrative der Integration   89

Ab den 1990er Jahren wird die Integration in der Öffentlichkeit und in Teilen 
der Sozialwissenschaften abgewandelt als wechselseitiger Prozess verstanden, 
im Zuge dessen sich auch die aufnehmende Gesellschaft anzupassen und zu ver-
ändern habe.336 Mit Begriffen wie »multikulturelle Gesellschaft«, »Offene Repu-
blik« und der Forderung im bekannten Manifest der 60, die Ausländerpolitik in 
eine Einwanderungspolitik zu verändern, setzt man sich Anfang der 1990er Jahre 
für die Akzeptanz und Anerkennung der Einwanderungsrealität ein.337 Im Unter-
schied zur Theorie der Binnenintegration von Elwert basiert die jetzt geforderte 
»multikulturelle Gesellschaft« nicht mehr auf dem Verstehen des Anderen aus 
seinem Herkunftskontext heraus. Vielmehr geht es nun um die Anerkennung 
der Differenz in der deutschen Einwanderungsrealität. Der Wandel vom Verste-
hen zum Anerkennen bringt es mit sich, dass nun »verstärkt realistisch getönte 
Beiträge aus Politikwissenschaft, Soziologie und Publizistik« kommen.338 Diese 
Diktion durchzieht auch einen Großteil der Debattenbeiträge der 1990er Jahre.339 
Ein anderer Tenor ist, dass diese Politik der Differenz, die auf Gleichheit zielt, 
nur über einen Weg der Konflikte erreicht werden könne.340 Dabei steht das 
anzuerkennende Produkt des Ausdrucks »starker Wertungen«, die nach Charles 
Taylor »aus der Tiefe [der] Innerlichkeit« durch ein Individuum selbst geschöpft 
werden, in enger Relation zu kulturellen Prägungen.341 Jürgen Habermas ist mit 
den meisten Auffassungen zum Multikulturalismus von Charles Taylor einver-
standen, sieht jedoch nicht ein, dass Kultur, Ausdruck und Individualität des 
Zusatzes eines kollektiven Rechtsanspruchs bedürfen, was neben Taylor Mitte 

Zentrum, dass die Entdeckung des anderen durch das Ich und dabei besonders auch durch den 
Prozess des Verstehens erfolgt. Siehe hierzu: Todorov, Tzvetan (1982): Die Eroberung Amerikas. 
Das Problem des Anderen, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 11–68.
336 Vgl. Faist (2000).
337 Siehe hierzu: Oberndörfer, Dieter (1991): Die offene Republik. Zur Zukunft Deutschlands 
und Europa, Freiburg i. Br.: Herder; Cohn-Bendit, Daniel/Schmid, Thomas (1993): Heimat Baby­
lon. Das Wagnis der multikulturellen Demokratie, München: Hoffmann und Campe, S. 225. Legge-
wie (1993); Bade, Klaus J. (1994) (Hg.): Das Manifest der 60. Deutschland und die Einwanderung, 
München: Beck.
338 Löffler, Bertold (2011): Integration in Deutschland, Augsburg: Oldenbourg, S. 185.
339 Siehe hierzu: Göktürk, Deniz/Gramling, David/Kaes, Anton/Langenohl, Andreas (Hg.) 
(2010): Transit Deutschland. Debatten zu Nation und Migration, Konstanz: Konstanz University 
Press, S. 433–462. 
340 Vgl.  Cohn-Bendit (1993): S.  319. Siehe auch hierzu: Enzensberger, Magnus (1993): Die 
große Wanderung, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 22.
341 Taylor, Charles (1993): Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp, S. 68. 



90   1 Einleitung

der 1990er Jahre auch Will Kymlicka vertritt.342 Die notwendigen Schauplätze für 
den Prozess von Ausdruck und Anerkennung sind öffentliche Räume.343 Diesen 
Wandel von einem Verstehen zu einem Anerkennen der Differenz in der Theorie 
und dem Versuch ihrer politischen Einbindung steht bis Ende der 1990er die poli-
tische Diktion entgegen, dass Deutschland kein Einwanderungsland sei. Zugleich 
ist spätestens seit den 1990ern für die erste und zweite Generation von Einwande-
rern klar, dass die Türkei keine Rückkehroption mehr darstellt.344 In dieser Kon-
stellation sind Fiktion und Ästhetik besonders gefragt, um ein Weitersprechen 
zu ermöglichen. Sie reichen weit über die Darstellung und Infragestellung wech-
selseitiger Vorurteile und Diskriminierungen hinaus und beginnen, ohne eine 
repräsentative Kraft die Machtfrage zu stellen. Dabei ist das einzige Territorium, 
in dessen Besitz sich die Akteurinnen und Akteure dieser Phase befinden, ledig-
lich der eigene Körper. 

Dass die Thematisierung der Herkunft der Migranten und ihrer Kinder im Ver-
gleich zu den 1980ern in den 1990ern ihre Wirkmacht verliert, zeigt auch Ende 
der 1990er die Prominenz des Begriffs »Inklusion«, den Soziologen wie Rudolf 
Stichweh und Armin Nassehi mit Referenz auf Niklas Luhmanns Systemtheorie 
in die Integrationsforschung einführen.345 Nach Luhmann ist die funktionale 
Ausdifferenzierung das Signum der modernen Gesellschaft. Durch sie werden 
gesellschaftliche Teilbereiche autonom, differenzieren sich in disparate Teile 
und Gesellschaft tritt als »differenzierte Einheit« in einer paradoxen Form auf. 
Diese Form des gesellschaftlichen Prozesses ist nicht mehr an Lokalitäten und 
Gesellschaftsschichten gebunden.346 Zuordnung und Verortung einzelner Indivi-
duen der Gruppen lässt sich nicht mehr wie in der Vormoderne über »gruppennah 
gebaute multifunktionale Einheiten wie Familien, Haushalte, Klöster oder Zünfte« 
regeln, »die der individuellen Existenz einen festen Platz innerhalb der sozialen 

342 Habermas, Jürgen (1993): »Anerkennungskämpfe im demokratischen Rechtsstaat«. In: 
Charles Taylor: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 
S. 123–163. Siehe auch: Kymlicka, Will (1995): Multicultural Citizenship. A liberal Theory of Min­
ority Rights, New York: Oxford University Press, S. 34–48. Siehe auch: Löffler (2011): S. 198.
343 Kymlicka (1995); Göktürk (2000b); Langenohl (2014): S. 154.
344 Vgl.  Pagenstecher, Cord (1996): »Die ›Illusion‹ der Rückkehr. Zur Mentalitätsgeschichte 
von ›Gastarbeit‹ und ›Einwanderung‹. In: Soziale Welt 47:2, S. 149–179.
345 Nassehi, Armin (1997): »Inklusion, Exklusion-Integration, Desintegration. Die Theorie 
funktionaler Differenzierung und die Desintegrationsthese«. In: Was hält die Gesellschaft zusam­
men? Bundesrepublik Deutschland: Auf dem Weg von der Konsens­ zur Konfliktgesellschaft Bd. 2, 
hg. v. Wilhelm Heitmeyer, Frankfurt a.  M.: Suhrkamp, S.  113–148. Stichweh, Rudolf (2010): 
»Fremde, Inklusionen und Identitäten«. In: ders.: Der Fremde. Studien zu Soziologie und Sozial­
geschichte, Berlin: Suhrkamp, S. 148–161. 
346 Vgl. Nassehi (1997): S. 118. 



1.5 Narrative der Integration   91

Struktur zuweisen, so daß deren Individualität nicht weiter thematisiert werden 
mußte«.347 Diese Form der Lokalisierung und Verortung wird durch temporäre 
Inklusionen in spezifische Teilbereiche der Gesellschaft ersetzt.348 Eine zentrale 
Rolle spielen nach Nassehi Selbstbeschreibungen und Selbstbeobachtungen, die 
der funktionalen Ausdifferenzierung eine stabile Selbstbestimmung entgegenset-
zen. Denn das »Prinzip der Inklusion ersetzt jene Solidarität, die darauf beruhte, 
dass man einer Gruppe angehörte«.349 Insgesamt wird auch hier, wie in vielen 
anderen Theorien, die Ende der 1990er Jahre in der Integrationsforschung ent-
stehen, ein methodologischer Nationalismus kritisiert, der »semantisch Einheit 
simulieren konnte, wo sie gesellschaftsstrukturell längst verloren war«.350 Das 
Verhältnis von Konflikt und Inklusion in der Darstellung von Multikulturalität in 
Literatur und Film der 1990er Jahre ist der konstitutive Rahmen für das Narrativ 
»Wie lebt es sich in Deiner Haut?«. Die Akteurinnen und Akteure in den Filmen 
der 1990er Jahre sind beispielsweise durchweg psychisch und körperlich gereizt. 
Die zentralen Aspekte multikultureller Politik  – öffentliche Räume, kulturell 
geprägte Ausdrucksformen und Individualität  – spielen in Literatur und Film 
jener Zeit eine wichtige Rolle, jedoch in einer prekären und invertierten Form. 
Denn an der Stelle des kulturell geprägten Ausdrucks steht nun eine körperliche 
Expressivität, an die Stelle der Individualität (Taylor) tritt nach meinen Analysen 
die Individuation als eine »Kommunikation von disparaten Ordnungen«, und wo 
es zuvor um öffentliche zentrale Räume ging, stehen nun periphere Stadtviertel 
(Zaimoğlu, Arslan), Straßen (Akın, Arslan) und Transiträume (Özdamar, Şenocak) 
im Mittelpunkt. In der beschriebenen Konstellation von Debatte und Theorie 
spielen Fiktionen und Ästhetiken eine herausragende Rolle in den 1990er Jahren. 
Im Zentrum steht nicht mehr das Aufzeigen von Vorurteilen und Diskriminie-
rungen von Minderheiten oder einzelner Akteure. Es geht vielmehr um die Frage 

347 Ebd., S. 123.
348 Ein Ansatz, der sich zeitgleich auch in der Theory of Segmented Assimilation zeigt. Siehe 
hierzu: Zhou, Min (1997): »Segmented Assimilation: Issues, Controversies, a Recent Research 
on the New Second Generation«. In: The international Migration Review, 31:4, Special Issue, 
S. 975–1008. 
349 Luhmann (1980): S. 31.
350 Nassehi (1997): S. 139. Ähnlich argumentieren seit der Mitte der 1990er bis heute Theoreti-
ker des Transnationalismus, die klassischen Integrationstheorien vorwerfen, dass sie weiterhin 
die Nation als eine homogene Einheit begreifen. Nina Glick-Schiller zeigt fünf »pathways« vom 
»christian modernist«, dem »local public foreigner«, den »familial networks« über den »ver-
nacular cosmopolitanism« bis hin zum »regional cosmopolitanism« auf, die den methodologi-
schen Nationalismus grundsätzlich in Frage stellen. Siehe hierzu: Glick-Schiller, Nina (2004): 
»Pathways of Migrant Incorporation in Germany«. In: Transit 1:1, UC Berkeley Department of 
German, Article 50911 (16 Seiten). 



92   1 Einleitung

der kulturell verortenden und definitorischen Macht, auf die mit einem energe-
tischen Körper und einem rebellierenden Akteur reagiert und geantwortet wird. 
Ein Großteil der Forschung sieht in den Akteuren der 1990er Jahre in Literatur 
und Film emanzipierte Subjekte, die den Übergang von einer subnationalen Exis-
tenz zu einer transnationalen vollzogen haben. Dabei stehen aber die skizzierten 
Exklusions- und Inklusionsdynamiken nicht in einem gegensätzlichen, sondern 
wie in Zaimoğlus Aussage, warum er Schriftsteller geworden ist,351 in einem 
komplementär konfliktuösen Verhältnis. Diese Spannung, dieser Konflikt wird 
durch Weltverbundenheit und eine besondere ästhetische Narration aufgehoben. 
Salman Rushdie beschreibt zeitnah in seinem bekannten Essayband Imaginary 
Homelands, dass das Verhältnis von Inhalt und Form ein widersprüchliches ist 
und der Autor oder der Filmemacher nicht über den Inhalt, sondern explizit über 
die Form der Erzählung soviele Menschen wie möglich auf der Welt erreicht.352

Auf einer weiteren und neuen Ebene wird aktuell in der Migrationsforschung 
in diesem Zusammenhang von Regulationstypen gesprochen, die bei Fragen der 
Migration und Integration immer bedacht werden müssten. Der erste Regulations-
typ fragt, »wie migrationsgesellschaftliche Verhältnisse modelliert und gesichert 
werden können, die das Funktionieren der gesellschaftlichen Teilsysteme (Recht, 
Aufenthalt, Gesundheit, Bildung) in einem größeren Funktionszusammenhang 
ermöglichen«. Der zweite Typ fragt, »wie gesellschaftliche Verhältnisse geschaf-
fen werden können, die die Wahrscheinlichkeit erhöhen, dass Individuen sich 
selbst als würdevolle Wesen erfahren und entwickeln«.353 Wenn Robert Ezra Park 
den marginal man als ein besonderes prozessorientiertes Individuum begriff, der 
als Indikator für Zivilisationsprozesse steht, Jahrzehnte darauf die Mehrheitsge-
sellschaft zur Grundlage von Reflexionen zu Migration und Integration wird, sind 
die 1990er und beginnenden 2000er Jahre, nach der Kritik der Transnationalisten 
und Transkulturalisten, von Verhandlungen und Aushandlungen zwischen Indi-
viduen und Teilsystemen geprägt, die sich auch in den neuen Diversitäts- und 
Superdiversitätstheorien niederschlagen.354 Zusammengeführt werden dabei die 
Begriffe »Diversity« und »Convivality«, die nach dem bekannten Vertreter der 

351 Siehe hierzu: Brunner (2004): S. 85.
352 Siehe hierzu: Rusdhie, Salman (1991): Imaginary Homelands, London: Granta Books, S. 23.
353 Mecheril, Paul (2014): »Subjektbildung in der Migrationsgesellschaft«. In: Subjektbildung. 
Interdisziplinäre Anlaysen der Migrationsgesellschaft, hg. v. Paul Mecheril, Bielefeld: transcript, 
S. 11–28, hier S. 21.
354 Vgl.  Vertovec, Steven (2010): »Towards post-multiculturalism? Changing Communities, 
conditions and contexts of diversity«. In: International Social Science Journal 199, S. 83–95. Siehe 
auch: Salzbrunn, Monika (2014): Vielfalt / Diversität, Bielefeld: transcript.



1.5 Narrative der Integration   93

Diversitätstheoretiker Steven Vertovec für eine postmultikulturelle Konstellation 
der neuen von Superdiversität geprägten Gesellschaften stehen. 

Mit dem Aspekt des Zusammenlebens als Convivality wendet sich auch der  
englische Kulturtheoretiker Paul Gilroy in seiner Postcolonial Melancholia gegen 
die »politics of security« nach dem 11. September 2001.355 Wenn Diversität als Wert 
anerkannt würde, dann gelänge nach den Diversitätstheoretikern der Zusammen-
schluss von »social cohesion and national identity«. Grundlage hierfür ist, »offe-
ring programmes to recognise and support cultural traditions, and institutional 
structures to provide ethnic minority community representation«.356 An die Stelle 
der »power« als symbolische und körperliche Macht rückt in den 2000er Jahren 
die Frage nach dem sozialen Wert, die zugleich die Frage der Macht kaschiert. 
Nach den Anschlägen von New York, Madrid und London zu Beginn der 2000er 
Jahre reagieren Einwanderungsländer wie England, Frankreich und Deutschland 
in diesem Zusammenhang mit integrationsoffensiven Maßnahmen, in denen an 
die Stelle des Begriffs Multikulturalismus der Begriff der Diversität gesetzt wird.357 
Denn die Entwicklung des islamischen Terrorismus habe gezeigt, dass der Mul-
tikulturalismus Kulturen in Einwanderungsgesellschaften voneinander getrennt 
habe, er gemeinsame Werte ablehne, Probleme der Integration verleugne, ver-
werfliche Praktiken fördere und ein »haven for terrorists« darstelle.358 Fragen der 
Integration werden mit diesem »backlash of multiculturalism« in wachsendem 
Maß kulturell codiert. In England zeigt sich dies in den 2000er Jahren durch den 
Übergang von der »Social Cohesion« zur »Community Cohesion« als Maxime 
der Integrationspolitik. In Deutschland werden seit 2006 Integrationsgipfel und 
Islamkonferenzen abgehalten, die stark auf religiöse Aspekte abstellen. Für Levent 
Tezcan stellt die Islamkonferenz ein Experiment dar, »die Religion als ein zent-
rales Element in die Integrationspolitik einzuführen«. Ziel ist es einen »gestal-
terischen Einfluss auf das Einwanderermilieu« zu bekommen.359 Dabei steht die 
Kategorie Muslim nicht einfach für einen anderen Glauben oder einen anderen 

355 Siehe hierzu: Gilroy, Paul (2005): »Introduction. On Living with Difference« und »The Ne-
gative Dialectics of Convivality«. In: ders.: Postcolonial Melancholia, New York: Columbia Univer-
sity Press, S. 1–28 und S. 121–152. 
356 Vertovec (2010): S. 94.
357 Vertovec, Steven/Wessendorf, Susanne (2010): »Introduction. Assessing the backlash 
against multiculturalism in Europe«. In: The Multiculturalism Backlash, hg. v. Steven Vertovec 
und Susanne Wessendorf, London: Routledge, S. 1–31, S. 19. 
358 Ebd., S. 6.
359 Tezcan, Levent (2013): »Das strittige Kollektiv im Kontext eines Repräsentationsregimes. 
Kontroversen auf der deutschen Islamkonferenz (2006–2009)«. In: Die Integrationsdebatte 
zwischen Assimilation und Diversität. Grenzziehungen in Theorie, Kunst und Gesellschaft, hg. v. 
Özkan Ezli, Andreas Langenohl u. a., Bielefeld: transcript, S. 159–188, S. 160. Siehe hierzu auch: 



94   1 Einleitung

Kultus als die der Mehrheitsgesellschaft, wie eine multikulturelle Unterschei-
dung es verlangen würde. Nicht der individuelle oder volksreligiöse Glaube steht 
hier im Vordergrund, sondern vielmehr der Kultus, die Praxis, an der gesehen 
werden kann, inwiefern dieser und diese den Werten der westlichen Gesellschaf-
ten entsprechen und inwiefern nicht. Die erste der drei Arbeitsgruppen bei der 
Islamkonferenz zwischen den Jahren 2006 und 2009 hatte auch den Titel Deut­
sche Gesellschaftsordnung und Wertekonsens, »wobei vornehmlich die Ausarbei-
tung eines Kommuniqué zum Wertekonsens in Angriff genommen wurde«.360 Der 
Kultus, die Kompatibilität ihrer Praktiken, definiert nunmehr »die Bevölkerungs-
gruppe und übernimmt damit die Funktion einer ethnischen Bezeichnung«.361 
Diese Perspektive auf die Prozesse ethnischer Gruppenbildungen stehen auch 
im Zentrum der Integrationstheorien von Andreas Wimmer und Rogers Bruba-
ker in den 2000er Jahren.362 Ethnizitäten oder Gemeinschaftsbildungen sind 
bei Ihnen in Absetzung vom Multikulturalismus nicht Ausdruck von kultureller 
Differenz, sondern das Ergebnis von Grenzziehungen, denen soziale Abschlie-
ßungsprozesse vorausgehen.363 Im Fokus steht bei Wimmer die Beschreibung von 
kulturellen  Transformationsprozessen in Einwanderungsgesellschaften, die aus 
Grenzziehungsprozessen, Gruppenbildungen und aus ihren Auflösungen beste-
hen. Kulturelle Differenz ist in diesen Prozessen nie Ausgangspunkt, sondern das 
Ergebnis. Es handelt sich dabei um Prozesse und Ergebnisse, die reversibel sind. 
Im Kern will diese Theorie zu einer »Denaturalisierung« der Unterscheidung zwi-
schen Staatsbürgern und Immigranten führen, mit der eine neue Perspektive »auf 
die alten Fragen ›Assimilation‹ und ›Integration‹« entstehen soll.364 

Auf all die kurz ausgeführten Theorien wird in den folgenden materialana-
lytischen Kapiteln zu Literatur, Film und Debatten noch genauer Bezug genom-
men. Allein um zu zeigen, dass sie ebenfalls mit den Leitsätzen der  vorliegenden 
 Kulturgeschichte der Migration in der Bundesrepublik in enger Korrelation 
stehen. Allgemein zeigt die kurz angerissene Geschichte der Verwendungsweisen 
von »Assimilation« und »Integration«, dass mit ihrem Gebrauch stets eine Kritik 
am Bestehenden einhergeht und auf einen gesellschaftlichen Wandel reagiert 

Tezcan, Levent (2012): Das muslimische Subjekt. Verfangen im Dialog der Deutschen Islam Konfe­
renz, Konstanz: Konstanz University Press, S. 14.
360 Tezcan (2013): S. 169.
361 Ebd., S. 163.
362 Wimmer, Andreas (2005): Kultur als Prozess. Zur Dynamik des Aushandelns von Bedeutun­
gen, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. Brubaker, Rogers (2007): Ethnizität ohne 
Gruppen, Hamburg: Hamburger Edition. 
363 Wimmer (2005): S. 41. Brubaker (2007): S. 22.
364 Wimmer (2008): S. 70. Siehe hierzu auch: Wimmer, Andreas (2005): S. 25–50.



1.5 Narrative der Integration   95

wird. Diese kann von Kritik sozialer Ungleichheit handeln, sie kann sich auf 
nicht gelingende Kooperationsformen von Institutionen beziehen oder auf alltag-
spraktische Kompetenzen und barrierefreie Räume. Integriert werden kann im 
öffentlichen Sprachgebrauch daher nahezu jeder und alles. Es ist diese Bedeu-
tungsoffenheit des Begriffs »Integration«, die auch von kultureller Integration 
sprechen lässt. Sie ist das Einfallstor für politische Debatten, soziale Auseinan-
dersetzungen und für ästhetische Diskurse.365 Vorstellungen von Integration und 
Assimilation stellen letztlich keine normativen Aussagen über Kultur und ihre 
wünschenswerte Homo- oder Heterogenität dar, sondern sie sind selbst inhären-
ter Bestandteil der jeweiligen Gesellschaften und Gemeinschaften, daher varia-
bel und auf Gegenvorstellungen und -begriffe angewiesen.366 Als ein wichtiger 
und konstitutiver Teil dieser Gegenvorstellungen hat sich die Kulturproduktion 
erwiesen, die ebenfalls von gesellschaftlichen Bewegungen geprägt, oft mit einer 
Kritik an den bestehenden Verhältnissen einherging. 

Die Resistenz des Begriffs »Integration« liegt zum einen in seiner Unbestimmt-
heit, in seinem informellen Grad, der vergleichbar mit dem Begriff »Moderne« ist. 
Zum anderen liegt sie auch daran, dass Integrations- wie Assimilationsansprüche 
bis zur Frage der Identifikation identisch sind. Denn die konstitutiven Grundlagen 
in beiden Konzepten sind sprachliche Kompetenz, sozialstruktureller Aufstieg 
und soziale Kontakte. Die vermeintlich letzte Frage der Identifikation mit einer 
sozialen Einheit trennt die Konzepte voneinander.367 Sie trennt aber auch meine 
Herangehensweise von der, die bislang in der Analyse von Migrationsliteratur 
und Filmen zu diesem Komplex Anwendung fand. Denn bisher hat man sich zu 
sehr auf die Frage der Identifikation und Gegenidentifikation ‒ hybrides Subjekt 
vs. Imagination einer Mehrheitsgesellschaft oder einer Leitkultur ‒ konzentriert 
und dabei die sozialen und ökonomischen Grundlagen und die sozialen Elemente 
des politischen Feldes der kulturellen Auseinandersetzungen und Orientierungen 
in den Kulturproduktionen aus dem Blick verloren. Um diese Ebenen in meine 
folgenden kulturwissenschaftlichen Analysen einzubinden, gehe ich neben dem 
Befund, dass die Sprech- und Verwendungsweisen der Integration spezifischen 
gesellschaftspolitischen Narrativen, ökonomischen und kulturellen Orientierun-
gen folgen, im Besonderen auch den Fragen der Vorurteile als Vorstellungen, den 
Diskriminierungen und den Fragen nach Zivilität, Gewalt, Macht und sozialen 

365 Siehe hierzu: Ezli/Langenohl/Rauer/Voigtmann (Hg.) (2013): S. 10f.:
366 Vgl.  Kleeberg, Bernhard/Langenohl, Andreas (2011): »Kulturalisierung. Dekulturalisie-
rung«. In: Zeitschrift für Kulturphilosophie 2, S. 291–302.
367 Viele der Überlegungen hier sind im Austausch mit meinen Kolleginnen und Kollegen Clau-
dia Marion Voigtmann, Andreas Langenohl und Valentin Rauer entstanden. Siehe hierzu: Ezli/
Langenohl/Rauer/Voigtmann (Hg.) (2013): S. 9–12.



96   1 Einleitung

Werten nach. Mit diesem Zugang zeigt sich die Rede der Integration weder ein-
heitlich als »Feindin der Demokratie«, noch als ein Konzept, mit dem verlorene 
soziale Einheiten wiederherzustellen sind. Vielmehr steht sie für ein Bündel von 
Forderungen, Bedürfnisstrukturen und Prozessen, das im und durch sozialen 
Wandel Identifikationen produziert. Zugleich ist sie ein Produktionsprozess, der 
die überschüssige Energie unter günstigen Umständen in gesellschaftliche Regel-
bildungen übersetzt, unter ungünstigen zu Unterbrechungen von Interaktionen 
führt. »Anders als die ›Einheit‹, die einen vermeintlichen Missstand ›revidiert‹, 
ermöglicht das Sprechen im Namen der Integration, einen Missstand zu projek-
tieren.«368 Wer oder was in dieser Projektion verändert werden soll, ist prinzipiell 
offen und unabschließbar und wird Gegenstand politischer Debatten.369

Eindrücklich zeigen dies aktuelle Reflexionen zur Integration wie Integriert 
Euch! Plädoyer für ein selbstbewusstes Einwanderungsland von Annette Treibel, 
Die neuen Deutschen von Marina und Herfried Münkler oder »Integriert doch erst 
mal uns!« Eine Streitschrift für den Osten von Petra Köpping, die sich alle explizit 
als politische Interventionen begreifen. Alle drei publizistischen Arbeiten pro-
pagieren ein soziokulturelles »Deutschwerden«, das für lange in Deutschland 
lebende Einwanderer, für Alteingessene, für Deutsche aus den neuen Bundes-
ländern wie auch für die Flüchtlinge seit 2015 gilt. Unter Integration wird hier 
explizit Teilhabe im öffentlichen Raum und ein sichtbares zivilgesellschaftliches 
Engagement verstanden.370 Die »Prägeform des Nationalen« gilt dabei als ein 
»Strategem«, dass nicht ethnisch, sondern ausschließlich soziokulturell ein zivil-
gesellschaftliches Selbstbewusstsein schaffen soll.371 Im Kontext der Identifika-
tion spielen in allen drei aktuellen Publikationen Emotionen und Affekte eine 
herausragende Rolle. In Treibels wissenschaftlicher Intervention Integriert euch! 
steht wie in der aktuellen Literatur, im Film und in der journalistischen Publizis-
tik das Verhältnis zwischen lange in Deutschland lebenden Einwanderern, ihren 
Kindern zu anderen Einheimischen im Zentrum. Verkürzt bezeichnet Treibel 
dieses Verhältnis als das der alten zu den neuen Deutschen.372 Das bei diesem 
die Emotionen eine herausragende Rolle spielen, zeigt Treibel bereits im ersten 
Kapitel Wo kommen Sie denn her? Wieso schlecht ankommt, was gut gemeint ist. 
Sie beginnt ihre Reflexionen damit, wie nach ihrer Ansicht verständlicherweise 

368 Rauer (2013): S. 60.
369 Siehe hierzu: Ezli/Langenohl/Rauer/Voigtmann (Hg.) (2013): S. 10.
370 Münkler (2016): S. 213. Treibel (2015): S. 28.
371 Münkler, Herfried/Münkler, Marina (2016): Die neuen Deutschen, Reinbek: Rowohlt, 
S. 191. 
372 Treibel, Annette (2015): Integriert euch! Plädaoyer für ein selbstbewussteres Einwande­
rungsland, Frankfurt a. M.: Campus, S. 11.



1.5 Narrative der Integration   97

der »Geduldsfaden« bei den neuen Deutschen reißen muss, wenn sie von den 
alten Deutschen Fragen gestellt bekommen wie, woher sie denn kommen und 
woher ihre Eltern sind.373 Treibel fragt, woher nun diese »Wut« kommt.

Die Fragen haben ein unterschwelliges Bedürfnis nach Orientierung und Ordnung. Und die 
Gefragten spüren möglicherweise, dass die gut gemeinte Frage mehr mit dem Fragenden 
selbst als mit ihnen zu tun hat. Der Wunsch, sich auf diese in Beziehung zu setzen, stößt auf 
Unbehagen, da er sich nicht mit den eigenen Beziehungswünschen deckt.374

Die Folge ist hier eine Unterbrechung der Interaktion, die ich im Ausblick Warum 
eine Kulturgeschichte der Migration notwendig ist der vorliegenden Kulturge-
schichte anhand aktueller ästhetischer Reflexionen von Nurkan Erpulat, Feridun 
Zaimoğlu, Fatih Akın, Dilek Güngör, Fatma Aydemir, Imran Ayata, Tuba Sarıca 
und Ciğdem Toprak aufzeigen werde. Zudem werden wir feststellen, dass es 
sich weniger um Emotionen, denn mehr um Affekte bis hin zum Ressentiment 
als einem »Vermögen zur Produktion von Affekten« handelt, die publizistische, 
ästhetische Arbeiten, wie auch die Kommunikation in sozialen Medien aktuell 
bestimmen.375 Aber auch dieser Bruch der Integration wird erzählerisch ver-
arbeitet und sie zeigt am Ende dieser Geschichte, dass diese von Wandel und 
Teilung bestimmt ist. Denn der erzählerischen Offenheit steht die »Gravitations-
kraft bestimmter kulturprägender Narrative entgegen«.376 Die Geschichte dieser 
Spannung und die bisweilen paradoxe Struktur, die sich aus dem Weitererzäh-
len und gesellschaftspolitisch narrativen Schemata in der deutschen Migrati-
onsgesellschaft von den 1960ern bis heute ergeben hat, ist das Thema der fol-
genden vier Kapitel. Und trotz ihres hohen Wandlungsgrads ist die Geschichte 
der deutsch-türkischen Literatur und des Films auf basaler und nicht-normati-
ver Ebene eine Integrationsgeschichte, sozusagen eine politische Geschichte 
der Integration, die ihre Desintegrations- und Schließungsprozesse über das 
Weitersprechen miteinschließt. Sie ist daher weder als eine Last der Vergangen-
heit zu begreifen, noch als eine Geschichte, mit der die Gegenwart aus der Ver-
gangenheit erklärt werden könnte. Im Folgenden ist es mein Ziel, anhand der 
gewählten Leitsätze »Wir wollten alle Amerikaner werden«, »Wie lebt es sich 

373 Ebd., S. 13.
374 Ebd., S. 14.
375 Siehe zu Ressentiment und soziale Medien: Pfaller, Robert (2017): »Wie die anderen zu un-
seren Bestien werden. Über die Produktion von Ressentiment in der Postmoderne«, In: ders.: 
Erwachsenensprache. Über ihr Verschwinden aus Politik und Kultur, Frankfurt a. M.: Fischer 
Verlag, S. 112–141. Vogl (2021): S. 175 f.
376 Koschorke (2012): Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer allgemeinen Erzähltheorie, 
Frankfurt a. M.: Fischer, S. 38, Hervorhebung im Original.



98   1 Einleitung

als Türke in Deutschland?«, »Wie lebt es sich in Deiner Haut?« und »Was lebst 
Du?« eine Folge und einen Wandel von Begegnungs- und Bedürfnisstrukturen 
aufzuzeigen und zu rekonstruieren, »auf welche Weise Individuen und Gruppen 
zu ihrem Verständnis von Situationen gelangt sind«.377 Diesen polit-historisch 
aktuellen Zugang verfolgen auch die klassischen Integrationstheorien, wenn wir 
nicht  ausschließlich deren systematische Logik, sondern auch die Bedeutung 
der Erzählung in ihnen sehen. Beispielsweise hält Gordon fest, dass es in seiner 
Integrationstheorie nicht zentral um die Frage nach der kulturellen Identität oder 
um die Projektion einer kulturellen Fusion geht, sondern in erster Linie darum, 
die Frage zu beantworten, »what happens ›when peoples meet‹«.378 Begegnungen 
sind vom Sehen, Sprechen, vom Handeln und mitunter von sozialem und ökono-
mischem Status bestimmt. Welche Vorurteile oder welches Wissen, welche Her-
absetzungen oder welche Aufwertungen, welcher Nachteil oder welcher Vorteil 
sie bestimmt oder sich aus ihnen ergibt und sich als Geschichte einschreibt, 
sind elementare Grundlagen der vorliegenden Geschichte. Allein diese Aspekte 
haben aus der vorliegenden auch eine Geschichte des Körpers, ihrer Ökonomie, 
der Sprech- und  Verhaltensweisen und den Emotionen und Affekten gemacht. 
Diesen körperlichen Aspekt hält Gordon trotz seines ausdifferenzierten Integrati-
onsmodells gegen die Diskriminierung äußerst pointiert fest. Denn für ihn ist der 
stärkste Integrationsmarker auch ein körperlicher. Man ist integriert, wenn man 
sich unter Anderen und Gleichen »comfortable« und »relaxed« fühlt.379 So ist das  
historische Wiederaufleben dieser höchst unterschiedlichen Begegnungen, Situa -
tionen und ihren Folgen auch eine Geschichte der Diskriminierung, der Gewalt, 
aber auch ihrer Zivilisierung. 

Im folgenden ersten materialanalytischen Kapitel dieses Buches werden wir 
sehen, dass es besonders diese konkrete Frage ist, die nicht nur Milton Gordon in 
den 1960ern und 1970ern in Amerika umtreibt. In einer etwas anderen narrativ- 
kulturellen Rahmung steht sie zeitgleich ebenfalls im Zentrum wissenschaftli-
cher Reflexionen und öffentlicher Debatten in der Bundesrepublik und in den 
damals entstehenden ästhetischen und dokumentarischen Werken der deut-
schen und türkischen Autoren und Filmemacher wie Bekir Yıldız, Aras Ören, 
Helma Sanders-Brahms, Güney Dal und Rainer Werner Fassbinder.

377 Rosanvallon (2011): S. 50.
378 Gordon, Milton (1964): Assimilation in American Life. The Role of Race, Religion, and Natio­
nal Origins, New York: Oxford University Press, S. 60.
379 Siehe hierzu: Ebd., S. 46.


