1 Einleitung

1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher
Teilhabe

»Ich war nicht zwischen zwei Kulturen, sondern ich habe zuhause Dinge erlebt
und erfahren und gesprochen und ich wollte drauflen weitersprechen.«* So ant-
wortete Feridun Zaimoglu in den 1990er Jahren auf die Frage, warum er Schrift-
steller geworden sei. Es sei ein »Wille zum Sprechen« gewesen, fiigt er erlauternd
hinzu. Diese Antwort auf eine der klassischen Fragen zur Genese von Autorschaft
ist ungewohnlich und aus mehreren Griinden interessant. Zum einen, weil man
auf diese Frage eine individuelle Antwort erwartet: nach einem pragenden Erleb-
nis, einer spezifischen Erfahrung oder nach einer besonderen Kindheit und
Jugendzeit. Zum anderen, weil die Frage auch die Auskunft iiber eine bestimmte
soziale Herkunft einfordert — und man im Falle Zaimoglus offenkundig die einer
kulturellen Hybriditdt erwartet.

Zaimoglus Antwort erfiillt keine dieser Erwartungen. Sie ist weder besonders
individuell, noch steht sie repradsentativ fiir eine bestimmte soziale oder inter-
und transkulturell geprdagte Gruppe. Sie macht auch nicht deutlich, welche Orte,
welche Raume, welche Territorien mit »zuhause« und »draufien« gemeint sind,
und wirkt nach diesen direkt anschlieBenden Deutungsversuchen informell
und unbestimmt. Die in soziologischen und in &lteren literaturwissenschaftli-
chen Arbeiten vielbeschworene kollektive kulturelle Orientierungslosigkeit der
zweiten Generation von Einwanderinnen und Einwanderern scheint in ihr keine
Rolle zu spielen. Ebenso wenig bedient sie einen spezifisch biirgerlichen Erwar-
tungshorizont, in dem eine friih angelegte, etwa von Romanlektiiren gepragte
und individualisierte Selbstsuche und Selbstverwirklichung anvisierbar wire.?

1 Aus: BRUNNER, Maria (2004): »Migration ist eine Hinreise. Es gibt kein >Zuhause¢, zu dem
man zuriick kann«. Der Migrationsdiskurs in deutschen Schulbiichern und in Romanen deutsch-
tlirkischer Autorinnen der neunziger Jahre«. In: Die andere deutsche Literatur, hg. v. Manfred
Durzak, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, S. 71-90, hier S. 85.

2 Siehe hierzu: EzL1, Ozkan (2012): Grenzen der Kultur. Autobiographien und Reisebeschreibun-
gen zwischen Orient und Okzident, Konstanz: Konstanz University Press, S. 12. Im programmati-
schen Band Kanaksta von 1999 hilt Zaimoglu fest, dass es im Unterschied zum Westen im Orient
nicht die Selbstsuche, sondern eher die Selbstentledigung gebe. »Es gibt kein Wort fiir Selbst-
verwirklichung. Ich wiisste gar nicht, wie man Selbstverwirklichung ins Tiirkische iibersetzen
kénnte«, hilt er pointiert fest. Siehe hierzu: ZAIMOGLU, Feridun (1999): »Eure Coolness ist giga-
out«. In: Kanaksta. Geschichten von deutschen und anderen Ausldndern, hg. v. Joachim Lottmann,
Berlin: Quadriga, S. 23.

3 Open Access. © 2022 Ozkan Ezli, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110731347-001


https://doi.org/10.1515/9783110731347-003

2 —— 1 Einleitung

Auch eine integrationstheoretische Perspektive kann hier kaum Klarheit schaffen.
Augenscheinlich ist aber, dass hier jemand von drinnen nach drauf3en unter-
wegs, in Bewegung ist. Und wenn wir die biirgerlich und die migrationssoziolo-
gisch codierten Brillen ablegen, sind in Zaimoglus Aussage neben der Bewegung
vier Aspekte als Grundlagen seiner kiinstlerischen Arbeit evident: erstens macht
sie auf eine Praxis des Sprechens und Sprechen-Wollens aufmerksam, zweitens
geht es um ein Hor- und Sichtbarmachen zu Hause gefiihrter Gesprache und Pra-
gungen, drittens ergibt sich daraus die Bedeutung sozialer Interaktion und vier-
tens geht es um eine gestorte Kommunikation. Denn jemand spricht drinnen und
drauf3en und jemand anderes miisste eigentlich zuhoren. Zwar ist die sprechende
Seite klar, doch variiert und bewegt sich die Empfinger- und Adressatenseite
als Herkunft, Haus, Wohnung, Familie, iiber den 6ffentlichen Raum, iiber die
bundesrepublikanische Gesellschaft bis noch einmal zum eigenen Selbst. Diese
flottierende Bewegung zeigt, dass es in Zaimoglus Aussage keinen Kommunika-
tionszusammenhang von Sprechen und Horen gibt. Gegeben sind stattdessen
Bewegung, sichtbar werden, sichtbar machen, in Austausch kommen und eine
nicht funktionierende Kommunikation.

Eine vergleichbar vielschichtige dialogische, flottierende und mitunter ge-
storte Kommunikationsstruktur macht einige Jahre spater auch die deutsch-
tiirkische Autorin Emine Sevgi Ozdamar kenntlich, wenn sie die Grundlage ihrer
Literatur beschreibt. Im Erzahlband Der Hof im Spiegel hilt sie fest, dass die deut-
sche Sprache ihre neue Heimat geworden sei; eine Heimat, die jedoch fiir ihre
tiirkische Kindheit keine deutschen Worter habe.? Trotz dieser Inkohirenz zwi-
schen neuer Sprache und Biografie »dreht« sie in ihrer surrealen Erzahlung Mut-
terzunge ihre tiirkische Zunge »in einem Berliner Café« Anfang der 1990er Jahre
in die deutsche Sprache hinein und wird dabei gliicklich.* Die Bewegung aus
der Kindheit nach draufien ist hier weniger die des Ortswechsels, sondern mehr
eine Einwanderung in die fremde Sprache.® Eine Dekade zuvor ist diese Form der
Ubersetzung des Bruchs zwischen Kindheit und neuer Sprache identitétspoli-
tisch noch weitaus problematischer. Nach den Ergebnissen eines sehr bekannt
gewordenen Kolloquiums zur Standortbestimmung der Ausldnderliteratur von
1984, stellt fiir viele deutschsprachige Autorinnen und Autoren nichtdeutscher
Provenienz die Tatsache, dass die deutsche Sprache ihre Vergangenheit nicht

3 Siehe: 0zDAMAR, Emine S. (2004): »Meine deutschen Worter haben keine Kindheit«. In: dies.:
Der Hof im Spiegel, Hamburg: Kiepenheuer & Witsch, S. 125-132.

4 Ebd., S. 129.

5 Siehe hierzu: GoyTISOLO, Juan (1994): »On Emine Sevgi Ozdamar«. In: Times Literary Supple-
ment 12 (International Book of the Year), 02.12.1994.



1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe =—— 3

widerspiegelt, ein zentrales — wie sie es selbst nennen — Problem der Integration
dar. Sie kénnten nicht auf »Unbewusstes« und »Selbstverstdandliches« zuriick-
greifen. Ein deutsch-tiirkischer Autor der ersten Stunde wie Yiiksel Pazarkaya
hélt im Zusammenhang des Kolloquiums fest, dass »gerade Intuitionen ihren
Ursprung in frithen sprachlichen Entwicklungsstadien« hitten.® Als eine zentrale
Erkenntnis hilt dies auch der Protagonist im ersten Roman von Aras Oren Eine
verspditete Abrechnung oder der Aufstieg der Giindogdus von 1988 fest. Darin zeigt
er ein gescheitertes interkulturelles Lebensprojekt auf und konstatiert in diesem
Zusammenhang, wenn er und andere aus ihrer »Muttersprache« nicht vertrie-
ben worden seien, »hdtten wir alle Seelenanalysen spielend bewiltigen kénnen,
hitten sie sogar schriftlich erfafdt und unsere sprachlose Seele wéare nicht in ein
solches Meer von Grimm hin- und hergeschleudert worden«.” Zeitnah zu diesen
Positionen zu Migration und Sprache treibt in den 1980er Jahren auch die neu
entstehenden Cultural und Postcolonial Studies die Frage nach den Artikulati-
onsmoglichkeiten des Anderen und das Sprechen der Subalternen um.® Kénnen
sie wirklich fiir sich selbst sprechen? Wenn ja, wer und was wird gehort? Thre
Antwort ist mit der, die ich in den Texten und Filmen der 1980er Jahre analysieren
werde, vergleichbar, wenn nicht sogar identisch. Doch muss zugleich auch die
Frage gestellt werden, was wird gezeigt und was wird gesehen. Und was sind die
postkolonialen Fragen heute, wenn mittlerweile seit mehr als einer Dekade von
Einwanderungs-, Migrations- und Postmigrationsgesellschaften die Rede ist? Um
was fiir eine Form von Identitatspolitik geht es heute?

Eine Differenz zeigt bereits die zehn Jahre nach Der Hof im Spiegel von Ozdamar
und knapp dreiflig Jahre nach dem Kolloquium erschienene Publikation Deutsch-
sein. Eine Aufkldrungsschrift von Zafer Senocak. In seinem 2010 veroffentlichten
halb autobiografischen und halb gesellschaftspolitischen Essay beschreibt er zu
Anfang des Textes, wie er als Kind tiirkischer Eltern und die deutsche Sprache
zusammengehoren. Mitte der 1980er Jahre schreibt er selbst noch von »getrenn-
ten Zungen« und »getrennten Welten«.® In dieser Zeit war es die Arbeit an den
Ubersetzungen der volksreligidsen und mystischen Gedichte des tiirkischen isla-

6 Siehe hierzu: ACKERMANN, Irmgard/WEINRICH, Harald (Hg.) (1986): Eine nicht nur deutsche
Literatur. Zur Standortbestimmung der Ausldnderliteratur, Miinchen: Piper, S. 53.

7 OREN, Aras (1988): Eine verspditete Abrechnung oder der Aufstieg der Giindogdus, Frankfurt
a. M.: Dagyeli, S. 269.

8 Siehe hierzu: HALL, Stuart (2000): »Postmoderne und Artikulation. Ein Interview mit Stuart
Hall. Zusammengestellt von Lawrence Grof3berg«. In: ders.: Cultural Studies. Ein politisches Theo-
rieprojekt, Hamburg: Argument, S. 52-77. Siehe auch: SPIVAK, Gayatri C. (2008): Can the Subal-
tern Speak? Postkolonialitdt und subalterne Artikulation, Wien, Berlin: Turia + Kant.

9 SENOCAK, Zafer (1985): »Doppelmannc. In: Tiirken deutscher Sprache. Berichte, Erzdhlungen,
Gedichte, hg. v. Irmgard Ackermann, Miinchen: dtv, S. 39.



4 = 1 Einleitung

mischen Dichters Yunus Emre (1240-1321), die ihm geholfen haben, die »harte
Trennung« zwischen »Elternhaus auf der einen, Schule und Freizeit auf der
anderen Seite, Herkunft Tiirkei versus Lebensmittelpunkt Deutschland« in ein
fluides, von »Durchlissigkeit« geprigtes Verhiltnis zu bringen.'® Im Essayband
Deutschsein, der am Ende der Hochphase der deutschen Integrationspolitik in
den 2000er Jahren 2010 erscheint, sind es jedoch nicht mehr die volksreligiosen
Verse eines tiirkischen Dichters und Mystikers, die die Welten zusammenfiihren,
sondern einfach Dinge und Personen vor Ort. In einem Vorort von Miinchen ladt
in den 1960er Jahren eine bayrische Nachbarin den kleinen Zafer und seine Eltern
zu Kaffee und Kuchen ein. Im Unterschied zu den 1980er Jahren stehen Fremd-
sprache, Dinge, sozialer Austausch und Selbstbestimmung hier in einem zuge-
horigen und nicht in einem getrennten Verhiltnis. Im Gegenteil werden Dinge
wie der warme Apfelkuchen der deutschen Nachbarin, das Besteck, Teller und
ihre deutschen Bezeichnungen vom kleinen Zafer als ihm zugehorig empfun-
den. Das Kind trdgt die neuen und fremden Worter im warmen Apfelkuchenduft
in sein deutsch-tiirkisches Vokabelheft ein. Neben der Sprache sind es hier vor
allem Dinge, Orte, gelingende Begegnungen zwischen Zugewanderten und Alt-
eingesessenen und nicht zuletzt die Beschreibung der Akteure durch ihre Prak-
tiken an bestimmten Orten, die nun sichtbar werden und das Selbstverhiltnis
ausmachen. Allerdings sind es von zwolf Kapiteln nur die ersten beiden aus
Senocaks Deutschsein, die in Proust’scher Erzahlweise eine zusammengehdrende
deutsch-tiirkische Kindheit heraufbeschworen. Mit dem dritten Kapitel setzen —
fiir den Leser unerwartet — mehrere Kapitel zu deutschen Integrationsdebatten
ein.

Doch trotz dieses abrupten narrativen Wechsels von Beschreibungen intimer
Familiaritdt und Sichtbarkeit zur Harte der deutschen Debattenkultur wirken
diese beiden Ebenen und die mit ihnen verbundenen Kapitel auf paradoxe Art
zusammengehorig. Wie schon bei Zaimoglu, Pazarkaya und Ozdamar ist die
dialogische, flottierende und zum Teil antagonistische Struktur aus Biografie,
kiinstlerischer Praxis und deutscher Offentlichkeit in einer anderen erzihlenden
Diktion auch bei Senocak im Jahre 2010 durchléssig, in einem nicht normativen
Sinne integrativ. Diese integrativen Innen-Auf3en-Verhiltnisse und Beziehungen
zwischen dem Deutschen und Tiirkischen wie bei Ozdamar und Senocak werden
in asthetischen Reflexionen der vergangenen Jahre wie in DREI TURKEN UND EIN

10 SENOCAK, Zafer (2005): »Die Hilflosigkeit des religiosen Dialogs«. In: Die Welt, 20.07.2005.
Siehe zu Senocaks Ubersetzungen der Gedichte von Yunus Emre: EMRE, Yunus (1986): Das Kum-
merrad. Dertli Dolap, Aus dem Tiirkischen von Zafer Senocak, Frankfurt a. M.: Dagyeli.

11 Vgl. SENOCAK, Zafer (2010): Deutschsein. Eine Aufkldrungsschrift, Hamburg: Edition Korber-
Stiftung, S. 36-190.



1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe =—— 5

BABY (2015), PLOTZLICH TURKE (2016), AUs DEM NICHTS (2017), Siebentiirmeviertel
(2015), Ruhm und Ruin (2015), Wieso Heimat. Ich wohne zur Miete (2016), Ellbogen
(2017) und Ich bin Ozlem (2019) in neuer erzéhlerischer und identitétspolitischer
Form mit dem erneuten Aufkommen der Kategorie >Tiirke< und »tiirkisch« wieder
zur Disposition gestellt; jedoch ebenso in Zafer Senocak letztem Essayband Das
Fremde, das in jedem wohnt. Wie Unterschiede unsere Gesellschaft zusammenhal-
ten von 2018.%

Dieses mehrschichtige Verhéltnis zwischen »drinnen« und »drauflen« gilt
jedoch keineswegs allein fiir die Autoren der belle lettres, wie ich sie jetzt vor-
angestellt habe. Auch in den bekannten und weniger bekannten publizistisch-
politischen Interventionen fiir Integration, Diskriminierung und komplexen
Formen der Selbstbeschreibung, beispielsweise in Necla Keleks Die fremde Braut
(2005), in Seyran Ates’ Der Multikulti-Irrtum (2007), in Betiil Durmaz’ Déner,
Machos und Migranten (2009) und in den kiirzlich erschienenen Streitschriften,
Biografien und essayistisch angelegten Schriften wie Ihr Scheinheiligen! Doppel-
moral und falsche Toleranz. Die Parallelwelt der Deutschtiirken und die Deutschen
(2018) von Tuba Sarica, Der ewige Gast. Wie mein tiirkischer Vater versuchte, Deut-
scher zu werden (2018) von Can Merey, Eure Heimat ist unser Albtraum (2019)
von Fatma Aydemir und Hengameh Yaghoobifarah und Das ist auch unser Land
(2020) von Cigdem Toprak zwischen den Jahren 2005 und 2020 begegnen wir
ebenfalls dieser Durchldssigkeit und aus unterschiedlichen erzahlerischen Ein-
heiten bestehenden Verbindung.” Thre ephemere Struktur setzt sich aus priva-

12 SENOCAK, Zafer (2018): Das Fremde, das in jedem wohnt. Wie Unterschiede unsere Gesellschaft
zusammenhalten, Hamburg: Edition Kérber-Stiftung.

13 Siehe hierzu: KELEK, Necla (2005): Die fremde Braut, Koln: Kiepenheuer & Witsch. ATES,
Seyran (2007): Der Multikulti-Irrtum. Wie wir in Deutschland besser zusammenleben konnen, Berlin:
Ullstein. DURMAZ, Betiil (2009): Doner, Machos und Migranten. Mein zartbitteres Lehrerleben,
Freiburg i. Br.: Herder. SARICA, Tuba (2018): Ihr Scheinheiligen! Doppelmoral und falsche Tole-
ranz. Die Parallelwelt der Deutschtiirken und Deutschen, Dresden: Heyne. MEREY, Can (2018): Der
ewige Gast. Wie mein Vater versuchte, Deutscher zu werden, Miinchen: Karl Blessing. AYDEMIR,
Fatma/YAGHOOBIFARAH, Hengameh (2019): Eure Heimat ist unser Albtraum, Berlin: Ullstein.
ToPRAK, Cigdem (2020): Das ist auch unser Land. Warum Deutschsein mehr als Deutschsein ist,
Berlin: Ch. Links. Beispielsweise beginnt Keleks vielbesprochenes Buch, in der das Phdnomen
der tiirkischen Importbraute und Zwangsehen thematisiert und als eine selbstverschuldete Form
der Desintegration angeklagt wird, mit der autobiografischen Beschreibung der den tiirkischen
Traditionen zuwiderlaufenden Hochzeit ihres jiingeren Bruders in der konservativen tiirkischen
Stadt Bursa als positives Gegenbeispiel fiir Integration und Hybriditdt. Siehe hierzu: KELEK
(2005): S. 25. Tuba Sarica, Enkelin ehemaliger tiirkischer Gastarbeiter, hilt in ihrer autobiogra-
fisch grundierten Streitschrift Ihr Scheinheiligen zu Beginn ihres Textes fest, dass sie lange davon
getraumt habe, ihre gedanklich formulierte These, dass die Tiirken sich gar nicht integrieren
wollen, »in die Offentlichkeit zu tragen«. Siehe hierzu: SArica (2018): S. 9.



6 —— 1 Einleitung

ten, familidren und 6ffentlichen Innen- und Aufienrelationen im Positiven wie
im Negativen zusammen. Auch hier sind die Grundlagen des Sprechens und
Schreibens weder ausschliefilich mit einer migrationsspezifischen Perspektive
zu greifen, noch sind sie allein in einer kleinfamilidren Schutzzone zu suchen.
Vielmehr liegen sie im Verbund von Bewegung, Dingen, Sichtbarmachen, Erfah-
rungen und Sprechen zuhause und draufien; sie liegen in der Verbindung von
Sprache, Verdffentlichung und Offentlichkeit. Diese Verbindung basiert auf einem
Verlangen nach Kommunikation und gesellschaftlicher Teilhabe, aber zugleich
auch auf ihren Stoérungen. Oder wie schon Mitte der 1980er Jahre auf dem besag-
ten Kolloquium der deutsch-iranische Schriftsteller Said zugespitzt zur Literatur
der Migration festhilt, dass trotz des Bruchs zwischen Kindheit und deutscher
Sprache, man ja eigentlich »nur plaudern [wolle] - sonst nichts«.' Alles andere,
was an Kultur, Verstehen, Dialog und Konflikt dazu komme, miisse aufwendig
abgebaut oder problematisiert werden. Letztlich geht es in der vorliegenden
Kulturgeschichte der Migration in der Bundesrepublik um die Geschichte dieser
Interaktion, ihren Wandel und die Transformation ihrer Begegnungsstruktur.”
Sie ist nicht zuletzt deshalb von besonderem Interesse, weil in den aktuellen Pro-
duktionen nachdem Jahrzehnt der Integration in den 2000er Jahren,'® in dem
sich tatsdchlich viele auch als neue Deutsche und deutsche Muslime bezeich-
net haben, wieder ein Bruch zwischen Vergangenheit und Gegenwart, zwischen
deutsch und tiirkisch diagnostiziert wird. Und im Unterschied zur Generation
der 1980er und 1990er Jahre ist Deutsch hier nicht mehr die Sprache, in die von
anderswo eingewandert wird oder das Medium mit dem man Deutscher wird. Sie

14 SAID (1986): »Briefe, aber an wen. In: Eine nicht nur deutsche Literatur. Zur Standortbestim-
mung der Ausldinderliteratur, hg. v. Irmgard Ackermann und Harald Weinrich, Miinchen: Piper,
S. 18-21, hier S. 20.

15 Der Soziologe Jorg Hiittermann hat mit seiner Arbeit Figurationsprozesse der Einwande-
rungsgesellschaft eine soziologische Geschichte vorgelegt, die ebenfalls eine Wandlungs- und
Prozessgeschichte von einer ersten sozialen Figurationphase zwischen platzanweisenden altein-
gesessenen. Deutschen/Gastarbeitern in den 1970er Jahren tiber verunsichernde Platzanweiser/
avancierende Fremde in den 1990er Jahren bis zur aktuellen Figuration zeigt, bei dem sich das
westliche (christliche) und muslimische Kultursubjekt begegnen. Siehe hierzu: HGTTERMANN,
Jorg (2018): Figurationsprozesse der Einwanderungsgesellschaft. Zum Wandel der Beziehungen
zwischen Alteingesessenen und Migranten in deutschen Stddten, Bielefeld: transcript.

16 Mit der Anderung des Staatsbiirgerschaftsrechts im Jahre 2000, der Aussage Johannes Raus
in der Berliner Rede im selben Jahr, dass Deutschland eine Einwanderungsgesellschaft ist und
mit den Empfehlungen der im Jahr 2001 von der Bundesregierung eingesetzten Zuwanderungs-
kommission — auch als Siiimuth-Kommission bekannt — setzt erstmals eine Integrationspolitik
in der Bundesrepublik ein, die spater mit dem Zuwanderungsgesetz 2005, den Integrationsgip-
feln und Islamkonferenzen von 2006 an, dem Nationalen Integrationsfahrplan 2008 und den
Feiern zu 50 Jahre tiirkische Gastarbeitermigration 2011 ihren Héhepunkt findet.



1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe =——— 7

ist bei den heutigen Filmemachern, Autoren, Wissenschaftlerinnen und Wissen-
schaftlern und Publizisten selbst die Sprache ihrer Kindheit, Sozialisation und
Entwicklung. Gegen Ende des letzten Kapitels und im Ausblick der vorliegenden
Kulturgeschichte werden wir sehen, dass das Deutsche als Sprache und als kul-
tureller Marker auch die Medien prégt, die die vermeintlich biografische Einheit
aktuell wieder aufbrechen.' Ein Grund ist, dass die Geschichte biografischer und
sozialstruktureller Integrationen mit der gesellschaftspolitischen Geschichte der
Bundesrepublik zeitweise korreliert und zeitweise im Kampf steht. Die kulturelle
Grundlage dieses Prozesses in der vorliegenden Geschichte ist in jedem Fall die
variierende Unterscheidung von 6ffentlich und privat, von kollektiv und indivi-
duell und aktuell, dass an die Stelle partizipativer und kognitiver Aspekte wie
Emotion und Empathie beispielsweise nach dem Aufdecken der NSU-Morde im
November 2011 und ihrem Prozess, der Ozil-Debatte von 2018 und den Anschlidgen
von Hanau im Februar 2020 Interaktionen unterbrechende Affekte wie Angst und
Wut getreten sind.”® Durch diese Folge von Integration und der Wahrnehmung
genannter Ereignisse in den vergangenen zwei Dekaden ist das deutsch-tiirkische
Verhiltnis ein weitaus komplexeres, mitunter widerspriichliches und ein belaste-
teres geworden als in der Geschichte der Migration in der Bundesrepublik zuvor.
Beispielsweise beschreibt sich in der aktuellen Studie von Cigdem Toprak der Diet-
zenbacher Strafverteidiger Onur Tiirktorun, in Deutschland geboren und aufge-
wachsen, als jemand, der deutsch lebe, aber ein Tiirke sei.'® Oder die Autorin Dilek
Giingodr bezeichnet ihre Protagonistin in dem autobiografisch grundierten Roman
Ich bin Ozlem von 2019 als eine eigentlich integrierte Person, die das Tiirkische und
Muslimische zwar immer nur »aus zweiter Hand kennt«, aber wenn unbekannte
deutsche Kassiererinnen im Supermarkt das Wort Auslander benutzen oder ihre
Freundinnen und Freunde in vertrauter Runde von Berliner Brennpunktschulen
sprechen, weint sie jedesmal aus Wut und fiihlt sich wieder als Tiirkin.*° Auch
wenn in den aktuellen dsthetischen und dokumentarischen Texten auf emotio-
naler und identitatspolitischer Ebene die deutsche Einwanderungsgesellschaft in
einem polarisierten Zustand wieder als eine Mehrheitsgesellschaft skizziert wird,
ist der Konnex von Sprechen und Offentlichkeit weiterhin stabil.?! Jedoch ist seine
affektive Grundlage heute eine andere als friiher.

17 Siehe hierzu: AYDEMIR/YAGHOOBIFARAH (Hg.) (2019).

18 Siehe hierzu: DAIMAGULER, Mehmet (2017): Emporung reicht nicht! Unser Staat hat versagt.
Jetzt sind wir dran, Koln: Bastei Liibbe.

19 Siehe hierzu: TOPRAK (2020): S. 157.

20 Siehe hierzu: GUNGOR, Dilek (2019): Ich bin Ozlem, Berlin: Verbrecher, S. 81.

21 Siehe hierzu auch: ALADAG, Ziili (2016): Die Opfer. Vergesst mich nicht, Miinchen: Wieder-
mann & Berg Television GmbH & Co KG. AKIN (2017). AYDEMIR (2017).



8 — 1 Einleitung

Tatsdchlich sieht die amerikanische Historiker Rita Chin in der Verbindung
von Sprechen und Offentlichkeit die konstitutive Grundlage deutsch-tiirkischer
Literatur in den 1970er und 1980er Jahren.?? Threr Auffassung nach ist dieser
Konnex besonders in den Anfangen deshalb so wichtig, weil die Entwicklung einer
medialen Prasenz durch Literatur die einzige Méglichkeit fiir die erste Generation
der Gastarbeiter ist, Zugang zu der deutschen Mehrheitsgesellschaft zu bekom-
men, im Gegensatz zur digitalisierten Gegenwart und Omniprasenz des Themas
Migration heute. Zugang iiber die Staatsbiirgerschaft oder {iber das kommunale
Wabhlrecht war ihnen geméf3 des Ausldndergesetzes von 1965 (sowie seiner Modi-
fikation 1990) verwehrt.?> Denn Ende der 1950er und in den 1960er Jahren sahen
die deutschen Innenministerien der Linder in der politischen Tatigkeit der Aus-
linder auf bundesrepublikanischem Boden ein grofies Problem.** Auch wenn
beispielsweise die Tiirken in den 1960er Jahren als Europder eingeordnet, die
»Tiirkei als Teil Europas« verstanden wurde,? und die europiische Integration

22 Vgl. CHIN, Rita (2007): The Guest Worker Question in Postwar Germany, New York: Cambridge
University Press, S. 31. Chin setzt den Beginn der deutsch-tiirkischen Literatur mit Aras Orens
Werk Was will Niyazi in der Naunynstrafse von 1973 an, wobei es mit den Erzahlungen von Nevzat
Ustiin Almanya, Almanya (1965) und mit Bekir Y1ldiz’ Roman Tiirkler Almanyada (1966) sehr wohl
Literatur von tiirkischen Gastarbeitern zu den Erfahrungen der Migration nach Deutschland und
in Deutschland schon Mitte der 1960er gab. Thre Wahl begriindet sie damit, dass Orens Poem
das erste gewesen sei, das nach seiner Abfassung in die deutsche Sprache iibersetzt worden sei.
Allerdings wendet sie ihre These nur auf die Literatur Aras Orens an. Ansonsten konzentriert sie
sich in ihrer Arbeit auf die bundesrepublikanischen Integrationsdebatten bis Ende der 1980er
Jahre. Siehe hierzu auch: voN DIRKE, Sabine (1994): »West meets East: Narrative construction of
the foreigner and postmodern orientalism in Sten Nadolny’s >Selim oder die Gabe der Rede««. In:
Germanic Review, S. 61-69, hier S. 61.

23 Siehe CHIN (2007): S. 22. Siehe hierzu auch: SCHONWALDER, Karen (2003): »Zukunftsblind-
heit oder Steuerungsversagen? Zur Auslanderpolitik der Bundesregierungen der 1960er und frii-
hen 1970er Jahre«. In: Migration steuern und verwalten. Migration vom spdten 19. Jahrhundert bis
zur Gegenwart, hg. v. Jochen Oltmer, Osnabriick: Universitatsverlag, S. 123-144.

24 Siehe hierzu: SCHONWALDER, Karen (1999): »Ist nur Liberalisierung Fortschritt?« Zur Ent-
stehung des ersten Ausldndergesetzes der Bundesrepublik«. In: 50 Jahre Bundesrepublik. 50
Jahre Einwanderung. Nachkriegsgeschichte als Migrationsgeschichte, Frankfurt a. M.: Campus,
S. 127-144, hier S. 134.

25 EWG (1963): Informationsmemorandum Nr. 8667/X/63-E, Ankara, 12.9.1963. Aus: SCHNITZER,
Jasmin (2016): Assoziationsbiirger. Der Status tiirkischer Staatsangehdriger im Vergleich zur Uni-
onsbiirgerschaft, Tiibingen: Mohr Siebeck, S. 170. »Ich habe damals keine kulturellen Unterschie-
de gespiirt«, antwortert Tosun Merey, der Vater des dpa-Biiroleiters in Istanbul fiir den Nahen
Osten mit Schwerpunkt Tiirkei-Berichterstattung Can Merey, seinem Sohn als dieser ihn 2018
nach den Anfiangen der tiirkischen Migration in die Bundesrepublik fragt. Im Gegensatz zu heute
habe er sich damals »schlief3lich auch als Europder betrachtet«, hilt Tosun weiter fest, der 1958
zum BWL-Studium nach Miinchen gekommen war und in der Bundesrepublik geblieben ist.



1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe =— 9

als Westintegration nach dem nationalsozialistischen Zivilisationsbruch zentra-
les politisches Ziel der Bundesrepublik war, »ist die Bestimmung der politischen
Entwicklung in der Bundesrepublik allein Sache der Deutschen«. Im Auslander-
gesetz von 1965 heifdt es in § 6 Abs. 1 zur politischen Betdtigung der Auslander:
»Auslander genief3en alle Grundrechte, soweit sie nicht nach dem Grundgesetz
fiir die Bundesrepublik Deutschland Deutschen vorbehalten sind«. Und weiter
heifdt es im zweiten Absatz desselben Paragrafen, dass die politische Einschran-
kung von Ausldndern untersagt werden konne, wenn die politische Ordnung
gestort oder die politische Willensbildung in der Bundesrepublik beeintrachtigt
werde.?® Die den Deutschen vorbehaltenen Grundrechte erstrecken sich von der
Versammlungsfreiheit, der Vereinsfreiheit, der Freiziigigkeit, {iber die freie Wahl
von Beruf, Arbeitsplatz und Ausbildungsstétten, bis hin zum Schutz vor Auslie-
ferung an das Ausland sowie des Wahlrechts.”” Welche dieser Rechte den Aus-
landern zugestanden werden konnten und welche nicht, war mit der Deutung
der 6ffentlichen Ordnung, Sicherheit und allgemein mit den »Belangen der Bun-
desrepublik« durch die bundesdeutschen Behorden verbunden. Beispielsweise
wurde auf Grundlage des Ausldandergesetzes von 1965 den iranischen Ausldandern
1967 verboten, an den Demonstrationen gegen den Besuch des Schahs Moham-
med Reza Pahlavi teilzunehmen. Sie durften ihren Wohnort nicht verlassen.?® Auf
der anderen Seite erlaubte die »inhaltliche Elastizitdt« des Gesetzes es den ver-
antwortlichen Verwaltungen, mithin eine »Durchfiihrung der Anwerbeabkom-
men ohne Gesetzesanderung« vollziehen zu kdnnen, wenn es betrieblichen und
dkonomischen Bedarf gab, beispielsweise Arbeitsvertrige zu verlingern.”®

Wenn in den 1960er Jahren iiber die Arbeiteranwerbeabkommen mit Grie-
chenland, Spanien (1960), der Tiirkei (1961), Marokko (1963), Portugal (1964),
Tunesien (1965) und Jugoslawien (1968) der wirtschaftliche Bedarf der Bundes-
republik im Vordergrund steht, verschiebt sich dieser »Belang der Bundesrepub-
lik« mit Beginn der 1970er Jahre. Tatsdchlich sind es die Aspekte der Stérung der
Ordnung und Sicherheit, die am Ende der Gastarbeiteranwerbephase 1973 den

Siehe hierzu: MEREY, Can (2018): Der ewige Gast. Wie mein tiirkischer Vater versuchte, Deutscher
zu werden, Miinchen: Blessing, S. 62.

26 HEINE, Regina/MARX, Reinhard (1978): Ausldindergesetz mit neuem Asylverfahrensrecht,
Baden-Baden: Nomos, S. 16.

27 Siehe hierzu: CANIARIS, Vlassis (1974): Gastarbeiter — Fremdarbeiter, Berlin: Neue Gesell-
schaft fiir Bildende Kunst Realismusstudio, S. 4.

28 Siehe hierzu: SCHONWALDER (1999): S. 134.

29 THYM, Daniel (2010): Migrationsverwaltungsrecht, Tiibingen: Mohr Siebeck, S. 58.



10 —— 1 Einleitung

politischen Diskurs iiber die Ausldnder bestimmen.>® Von 1971 bis heute sind die
Tiirken die gréBte Minderheit in der Bundesrepublik Deutschland.*

Dass das Jahr des Anwerbestopps 1973 in Deutschland mit der Veréffentli-
chung des ersten bekannten Textes der deutsch-tiirkischen Literatur in deutscher
Sprache, Aras Orens Was will Niyazi in der Naunynstrafle, zusammenfillt, ist 2007
fiir Chin ein Indiz des konstitutiven Zusammenhangs von Sprechen und Offent-
lichkeit.?* Drei Jahre nach Chins Befund hilt der Soziologe Frank-Olaf Radtke in
seinem langeren Essay von 2010, Kulturen sprechen nicht. Die Politik grenziiber-
schreitender Dialoge, fest, dass das Hauptproblem fiir die Arbeitsmigrantinnen
und -migranten sowie deren nachfolgende Generationen nicht die andere oder
eigene Kultur gewesen sei, sondern der Tatbestand, dass es keine wirtschaftliche
oder politische Lobby gegeben habe, die ihnen Sichtbarkeit, Fiirsprache und
einen Aufstieg hitte ermdglichen und erleichtern konnen.>® Doch ist selbst dieser
Befund zu nah an der Kritik am aktuellen neoliberalen Zeitgeist oder an der
postmigrantisch integrativen Diktion des Zusammenlebens seit Ende der 2000er
Jahre.>* Bei Letzterem ist mitunter ein politisches Ziel, die kulturelle Vielfalt der
Gesellschaft miisse sich auch in den oberen Berufsgruppen und oberen Dienst-

30 Siehe hierzu: SCHONWALDER (2003): S. 143.

31 Siehe hierzu: HERBERT, Ulrich (2001): Geschichte der Ausldnderpolitik in Deutschland. Saiso-
narbeiter, Zwangsarbeiter, Fliichtlinge, Gastarbeiter, Miinchen: Beck, S. 232. Siehe hierzu auch:
KHaM1s, Samy (2018): Tiirke in Deutschland. Ein Feature iiber das Making of der grofiten Min-
derheit, Produktion Bayern 2, http://www.ard.de/home/radio/Tuerke_in_Deutschland/4461830/
index.html (zuletzt 02.01.2019).

32 Ebd., S. 64.

33 Vgl. RADTKE (2011): Kulturen sprechen nicht. Die Politik grenziiberschreitender Dialoge, Ham-
burg: Hamburger Edition, S. 86. Selbst die DITIB (Tiirkisch Islamische Union der Anstalt fiir Reli-
gion e.V.), die Vertretung der tiirkischen Religionsbehdrde Diyanet Isler Bagkanligi (DIB), wurde
vom tiirkischen Staat erst 1980 in K6ln als eine Form der Représentanz fiir die tiirkischen Arbei-
ter und ihre Familien eingerichtet. Der Hauptgrund fiir diese Mafinahme des tiirkischen Staa-
tes lag in erster Linie nicht darin, den religiosen Bediirfnissen ihrer Staatsbiirger in der Fremde
nachzukommen. Vielmehr ging es darum, das religiose Feld in Deutschland nicht den ande-
ren religiosen Gruppierungen wie Milli Goriis oder der fundamentalistischen Gruppierung der
Kaplan-Gemeinde (Kalif von K6ln) zu tiberlassen, die in der Tiirkei verboten waren. Siehe hierzu:
SCHIFFAUER, Werner (2004): »Vom Exil- zum Diaspora-Islam. Muslimische Identititen in Euro-
pax. In: Soziale Welt. Zeitschrift fiir sozialwissenschaftliche Forschung und Praxis 55:4, S. 347-368,
hier S. 350. Siehe auch: SEUFERT, Giinter (1999): »Die Tiirkisch-Islamische Union der tiirkischen
Religionsbehorde. Zwischen Integration und Isolation«. In: Turkish Islam and Europe, hg. v. Giinter
Seufert, Jacques Waardenburg, Stuttgart: Steiner, S. 261-293.

34 Siehe hierzu: MUNKLER, Herfried/MUNKLER, Marina (2017): Die neuen Deutschen. Ein Land
vor seiner Zukunft, Reinbek: Rowohlt, S. 186.


http://www.ard.de/home/radio/Tuerke_in_Deutschland/4461830/index.html
http://www.ard.de/home/radio/Tuerke_in_Deutschland/4461830/index.html

1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe =— 11

klassen adidquat wiederspiegeln.* Doch das Hauptproblem der Gastarbeiterin-
nen und Gastarbeiter der ersten Stunde war nicht die fehlende Lobby. Vielmehr
war das Problem, dass es trotz des Einwanderungsprozesses, der schon in den
1960er Jahren durch Familienzusammenfiihrungen einsetzte, kein weitreichen-
des und wirkmachtiges politisches Bewusstsein dafiir gab, weder in den Medien
noch im 6ffentlichen Raum.?¢

Das politisch strukturierende Prinzip der 1960er Jahre und das sich daraus
ergebende Bewusstsein war nicht die Einwanderung, sondern die Ost-West-Kon-
frontation, die sich auch in den Grundlagen und Diskussionen zum Auslidn-
dergesetz zeigt: »Liberalitdt gegeniiber Angehorigen der >freien Welt« sollte mit
>Abwehrmafinahmen«< und hinreichenden >Kontroll- und Eingriffsmoéglichkeiten
gegeniiber solchen Auslindern [...], die den Staat gefihrden<, kombiniert wer-
den«.*” Der daraus resultierende Mangel an Offentlichkeit und Fiirsprache hat
nach Chin die deutsch-tiirkische Migrationsliteratur geprdgt und ermoglicht.
In den von ihr beschriebenen Anfangen der deutsch-tiirkischen Literatur sieht
sie die Grundlagen der heutigen deutschen multikulturellen Gesellschaft. Diese
beschreibt sie bis in die 1980er Jahre und konzentriert sich dabei besonders auf
die Debatten zu Migration und Integration, zum Teil auf die Literatur und kaum
auf die theoretischen und wissenschaftlichen Entwicklungen zu Migration und
Integration. Im sich verfestigenden O6ffentlichen Sprechen iiber Migration und
Integration als Form einer Partizipation sieht sie die Bundesrepublik Ende der
1980er Jahre in einer multikulturellen Gesellschaft angekommen.*®

Solche auf Partizipation, Reprdsentation und letztlich auf Integration aus-
gerichteten Perspektiven in den 2000er Jahren auf die Anfinge der Arbeits-
migration in Literatur und Sozialgeschichte bewegen sich in einer breiten Spur
wissenschaftlicher Analysen, populdarwissenschaftlicher Schriften, politischer
Debatten und Initiativen der vergangenen Dekaden in der Bundesrepublik, die

35 Siehe hierzu: FOROUTAN, Naika (2015): »Die postmigrantische Gesellschaft«. In: Bundeszen-
trale fiir Politische Bildung, 20.04.2015, http://www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurzdossiers/
205190/die-postmigrantische-gesellschaft (zuletzt 05.04.2019).

36 Auch in den 1960er Jahren kam es zu Familienzusammenfiihrungen der Gastarbeiterinnen
und Gastarbeiter in der Bundesrepublik. Zeugnis hiervon legt allein die Anderung des Anwerbe-
abkommens mit der Tiirkei von 1964 ab. Wenn im Abkommen von 1961 die Vertragsarbeitsdauer
von tiirkischen Gastarbeitern auf zwei Jahre beschrankt und eine Familienzusammenfiihrung
ausgeschlossen waren, wurden diese beiden Regelungen auf Wunsch der deutschen Wirtschaft
bei der Erneuerung des Abkommens aufgehoben. Siehe hierzu: HUNN, Karin (2005): »Néichstes
Jahr kehren wir zuriick ...«. Die Geschichte der tiirkischen »Gastarbeiter« in der Bundesrepublik,
GOttingen: Wallstein, S. 67-70.

37 Aus: SCHONWALDER (1999): S. 138.

38 Siehe: CHIN (2007): S. 212.


http://www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurzdossiers/205190/die-postmigrantische-gesellschaft
http://www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurzdossiers/205190/die-postmigrantische-gesellschaft

12 — 1 Einleitung

die Begriffe »Migration« und »Integration« immer stidrker einander angendhert
haben.*® Thre sichtbarste Form hat diese Annidherung im Integrationsgesetz
gefunden, das im Sommer 2016 von der Bundesregierung verabschiedet wurde.
Denn das Gesetz, das am 6. August in Kraft trat, reagiert ausschliefilich auf den
Fliichtlingsstrom von 2015 und 2016. Im Vordergrund des Gesetzes stehen die
Erh6hung der Stunden und der ziigige Beginn von Sprach- und Integrationskur-
sen, die Wohnsitzregulierung und die schnellere Integration der anerkannten
Fliichtlinge in den deutschen Arbeitsmarkt.*® Rahmende Bestimmungen von Ein-
wanderungsgesellschaft und Einwanderungsgeschichte fehlen dem Gesetz, das
trotz allem als ein Meilenstein gefeiert wird*, wie man seinerzeit auch das Aus-
lindergesetz von 1965 als »Dokument der Liberalitit und Weltoffenheit« feierte.*?

Die aktuelle Bindung von Migration an Integration ist jedoch in der Geschichte
der Migration in der Bundesrepublik keineswegs gegeben, wie es schon die Aus-
sagen Zaimoglus und Pazarkayas aus den 1980ern und 1990ern andeuten, ebenso
wie das Ausldndergesetz von 1965, das bis 1990 galt.** Wenn fiir Pazarkaya und
Oren in den 1980er Jahren das Problem der Folgen von Migration im Bruch zwi-
schen neuer Sprache, Biografie und Unbewusstem liegen, fragen sich Zaimoglu
und viele andere Kulturproduzenten der 1990er Jahre wie und ob sie draufien
gehort werden. Das Problem liegt in beiden Fallen weder allein im Sein zwischen
zwei Kulturen noch in sozialstrukturellen Zugdngen oder Positionierungen. Das
Verhdltnis zwischen dsthetischer Praxis, politischer Artikulation und den Folgen
der Migration und deutschsprachiger Offentlichkeit scheint deswegen weiter zu
reichen als Chin und Radtke dies fiir Literatur und Gesellschaft annehmen. Denn
es geht um mehr als um die Sichtbarmachung, Kompensation, Kanalisierung
eines Mangels an Partizipation und Rechten oder um Fragen des sozialstrukturel-
len Aufstiegs. Obschon diese Mdngel im Laufe der 2000er Jahre durch Gesetzes-

39 Vgl. HEss, Sabine/MOSER, Johannes (2010): »Jenseits der Integration. Kulturwissenschaft-
liche Betrachtungen einer Debatte«. In: nointegration?! Kulturwissenschaftliche Beitrdge zur
Integrationsdebatte in Europa, hg. v. Sabine Hess, Jana Binder und Johannes Moser, Bielefeld:
transcript, S. 11.

40 Siehe hierzu: https://www.bundesregierung.de/Content/DE/Artikel/2016/08/2016-08-05-int
egrationsgesetz.html (26.06.2017).

41 Siehe hierzu: https://www.bundesregierung.de/Content/DE/Artikel/2016/05/2016-05-25-
meseberg-gabriel-merkel-mittwoch.html (27.06.2017).

42 SCHONWALDER (1999): S. 127. Tatsdchlich waren Selbst- und Aulenwahrnehmung aufgrund
der Solidaritdt der deutschen Politik und Bevolkerung im Sommer der Fliichtlinge 2015 ebenfalls
ein Feierliches und eines der Weltoffenheit. Siehe hierzu fiir viele: DER STERN (2015): »Deutschland
sagt: Refugees welcome!«. In: Der Stern, https://www.stern.de/politik/deutschland/so-herzlich-
heisst-deutschland-die-fluechtlinge-willkommen-6437006.html (zuletzt 02.01.2019).

43 Siehe hierzu: ACKERMANN/WEINRICH (Hg.) (1986): S. 53; BRUNNER (2004): S. 85.


https://www.bundesregierung.de/Content/DE/Artikel/2016/08/2016-08-05-int
https://www.bundesregierung.de/Content/DE/Artikel/2016/05/2016-05-25-meseberg-gabriel-merkel-mittwoch.html
https://www.bundesregierung.de/Content/DE/Artikel/2016/05/2016-05-25-meseberg-gabriel-merkel-mittwoch.html
https://www.stern.de/politik/deutschland/so-herzlich-heisst-deutschland-die-fluechtlinge-willkommen-6437006.html
https://www.stern.de/politik/deutschland/so-herzlich-heisst-deutschland-die-fluechtlinge-willkommen-6437006.html

1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe =—— 13

dnderungen und -erlasse wie zur Staatsbiirgerschaft (2000, 2014) Zuwanderung
(2005), Gleichbehandlung (2006) und Integration (2016) behoben wurden, ist das
Thema, wie die Entwicklung des Kabaretts, der Comedy, der Theater- und Aus-
stellungsarbeit, neuerdings auch wieder der Literatur und Publizistik der letzten
Jahre zeigen, weiterhin dufierst prasent, und mit den aktuellen virulenten trans-
kulturellen Themen des Rassismus und Kolonialismus vielleicht sogar stiarker als
jemals zuvor.**

Wie ich mitunter zeigen werde, erschopft sich der kiinstlerische Ausdruck
in der deutsch-tiirkischen Literatur und im Film nicht allein in einer Akzeptanz,
Partizipation und Integration als deutsche, arrivierte Literatur*® und Film. Thm
ist eine Storung der Kommunikation inhdrent, die bis heute als ein Weiterspre-
chen wirkt, das mit neuen Innen-und-Aufien-Unterscheidungen zu tun hat.
Vor einigen Jahren hat dies der erfolgreiche deutsch-tiirkische Kabarettist Fatih
Cevikkollu bei seiner Rede am Kélner Heumarkt am 17. Juni 2017 im Rahmen der
Demonstration »Nicht mit uns!«, bei der sich Muslime gegen islamistische Gewalt
positionierten, auf den Punkt gebracht: Sie wiirden hier gegen islamistisch ex-
tremistische Gewalt demonstrieren, denn sich davon zu distanzieren, sei absurd;
um sich zu distanzieren, hitte man sich zuvor nahe sein miissen. Er distanziert
sich dann trotzdem, nicht weil er muss, sondern weil er es will.*¢ Und Fatih Cevik-
kollu spricht weiter. Anschlief3end distanziert er sich als Muslim vom islamischen
Terror als Muslim, als Deutscher von den NSU-Morden, als Mann von Sexual-
straftaten und schlie8lich als Wassertrinker von Nestlé.*” Dieser »Wille zum Spre-

44 Dies zeigt nicht allein die duflerst erfolgreiche Entwicklung in den vergangenen 10 bis 15
Jahren der Transcultural Comedy, in der besonders von Comedians, Kabarettisten und Humoris-
ten wie Kaya Yanar, Biilent Ceylan, Django Asiil, Serdar Somuncu, Fatih Cevikkollu oder Ozcan
Cosar, um nur die derzeit bekanntesten zu nennen, die tiirkische Migration nach Deutschland
und ihre Folgen thematisiert werden. Siehe hierzu: KoTTHOFF, Helga (2013): Komik (in) der
Migrationsgesellschaft, Konstanz: UVK, S. 66. Siehe hierzu auch: EzL1, Ozkan/GOKTURK, Deniz/
WIRTH, Uwe (2019): Komik der Integration. Grenzpraktiken und Identifikationen des Sozialen, Bie-
lefeld: Aisthesis. Siehe hierzu auch: Kuamis, Sammy (2018): Tiirke in Deutschland. Ein Feature
iiber das Making of der grofiten Minderheit. Eine Produktion des Bayrischen Rundfunks fiir das
ARD radiofeature.

45 Siehe PORKSEN, Uwe (2008): Eingezogen in die Sprache, angekommen in der Literatur. Positio-
nen des Schreibens in unserem Einwanderungsland, Gottingen: Wallstein.

46 BEYER, Tim (2017): »Ko6lner Friedensmarsch«. Muslime in ganz Deutschland wollten in K6ln
ein Zeichen gegen islamistischen Terror setzen. Es kamen viel weniger als erwartet, doch ihre Bot-
schaft kam an«. In: DIE ZEIT, 17.06.2017, http://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2017-06/
koelner-friedensmarsch-muslime-demonstration-terror-islamismus (28.06.2017).

47 PFAHLER, Lena (2017): »Deutsch-Tiirkischer Komiker distanziert sich vom Terror — Doch dann legt
er richtig los«. In: Huffpost, 18.06.2017, http://www.huffingtonpost.de/2017/06/18/ cevikkollu-friedens
marsch_n_17190556.html (28.06.2017).


http://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2017-06/koelner-friedensmarsch-muslime-demonstration-terror-islamismus
http://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2017-06/koelner-friedensmarsch-muslime-demonstration-terror-islamismus
http://www.huffingtonpost.de/2017/06/18/cevikkollu-friedens

14 =— 1 Einleitung

chenc steht fiir eine Aktivitat, die die Frage der Gestaltung paradoxer Zustande
explizit als eine politische Aufgabe sichtbar macht.

Die Entfaltung paradoxer Zustdnde und Dilemmata ist in der Geschichte der
Migration und ihrer Folgen in der Bundesrepublik von den Anfiangen bis heute
konstitutiv. Daher liegt es nahe, unseren Einstiegssatz noch einmal genauer anzu-
schauen und auf seine Abfolge zu achten. Der Kern von Zaimoglus Aussage, er habe
zuhause viel gesprochen und wollte drauf3en einfach weitersprechen, ist einerseits
vielleicht unbestimmt, doch thematisiert er zugleich das sichtbar werden und
eine nicht funktionierende 6ffentliche Kommunikation. Jemand spricht drauf3en,
jemand anders miisste, wie gesagt, sehen und zuhoren. Und selten fallen Aussagen
zur schriftstellerischen Motivation so unbestimmt, sozial und politisch zugleich
aus, wie im Falle Zaimoglus, Ozdamars und Senocaks. Hiufig ist eher das Gegen-
teil der Fall: Es wird auf familidre Einfliisse, auf andere Autorinnen und Autoren
als Vorbilder verwiesen oder die Motivationen werden - schlimmstenfalls — auf
traumatische Erlebnisse, Diskriminierungen zuriickgefiihrt.*®

Dennoch sind die Grundlagen der dsthetischen Artikulation von Zaimoglu,
Ozdamar, Senocak und Cevikkollu auf ihre eigene Weise spezifisch und verweisen
aufein Primat des Politischen und der sozialen Interaktion in ihren kiinstlerischen
Produktionen. Wir kénnen uns diesem ndahern, wenn wir Zaimoglus Aussage — er
habe sich niemals zwischen zwei Kulturen befunden - ernst nehmen und nicht
einfach als die problematisierende Gegenseite deutscher Zuschreibungspolitik
betrachten. Denn es ist gerade diese Zuschreibung aus Debatten und Forschung —
die zweite Generation habe sich »zwischen den Stiihlen«, zwischen den Kulturen
befunden*® —, die der Praxis des Sprechens (drinnen wie drau3en) und den damit
verbundenen Pragungen eine dialogische, {iberindividuelle und antagonistische
Dimension verleiht. Zaimoglus Aussage, die auf Praxis (Sprechen), Performanz,
Interaktion und Ubersetzung zielt, ist ohne das bestimmende Integrationsdispo-
sitiv der 1980er und 1990er Jahre in Debatte und Wissenschaft — gegen das sich

48 Als Grundlagen des Schreibens und des kiinstlerischen Ausdrucks werden auch kulturelle
Ansatze bemiiht, beispielsweise die Tradition von Bekenntnissen, wie die Geschichte der Auto-
biografie zeigt. Siehe hierzu: GUSDORF, Georges (1991): »Voraussetzungen und Grenzen der
Autobiographie«. In: Die Autobiographie. Zu Form und Geschichte einer literarischen Gattung, hg.
v. Glinter Niggl, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 120-147, hier S. 123. Siehe
auch: EzL1 (2012): S. 19-40.

49 Siehe hierzu: WINTER, Rainer/TAUBER, Anja (2015): »Das Leben an den Réndern. Entstehung
und Perspektiven von Hybriditdt in soziologischer Sicht. Der Beitrag von Robert E. Park und
Everett V. Stonequist«. In: Schliisselwerke der Migrationsforschung, hg. v. Paul Mecheril, Julia
Reuter, Wiesbaden: Springer VS, S. 45-60, hier S. 55.



1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe =—— 15

seine Aussage richtet — nicht denkbar.>® Vielmehr ist der erste Hauptsatz das Dis-
positiv fiir den zweiten, entdramatisierenden und dekulturalisierenden. Er wird
als Gegenposition ins Feld gefiihrt — niemals zwischen zwei Kulturen —, bleibt
aber trotz und wegen der Kritik auf die deutsche Zuschreibungspolitik verwiesen.

Wir konnten uns nun auf den zweiten Satz in Zaimoglus Aussage konzentrie-
ren, weil es hier um keine spezifische kulturelle Identitdt geht und sie aufgrund
ihres informellen Gehalts einfach als transkulturelle Selbstbeschreibung bestim-
men. Damit lief3e sie sich in zahllose deutsch- und englischsprachige literatur- wie
kulturwissenschaftliche Publikationen und Reflexionen der letzten Dekade ein-
ordnen, in denen die Begriffe »Hybriditit«, »Praktiken« und »Ubersetzung« eine
zentrale Rolle spielen.”® Allerdings ist jedes Sprechen von Hybriditit, von Perfor-
manz und Ubersetzung zeithistorisch, antagonistisch und narrativ gebunden.*?
Allein die divergierenden Aussagen aus der deutsch-tiirkischen Literatur vom
Bruch zwischen Kindheit und Sprache, ihrer >gliicklichen Wendung¢, ihrem Spre-
chen drinnen und drauf3en, iiber das Bekenntnis, dass man nun Deutscher gewor-
den sei, bis zum neuen Unbehagen in der deutschen Einwanderungsgesellschaft,
machen auf einen besonderen Prozess, einen Wandel in den Deutungen von Innen-
und Aufdenverhdltnissen von ihren Anfangen bis heute aufmerksam. Wahrend Zai-
moglus Aussage, die er im Zusammenhang seiner Publikationen Kanak Sprak (1995)
und Koppstoff (1997) macht, als die eines >Kanaken< und »Bastards« in einem
stakkatoartig verfremdeten®® Deutsch gegen jede nationale und integrative Zu-
und Selbstbeschreibung protestiert, sprechen Ozdamar und Senocak ein bis zwei
Dekaden spéter von der deutschen Sprache als neuer Heimat und spéater auch vom
Deutschsein. Zugleich haben sich mit dieser identitdtspolitischen Verschiebung

50 Vgl. CoHN-BENDIT, Daniel/ScHMID, Thomas (1993): Heimat Babylon. Das Wagnis der multi-
kulturellen Demokratie, Hamburg: Hoffmann und Campe, S. 319. Siehe hierzu auch: HIRSCHMAN,
Albert 0. (1994): »Wieviel Gemeinsinn braucht die liberale Gesellschaft«. In: Leviathan 22:2,
S. 293-304.

51 In Kapitel 1.4 werden diese kulturwissenschaftlichen Ansédtze anhand der deutsch-tiirkischen
Literatur und des Films thematisiert.

52 Beispielsweise haben Formen der kulturellen Vermischung und der Assimilation und die mit
ihnen verbundenen Prozesse fiir einen der ersten Migrationssoziologen Robert Ezra Park in der
ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts zusammengehort und sich wechselseitig bedingt; eine be-
griffliche und semantische Konstellation, die in die heutigen Sprechweisen von Diversitdat und
Superdiversitdt kaum zu integrieren ist. Siehe hierzu: PARK, Robert E. ([1937] 1950): »Culture and
Civilization«. In: ders.: Race and Culture, Glencoe/IL: The Free Press, S. 15-23.

53 Vgl. GUNTER, Manuela (1999): »Wir sind Bastarde, Freund ...<. Feridun Zaimoglus Kanak
Sprak oder die performative Struktur von Identitat«. In: Sprache und Literatur 83, S. 15-28. Siehe
auch: YILDIZ, Yasemin (2009): »Kritisch >Kanak«. Gesellschaftskritik, Sprache und Kultur bei Zai-
moglu«. In: Wider den Kulturenzwang. Migration, Kulturalisierung und Weltliteratur, hg. v. Ozkan
Ezli, Dorothee Kimmich, Annette Werberger, Bielefeld: transcript, S. 187-206.



16 —— 1 Einleitung

auch ihre Perspektive und dsthetischen Bearbeitungen verdndert. Wenn in den
Texten und Filmen der 1990er Jahre die deutsche Mehrheitsgesellschaft provoziert,
kulturelle Herkunft und Ankunft in Frage gestellt werden, stehen im Zentrum der
Texte und Filme der 2000er Jahre tiber die soziale Einheit der Familie das kulturelle
Zusammenleben und bestimmende und der bewusste Einsatz kultureller Marker.
Letztere inklusiv ausgerichteten dsthetischen Formgebungen stehen jedoch in den
Produktionen der vergangenen Jahre wie in Ruhm und Ruin (2015) von Imran Ayata,
Siebentiirmviertel (2015) von Feridun Zaimoglu, Wieso Heimat, ich wohne zur Miete
(2016) von Selim Ozdogan, Ellbogen (2017) von Fatma Aydemir, AUS DEM NICHTS
(2017) von Fatih Akin, im viel beachteten Sammelband Eure Heimat ist unser Alb-
traum (2019) von Fatma Aydemir und Hengameh Yaghoobifarah und im Roman
Ich bin Ozlem (2019) von Dilek Giingdr erneut zur Disposition. Aktuell ist die Frage
des Zusammenlebens erneut eine prekdre geworden und politisch an ihre Stelle
allgemein die Anrufung nach einem gesellschaftlichen Zusammenhalt getreten®.
Allein in dieser aus historischer Perspektive sehr kurzen Zeitspanne haben wir es
also mit identitdtspolitischen und erzdhlerischen Verdnderungen und scheinbar
unversohnlichen Positionen zu tun, mit unterschiedlichen Kontroversen zwischen
Bestdtigung und Kritik, die sich in ihrer narrativen und historischen Abfolge teils
als gelungene Integrations- wie auch Desintegrationsgeschichten denken lassen,
was sich dann auch in einzelnen Werkbiografien zeigt.

Von der Kanak Sprak, die Zaimoglu Mitte der 1990er Jahre als teilnehmender
poetischer Dokumentarist in kurzen intensiven Portraits fiir die zweite Generation
von Deutsch-Tiirken initiierte, {iber seinen epischen Roman Leyla zur Geschichte
einer tiirkischen Protagonistin in der Tiirkei vor ihrer Arbeitsmigration nach
Deutschland 2005, bis hin zum Ruhrpottroman Ruf3, in dem Zaimoglu die Lie-
besgeschichte eines deutschen Ehepaars aus der unteren Schicht als Kriminalge-
schichte erzdhlt und seinem Roman Isabel von 2014, in der er den nicht erklarbaren
»Weltschmerz« seiner deutsch-tiirkischen Berliner Protagonistin in der verknapp-
ten Sprache des Expressionismus, mit dem »deutschesten aller deutschen Litera-
turstile«, wiedergibt,> in seinem Opus Magnum von 2015 Das Siebentiirmeviertel,
in dem er die Migrations- und mitunter Integrationsgeschichte aus der Perspek-
tive des deutschen Jungen Wolf, der von den Tiirken im Viertel als »Hitlersohn«

54 Siehe zu Zusammenhalt: DEITELHOFF, Nicole/ GROH-SAMBERG, Olaf/MIDELL, Matthias (2020):
»Gesellschaftlicher Zusammenhalt. Umrisse eines Forschungsprogramms«. In: Gesellschaftli-
cher Zusammenbhalt. Ein interdiszioplindrer Dialog, hg. v. Nicole Deitelhoff, Olaf Groh-Samberg
und Matthias Midell, Frankfurt a. M.: Campus, S. 9-40, hier: S. 9-12.

55 JESSEN, Jens (2014): »Am Anfang war der Hass«. In: DIE ZEIT 12, 13.03.2014, http://www.zeit.
de/2014/12/feridun-zaimoglu-isabel (15.11.2016).


http://www.zeit.de/2014/12/feridun-zaimoglu-isabel
http://www.zeit.de/2014/12/feridun-zaimoglu-isabel

1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe =—— 17

bezeichnet wird, im Istanbul der 1940er und 1950er Jahre erzihlt, und nicht
zuletzt in seinem Roman Evangelio zu Martin Luthers Zeit auf der Wartburg von
2017 zeigt sich eine — in Inhalt und Form — von Transformationen geprégte Ver-
flechtungsgeschichte zwischen dem Deutschen und Tiirkischen en miniature. In
einem Artikel zum Begriff »Erfolg« von 2014 bezeichnet sich Zaimoglu auch nicht
mehr als einen nationen- oder staatenlosen >Kanaken«< wie noch in den 1990er
Jahren, sondern als einen »zu spit dazu gekommenen Deutschen«®, der nun im
deutschen Grundgesetz gegen die neue Rechte seinen »Halt« findet”, wie auch
Senocak in dhnlicher Weise von seinem Deutschsein spricht. AuSerst interessant
an Zaimoglus Lutherroman ist beispielsweise, dass er zum einen nicht aus der
Perspektive Luthers erzdhlt, sondern aus der seines Schutzmanns. Zum anderen
beschrankt sich die erzahlte Zeit im Roman auf die zehn Wochen, in denen Luther
die Bibel iibersetzte. Also auf eine der kulturell wichtigsten und folgenreichsten
Ereignisse in der deutschen Kulturgeschichte, in der er durch die Distanz nicht
ganz aufgeht, aber doch dufSerst nah und damit verwoben scheint.*® Es handelt
sich bei diesem Prozess und dieser Form der Identifikation um eine Assimilation
in praktischer Aneignung. Diese Logik zeigt sich in Zaimoglus letztem grofien
Roman Siebentiirmeviertel eindriicklich, in dem der »Hitlersohn« Wolf nicht expli-
zit durch den Wandel seines Innenlebens, sondern durch seine alltdgliche Praxis
im Istanbuler Viertel zu einem Tiirken wird.*® Mit dieser Form der Erzdhlung wird
jedoch zugleich auch in Frage gestellt, was denn jenseits alltdglicher Praktiken
kulturelle Marker im Kern oder ihrem Wesen nach auszeichnet.®® Sie stellen in
ihrem Einsatz und Gebrauch kognitiv sichtbare Kennzeichen dar, die eine Dif-
ferenz markieren. Sie sind materiell und verweisen, indem sie sichtbar werden,
auf eine andere bestehende oder mogliche Ordnung. Die Bandbreite kultureller
Marker reicht von Kleidung, Dingen, Sprechformen, Hautfarbe bis zu Ausweisen
und Schuluniformen. Allein diese Auflistung zeigt, sie sind nicht einfach vorgege-
ben, sondern werden in einem Prozess von Differenzierung und Markierung auch

56 ZAIMOGLU, Feridun (2014): »Erfolg«. In: Das neue Deutschland. Von Migration und Vielfalt, hg.
v. Ozkan Ezli, Gisela Staupe, Konstanz: Konstanz University Press, S. 77-80, hier S. 78.

57 ZAIMOGLU, Feridun (2018): Der Wert der Worte, In: https://bachmannpreis.orf.at/stories/2922
747/ (zuletzt 25.02.2019).

58 Siehe hierzu: ZAIMOGLU, Feridun (2017): Evangelio. Ein Luther-Roman, Koln: Kiepenheuer &
Witsch.

59 Siehe hierzu: ZAIMOGLU, Feridun (2015): Siebentiirmeviertel, Koln: Kiepenheuer & Witsch.
60 Siehe hierzu auch: OzpoGaN, Selim (2016): Wieso Heimat. Ich wohne zur Miete, Innsbruck:
Haymon. SENOCAK, Zafer (2018): Das Fremde, das in jedem wohnt. Wie Unterschiede unsere
Gesellschaft zusammenhalten, Hamburg: Edition Koérber Stiftung.


https://bachmannpreis.orf.at/stories/2922

18 —— 1 Einleitung

gemacht.®! Ihre Verschrinkung und Verflochtenheit von Materialitit und Zeichen
fiir etwas kommt besonders dann in Bewegung, wenn sich, wie die folgende Kul-
turgeschichte zeigen wird, Bediirfnisstrukturen 6konomischer, psychischer wie
auch identitatspolitischer Art wandeln und verdndern.

Eine im Wandel befindliche Verflechtungsgeschichte zwischen kultureller Mate-
rialitdt, Zeichenhaftigkeit, sozialer, psychischer Teilhabe und ihren Briichen zeigt
auch das bisherige cineastische Werk des deutsch-tiirkischen Regisseurs Fatih Akin.
Von der multikulturellen Straflenfreundschaftsgeschichte zwischen einem Tiirken,
einem Serben und einem Griechen in Hamburg-Altona (in ihrem Auftritt erinnern
sie an die »Kanaken« in Zaimoglus Texten) in KURZ UND SCHMERZLOS von 1998, iiber
die (dhnlich wie in Leyla) generationeniibergreifende Geschichte deutscher und
deutsch-tiirkischer Familien in AUF DER ANDEREN SEITE von 2007 bis hin zur filmi-
schen Verarbeitung des tiirkischen Genozids an den Armeniern in THE CUT von 2014
(hier nicht mit dem deutschesten aller deutschen Stile, sondern mit dem deutschesten
allerdeutschen Themen, dem Vélkermord®?), zeigt sich bei diesem Filmemacher eben-
falls en miniature eine besondere Interdependenz- und Partizipationsgeschichte, in
der biografische, nationale und kulturelle Narrative miteinander vermengt auftreten
und auf ihre analytische, theoretische und historische Ausbuchstabierung warten.
Auflerst interessant ist auch in diesem Zusammenhang das Faktum, dass Akin, der
wie Zaimoglu eine duferst wichtige Referenz in der Kulturgeschichte der Migration
in der Bundesrepublik darstellt, sich erst mit seinem Film Aus DEM NICHTS von 2017,
also knapp 20 Jahre nach seinem Spielfilmdebiit KURZ UND SCHMERZLOS, dem Thema
des Rassismus in Deutschland widmet. Dabei sind in den 1990er Jahren viele aus-
landische Mitbiirger in der Bundesrepublik von deutschen Rechtsradikalen ermor-
det worden. Bei den Brandanschldgen von Mélln und Solingen 1992 und 1993 haben
acht Tiirken ihr Leben verloren.®* Doch im Zentrum der 1990er Jahre steht eine andere
Verhandlungsform der Folgen von Migration in der BRD. Denn wichtig war in den
1990er Jahren, keine Opferrollen mehr zu bespielen und nicht mehr der »Tiirke vom
Dienst« zu sein. Auch der bekannte Kabarettist Serdar Somuncu, der wie Akin und

61 Vgl. hierzu: BoNN, Eva/KNOPPLER, Christian/Souza, Miguel (2014): »Was Marker machenc.
In: Was machen Marker? Logik, Materialitit von Differenzierungsprozessen, hg. v. Eva Bonn,
Christian Knoppler und Miguel Souza, Bielefeld: transcript, S. 11-22.

62 Seit den 1960er Jahren gibt es in der Tiirkei eine sehr produktive kommerzielle, dsthetisch
duBlerst anspruchsvolle und eine politische Kinoproduktion, die sich jedoch bislang nicht des
Genozids an den Armeniern angenommen hat. Vgl. SUNER, Asuman (2010): New Turkish Cinema.
Belonging, Identity and Memory, London: I.B. Tauris, S. 25-76.

63 Siehe hierzu: JANSEN, Frank/KLEFFNER, Heike/RADKE, Johannes/STAUD, Toralf (2012): »T6dli-
cher Hass. Todesopfer rechter Gewalt«. In: Der Tagesspiegel, 31.05.2012, https://www.tagesspiegel.
de/themen/rechtsextremismus/toedlicher-hass-149-todesopfer-rechter-gewalt/1934424.html
(zuletzt 26.03.19).


https://www.tagesspiegel.de/themen/rechtsextremismus/toedlicher-hass-149-todesopfer-rechter-gewalt/1934424.html
https://www.tagesspiegel.de/themen/rechtsextremismus/toedlicher-hass-149-todesopfer-rechter-gewalt/1934424.html

1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe =— 19

Zaimoglu in den 1990er Jahren fiir Aufsehen sorgt, konterkariert mit seinem provo-
kativen ersten Programm Aus dem Tagebuch eines Massenmérders: Adolf Hitler von
1996, in dem er auf der Biihne aus Mein Kampf vorliest, die Erwartungen eines deut-
schen Publikums an einen »Tiitken«.** In diesem Zusammenhang wurde auch der
Begriff des >Kanakenc« als Selbstbezeichnung von Deutsch-Tiirken der damals jungen
zweiten Generation verwendet, und nicht als eine zugeschriebene Bezeichnung
durch die deutsche Mehrheitsgesellschaft. Es ging darum, mit einer Bezeichnung
jenseits des Nationalen kulturelle Zuschreibungen von deutscher wie von tiirki-
scher Seite selbst zu problematisieren, die Vorstellungen von Mehrheit und Minder-
heit zu hinterfragen und jede Form von Opferstatus und emotionaler Betroffenheit
abzulehnen.® Diese Haltung findet sich in den aktuellen Texten so nicht mehr. An
ihre Stelle sind vielmehr iiber die Selbstbezeichnung People of Color (PoC) Prakti-
ken und Wahrnehmungen von Diskriminierung getreten, wie es beispielsweise der
Band Fure Heimat ist unser Albtraum eindriicklich dokumentiert.®® Auch Serdar
Somuncus Umgang mit der Unterscheidung von Mehrheit und Minderheit ist heute
ein anderer, wenn er in Texten und in seiner Inszenierung George Taboris‘ Theater-
stiick Mein Kampf am Stadttheater Konstanz 2018 nach dem Hitler in sich und in

64 Hingegen sind die Themen Rassismus und Ausldnderfeindlichkeit in den Veranstaltungen
der Interkulturellen Wochen der 1990er Jahre in West- wie auch in Ostdeutschland duf3erst pra-
sent. Siehe hierzu: EzL1, Ozkan (2020): Die Politik der Geselligkeit. Gegenwart und Geschichte
der »Interkulturellen Woche«. Eine vergleichende kulturwissenschaftliche Untersuchung zu den
Mittel- und Grofistddten Gera, Jena, Konstanz und Offenbach. Expertise im Auftrag des Sach-
verstandigenrats deutschter Stiftungen fiir Integration und Migration fiir das Jahresgutachten
Alltag in der Einwanderungsgesellschaft 2021, Berlin, S. 48-64; https://www.svr-migration.de/
wp-content/uploads/2021/05/Ezli_Expertise-IKW_fuer-SVR-Jahresgutachten-2021.pdf. Der evan-
gelische Theologe und Soziologe Jiirgen Micksch, der den Tag des ausldndischen Mitbiirgers —
spater Interkulturelle Woche — 1974/75 initiierte, griindete 1994 die Internationale Woche gegen
Rassismus bzw. den Internationalen Tag gegen Rassismus, die/der bis heute in West- wie auch in
Ostdeutschland veranstaltet wird.

65 Siehe hierzu: ZaiMoGLU, Feridun (1995): Kanak Sprak. 24 Mifitone vom Rande der Gesell-
schaft, Berlin: Rotbuch. Sieh hierzu auch: LOTTMANN, Joachim (Hg.) (1999): Kanaksta. Geschich-
ten von deutschen und anderen Ausldndern, Weinheim: Quadriga.

66 Hengameh Yaghoobifarah schreibt in ihrem Text Blicke in Eure Heimat ist unser Albtraum
programmatisch: »Fremdbestimmende, exotisierende, ent- oder hypersexualisierende Blicke
prallen selten einfach nur an dir ab. Meistens bleiben sie haften. Denn oft handelt es sich nicht
um individuelle Blickwinkel, sondern um strukturell verbreitete Stigmata, die du letztendlich
verinnerlichst. Dadurch verzerrt sich deine Selbstwahrnehmung, und ein selbstbestimmter
Umgang mit deinem Begehren und deinem Korper wird erschwert, da er nie richtig dir gehort,
sondern immer der Allgemeinheit und ihrem bohrenden Blick.« Siehe hierzu: YAGHOOBIFARAH,
Hengameh (2019): »Blicke«. In: Eure Heimat ist unser Albtraum, hg. v. Fatma Aydemir und
Hengameh Yaghoobifarah, Berlin: Ullstein, S. 69-81, S. 79.


https://www.svr-migration.de/wp-content/uploads/2021/05/Ezli_Expertise-IKW_fuer-SVR-Jahresgutachten-2021.pdf
https://www.svr-migration.de/wp-content/uploads/2021/05/Ezli_Expertise-IKW_fuer-SVR-Jahresgutachten-2021.pdf

20 — 1 Einleitung

den anderen sucht.*” Vor diesem Hintergrund ist die vorliegende Kulturgeschichte
der Migration und Integration in der Bundesrepublik vor allem daran interessiert,
die Mechanismen der Generierung von sich wandelnden Identifikationen, von sozia-
ler Integration und Desintegration zu analysieren und offen zu legen. Wie entstehen
die Mechanismen? Wie stabilisieren sie sich? Wie wird mit kulturellen Markern und
kultureller Codierung gearbeitet? Und in welchem Verhiltnis stehen diese Ebenen
zu den gesellschaftspolitischen Narrativen, die die Debatten der bundesrepublikani-
schen Geschichte gepragt haben?

Die Dimensionen der Integration und Desintegration, der sozialen Kohdsion
und Korrosion und letztlich die Genese einer komplexen Begegnungs-, Interak-
tions- und Partizipationsgeschichte zwischen einem sich wechselnden »Drinnen«
und »Draufien« in die Beobachtung von deutsch-tiirkischer Kulturproduktion
wieder einzufiihren, sie iiberhaupt erst der Beobachtung und Analyse von Lite-
ratur, Film und Migration zugdnglich zu machen, erfordert besonders fiir zwei
Begriffe und Konzepte eine Neujustierung. Da ware zum einen der Begriff des
Narrativs als eine prozessabhdngige Artikulation und als ein Verhdltnis dsthe-
tischer und politischer Erzdhlweisen. Zum anderen der Begriff der Integration
als ein nicht normatives, sondern als ebenso prozessabhingiges Bewegungskon-
zept, wie es die Geschichte seiner Verwendung zeigt.®® Und ebenso wie es einen
erzdhlerischen und kommunikativ-partizipativen Zusammenhang zwischen der
deutsch-tiirkischen Kulturproduktion und bundesrepublikanischer Offentlich-
keitsgeschichte gibt, existiert er auch zwischen den Sprechweisen und Reflexio-
nen der Integration und der politischen Entwicklung in Deutschland.

Die Geschichte von sozialstruktureller, kultureller Teilhabe, Projektionen
und ihren Briichen von Migration und Integration ist als Prozess vielschichtig.
Sie reicht weit iiber die hier genannten Autoren und Filmemacher bis in die, von
der Forschung als unterkomplex abgestempelte, »Gastarbeiterliteratur« zuriick.
In der Geschichte der deutsch-tiirkischen Kulturproduktion wird das Verhaltnis
von privat und offentlich, von Gemeinschaft und Gesellschaft in unterschiedli-
chen fragilen Gemengelagen und Graden verhandelt. Innen-Aufien-Relationen

67 Siehe hierzu: SoMUNcuU, Serdar (2015): Der Adolf in mir. Die Karriere einer verbotenen Idee,
Ko6ln: Worartisten. Siehe hierzu auch: HABERKORN, Tobias (2018): »So finden wir nicht den Hit-
ler in uns«. In: DIE ZEIT, 21.04.2018, https://www.zeit.de/kultur/2018-04/mein-kampf-serdar-
somuncu-nazis-historische-verantwortung (zuletzt 05.06.2018).

68 Siehe hierzu: Rauer, Valentin (2013): »Integrationsdebatten in der deutschen Offentlichkeit
(1947-2012). Ein umstrittenes Konzept zwischen ,region-building* und ,nation-saving‘«. In: Die
Integrationsdebatte zwischen Assimilation und Diversitdt. Grenzziehungen in Theorie, Kunst und
Gesellschaft, hg. v. Ozkan Ezli, Andreas Langenohl, Valentin Rauer und Claudia Marion Voigt-
mann, Bielefeld: transcript, S. 51-86.


https://www.zeit.de/kultur/2018-04/mein-kampf-serdar-somuncu-nazis-historische-verantwortung
https://www.zeit.de/kultur/2018-04/mein-kampf-serdar-somuncu-nazis-historische-verantwortung

1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe =— 21

werden dabei immer wieder neu zur Disposition gestellt und korrelieren mit
der Geschichte der deutschen Integrationspolitik und ihren Debatten. In dieser
Geschichte und in diesem Zusammenhang steckt auch die Geschichte des tiir-
kischen Islam in der Bundesrepublik von den 1960er Jahren bis heute. Denn
wie in Literatur und Film ist das Verhiltnis von Ausdruck, Sprechen-, Gehort-
werden-Wollen, Storen, Sichtbarmachen, Praktiken im o6ffentlichen Raum und
Offentlichkeit aus unterschiedlichsten Motivlagen heraus in der Entwicklung des
Islams in Deutschland ebenfalls konstitutiv.®® Allein die Streitigkeiten und Kon-
flikte um den lautsprecherverstarkten Gebetsruf in den 1990er Jahren in Duis-
burg und anderen Stadten dokumentieren dies oder das sich distanzieren vom
islamischen Terrorismus im 6ffentlichen Raum.” Letzteres und die einleitenden
Beispiele zeigen aber auch, dass mit den Transformationen dsthetischer Bearbei-
tungen der Folgen der Migration auch ein Wandel von iibereinstimmenden und
widersprechenden Praktiken einhergeht.

In der vorliegenden Arbeit soll es deswegen im Besonderen darum gehen,
in Abgrenzung von den bislang in der Forschung vertretenen Positionen diese
Geschichte als eine des dsthetischen und sozialpolitischen Wandels von ihren
Anfangen in den 1960ern iiber die 1990er und die 2000er Jahre bis heute zu
erzdhlen.” Es geht in diesem Buch darum, die Geschichte der tiirkischen Migra-
tion und ihrer Folgen anhand dsthetischer Kulturproduktionen von Literatur, von
Spiel- und Dokumentarfilmen bis hin zu Ausstellungen deutsch-deutscher und
deutsch-tiirkischer Provenienz darzustellen. Die dsthetischen Bearbeitungen
und Gestaltungen haben von ihren Anfingen in den 1960er Jahren bis heute sehr
unterschiedliche poetische und zugleich politische Transformationen und Ver-
schiebungen erfahren. Mit dem Erzdhlband Almanya, Almanya (1965) von Nevzat
Ustiin und Tiirkler Almanyada (1966) von Bekir Yildiz iiber Filme und Literatur
von Helma Sanders-Brahms (1976), Aras Oren (1973, 1981, 1988), Yiiksel Pazar-
kaya (1981, 1983, 1989), Aysel Ozakin (1981, 1988), Tevfik Baser (1986, 1988),

69 Siehe hierzu: SCHIFFAUER (2004). Siehe auch: NOKEL, Sigrid (2002): Die Tochter der Gastar-
beiter und der Islam. Zur Soziologie alltagsweltlicher Anerkennungspolitiken. Eine Fallstudie, Bie-
lefeld: transcript.

70 Siehe hierzu: VOLPEL, Martin (1997): Streitpunkt Gebetsruf. Zu rechtlichen Aspekten im Zu-
sammenhang mit dem lautsprecherunterstiitzten Ruf des Muezzins. Mitteilungen der Beauftragten
der Bundesregierung und die Belange der Ausldnder, Bonn. MUCKEL, Stefan (1998): »Streit um
den muslimischen Gebetsruf — Der Ruf des Muezzin im Spannungsfeld von Religionsfreiheit und
einfachem Recht«. In: Nordrhein-Westfélische Verwaltungsblatter 1/1998. Siehe allgemein zu
Moscheekonflikten: HSTTERMANN, Jérg (2006): Das Minarett. Zur politischen Kultur des Konflikts
um islamische Symbole, Weinheim, Basel: Juventa. Siehe hierzu auch: HGTTERMANN (2018).

71 Die meisten Arbeiten konzentrieren sich im Besonderen auf Literatur und Film der 1990er
und 2000er Jahre.



22 — 1 Einleitung

Hark Bohm (1988), Giiney Dal (1979, 1988) den Dokumentarfilmen von Jeanine
Meerapfel (1985) und Hans Dieter Grabe (1986) bis hin zu den duflerst erfolg-
reichen und ein neues Erzdhlparadigma einleitenden Texten, Spielfilmen und
Dokumentationen von Emine Sevgi Ozdamar (1991, 1998), Zafer Senocak (1995,
1998), Kemal Kurt (1995, 1999, 2002), Feridun Zaimoglu (1995, 2005), Thomas
Arslan (1998-2001), Fatih Akin (1998, 2003, 2007), Ayse Polat (1999, 2003), Buket
Alakus (2000, 2005), Yiiksel Yavuz (1998, 2004), Bettina Braun (2005), Aysun
Bademsoy (2006), Detlef Gumm (2009), Hatice Akyiin (2005, 2008, 2013), Hilal
Sezgin (2006, 2008, 2011), Imran Ayata (2005, 2011, 2015), Dilek Giingor (2004,
2007, 2019), Nuran David Calis (2011, 2017), Deniz Utlu (2014), Fatma Aydemir
(2016, 2019), Cihan Acar (2015, 2020) sowie den Installationen und Ausstellungen
Interior aus dem Jahre 1974 von Vlassis Caniaris,”? Fremde Heimat. Yaban, Silan
Olur (1998) in Essen,” Projekt: Migration (2005) in K6ln”* und Das neue Deutsch-
land. Von Migration und Vielfalt (2014) in Dresden” und vielem mehr, durchzieht
die Bearbeitung und Gestaltung der Migration eine narrative Vielfalt, die in der
historischen Abfolge ihrer Erzahlweisen weder als eine kausale noch als eine
emanzipatorische Entwicklungsgeschichte, sondern als eine Kommunikations-,
Verflechtungs- und Partizipationsgeschichte mit seinen Barrieren und identitats-
politisch produktiven Kommunikationsstorungen erzahlt werden muss.

Dieses Buch wird zeigen, dass mit dem Wandel der dsthetischen Narrative in
Literatur, Film, Publizistik, Dokumentationen und Ausstellungen ein Wandel deut-
scher gesellschaftspolitischer Narrative, deutscher Offentlichkeitsgeschichte und
ihrer Praktiken verbunden ist, deren kulturgeschichtliche Zusammengehorigkeit
weitaus enger und komplexer — wie Zaimoglus Aussage es etwa zeigt — ineinander
verwoben ist, als bislang angenommen. Wenn sich von den 1960ern bis heute in
den Integrationsdebatten die Redeweisen dndern oder politisch neue Rahmen-
bedingungen geschaffen werden, dndern sich auch die dsthetischen Narrative,
die Praktiken und Verhaltensweisen ihrer Protagonisten, die Bestdtigung und
Kritik politischer Zustdnde einschlie3en. Die hier erzdahlte Geschichte ist deshalb
nicht nur eine Geschichte der Bearbeitung und Gestaltung der Migration in der
Bundesrepublik. Die Geschichte dieses besonderen Verhéltnisses zwischen poli-
tischem System, Integrationsdebatten und dsthetisch-kulturellem Feld hangt eng

72 Siehe hierzu: HUBEL, Thomas/WoNISCH, Regina (2012): Museum und Migration. Konzepte-
Kontext-Kontroversen, Bielefeld: transcript, S. 162f.

73 Siehe hierzu: ERYILMAZ, Aytac/JAMIN, Mathilde (1998): Fremde Heimat. Yaban Silan olur. Eine
Geschichte der Einwanderung aus der Tiirkei, Essen: Klartext Verlagsgesellschaft.

74 Siehe hierzu: KOLNISCHER KUNSTVEREIN (2005): Projekt Migration, Kéln: Dumont.

75 Siehe hierzu: EzL1, Ozkan/STAUPE, Gisela (2014): Das neue Deutschland. Von Migration und
Vielfalt, Konstanz: Konstanz University Press.



1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe =—— 23

mit den Konjunkturen und Stagnationen der Integrationstheorien von der Assi-
milation {iber die Inklusion bis hin zur Diversitat und der aktuellen Anrufung des
gesellschaftlichen Zusammenbhalts in Deutschland zusammen.”® So erweist sich
die Geschichte der deutsch-tiirkischen Kulturproduktion nicht nur als Geschichte
von Medien, wie sie bislang in der Forschung meist verhandelt wurde, sondern
explizit als Geschichte der Erzdhlungen der Migration, Integration und ihrer
Praktiken in der Bundesrepublik Deutschland. Es handelt sich bei der Frage nach
diesen Narrativen der Migration und Integration nicht um einen >zusatzlichenc«
Aspekt der politischen und kulturellen Entwicklung, sondern um eine zentrale
Fragestellung — gerade auch in der Verleugnung und Ablehnung der Tatsache der
Einwanderung - fiir viele europdische Staaten seit den 1960er Jahren.

Wie notwendig es ist, dieser Geschichte eine eigenstandige Arbeit zu widmen,
zeigen nicht zuletzt die in der jlingsten Vergangenheit erschienenen grofien Publi-
kationen zur Kulturgeschichte der Bundesrepublik, zu ihrer Sozialgeschichte,
zur Geschichte ihres politischen Systems, aktuell zu ihrer Geschichte der Angst
(»German Angst«) oder der Angst der Europier vor den Deutschen.” In den ver-
gangenen 15 Jahren sind von Historikern, Politikwissenschaftlern, Migrations- und
Integrationsforschern gewichtige und ausdifferenzierte Biicher erschienen, die
entweder eine gelungene Geschichte der Deutschen in den Westen, vom deutschen
Zivilisationsbruch iiber eine erfolgreiche »Machtaufteilung und Machtfesselung«’®
hindurch zu einer Zivilmacht erzihlen’®; oder aber Arbeiten, die ausschliefllich
das Thema der Migration und Integration fokussieren und die aktuellsten Arbei-
ten davon ausgehend in ihrem Gegenwartsbefund die Rede von einer postmigran-
tischen, von einer Migrationsgesellschaft oder die Rede von einem »neuen Wir«
anstimmen.®® Wenn in letzteren Arbeiten eine tiefenstrukturelle Genese der Ein-

76 Zur Konjunktur des Begriffs gesellschaftlicher Zusammenhalt siehe: QUENT, Matthias/SAAL-
HEISER, Axel/WEBER, Dagmar (2020): »Gesellschaftlicher Zusammenhalt im Blatterwald. Aus-
wertung und kritische Einordnung der Begriffsverwendung in Zeitungsartikeln (2014-2019)«.
In: Gesellschaftlicher Zusammenhalt. Ein interdisziplindrer Dialog, hg. v. Nicole Deitelhoff, Olaf
Groh-Samberg und Matthias Midell, Frankfurt a. M.: Campus, S. 73-87.

77 Siehe hierzu: BIEss, Frank (2019): Republik der Angst. Eine andere Geschichte der Bundesre-
publik, Reinbek: Rowohlt. Siehe auch: RODDER, Andreas (2018): Wer hat Angst vor Deutschland?
Geschichte eines europdischen Problems, Frankfurt a. M.: Fischer.

78 SCHMIDT, Manfred (2011): Das politische System Deutschlands, Miinchen: C.H. Beck, S. 497.
79 Siehe hierzu auch: WoLFRUM, Edgar (2006): Die gegliickte Demokratie. Geschichte der Bun-
desrepublik von ihren Anfiingen bis heute, Stuttgart: Klett-Cotta. WEHLER, Hans-Ulrich (2008):
Deutsche Gesellschaftsgeschichte (1949-1990), Miinchen: C. H. Beck. SCHILDT, Axel (2009):
Deutsche Kulturgeschichte. Die Bundesrepublik von 1945 bis zur Gegenwart, Miinchen: Hanser.
80 Siehe hierzu: TREIBEL, Annette (2015): Integriert Euch! Plddoyer fiir ein selbstbewusstes Ein-
wanderungsland, Frankfurt a. M.: Campus. MUNKLER, Herfried/ MUNKLER, Marina (2016): Die



24 =— 1 Einleitung

wanderungsgesellschaft fehlt, weil ihre Fokusse weitestgehend aktuelle Konflikte,
Fragen des Zusammenlebens und schliefilich identitadtspolitische sind, spielen in
ersteren die Folgen der Migration und Integration in den Geschichten zur Entwick-
lung der deutschen Demokratie {iberhaupt keine Rolle.®! Wenn sich Wehlers Buch
Deutsche Gesellschaftsgeschichte (1949-1990) (2008) auf Bevolkerungsgeschichte,
Wirtschaft und politische Herrschaft konzentriert, steht bei Manfred Schmidts
Publikation Das politische System Deutschlands (2011) die Entwicklung des poli-
tischen Systems iiber Wahlverhalten, Parteien, Verbande und Medien im Vorder-
grund. Edgar Wolfrum erzihlt in Die gegliickte Demokratie (2006) schlie3lich die
Geschichte einer gegliickten deutschen Demokratie, an der die Migration in die
Bundesrepublik und ihre Folgen anscheinend keinen Anteil hatten. Ahnlich zeigt
sich dies in Axel Schildts Deutsche Kulturgeschichte. Die Bundesrepublik von 1945
bis zur Gegenwart (2009). Dabei weisen wichtige Kulturtheorien darauf hin, dass
ohne den Wandel der Unterscheidung von »eigen« und »fremd« keine kulturellen
und zivilisatorischen Entwicklungen moglich sind.® Vielleicht sind der Mangel
dieser Erkenntnis und eines addquaten historischen Bewusstseins Griinde dafiir,
warum ein panikverbreitendes Buch wie Thilo Sarrazins Deutschland schafft sich
ab Anfang der 2010er Jahre so eine breite Leserschaft gewinnen und die ldngste
Integrationsdebatte in der Geschichte der Bundesrepublik auslosen konnte. Mitt-
lerweile wird Sarrazins Buch und die Debatte als der Anfang der neuen Rechten
gesehen.® Selbst der bekannte politische Aktivist G6tz Kubitschek rdumt ein, dass
es Sarrazin war, der die Themen Migration und Asyl »nach oben gezogen hat«.®
Weiter ist der Mangel an Erkenntnis und an Bewusstsein fiir kulturellen und zivi-
lisatorischen Wandel sicher auch der Grund dafiir, warum heute gesellschaftliche

neuen Deutschen. Ein Land vor seiner Zukunft, Reinbek: Rowohlt. FOROUTAN, Naika (2019): Die
postmigrantische Gesellschaft. Ein Versprechen der pluralen Demokratie, Bielefeld: transcript.
PLAMPER, Jan (2019): Das neue Wir. Warum Migration dazugehort. Eine andere Geschichte der
Deutschen, Frankfurt a. M.: Fischer.

81 In Schmidts 500 Seiten dickem Buch zum politischen System Deutschlands finden sich
knapp 1v2 Seiten zum Verhdltnis von Deutschen und Zuwanderern. In Wehlers Gesellschafts-
geschichte werden die Folgen der Migration in Deutschland zwischen Arbeiteranwerbung 1955
und Deutscher Einheit 1990 auf knapp 2 von wiederum 500 Seiten abgehandelt. In Wolfrums
gegliickter Demokratie schneiden die Zu- und Einwanderer mit 3 %/> Seiten bei einem Umfang von
550 Seiten ein klein wenig besser ab.

82 Siehe hierzu: LOTMAN, Jurij (2010): Die Innenwelt des Denkens. Eine semiotische Theorie der
Kultur, hg. v. Susi K. Frank, Cornelia Ruhe, Alexander Schmitz, Berlin: Suhrkamp, S. 198f.

83 Siehe hierzu: FucHs, Christian/MIDDELHOF, Paul (2019): Das Netzwerk der Neuen Rechten.
Wer sie lenkt, wer sie fasziniert und wie sie die Gesellschaft dndern, Reinbek: Rowohlt.

84 Siehe hierzu: WALTHER, Rudolf (2019): »Neue Rechte. Am Anfang war Sarrazin«. In: SUDDEUT-
SCHE ZEITUNG, 28.03.2019, https://www.sueddeutsche.de/politik/neue-rechte-thilo-sarrazin-pop
ulismus-afd-1.4380151 (28.03.2019).


https://www.sueddeutsche.de/politik/neue-rechte-thilo-sarrazin-populismus-afd-1.4380151
https://www.sueddeutsche.de/politik/neue-rechte-thilo-sarrazin-populismus-afd-1.4380151

1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe =——— 25

Spaltungen, eine polarisierte Gesellschaft gesehen und Geschichten der Angst
geschrieben werden,® Affekte wie Wut und Angst an die Stelle reflexiver Emotio-
nen wie Scham und Schuld getreten sind.®® Und was den Gebrauch kulturspezifi-
scher Unterscheidungen wie eigen und fremd in Deutschland am meisten heraus-
gefordert und sie im Positiven wie Negativen hat entwickeln lassen, war, dass die
Gastarbeiter in der Bundesrepublik geblieben sind.

Daher gibt es die Geschichte vom deutschen Zivilisationsbruch zur deutschen
Einwanderungsgesellschaft. Sie wurde bislang nur noch nicht geschrieben.
Warum? Weil sie verteilt und sedimentiert in Literatur, Film, in den Integrati-
onsdebatten, den sozialwissenschaftlichen, soziologischen Arbeiten, in den
Integrationstheorien und auch in den Diskussionen »um die richtige Entschei-
dung auslidnderrechtlicher Fragestellungen«® liegt, die in diesem Buch von den
1960ern bis heute zur Disposition stehen und rekonstruiert werden. Bei dieser
Gemengelage von Disziplinen und populdren Feldern kann die vorliegende Kultur-
geschichte nicht die Geschichte eines Systems sein, sondern nur die eines Feldes
und der Verschiebung, multiple Teilung von innen/aufien, von privat/offent-
lich-Verhiltnissen.®® Entgegen der Auffassung von Politik als System, das sich aus
der Kommunikation von Parteien und Verbdnden zusammensetzt und sich durch
Willensbildung, Entscheidungen und Ausiibung von Macht definiert, verhandelt
das von mir skizzierte Feld eine Geschichte der deutschen Einwanderungsge-
sellschaft, die von gestérten Kommunikationen und abgebrochenen politischen
Prozessen, von sich wandelnden Begegnungsstrukturen, Praktiken und auch oft
von Soziabilitidt gepragt und bestimmt ist.®> Wenn das zentrale kulturelle Kenn-

85 Siehe hierzu: Biess, Frank (2019): Republik der Angst. Eine andere Geschichte der Bundesre-
publik, Reibek: Rowohlt.

86 Siehe zur Unterscheidung von Affekt, Emotion und Gefiihl: FREUD, Sigmund (2009): »Die
Angst«. In: ders.: Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse, Frankfurt a. M.: Fischer,
S.375-392, S. 378. Siehe auch: DOLL-HENSCHKER, Susanne (2008): »Psychoanalytische Affektheo-
rie(n) heute. Eine historische Annédherung«. In: Psychologie in Osterreich 5. Themenschwerpunkt
der Emotionen, Wien: Osterreichische Akademie fiir Psychologie, S. 446455, S. 451. MASSUMI,
Brian (2010): Ontomacht. Kunst, Affekt und das Ereignis des Politischen, Berlin: Merve, S. 27.

87 TuYM (2010): S. 57.

88 Siehe zur Komplexitdt der Unterschiedung offentlich und privat: WEINTRAUB, Jeff (1997):
»The Theory and Politics of the Private/Private Distinction«. In: Public and Private in Thought and
Practice. Perspectives on a Grand Dichotomy, Chicago: The University of Chicago Press, S. 1-42.
89 Allein die Geschichte des niedrigschwelligen sozialen und kommunalpolitischen Formats
der Interkulturellen Woche in der Bundesrepublik zeigt diesen Wandel eindriicklich auf. Sie
setzte Mitte der 1970er Jahre mit sozialokonomischen Fragen nach Wohnraum, Arbeitsplatz und
Kontakten an, interessierte sich in den 1980er Jahren fiir die nationalkulturellen Eigenheiten der
eingewanderten Menschen, in den 1990er Jahren wurde verstarkt die Frage nach der multikultu-
rellen Wirklichkeit der deutschen Gesellschaft aufgeworfen und seit den 2000er Jahren stehen



26 =—— 1 Einleitung

zeichen des Ausldanders in den 1980er Jahren als Arbeiter, Gemiisehédndler oder
als Imbissbesitzer seine herzerwdarmende Freundlichkeit war,?® ist er das in den
2000er Jahren nicht mehr.”* Dabei handelt es sich um Prozesse, die in der Regel
ihren Abschluss und ihre Befriedigung nicht in symbolischer Reprédsentation, in
o6konomischer Entwicklung oder in verabschiedeten Gesetzen finden konnten,
wobei sie mit der systemischen, 6konomischen und identitdtspolitischen Ent-
wicklung in der Bundesrepublik immer in Korrelation standen und stehen. Sie
haben sie im Sprechen drinnen und drauflen und im Weitersprechen gefunden.
Thre Geschichte ist eine informelle, die {iber die sozialen Elemente Orte, Kontakte,
Sprechweisen, Handlungen, Auseinandersetzungen (Kampfe) und Gestaltungen
lesbar ist. Aus diesem mikrologischen Zugang zeigt sich das Politische nicht als
ein System, sondern als ein aktives Feld, das besagte Elemente entweder zusam-
menfiihrt, in Kommunikation bringt oder eben nicht. Eine gelingende politische
Integration beschreibt der Historiker des Politischen, Pierre Rosanvallon, als

[...] den Ort, wo Menschen, Minner wie Frauen, ihre vielfiltigen Lebensentwiirfe koordinie-
ren, den Ort, der die Gesamtheit ihrer Diskurse und Handlungen mit einem Rahmen versieht.
Es verweist auf die Tatsache, dass eine »Gesellschaft« existiert, die in den Augen ihrer Mitglie-
der ein sinnvolles Ganzes bildet. Als Tatigkeit bezeichnet das Politische den Prozess, durch
den eine menschliche Gruppierung, die als solche eine blof3e »Bevolkerung« darstellt, all-
méhlich das Aussehen einer wirklichen Gemeinschaft annimmt. Es geht somit aus dem stets
umkadmpften Prozess der Erarbeitung impliziter oder expliziter Regeln des kollektiv Zugang-
lichen und Verfiigbaren hervor, die dem Leben des Gemeinwesens seine Gestalt verleihen.”

Ein weiterer wichtiger Marker fiir solch eine nicht normative Form der Integra-
tion ist die Entstehung von Soziabilitdt, von Geselligkeit, wie sie Georg Simmel
bezeichnet. Nach ihm lasst sie eine »ideale soziologische Welt« entstehen, »denn

Fragen des Zusammenlebens und der Diversitit der deutschen Einwanderungsgesellschaft im
Vordergrund der Veranstaltungen. Siehe hierzu: EzL1, Ozkan (2020).

90 Siehe hierzu ADOLF-GRIMME-INSTITUT (Hg.) (1983): Yiiksel Pazarkaya. Unsere Nachbarn,
die Baltas, Begleitheft zur Fernsehserie im Medienverbund Ausldnder - Inldnder. Boum, Hark
(1988): Yasemin, Mainz: Zweites Deutsches Fernsehen. ERSTES DEUTSCHES FERNSEHEN (2010):
Tatort. Die 1980er Jahre, Miinchen: Estes Deutsches Fernsehen. Siehe hierzu auch: DEUTER,
Ulrich (2011): »Transit Europa. Das >Projekt Migration« in Kéln«. In: Transit Deutschland. Debat-
ten zu Nation und Migration, hg. v. Deniz Goktiirk u. a., Konstanz: Konstanz University Press,
S. 402-405, S. 405.

91 Siehe hierzu fiir viele: HoLTZ, Stefan (2006): Meine verriickte tiirkische Hochzeit, Miinchen:
Rat Pack Filmproduktion GmbH. ALADAG, Ziili (2005): Wut, K6ln: Colonia Media Filmproduc-
tions. AKIN, Fatih (2007): Auf der anderen Seite, Hamburg: Coraz6n International GmbH.

92 ROSANVALLON, Pierre (2011/2012): »Fiir eine Begriffs- und Problemgeschichte des Politischen.
Antrittsvorlesung am Collége der France«. In: Mittelweg 36, S. 43-65, hier S. 46. Siehe hierzu
auch: Rosa, Hartmut (2018): Unverfiigbarkeit, Wien: Residenz.



1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe =—— 27

in ihr ist die Freude [...] des Einzelnen durchaus daran gebunden, dass auch die
andern froh sind, hier kann prinzipiell niemand auf Kosten ganz entgegenge-
setzter Empfindungen des Anderen seine Befriedigung finden«.”® Nach Andreas
Langenohlist die Soziabilitdat ein Modus der Assoziation, der seine formalen Struk-
turen der Assoziation im Allgemeinen aufdeckt, ndmlich das der Reziprozitit.**
Dementsprechend lautet ihr Prinzip: »jeder soll dem andern dasjenige Maximum
an geselligen Werten (von Freude, Entlastung, Lebendigkeit) gewdhren, das mit
dem Maximum der von ihm selbst empfangenen Werte vereinbar ist«.”

Mitte der 1980er Jahre ist das zentrale Anliegen des deutsch-tiirkischen
Regisseurs Tevfik Baser in seinem weltbekannten Film 40 QM DEUTSCHLAND,
eine tiirkische Frau in Hamburg aus ihrer Wohnung auf die Straf3e zu bekom-
men. Sie mochte die Deutschen kennenlernen. Und tatsdchlich spielen Aufnah-
men geschlossener Rdume und der Gang von tiirkischen Frauen auf deutsche
Strafien in anderen Filmen tiirkischer wie deutscher Provenienz, literarischen
Texten, aber auch in publizistischen Tatigkeiten und Debattenbeitrdagen in den
1980er Jahren eine besondere Rolle. Das auf die Strafie gehen ist jedoch nicht
nur ein politisches Leitmotiv der Tiirken in der Bundesrepublik der 1980er Jahre.
Auch der bekannte Politikwissenschaftler Dolf Sternberger — Doktorvater Helmut
Kohls — wiinscht sich in seinem bekannten Ende der 1970er und in den 1980er
Jahren mehrfach veréffentlichten Text zum Verfassungspatriotismus, »dass auch
die Verfassungsfreunde einmal auf die Strafe gingen und die Demonstrierdemo-
kraten beschdmten durch die Macht ihres Patriotismus«.”® Gegen die linksliberal
basisdemokratischen und antiautoritiren Bewegungen in der Bundesrepub-
lik der 1960er und 1970er Jahre argumentiert er weiter, dass man »weniger von
Demokratie« und »mehr von der Verfassung« reden sollte. Es sei an der Zeit, »die

93 SIMMEL, Georg (2019): »Die Geselligkeit«. In: ders.: Grundfragen der Soziologie. Individuum
und Gesellschaft, Berliner Ausgabe, S. 50-70, S. 59.

94 LANGENOHL, Andreas (2015): »Trans-local Friendships: The Microstructures of Twinning
Sociability«. In: ders.: Town Twinning, Transnational Connections and Trans-local Citizens-
hip Practices in Europe, New York: Palgrave Macmillan, S. 108-133, S. 109. Siehe hierzu auch:
HUTTERMANN, Jorg (2018): »Urbane Marktgeselligkeit. Eine Figuration im Modus des Voriiber-
gehens«. In: ders.: Figurationsprozesse der Einwanderungsgesellschaft. Zum Wandel der Bezie-
hungen zwischen Alteingesessenen und Migranten in deutschen Stddten, Bielefeld: transcript,
S. 218-245, S. 218.

95 SIMMEL (2019): S. 58.

96 Auch der Soziologe Albert Hirschman macht Anfang der 1980er Jahre auf die Notwendigkeit
einer neuen Offentlichkeitsstruktur aufmerksam, die die bisherige Unterscheidung von offent-
lich/privat, nach der der Staat und seine Verwaltung Teile der 6ffentlichen und die freie Wirtschaft
Teil der privaten Welt sind. Siehe hierzu: HIRSCHMAN, Albert (1982): Exit, Voice and Loyalty. Res-
ponses to Decline in Firms, Organizations and States, Cambridge, Mass.: Harvard University Press.



28 —— 1 Einleitung

gemeinsame Verfassungsloyalitdt der Biirger und ihrer Parteien einmal 6ffentlich
sichtbar zu machen«.*” Die Bewegung, die sich Sternberger in Vertretung fiir viele
andere in den 1980er Jahren mit dem Begriff Verfassungspatriotismus wiinschte,
war eine von Deutschen zu Deutschen, die alle zusammen, ob rechtskonservativ
oder linksliberal, den Verfassungsstaat als eine Art von »Vaterland empfinden«
sollten.”® Damals in Deutschland seit knapp zwei Dekaden ansissige Einwanderer
waren nicht Teil dieser Bewegung von drinnen nach draufien, dieser politischen
Begegnung im 6ffentlichen Raum. Allein weil sie nicht als Einwanderer, sondern
juristisch und kulturell als Ausldnder galten. Zwar erfolgte in vielen Bereichen,
wie im arbeitsrechtlichen und wirtschaftlichen, sukzessive eine Rechtenanglei-
chung fiir die ausldndischen Mithiirger, jedoch nicht auf der kulturellen Ebene.
Diesbeziiglich folgte eher eine umgekehrte Bewegung, ndmlich von drauf3en nach
drinnen. Als die erste Ausldnderbeauftragte der Stadt Berlin, Barbara John, fiir
die tiirkischen Ausldnder im Informationsblatt des Berliner Senats im November
1982 wirbt, macht sie dies mit den Worten, dass sie sehr nett und gastfreundlich
seien und dass man sie zu Hause in ihren Wohnungen besuchen sollte.”® Dass
sich aus diesen Koordinaten und Vorstellungen von Begegnungen kein Verweis
auf eine gemeinsam geteilte Gesellschaft ableiten kann, wirkt evident. Die Frage
ist aber auch, ob sie in den 1980ern wirklich erforderlich war.*°°

In den 1990ern sieht es wiederum, wie angedeutet, in der Topografie und
Topologie ganz anders aus. Das Sprechen und Sich-drauf3en-Begegnen wird zum

97 STERNBERGER, Dolf (1982): »Verfassungspatriotismus«. In: Grundfragen der Demokratie.
Schriftenreihe der Niedersdchsischen Landeszentrale fiir Politische Bildung. Folge 3, hg. v. der Nie-
dersdchsischen Landeszentrale fiir Politische Bildung 1982, S. 17.

98 Ebd.,S.7.

99 Siehe hierzu: »Miteinander — nicht gegeneinander«. In: Transit Deutschland. Debatten zu
Nation und Migration, hg. v. Deniz Goktiirk, David Gramling, Anton Kaes, Andreas Langenohl,
Konstanz: Konstanz University Press, S. 364f.

100 Beispielsweise konstatiert der Soziologe Jorg Hiittermann im Fazit seiner Konfigurationsge-
schichte der Migration in der Bundesrepublik von 2018, dass im Unterschied zu den Fliichtlingen
heute, besonders nach der Sylvesternacht von Kéln 2015/16, der Ort der Peripherie fiir die Gastar-
beiter und Ausldnder in den 1970 und 1980er Jahren auch ihre guten Seiten hatte. Denn diese gab
neben ihrer exkludierenden Wirkung Letzteren auch die Moglichkeit »sich hier zulande zunéachst
als periphere Fremde unauffillig im toten Winkel der urbanen Offentlichkeit zu bewegen«. Wenn
im Sommer 2015 die Fliichtlinge in Deutschland noch als schutzbediirftige Géste begriffen und
auch so empfangen wurden, verschoben die Ereignisse der darauffolgenden Sylvesternacht die Fi-
guration zwischen Alteingesessenen und Ankommenden grundlegend. An die Stelle der Schutzbe-
diirftigen sind so innerhalb von ein paar Monaten die »kulturkreisfremden Subjekte« getreten, die
nun als Bedrohung wahrgenommen werden. »Dieser radikale Figurationswandel geschieht, ohne
das Alteingesessene und Asylsuchende im urbanen Raum zuvor die Gelegenheit und vor allem die
Zeit fiir alltdgliche Begegnung gefunden hitten.« Siehe hierzu: HOTTERMANN (2018): S. 331.



1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe =— 29

Gravitationszentrum. Da kein »Kanake« in den Wohnungen der Auslanderfami-
lien ein eigenes Zimmer hatte, erinnert sich der Berliner Film- und Theaterregis-
seur Neco Celik an diese Zeit, »war in Wohnungen abzuhdngen, [...] keine Option.
[...] Das Abhédngen auf der Strafle war in unserer DNA. [...] Wir sind mehr oder
weniger auf der Strafie grof geworden, resiimiert Celik seine Erinnerungen in
Topraks aktueller Dokumentation Das ist auch unser Land von 2020.°* Doch sind
diese Begegnungen im Unterschied zu den 1980ern von vielen Konflikten gepragt.
Ihre Starken sind die Rebellionen gegen die Mehrheitsgesellschaft und gegen die
Eltern. Die Starke der 1980er ist die des Zuhorens in geschlossenen Raumen. In
beiden Phasen liegen spezifische Praktiken und Kommunikationsstérungen vor.
In diesen noch zu entfaltenden Konstellationen spielen die Verwendung und der
Gebrauch kultureller Kennzeichen, »kultureller Diakritika« wie Sprache oder
Dialekt, Kleidungsstile, Symbole und Familienstrukturen eine besondere Rolle.'*?
Sie organisieren durch die sozialen Elemente vom Ort, {iber die Sprechweisen und
Handlungen bis zur Gestaltung symbolische Machtkdmpfe im kulturellen Feld.
Um dieses heterogene Geflecht sozialer Elemente im kulturellen Feld darstellen
zu konnen, unternehme ich in meinem Buch den Versuch, die Geschichte der
Integration in der Bundesrepublik von den 1960ern bis heute anhand von vier
Leitsdtzen zu erzdhlen. Sie stehen jeweils fiir eine spezifisch erzdhlerisch dsthe-
tische, erzahlerisch politische Phase der Selbst- und Gesellschaftsbeschreibung
und ihrer Praktiken. Sie haben produktiv neue Narrative ausgeldst und neu aus-
gerichtet, die Praktiken unter bestimmte Beobachtungen stellten und stellen.
Wir werden sehen, dass sie keineswegs nur die erzdhlerischen und identitdatspo-
litischen Folgen der tiirkischen Migration nach Deutschland ordnen. Dies zeigt
allein der erste Satz »Wir wollten alle Amerikaner werden, der die dsthetischen
und politischen Artikulationen im Zusammenhang der Migration, aber auch
der bundesrepublikanischen Westintegration in den 1960er und 1970er Jahren
biindelt. Er entstammt dem Poem Was will Niyazi in der Naunynstrafse von Aras
Oren.'*?

Bestimmend ist in den 1980er Jahren hingegen der Satz »Wie lebt es sich
als Tiirke in Deutschland?«, der eine Abkehr von der vorherigen Orientierung
anzeigt. Dieser Leitsatz steht beispielsweise im Kern vieler Bildbande und Antho-
logien zu Auslandern in Deutschland wie morgens Deutschland — abends Tiirkei
von 1981, Als Fremder in Deutschland von 1982 oder in Tiirken deutscher Sprache

101 ToPRAK (2020): S. 191.

102 Siehe zu »kulturelle Diakritika«: WIMMER, Andreas (2008): »Ethnische Grenzziehungen
in der Immigrationsgesellschaft. Jenseits des Herder’'schen Commonsense«. In: Migration und
Integration, hg. v. Frank Kalter, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 57-80, S. 67.
103 Siehe hierzu: OREN, Aras (1973): Was will Niyazi in der NaunynstrafSe, Berlin: Rotbuch, S. 23.



30 — 1 Einleitung

von 1983 und vielen mehr.** Mitte der 1990er Jahre stellt Feridun Zaimoglu an
die zweite Generation von Tiirken in der norddeutschen Stadt Kiel nur eine Frage,
namlich »Wie lebt es sich in Deiner Haut?« und verdffentlicht und entwickelt aus
ihren Antworten die bekannte Kanak Sprak.*®® Eine andere oder weitere Frage
war weder moglich noch nétig, um die zweite Generation zum Sprechen zu
bringen. Denn es hat sich viel angestaut: eine mitunter emotionsgeladene Span-
nung, die in den 1990er Jahren iiber Sprache und den Auftritt im 6ffentlichen
Raum ausagiert wird. Dass Koérper, Sprechen, Asthetik und 6ffentlicher Raum
iiber die Kanak Sprak hinaus in vielen anderen dsthetischen und politischen
Erzahlungen im Zentrum der Verhandlungen von »eigen« und »fremd« in den
1990er Jahren stehen, wird ausfiihrlich analysiert und beschrieben werden. Und
um diese Konstellation entfalten und gestalten zu konnen, werden in Literatur
und Film, aber auch in der Entwicklung des tiirkischen Islam in Deutschland
neue Raume erschlossen. Weder als Deutscher noch als Tiirke definieren sie sich,
sondern als Muslime oder als sKanaken¢, die nun in einem globalen Zusammen-
hang stehen.'®® So bestimmen und werden die auf den Straflen Krach machenden
»Kanaken« oder die stérenden Kopfttuchtrdgerinnen mit ihrem neuen Auftritt im
offentlichen Raum nicht als Tiirken oder Deutsche bestimmt, sondern als mit der
Welt verbundene Akteure.'” Sie werden mit amerikanischen Ghettojugendlichen

104 Siehe hierzu: TEBBE, Krista/BASSEWITZ, Gerd (1981): morgens Deutschland — abends Tiirkei.
Berlin-Kreuzberg. Kunstamt, Berlin: Fréhlich und Kaufmann. ACKERMANN, Irmgard (1982): Als
Fremder in Deutschland. Berichte, Erzdihlungen, Gedichte von Ausldndern, Miinchen: dtv. DIES.
(1984): Tiirken deutscher Sprache. Berichte, Erziihlungen, Gedichte, Miinchen: dtv. 0zkaN, Hiilya/
WORLE, Andrea (1985): Eine Fremde wie ich. Berichte, Erzdhlungen, Gedichte von Ausldnderinnen,
Miinchen: dtv. DIKMEN, Sinasi (1986): Der andere Tiirke. Satiren, Berlin: Express Edition GmbH.
105 ZAIMOGLU, Feridun (1995): Kanak Sprak. 24 Mifstone vom Rande der Gesellschaft, Berlin:
Rotbuch, S. 9.

106 Spike Lee arbeitet in seinem bekannten Film MALcoLM X von 1992 besonders den transna-
tionalen Aspekt des Islams heraus. In seiner Interpretation ist die nationeniibergreifende inklu-
sive Struktur dieser Religion fiir Malcolm X Konversion zum Islam ausschlaggebend. Zudem war
Spike Lee der erste nichtmuslimische Filmemacher, der in Mekka drehen durfte. Siehe hierzu:
LEE, Spike (1992): Malcolm X, USA: Warner Bros. Interessanterweise wurde Feridun Zaimoglu
nach der Veroffentlichung von Kanak Sprak als der Malcolm X der zweiten Generation tiirkisch-
stammiger Menschen in Deutschland bezeichnet, obwohl der Islam in der Kanak Sprak kaum
eine Rolle spielt. Siehe hierzu: LOTTMANN, Joachim (1997): »Ein Wochenende in Kiel mit Feri-
dun Zaimoglu, dem Malcolm X der deutschen Tiirken«. In: DIE ZEIT, 14.11.1997, http://www.zeit.
de/1997/47/zaimogl.txt.19971114.xml (27.03.2018).

107 Tatsdchlich kommt es 1989 in Creil, einer Stadt in der Pariser Banlieue, zum ersten Kopf-
tuchkonflikt in Europa. Dort werden zwei Schiilerinnen der Schule verwiesen, weil sie be-
schlossen haben, ein Kopftuch zu tragen. Siehe hierzu: SINTOMER, Yves (2016): »Kopftuch und
>foulard«. Ein vergleichender Blick aus Frankreich auf die deutsche Debatte«. In: Der Stoff aus
dem die Konflikte sind. Debatten um das Kopftuch in Deutschland, Osterreich und der Schweiz,


http://www.zeit.de/1997/47/zaimogl.txt.19971114.xml
http://www.zeit.de/1997/47/zaimogl.txt.19971114.xml

1.1 Prolog. Eine andere Herkunft statt gesellschaftlicher Teilhabe =—— 31

oder mit dem neuen globalen religiosen Fundamentalismus in Zusammenhang
gebracht. Auf jeden Fall ist bis heute noch niemand darauf gekommen, sie mit
den deutschen Halbstarken der 1950er Jahre zu vergleichen.'®® Doch die kons-
tatierte Weltverbundenheit fiir die 1990er Jahre ist prekdr. Denn der sich immer
wieder durch Verletzungen, durch Kampfe, durch provokative Auftritte im 6ffent-
lichen Raum oder sich durch Geschlechtsverkehr 6ffnende Korper ist die zentrale
Metapher dieses Jahrzehnts. Und schlieflich riicken zu Beginn, in der Mitte bis
Ende der 2000er Jahre die Fragen nach dem Zusammenleben und die Entwick-
lung impliziter und expliziter Regeln hierfiir ins Zentrum der Asthetik, Publizistik
und der politischen Reflexion, die ich mit dem Leitsatz »Was lebst Du?« greife
und beschreibe. Zeitgleich werden mit den Folgen des 11. September Forderungen
laut, dass das Leben der Deutsch-Tiirken in der Bundesrepublik sich an der deut-
schen Verfassung auszurichten habe.'®® Was sich daran schon ablesen lisst, ist,
dass an die Stelle des Begehrens von etwas Anderem (Amerikaner), dem hoch-
gradig angespannten Bewusstsein fiir die eigene Herkunft (Tiirke), dem eigenen
Korper als Austragungsort von Hybriditét, der Artikulation (Haut) nun die Prak-
tiken, Handlungen, die mit ihnen verbundenen Regeln als Identifikationen von
Diversitdt und nationaler Identitéit treten, die kulturelle Bestimmung und Life-
style zusammenfiihren. Und an die Stelle raumschaffendender Praktiken treten
in dieser Konstellation ortsgebundene Beschreibungen und Bestimmungen, die
von der Schule iiber Moschee, iiber 6ffentliche Pldtze bis zu 6ffentlichen Einrich-
tungen wie beispielsweise 6ffentlichen Bidern reichen.™°

Bei diesen vier Leitsdtzen handelt es sich um Aussagen, die aus Alltagskon-
texten stammen, vom Erzdhlen und Sprechen kommen und fiir weiteres Erzdhlen
und Sprechen anschlussfihig sind. Sie organisieren in diesem Buch das gren-
zenlos vielfaltige Material zur Migration in Deutschland mit dem Ansatz, dass

Bielefeld: transcript, S. 131-148, S. 132f. Angefangen von der franzdsischen Kopftuchdebatte bis
zur deutschen Kopftuchdebatte 1998, die die Anwaérterin auf das deutsche Lehramt, Fareshta
Ludin, losgetreten hatte, gilt das Kopftuch fiir viele Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler
als ein Symbol, das nationale Zugehorigkeiten konterkariert. Siehe hierzu: KORTEWEG, Anna/
YURDAKUL, G6kce (2016): »Nationale Narrative. Eine Analyse von Konflikten um Zugehérigkeit«.
In: Der Stoff aus dem die Konflikte sind. Debatten um das Kopftuch in Deutschland, Osterreich und
der Schweiz, Bielefeld: transcript, S. 17-34, S. 19.

108 Siehe hierzu: TRESSLER, Georg (1956): Die Halbstarken, Berlin: Inter West Film GmbH.

109 Siehe hierzu: PREUSS, Ulrich K. (2011): »Multikulti ist nur eine Illusion«. In: Transit Deutsch-
land. Debatten zu Nation und Migration, hg. v. Deniz Goktiirk u. a., Konstanz: Konstanz Universi-
ty Press, S. 480-484, S. 480.

110 Siehe hierzu: EzL1, Ozkan (2015): »Vom religiésen Symbol zur sozialen Funktion. Baden mit
dem Burkini in 6ffentlichen Badern«. In: AB Archiv des Badewesens 04/2015, Fachzeitschrift der
Deutschen Gesellschaft fiir das Badewesen, S. 214-233.



32 — 1 Einleitung

iiberall dort, wo »sozial Bedeutsames verhandelt wird, [...] das Erzdhlen im Spiel«
ist.' Die Bindungskraft dieser Leitsitze ermdglicht zugleich Entfaltung, Stabili-
sierung und die Zusammenstellung unterschiedlicher Formen multikultureller
Kontroversen und Orientierungen.**? Und wir werden sehen, dass genau in dieser
Geschichte der noch nicht erzdhlte Teil der Geschichte vom Zivilisationsbruch zur
Zivilitat, zur Einwanderungsgesellschaft in der Bundesrepublik im Zwang und im
Bekenntnis dazu liegt. Im Idealfall und in der Theorie steht Zivilitit fiir eine Form
der Soziabilitat und Geselligkeit im 6ffentlichen Raum, der es gelingt zwischen
den partikularen Intimitdten und Emotionen des Privaten jedes einzelnen mit der
unpersonlichen, instrumentellen, institutionellen und funktionalen Form der
Gesellschaft zu vermitteln.'® Und das diese Zivilitit aktuell aus unterschiedlichs-
ten Positionen, politisch von links und rechts, zum einen in Frage gestellt, zum
anderen auch angegriffen wird, hat mitunter auch damit zu tun, dass ein wesent-
licher Bestandteil ihrer Geschichte noch eine unerzdhlte und wie Zaimoglus
Antwort darauf, warum er Schriftsteller geworden ist, eine informelle, eine noch
implizit gelagerte Geschichte ist. Dies zeigt sich auch in den aktuellen Theorien
zur Postmigration und Postkolonialitdt, denen historische und sozialpolitische
Grundlagen fehlen, weil sie kategorisch jede Frage nach der Herkunft, nach Fort-
schritt und Entwicklung ausschlief3en. Dabei beschéftigte die Frage, was ein sozial
angemessenes Verhalten ist, oder was Fleif3 und wirtschaftlicher und historischer
Fortschritt als zivilisatorische Errungenschaften sind, selbst die ersten tiirkischen
Gastarbeiter in Bekir Yildiz’ Roman Tiirkler Almanyada (»Tiirken in Deutschland«)
von 1966. Es ist der erste langere Prosatext zur tiirkischen Migration nach Deutsch-
land. Diese Themen sind in Bekirs autobiografischem Roman aber zugleich mit
einer Ortssuche, mit einem Draufien verbunden. Denn bei ihrer ersten Zugfahrt
nach Deutschland fragen sich die Einwanderer, wo genau eigentlich der Westen
liegt.!™ So steht am Anfang der tiirkischen Migration nach Deutschland weder
Herkunft und Ankunft als eingegrenzte und klar bestimmbare Kulturen noch das
Zwischen-ihnen-Sein, sondern neben Arbeit, Geld, Konsum und mitunter Aben-
teuer die mogliche gesellschaftliche Teilhabe als ein miteinander Plaudern und
unter bestimmten Bedingungen auch als Projektion.

111 KOSCHORKE, Albrecht (2012): Wahrheit und Erfindung. Grundziige einer Allgemeinen Erzdhl-
theorie, Frankfurt a. M.: Fischer, S. 19.

112 Vgl. LATOUR, Bruno (2010): Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp, S. 428.

113 Vgl. WEINTRAUB, Jeff (1997): »The Theory and Politics of Public/Private Distinction«. In: Pu-
blic and Private in Thought and Practice. Perspectives on a Grand Dichotomy, hg. v. Jeff Weintraub
und Kirshan Kumar, Chicago, London: The University of Chicago Press, S. 1-42, S. 10.

114 Siehe hierzu: YILD1Z, Bekir (1966): Tiirkler Almanyada, Istanbul: Selbstverlag, S. 20.



1.2 Aufbau des Buchs =— 33

1.2 Aufbau des Buchs

Was die soziale und kulturelle Realitdt in der Bundesrepublik, was &stheti-
sche, wissenschaftliche Publikationen, publizistisch-politische Interventionen
und Beitrdage zu 6ffentlichen Debatten seit den 2000er Jahren betrifft, sind die
tlirkische Migration und ihre Folgen in Deutschland auf unterschiedlichsten
Ebenen angekommen — so kdnnte man es zumindest aufgrund der Faktenlage
meinen. Angefangen vom Deutschen Islam™ auf politischer Ebene iiber den
vermeintlichen Turkish Turn in der deutschen Literatur''® oder ihre kosmopoli-
tische Einwanderung' in diese bis hin zu sozial- und populidrwissenschaftli-
chen Publikationen, in denen bis vor kurzem die zweite und dritte Generation
von Einwanderern als neue Deutsche beschrieben wurden und sich in autobio-
grafischen Texten seit den 2000er Jahren auch selbst so beschrieben haben.!®
Wie bereits angedeutet, hat dieses Narrativ in den vergangenen Jahren auf
unterschiedlichsten Ebenen an Wirk- und Reprasentationskraft eingebiifit. Zum
einen, weil zu dieser Entwicklung ein politisch fordernder Ton an die tiirkischen
Einwanderer mit muslimischem Hintergrund gehorte, Teil der europdisch auf-
geklirten Lebensweise zu werden.'” Zum anderen, dass trotz der nachgeholten
Mafinahmen von und fiir Integration von staatlicher Seite in den 2000er Jahren,
seit knapp einer Dekade verstarkt neben den Realitdten von Integration kom-
plexe Erfahrungen, Empfindungen und Wahrnehmungen von Zugehorigkeit und
Diskriminierung getreten sind. Beide Aspekte sind die Grundlagen einer neuen
komplizierten Identitdtspolitik. Ausgangspunkt dieser verfangenen Situation ist
eine spezifische Verschrankung von Migration und Integration, die sich beson-
ders in den Debatten und der Politik der 2000er Jahre verfestigt hat und latent
iiber die Fliichtlingsdebatten von 2015 und 2016 hinauswirkt.

115 ScHAUBLE, Wolfgang (2009): »Rede zur Er6ffnung der 4. Plenarsitzung der Deutschen Islam
Konferenz (DIK) am 25. Juni 2009«, http://www.deutsche-islamkonferenz.de/SharedDocs/Anla-
gen/DE/DIK/Downloads/Sonstiges/schaeuble-plenum4,templateld0,property=publicational-
File.pdf/schaeuble-plenum4.pdf (27.07.2016).

116 ADELSON, Leslie (2005): The Turkish Turn in Contemporary German Literature. Toward a New
Critical Grammar of Migration, New York: Palgrave Macmillan, S. 20f.

117 Siehe hierzu: CHEESEMAN, Tom (2007): Novels of Turkish-German Settlement. Cosmopolite
Fictions, Columbia: Camden House. Siehe auch: MaNI, Venkat (2007): Cosmopolitical Claims.
Turkish-German Literatures from Nadolny to Pamuk, Iowa City: University of lowa Press.

118 Vgl. WUNDERLICH, Tatjana (2005): Die neuen Deutschen. Subjektive Dimensionen des Einbiir-
gerungsprozesses, Stuttgart: Lucius & Lucius; Topcu, Ozlem/Bora, Alice/PHAM, Khué (2012): Wir
neuen Deutschen. Wer wir sind, was wir wollen, Reinbek: Rowohlt.

119 Siehe: KELEK (2005) UND ATES (2007).


http://www.deutsche-islamkonferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/DIK/Downloads/Sonstiges/schaeuble-plenum4,templateId0,property=publicationalFile.pdf/schaeuble-plenum4.pdf
http://www.deutsche-islamkonferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/DIK/Downloads/Sonstiges/schaeuble-plenum4,templateId0,property=publicationalFile.pdf/schaeuble-plenum4.pdf
http://www.deutsche-islamkonferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/DIK/Downloads/Sonstiges/schaeuble-plenum4,templateId0,property=publicationalFile.pdf/schaeuble-plenum4.pdf

34 = 1 Einleitung

Dieser aktuelle integrationspolitische Befund wird im nichsten Abschnitt 1.2
Deutschland. Eine Einwanderungsgesellschaft ohne Kulturgeschichte als Ausgangs-
punkt einer ebenfalls gestérten Kommunikation genommen, deren Erfahrung ich
personlich gemacht habe. Ich beginne das Buch mit einer kurzen Beschreibung
und Analyse der Sonderausstellung Das neue Deutschland. Von Migration und
Vielfalt, die vom 8. Mérz bis 8. Oktober 2014 im Deutschen Hygiene-Museum in
Dresden zu sehen war und fiir die ich selbst als Berater und Kurator tatig war.
Auf dieser Basis mochte ich, abgesehen vom skizzierten Zusammenhang von
Offentlichkeit, Kulturproduktion, Kulturgeschichte und Erzidhlung, meine eigene
Position in diesem Feld aufzeigen, deren Bestimmung sich ebenfalls aus einer
irritierenden, mitunter absurden Erfahrung ergeben hat.

Nach der kurzen Fiihrung durch die Ausstellung und der aus ihr hervorgehen-
den Irritation folgen mit dem dritten und vierten Kapitel der Einleitung der Stand
der Forschung zu Literatur und Film und eine kurze Entwicklungsgeschichte der
Integrationstheorien von der Chicagoer Schule ab den 1920er Jahren bis zu aktu-
ellen theoretischen und publizistisch-interventionistischen Bemiihungen. Mit
dem Kapitel 2 »Wir wollten alle Amerikaner werden«: Der Gast und seine Arbeiter
folgt das erste materialanalytische Kapitel zu Film, Literatur und Debatten der
1960er bis Ende der 1970er Jahre. Mit dem bediirfnisorientierten ersten Leitsatz
»Wir wollten alle Amerikaner werden« wird eine kulturelle Orientierung formu-
liert, die zundchst mehr die Ebene der sozialen als der kulturellen Diversitat im
Fokus hat. Denn wo man wie ein Amerikaner lebt, ist gleich, denn »Deutschland
ist ein kleines Amerika. Gehst du dorthin, Niyazi, lebst du dort wie die Reichen
von Bebek, hilt beispielsweise der Protagonist Niyazi in Aras Orens bekanntem
Poem fest.?° Im Rahmen der Integrationstheorien von Robert Ezra Park, Everett
V. Stonequist, Milton Gordon und Hartmut Esser ist mit dem Bediirfnis, ein Ameri-
kaner werden zu wollen, ein Prozess sozialstruktureller Assimilation verbunden,
bei der sich die kulturelle Identifikation am Ende, wenn gruppenspezifische Dis-
kriminierungen ausbleiben, wie von selbst ergibt.?* So ist auch der Ausloser der
ersten grofien Debatte zur Arbeitsmigration in Deutschland nicht das Problem

120 OREN, Aras (1973): Was will Niyazi in der Naunynstrafe, Berlin: Rotbuch, S. 25. Bebek ist ein
wohlhabender Stadtteil in Istanbul.

121 Vgl. hierzu: GORDON, Milton (1964): Assimilation in American Life. The Role of Race, Religion,
and National Origins, New York: Oxford University Press, S. 265; PARK, Robert E./BURGESS Ernest.
W. (1969): Introduction to the Science of Sociology, Chicago: University of Chicago, S. 360; ESSER,
Hartmut (1980): Aspekte der Wanderungssoziologie. Assimilation und Integration von Wanderern,
ethnischen Gruppen und Minderheiten. Eine handlungstheoretische Analyse, Darmstadt: Luchter-
hand, S. 231. Siehe hierzu auch: RAUER, Valentin/SCHMIDTKE, Oliver (2004): » Integration« als
Exklusion? Zum medialen und alltagspraktischen Umgang mit einem umstrittenen Konzept«.
Berliner Journal fiir Soziologie, Heft 3 2001, S. 277-296, S. 279.



1.2 Aufbau des Buchs =—— 35

der fremden oder gefihrlichen Kultur und Religion, sondern die Arbeit.'??

Dagegen interessiert die Auslanderbeauftragten, Kirchenvertreter, Publizisten,
Wissenschaftler, Filmschaffende und Autoren in den 1980er Jahren, wie und was
»Tiirken« fithlen. Und mit Gefiihlen und Emotionen reagieren die »Tiirken« auch.

Die zentralen Themen der Literatur und des Films in den 1960er und 1970er
Jahren sind die Arbeit, die Arbeitenden und ihr Verhiltnis zueinander.’® Damit
sind zugleich Perspektivierungen und Narrative verbunden, die die Protagonisten
in engem Verhiltnis zur Umgebung beschreiben oder in Interaktionen zeigen. Ein-
gefangen und beschrieben werden diese Bindungen in Film und Literatur an Tran-
sitorten wie Arbeitspldtzen, Gaststdtten, Wohnheimen und Stralen. In den Kapi-
teln 2.2 bis 2.5 zeige ich in den Analysen von Bekir Yildiz’ Tiirkler Almanyada (1966),
Rainer Werner Fassbhinders ANGST ESSEN SEELE AUF (1973), Helma Sanders-Brahms
Film SHIRINS HocHZEIT (1976), Aras Orens Was will Niyazi in der Naunynstrafie
(1973), Der kurze Traum von Kagithane (1974) und durch Giiney Dals Roman Wenn
Ali die Glocken lduten hort (1978), dass Arbeit zentral mit der Frage der Solidari-
tét verbunden ist.”* Dieses »Prinzip des Sozialen schlechthin«'? gelingt in keiner
der Erzdahlungen, weil zum einen Arbeit und Wirtschaft von sozialer Ungleichheit
geprdgt sind und zum anderen auch ein die Akteure bindendes zivil-integratives
Verhalten fehlt. Oft kommt es zur unerwarteten Eskalation von Gewalt. Einen zen-
tralen Grund hierfiir machen die Produktionen selbst ersichtlich. Das Setting, die
Schauplidtze von Begegnungen, »wo Menschen, Manner wie Frauen, ihre vielfal-
tigen Lebensentwiirfe koordinieren«'?, ist von Arbeitsplitzen, Treppenhiusern,
Fluren, Zimmern in Wohnheimen mit mehreren Parteien, Gdngen, Bahnhofshal-
len, Stralen etc. bestimmt, jedoch kaum von bestimmten offentlichen Plitzen,

122 Siehe hierzu: HERBERT, Ulrich (2001): Geschichte Ausldnderpolitik in Deutschland. Saisonar-
beiter, Zwangsarbeiter, Gastarbeiter, Fliichtlinge, Miinchen: C.H. Beck, S. 223.

123 Tatsachlich waren die zentralen Begriffe und Themen der ersten Interkulturellen Wochen
in Deutschland (1975-1978) — damals noch Tag des ausldndischen Mitbiirgers (TAM) genannt —
ebenfalls das isolierte Leben der ausldandischen Arbeiternehmer, ihre Arbeits- und Wohnverhalt-
nisse, Freizeit, Alltag und Solidaritét. In Veranstaltungen und Diskussion am Tag des auslandi-
schen Mitbiirgers standen vor allem die Lebensbedingungen der Gastarbeiter im Zentrum, der
Begriff Kultur spielte hingegen keine Rolle. Siehe hierzu: EzL1 (2020).

124 Gerahmt werden diese Analysen von Beschreibungen tiirkei-tiirkischer Filmproduktionen
wie DONUS von 1972 und OTOBUS von 1974, in denen die Arbeitsmigration der Tiirken nach Eu-
ropa ebenfalls Thema ist. Siehe hierzu: Soray, Tiirkan (1972): Doniis, Spielfilm, Tiirkei, Akiin
Film. http://www.sinematurk.com/film/1173-donus/ (04.07.2017). OKAN, Tunc (1974): Otobiis,
Spielfilm, Tiirkei, Promete Film Yapimi.

125 DURKHEIM, Emile (1992): Uber die soziale Arbeitsteilung. Studie iiber die Organisation héhe-
rer Gesellschaften, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 101.

126 ROSANVALLON (2011): S. 46.


http://www.sinematurk.com/film/1173-donus/

36 —— 1 Einleitung

Ubergangsraumen und Transitzonen. Aus diesen Orten heraus scheint ein Verweis
auf eine Gesellschaft, die in den Vorstellungen der Akteurinnen und Akteure als
bindendes und »sinnvolles Ganzes« existieren konnte, nicht mdglich.'® Die Span-
nung und paradoxe Struktur zwischen Differenz und Gleichgiiltigkeit wird anhand
der sozialstrukturellen Unterscheidung zwischen oben und unten verhandelt, die
zu komplexen dialogischen Verhidltnissen zwischen Deutschen und Auslandern
fiihrt. Dieses unter den genannten Bedingungen gesellschaftliche Problem betrifft
jedoch nicht nur die Arbeitsmigranten, sondern auch einen innerdeutschen und
modifiziert einen innertiirkischen Diskurs, wie ich ihn im Kapitel 2.5 aufzeige. In
Kapitel 2.6 bis 2.8 stelle ich dar, dass Integration unter den genannten Bedingun-
gen nur in Form von Diskretion'®® gelingen kann, wie sie Rainer Werner Fassbinder
durch die gesellschaftspolitisch grundierte Liebesgeschichte zwischen einer alten,
ehemals mit einem Polen verheirateten deutschen Frau und einem jungen marok-
kanischen Gastarbeiter, den alle als Tiirken sehen und Ali nennen, aufzeigt.'*

Zu Beginn des dritten Kapitels Der Ausldnder und sein Volk oder das Recht
auf Reprdsentation mache ich auf eine grundlegend verdnderte soziale Kon-
stellation im Vergleich zu den 1960ern und 1970ern in der Bundesrepublik auf-
merksam. Trotz des Anwerbestopps von 1973 nimmt die Zahl der Auslander in
der Bundesrepublik, besonders tiirkischer Provenienz, bis Anfang der 1980er
Jahre signifikant zu. Durch erneute und zunehmende Familienzusammenfiih-
rungen wegen des Anwerbestopps, die zwischen 1973 und 1978 stattfinden,
andert sich auch das soziale Gefiige und die »Komposition« der Migration in der
Bundesrepublik.*° In dieser Zeit zieht ein Grofteil der Gastarbeiter mit ihren
Familien aus Wohnheimen in Mietwohnungen um, und ihre Kinder beginnen,
Kindergédrten und Schulen zu besuchen. Wenn bis 1973 83 % der Ausldnder in
Deutschland im erwerbsfdhigen Alter sind, sind es Anfang der 1980er Jahre
noch knapp die Hilfte."*! In dieser Zeit dndert sich auch die Diktion der Debat-
ten iiber ausldandische Arbeiter und ihre Familien. 1979 16st der 6sterreichische
Verhaltensforscher Irendus Eibl-Eibesfeldt eine grof3e 6ffentliche Diskussion
mit seiner Aussage aus, dass Tiirken zwar auch Menschen seien, aber Men-

127 Vgl. ebd.

128 LOTMAN, Jurij M. (2010): »Die Mechanismen des Dialogs«. In: ders.: Die Innenwelt des Den-
kens. Eine semiotische Theorie der Kultur, Berlin: Suhrkamp, S. 191-203, hier S. 201f.

129 Der Arbeitstitel des Films lautete lange ALLE TURKEN HEISSEN ALI.

130 Zum Verhdltnis von Gruppengréfe, ethnischen Grenzziehungen und Komposition siehe:
ESSER, Hartmut (2008): »Assimilation, Ethnische Schichtung oder selektive Akkulturation?
Neuere Theorien der Eingliederung von Migranten und das Modell der intergenerationalen
Integration«. In: Migration und Integration, hg. v. Frank Kalter, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozial-
wissenschaften, S. 81-105, S. 93-96.

131 Siehe hierzu: Cohn-Bendit (1993): S. 101.



1.2 Aufbau des Buchs =— 37

schen mit einer anderen Kultur und deshalb nicht wirklich integrationsfihig.**?
Auch in der Politik erfolgt mit dem Regierungswechsel von 1982 eine weitaus
entschiedenere Selbstbestimmung, das Deutschland kein Einwanderungsland
sei. Ein zentraler Aspekt der Politik der Erneuerung der Regierung von Helmut
Kohl ist die Begrenzung der Ausldnderzahlen. Damit ist auch eine politische
Kompetenzverlagerung vom Arbeitsministerium zum Innenministerium ver-
bunden, die just im Jahr des Regierungswechsels auch erfolgt. Mit ihr signali-
siert die Regierung, dass »nicht mehr sozialpolitische, sondern ordnungspoliti-
sche Aspekte im Vordergrund der Ausldnderpolitik« stehen.'®® Beide Entititen,
Kultur und Ordnung, finden sich im Kern der Arbeiten der Ethnologen und
Soziologen Werner Schiffauer und Georg Elwert zu Fragen der Integration der
Auslinder in Deutschland.* Das Verstehen der anderen Kultur als eine andere
Ordnung steht hier im Vordergrund. Als Leitkategorien riicken an die Stelle von
Arbeit und Solidaritédt in den 1980ern Kultur und Bewusstsein, die im Narrativ
»Wie lebt es sich als Tiirke in Deutschland?« zusammenlaufen.’*

Die zentralen Themen der 1980er Jahre in Literatur und Film zur tiirkischen
Migration sind Erfahrungen der Fremde, Emanzipation und Ehre. Die Rahmung,
Bearbeitung und Gestaltung dieser Themen sind auch in den Debatten vom Ende
der 1970er bis Ende der 1980er auf unterschiedlichsten Reflexionsebenen von einer
»Hinwendung zur Differenz«!*® geprigt.®” Asthetisch mehr wie auch weniger aus-
differenzierte Bearbeitungen der tiirkischen Migration nach Deutschland orien-
tieren sich am Leitsatz »Wie lebt es sich als Tiirke in Deutschland?« in Kritik und
in Bestatigung, auch wenn es in den komplexeren Erzdhlungen darum geht, nati-
onal-kulturelle Differenzen zu iiberwinden. Zur analytischen Disposition stehen
in den Kapiteln 3.2 bis 3.4 die Filme 40 QM DEUTSCHLAND (1986), ABSCHIED VOM
FALSCHEN PARADIES (1988), YASEMIN (1988), D1E KEMMELTURKIN GEHT (1985) von

132 Siehe: HUNN (2005): S. 494.

133 HERBERT (2001): S. 250.

134 SCHIFFAUER, Werner (1983): Die Gewalt der Ehre. Erkldrungen zu einem tiirkisch-deutschen
Sexualkonflikt, Frankfurt a. M.: Suhrkamp; ELWERT, Georg (1982): »Probleme der Auslidnderin-
tegration. Gesellschaftliche Integration durch Binnenintegration«. In: Kolner Zeitschrift fiir So-
ziologie und Sozialpsychologie 34, S. 717-731. In Hartmut Essers Integrationstheorie riickt auch
an die Stelle der Perspektive des »marginal man« bei Robert Ezra Park, der Gruppe bei Milton
Gordon die Mehrheitsgesellschaft als ein staatliches System.

135 Siehe hierzu: ELWERT (1982). SCHIFFAUER (1983). Siehe auch: SCHIFFAUER, Werner (1984):
»Religion und Identitdt. Eine Fallstudie zum Problem der Reislamisierung bei Arbeitsmigran-
ten«. In: Schweizerische Zeitschrift fiir Soziologie, Vol. 10, Nr. 2, S. 485-516.

136 MECHERIL, Paul (2010): Migrationspddagogik, Landsberg: Beltz, S. 56.

137 Siehe hierzu auch: BRUBAKER, Roger (2008): »Die Riickkehr der Assimilation?«. In: Ethnizi-
tdt in Gruppen, Hamburg: Hamburger Edition, S. 166-186, S. 166f.



38 — 1 Einleitung

Tevfik Baser, Hark Bohm und Jeanine Meerapfel, die Fernsehserie DIE BALTAS,
UNSERE NACHBARN (1983) des WDR nach dem Drehbuch von Yiiksel Pazarkaya
sowie die Romane und Erzdhlungen Die Leidenschaft der Anderen (1981), Die
Blaue Maske (1988), Frauen, die sterben ohne dass sie gelebt hdtten (1986) von
Aysel Ozakin und Saliha Scheinhardt. In ihnen dominieren im Unterschied zu den
1970ern nicht mehr Transitraume, sondern Aufnahmen enger und geschlossener
Rdume, die von zugestellten Zimmern bis zu Gefangniszellen reichen. Das multi-
kulturelle Paradox, dass das Anderssein des Anderen zwar verstanden wird, aber
im sozialen Prozess nicht als Ressource der Unterscheidung dienen soll, erfahrt in
Literatur und Film der 1980er seine starkste Auspragung. An die Stelle der domi-
nierenden Beobachtungsform der sozialstrukturellen Unterscheidung zwischen
oben und unten tritt in den 1980ern diejenige zwischen innen und aufien.

Das Kapitel 4 Von der Herkunfts- zur Konfliktgesellschaft leite ich wieder mit
einem bevolkerungspolitischen Wandel ein: Zwischen den Jahren 1988 und 1992
findet in der Bundesrepublik erneut ein signifikanter bevolkerungspolitischer
Wandel statt. In dieser Zeit wandern 3,5 Millionen Menschen, Spitaussiedler,
Biirger anderer Staaten und Asylbewerber zusammengenommen, in die Bundes-
republik ein.”®® Der Begriff des Auslidnders wird zunehmend verwirrend, denn
selbst die Spataussiedler werden nicht als Herkunftsdeutsche — wie von der
Regierung definiert —, sondern als Auslidnder wahrgenommen.” Und auch die
Novellierung des Ausldndergesetzes von 1990 wird dem Faktum der Einwande-
rungsrealitdt in der Bundesrepublik nicht gerecht. Dass diese nun endlich als
»multikulturelle Gesellschaft« anerkannt werden miisse, ist hingegen die Diktion
der populdrwissenschaftlichen Texte von Daniel Cohn-Bendit, Claus Leggewie
und vielen anderen.™® 1989 wird beispielsweise in Frankfurt am Main das Amt
fiir Multikulturelle Angelegenheiten (AMKA) gegriindet.** Gelingen kann diese
Politik der Differenz, die auf Gleichheit zielt, nur iiber einen Weg der Konflikte
und nicht mehr allein iiber das Verstehen des Anderen.'*?

138 Siehe hierzu: COHN-BENDIT/SCHMID (1993): S. 340.

139 Siehe hierzu: Herbert (2001): S. 276. Siehe hierzu auch: BADE, Klaus (1992): »Das Eigene und
das Fremde. Grenzerfahrungen in Geschichte und Gegenwart«. In: ders.: Deutsche im Ausland.
Fremde in Deutschland. Migration in Geschichte und Gegenwart, Frankfurt a. M.: Biichergilde
Gutenberg, S. 15-28, hier S. 16.

140 COHN-BENDIT/SCHMID (1993); LEGGEWIE, Claus (1993): Multi Kulti. Spielregeln fiir die Viel-
volkerrepublik, Berlin: Rotbuch.

141 Siehe hierzu: STADT FRANKFURT AM MAIN (2009): 20JahreAMKA. 1989-2009 Amt fiir Multi-
kulturelle Angelegenheiten. Stadt Frankfurt am Main, Stadt Frankfurt, https://www.frankfurt.de/
sixcms/media.php/738/Publ_20_Jahre_AmKA.pdf (zuletzt 02.01.2019).

142 Siehe hierzu: HIRSCHMAN, Albert O. (1994): »Wieviel Gemeinsinn braucht die liberale
Gesellschaft?«. In: Leviathan 22:2, S. 293-304.


https://www.frankfurt.de/sixcms/media.php/738/Publ_20_Jahre_AmkA.pdf
https://www.frankfurt.de/sixcms/media.php/738/Publ_20_Jahre_AmkA.pdf

1.2 Aufbau des Buchs =—— 39

Die zentralen Themen der 1990er Jahre in Literatur und Film sind Sprache
und Kérper, die ich in den Kapiteln 4.3 bis 4.7 behandle. Die Gestaltung und Bear-
beitung der tiirkischen Migration nach Deutschland und ihre Folgen wandeln sich
durch diese Verschiebung von einer Literatur der Fremde zu einer Literatur der
Verfremdung.’*® Im Film, aber auch in der Literatur, dndern sich die Topografien
und Topologien, die Artikulationsstrukturen und Praktiken der Akteure. An die
Stelle der engen Wohnungs- und Gefangnisrdume der 1980er Jahre treten Stadt-
teile und Straflen, deren Akteure in Bewegung sind und mit Sprachkompetenz
und Sprachgewalt auftreten. Thre Herkunft ist nicht mehr die Tiirkei, sondern sie
leben in peripheren Stadtteilen in Hamburg, Berlin und Istanbul und in hybriden
Sprachkonstellationen. Sie bilden die Grundlagen und Austragungsmedien der
Konstitution hybrider Identitdten und der mit ihnen zusammenh&angenden Kon-
flikte zwischen Peripherie und Zentrum. Das bindende Narrativ ist nicht mehr
eine Frage nach einer nationalen Zugehorigkeit; zugleich fehlt eine Richtungs-
vorgabe wie »Wir wollten alle Amerikaner werden«. So lautet das formierende
Narrativ der 1990er Jahre: »Wie lebt es sich in Deiner Haut?«.

Auflerst interessant ist, dass wir neben den Straflensequenzen viele Auf-
nahmen sehen, die zeigen, wie Akteure die Wohnungen ihrer Eltern verlassen.
Neben dem Motiv der Schwelle spielen mit dem Hinausgehen und Draufiensein
zudem Jacken als Motiv eine besondere Rolle. Diese spezifische Konstellation des
Auftretens im offentlichen Raum Kkorreliert mit den integrationstheoretischen
Reflexionen zu Konflikt (Dubiel, Hirschman, Heitmeyer) und Inklusion (Nassehi,
Stichweh). Denn Inklusion bedeutet zugleich Exklusion. Sehr eindriicklich zeigt
sich diese paradox-antagonistische Struktur der Integration und gleichzeitigen
Desintegration in den Werken von Emine Sevgi Ozdamar, Zafer Senocak, Feridun
Zaimoglu und in den Filmen von Thomas Arslan, Fatih Akin, Ayse Polat, Yiiksel
Yavuz, Kutlu Ataman und Buket Alakus, die am Ende des vierten Kapitels zur Dis-
position stehen und die Phase der Integration dieser Kulturgeschichte einldauten.
Ebenfalls duflerst bemerkenswert ist in den Arbeiten der 1990er Jahre wie bei-
spielsweise in Das Leben ist eine Karawanserei, Die Prdirie, Abschaum, GESCHWIS-
TER, DEALER, KURZ UND SCHMERZLOS, AUSLANDSROURNEE, APRILKINDER, LOLA
UND BILIDIKID und ANAM, dass wir trotz vieler Straflensequenzen in keiner Pro-
duktion, ob Film oder Literatur, erfahren, in welcher Strafie wir uns iiberhaupt
befinden. Es gibt keine einzige Aufnahme eines Straflenschildes. Diese Beson-

143 Vgl. fiir viele: BAy, Hansjorg (1999): »Der verriickte Blick. Schreibweisen der Migration
in Ozdamars Karawanserei Roman«. In: Sprache und Literatur 30:83, S. 29-46. Siehe auch
EzL1, Ozkan (2006): »Von der Identitéitskrise zu einer ethnografischen Poetik. Migration in der
deutsch-tiirkischen Literatur«. In: Literatur und Migration, Sonderband edition text + Kkritik,
Miinchen, S. 61-73.



40 =—— 1 Einleitung

derheit korreliert mit dem politischen Anliegen vieler Autoren und Regisseure,
die die Botschaften ihren Produktionen als universelle begreifen.*** Tatséchlich
spielt anstelle einer spezifisch kulturellen oder nationalen Bindung die Weltver-
bundenheit der Akteure in diesen Reflexionen eine herausragende Rolle.** Sie
ist die Grundlage ihrer Kritik an Nation und einem kulturellen Sein zwischen
den Stiihlen. Dies gilt ebenfalls fiir ihre sozialstrukturellen Positionierungen als
Schulabrecher, Dealer, Homo- und Transsexuelle und als Obdachlose in Literatur
und Film jenseits einer Integrations- oder Aufstiegsgesellschaft. Mit diesen trans-
kulturellen Rollen und sozialstrukturellen Positionierungen geht es im Kern nicht
um Integration, sondern um Artikulation als Kritik und um die Grundlage neuer
sozialer Kontakte. Die Praktiken der Akteure in den 1990er Jahren sind daher
vielmehr davon bestimmt, raumschaffend zu agieren und sich nicht im Gegenteil
zu verorten. Letzteres steht als Praxis hingegen im Zentrum der Arbeiten in den
2000er Jahren. An die Stelle von Raum und Raumen treten hier als Rahmungen
der Praktiken verstdrkt Orte und Territorien. Sie verschieben die Praktiken vom
offenen Kérper, vom lauten und auffallenden Sprechen zu den korperlichen Prak-
tiken selbst. Zugleich kommen die Akteure in Film und Literatur im Unterschied
zu den 1990er Jahren am Ende der Erzahlungen immer auch an einem bestimm-
ten Ort an.

Auch wenn sich die deutsch-tiirkische Literatur und der Film seit den 1990er
Jahren durch eine ungemeine Produktivitit und Vielfalt auszeichnen,® die
man in diesem Zusammenhang als ein »Laboratorium der Gegenwartsliteratur«
bezeichnen kann,'” gibt es auch in der ersten Dekade des 21. Jahrhunderts einen
rahmenden und orientierenden Leitsatz, der erneut eine komplexe und neue Ver-
bindung zwischen gesellschaftspolitischen und dsthetischen Narrativen zeigt. In
der Politik findet auf zwei Ebenen ein zentraler Wandel statt, wie ich ihn einlei-
tend in Kapitel 5.1 Kultur als Ressource und das Ankommmen in der Mehrheitsge-
sellschaft fiir das letzte materialanalytische Kapitel festhalte. Die Bundesrepublik
vollzieht in der ersten Dekade des 21. Jahrhunderts durch Gesetzesanderungen
(2000/2014: Staatsbiirgerschaft; 2005: Zuwanderung; 2006: Gleichbehandlung),

144 Siehe hierzu: ATAMAN, Kutlu (1998): Lola und Bilidikid. Interview mit Ataman, Fridolfing:
absolut Medien GmbH. Siehe hierzu auch: AKIN, Fatih (1998): Kurz und schmerzlos. Interview mit
Fatih Akin, Hamburg: Universal Pictures GmbH.

145 Siehe hierzu: ZAIMOGLU, Feridun (1995): Kanaksprak. 24 Misstone vom Rande der Gesell-
schaft, Berlin: Rotbuch, S. 11. ARSLAN, Thomas (1997): Dealer, Mainz: Zweites Deutsches Fern-
sehen. AKIN, Fatih (1998): Kurz und schmerzlos, Hamburg: Wiiste Film Produktion. Siehe auch:
ATAMAN, Kutlug (1998): Lola und Bilidikid, Berlin: Zero Fiction Film GmbH.

146 CHEESEMAN (2007): S. 13.

147 HEINRICHS, Petra (2011): Grenziiberschreitungen: Die Tiirkei im Spiegel deutschsprachiger
Literatur. Ver-riickte Topographien von Geschlecht und Nation, Bielefeld: Aisthesis, S. 331.



1.2 Aufbau des Buchs =—— 41

Integrationsgipfel und seit 2006 auch Islamkonferenzen den Wandel zu einem Ein-
wanderungsland. Auf der zweiten Ebene sind es die Wirksamkeit des Gebrauchs
und die Definition des Begriffs »Migrationshintergrund«, die in Statistiken ab
2005 in Debatten und im Alltagsgebrauch in den 2000ern wirksam werden und
auch fiir Diversity-Policies bis heute ein zentrales Instrument darstellen.™® Bei
diesen Auseinandersetzungen geht es weder um ein Verstehen, noch um ein Aner-
kennen der anderen Kultur, sondern um die Betonung individueller Kompetenz
als kultureller — vor allem 6konomischer — Ressource und um die des familidren
Hintergrundes.*

Seit 2000er Jahren ist das zentrale Thema in Literatur und Film die hybride
Konstellation der Familie und ihre Geschichte in einer von Diversitdt gepragten
Gesellschaft. Diese Aspekte stellen die Fragen des Zusammenlebens und die
mogliche Entwicklung impliziter und expliziter sozialer Regeln auf den Priif-
stand. Sie bestimmen neben den literarischen auch die politischen Erzahlungen
der 2000er Jahre. Nicht mehr die korperlich-expressiven Individuen sind allein
hybrid, sondern auch ihre Vergangenheit, ihre Herkunft und ihre Praktiken. Lite-
rarisch nimmt der Grad verfremdend surrealen Schreibens (Ozdamar) oder des
pointierten Nachdichtens wie in der Kanak Sprak (Zaimoglu) ab. An die Stelle
von Sprachspielen und des Tabubruchs, an die Stelle des »Aushaltens von Dif-
ferenz« durch die Gleichzeitigkeit von Inklusion und Exklusion treten Beschrei-
bungen von Abfolgen und Bestimmungen sozialer Praktiken.*® Uber die Praxis

148 Siehe hierzu: SACHVERSTANDIGENRAT FUR INTEGRATION UND MIGRATION (2021): Normalfall
Diversitdt? Wie das Einwanderungsland Deutschland mit Vielfalt umgeht, Jahresgutachten 2021,
S. 24f; https://www.svr-migration.de/wp-content/uploads/2021/05/SVR_Jahresgutachten_2021.
pdf (zuletzt 19.05.2021).

149 Siehe hierzu: Faist, Thomas (2013): »Kulturelle Diversitdt und soziale Ungleichheiten«.
In: Die Integrationsdebatte zwischen Assimilation und Diversitiit. Grenzziehungen in Theorie,
Kunst und Gesellschaft, hg. v. Ozkan Ezli, Andreas Langenohl, Valentin Rauer, Claudia Voig-
tmann, Bielefeld: transcript, S. 87-118. Siehe ebenfalls: VERTOVEC, Steven (2010): »Towards
post-multiculturalism? Changing Communities, conditions and contexts of diversity«. In: Inter-
national Social Science Journal 199, S 83-95. Einen Migrationshintergrund haben alle Personen,
deren Eltern oder Grofieltern nach 1949 nach Deutschland ein- oder zugewandert sind. Wenn
frither mit den Begriffen Siidldnder, Gastarbeiter, Ausldnder, ausldndische Mitbiirger einzelne
Akteure oder Kollektive gemeint waren und Mehrheit und Minderheit getrennt wurden, geht es
beim Differenzmarker »Migrationshintergrund« mit mittlerer Reichweite um das Individuum
und um die Familie bis in die dritte Generation hinein.

150 Zugleich entstehen ab 2005 viele autobiografische Texte hauptsdchlich von Deutsch-
Tiirkinnen und Komddienfilme, in denen die deutsch-tiirkische Familie das Leitmotiv ist. Siehe:
Texte (Auswahl): SEVINDIM, Asli (2005): Candlelight Doner. Geschichten iiber meine deutsch-
tiirkische Familie, Berlin: Ullstein. ALANYALI, Iris (2007): Die blaue Reise. Und andere Geschichten
aus meiner deutsch-tiirkischen Familie, Reinbek: Rowohlt. AKYUN, Hatice (2007): Einmal Hans


https://www.svr-migration.de/wp-content/uploads/2021/05/SVR_Jahresgutachten_2021.pdf
https://www.svr-migration.de/wp-content/uploads/2021/05/SVR_Jahresgutachten_2021.pdf

42 =—— 1 Einleitung

der Verortung werden kulturelle und nationale Marker nicht mehr grundsétzlich
in Frage gestellt, sie werden explizit zu Material und Ressourcen der Erzahlun-
gen. In den Kapiteln 5.2 Ankommen in filmischen und literarischen Erzdhlungen,
5.3. Der Kulturdialog zwischen Kampf und gemeinschaftlichem Erzihlen und in 5.4
Entscheidungen und Integration zeige ich dies ausfiihrlich anhand der Arbeiten
MEINE VERRUCKTE TURKISCHE HOCHZEIT (2005), AUF DER ANDEREN SEITE (2007),
DIE FREMDE (2010), ALMANYA. WILLKOMMEN IN DEUTSCHLAND (2011) und vielen
anderen Filmen. In der Literatur zeige ich diesen Wandel in Kapitel 5.5 Kultur als
Praxis oder die Produktion von Vielfalt anhand der Erzahlung Der Hof im Spiegel
(2001) von Emine Sevgi Ozdamar, den Romanen Sonnentrinker (2002) von Kemal
Kurt, Selam Berlin (2004) von Yade Kara, Leyla (2005) von Feridun Zaimoglu,
Die Tochter des Schmieds (2005) von Selim Ozdogan, Das Geheimnis meiner tiir-
kischen GrofSmutter (2008) von Dilek Giing6r und Der Pavillon (2009) von Zafer
Senocak und einigen anderen Texten. Eine besondere Rolle werden hier auch die
Konjunktur der Ethno-Comedy, Multi-Kultikom&dien und die Hiufung von Doku-
mentarfilmen zu den Folgen der tiirkischen Migration nach Deutschland und
zuriick in die Tiirkei spielen.

Am Ende steht mit dem Schluss Epilog: Warum eine Kulturgeschichte der
Migration notwendig ist, der die Riickkehr der nationalen Kategorien in ihrer
komplexen Konstellation als Ausblick skizziert. Wenn Praktiken in den 2000er
Jahren Orientierungen geben und diese selbst durch ihre Entscheidungen und
Handlungen schaffen, weil die Fragen der Herkunft und Ankunft geklart und
gerahmt wirken, wird die Zusammengehdrigkeit in den Werken seit den 2010er
und besonders nach den 2015er Jahren wieder zur Disposition gestellt. Wie in
der Geschichte der tiirkischen Migration nach Deutschland, die zugleich die
Geschichte der Integration in der Bundesrepublik ist, haben wir es heute bei der
neuen Migration nach Deutschland mit einem »Uberschuss an Energie« zu tun,
deren »Bewegungsimpulse« noch »ungerichtet« sind, die paradoxerweise eben-

mit scharfer Sofe. Leben in zwei Welten, Miinchen: Goldmann. OzKAN, Hiilya (2011): Giile, Giile
Siiperland. Eine Reise zu meiner schrecklich netten tiirkischen Familie, Miinchen: Droemer Knaur.
EcKES, Nazan (2012): Guten Morgen, Abendland. Almanya und Tiirkei: Eine Familiengeschichte,
KoIn: Bastei Liibbe. Spielfilme (Auswahl): SAUL, Anno (2005): Kebab Connection, Universum
Film GmbH, Deutschland. WACKER, Torsten (2004): Siiperseks, Warner Home Video, Deutsch-
land. HoLrtz, Stefan (2007): Meine verriickte tiirkische Hochzeit, Turbine Medien, Deutschland;
AKKUS, Sinan (2008): Evet, Ich will, Studio Infopictures, Deutschland. SAMDERELI, Yasemin
(2010): Almanya. Willkommen in Deutschland, Concorde Filmverleih Gesellschaft, Deutschland;
DAGTEKIN, Bora (2006-2009): Tiirkisch fiir Anfdnger, Universum Film GmbH, Deutschland. Siehe
auch: Literaturverzeichnis.



1.2 Aufbau des Buchs =—— 43

falls fiir die vermeintlich schon lange Angekommenen gilt."** Ob ungerichtete
Impulse und Energien der aktuellen Migration und der Geschichte der Integra-
tion in der Bundesrepublik Deutschland in ihrer neuen anstehenden Geschichte
zu gesellschaftlichen Regelbildungen fiihren werden, wird neben den sozial-
strukturellen Komponenten in entscheidendem Mafie davon abhidngen, welche
Narrative im Wechselspiel von Debatten, politischem System und dsthetischem
Feld entstehen und sich durchsetzen werden. Allein der Ausblick der vorliegen-
den Kulturgeschichte wird mit Einblicken in die aktuellen dsthetischen Refle-
xionen zur Migration nach Deutschland und ihren Folgen zeigen, dass auch
das politische Jahrzehnt der Integration in den 2000er Jahren wie die anderen
Dekaden zuvor auch nur eine Phase war. Denn allein in aktuellen Filmen und
Texten zeichnet sich ein erneuter Bruch ab, der die integrative Gesellschaft der
2000er Jahre im Kern wieder in Frage stellt.

Daher handelt es sich bei der vorliegenden Kulturgeschichte der Migration
um keine Entwicklungs-, keine Emanzipations- und um keine Integrationsge-
schichte, wie sie bisher ansatzweise in der Forschung skizziert wurde. Es geht in
der vorliegenden Kulturgeschichte der Migration aber auch nicht um die Darstel-
lung einer Serie oder um eine Aneinanderreihung diverser historisch-politischer
Konstellationen. Die vorliegende Geschichte ist eine der Uberginge, der Briiche,
der Anfange und Enden von dsthetischen und politischen Erzdhlweisen, die nicht
danach fragt, wohin sie fithren, sondern woher sie kommen, was ihren Wandel
bestimmt und bis wohin sie reichen. Es geht darum, die unterschiedlich histo-
risch bedingten dsthetischen und politischen Sprech- und Schreibweisen, die die
Geschichte der Migration und der Integration in der Bundesrepublik bestimmt
haben, in ihren Herkiinften, in ihrer zeitlichen Dauer und ihren Reichweiten auf-
zZuzeigen.

Aktuell scheint sich das deutsch-tiirkische Verhdltnis erneut zu verschie-
ben und in eine neue politische Konstellation zu fiihren, die eine fundamentale
innertiirkische und damit zugleich eine sich in der bundesrepublikanischen
Gesellschaft vollziehende Trennung zur Grundlage hat. Neben den bereits
erwdahnten dsthetischen Produktionen macht eine unter vielen Studien auf die
besondere Komplexitidt dieser aktuellen Konstellation aufmerksam; dass auch
das Angekommen-Sein, wie es in den 2000ern emphatisch beschworen wurde,
eine ihm namlich inhdrente Stérung aufweist, die bereits Cevikollus kurze Rede
in K6ln andeutete. Nach einer 2016 unternommenen Studie der Westfdlischen

151 Vgl. KOSCHORKE, Albrecht (2004): »Codes und Narrative. Uberlegungen zur Poetik der funk-
tionalen Differenzierung«. In: Grenzen der Germanistik. Rephilologisierung oder Erweiterung?,
hg. v. Walter Erhart, Stuttgart: Metzler, S. 174-185, hier S. 184.



44 = 1 Einleitung

Wilhelms-Universitdt Miinster zur Integration der tiirkeistimmigen Menschen in
Deutschland geben 90 % der 1201 Befragten von der ersten bis zur dritten Gene-
ration an, dass sie sich in Deutschland sehr wohl bis wohl fiihlen. 87 % Prozent
fiihlen sich zudem eng bis sehr eng mit Deutschland und der Tiirkei verbunden.
Doch neben diesen national wie auch transnational hohen integrativen Werten
steht paradoxerweise eine weitere Selbstwahrnehmung: Obwohl sie sich wohl-
fithlen, empfinden sich 51 % der Befragten in Deutschland zugleich als »Biirger
zweiter Klasse«.” Dieses Gefiihl wird nach Aussage der Probanden nicht auf
eine Verteilungsungerechtigkeit, auf Barrieren in Bildung und Einbeziehung in
den Arbeitsmarkt in Deutschland zuriickgefiihrt, was die klassischen Felder der
Diskriminierung sind. Denn insgesamt fiihlen sich die meisten gerecht behan-
delt. Dennoch haben sie das Gefiihl, sie konnten sich noch so sehr anstrengen,
sie wiirden nie als ein Teil dieser Gesellschaft anerkannt werden.' Sprich, sie
konnen Arzte, Anwilte, Kulturschaffende oder Unternehmer in Deutschland sein,
werden aber nicht als Angekommene angesehen. Und tatsachlich gibt es unter
den Befragten beruflich gut bis sehr gut gestellte Probanden. Man mo6chte hier
nachhaken und fragen, wie es sein kann, dass man sich in solchen Positionen
als »Biirger zweiter Klasse« fiihlt? Woher kommt es, dass die Gefiihlslagen des
Wohl- und Unwohlseins, des Angekommen-Seins und des Niemals-ankommen-
Kénnens zugleich prasent sind? Warum sind gelebte Praxis und Vorstellungen
so weit voneinander entfernt? Um was fiir eine Art der Betroffenheit handelt es
sich hier? Aus welchen Elementen setzt sich dieses Unterdriickt-Sein zusammen?
Nach dem Fazit der Miinsteraner ist es der Streit um den Islam, der die Wider-
spriiche mafigeblich bestimmt.>*

Es ist sicher nicht von der Hand zu weisen, dass ein Grofiteil der Islamde-
batten, wie sie in den vergangenen Jahren und Jahrzehnten gefiihrt wurden,
weniger 16sungsorientiert als in vielen Faillen unbeabsichtigt problemférdernd
waren. Das lag weniger an den Themen selbst, sondern vielmehr an der Art und
den Zusammenhingen, wie die Debatten von unterschiedlichen Seiten gefiihrt
wurden und an dem Widerspruch, den sie immer wieder produzierten. Wenn auf
der einen Seite differenzierende Beschreibungen von unterschiedlichen mus-
limischen Gruppen und Kleidungsstiicken in der Geschichte der Migration der
Bundesrepublik diskursiv und im Alltag immer {iblicher wurden, stehen neben
diesem Differenzierungsprozess vereinheitlichende Diskussionen iiber Fragen

152 POLLACK, Detlef/MULLER, Olaf/RosTA, Gergely/DIELER, Anna (2016): Integration und Religi-
on aus der Sicht von Tiirkeistdimmigen in Deutschland, Reprasentative Erhebung von TNS Emnid
im Auftrag des Exzellenzclusters ,,Religion und Politik* der Universitat Miinster, S. 10.

153 Ebd., S.11.

154 POLLACK (2016): S. 20.



1.2 Aufbau des Buchs =— 45

von Gewalt, Unterdriickung, Islam und Demokratie, die sie wiederum aus ihrer
erreichten Alltdglichkeit herausgerissen haben und wieder herausreifien. Diese
Praxis der Entortung zeigen aber auch aktuelle dsthetische Reflexionen von 2017
wie Fatma Aydemirs Roman ELLBOGEN, Fatih Akins Film Aus DEM NICHTS oder
Dilek Giingtrs Ich bin Ozlem von 2019. In Aydemirs Roman von 2017 wird die
Wut einer deutsch-tiirkischen Madchengang aus dem Berliner Wedding auf ihre
Familien und die deutsche Gesellschaft beschrieben, die sich in einer spontanen
Tétung eines unbekannten deutschen Studenten nachts an der U-Bahn-Halte-
stelle Friedrichstrafie entladt. Als Motiv fiir die Tat gibt die Erzdhlerin nur an,
dass ihre Wut so grof3 ist, »dass sie nicht mehr in mich hineinpasst«.'*> Spéter
im Roman sagt sie, sie haben den Studenten auf die Bahngleise gestof3en, »weil
solche Typen [...] meinen, die Welt gehort ihnen«.™® Und Akin hat als Beweggrund
fiir seinen Film Aus DEM NICHTS, der auf die NSU-Morde (2000-2007) und auf
den Nagelbomben-Anschlag auf deutsch-tiirkische Geschifte in Kéln 2005, deren
rechtsradikale Tater erst im Herbst 2011 ermittelt wurden, mitunter zuriickgeht,
dass er selbst auch »ein potentielles Opfer« hitte sein kénnen." Weil die rechts-
radikalen Tater im Film vor Gericht ihre Strafe nicht bekommen, richt sich die
Protagonistin an diesen, in dem sie sich und die Morder ihres tiirkischstimmigen
Mannes totet. Der kulturelle Vertrag der 2000er Jahre, in dem Diversitat politisch
und asthetisch als kulturelle und 6konomische Resource begriffen und verhan-
delt wurde, ist hier aufgeldst. Auch der bekannte tiirkischstimmige Anwalt der
Nebenanklage im NSU-Prozess, Mehmet Daimagiiler, der nach eigener Aussage
in den 2000er Jahren in Deutschland noch was werden wollte'*®, konstatiert in

155 AYDEMIR (2017): S. 114.

156 Ebd., S. 244.

157 TAGESZEITUNG (2017): »Rache ist nichts Ethnisches« Fatih Akin zum Film Aus DEM
NICHTS«. In: taz, 19.11.2017, http://www.taz.de/!5460666/ (zuletzt 02.01.2019).

158 Siehe hierzu: DAIMAGULER, Mehmet (2017): Empérung reicht nicht! Unser Staat hat versagt.
Jetzt sind wir dran, Koln: Bastei Liibbe. Daimagiiler, Kind tiirkischer Gastarbeiter aus Siegen,
studierte Jurisprudenz in Bonn, machte seinen Master an der Harvard University, promovierte
an der Universitdt Witten-Herdecke und war schlie8lich Mitglied im Bundesvorstand der FDP
(1999-2005). Sein Werdegang wurde in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung als ein »Traum von
Integration« bezeichnet. Siehe hierzu: BECKER, Lisa (2012): »Mehmet Daimagiiler. Ein Traum von
Integration«. In: FRANKFURTER ALLGEMEINE ZEITUNG, 07.05.2012, https://www.faz.net/aktuell/
beruf-chance/mein-weg/mehmet-daimagueler-ein-traum-von-integration-11739004.html?print-
PagedArticle=true#pagelndex_0 (27.03.2019). Im Jahr 2015 schreibt er nach dem Aufdecken der
NSU-Morde und seiner Arbeit am NSU-Prozess, »[iJch weif3, ich habe in Deutschland keine Hei-
mat, jedenfalls keine selbstverstandliche wie meine deutschen Freunde, allenfalls eine Heimat
bis auf weiteres. Auf Polizei und Justiz kann ich im Zweifel zdhlen. In Deutschland geboren,
eine Eins im Deutsch-Abi? Hat nichts zu bedeuten. Ich bin Tiirke, mit einem deutschen Pass.«


http://www.taz.de/!5460666/
https://www.faz.net/aktuell/beruf-chance/mein-weg/mehmet-daimagueler-ein-traum-von-integration-11739004.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/beruf-chance/mein-weg/mehmet-daimagueler-ein-traum-von-integration-11739004.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0
https://www.faz.net/aktuell/beruf-chance/mein-weg/mehmet-daimagueler-ein-traum-von-integration-11739004.html?printPagedArticle=true#pageIndex_0

46 —— 1 Einleitung

diesem Zusammenhang, dass er nicht wiitend sein will, aber wiitend ist.*® Ver-
mehrt treten an die Stelle von Emotionen Affektlagen wie Angst, Wut und Ressen-
timents, die Verhandlungen unterbrechen.

Um den in dieser Einleitung vorab kurz skizzierten gesellschaftspolitischen
Transformationsprozess von den 1960er Jahren bis heute beschreiben zu kdnnen,
stehen im Zentrum der vorliegenden Kulturgeschichte das Verhiltnis zwischen
Alltag, Vorstellungen, Debatten, Praktiken, Politik und Asthetiken, die ich der
vorliegenden Studie mit der analytischen Entfaltung der reprasentativen Sitze
von den 1960ern bis heute aufzeigen méchte. Eine Geschichte, die die Gegenwart
in unterschiedlichsten Formen mitbestimmt. Denn ein fragiles Verhdltnis zur Her-
kunfts- und Ankunftsgesellschaft und zu universellen demokratischen Werten
zeigt sich nicht nur in den aktuellen dsthetischen Reflexionen, sondern ebenfalls
im Aufkommen der AfD. Als der Zentalrat der Muslime und die AfD am Verfas-
sungstag des Jahres 2016 ins Gesprdach kommen wollten, {iberreichte der Zen-
tralvorsitzende, Aiman Mazyek, der damaligen AfD-Vorsitzenden Frauke Petry
zu Beginn das Grundgesetz. Doch nach einer knappen Stunde wurde das Treffen
abgebrochen. Es sei nach Ansicht vieler Beteiligter unmoglich gewesen, auf
Grundlage der Verfassung eine Diskussion iiber Wertvorstellungen zu fiihren.'¢°
Der Wille zu sprechen, draufien weiter zu sprechen, weil man drinnen viel gespro-
chen hat, scheint hier gebrochen.

Zwei besondere Aspekte sind fiir die vorliegende Kulturgeschichte der Migra-
tion in der Bundesrepublik konstitutiv. Erstens, das im Prolog angedeutete und
im Verlauf des Buches immer wiederkehrende mikropolitisch-ephemere Verhilt-
nis zwischen Offentlichkeit, politischem System und Kulturproduktion. Zwei-
tens, die nun aus einer zunachst persénlich gehaltenen Analyse der Ausstellung
Das neue Deutschland. Von Migration und Vielfalt folgende Darstellung einer in
unterschiedlichen topografischen Konstellationen ebenfalls immer wiederkeh-
rende Storung der Erzdhlung als Kontroverse.

Siehe hierzu: DAIMAGULER, Mehmet (2015): »Ich klage an. Der NSU-Prozess und meine Wut,
12.11.2015, https://www.zeit.de/2015/44/nsu-prozess-wut (zuletzt 27.03.2019).

159 Siehe hierzu: DAIMAGULER, Mehmet (2015): »Ich klage an. Der NSU-Prozess und meine
Wut, 12.11.2015, https://www.zeit.de/2015/44/nsu-prozess-wut (zuletzt 27.03.2019).

160 FRANKFURTER ALLGEMEINE ZEITUNG (2016): »AfD bricht Treffen mit Muslimrat ab«. In: FAZ,
23.05.2016, http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/afd-bricht-treffen-mit-zentralrat-der-mus
lime-ab-14248328.html (zuletzt 05.06.2018). Siehe hierzu auch: EzrLi, Ozkan/THYM, Daniel
(2018): »Verfassung und Gemeinsinn«. In: Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir Europdisches Denken,
Stuttgart: Klett-Cotta.


https://www.zeit.de/2015/44/nsu-prozess-wut
https://www.zeit.de/2015/44/nsu-prozess-wut
http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/afd-bricht-treffen-mit-zentralrat-der-muslime-ab-14248328.html
http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/afd-bricht-treffen-mit-zentralrat-der-muslime-ab-14248328.html

1.3 Deutschland. Eine Einwanderungsgesellschaft ohne Kulturgeschichte = 47

1.3 Deutschland. Eine Einwanderungsgesellschaft
ohne Kulturgeschichte

Am 7. Marz 2014 fithren wir, das Kuratorenteam, den sdchsischen Innenminis-
ter Markus Ulbig und die Dresdener Oberbiirgermeisterin Helga Orosz durch die
Ausstellung Das neue Deutschland. Von Migration und Vielfalt. Eine Ausstellung,
die die Geschichte und Aktualitdt von Migration und Integration in Deutschland
zum Thema macht. In ihrem Zentrum steht die Frage, wie Deutschland durch
Ein- und Auswanderung zu einer neuen Gesellschaft wurde. Das Leitmotiv der
Ausstellung ist die Stadt im konkreten und metaphorischen Sinne; sie steht pars
pro toto fiir die Gesellschaft und eine Kontaktzone zwischen Mobilen und Sess-
haften. Gegliedert ist die Ausstellung in drei grof3e Raume. In den ersten beiden
Raumen bewegen sich die Museumsbesucherinnen und -besucher zum einen
durch abstrakte Themeninseln, die Themen wie Grenze, Gesetz, Debatte, Wirt-
schaft und Religion aufgreifen, zum anderen durch stadtische Topografien: durch
die Straf3e, ins Parlament, iiber den Marktplatz, ins Gotteshaus oder Museum.*®*
Gebaut ist die Stadt ebenso wie die Themeninseln aus hélzernen Transport- und
Obstkisten, die (in allen drei Ausstellungsrdumen) Wandlungs- und Bauprozes-
sen unterliegen.

Im ersten Raum bilden die aufeinander gestapelten Transportkisten — Holz-
sduleninunterschiedlichen H6hen und Konstellationen — eine Art Stadtsilhouette.
Auf den einzelnen Sdulen thronen die bekannten Stadtikonen: die New Yorker
Freiheitsstatue, die Jesusstatue von Rio de Janeiro, der Pariser Eiffelturm oder die
Istanbuler Blaue Moschee. Die Stadtikonen sind kleine Kunstwerke, gebaut aus
beispielsweise Dr. Pepper-Dosen, Styropor und Marshmallowpackungen (Frei-
heitsstatue), aus Ayranbechern und Alpenmilchtiiten (Blaue Moschee). Die kul-
turellen Symbole und Kennzeichen sind hier keine rein ideellen Manifestationen
von Freiheit oder Religion oder deren konstituierende Reprasentation. Vielmehr
bringen sie Disparates vom Geschmack, {iber den Konsum, die Warenzirkulation
bis zur Ideenzirkulation aus unterschiedlichen Herkiinften zusammen. Sie sind
als Assemblage aus Bediirfnisstruktur und Zeichen zu verstehen.

Abseits dieser Skyline von Weltstadten zeigt eine — ebenfalls auf Transport-
kisten montierte — Videoinstallation, einen Menschenzug auf dem Weg durch
eine Wiiste. Dann folgen Interviewausziige, in denen Neu-Dresdener erzahlen,
warum sie aus den unterschiedlichsten Weltregionen — aus Brasilien, Frank-
reich, Afghanistan, Syrien, Nigeria, Ukraine und der Tiirkei — nach Deutschland

161 Siehe EzL1, Ozkan/STAUPE, Gisela (2014): »Vielfalt als soziale Utopie«. In: Das neue Deutsch-
land, S. 6-11, hier S. 7.



48 = 1 Einleitung

migriert sind. Neben den Talking-Head-Projektionen hdngen Weltkarten aus
dem 19. und 20. Jahrhundert, welche die Migrationsstréme mit Bewegungs- und
Richtungspfeilen wiedergeben. Eine der vielen Erkenntnisse daraus: Obwohl die
Migration im 19. Jahrhundert weitaus beschwerlicher war, — eine Schifffahrt von
Europa nach Amerika dauerte iiber einen Monat und viele {iberlebten sie nicht —,
sind weit {iber 90 Millionen Menschen migriert.'®?> Allein 5,5 Millionen Deutsche
wanderten im »langen« 19. Jahrhundert in die Vereinigten Staaten von Amerika
aus.'®® Mehr noch: Die Migrationshewegungen des 19. Jahrhunderts waren weit-
aus globaler als im 20. Jahrhundert. In Europa haben wir es im vergangenen und
aktuellen Jahrhundert zum Grof3teil mit innereuropdischen Migrationen zu tun.
Die Vielfalt ist also weitaus geringer als gedacht und als in den Leitmedien, in
Politik und Wissenschaft in den letzten Jahren verhandelt. Auch die Globalisie-
rung erscheint durch die mediale Vernetzung eher imaginiert als durch soziale
Bindungen und Kontakte real und greifbar. Trotz der Fliichtlingskrisen von 2015
und 2016 erfolgt nur ein geringer Teil der Migration nach Deutschland aus dem
aufdereuropdischen Raum.

Das hat viele Griinde. Im 20. und beginnenden 21. Jahrhundert entwickeln
sich neue Konstellationen materieller Grenzziehung. Nachdem mit dem Aus-
bruch des Ersten Weltkriegs in Europa »der Passzwang wieder eingefiihrt« wurde,
wurden »Pass und Staatsbiirgerschaft endgiiltig miteinander gekoppelt«*** und
die nationale Grenziiberschreitung dadurch erschwert. Dies illustriert auch ein
Kartenvergleich des 19. und 20. Jahrhunderts. Gegen Ende des 20. und zu Beginn
des 21. Jahrhunderts steht eine neue und andere Art der Grenzziehung, die im
ersten Ausstellungsraum in Form einer Videoinstallation deutlich wird. Ein afri-
kanischer Fliichtling beschreibt, wie er unzdhlige, meterhohe und videoiiber-
wachte Zdune aus Klingendraht in der spanischen Enklave Melilla (Marokko)
iiberwinden musste, um sich seinen Weg nach Europa zu erkdmpfen. (Auch der
Museumsbesucher muss an dieser Stelle, im Ubergang zum zweiten Raum, eine
Scannergrenze passieren.)

162 Vgl. OSTERHAMMEL, Jiirgen (2009): »Sesshafte und Mobile«. In: ders.: Die Verwandlung der
Welt. Eine Geschichte des 19. Jahrhunderts, Miinchen: Beck, S. 183-252, hier S. 183.

163 OLTMER, Jochen (2013): Migration im 19. und 20. Jahrhundert, Miinchen: Oldenbourg, S. 1.
164 Die Durchsetzung von Passgesetzen erfolgte im 19. Jahrhundert duf3erst liickenhaft. Siehe
hierzu: GROBNER, Valentin (2014): »Zeig mir den Vogel: Pisse und Passmagie, historisch«. In:
Das neue Deutschland, S. 108-110, hier S. 110. Vgl. hierzu auch grundlegend GROBNER, Valentin
(2004): Schein der Person. Steckbrief, Ausweis und Kontrolle im Europa des Mittelalters, Miinchen:
Beck.



1.3 Deutschland. Eine Einwanderungsgesellschaft ohne Kulturgeschichte =— 49

Die Beschreibung dieses Fliichtlings am Ende des ersten Raums steht antipo-
disch zum Auftakt der Ausstellung: zur Attraktivitidt der Stadte, zum Waren- und
Begehrensstrom. Der erste Raum trdgt den Titel Sehnsuchtsorte und steht damit
fiir den Uberschuss an Energie zu Beginn der Migration. Der Raum bindet Mobili-
tat und Immobilitdt und erhilt durch die gewdhlten Materialien (z. B. die bewegli-
chen Obst- und Transportkisten, die aus Konsumverpackungen gebauten Ikonen,
die biografischen Skizzen, die Geschichten von Bewegungsstromen und Grenz-
ziehungen) eine sensitive Rahmung; eine Konfiguration aus Bewegung, Material,
Bild, Imagination, Symbol und Konsum. Diese Konstellation macht deutlich,
dass nicht die Suche nach einer kulturellen Identitat am Anfang der Migration
steht. Wenn man iiberhaupt ein Motiv festmachen will, dann folgendes: Ob aus
politischen oder wirtschaftlichen Griinden, ob aus Not oder Unterdriickung, am
Anfang der Migration steht hdaufig der Wunsch, anders und besser zu leben. Die
Kategorie >wo« ist dabei nicht ausschlaggebend. So hilt etwa Niyazi als tiirkischer
Gastarbeiter der ersten Stunde in der Bundesrepublik fiir die 1960er Jahre fest,
dass man auch im Istanbuler Stadtteil Bebek wie ein Amerikaner lebe,'®® nur er
als Binnenmigrant im Stadtteil Kagithane eben nicht.**® Oder es gehen, wie Dieter
Thomai in einem Aufsatz festhalt, den Migrationshewegungen Desintegrations-
tendenzen in den Herkunftsregionen voraus.'®’

Diese Motivlage finden wir ebenfalls in vielen literarischen Texten und
Filmen zur tiirkischen Migration nach Deutschland in den 1960er und 1970er
Jahren'®® — und in einer anderen #sthetischen und politischen Konstellation Jahr-
zehnte spiter auch in den Romanen von Selim Ozdogan, Emine Sevgi Ozdamar
und Feridun Zaimoglu. Darin weisen die Autoren immer wieder auf zwei zentrale
Motive der Arbeitsmigration nach Deutschland in den 1960er und 1970er Jahren
hin: die Anziehungskraft des Westens und die politischen Desintegrationspro-
zesse der verschiedenen Herkunftsregionen. Zudem kam ein Grof3teil der Arbeits-
migranten in diesen Jahrzehnten (Tiirken, Spanier, Jugoslawen oder Griechen)
aus Militardiktaturen nach Deutschland oder — im Falle der Tiirken — in den
1980er Jahren nach dem Militdrputsch.'®®

165 Siehe hierzu: OREN (1973): S. 25.

166 Siehe hierzu: OREN, Aras (1974): Der kurze Traum von Kagithane, Betlin: Rotbuch.

167 Vgl. THOMA, Dieter (2004): »Der Herrenlose. Gegenfigur zu Agambens >homo sacer« — Leitfi-
gur einer anderen Theorie der Moderne«. In: DZPhil 52, S. 965-984, hier S. 969.

168 Siehe hierzu: YiLDIZ (1966); UsTiN, Nevzat (1965): Almanya, Almanya, Istanbul; OREN, Aras
(1973): Was will Niyazi in der Naunynstrafle, Berlin: Rotbuch; VON DER GRUN, Max (1975): Leben
im gelobten Land, Miinchen: dtv.

169 In einer Veranstaltung im Rahmen der Konferenz After Postcolonialism. Similiarities in an
Entangled World (4. bis 6. Oktober 2012) in Kooperation der Universititen Tiibingen und Kon-



50 — 1 Einleitung

Politisch wird es auch fiir den Museumsbesucher beim Ubergang vom ersten
in den zweiten Raum der Ausstellung Das neue Deutschland. Eine Scannergrenze
leuchtet beim Ubertritt entweder griin oder rot. Griin signalisiert, dass er gerade-
aus auf die Zuwanderungsstrafle gehen darf, die iiber das Parlament zum Markt-
platz fiihrt. Rot bedeutet, dass er sich im Eingangsbereich des zweiten Raums
aufhalten muss, wo sich die Warte- und Asylzone befindet, die in einer Sackgasse
miindet. Spatestens hier wird Mobilitdt zu Immobilitdt und selbst die Transport-
kisten bleiben stehen. Als grofle Sperrholzplatten formieren sie sich zu Gebau-
den - einem Parlament, einer Schule, einem Gotteshaus, einem Museum. Sie
geben den Stralen ihre Richtung. An der Zuwanderungsstrafle befindet sich das
Parlament, in dem die Geschichte des Ausldndergesetzes, der Aufenthaltstitel
und der Staatshiirgerschaft von 1965 bis 2012 sowie die gesellschaftspolitischen
Debatten der 1960er Jahre bis heute dargestellt sind. Sie reicht von Debatten
iiber den Arbeitsfleif} der Deutschen und Tiirken (1966), den ,Wilden Streik* bei
Ford (1973) tiber die Gefihrdung und Erhaltung des deutschen Volkes (1983), die
Gewalt der tiirkischen Ehre (1985) bis zur Zugehorigkeit des Islams zu Deutsch-
land (2010).

Aus dem Parlament kommend, erreicht man den Marktplatz, auf dem der
Zusammenhang von Migration und Okonomie thematisiert wird. Von der Sta-
bilisierung des deutschen Wirtschaftswunders durch die Gastarbeiter (1960er
Jahre) iiber die deutsche Greencard als Sofortprogramm zur Abdeckung des
IT-Fachkraftebedarfs (2000 und 2004) bis zur Einrichtung der europaischen Blue
Card fiir hochqualifizierte Fachkréfte (2012). Auch der Fufiball gehért in diesen
Kontext. Neben dem Marktplatz liegt die Schule, an ihrer Seite der »Copyshop der
Vorurteile«. Dieser thematisch heterogen strukturierte und doch statische (gewis-
sermafien sesshaft gewordene) zweite Raum endet mit zwei Holzgebduden:
einem Gotteshaus und einem Museum. Geburt und Tod sind die im Gotteshaus
in Bildern und Audioaufnahmen dargestellten sozial verbindenden Themen. Das
Museum im Museum als letztes Gebdaude des zweiten Raums erzahlt die sdchsi-
sche Aus- und Einwanderungsgeschichte vom 16. Jahrhundert bis heute.

Wir befinden uns mit dem Innenminister und der Oberbiirgermeisterin gerade
im Ubergang vom zweiten zum dritten Raum der Ausstellung, als ein Mitglied
des Gestaltungsteams sein Resiimee zieht, dass wir diese Ausstellung gemacht
haben, um iiber Migration und Integration nicht mehr langer sprechen zu miissen.
Denn beides sei ja Normalitdt geworden, wie die Ausstellung zeige. Deutschland
ist seit mehreren Dekaden ein Einwanderungsland, das von Vielfalt und nicht

stanz machte der deutsch-spanische Lyriker José F. A. Oliver auf diese historisch-politische
Tatsache aufmerksam, die seiner Meinung nach in den Debatten um Integration fehle.



1.3 Deutschland. Eine Einwanderungsgesellschaft ohne Kulturgeschichte == 51

von Homogenitat gepragt sei. Dieses Faktum der Einwanderungsrealitit gdlte es
anzuerkennen. Als Mitglied des Kuratorenteams erschreckt mich diese Aussage;
vielmehr bin ich von ihrem Gegenteil iiberzeugt. Ich bin der Meinung, wir diirfen
gar nicht aufhoren dariiber zu sprechen. Nicht, weil einige Wochen nach dem
Ende der Sonderausstellung die Pegida-Demonstrationen im November 2014 in
Dresden beginnen (das konnte damals noch niemand ahnen), und auch nicht,
weil Mitte April 2017 63,1 % von 46,6 % der wahlberechtigten Tiirkeistimmigen in
Deutschland fiir einen Systemwechsel in der Tiirkei stimmen, der das demokra-
tische Parlament und die Zivilgesellschaft entscheidend schwacht, sondern weil
die Ausstellungslogik, ihre dichte und zugleich ephemere Struktur aus Geschich-
ten, an Grenzziehungen, Grenziiberschreitungen, ihre narrative Abfolge gera-
dezu nach einem Weitererzihlen, Wiedererzihlen und Neuerzihlen verlangt.°

Die Ausstellung lasst Fragen zuriick: beispielsweise, wie aus Akteuren, die zu
Beginn der Arbeitsmigration wie Amerikaner genief3en und leben oder politisch
frei sein wollten, sesshafte muslimische Subjekte oder neue Deutsche wurden,
die sich heute wieder als Tiirken definieren.'* Wie Diskussionen iiber Fleif}, Dis-
ziplin und Tragheit zu kulturellen und religiosen Debatten wurden, wie sozial-
strukturelle Rahmungen der Migration und Integration {iber Nation und Religion
zu kulturellen Problemen werden konnten. Und mit Blick auf die Ausstellung:
Wie konnten aus lose zusammengefiigten Kisten zu Beginn der Ausstellung im
zweiten Raum fest verankerte, fixe Gebdude, zu Debatten, Praktiken und 6ffent-
lich sichtbaren religiosen Bekenntnissen werden? Wie wurden aus Mobilitdaten
Immobilitiaten, und aus Immobilititen wieder Mobilitdten? Mit den Worten Bruno
Latours gefragt: »Sobald die Aufgabe erledigt ist, die Mannigfaltigkeit der Exis-
tenzformen zu erkunden, kann eine andere Frage gestellt werden: Welches sind
die Versammlungen dieser Ansammlungen?«.'’?

Die Aussage des Gestalters steht im Widerspruch zur Mehrebenenstruktur
und den Ansammlungen der Ausstellung, zu ihren Fluchtlinien, ihren Assoziati-
onen, zu den Fragen, den Identifikationen und den Konstellationen im Wandel.

170 Beim Begleitbuch zur Ausstellung handelt es sich um ein Worterbuch der Migrationsgesell-
schaft zu Wortern und Begriffen der Migration, die die 6ffentlichen Debatten pragen und gepragt
haben. Von »Ankommen, »Ahnlichkeit«, »Ausldnder, {iber »Bildung«, »Zugehdorigkeit«, »Assi-
milation«, »Diversitdt«, »Erfolg«, »Filme«, »Gepacke, »Religion«, »Statistik« bis »Zukunft« geht
es um Ausdriicke mit je unterschiedlichen Reichweiten, die von Bediirfnissen, Umgangsformen
mit Differenz bis hin zu Ordnungsfragen von heterogenen Gesellschaften reichen. Siehe EzL1/
STAUPE (Hg.) (2014).

171 Siehe hierzu: Kuamis, Sammy (2018): Tiirke in Deutschland. Uber das making of der gréfiten
Minderheit, Produktion des Bayrischen Rundfunks.

172 LATOUR (2010): S. 446.



52 — 1 Einleitung

Sie widerspricht aber auch der Eigenlogik der Kunst:'”> Wie kann eine explizit
kiinstlerische Gestaltung des Themas Migration und der Entitdt einer Einwan-
derungsgesellschaft durch die Ausstellung Das neue Deutschland. Von Migration
und Vielfalt zu einer eindeutigen politischen und klaren reprasentativen Aussage
gerinnen?

Die Nahe von Kunst, Migration und Politik als eine Kommunikation dispara-
ter Ordnungen von politischer und kiinstlerischer Sprache fiihrt im dritten Raum
in ein Dilemma. Denn dieser ist (im Gegensatz zum Nicht-mehr-weitersprechen-
Miissen) von unendlicher Kommunikation geprégt. Es gibt keine Transportkisten
und keine Gebdude mehr. Seine Struktur erhilt dieser letzte Raum durch (inein-
andergreifende, kreuzartig in unterschiedliche Hohen gestaffelte) 30 weifle
Leinwadnde, auf die 30 Fragen projiziert sind. Diese Leinwédnde, aus Kunsttrans-
portkisten gebaut, mit denen Kunstwerke von Museum zu Museum geliefert
werden, sind weder bewegliche Objekte noch sind sie als zusammengefiigte Ein-
heiten erkennbar — ein in der Gestaltung abstrakter, farblich monochromer Raum.

Zum ersten Mal konnen sich die Ausstellungsbesucher setzen. Auf den
Wanden lesen sie Fragen wie: »Wo liegt die Mitte der Gesellschaft?«, »Ist die Erde
eine Mutter?«, »Welche Sdtze haben Sie geprdgt?«, »Wie verhalten Sie sich im
Streit?«, »Was erwarten Sie von Vater Staat?« oder »Wann sind Sie ein Anderer?«.
Antworten auf diese Fragen geben erneut die Neudresdner aus dem ersten Aus-
stellungsraum, aber auch andere, bekannte oder weniger bekannte Personen des
offentlichen Lebens. Anders als bei den Talking-Head-Einstellungen im ersten
Raum sehen wir hier die Akteure in Ganzkérperaufnahme; sie werden neben die
Fragen auf die Wande projiziert. Eine junge Frau antwortet beispielsweise auf
die Frage, welche Satze ihr Leben gepragt hdtten: »Du kannst es besser«, habe
ihre Mutter ihr immer gesagt. Ein Satz, nicht aus einem schwabischen oder einem
amerikanisch-protestantischen Elternhaus, sondern aus einem nigerianisch-
muslimischen. Nach einer Antwort folgt die ndchste Person anderer Herkunft,
die dieselbe Frage beantwortet.

Die Museumsbesucher konnen sich in bestimmte Positionen hineinbewegen,
wollen sie die unterschiedlichen Antworten auf eine bestimmte Frage horen. Von
der Decke hidngen - entsprechend der Anzahl von Wanden und Fragen — Laut-
sprecher herab, die immer nur die Antworten auf die Frage wiedergeben, die in
nachster Blick- und Reichweite zu lesen ist. Gerahmt sind die Lautsprecher mit
Hauben, so dass die Antworten akustisch nur in einen Positionsbereich fallen
und klar verstandlich sind.

173 Mit Eigenlogik der Kunst meine ich hier die Vervielfaltigung von Perspektiven durch eine
besondere dsthetisch-narrative Bearbeitung des Themas, wie sie die Ausstellung auch realisiert.



1.3 Deutschland. Eine Einwanderungsgesellschaft ohne Kulturgeschichte =—— 53

Befindet man sich nicht in der Nahe einer Lautsprecherhaube, kommt einem
der Raum wie ein Babel unendlichen Sprechens mittlerer Lautstarke vor. Dabei
ist die Lautstdrke so geregelt, dass Besucher in den vielen Zwischenrdumen mit
Freunden oder Fremden Gesprache fiihren kénnen. Ein polyphoner, imaginar-
realer und offentlicher Raum als Kontakt- und Begegnungszone, der seine
phonetisch-semantische Ordnung fiir den Besucher durch Bewegung, Positio-
nierung, durch Sehen, Héren und eigenes Sprechen schafft und dabei zugleich
hochgradig geregelt ist und viele Immobilitdten aufweist.

Trotz dieses dritten Raumes stimmen die anwesenden Politiker und der Grof3-
teil des Kuratorenteams der Aussage des Gestalters zu, man brauche {iber dieses
Thema nicht mehr zu sprechen. Dass ich auf diese Irritation — fiir mich zugleich
eine nicht funktionierende 6ffentliche Kommunikation — nicht reagierte, hatte
zwei Griinde: zum einen wollte ich die integrative Stimmung, die sich in der
Gruppe wihrend der Fithrung eingestellt hatte, nicht stéren.””* Zum zweiten kam
mir dieser paradoxe Zustand mit Blick auf die Geschichte der deutsch-tiirkischen
und der deutsch-deutschen Kulturproduktion und in die Geschichte der Debat-
ten (zum Thema der tiirkischen Migration nach Deutschland) sehr vertraut vor:
Kulturelle Merkmale werden in Erzahlungen und Filmen zwar markiert, sollen
aber in Interaktionen und Begegnungen genauso gleichgiiltig sein wie sozial-
strukturelle Funktionsrollen. Fiir die Ausstellung: Deutschland ist zwar vielfaltig,
zugleich ist aber alles gleichgiiltig. Diese Spannungslage ist (neben dem beschrie-
benen Konnex und der ephemeren Bindung von Offentlichkeit und Privatheit)
die zweite zentrale Grundlage der Geschichte der dsthetischen Bearbeitung der
Folgen der Migration in die Bundesrepublik Deutschland.

Dieser Befund gilt selbstverstdandlich unabhdngig von der und iiber die
Ausstellung hinaus: Hark Bohm beispielsweise wollte mit seinem bekanntesten
Film YASEMIN aus dem Jahre 1988 die konfliktbeladene deutsch-tiirkische Vater-
Tochter-Geschichte zwischen der ersten und zweiten Generation weder als eine

174 Vermutlich hétte ich einfach sagen sollen, dass man sich nun wieder die Ausstellung vom
ersten bis zum letzten Raum anschauen miisste, um dem Wandel der Orientierungen, der Mobili-
taten, des Materials, der Grenzziehungen, der Stillstinde, der Sprechweisen und der Identifikatio-
nen und manchmal schwer erkldrbaren Ubergingen von Raum zu Raum, von Debatte zu Debatte
folgen zu kénnen. Denn im dritten Raum wird klar, dass weder der Anfang dieser Geschichte
noch ihr Ende stabil sind, sich immer im Aufbau von Material, Kontakt und Gespréach befinden.
Sie sind auf unterschiedlichste Art lose und verlangen mit den Fragen, die zwischen dem ersten
und dem dritten Raum liegen, nach neuen Rahmungen und neuen Erzdhlformen ihrer Geschich-
ten. Letztlich steht hier die Frage nach dem »Problem der historischen Zeit« zur Disposition, die
nach Panofsky mehreren Bezugssystemen zugleich angehort und aus Wechselwirkungen resul-
tiert. Siehe hierzu: PANOFSKY, Erwin (1992): »Zum Problem der historischen Zeit«. In: Aufsdtze zu
Grundfragen der Kunstwissenschaft, hg. v. Hariolf Oberer, Berlin: Spiess, S. 77-83.



54 —— 1 Einleitung

interkulturelle noch als eine multikulturelle darstellen. Er wollte eine archai-
sche, allgemeingiiltige Geschichte erzdhlen, in der ein Vater aus Sorge um seine
Tochter beginnt, sie vor Fremden, hier: vor den Deutschen, zu schiitzen.'” Seine
Tochter Yasemin verliebt sich jedoch in den gleichaltrigen Deutschen Jan, was
den fiirsorglichen Vater des ersten Filmteils dazu bringt, seine Tochter zur Reise
in die Tiirkei zu zwingen. Auch wenn viele Szenen auf ein transnational und
transkulturell archaisches Erzahlmuster verweisen, ist es die national-kulturelle
Diversifikation, die sich immer wieder durchsetzt und kulturelle Differenz mar-
kiert. Die Rezeption des Films verlduft deswegen anders als intendiert.”® Und es
ist schlief3lich der Regisseur selbst, der letztlich sein universales Anliegen konter-
kariert. Erst durch die Liebesgeschichte mit Jan erfiahrt die »intelligente westeu-
ropdische Frau«, »was es heifdt, eine tiirkische Tochter zu sein«. Am Ende muss
Hark Bohm, ebenso wie der Protagonist Jan, »staunend und hilflos mit ansehen,
wie sich dieser Konflikt [der Ehre] fast gesetzmifig verschérft«.””

Eine andere paradoxe Konstellation finden wir in dem viel beachteten Buch
des deutsch-tiirkischen Autors Yiiksel Pazarkaya Rosen im Frost. Einblicke in die
tiirkische Kultur von 1982. Das Hauptproblem fiir die deutschsprachige Literatur
tlirkischer Provenienz ist — so Pazarkaya — zu dieser Zeit die »auffdllige Benach-
teiligung von Kiinstlern und Autoren mit tiirkischen Namen, was wiederum ein
Indiz dafiir ist, dass Migrantenfamilien im 6ffentlichen Bewusstsein noch unter
der untersten deutschen Bevolkerungsschicht rangieren«.”® Seine Losung: Die
kulturellen Produktionen deutsch-tiirkischer Autoren und Kiinstler miissten
ausschliefilich auf einer allgemein verbindlichen dsthetischen Ebene, nicht auf
einer reprdsentativ kulturellen interpretiert werden. Es miisse darum gehen,
sie in ihrer Praxis und Funktion als Autoren und Kiinstler wahrzunehmen, und
nicht als Vertreter einer anderen Nation. In Rosen im Frost ist das Verlangen nach
Gleichgiiltigkeit deutsch-deutscher und deutsch-tiirkischer Autoren in der 6ffent-
lichen Wahrnehmung allerdings mit einem Aufbau von Differenz verbunden, der
wie bei Bohm paradox wirkt. In lose miteinander verbundenen Aufsadtzen erzahlt
Pazarkaya eine Kulturgeschichte der Tiirkei vom Osmanischen Reich bis zur

175 BoHM, Hark/WEINERT, Rita/RoTH, Wilhelm (1988): »Plddoyer fiir das Erzahlkino. Gespriach
mit Hark Bohm. In: epd Film, April 1988, S. 2-5.

176 Siehe hierzu: EzL1, Ozkan (2013): »Narrative der Integration im Film«. In: Die Integrations-
debatte zwischen Assimilation und Diversitdt, S. 189-212, hier S. 194f.

177 Zitat aus: DVD BoHM, Hark (1988), Yasemin, Zweitausendeins Edition 3, Deutschland.

178 PAZARKAYA, Yiiksel (1989): Rosen im Frost. Einblicke in die tiirkische Kultur, Ziirich: Unions-
verlag, S. 269. Ein Befund, der auch in einer der ersten Studien zu Gastarbeitern in Deutschland
festgehalten wird. Siehe hierzu: BINGEMER, Karl/MEISTERMANN-SEEGER, Edeltrud/NEUBERT, Edgar
(1970): Leben als Gastarbeiter. Gegliickte und mifigliickte Integration, Opladen: Westdeutscher, S. 33.



1.3 Deutschland. Eine Einwanderungsgesellschaft ohne Kulturgeschichte =—— 55

modernen Republik, die von Religion iiber Volkskunde, Film, Literatur bis zur
Teppichkunst reicht und in der er zwei zentrale Aspekte nachweisen mochte: zum
einen, dass die Tiirken modern sind. Diese Modernitdt haben sie zum anderen
durch ihre besondere Fahigkeit erlangt, sich in ihrer Geschichte mit anderen Kul-
turen verschmelzen zu kdonnen, weshalb auch die Verschmelzung mit der deut-
schen Kultur den Tiirken gelingen wird.””® Die Problematik, die sich bei Bohm
und Pazarkaya zeigt, ist jene, vor der auch die Multikulturalisten der 1980er und
1990er Jahre stehen. Die Ethnizitdt des Anderen soll als Anderssein verstanden
werden und darf dennoch nicht im sozialen Prozess als »Ressource der Unter-
scheidung (d. h. der Diskriminierung im negativen wie auch im positiven Sinn)«
gebraucht werden.'®°

Die narrative Zuschreibung und das Verhiltnis von Normalisierung und Dif-
ferenzierung findet erst eine Dekade spater statt. Fatih Akin plant seinen viel-
pramierten Film GEGEN DIE WAND urspriinglich nicht als Tragddie, sondern als
Komodie.'® Der urspriingliche Arbeitstitel lautete: WAS TUN, WENN’S BRENNT.'#?
Die Geschichte einer jungen tiirkischen Frau, die mittels einer Scheinehe mit
einem tiirkischen Mann versucht, in einer verdeckt rebellischen Form den tra-
ditionellen Erwartungen der Eltern zu entkommen. Mit humorvollen Szenen -
die Eltern zu Besuch beim frischvermahlten Paar — sollte die essenzialisierende
Kulturzuschreibung eines tiirkischen Ehrenkodexes konterkariert werden. Durch
ein gemeinsames Lachen mit und iiber die Protagonisten sollten vermeintlich
kulturelle Differenzen nivelliert werden, um auf die transkulturellen Gemein-
samKkeiten der sozialen Einheit »Familie« aufmerksam zu machen.'® Eine solche

179 Vgl. PAZARKAYA (1989): S. 16.

180 Vgl. RADTKE, Frank-Olaf (1998): »Lob der Gleich-Giiltigkeit. Die Konstruktion des Fremden
im Diskurs des Multikulturalismus«. In: Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der Alten
Welt?, hg. v. Ulrich Bielefeld, Hamburg: Hamburger Edition, S. 79-98, hier S. 92. Dieses dicho-
tom und paradox strukturierte Spannungsfeld zwischen Differenz und Gleichgiiltigkeit variiert
je nach »historischer Zeit«, je nach gesellschaftspolitisch-narrativer Rahmung. Die genannten
Beispiele sind besonders fiir die 1980er Jahre reprasentativ.

181 AKIN, Fatih (2003): Gegen die Wand, Spielfilm, Corazon International, Deutschland.

182 Siehe hierzu: AKIN, Fatih (2003): »Audiokommentar des Regisseurs zu seinem Film Gegen
die Wand«. In: ders.: Gegen die Wand, Corazon.

183 Es ist gut méglich, dass Akin in seinen Uberlegungen zu dieser Geschichte an den — zehn
Jahre vor GEGEN DIE WAND mit dem Goldenen Bdren ausgezeichneten — Film THE WEDDING BAN-
QUET (1993) seines amerikanisch-taiwanesischen Kollegen Ang Lee gedacht hat. Denn in diesem
Film steht ganz dhnlich eine geplante Scheinehe zwischen einem homosexuellen Taiwaner und
einer taiwanesischen Malerin im Vordergrund; sie soll den Eltern des Mannes seine homosexu-
elle Beziehung zu einem Amerikaner verheimlichen. Die Eltern kommen aus Taiwan zu Besuch
nach New York, um die designierte Schwiegertochter kennenzulernen. Die Zusammenkunft un-
terschiedlicher Lebensmodelle zwischen selbst gewdhlten Lebensentwiirfen und tradierten Nor-



56 —— 1 Einleitung

humoristische Bearbeitung des Ehrenkodexes war — nach eigener Aussage Fatih
Akins — nach den Ereignissen des 11. September und seiner unmittelbaren gesell-
schaftspolitischen Folgen unmdéglich. Die neuen Sprechweisen iiber das Eigene
und Fremde erforderten eine andere Bearbeitung des Themas.'®* Die Komddie
WAS TUN, WENN’S BRENNT wurde zur Tragddie GEGEN DIE WAND, einem Drama
mit identischer Story, das dem »Clash of Cultures« mit einem »Clash of Desires«
begegnet.'®

Von diesem einen Zwang, auf Offentlichkeit und neue Sprechweisen reagie-
ren zu miissen, erzahlt Jahre darauf in luzider Weise auch Feridun Zaimoglu. In
einer bekannt gewordenen Dokumentation mit dem Titel GANZ OBEN. TURKISCH.
DEUTSCH. ERFOLGREICH (als Gegenerzihlung zu Giinter Wallraffs Ganz unten
von 1985), portraitiert der Dokumentarfilmer und Theaterregisseur Neco Celik
den deutschen Autor Feridun Zaimoglu als einen der oben Angekommenen. Auf
Celiks Frage, warum er denn nicht vom Thema »Migration« lassen kénne, wo er
es doch in die deutsche Hochkultur geschafft und sich integriert habe, antwortet
der Autor: »Klar. Ich konnte hier jetzt Seite fiir Seite schreiben und der literari-
schen Tatigkeit in seinem Alltag im Allgemeinen nachgehen, aber [ldngere Pause]
ich kann nicht«.'® Und auch der deutsch-tiirkische Schauspieler Adnan Maral,
der mit der erfolgreichen Serie TURKISCH FUR ANFANGER (2006—2008) bekannt
wurde (in der er als tiirkeistimmiger deutscher Kriminalkommissar einen Fami-
lienvater einer deutsch-tiirkischen Patchworkfamilie spielt), hielt vor ein paar
Jahren fest: Er spiele diese Rollen eigentlich nur, um sie irgendwann nicht mehr
spielen zu miissen.”®” Die Sehgewohnheiten deutscher Fernsehzuschauer, die
Gesetzmafigkeiten des Marktes, der Wunsch, wieder eine Hauptrolle zu spielen
und weitersprechen zu wollen, fiihren jedoch dahin, dass Adnan Maral in seiner
ndchsten Multikultikomddie HANS MIT SCHARFER SOSSE von 2013 erneut den tiir-
kischen Familienvater spielt.'®® Allein diese Beispiele zeigen eindriicklich, wie
sozialstrukturelle, 6konomische und kulturelle Motivationen ineinander ver-
schrankt sind.

men fingt Lee in seinem Film humoristisch und subtil auf. Siehe LEE, Ang (1992): Hsi Yen — The
Wedding Banquet, Spielfilm, Central Motion Pic./ Good Machine, Taiwan/USA.

184 Siehe hierzu: Audiokommentar von Fatih Akin zu Gegen die Wand, Corazon Verleih 2003.
185 Siehe hierzu: EzLi, Ozkan/KimmicH, Dorothee/ WERBERGER, Annette (2009): Wider den
Kulturenzwang. Migration, Kulturalisierung und Weltliteratur, Bielefeld: transcript, S. 11.

186 CELIK, Neco (2007): Ganz oben. Tiirkisch. Deutsch. Erfolgreich, Dokumentation, ave Filmpro-
duktion GmbH, 3Sat.

187 Aus: Eins und Eins. Adnan Maral, Schauspieler, Bayrischer Rundfunk Sendung vom 19.09.2014,
nachzuhéren auf: http://www.br.de/radio/bayern2/gesellschaft/eins-zu-eins-der-talk/adnan-maral-112.
html (16.08.2016).

188 ALAKUS, Buket (2013): Einmal Hans mit scharfer SofSe, EuroVideo Medien, Deutschland.


http://www.br.de/radio/bayern2/gesellschaft/eins-zu-eins-der-talk/adnan-maral-112.html
http://www.br.de/radio/bayern2/gesellschaft/eins-zu-eins-der-talk/adnan-maral-112.html

1.4 Stand der Forschung: Angekommen in Literatur und Film =——— 57

Das Sprechen iiber Differenz und ihre Anerkennung sind eng aneinander
gekoppelt, folgen aber unterschiedlichen Logiken. Wenn man weitersprechen
will, verlangt die Anerkennung (einer anderen Kultur oder die Tatsache, dass
man in einer multikulturellen oder einer Einwanderungsgesellschaft lebt) nach
ihrer Begrenzung, Verortung und Positionierung. Es ist ein paradoxes und anta-
gonistisches Verhiltnis, wie es sich explizit in der Ausstellung Das neue Deutsch-
land. Von Migration und Vielfalt und in den aufgezeigten Beispielen aus Literatur
und Film zeigt. Es geht aus einem besonderen Verhaltnis mikro- und makropoliti-
scher Strukturen hervor, die sich in den pragenden Narrativen biindeln.

Dieses Verhiltnis ist neben der konstitutiven Verbindung von Sprechen und
Offentlichkeit die zweite Grundlage, die am Anfang dieser Studie steht und auf
die ich mich in meinen Text- und Filmanalysen immer wieder werde beziehen
konnen. Beide Aspekte resultieren aus einem Mangel an Fiirsprache und Repra-
sentation; aus einer Storung erzahlter kultureller und politischer Entwicklung.
Ob und wie die wissenschaftliche Forschung diese beiden Grundlagen und den
im Prolog skizzierten Wandel der dsthetischen und zugleich politischen Narrative
in Literatur und Film deutsch-tiirkischer Provenienz beschrieben hat, darum soll
es im folgenden Kapitel gehen.

1.4 Stand der Forschung: Angekommen in Literatur und Film

Es gibt wahrscheinlich keine Literatur und keine Filmkultur deutscher Pragung,
deren Rezeption in Feuilleton und Forschung so intensiv an der Unterscheidung
Dokumentation/Fiktion gemessen wurde wie die deutsch-tiirkische. Soll man die
Produktionen mehr an ihren Inhalten messen, an ihren Themen oder der Dar-
stellung tiirkischen Lebens in Deutschland? Sind die Autoren, Regisseure und
Protagonisten als Fiirsprecher fiir untere Schichten, fiir eine andere Ethnie, eine
andere Kultur zu betrachten oder sind sie keine Reprdasentanten, und ihre Arbei-
ten sind allein an ihrem dsthetischen Wert und ihrer kiinstlerischen Qualitit zu
messen? In aktuelleren Begrifflichkeiten: Stehen sie fiir einen intermedidren,
inter- oder transkulturellen Raum, fiir eine mixed zone, die deskriptiv und beson-
ders praskriptiv neue Formen kultureller, transkultureller Verhandlungen, euro-
pdischer wie auch postmigrantischer Projektionen aufzeigt?

Die Forschung zu Literatur und Film hat diese Fragen friih beantwortet und
beantwortet sie noch heute. Ebenso wie im kurz skizzierten, komplexen dialo-
gischen Verhiltnis von Autoren, Regisseuren und Offentlichkeit zielen auch in
diesem Bereich Emanzipation und Entwicklung in Richtung Qualitdt und Kom-
petenz, jedoch mit sehr unterschiedlichen Ausrichtungen. Wie im Folgenden
gezeigt wird, reichen sie von Kunst als vermittelnder Instanz zwischen unter-



58 — 1 Einleitung

schiedlichen sozialen Einheiten wie Mehrheit und Minderheit, tiber Kunst als
Kritik von gesellschaftlichen und nationalen Einheitsvorstellungen, iiber die ana-
lytische Beschreibung deutsch-tiirkischer Literatur und des deutsch-tiirkischen
Films als transkulturelle oder interkulturelle Einschreibung in nationale Litera-
tur- und Kulturgeschichten, neuen Identitdtskonstruktionen, Projektionen einer
postmigrantischen Gesellschaft bis hin zu aktuellen Arbeiten, in denen versucht
wird, diverse Herkiinfte nationaler Kinematographien (Tiirkei u. Deutschland)
polyzentrisch zusammen zu fithren.*®®

In einer der ersten systematischen Analysen deutsch-tiirkischer Literatur
meint Monika Frederking entgegen der in den 1970er und 1980er Jahren verbrei-
teten Auffassung, die »authentische« Gastarbeiterliteratur weise keine besondere
literarische Qualitdt auf, dass die Literatur von Migranten sehr wohl »literarisch
ambitioniert« *° sei. In der narrativen Diktion der 1980er Jahre hilt sie zudem
fest, dass diese Literatur neben ihrer dsthetischen Qualitdt zugleich eine vermit-
telnde Funktion zwischen der »dominanten deutschen und der eigenen Natio-
nalitdt« der Arbeitsmigranten einnehme. Im Fokus der Literaturanalysen steht

189 Fiir viele: FREDERKING, Monika (1985): Schreiben gegen Vorurteile, Berlin: Express Editi-
on. SIEDEL, Elisabeth (1986): »Zwischen Resignation und Hoffnung. Tiirkische Autoren in der
Bundesrepublik«. In: Die Welt des Islams 26: 1/4, S. 106-123. Siehe auch: ACKERMANN, Irmgard
(1984): »Integrationsvorstellungen und Integrationsdarstellungen in der Auslidnderliteratur«.
In: Zeitschrift fiir Literaturwissenschaft und Linguistik 56, S. 23-39. GOKTURK, Deniz (2000a):
»Turkish Women on German Streets. Closure and Exposure in Transnational Cinemac. In: Space
in European Cinema, hg. v. Myrto Konstantarakos, Exeter, Portland: Intellect, S. 6476, hier S. 68.
SEYHAN, Azade (2001): Writing outside the Nation, New Jersey: Princeton University Press. Siehe
auch: ADELSON, Leslie (2005): The Turkish Turn in Contemporary German Literature. Towards a
New Critical Grammar of Migration, London: Palgrave Macmillan. STRANAKOVA, Monika (2008):
Literarische Grenziiberschreitungen. Fremdheits- und Europa-Diskurs in den Werken von Barbara
Frischmuth, DZevad Karahasan und Zafer Senocak, Tiibingen: Stauffenburg. NEUBAUER, Jochen
(2011): Tiirkische Deutsche. Kanakster und Deutschléinder. Identitit und Fremdwahrnehmung in
Film und Literatur: Fatih Akin, Thomas Arslan, Emine Sevgi Ozdamar, Zafer Senocak und Feri-
dun Zaimoglu, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann. YILDIz, Yasemin (2012): Beyond the Mo-
ther Tongue. The postmonolingual Condition, Fordham University Press. HOFMANN, Michael
(2013): Deutsch-tiirkische Literaturwissenschaft, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann. UYSAL
UNALAN, Saniye (2013): Interkulturelle Begegnungsriume. Neue Identitditskonstruktionen in der
tiirkisch-deutschen Gegenwartsliteratur. Studien zur deutsch-tiirkischen Literatur und Kultur,
Bd. 5, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann. GEISER, Myriam (2015): Der Ort transkultureller Li-
teratur in Deutschland und in Frankreich. Deutsch-tiirkische und frankomaghrebinische Literatur
der Postmigration, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann. ALKIN, Omer (2019): Die visuelle Kultur
der Migration. Geschichte, Asthetik und Polyzentrierung des Migrationskinos, Bielefeld: transcript.
BAYRAK, Deniz/DING, Enis/EKINCI, Yiiksel/REININGHAUS, Sarah (2020): Der Deutsch-Tiirkische
Film. Neue kulturwissenschaftliche Perspektiven, Bielefeld: transcript.

190 Siehe: FREDERKING (1985): S. 2.



1.4 Stand der Forschung: Angekommen in Literatur und Film =—— 59

in den 1980er Jahren die Vermittlung von Migrationserfahrung.’®® Beim bereits
erwahnten Kolloquium Deutsche Literatur von Autoren nichtdeutscher Mutter-
sprache von 1984 wurden beispielsweise die deutschen Teilnehmer explizit
darum gebeten, »sich mit eigenen Auflerungen und Deutungen« zuriickzuhalten.
»Ihre Aufgabe war es eher, Fragen zu stellen, zuzuhéren und den Uberlegungen
der ausldndischen Autoren sympathische Resonanz zu verschaffen.«'*> Dagegen
bestimmte die nationale Diversifikation von Autoren und ihre Aufteilung in
Gruppen sozialer Mehr- und Minderheit die Wahrnehmung deutschsprachiger
Literatur nicht-deutscher Provenienz in den 1980er Jahren. Begriffe wie »Ausladn-
derliteratur« und »Migrantenliteratur« entstehen zu dieser Zeit. Ihre Verwendung
zielt auf Vermittlung und darauf, sichtbar zu machen, »dass sich Themen und
Erfahrungen« auf deutscher wie auch auf ausldndischer Seite »hier und dort
iiberlappen, Schwierigkeiten der Produktion und Distribution gleichen und
gemeinsame Gruppenbildungen entstehen kénnen«.'*

Vom Vermittlungsansatz, von der Gruppenperspektive und der nationalen
Rahmung entfernt sich die wissenschaftliche Reflexion zu Literatur und Film
deutsch-tiirkischer Provenienz zu Beginn der 1990er Jahre. Besonders die ameri-
kanische Germanistik mit Arbeiten von Azade Seyhan, Deniz Goktiirk und Leslie
Adelson — um nur die prominentesten Vertreterinnen zu nennen — macht mit
ihren Forschungen zur subjektgesteuerten Dialogizitit (Seyhan), zum Ubergang
vom subnationalen Schreiben und Filmen zum transnationalen (Goktiirk) oder
mit dem Manifest gegen das Dazwischen (Adelson) auf einen Paradigmenwechsel
in Literatur und Film aufmerksam.'* Dieser habe sich in der Literatur mit Beginn
der 1990er und im Film seit Mitte der 1990er Jahre in der Darstellung der Akteure
manifestiert: Wenn in den 1970ern und 1980ern noch passive Leidensgeschich-
ten die Erzahlungen beherrschten, Mehrheits- und Minderheitsgesellschaften

191 Ebd., 131f. Siehe hierzu auch: ACKERMANN (1984).

192 ACKERMANN/WEINRICH (Hg.) (1986): S. 9f. Der Begriff Resonanz wird heute dagegen nicht
mehr im spezifischen Zusammenhang von Mehrheit und Minderheitsgesellschaft wie in den
1980er Jahren verwendet. Heute ist fiir den Soziologen Harmut Rosa Resonanz ein Begriff, der
theoretisch im gesamtgesellschaftlichen Zusammenhang zu verwenden und zu gebrauchen ist,
um wieder eine Soziologie der Weltbeziehung denken zu kénnen. Siehe hierzu: Rosa, Hartmut
(2018): Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin: Suhrkamp.

193 KREUZER, Helmut (1984): »Gastarbeiter-Literatur, Ausldnder-Literatur, Migranten-Literatur?
Zur Einfiihrung«. In: Zeitschrift fiir Literaturwissenschaft und Linguistik 56, S. 7-10, hier S. 7.

194 Vgl. SEYHAN (2001); GOKTURK, Deniz (2000b): »Migration und Kino. Subnationale Mitleids-
kultur oder transnationale Rollenspiele?«. In: Interkulturelle Literatur in Deutschland. Ein Hand-
buch, hg. v. Carmine Chiellino, Stuttgart, Weimar: Metzler, S. 329-347. Siehe auch: ADELSON, Les-
lie (2003): »Against Between. A Manifesto«. In: Zafer Senocak, hg. v. Tom Cheeseman, Karen E.
Yesilada, Cardiff 2003, S. 130-141.



60 —— 1 FEinleitung

dabei klar getrennt waren, haben wir es seit den 1990ern bis heute mit aktiven
und hybriden Akteuren zu tun. Selbstbestimmtes Auftreten und Parodisierungen
kultureller Zuschreibungen stellen die Leitunterscheidung von Mehrheits- und
Minderheitsgesellschaft in Frage.* Ermoglicht werden diese Prozesse durch
vermeintlich dsthetisch komplexere Erzdahlungen. An die Stelle der Vermittlung
zwischen zwei scheinbar sozial homogenen Einheiten tritt die Artikulation von
Differenz, ein dritter Raum, der nunmehr als »Ort des Umdenkens« beschrie-
ben wird.'®® Dieser sei in den Texten und Filmen der 1970er und 1980er Jahre
nicht zu finden, da diese die Folgen der Migration nicht als komplexe hybride
Entitét, sondern als Resultat bindrer kultureller Oppositionen verhandelten.'”
Und tatsédchlich halten Monika Frederking und viele andere fest, dass trotz aller
individueller, kollektiv-individueller und satirischer Dispositionen das Struktur-
element der Literatur und des Films der 1970er und 1980er Jahre Bindroppositio-
nen und Dichotomien seien, die Migrationsliteraturen insgesamt auszeichnen
wiirden.'® Deutsche und tiirkische Gemeinschaften seien hier klar voneinander
getrennt und jede habe ihre eigene Sprache und Kultur, die im Falle der Arbeits-
migranten und ihrer Kinder nicht mit dem Einwanderungsland verbunden seien,
sondern mit dem Herkunftsland Tiirkei. Gegen diese vermeintliche Einheit von
Territorium, Sprache, Kultur steht die Literatur- und Filmproduktion der 1990er
Jahre, welche die deutschen und tiirkischen Elemente auf sprachlicher und sozia-
ler Ebene zusammenfiihrt.

Daher konzentriert sich der {iberwiegende Grofdteil der Forschungen von
Mitte der 1990er Jahre bis heute besonders auf Literatur und Film der 1990er und
2000er Jahre. Theoretische und kulturelle Konzepte wie das der »Transnationali-

195 Vgl. MANDEL, Ruth (2008): Cosmopolitan Anxieties. Turkish Challenges to Citizenship and
Belonging in Germany, Durham, London: Duke University Press, S. 21 und S. 312f.

196 Vgl. fiir viele: MANI, Venkat (2007): Cosmopolitical Claims. Turkish-German Literatures from
Nadolny to Pamuk, Iowa City: University of Iowa Press, S. 188. SEYHAN (2001): S. 5. SEESSLEN,
Georg (2000): »Das Kino der doppelten Kulturen. Le Cinema du Métissage«. In: Zeitschrift des
Evangelischen Pressedienstes der Evangelischen Publizistik 17: 12, S. 22-29, hier S. 23. LOSER, Claus
(2004): »Berlin am Bosporus. Zum Erfolg Fatih Akins und anderer tiirkischstimmiger Regisseure
in der deutschen Filmlandschaft«. In: Apropos: Film. Das Jahrbuch der DEFA-Stiftung, Berlin,
S. 129-147, hier S. 134. DAYIOGLU-YUCEL, Yasemin (2005): Von der Gastarbeit zur Identitditsarbeit.
Integritditsverhandlungen in tiirkisch-deutschen Texten von Senocak, Ozdamar, Agaoglu und der
Online-Community vaybee!, Gottingen: Universitatsverlag, S. 27. ADELSON (2005): S. 40. NEUBAU-
ER, Jochen (2011): Tiirkische Deutsche, Kanakster und Deutschldnder. Identitdt und Fremdwahr-
nehmung in Film und Literatur. Fatih Akin, Thomas Arslan, Emine Sevgi Ozdamar, Zafer Senocak
und Feridun Zaimoglu, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 4, S. 197.

197 Siehe hierzu: GOKTURK (2000a): S. 68.

198 FREDERKING (1985): S. 6. Siehe auch: SIEDEL (1986): S. 113.



1.4 Stand der Forschung: Angekommen in Literatur und Film =— 61

tat«'®®, der »Global Flows«, der »Hybriditét« als postnationale Lokalisierungen®°°
und »Identitit als Prozess«*** sind auf diese Weise in die Beschreibung von Lite-
ratur®® und Film*® gelangt. In den genannten Arbeiten werden Literatur und
Film zum einen als Problematisierung und Kritik*** nationaler Homogenisierun-
gen und zum anderen in ihrer Praxis als »creating alternative prescriptions for
identity, agency and solidarity« beschrieben, die als »imaginary homelands«*®
auflerhalb der Nationen »between histories, geographies and cultural practices«
entstehen und so neue Orte fiir kulturwissenschaftliche Theorie und Praxis
erschlielen.?®® Leitmedien dieser Kritik sind eine #sthetisch verfremdete deut-
sche Literatursprache, wie beispielsweise in den bekannten Literaturen von
Emine Sevgi Ozdamar, Feridun Zaimoglu und Zafer Senocak, eine Darstellung
peripherer deutscher Stadtmilieus und mit ihnen verbundene Akteure, die
deutsch und tiirkisch zugleich sind. So brechen in die deutsche Sprache und an
deutschen Orten transnationale Bindungen ein, indem Differenz-Erfahrungen
der Migration durch sprachliche Verfremdungstechniken in Das Leben ist eine

199 GLICK-SCHILLER, Nina/BAScH, Linda/BLANC-SZANTON, Christina (1992): »Transnationalism:
A new analytic Framework for understanding Migration. Race, Class, Ethnicity, and Nationalism
reconsidered«. In: Annals of the New York Academy of Sciences 645, S. 1-24. Siehe auch zu Trans-
nationalitdt: FAIST, Thomas (2000): »Jenseits von Nation und Postnation. Eine neue Perspektive
fiir die Integrationsforschung«. In: ders.: Transstaatliche Rdume. Politik, Wirtschaft und Kultur in
und zwischen Deutschland und der Tiirkei, Bielefeld: transcript, S. 339-394. BORDWELL, David/
THOMPSON, Kristin (2012): Film Art. An Introduction, 10. Aufl., New York: McGraw-Hill.

200 Vgl. APPADURALI, Arjun (1996): »Postnational Locations«. In: ders.: Modernity at large. Cultu-
ral Dimensions of Globalization, Minneapolis, London: University of Minnesota Press, S. 178-200.
Siehe auch: BHABHA, Homi (1994): »Dissemination. Time, narrative and the margins of the mo-
dern nation. In: ders.: The Location of Culture, New York: Routledge, S. 139-170.

201 KoNUK, Kader (2001): Identitditen im Prozess. Literatur von Autorinnen aus und in der Tiirkei
in deutscher, englischer und tiirkischer Sprache, Essen: Die Blaue Eule.

202 Fiir viele: SEYHAN (2001). Siehe auch: KONUK (2001). ARENS, Hiltrud (2002): Kulturelle Hyb-
riditdt in der deutschen Minoritdtenliteratur der achtziger Jahre, Tiibingen: Stauffenburg.

203 Siehe hierzu: NaFicy, Hamid (2001): An Accented Cinema. Exilic and Diasporic Filmmaking,
New Jersey: Princeton University Press. GOKTURK, Deniz (2000b): »Migration und Kino. Subnati-
onale Mitleidskultur oder transnationale Rollenspiele?«. In: Interkulturelle Literatur in Deutsch-
land. Ein Handbuch, hg. v. Carmine Chiellino, Stuttgart, Weimar: Metzler, S. 329-347. Siehe auch:
GOKTURK (2000a); MENNEL, Barbara (2002): »Bruce Lee in Kreuzberg and Scarface in Altona.
Transnational Auterism and Ghettocentrism in Thomas Arslan’s Brothers and Sisters and Fatih
Akin’s Short Sharp Shock«. In: New German Critique 87, S. 133-156.

204 Siehe: SEYHAN (2001); GOKTURK (2000a): S. 66.

205 RUSHDIE, Salman (1991): Homelands of Imaginary. Essays and Criticism 1981-1991, London:
Granta Books.

206 SEYHAN (2001): S. 10. NAFICY, Hamid (2000): An Accented Cinema. Exilic and Diasporic Film-
making, Princeton: Pronceton University Press, S. 10-39.



62 —— 1 Einleitung

Karawanserei (1992), in der Kanak Sprak (1995) dsthetisch gestaltet werden oder
in den Filmen KURZ UND SCHMERZLOS (1998) und GESCHWISTER (1997) durch die
Protagonisten in Sprache, Auftritt und Habitus artikuliert werden.?*” Diese Form
vielfaltiger Ermachtigung stellt Fantasmen einheitlicher Nationalkulturen oder
-literaturen grundlegend in Frage.?°®

Neben den sprachlich-dsthetischen Verfremdungen spielt fiir diese Literatur
und auch fiir den deutsch-tiirkischen Film, der ab Mitte der 1990er Jahre einen
aufderordentlichen Boom erfihrt, die Mobilitdat von Akteuren und Orten eine her-
ausragende Rolle.?* Die Akteure befinden sich im Transit, ohne einen »Ursprung«
in der Herkunft und ohne eine Heimat in der Ankunft zu haben. »Routes/roots are
subject to constant negotiation, home and belonging become difficult to determine,
and we understand that there is >no place like Heimat.«*'° Anstelle einer Integra-
tion in eine neue Nationalliteratur biete diese Literatur und der Film eine alterna-
tive Sprache fiir »identity, agency and solidarity« an, die Seyhan als ein paranati-
onales »complex signifying system« beschreibt.”** Dabei handelt es sich um eine
neue, postnationale Form der Organisation, die mehr »diverse, more fluid, more
ad hoc, more provisional, less coherent, less organized, and simply less implicated
in the comparative advantages of the nation state« ist.”*> Diese Alternative zu nati-
onalen Identitdten werde durch eine Generation von Autoren und Filmemachern

207 Vgl. Bay, Hansjorg (1999): »Der verriickte Blick. Schreibweisen der Migration in Ozdamars
Karawanserei Roman. In: Sprache und Literatur, 30:83, S. 29-46. Siehe auch: EzL1, Ozkan (2009):
»Von der interkulturellen zur kulturellen Kompetenz«. In: Wider den Kulturenzwang, S. 207-230.
208 Vgl. EGELHAAF, Martina (2005): »Verortungen. Rdume und Orte in der transkulturellen
Theoriedebatte und in der neuen tiirkisch-deutschen Literatur im transnationalen Kontext«,
DFG-Symposium 2004, Stuttgart, Weimar: Metzler, S. 745-768, hier S. 762.

209 Vgl. GOKTURK, Deniz (2004): »Strangers in Disguise. Role-Play beyond Identity Politics in
Anarchic Film Comedy«. In: New German Critique, No. 92, Special Issue on: Multicultural Ger-
many: Art, Performance and Media, S. 100-122. Siehe auch: BAy (1999). Insgesamt erfahren die
Mobilitat von Akteuren und Transitorte aus kulturtheoretischer Perspektive eine besondere po-
sitive und emanzipatorische Diktion. Siehe hierzu: FLUSSER, Vilém (1994): Von der Freiheit des
Migranten. Einspriiche gegen den Nationalismus, K6ln: Bollmann. AUGE, Marc (1992): Non-Lieux.
Introduction a une anthropologie de la surmodernité, Paris: Editions du Seuil. Auf den Konnex
von Mobilitdt als Durchquerung heterogen strukturierter Transitraume durch einen Akteur mit
dessen emanzipatorischer Entwicklung als eine Bewegung von einer Identitatsoffenheit zu einer
Ich-Stirke macht Hansjérg Bay in seiner Analyse von Ozdamars Roman Das Leben ist eine Kara-
wanserei aufmerksam. Siehe BAy (1999): S. 39.

210 GOKTURK (2000b): S. 65.

211 SEYHAN (2000): S. 7 und S. 14.

212 APPADURAIL Arjun (1996): Modernity al Large. Cultural Dimensions of Globalization, Minne-
apolis, London: University of Minnesota Press, S. 168.



1.4 Stand der Forschung: Angekommen in Literatur und Film =—— 63

ermoglicht, deren Arbeitssprache nicht mehr die Muttersprache ist.>*> An anderer
Stelle wird das Kino dieser Regisseure als ein »accented cinema« bezeichnet. Ihre
Spezifizitdt driicke diese Filmkunst mit einem besonderen Akzent aus, der eng an
die Migrationserfahrungen der Regisseure gekoppelt sei.”**

Ab 2005 erfihrt der Zustand des »in-between« nach der Vermittlung der
1980er und der Politik der Differenz der 1990er eine weitere spezifische Rahmung,
die uns zur Ausstellung Das neue Deutschland. Von Migration und Vielfalt zuriick-
fiihrt. In ihrem Hauptwerk The Turkish Turn in Contemporary German Literature
hilt Leslie Adelson im Gegensatz zu Azade Seyhan fest, dass die Uberschreitung
nationaler und kultureller Grenzen nicht das eigentliche konstitutive Element
der deutsch-tiirkischen Kulturproduktion sei, sondern ihre Einschreibung in die
deutsche Kulturgeschichte. Sie finde nicht auferhalb und im »in-between« statt.
Vielmehr habe sie sich in der »historical culture of Germanyx« situiert.”*> Adelson
konstatiert mit dem narrativ-dsthetischen Wandel ab den 1990ern zwar auch eine
Transnationalisierung in der Literatur, die jedoch »new modes of orientation in
German literature« mit sich gebracht habe. Denn

[c]ultural contact today is not an »intercultural encounter« that takes place between German
culture and something outside it, but something happening within German culture between
the German past and the German present. Turco-German literature has been making forays
into this unfamiliar territory for some time now, but the imaginative complexitiy of this
cultural endeavor has gone largely unrecognized to date.”*

Ganz dhnlich beschreibt Tom Cheeseman die deutsch-tiirkische Literatur als eine
kosmopolitische »extension of the concept of germanness«*”. Dass die soziale
Folge der Migration nicht weitere Migration, sondern »settlement« sei, zeige im
Besonderen die deutsch-tiirkische Literatur der ersten Dekade des 21. Jahrhun-
derts.”*® Auch Venkat Mani verortet das kosmopolitische Element der deutsch-
tiirkischen Kulturproduktion in ihrer Frage nach Heimat und Zugehorigkeit.”
Und auch wenn Yasemin Yildiz in ihrer feinen Studie Beyond the Mother Tongue
gegen das Konzept der Muttersprache, das eine »enge korperliche und familidre
Verbindung zwischen Individuum, Sprache und Nation suggeriert«, eine »postmo-

213 Ebd,, S. 8.

214 Vgl. NAFICY (2000): S. 17.

215 ADELSON (2005): S. 9.

216 ADELSON, Leslie (2003): »Against Between: A Manifesto«. In: New Perspectives on Turkey
28, 29, S. 19-36, hier S. 23.

217 CHEESEMAN (2007): S. 10-32, S. 38 und S. 196.

218 Vgl. ebd., S. 39.

219 MANI (2007): S. 184.



64 —— 1 Einleitung

nolingual condition« setzt?*°, geht es bei ihr auch nicht darum, mit einer neuen

transkulturellen Literatur gegen die deutsche Sprache zu opponieren. Sondern
die deutsche Sprache im Gegenteil zu »umarmenc, wie es Yildiz in den produktiv
dsthetischen Auseinandersetzungen zwischen eigen und fremd in den Literatu-
ren von Franz Kafka, Theodor Adorno, Emine Sevgi Ozdamar, Yoko Tawada und
Feridun Zaimoglu in Beyond the Mother Tongue zeigt.*** Insgesamt wird in der For-
schung so eine Bewegung von einer »literature of migration« zu einer »literature of
settlement« in unterschiedlichsten Formen konstatiert. Diese integrationstheore-
tisch fast schon klassisch anmutende Bewegung von einer nicht enden wollenden
Mobilitdt und Flut von Akteuren und Orten als einer gesellschaftsverdndernden
Kraft zur Ankunft in einer kosmopolitisch nationalen Literatur, in einer »disag-
gregated Mother Tongue«*? hat auch in der deutschsprachigen Forschung sein
Pendant. Allerdings wird, im Unterschied zur englischsprachigen Wissenschaft, fiir
die Literatur und Film seit einigen Jahren substantiell ihren Beitrag zur deutschen
Kulturgeschichte leisten, in der deutschsprachigen Forschung zu deutsch-tiirki-
schen Kulturproduktionen nicht explizit nach der »deutschen« kosmopolitischen
Kulturproduktion gefragt. Vielmehr hat sich der Ansatz einer »interkulturellen
Literaturwissenschaft« durchgesetzt, bei der neben renationalisierenden Interpre-
tationen zugleich reessenzialisierende??® stehen. Die deutsch-tiirkische Literatur
und der Film werden als ein »zentrale[r] Begegnungsraum des Interkulturellen in
Deutschland« definiert, der »dezidiert [...] die Uberwindung klischeehafter Bilder
des Deutschen wie des Tiirkischen« ermégliche.”** Oder aber der Film wird als ein
Abbau nationaler Stereotypisierungen begriffen.*?

Wenn wir Deutschen einmal gelernt haben werden, dass es keine Vorteile bringt, im
geschlossenen Raum einer Leitkultur-Debatte zu verharren, dass es vielmehr besser ist, mit
der frischen Luft Unreines und Bastardisiertes in unsere Atmosphare einzulassen, um deren
Sterilitat zu {iberwinden, dann werden wir einem Autor wie Zafer Senocak in unserer Litera-
tur und Kultur den Platz einrdumen, der ihm gebiihrt.??

220 Siehe hierzu: YiLp1z (2012): S. 4.

221 In der Conclusio zu ihren Analysen konstatiert Yildiz, dass »contrary to expectations, [the
title] Beyond the Mother Tongue does not document multilingual moves against German, but as
something other than public discourse would have«. YILDIZ (2012): S. 210.

222 Ebd., S. 203.

223 DORR, Volker C. (2009): »Third Space vs. Diaspora. Topologien transkultureller Literatur«.
In: Von der nationalen zur internationalen Literatur. Transkulturelle deutschsprachige Literatur
und Kultur im Zeitalter globaler Migration, hg. v. Helmut Schmitz, Amsterdam, New York: Rodopi,
S. 59-76, hier S. 64.

224 HoFMANN, Michael (2006): Interkulturelle Literaturwissenschaft, Miinchen: Fink, S. 199.
225 NEUBAUER (2011): S. 4.

226 HOFMANN (2006): S. 213.



1.4 Stand der Forschung: Angekommen in Literatur und Film =—— 65

Solche programmatischen Aussagen machen deutlich, dass es nicht mehr expli-
zit um eine kosmopolitische »Literatur in Bewegung«*”, sondern um eine des
Ankommens in der deutschsprachigen Literatur und in der deutschen Gesell-
schaft geht.””® An anderer Stelle wird Autoren mit Migrationshintergrund auch
attestiert, dass sie »eine Antwort auf die Frage [geben], was Europa ist«.”*® Beide
Fokusse, Ankunft und Autorenschaft, werden aktuell in Walter Schmitz* drei-
bandigem Handbuch Literatur der Migration in den deutschsprachigen Lédndern
seit 1945 aufs Engste zusammengefiihrt.”>° Der Tenor dieses Handbuchs lautet,
dass sich das erste Mal »seit sich eine >Kulturnation« der Deutschen etabliert
hat«, nicht nur nur allein die Inhalte ihrer Literatur weltoffen sind, sondern auch
ihre Autorinnen und Autoren, »deren kultureller Horizont sich nicht von einer
nationalen Tradition begrenzen 14f3t«.”>* Auch in der fiir das Jahr 2021 noch aus-
stehende Verdffentlichung des Kompendiums Kulturgeschichte der tiirkischen
Einwanderung in Deutschland, steht nach Angaben des Verlags die besondere
Kulturleistung tiirkischstammiger Autoren, Filmemacher, Comedians, Unter-
nehmern und Politikern fiir Deutschland im Vordergrund.?** Oder die poeti-
schen Strategien deutsch-tiirkischer Literatur stehen wie nach Myriam Geiser
fiir ein Konzept der Postmigration, mit dessen Perspektivierung postkoloniale
wie auch Exilliteratur als Weltliteratur‘ zu betrachten sind.?*? Aber es sind auch

227 ETTE, Ottmar (2001): Literatur in Bewegung. Raum und Dynamik grenziiberschreitenden
Schreibens in Europa und Amerika, Paderborn: Velbriick Wissenschaft.

228 HOFMANN (2006): S. 199.

229 STRANAKOVA, Monika (2009): Literarische Grenziiberschreitungen. Fremdheits- und Europa-
diskurs in den Werken von Barbara Frischmuth, Dzevad Karahasan und Zafer Senocak, Tiibingen:
Stauffenburg, S. 33.

230 Bislang ist lediglich der erste Band »Einwanderungsland wider Willen«. Prozess und Diskurs
erschienenen. Die Bande zwei und drei, Literatur der Migration — Konzepte, Phasen, Kontexte und
Autorinnen und Autoren und ihre Werke. Ein Lexikon (in zwei Teilbdnden) werden nach Angabe
des Verlags in Kiirze erscheinen. Siehe hierzu: file:///C:/Users/ZKANEZ~1/AppData/Local/Temp/
Katalog%202018-19%20zum%200nlineversand-1.pdf, S. 21. (zuletzt 19.04.2021).

231 THELEM UNIVERSITATSVERLAG (2018): Neuerscheinungen 2018/2019, S. 4; In: file:///C:/
Users/ZKANEZ~1/AppData/Local/Temp/THELEM%20Katalog%20kompakt%201.pdf.

232 Siehe hierzu: HOFMANN, Michael/YESILADA, Karin (Hg.) (2021): Kulturgeschichte der tiir-
kischen Einwanderung in Deutschland, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, https://www.
verlag-koenigshausen-neumann.de/product_info.php/info/p7032_Kulturgeschichte-der-t--
rkischen-Einwanderung-in-Deutschland--Unter-Mitarbeit-von-Vanessa-Tuncer-und-Tobias-
Zenker--ca--300-Seiten--ca-----29-80.html (zuletzt 04.04.2021).

233 GEISER, Myriam (2015): »Die dsthetische Dynamik der Postmigration«. In: dies.: Der Ort
transkultureller Literatur in Deutschland und in Frankreich. Deutsch-tiirkische und frankomaghre-
binische Literatur der Postmigration, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, S. 591-598. Siehe
hierzu auch: FORSTER (2021).


https://www.verlag-koenigshausen-neumann.de/product_info.php/info/p7032_Kulturgeschichte-der-t--rkischen-Einwanderung-in-Deutschland--Unter-Mitarbeit-von-Vanessa-Tuncer-und-Tobias-Zenker--ca--300-Seiten--ca------29-80.html
https://www.verlag-koenigshausen-neumann.de/product_info.php/info/p7032_Kulturgeschichte-der-t--rkischen-Einwanderung-in-Deutschland--Unter-Mitarbeit-von-Vanessa-Tuncer-und-Tobias-Zenker--ca--300-Seiten--ca------29-80.html
https://www.verlag-koenigshausen-neumann.de/product_info.php/info/p7032_Kulturgeschichte-der-t--rkischen-Einwanderung-in-Deutschland--Unter-Mitarbeit-von-Vanessa-Tuncer-und-Tobias-Zenker--ca--300-Seiten--ca------29-80.html
https://www.verlag-koenigshausen-neumann.de/product_info.php/info/p7032_Kulturgeschichte-der-t--rkischen-Einwanderung-in-Deutschland--Unter-Mitarbeit-von-Vanessa-Tuncer-und-Tobias-Zenker--ca--300-Seiten--ca------29-80.html

66 —— 1 Einleitung

in den letzten Jahren sozial-, literatur- und kulturwissenschafliche Analysen
verdffentlicht worden, mitunter im Jahrbuch Tiirkisch-deutsche Studien®*, die
nach dem Putschversuch in der Tiirkei 2016 und dem Verfassungsreferendum
dort 2017 auf das neue belastete Verhaltnis in den deutsch-tiirkischen Beziehun-
gen aufmerksam machen und darum umso mehr den kulturellen und wissen-
schaftlichen Austausch bewerben.”*® Einen neuen Dialog peilt auch der Band
Der Deutsch-Tiirkische Film. Neue kulturwissenschaftliche Perspektiven von 2020
an, worin ein beachtlicher Teil der Beitrdge nach dem padagogischen Potential
des deutsch-tiirkischen Films fiir den Lehrbetrieb an Schulen und Hochschulen
fragt.”>® Auch die Herausgeberschaft Deutsch-tiirkische Filmkultur im Migrations-
kontext von 2017 und die Monografie Die visuelle Kultur der Migration von 2019
des Filmwissenschaftlers Omer Alkin zielen auf einen neuen Dialog. Im Zentrum
seiner Arbeiten steht, die nationalen Kinematographien Deutschlands und der
Tiirkei gemeinsam mit dem deutsch-tiirkischen Film zusammenzudenken. Nach
Alkin wird erst dieses »Zusammenbringen der beiden oft noch separiert gedach-
ten Filmkulturen der >Stimmlosigkeit< des Feldes der tiirkisch-deutschen Migra-
tion [...] eine H6orbarkeit ebnen, die es ermoglicht, die Filme aus der Tiirkei in der

234 Das Jahrbuch Tiirkisch-deutsche Studien erscheint seit 2010 und stellt eine internationale
diszipliniibergreifende Plattform fiir Wissensaustausch von Wissenschaftlerinnen und Wissen-
schaftlern zu deutsch-tiirkischen Themen dar. Siehe hierzu: https://univerlag.uni-goettingen.
de/handle/3/turkish_german_studies_series (zuletzt 18.04.2021).

235 Siehe hierzu: 0ziL, Seyda/HOFFMANN, Michael/LAUT, Jens-Peter/DAYIOGLU-YUCEL, Yase-
min/ZIERAU, Cornelia (2018): Tradition und Moderne in Bewegung, Tiirkisch-deutsche Studien
Jahrbuch 2017, Géttingen: Universitédtsverlag. Siehe auch: OziL, Seyda/HOFFMANN, Michael/
LAUT, Jens-Peter/DAYIOGLU-YUCEL, Yasemin/ZIERAU, Cornelia (2020): Migrationsbewegungen
und Rechtspopulismus nach 2015, Tiirkisch-deutsche Studien Jahrbuch 2019, Géttingen: Univer-
sitdtsverlag.

236 Siehe hierzu: RIEDEL, Monika (2020): »Von den wehrlosen Tiirken zu den neuen Deutschen.
Darstellungen der tiirkischen Frau im deutschen und deutsch-tiirkischen Dokumentar-, Spiel-
und Fernsehfilm«. In: Der Deutsch-Tiirkische Film. Neue kulturwissenschaftliche Perspektiven, hg.
v. Deniz Bayrak, Enis Ding, Yiiksel Ekinci und Sarah Reininghaus, Bielefeld: transcript, S. 19—
38. MARCI-BOEHNCKE, Gudrun (2020): »Ermitteln ohne Tiirkisch und als >Kanake« beschimpft:
Happy Birthday, Tiirke! (1992)«. Der Deutsch-Tiirkische Film. Neue kulturwissenschaftliche Per-
spektiven, hg. v. Deniz Bayrak, Enis Ding, Yiiksel Ekinci und Sarah Reininghaus, Bielefeld: tran-
script, S. 101-118. KHALIZOVA, Anna (2020): »M6glichkeiten des Filmeinsatzes im DaF-Unterricht:
Am Beispiel des Films Haymatloz: Exil in der Tiirkei (2016 )«. In: Der Deutsch-Tiirkische Film. Neue
kulturwissenschaftliche Perspektiven, hg. v. Deniz Bayrak, Enis Ding, Yiiksel Ekinci und Sarah
Reininghaus, Bielefeld: transcript, S. 317-342.


https://univerlag.uni-goettingen.de/handle/3/turkish_german_studies_series
https://univerlag.uni-goettingen.de/handle/3/turkish_german_studies_series

1.4 Stand der Forschung: Angekommen in Literatur und Film =— 67

Beschiftigung mit >deutsch-tiirkischen« Filmen mitzudenken«.?*” Sein Ziel lautet
daher, den deutschen mit dem tiirkischen Film in einen Dialog zu bringen.?®

Insgesamt lasst sich festhalten: Wurde die deutsch-tiirkische Kulturproduk-
tion von den 1990ern bis zum Beginn des 21. Jahrhunderts im Gegensatz zu den
Kulturproduktionen der 1970er und besonders der 1980er als eine transnationale
und hybride begriffen, die als Gegendiskurs zu Integrationsdebatten zu verste-
hen sei, der neue Raume der Identitdt und des Sozialen erschlief3e, so spielen
diese Zugange ab 2005 zwar noch eine wichtige Rolle, doch sie werden nicht mehr
global, sondern national, interkulturell, europdisch oder neu bi- und internati-
onal gerahmt. So gesehen haben wir es in der aktuellen literaturwissenschaft-
lichen Forschung zu Literatur und Film, ob weiterhin deessenzialisierend oder
neuerdings wieder essenzialisierend, mit identitdtspolitischen Rahmungen zu
tun, die auf unterschiedlichen Reflexionsebenen von der Migration auf die Inte-
gration gekommen sind.?*® Dieser Bewegung der Integration hat sich die For-
schung selbst lange widersetzt, weil »Integration« erstens mit der Vorstellung
einer homogenen Gesellschaft verbunden ist, zu der transnationale und trans-
kulturelle Verhandlungen in den Kulturproduktionen nicht in Relation gebracht
werden konnten.?*® Dariiber hinaus wurde der Begriff zweitens ab dem Ende der
1970er Jahre bis heute hdufig in einem politisch-strategischen Zusammenhang
verwendet. Beispielsweise hat man dem tiirkischen Gastarbeiter in den 1980er
Jahren eine Integrationsunwilligkeit®** attestiert und sprach ab Mitte der 2000er
Jahre von der Bringschuld der muslimischstimmigen deutschen Bevélkerung.
Dass beim Gebrauch des Integrationsbegriffs nie Konzepte mitformuliert wurden,
wird bis heute kaum erwihnt.?*> Wir werden sehen, dass es sich in den Zentren in
den von uns behandelten Phasen der Migration weder um schwache oder starke,
sondern um geteilte Subjekte handelt, wie es die Analyse von Zaimoglus Aussage
zu Beginn dieses Buch gezeigt hat.

237 ALKIN, Omer (2019): Die visuelle Kultur der Migration. Geschichte, Asthetik und Polyzentrie-
rung des Migrationskinos, Bielefeld: transcript, S. 27. Siehe auch: ALKIN, Omer (2017): »Einlei-
tung«. In: Deutsch-Tiirkische Filmkultur im Migrationskontext, Wiesbaden: Springer, S. 10.

238 ALKIN (2019): S. 27.

239 Siehe hierzu: ELSTE, Nico (2012): Von der Migration zur Integration. Literarische Konstruktion
von Kultur und Kulturkonflikt in der deutsch-tiirkischen Literatur nach ‘89, Saarbriicken: Siidwest-
deutscher Verlag fiir Hochschulschriften.

240 HEss, Sabine/MOSER, Johannes (Hg.) (2009): »Jenseits der Integration. Kulturwissenschaft-
liche Betrachtungen einer Debatte«. In: No integration?! Kulturwissenschaftliche Beitrdige zur In-
tegrationsdebatte in Europa, hg. v. Sabine Hess, Johannes Moser, Bielefeld: transcript, S. 11-26.
241 Vgl. HUNN (2005): S. 173.

242 Vgl. EzL1/LANGENOHL/RAUER/VOIGTMANN (Hg.) (2013): S. 15.



68 —— 1 Einleitung

Dass Mehr- und Minderheiten als homogene Einheiten begriffen werden, ist
aus literatur- und filmwissenschaftlicher Perspektive ein grundlegendes Problem.
Die dsthetischen Narrative wirken in diesem Zusammenhang fiir die meisten Wis-
senschaftler wie ein Korrektiv, das besonders durch seine dsthetische Darstellung
kulturalisierenden Lesarten im Wege stehe. Dieser Befund zeigt jedoch, dass der
von der Forschung skizzierten Entwicklung von der Dokumentation iiber die Ver-
mittlung hin zur Asthetik kein eigenes #sthetisches Konzept zugrunde liegt (auch
wenn am Ende die dsthetische Kompetenz steht), sondern vielmehr eine Emanzipa-
tions- und Erméachtigungsgeschichte, die gegen eine vermeintliche Mehrheit und
gegen ihre kulturellen Zuschreibungen opponiert. Diese oppositionelle Haltung
hat paradoxerweise zu einer nicht intendierten Integrationsgeschichte auf kultu-
reller Ebene gefiihrt.?*? In aktuellen erschienenen filmwissenschaftlichen Reflexi-
onen zum deutsch-tiirkischen Film wird dem skizzierten »Wandelnarrativ« eine
Fortschrittslogik unterstellt, die die eigentliche Unabschlief3barkeit und Hetero-
genitat des Feldes der filmischen Verhandlung migrantischer Themen unter-
grabt.?** Dadurch werde auch ihr politisches Potential unterlaufen.?* Dies liegt
vor allem daran, dass die bisherige Forschung zur deutsch-tiirkischen Literatur
zu sehr davon bestimmt war, eine Geschichte der Kritik an homogenen Vorstellun-
gen von Nation, Kultur und Integration schreiben zu wollen.?*¢ Ausgangspunkt
dieser Kritik war der Ubergang von einer positivistisch-soziologischen Perspek-
tive auf Literatur und Film, die bindrpositioniert waren, zu einer subjektorientier-
ten und sprachlich-imagindren. Mit Gayatri Spivak lasst sich die Kritik, die sie in
ihrer Schrift Can the Subaltern Speak? an den poststrukturalistischen Theoretikern
Michel Foucault und Gilles Deleuze iibte, an dieser Stelle indirekt erneuern. Trotz
ihrer berechtigten Kritik an den Narrativen der Moderne, hatten Foucault und
Deleuze - so Spivak — das »individuelle Subjekt iiber die totalisierenden Konzepte

243 Siehe hierzu: CHEESMAN (2007) u. HOFMANN (2006).

244 Siehe hierzu: HEIDENREICH, Nanna (2015): V/Erkennungsdienste, das Kino und die Perspek-
tive der Migration, Bielefeld: transcript, S. 19. Siehe hierzu auch: HAKE, Sabine/MENNEL, Bar-
bara (2012): »Introduction«. In: Turkish German Cinema in the New Millennium. Sites, Sounds,
and Screens, New York: Berghahn, S. 1-18. ALKIN (2017): S. 6. RIEDEL (2020): S. 25f. Fiir Literatur
siehe: FORSTER, Katharina (2021): Literarische Narrative in der Einwanderungsgesellschaft. Zur
Dekonstruktion des Bildungs- und Entwicklungsromans in der Interkulturellen Gegewartsliteratur,
Studien zur deutsch-tiirkischen Literatur und Kultur, Bd. 9, Wiirzburg: Kénigshausen & Neu-
mann.

245 Siehe hierzu: HEIDENREICH, Nanna (2015). Siehe auch: ALKIN (2017): S. 6.

246 Von einer vergleichbaren Kritik waren und sind die Transnationalisierungstheorien ge-
préagt, die sich gegen den methodologischen Nationalismus in der Integrationsforschung wen-
den. Siehe hierzu fiir viele GLICK-SCHILLER (1992) und FAIsT (2000).



1.4 Stand der Forschung: Angekommen in Literatur und Film =—— 69

von Macht und Begehren erneut« eingefiihrt. Dabei hitten beide Autoren den
doppelten Modus der Reprisentation von Darstellen und Vertreten unterlaufen.?*”

Der Fokus auf Sprache und Subjekt zeigt sich seit Mitte der 2000er Jahre in
einer weiteren Entwicklung der hier diskutierten Migrationsforschung. An die
Stelle hybrider Protagonisten, autonomer Akteurinnen und Akteure treten in den
Werken verstdrkt deren Urheber selbst, die Autoren und Regisseure als bestim-
mende und definierende Instanzen diversitatsorientierter Identitdtspolitik. Vor
diesem Hintergrund beschreibt Cheeseman in seiner wissenschaftlichen Erzih-
lung von der »literature of migration« zur »literature of settlement« sieben unter-
schiedliche Formen des deutschen Kosmopolitismus nicht anhand von sieben
unterschiedlichen dsthetischen Konfigurationen oder als spezifische Umschlag-
plitze gesellschaftlicher Kommunikation,?*® sondern anhand von sieben Autoren.
Es sind die Autorennamen selbst, die die Differenzierungen des deutschen Kos-
mopolitismus ausmachen.*® Auch Myriam Geiser definiert den Sinn und die
Funktion der Literatur aus Sicht der Autoren und stellt deren Aussagen nicht zur
Disposition;**° ein Wandel, den auch zwei Aufsitze des irischen Literaturwissen-
schaftlers McGowan aufzeigen. Hatte er 1996 die Entwicklung der deutsch-tiir-
kischen Literatur als einen Ubergang von »from Pappkoffer to Pluralism« dar-
gestellt,” so beschreibt er zehn Jahre spéter ihren Wandel zur zeitgendssischen
deutschen Literatur von den 1990ern bis Mitte der 2005er explizit anhand der
Autoren Feridun Zaimoglu, Emine Sevgi Ozdamar und Zafer Senocak.?? Fiir die
neue Phase der deutsch-tiirkischen Filmproduktion konstatieren die amerikani-
schen Filmwissenschaftlerinnen Sabine Hake und Barbara Mennel, das sie fiir

247 SPIVAK, Gayatri (2007): Can the Subaltern Speak? Postkolonialitdt und subalterne Artikulati-
on, Wien: Turia + Kant, S. 38.

248 LOTMAN, Jurij (1990): »Uber die Semiosphire«. In: Zeitschrift fiir Semiotik 12:4, S. 287-305,
hier S. 293.

249 Siehe hierzu: CHEESEMAN, Tom (2006): »Seven Types of Cosmopolitanism«. In: Novels of
Turkish German Settlement, v. Tom Cheeseman, Rochester, New York: Camden House, S. 53—-81.
250 Vgl. GEISER (2012): »Die Inszenierung der Selbstbehauptung. Autonomie und Engagement
in tiirkisch-deutscher Prosa«. In: Jahrbuch Tiirkisch-Deutsche Studien Bd. 3, hg. v. Seyda 0Ozil,
Michael Hofmann, Yasemin Day1oglu-Yiicel, G6ttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 37-56.

251 McGOwAN, Moray (1996): »From Pappkoffer to Pluralism. Migrant Writing in the German
Federal Republic«. In: Turkish Culture in German Society Today, hg. v. David Horrocks, Eva Ko-
linsky, Oxford, Providence: Berghahn, S. 1-22.

252 McGOWwAN, Moray (2007): »Turkish-German fiction since the mid-1990s«. In: Contemporary
German Fiction: Writing in the Berlin Republic, hg. v. Stuart Taberner, Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, S. 196-214. Und in seinem zuletzt erschienenen Aufsatz teilt Michael Hofmann die
Phasen deutsch-tiirkischer Literatur nicht mehr in Themen ein, sondern in Autoren. Siehe hier-
zu: HOFMANN, Michael (2014): »Die deutsch-tiirkische Literatur. Entwicklungstendenzen und
Perspektiven«. In: IMIS-Beitrdge 45, S. 23-36.



70 — 1 Einleitung

ein »filmmaking as a profession and of ethnicity as a function of self-branding«
stehe.?® Insgesamt will die interkulturelle Germanistik den deutsch-tiirkischen
Autoren und Filmemachern endlich den ihnen gebiihrenden Platz in der deut-
schen Kulturgeschichte einrdumen.”** Einer dhnlichen Logik scheint das drei-
bandige Handbuch von Walter Schmitz zu folgen, dessen letzter Band, nach den
Banden zu Prozess und Diskurs und zu Konzepten, Phasen und Kontexten, in zwei
grofRen Teilbdnden sich auf die Autorinnen und Autoren konzentriert.”*® Oder
anders ausgedriickt: Erst nachdem die Forschung zur deutsch-tiirkischen Litera-
tur deren Vielfalt gezeigt und sie als angekommen und deutsch verortet hat, wird
sie Teil der deutschen Kulturproduktion.

Diese Riickkehr nationaler und zugleich 6konomischer Bestimmungen und
die Neubestimmung kultureller Territorialitat durch Diversitat ist nicht nur ein
Phidnomen, das sich in der Literatur, im Film oder in Ausstellungen zeigt. Sie
ist ebenso in der Neujustierung 6konomischen Wandels zu beobachten, die im
unternehmerischen »Diversity Management« ihre sichtbarste Form gefunden hat
oder in gesellschaftspolitischen Debatten, welche die Vielfalt der jeweiligen Nati-
onen preisen und bewerben. Aber es ist nicht nur der Turn zu Diversity-Politiken,
zum Sprechen und Sichtbarmachen von Vielfalt,?*® der in Korrelation zu Literatur,
Film und Ausstellungen steht. Thm zugrunde liegt eine Verflechtungsgeschichte
von asthetischen und politischen Narrativen, die sich im Falle der Migrations-
geschichte der Bundesrepublik am eindriicklichsten anhand der Geschichte der
deutsch-tiirkischen Kulturproduktion zeigen ldsst. Die Forschung hat bislang das
vermeintlich kritische und problematisierende Potential deutsch-tiirkischer Lite-
ratur und des deutsch-tiirkischen Films herausgearbeitet, ohne diese in Relation
zur gleichzeitigen Bestatigung und Verhartung gesellschaftspolitischer Narra-
tive zu setzen. Diese Mehrfachcodierungen — einerseits bewegen sich Literatur
und Film im Fahrwasser der politischen Erzdhlungen, andererseits kritisieren
sie diese — konnen kaum beschrieben werden, wenn nur die Opfer, die hybriden
Akteure oder neuerdings deren Urheber im Fokus stehen. Es ist diese Einengung,
ein methodologischer Individualismus, der innerhalb der Forschung zu dieser

253 HAKE, Sabine/MENNEL, Barbara (2012): Turkish German Cinema in the New Millennium.
Sites, Sounds, and Screens, New York: Berghahn, S. 10.

254 Siehe hierzu: HOFMANN (2013). HOFMANN/YESILADA (2021).

255 https://www.thelem.de/thelem/literatur-kulturwissenschaft/schmitz-handbuch-migrati-
onsliteratur/#cc-m-product-9269946085.

256 Vgl. hierzu die Charta der Vielfalt von 2006, die mittlerweile von {iber 3800 Unternehmen
und 6ffentlichen Einrichtungen, von Stadtverwaltungen, Schulen und Universitdten unterzeich-
net wurde. Link zur Charta der Vielfalt: http://www.charta-der-vielfalt.de/charta-der-vielfalt/
die-charta-im-wortlaut.html (18.04.2021).


https://www.thelem.de/thelem/literatur-kulturwissenschaft/schmitz-handbuch-migrationsliteratur/#cc-m-product-9269946085
https://www.thelem.de/thelem/literatur-kulturwissenschaft/schmitz-handbuch-migrationsliteratur/#cc-m-product-9269946085
http://www.charta-der-vielfalt.de/charta-der-vielfalt/die-charta-im-wortlaut.html
http://www.charta-der-vielfalt.de/charta-der-vielfalt/die-charta-im-wortlaut.html

1.4 Stand der Forschung: Angekommen in Literatur und Film = 71

Integrationserzdhlung der deutsch-tiirkischen Literatur (von der Gastarbeiterli-
teratur zur neuen deutschen Literatur) gefiihrt hat. Mit Gayatri Spivaks Kritik an
den Versuchen in den 1970er und 1980er Jahren, die Subalternen zum Sprechen
zu bringen, kénnte hier gefragt werden, welcher »Agent der Macht«*” sich ein-
geschlichen hat, dass nationale Zu- und Selbstbeschreibungen nun fiir Emanzi-
pation und Integration stehen. Es ist paradoxerweise das neue, transformierte,
hybride Subjekt selbst, das jetzt an seinen Kompetenzen, an seiner Werbe- und
Reprasentationskraft und letztlich an seinem Potential, aber nicht langer an
seiner Artikulationskraft gemessen wird, die mikro- und makropolitische Struk-
turen verbindet. Denn die Repradsentation ist in ihren komplexen Gemengelagen
als eine Doppelbewegung von Darstellen und Vertreten zu begreifen und ihr Ver-
hiltnis zueinander ist immer unterschiedlich gewichtet.>*® Das hybride Subjekt
der 1990er ist sozusagen ein anderes als das heutige. Und beide unterscheiden
sich dariiber hinaus von der Form von Hybriditét, die sich Robert Ezra Park in der
ersten Halfte des 20. Jahrhunderts mit seiner Figur des »marginal man« vorstellte.
So bleibt als einzig bindende und belastbare Aussage, dass es sich beim hybriden
Subjekt im Wesentlichen immer um ein geteiltes und unter guten Umstdnden um
ein um Reprédsentation und Partizipation bemiihtes Subjekt handelt, das zwi-
schen Privatem und Offentlichem steht. Danach ist die Geschichte entgegen der
bisherigen Forschung keinesfalls angekommen und in ihrer epistemischen Struk-
tur des Weitersprechens und des Bemiihens um Reprasentation dafiir auch nicht
gedacht. Denn der Wandel der politischen Erzdhlweisen und der dsthetischen
Narrative hdngt eng mit der bundesrepublikanischen Geschichte zusammen.
Thr Verhiltnis ist ein wechselseitig epistemisches, das mehrere Verhandlungs-
ebenen zusammenfiihrt. Zu diesen Ebenen gehéren das Verhiltnis von Offent-
lichkeit, Kulturentstehung, Kulturproduktion, das multikulturelle Paradox, aber
auch eine Geschichte von Sozialstruktur und Okonomie. In den Produktionen
der 1960er und 1970er Jahre sind die erzdhlenden Protagonisten Arbeiterinnen
und Arbeiter, in den 1980er Jahren sind sie Gemiisehédndler, Imbiss oder Kaffee-
hausbetreiber, die auf Namen deutscher Personen laufen miissen, wie in Yiiksel
Pazarkayas Fernsehserie DIE BALTAS, UNSERE NACHBARN.?? In Filmen der 1990er
Jahre wie AUSLANDSTOURNEE, LOLA UND BILIDIKID, KURZ UND SCHMERZLOS oder
in Texten wie Das Leben ist eine Karawanserei, Die Prdrie, Kanak Sprak sind sie
Arbeitslose, Sanger, Autoren oder Prostituierte. Ab den 2000er Jahren haben wir

257 SPIvAK (2007): S. 30.

258 Ebd.

259 In der Fernsehserie UNSERE NACHBARN, DIE BALTAS wird die Er6ffnung eines tiirkischen Re-
staurants durch den Gastarbeiter und den Familienvater in der Erzahlung nur méglich, weil die
deutsche Frau seines Bruders die Konzession fiir ihn erwirbt. Siehe hierzu: PAZARKAYA (1983).



72 — 1 Einleitung

es mit Kriminalpolizisten, Arzten, Unternehmern oder Professoren zu tun. Und
in den dsthetischen Reflexionen ab den 2010er Jahren sind diese Positionen alles
andere als einfach zu erlangen. In Nurkan Erpulats mehrfach pramiertem Thea-
terstiick Verriicktes Blut von 2010, dass den Projekttag einer migrantisch geprag-
ten Problemklasse in einer deutschen Schule wiedergibt, ruft am Ende Hasan,
einer der Protagonisten des Stiicks, dass die Rolle des Tatortkommissars fiir den
Erfolgsmigranten bereits vergeben sei. Hasan beendet das Stiick mit den Worten
»Herr muss ich sein, dass ich das mit Gewalt ertrotze, wozu mir die Liebeswiirdig-
keit gebricht«.?®° Diese inhérente soziokonomische Geschichte ist auch deshalb
von besonderer Bedeutung, da in den aktuellen dsthetischen wie aber auch
dokumentarischen Produktionen seit 2015 wie Ruhm und Ruin, Ellbogen, Aus
DEM NICHTS, Der ewige Gast. Wie mein tiirkischer Vater versuchte, Deutscher zu
werden oder Ich bin Ozlem weder die sozialstrukturell nicht gelungene noch die
gelungene Biografie fiir Kritik oder fiir Integration stehen. Vielmehr durchwirkt
die Texte und ihre Protagonisten eine neue Affektlage, die das von Leslie Adelson
beschworene »within of German culture«*** der deutsch-tiirkischen Literatur
mit einer neuen Betroffenheit, einer neuen Trennung auflddt. Sie greift auf eine
bestimmte Art und Weise auf erfahrene und nicht erfahrene Diskriminierungen
in der bundesrepublikanischen Migrationsgeschichte zuriick. Es ist diese Ver-
flechtung aus Sozialstruktur und Kultur, die einerseits zur Produktivitdt und zum
asthetisch-narrativen Ideenreichtum der deutsch-tiirkischen Kulturproduktion
gefiihrt hat, andererseits zu ihren Krisen, die die Forschung bislang in der pro-
duktiven Entfaltung ihrer Dilemmata nicht aufgezeigt hat.

Warum die Forschung diese Verschrankung als konstitutiven Bestandteil von
Literatur und Film bislang nicht beriicksichtigt hat, liegt daran, dass auf die Kritik
an der positivistisch-soziologischen Ausrichtung der Arbeiten in den 1970er und
1980ern, zwar die Asthetiken und das hybride Subjekt in den Mittelpunkt riickten,
jedoch keine neue Soziologie: eine neue Soziologie, die den Assoziationen, dem
basalen Aufbau neuer sozialer Strukturen hitte folgen konnen, die der Wandel
der dsthetischen Narrative und ihrer Kontroversen eigentlich mit sich brach-
ten. Aus zwei Griinden fiihrte dieser Mangel in der Forschung zu einer national
gerahmten Identifikation deutsch-tiirkischer Kulturproduktion. Erstens wurde
beim Paradigmenwechsel in der Forschung, im Ubergang von Kulturvermittlung
zu Kritik und dsthetischer Kompetenz, auch aus Sorge vor Essenzialisierungen
die Frage nach sozialen Konstellationen kaum gestellt. Zweitens fiihrte der Para-
digmenwechsel zur Fokussierung auf die Sprache und lief8 die Fragen nach dem

260 Siehe hierzu: ERPULAT/HILLJE (2012).
261 ADELSON (2003): S. 26.



1.4 Stand der Forschung: Angekommen in Literatur und Film =—— 73

Wandel der sozialen Konfigurationen und ihrer Elemente, wie sie Rosanvallon als
zentrale Bestandteile einer Geschichte des Politischen festhilt,2%? auf3en vor. Aus
diesem Grund sind die Kulturproduktionen von den 1960er bis in die 1980er Jahre
zu Unrecht als nicht ernst zu nehmende kiinstlerische Produktionen abgehandelt
worden, als »bestellte« und fiir die Mehrheitsgesellschaft produzierte Literatur
und Filme.?

Diese oft geduflerte und bis heute vielzitierte Kritik*** — Teile meiner bisher
veroffentlichten Analyen zu Literatur und Film mit eingeschlossen®®® - ist indes
nur berechtigt, wenn man sich einzig auf Derivate der Poetik wie »Narrativ,
»Performanz« oder »Fiktion« konzentriert und den &sthetisch-akademischen
Diskurs nicht verlasst. Sie ist jedoch weitaus weniger berechtigt, wenn die Fragen
lauten: Welche sozialen Geschichten und Interdependenzen zwischen Deut-
schen und Tiirken und Deutschtiirken werden erzdhlt? Wie stehen diese narrativ
in Relation zu bundesrepublikanischer Politik, Offentlichkeit und Okonomie?2¢¢
Im Vordergrund dieses Buches stehen die Mechanismen der Generierung sozialer
Kohdsion oder Korrosion in Film und Literatur. Es geht also im Kern um die Frage,
welche Narrative der Migration die Kulturgeschichte der deutschen Einwande-
rungsgesellschaft bestimmt haben? Um diese Mechanismen dem Film und der
Literatur zur Migration wieder zuganglich zu machen, ist die Neujustierung von
zwei Begriffen und Konzepten erforderlich: des »Narrativs« als eine prozessab-
héangige Artikulation und als Verhaltnis dsthetischer und politischer Erzahlwei-
sen und der »Integration« als ein nicht normatives, sondern wie die Migration
als ein ebenso prozessabhingiges Bewegungskonzept.”?®” Einen erzihlerischen

264

262 Siehe ROSANVALLON (2011): S. 46.

263 Vgl. GOKTURK (2000). DAYIOGLU-YUCEL (2005). BURNS, Rob (2006): »Turkish-German Cine-
ma. From Cultural Resistance to Transnational Cinema?«. In: German Cinema since Unification,
hg. v. David Clarke, London: CONTINUUM, S. 127-149.

264 Siehe hierzu fiir viele: RIEDEL (2020): S. 22. SCHENK, Klaus (2020): »Das gefallene Marchen.
Zur filmischen Narration und Semiotik trankultureller Missverstdndnisse«. In: Der Deutsch-
Tiirkische Film. Neue kulturwissenschaftliche Perspektiven, hg. v. Deniz Bayrak, Enis Ding, Yiiksel
Ekinci und Sarah Reininghaus, Bielefeld: transcript, S. 39-64, S. 42 u. S. 48.

265 Siehe hierzu: EzL1 (2006). Siehe auch: EzL1 (2009).

266 Aus einer wissenssoziologischen Perspektive ist die Kritik, die ich hier formuliere, mit der
Bruno Latours an der positivistischen Soziologie analog zu setzen. »Der Positivismus — in sei-
ner natiirlichen oder sozialen Form, in seiner reaktiondren oder progressiven Form — hat nicht
deshalb unrecht, weil er das >menschliche Bewusstsein« vergédfie und sich stattdessen auf >kalte
Datenc« verliefle. Er hat umstrittene Tatsachen zu schnell, ohne ordentliches Verfahren in unbe-
streitbare Tatsachen verwandelt. Er hat die beiden Aufgaben des Realismus verwechselt: Vielfalt
und Vereinigung. Er hat den Unterschied verwischt zwischen dem Entfalten der Assoziationen
und ihrer Sammlung in einem Kollektiv.« LATOUR (2010): S. 438f.

267 Siehe hierzu: Ezli/Langenohl/Rauer/Voigtmann (Hg.) (2013): S. 10f.



74 —— 1 Einleitung

und kommunikativ-partizipativen Zusammenhang gibt es jedoch nicht nur zwi-
schen der deutsch-tiirkischen Kulturproduktion und der bundesrepublikani-
schen Offentlichkeitsgeschichte, sondern auch zwischen den Sprechweisen und
Reflexionen der Integration mit der politischen und 6konomischen Entwicklung
in Deutschland von einem industriellen Kapitalismus, dem Aufbau eines Sozial-
staats hin zu einem postindustriellen Kulturkapitalismus.

1.5 Narrative der Integration

»Die Rede von der Integration ist die Feindin der Demokratie«, lautet 2010 eine
bekannt gewordene Formulierung in dem Appell Nein zur Ausgrenzung aus dem
Jahr 2010, den iiber 400 Kiinstler, Wissenschaftler und Publizisten unterzeich-
neten.?®® Mittlerweile trdgt der Appell den Titel Demokratie statt Integration, es
gibt eine englische und eine tiirkische Fassung und die Zahl der Unterzeichner
hat sich bis heute verzehnfacht.?*® Anlass fiir diesen Appell war der 20. Jahres-
tag der deutschen Wiedervereinigung, sein Ausgangspunkt die duflerst bekannt
gewordenen Thesen des ehemaligen Finanzsenators von Berlin, Thilo Sarrazin,
die er in einem Lettre International-Interview von 2009 und im darauffolgen-
den Jahr in seiner Publikation Deutschland schafft sich ab ver6ffentlichte.””® In
beiden Texten kniipft er die Zukunftsfahigkeit Deutschlands an die Integrier-
barkeit oder Nicht-Integrierbarkeit der unproduktiven, von Transferleistungen
lebenden Unterschicht. In einer biologistisch-kapitalistischen Diktion zwischen
brauchbarem Genpool und gesellschaftlichem Kosten-Nutzen-Verhdltnis stellt
im Zusammenhang von Prekariat und Gesellschaft insbesondere der Muslim
ein erweitertes Gefahrenpotential fiir die deutsche Gesellschaft dar.””* Wenn die
deutsche Unterschicht durch spezifische Anreize wieder in den Arbeitsmarkt
gefiihrt und so eine »Verdummung« Deutschlands noch verhindert werden
konne, so sei dieser Prozess der Integration bei Muslimen nicht moglich, weil
sie aufgrund ihrer Religion nicht modern sein kénnten und zudem gefdhrlich

268 TAZ (2010): »Nein zur Ausgrenzung, 01.10.2010. http://www.taz.de/!59131/ (30.06.2017).
269 Siehe: http://kritnet.org/2010/demokratie-statt-integration/ (30.06.2017).

270 Siehe: LETTRE INTERNATIONAL (2009): »Klasse statt Masse. Von der Hauptstadt der Trans-
ferleistungen zur Metropole der Eliten. Interview mit Thilo Sarrazin«. In: LI 086, Herbst 2009,
S. 197-201.

271 Siehe hierzu: SARRAZIN, Thilo (2010): Deutschland schafft sich ab. Wie wir unser Land aufs
Spiel setzen, Berlin: Deutsche Verlagsanstalt, S. 266. Vgl. hierzu auch: EzL1, Ozkan (2010): »Der
ortlose Muslim oder das Prekire als Niemandsland. Ein kulturwissenschaftlicher Kommentar zu
Thilo Sarrazins >Deutschland schafft sich ab««. In: https://www.exzellenzcluster.uni-konstanz.
de/ortlose-muslim-sarrazin.html (30.06.2017).


http://www.taz.de/!59131/
http://kritnet.org/2010/demokratie-statt-integration/
https://www.exzellenzcluster.uni-konstanz.de/ortlose-muslim-sarrazin.html
https://www.exzellenzcluster.uni-konstanz.de/ortlose-muslim-sarrazin.html

1.5 Narrative der Integration = 75

seien.”? Insbesondere gegen die ausschlieliche und Gesellschaft segregierende
Kosten-Nutzen-Rechnung wendet sich der Appell Nein zur Ausgrenzung kurz nach
Veroffentlichung von Sarrazins Buch.?”® Darin wird unter anderem festgehalten,
dass mit der »Rede von der Integration« nur ordnungspolitische Diktionen und
das Aufzwingen eines bestimmten Verhaltenskodex ausgehend von einer ver-
meintlich homogenen Mehrheitsgesellschaft verbunden seien.””* Darum konne
es in einer Einwanderungsgesellschaft nicht gehen, sondern nur noch um Fragen
des Zusammenlebens.?”

Kosten-Nutzen-Erwdgungen, Fragen nach der Zukunftsfahigkeit von Gesell-
schaften, Verhaltensweisen und das Zusammenleben haben mit unterschiedlichen
Gewichtungen seit jeher das Reden iiber Integration und Assimilation bestimmt.
Dabei war stets unerheblich, wie homogen oder heterogen die jeweiligen Gesell-
schaften strukturiert sind oder ob sie durch identitdtspolitisch ausgerichtete
Narrative beschrieben werden. Zugleich sind mit den genannten sozialen, wirt-
schaftlichen und kulturellen Entitaten auch immer die Grundlagen fiir Skandali-
sierungen der Migration gegeben — wie im Falle Sarrazins. So wie eine Geschichte
des Integrationsbegriffs geschrieben werden kann, so ist es ebenfalls méglich,
diese Geschichte anhand ihrer Skandalisierungen zu erzdhlen. Denn gesellschaft-
liche Vielfalt ist in der Geschichte selten als das gesehen und beschrieben worden,
was sie ist: als ein natiirliches Phanomen, »das aus den direkten und indirekten
Beziehungen der Gesellschaften resultiert«. Vielmehr wurde und wird sie immer
wieder auch als »eine Art von Ungeheuerlichkeit oder Skandal« aufgefasst.?®

Die Geschichte der Skandalisierung der gesellschaftlichen Vielfalt, die oft
die Grundlage fiir Diskriminierungen darstellte, ist schon in der Geschichte der
westlichen Demokratien duflerst vielfiltig. Mitte des 18. Jahrhunderts spricht
man in Pennsylvania vom »deutschen Problem«*”. Seit drei Generationen lebten
dort deutsche Einwanderer, die aber noch immer kein Englisch sprachen. In

272 Siehe: SARRAZIN (2010): S. 260-281.

273 Deutschland schafft sich ab ist nach Michael Moores Stupid White Men das meistverkaufte
politische Sachbuch der 2000er Jahre. Siehe hierzu: https://www.gfk-entertainment.com/news/
thilo-sarrazin-sprengt-alle-rekorde.html (04.05.2021).

274 Siehe: http://www.linksnet.de/de/artikel/27258 (24.07.2017). Die Rede von der Integration
l4sst sich auch als Versuch interpretieren, ein »gesellschaftliches Wir« gegeniiber den Anderen
»zu beschworen«. Siehe hierzu: MECHERIL, Paul (2011): »Wirklichkeit schaffen. Integration als
Dispositiv«. In: Aus Politik und Zeitgeschichte, 61. Jahrgang, Heft 43/2011, S. 49-54, hier S. 54.
275 Siehe: taz (2010).

276 LEVI STRAUSS, Claude (2012): Anthropologie in der modernen Welt, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp, S. 122.

277 MEIER-BRAUN, Karl-Heinz (2002): Deutschland. Einwanderungsland, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp, S. 12.


https://www.gfk-entertainment.com/news/thilo-sarrazin-sprengt-alle-rekorde.html
https://www.gfk-entertainment.com/news/thilo-sarrazin-sprengt-alle-rekorde.html
http://www.linksnet.de/de/artikel/27258

76 —— 1 Einleitung

einem Sieben-Punkte-Programm schlug man Benjamin Franklin, dem damali-
gen Gouverneur der Stadt Philadelphia, zur Eingliederung der deutschen Ein-
wanderer Folgendes vor: Der erste Punkt des Mafinahmenkatalogs sieht vor, die
Sprachkompetenz der Einwanderer zu férdern, englische Schulen in die vorhan-
denen deutschen Schulen zu integrieren, deren Besuch im Unterschied zu den
deutschen nichts kosten soll. Des Weiteren wird angeregt, die Englander mit
Geldspenden oder einer finanziellen Mitgift zu motivieren, deutsche Frauen zu
ehelichen. Dies sei fiir die Vergemeinschaftung von Englandern und Deutschen
und fiir den Handel sicher forderlich.*®

Franklin ist mit allen Vorschldgen einverstanden, auf3er mit dem zur Forderung
von Mischehen. Zur Heiratspolitik bemerkt er in einem Antwortschreiben, dass
diese definitiv zu teuer sei und wenig Aussicht auf Erfolg habe. Denn »die deut-
schen Frauen sind im Allgemeinen so wenig anziehend fiir einen Englander, dass es
enorme Mitgift erfordern wiirde, Englander anzuregen, sie zu heiraten«. Den siebten
Vorschlag aus dem Sieben-Punkte-Programm, keinen Deutschen mehr in Pennsyl-
vania aufzunehmen, sei wiederum nach Franklin »ein guter Vorschlag«. Denn die,
»die schon hier sind, werden dies unterstiitzen«. Franklins Aussagen empfinden die
Deutschen als beleidigend, als diskriminierend, und sie 16sten einen Skandal aus.*”

Knapp 150 Jahre spéter sind es nicht sprachliche Defizite oder Debatten iiber
Frauen, die zum Skandal fithren und kulturelle Grenzen ziehen, sondern die
Essiggurken der osteuropdischen Juden New Yorks. Anfang des 20. Jahrhunderts
erwagt die New Yorker Stadtverwaltung, den Verkauf von Essiggurken zu verbie-
ten. Nach Ansicht amerikanischer Gesundheitsheamter verhindere der Verzehr
von eingelegtem Gemiise das Gelingen patriotischer Sozialreformen, weil sie ihre
Konsumenten »zu nervosen, instabilen Subjekten« und am Ende zu »schlechten
Amerikanern« machten.?®® Rund sechzig, siebzig Jahre spiter fithrt die Rede von
fleifligen Gastarbeitern und faulen Deutschen auch in Deutschland zu einem
Skandal.?® Es lieen sich weitere Beispiele anfiihren. Doch der Begriff »Kultur«
wird in der bundesrepublikanischen Migrationsgeschichte erst in den 1980er
Jahren als alleinstehende Kategorie und als Nomen zur Grundlage skandalisie-
render Integrationsdebatten in der Bundesrepublik.?®?

278 Siehe hierzu: Ebd. Auch zweihundert Jahre spéter ist die Mischehe ein zentraler Kern
integrationstheoretischer Uberlegungen, wie beispielsweise in Milton Gordons wirkméchtiger
Integrationstheorie von 1964. Siehe hierzu: GORDON (1964): S. 48.

279 Aus: MEIER-BRAUN (2002): S. 12.

280 Zitiert nach: HEINS, Volker (2013): Skandal der Vielfalt, Frankfurt a. M.: Campus, S. 13.

281 Siehe hierzu: Vgl. hierzu: COHN-BENDIT, Daniel/ScHMID, Thomas (1993): Heimat Babylon.
Das Wagnis der multikulturellen Demokratie, Hamburg: Hoffmann und Campe, S. 121.

282 Siehe hierzu: HUNN (2005): S. 495.



1.5 Narrative der Integration =—— 77

Die spannungsgeladene Verbindung von Normalitdt und Problem in der
Geschichte der Migration und Integration ist auch in der Errichtung des Lehr-
stuhls fiir Amerikanische Soziologie in Chicago und an anderen Orten Ende des
19. und Anfang des 20. Jahrhunderts ausschlaggebend und findet sich bis heute
in der Integrationsforschung.

Viele Migrationsforschungen entstanden nicht als reine Forschungsarbeiten, sondern im
Selbstverstandnis migrationswissenschaftlicher Intervention in politischen Debatten:
Nicht wenige Schliisselwerke entstanden im Geist, Migrationsforschung als engagierte
Public Science zu betreiben, um damit beispielsweise die gesellschaftliche Integration von
bestimmten Migrantinnen_gruppen zu fordern oder zu fordern, Gesetze zur politischen
Steuerung von Migration zu formulieren bzw. zu legitimieren oder Aufgaben der Aufarbei-
tung und Reaktion auf Rassismus zu iibernehmen.?®

Mit der Implementierung des Lehrstuhls fiir Amerikanische Soziologie in Chicago
war 1892 nicht nur das Verlangen nach objektivem Wissen zum Themenkomplex
verbunden, sondern auch die politische Erwartung, dass dort ein praktisches
Wissen generiert werde, mit dem soziale Probleme, die vermeintlich aus Migra-
tionshewegungen entstehen, gelost werden konnten.?®* Die Errichtung der Lehr-
stiihle fiir Migration und Integration war von Anfang an doppelt codiert und
schuf eine osmotische Zone zwischen Wissenschaft und Offentlichkeit.

Bevor der Begriff der Integration iiberhaupt im Zusammenhang mit Migra-
tion den Weg in gesellschaftspolitische Debatten, in Skandalisierungen, Dis-
kriminierungen, in alltdgliche Gebrauchs- und Sprechweisen und ab Ende der
1960er Jahre in die Sozialwissenschaften fand, war es zundchst der Begriff der
Assimilation, mit dem Migrationsfolgen und die damit zusammenhangenden
Prozesse beschrieben wurden.”®* Vorziiglich setzte man ihn in den Vereinigten
Staaten von Amerika ein, die zwischen den Jahren 1850 und 1920 das beliebteste
Einwanderungsland weltweit waren.?®® Auch wenn sich der Begriff der Assimi-
lation, wie auch spéater der Begriff der Integration, vor seiner Expansion in den
offentlichen Raum in Amerika und in Europa auf einen kleinen Kreis von Wissen-

283 MECHERIL, Paul/REUTER, Julia (2015): Einleitung zu Schliisselwerke der Migration. Pionier-
studien und Referenztheorien, Wiesbaden: Springer VS, S. 5. Siehe hierzu auch: Bukow, Wolf-
Dietrich/LLARYORA, Roberto (1988): Mitbiirger aus der Fremde. Soziogenese ethnischer Minoritd-
ten, Opladen: Westdeutscher Verlag, S. 5.

284 Vgl. BOMMES, Michael/THRANHARDT, Dietrich (2010): »Introduction: National Paradigms
of Migration Research«. In: National Paradigms of Migration Research, hg. v. Michael Bommes,
Dietrich Thranhardt, Osnabriick: Osnabriicker Universitidtsverlag, S. 9-38, hier S. 10.

285 Siehe hierzu: Ezli/Langenohl/Rauer/Voigtmann (Hg.) (2013): S. 9.

286 Allein in diesem Zeitraum migrierten 5,5 Millionen Deutsche in die Vereinigten Staaten. Siehe
hierzu: OLTMER, Jochen (2013): Migration im 19. und 20. Jahrhundert, Miinchen: Oldenbourg, S. 1.



78 =—— 1 Einleitung

schaftlern beschrankte, liegt schon in seinem ersten systematischen Gebrauch
ein Schulterschluss zwischen Wissenschaft und Politik vor.

In den kommenden Dekaden etabliert sich in den USA eine Theorie zur Assi-
milation, die — im Unterschied zur spiteren Begriffsverwendung — explizit keine
homogene Nation oder einzelne Ethnien als Ziel oder als Grundlage von Assi-
milation oder Dissimilation voraussetzt. Zwar ist es richtig, dass Assimilation
der terminus technicus fiir die Vorstellung von einem Melting Pot ist, in dem alle
Unterschiede entdifferenziert werden und eine homogene Kultur »gekocht« wird
und dass die Assimilationsforschung im Unterschied zu den Ethnic Studies den
Standpunkt der Nation und nicht den der Minderheiten einnimmt.”®” Allerdings
wird der Begriff der Nation anfangs vielmehr als Rahmung von Zivilisationspro-
zessen gebraucht als fiir die Entwicklung und Riickbesinnung auf nationale Eigen-
heiten und Spezifika. Die Eckpfeiler eines der ersten Migrations- und Stadtsoziolo-
gen, Robert Ezra Park, sind beispielsweise nicht die Nation, sondern Mobilitdt und
Urbanitit.?®® Das gestalterische Zentrum der Verbindung von Bewegung und Stadt,
die fiir Park die Grundlagen moderner Gesellschaften darstellt, ist nicht der altein-
gesessene Biirger, sondern der marginal man, der trotz seiner Bezeichnung nicht
am Rande der Gesellschaft lebt. Durch seine Mobilitdt und seine Kraft zur Veran-
derung, aber auch zur Anpassung, steht er vielmehr im Zentrum der Entwicklung
von Zivilisation, eines allgemeinen »cosmic process«*® weil er nicht an, sondern
auf der Grenze zwischen Herkunfts- und Ankunftsgesellschaft lebt.?*° Er verdndert
beide durch einen wechselseitigen Assimilationsprozess mit. »The marginal man is
a personality type that rises at a time and a place where, out of the conflict of races
and cultures, new societies, new peoples and cultures are coming into existence.
[...] The marginal man is always relatively the more civilized human being.«***

Dieser Prozess zwischen Veranderung und Anpassung ist zwar insofern von
Konflikten gepragt, als der marginal man mit seiner Migration auf der einen Seite
die Bindungen an seine Herkunft abbricht. Auf der anderen Seite fordern Kontakt

287 Siehe hierzu: RAUER, Valentin (2014): »Assimilation«. In: Das neue Deutschland, S. 203-
205, hier S. 203 u. 204. Siehe auch: WIMMER, Andreas (2008): »Ethnische Grenzziehungen in
der Immigrationsgesellschaft. Jenseits des Herderschen Commonsense«. In: Kélner Zeitschrift fiir
Soziologie, Sonderheft, Heft 48, S. 57-80, hier S. 71.

288 Siehe hierzu: LINDNER, Rolf (2007): Die Entdeckung der Stadtkultur. Soziologie aus der Erfah-
rung der Reportage, Frankfurt a. M.: Campus. Siehe auch: MAKROPOULOS, Michael (2004): »Ro-
bert Ezra Park (1864-1944). Modernitit zwischen Urbanitidt und Grenzidentitat«. In: Culture Club.
Klassiker der Kulturtheorie, hg. v. Martin Hofmann u. a., Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 48-66.
289 Siehe hierzu: ESSER (2008): S. 83.

290 Vgl. MAKROPOULOS (2004): S. 54.

291 PARK, Robert Ezra (1937): »Cultural Conflict and the marginal man«. In: The study of personality
and culture conflict, hg. v. Everett Stonequist, New York: Russel & Russel, S. XIII-XVIII, hier S. XVIIf.



1.5 Narrative der Integration =— 79

und Kollision die eingesessene traditionelle gesellschaftliche Organisation der
Ankunftsgesellschaft heraus. Dieser Prozess ist insgesamt positiv, da der Wandel
und die Fusion von Kulturen fiir »the processes of civilization and of progress«
stehen.?? Migration und die sich daran anschlieRende Assimilation sind eine
»agency of civilization« und stehen im Zentrum des Wandels sozialer Kohasio-
nen und Korrosionen. Gepragt von Georg Simmels Soziologie des Fremden stehen
bei Park Vergesellschaftungsprozesse im Fokus anstelle einer klar strukturierten
homogenen Gesellschaft. Er war von Simmels grundlegender soziologischer
These iiberzeugt, »dass Gesellschaft iiberall dort existiert, wo mehrere Indivi-
duen miteinander in Wechselwirkung treten«. 2%3

Diese Form der Beschreibung von Assimilationsprozessen zwischen Selbst-
und Fremdsteuerung findet sich bereits in der noch nicht systematischen und
ausdifferenzierten Verwendung des Begriffs im frithen 19. Jahrhundert. Dort wird
er auch als ein Prozess kdrperlich-biologischen Wandels begriffen, in dem das
Fremdartige, »das man in sich aufgenommen« hat, »in die eigene Substanz« ver-
wandelt wird. So kann der Assimilationsprozess nicht nur als eine erzwungene
Anpassung und erzwungene Aufgabe der Herkunftskultur begriffen werden,
sondern auch als »Angleichungsprozess [mit] Zugewinng, als eine Form der
Selbststarkung.?** Das Aufgeben einer alten Identitit ist hier mit dem Gewinn
einer neuen verbunden. Dabei haben kulturelle Eigenschaften ihre »roots and
their sources in the instincts and habits of human beings«. Sie geben ihnen den
»dynamic character by which they interact and modify one another«.?*> Wihrend
man der Rede von der Integration und besonders von der Assimilation heute
die ausschliefiliche Befolgung repressiver Mafinahmen unterstellt, steht beim
Begriff der Anpassung eher ein aktiver Prozess zwischen Selbstbestimmung und
externem Zwang im Vordergrund.?® Grundlage ist dafiir zum einen ein starkes

292 PARK, Robert Ezra (1928): »Human Migration and the Marginal Man«. In: American Journal
of Sociology, 33:6, S. 881-893, hier S. 890.

293 CHRISTMANN, Gabriela (2007): Robert Ezra Park, Konstanz: UVK, S. 23. Siehe hierzu auch:
TREIBEL, Annette (2011): Migration in modernen Gesellschaften. Soziale Folgen von Einwanderung,
Gastarbeit und Flucht, Miinchen: Juventa, S. 52.

294 OMRAN, Susanne (2004): »Assimilation«. Zur Physio-Logik kultureller Differenz nach
1800«. In: Kulturelle Identitdt. Konstruktionen und Krisen, hg. v. Eva Kimminich, Frankfurt a. M.:
Peter Lang, S. 89-106, hier S. 91.

295 PARK, Robert Ezra (1931): »The Problem of Cultural Differences«. In: Race and Culture, hg. v.
Everett C. Hughes, London: The Free Press of Glencoe, S. 3-14, hier S. 7.

296 Siehe hierzu auch: BRUBAKER, Rogers (2007): »Die Riickkehr der Assimilation?«. In: Grup-
pen ohne Grenzen, Hamburg: Hamburger Edition, S. 166-186, S. 171. Brubaker gebraucht in die-
sem Zusammenhang die Konstruktion der reflexiven Assimilation, die er vom transitiven Ge-
brauch des Begriffs Assimilation unterscheidet. Im »sich assimilieren« sieht er eine Aktivitat



80 —— 1 Einleitung

Migrationssubjekt, das dem Prozess der Anpassung und Verwandlung offen
gegeniibersteht. Zum anderen, dass von seiten der Mehrheitsgesellschaft dieses
Subjekt auch als ein hybrides, in Wandlung begriffenes gesehen wird und nicht
als Teil eines statischen Kollektivs. Insgesamt rahmt, bedingt und tragt diese Vor-
stellungen die Idee von gesellschaftlichem Wandel, von Fortschritt und von Ent-
wicklung als einer einsinnigen Form von Zeitlichkeit.

Die systematischste Ausbuchstabierung dieser Ausrichtung des Integrations-
begriffs finden wir in der Theorie Milton Gordons, die er Anfang der 1960er Jahre
entwirft. Im Unterschied zu Park steht in Gordons Assimilation in American Life
nicht der einzelne, sondern die Gruppe im Zentrum des Geschehens. Ein weite-
rer zentraler Aspekt ist, dass seine Theorie besonders darauf abzielt, soziale Dis-
kriminierungen abzubauen. Diskriminierungen basieren auf Unterscheidungen,
sie werden behauptet und in Ungleichheiten verwandelt. Der Ubergang von der
Differenz zur Ungleichheit vollzieht sich dabei von »vorurteilsbehafteten Sicht-
weisen« iiber »herabsetzende AuBerungen« bis zu »benachteiligenden Handlun-
gen«.””” Die Diskriminierung besteht demnach aus einer Folge von Handlungen,
die duflerst voraussetzungsreich ist. Ihre drei konstitutiven Elemente sind Sehen
(darin steckt das Vorurteil), Sprechen (darin liegt die Herabsetzung) und letztlich
das Handeln (darin steckt die Benachteiligung). Gordon gibt dafiir plastische Bei-
spiele: etwa wenn eine farbige Familie im Siiden der Vereinigten Staaten aufgrund
ihrer Hautfarbe kein Zimmer bekommt.?*® In die Geschichte der Skandalisierun-

von Akteuren und Bevolkerungsgruppen, die sich der transitiven Assimilation, einem Zwang zur
Anpassung, widersetzt. Im Gegensatz zur Verwendung des Begriffs Anfang des 19. Jahrhunderts
sieht er die reflexive Assimilation nicht als einen organischen, sondern als abstrakten Prozess.
Wir werden spéter sehen, inwieweit diese Umdefinition der Assimilationstheorie in der 2000er
Jahren mit unserem Leitsatz »Was lebst Du?« in Zusammenhang steht.

297 SCHERR, Albert (2016): Diskriminierung. Wie Unterschiede und Benachteiligungen gesell-
schaftlich hergestellt werden, Wiesbaden: Springer SV, S. 25.

298 GORDON (1964): S. 22. Die Historikerin Carol Anderson konstatiert, dass es fiir Afroamerikaner
eine Liste gab, die das >Griine Buch« genannt wurde. Darin waren Restaurants und Hotels aufgelis-
tet, die Schwarze aufsuchen konnten. Siehe hierzu: RIDDERBUSCH, Katja (2014): »Die Aufhebung
der Rassentrennung in den USA«. In: Deutschlandfunk, 02.07.2014. http://www.deutschlandfunk.
de/50-jahre-gleichberechtigung-die-aufhebung-der.724.de.html?dram:article_id=290732 (2711.2017).
Der Erfinder des Green Book, der schwarze Postbote Victor Hugo Green, veroffentlichte diesen Reise-
fithrer 1936 das erste Mal mit dem entgegengesetzten Ziel, dass irgendwann der Tag kommen wird,
»diese Publikation einzustellen«, an dem die Schwarzen reisen kénnen, wohin sie auch mégen, ohne
»beleidigt«, »bespuckt« und »verpriigelt« zu werden. Siehe hierzu: GUNKEL, Christoph (2019): »Freie
Fahrt fiir schwarze Biirger«. In: DER SPIEGEL, 19.02.2019, https://www.spiegel.de/einestages/green-
book-wie-victor-hugo-green-einen-reisefuehrer-fuer-schwarze-erfand-a-1253180.html ~ (zuletzt
29.04.2019). Im Hollywood-Kinofilm GREEN Book vON 2018, der in den frithen 1960er spielt, steht
das Griine Buch im Zentrum der Erzéhlung. Bei den Oscarverleihungen 2019 erhielt er den Oscar


http://www.deutschlandfunk.de/50-jahre-gleichberechtigung-die-aufhebung-der.724.de.html?dram:article_id=290732
http://www.deutschlandfunk.de/50-jahre-gleichberechtigung-die-aufhebung-der.724.de.html?dram:article_id=290732
https://www.spiegel.de/einestages/green-book-wie-victor-hugo-green-einen-reisefuehrer-fuer-schwarze-erfand-a-1253180.html
https://www.spiegel.de/einestages/green-book-wie-victor-hugo-green-einen-reisefuehrer-fuer-schwarze-erfand-a-1253180.html

1.5 Narrative der Integration = 81

gen ist eine Geschichte der Diskriminierungen eingelagert, die fiir das vorlie-
gende Buch mitbestimmend ist. Denn wenn auf Diskriminierungen nicht reagiert
wird und die Verletzung nicht ausagiert werden kann oder aufgrund gegebener
Rechtslagen kein Ausgleich stattfindet, kann sie unter Umstdnden zu einem
bestimmenden Bestandteil des Geddchtnisses von Migranten und Minderheiten
werden. Sie konnen dann eventuell zu einem spateren Zeitpunkt, wenn sie nicht
vergessen oder anderweitig ausgeglichen werden, zu unerwarteten Spannungen
und Reaktionen fiihren, deren Grundlagen nicht mehr allein die Diskriminierung
sein muss, sondern vielmehr eine Kultur des Ressentiments.?®® Letzteres kann die
Grundlage einer neuen Identititspolitik sein, »wenn blockierte (Re-)Aktionen zu
einem dauerhaften und unerledigten Gemiitszustand« gerinnen, so Joseph Vogl
in seiner instruktiven Studie Kapital und Ressentiment>°°

Dass das Verhiltnis von Verlust und Gewinn, von alter und neuer Kultur —
theoretisch wie praktisch, zwischen dogmata und pragmata — ein duflerst kom-
plexes und vielschichtiges ist, hat spdtestens die Geschichte der Migration und
ihrer Folgen seit den 1980ern Jahren in der Bundesrepublik gezeigt. Ein eindriick-
liches Beispiel hierfiir ist die Entwicklung des tiirkischen Islam in Deutschland.
Seine Entwicklung beschreibt der Ethnologe und Migrationsforscher Werner
Schiffauer als eine von einem defensiv gefarbten Exil-Islam zu einem selbstbe-
wussten Diaspora-Islam.*** An die Stelle der Identifikation mit einer vermeint-

fiir den >Besten Film«. Siehe hierzu: FARRELLY, Peter (2019): Green Book. Eine besondere Freund-
schaft, Kinoverleih: eOne (Erstauffiihrung 31.01.2019). D1 WELT (2019): »Green Book als bester Film
geehrt. Kein totaler Triumph fiir Roma«. In: Die Welt, 25.02.2019, https://www.welt.de/kultur/kino/
article189342143/Oscars2019-Green-Book-erhaelt-den-Oscar-als-bester-Film.html (zuletzt 09.04.2019).
299 Nach Gilles Deleuze Analyse der Entwicklung des Ressentiments in Nietzsches Genealogie
der Moral kommt es zum Aufbau einer Ressentimentkultur, wenn die reaktiven Krafte durch eine
aktive Kraft nicht ausagiert werden. Es kommt zu Bildungen von Ressentiments, wenn anstelle
von Handlungen, von Reaktionen nicht ein Gegenhandeln einsetzt, sondern nur ein Gegenfiih-
len. Explizit konstatiert Deleuze, das im Wort »Ressentiment« bereits ein »iiberdeutlicher Hin-
weis« steckt: »die Reaktion hort auf, ausagiert zu werden und wird statt dessen gefiihlt«. Dabei
treten die reaktiven Krifte an die Stelle der aktiven. Siehe hierzu: DELEUZE, Gilles (2002): »Vom
Ressentiment zum schlechten Gewissen«. In: DERS.: Nietzsche und die Philosophie, Hamburg:
Europaische Verlagsanstalt, S. 122-160, S. 122.

300 Dabei konnen nach Vogl »Wesen« und »Objekte« der Aufienwelt in unterschiedlichsten Kon-
stellationen »mogliche Anlésse fiir eine gefiihlte Krankung und Verletzung, fiir einen Schmerz
der Zuriicksetzung werden, [...] wobei das Gedichtnis als selbstverstirkender Mechanismus
solcher Leiden funktioniert«. Siehe hierzu: VoGL, Joseph (2021): Kapital und Ressentiment. Eine
kurze Theorie der Gegenwart, Miinchen: C. H. Beck, S. 161.

301 Siehe hierzu: SCHIFFAUER, Werner (2004): »Vom Exil- zum Diaspora-Islam. Muslimische
Identitdten in Europa«. In: Soziale Welt. Zeitschrift fiir sozialwissenschaftliche Forschung und
Praxis Jahrgang 55:4, S. 347-368, hier S. 350.


https://www.welt.de/kultur/kino/article189342143/Oscars-2019-Green-Book-erhaelt-den-Oscar-als-bester-Film.html
https://www.welt.de/kultur/kino/article189342143/Oscars-2019-Green-Book-erhaelt-den-Oscar-als-bester-Film.html

82 —— 1 Einleitung

lich homogenen Mehrheitsgesellschaft tritt in der Bundesrepublik der 1980er
und 1990er Jahre eine Re-Ethnisierung, eine gebrochene Retraditionalisierung,
die in den 1980ern iiber die nationale Herkunft und spater iiber die Religion auf
komplexen identitdtspolitischen Wegen in das Sprechen und Skandalisieren der
Migration hineinfiihrt. In diesem Zusammenhang wird auch der Begriff der Inte-
gration prominent, der besonders in der Bundesrepublik Karriere macht.>*> Wenn
heute in Deutschland auf politischer Ebene von Integration die Rede ist, dann oft
mit dem Zusatz, es handele sich dabei nicht um Assimilation. Damit ist gemeint,
dass Integration weder auf die Herstellung kultureller Homogenitdt ziele noch
andere kulturell bedingte Priagungen ausschliee.?*® Doch bevor es zur kulturell
codierten Verwendung des Begriffs »Integration« kommt, wird dieser in anderen
Zusammenhdngen verwendet, und seine Geschichte verlauft anders als der der
Assimilation.

Wenn der Gebrauch des Begriffs »Assimilation« anfangs mit »physical traits«,
Stoffwechselprozessen, Zivilitat, Zivilisation und spater verstarkt mit Nation,
Gruppen und Homogenisierung einhergeht, die bis zur race-relation-cycle-Theorie
reichen, erfahrt diese theoretische Ausrichtung Anfang der 2000er im amerika-
nischen Kontext mit der Segmented Assimilation Theory und New Assimilation
Theory Modifikationen. In den beiden zuletzt genannten theoretischen Ausrich-
tungen wird explizit auf die kulturellen Folgen der »New Immigration«, die sich in
den 1980er und 1990er Jahren konstituierten, reagiert.>** Der Begriff »Integration«
taucht nach dem Zweiten Weltkrieg zundchst in den Wirtschaftswissenschaften
auf,>* bevor er in die Sozial- und Geisteswissenschaften einwandert. Die Verwen-
dung des Begriffs »Integration« im Kontext internationaler 6konomischer Kohés-
ionsbildung steht besonders im Zusammenhang mit der Projektion einer europa-
ischen Integration nach dem Zweiten Weltkrieg. Als Reaktion auf die europaische
Krise, und letztlich auf eine humane Katastrophe, hat man eine produktionswirt-
schaftliche Integration als Verflechtung der europdischen Kernstaaten im Blick. Es

302 Im Unterschied dazu hat in der amerikanischen Forschung auch ein Umdenken stattgefun-
den. In den Vereinigten Staaten setzte sich in Korrelation mit der neuen Identitatspolitik in der
Forschung die Begriffskonstellation der segmentierten Assimilation durch. Siehe hierzu: ALBA,
Richard/NEE, Victor (1997): »Rethinking Assimilation Theory for a New Era of Immigration«. In:
International Migration Review 31:4, S. 826-874.

303 Siehe hierzu: Ezli/Langenohl/Rauer/Voigtmann (Hg.) (2013): S. 9.

304 Siehe zu Theory of Segmented Assimilation: PORTES, Alejandro (2003): Legacies. The Story
of the Second Immigrant Generation, University of California Press. Siehe zu New Assimilation
Theory: ALBA, Richard/NEE, Victor (2003): Remaking the American Mainstream. Assimilation and
contemporary Immigration, Cambridge Mass.: Harvard University Press.

305 Vgl. HERBST, Ludolf (1986): »Die zeitgendssische Integrationstheorie und die Anfinge der
europdischen Einigung 1947-1950«. In: Vierteljahreshefte fiir Zeitgeschichte 34:2, S. 161-206.



1.5 Narrative der Integration = 83

geht darum, iiber wirtschaftliche Integration zwischen den Nationen einen euro-
paischen stabilen Gravitationsraum als Zwischenphase zu schaffen, der am Ende
nach den Vorstellungen liberaler Wirtschaftstheoretiker zu einer globalen wirt-
schaftlichen Integration fiihren soll.>°® So trdgt auch der erste Zusammenschluss
von europdischen Landern als Vorldufer der Europdischen Union zwischen den
Jahren 1956 und 1992 den programmatischen Namen »Europdische Wirtschaftsge-
meinschaft« (EWG). In einer vergleichbaren Sprechweise wird die Arbeiteranwer-
bung in Deutschland nach dem Krieg — mit dem Jahr 1955 einsetzend und bis in
die spaten 1960er Jahre hinein — nicht als ein Zeichen der nationalen, sondern der
europiischen Integration beschrieben,?*” auch wenn diese sich selbst im »Wieder-
aufbau« befand. Fiir den Wiederaufbau Deutschlands verwenden die amerikani-
schen Besatzer in dieser Zeit den Begriff der »re-integration«.>%®

Wenn in dieser Verwendung von Integration 6konomische, produktionswirt-
schaftliche Systeme, internationale Beziehungen und ihre Stabilisierung nach
dem Krieg im Zentrum stehen, taucht die Frage nach dem Zusammenhang und
dem Verhaltnis von 6konomisch-systemischen Strukturen und sozialer Integra-
tion bis in die 1970er Jahre in Forschung, in 6ffentlichen Debatten und, wie ich im
ersten materialanalytischen Kapitel zeigen werde, auch in Literatur und Film auf.
Aus heutiger historisch-politischer Perspektive haben sich auch die politischen
Eliten Europas zu dieser Zeit gegen ein Identitatsprojekt und fiir die »strategische
Integration eines wirtschaftlichen und politischen Grofraums entschieden«.>*®
Diese Form des wirtschaftspolitisch-europdischen »region-building« bestimmt
auch die inner- wie auBerdeutsche Form der Rede von der Integration.?'® Sie
reicht von der Frage nach dem Grad der erreichten oder nicht erreichten Zivili-
tdt, in Zeiten des wirtschaftlichen Aufschwungs, der deutschen Bevilkerung
selbst, bis hin zur Frage, welchen 6konomischen Vorteil die Arbeitsmigration fiir
Deutschland bringe, wie sie aber auch die Herkunftslander der Gastarbeiter als

306 Siehe hierzu: ebd., S. 178 und S. 180.

307 Siehe hierzu: SCHONWALDER, Karen (2001): Einwanderung und ethnische Pluralitdt, Berlin:
Klartext, S. 643. FAZ (1955): »Hunderttausend italienische Arbeiter kommenc, 21.12.1955. Siehe
auch: RAUER, Valentin (2013): »Integrationsdebatten in der deutschen Offentlichkeit (1947-
2012)«. In: Die Integrationsdebatte zwischen Assimilation und Diversitdt, S. 51-86, hier S. 61.

308 Vgl. LuDoLF, Herbst (1986): »Die zeitgensssische Integrationstheorie und die Anfdnge der
europdischen Einigung 1947-1950«. In: Vierteljahrshefte fiir Zeitgeschichte 34:2, S. 161-205, hier
S.173.

309 Vgl. hierzu MUNKLER, Herfried (2015): Macht in der Mitte. Die neuen Aufgaben Deutschlands
in Europa, Hamburg: edition Korber-Stiftung, S. 31.

310 Vgl. RAUER (2013): S. 71.



84 — 1 Einleitung

indirekte Entwicklungshilfe vorteilhaft sei.>'* Mit dieser letzteren, kolonialistisch
anmutenden Diktion zeigt sich in einigen Artikeln der 1960er und 1970er Jahre —
iiber die Frage der deutschen Zivilitdt — das geteilte Bewusstsein fiir dieses Ver-
haltnis zum Fremden und die Sorge, wie man sich am besten den Gastarbei-
tern gegeniiber verhilt.?"? Deutschland ist 6konomisch erfolgreich, muss aber
zugleich darauf achten, wie es sich im neuen europdischen Integrationsprozess
»verhdlt«. Diese komplexe Gemengelage von Innen- und Aufienkommunikation,
von der wirtschaftlichen Integration und sozialen Praxis in der Bundesrepub-
lik der 1960er und 1970er Jahre — komplex auch, weil sie getrennt voneinander
gehalten werden - ldsst keine stabile entscheidungspolitische Rede von der Inte-
gration entstehen, die auf die Einwanderung der »Gastarbeiter« reagiert.>> Zwar
gab es sehr wohl politische und parteiinterne Diskussionen iiber die Einwande-
rung nach Deutschland: Hans-Dietrich Genscher sprach 1972 davon, dass man
sich der Tatsache der Einwanderung stellen miisse.>** Doch Teil des politischen
Systems der Bundesrepublik wurde die in dieser Zeit bereits einsetzende Einwan-
derung erst in den 2000er Jahren.

Die getrennte Behandlung der dargestellten beiden Ebenen, von systemischer
und sozialer Integration, ist nicht nur ein politisches Problem. Sie ist zugleich eine
zentrale sozialwissenschaftliche Fragestellung.>* Thre Trennung ist fiir den briti-
schen Soziologen David Lockwood in den 1960er Jahren eine »kiinstliche«. Mit
der Verkniipfung von System- und Sozialintegration geht er der Frage nach, »wie
sozialer Wandel endogen in einer Gesellschaft erzeugt wird« und versucht, sie
institutionell und akteursbezogen anzugehen.? »Integration« ist in dieser Kopp-

311 Vgl. fiir viele SCHONWALDER (2001): S. 166; RAUER (2013): S. 61.

312 Siehe hierzu exemplarisch fiir viele: KROEBER-KENETH, L. (1961): »Die ausldndischen Ar-
beitskrafte und wir«. In: FRANKFURTER ALLGEMEINE ZEITUNG, 03.06.1961, S. 5. MATURI, Giacomo
(1961): »Die Eingliederung der siidlandischen Arbeitskrifte und ihre besonderen Anpassungs-
schwierigkeiten«. In: Ausldndische Arbeitskrdfte in Deutschland, hg. v. Helmuth Weiken, Diissel-
dorf: Econ, S. 121-127.

313 Vgl. BOMMES, Michael/SCHERR, Albert (1991): »Der Gebrauchswert von Fremd- und Selbst-
ethnisierung in Strukturen sozialer Ungleichheit«. In: Prokla. Zeitschrift fiir politische Okonomie
und sozialistische Politik, ]Jg. 21:83, Nr. 2, S. 291-316. Interessanterweise spiegelt sich dieser Zu-
stand auch in der integrationstheoretischen Definition der Figur des Gastarbeiters nach Paul
C. P. Siu, der ihn als einen symbiotisch segregierten beschreibt. Seine Studie zur chinesischen
Wiéscherei und ihren Arbeitern in Chinatown, New York, Anfang der 1950er Jahre ist hierfiir zent-
ral. Siehe hierzu: S1u, Paul C. P. (1988): The Chinese Laundryman. A Study in Social Isolation, New
York University Press.

314 Siehe hierzu: SCHONWALDER (2001): S. 617f.

315 Vgl. ZarF, Wolfgang (1969): Theorien des sozialen Wandels, K61n: Kiepenheuer & Witsch.
316 Vgl. Lockwoob, David (1969): »Soziale Integration und Systemintegration«. In: Theorien
des sozialen Wandels, hg. v. Wolfgang Zapf, K6ln: Kiepenheuer & Witsch. S. 124137, hier S. 124.



1.5 Narrative der Integration = 85

lung, wie bei Robert Ezra Park und Milton Gordon der Begriff »Assimilation,
ein gesamtgesellschaftlicher Begriff3" Er ist weder auf eine Mehrheit noch auf
eine Minderheit beschrdnkt. Wenn fiir Lockwood die Frage der Integration und
die nach den Bedingungen des sozialen Wandels Ende der 1960er und Anfang
der 1970er als eine gesamtgesellschaftliche Frage anzugehen ist, verschiebt der
Soziologe Hartmut Esser Ende der 1970er und Anfang der 1980er Jahre die Frage
und den Prozess der Integration auf die Struktur der Mehrheitsgesellschaft, die
sich nicht zu sehr verdndern darf, wenn Integration gelingen soll. Er riickt die
Ankunftsgesellschaft als ein zusammenhédngendes System in den Vordergrund.
Fiir Esser sind die Reflexionen zu Migration und Integration besonders in der
deutschsprachigen Forschung bislang ausschliefilich von der Perspektive der
Migranten und der Riickwirkungen auf sie bestimmt gewesen.?!® In seiner Theorie
zur Assimilation versucht er diese Fragen und Folgen nun fiir das Aufnahmesys-
tem zu beantworten.” Heraus kommt dabei in Anlehnung an die amerikani-
sche Assimilationstheorie ein Vier-Phasen-Modell, das Esser in seinem Haupt-
werk Aspekte der Wanderungssoziologie, ausformuliert.’?° Im deutschsprachigen
Raum stellt sie bislang die systematischste Migrations- und Integrationstheorie
dar, an der sich die Multikulturalisten, die Transnationalisten und zum Teil auch
Theorien der Diversitit abarbeiten werden.?** Im Allgemeinen besagt sie, dass
auf eine kognitive Assimilation (etwa Spracherwerb), eine strukturelle (Bildung,
Beruf), soziale (Austausch, Kontakt) und schliellich eine identifikative mit der
Mehrheitsgesellschaft folge. Dabei zeigt sich die letzte Phase, die der identifikati-

317 Milton Gordon definiert im Klassiker der Integrationstheorien Assimilation in American Life
(1964) Park und Burgess zitierend: »Assimilation is a process of interpenetration and fusion in
which persons and groups acquire the memories, sentiments, and attitudes of other persons or
groups, and, by sharing their experience and history, are incorporated with them in a common
cultural life«. GORDON (1964): S. 62.

318 Esser setzt sich in dieser Hinsicht von den Arbeiten Friedrich Heckmanns und Karl Binge-
mers ab. Siehe zu Bingemer: BINGEMER, Karl/MEISTERMANN-SEEGER, Edeltrud/NEUBERT, Edgar
(1970): Leben als Gastarbeiter. Gegliickte und mifigliickte Integration, Koln: Westdeutscher Verlag.
Siehe zu Heckmann: HECKMANN, Friedrich (1981): Die Bundesrepublik. Ein Einwanderungsland?
Zur Soziologie der Gastarbeiterbevilkerung als Einwandererminoritdt, Stuttgart: Klett/Cotta.

319 Vgl. ESSER, Hartmut (1978): »Wanderung, Integration und die Stabilisierung komplexer So-
zialsysteme«. In: Soziale Welt 29:2, S. 180-200, hier S. 180.

320 Siehe hierzu: ESSER, Hartmut (1980): Aspekte der Wanderungssoziologie: Assimilation und
Integration von Wanderern, ethnischen Gruppen und Minderheiten. Eine handlungstheoretische
Analyse, Neuwied: Luchterhand, S. 220 und S. 221.

321 Vgl. FaisT, Thomas (2000): »Jenseits von Nation und Postnation. Eine neue Perspektive fiir
die Integrationsforschung«. In: ders.: Transstaatliche Rdume. Politik, Wirtschaft und Kultur in
und zwischen Deutschland und der Tiirkei, Bielefeld: transcript, S. 339-394. Siehe hierzu auch:
LOFFLER, Bertold (2011): Integration in Deutschland, Augsburg: Oldenbourg, S. 44.



86 —— 1 Einleitung

ven Assimilation, als eine logische Folge der kognitiven, strukturellen und sozia-
len Assimilation. Sie »ergibt sich«, wie Valentin Rauer und Oliver Schmidtke fol-
gerichtig fiir Essers Theorie festhalten, »quasi von selbst«,>** wenn sprachliche,
berufliche und die soziale Einbettung des Einwanderers gegeben sind. Dieses
Vier-Phasen-Modell von Esser ist in den 2000er Jahren anders genannt und
teilweise umdefiniert worden. Heute werden fiir die Phasen die Begriffe »Plat-
zierung« (Wohnung, Arbeit), »Interaktion« (soziale Kontakte), »Kulturation«
(Angleichung) und »Identifikation« verwendet.?” Die zeitliche Struktur dieses
Prozesses sieht man heutzutage als weitaus komplexer an als noch in den Anfén-
gen der Theorie Ende der 1970er Jahre.

Auch wenn Esser in seinen Ausfiihrungen das Aufnahmesystem, die Mehr-
heitsgesellschaft in den Vordergrund riickt, ist eine weitere bis heute beste-
hende Grundlage seiner Theorie der Migrant als ein rational gesteuerter Akteur.
Er durchlduft in seinem Assimilationsprozess einen erfolgreichen Lernprozess.
»Wanderungen erfolgen [...] auf der Grundlage bestimmter partieller Motive, sub-
jektiver kognitiver Erwartungen und der Beriicksichtigung damit verbundener
subjektiver »Kosten«.«*** Die Aufgabe der Herkunftskultur oder die Aufgabe von
Pragungen, die mit dem Aufnahmesystem kollidieren, sind zentraler Bestandteil
einer erfolgreichen Assimilationsgeschichte. Wenn bei Park Grundlagen und Ziel
Mobilitat, Urbanitat und Zivilisation waren, setzt Esser explizit an deren Stelle
die Mehrheitsgesellschaft als ein System. Dabei spielt der Kérper der Migranten,
aber auch der der aufnehmenden Gesellschaft in keiner Form irgendeine Rolle.
Auflerst interessant in diesem Zusammenhang ist, dass Essers vierstufiges Integ-
rationsmodell mit den ersten vier Stufen von Milton Gordons siebenstufiger Inte-
grationstypologie korreliert, doch die »Absence of Prejudice«, der »Absence of
discrimination« und die letzte Stufe der »Absence of value and power conflict«
Esser nicht entfaltet.>”® Wenn diese letzten Stufen den eigentlichen politischen
Prozess fiir Gordon ausmachen, ist dieser in den Augen Essers oder aus der Per-
spektive des Systems mit der vierten Stufe der Identifikation bereits abgeschlossen.
In den folgenden Materialanalysen werde ich aufzeigen, wie tief diese Differenz
besonders ab den 1980er Jahren wirkt und die politischen Kategorien des Vor-
urteils, der Diskriminierung und der Macht- und Wertkonflikte in Asthetik und

322 RAUER, Valentin/SCHMIDTKE, Oliver (2001): »Integration« als Exklusion? Zum medialen
und alltagspraktischen Umgang mit einem umstrittenen Konzept«. In: Berliner Journal fiir Sozio-
logie 3, S. 277-296, hier: S. 279.

323 ESSER, Hartmut (2009): »Pluralisierung oder Assimilation? Effekte der multiplen Inklusion
auf die Integration von Migranten. In: Zeitschrift fiir Soziologie 38:5, S. 358-378, hier S. 358—360.
324 EsSER (1978): S. 182.

325 Siehe hierzu: GORDON (1964): S. 71; ESSER (1980): S. 221.



1.5 Narrative der Integration = 87

Debatten der Migration konstitutiv sind. In den 2000er Jahren justiert auch Esser
aufgrund der kulturellen Folgen der Migration von den 1980ern bis heute wie
Portes und Alba in den Vereinigten Staaten nach. Im Zentrum stehen bei Esser
nun nicht mehr einfach das aufnehmende System und ein rationaler Akteur,
sondern die intergenerationale Integration. Allen aktuellen Umschreibungen ist
gemeinsam, dass sie, was Integrationsprozesse betrifft, nicht mehr von einem
einsinnigen Prozess und einer einsinnigen Zeitlichkeit von kognitiven, struktu-
rellen, sozialen bis zur identitifkativen Assimilation ausgehen. Neben der Assimi-
lation gibt es nun zwei weitere Ausgange, ndmlich die der ethnischen Schichtung
und der selektiven Akkulturation als Ergebnisse der Folgen von Migration.>*¢

Als Hartmut Esser 1980 seine Assimilationstheorie als Integrationstheorie
veroffentlicht betrdagt die Anzahl der Auslander in Deutschland 3,5 Millionen,
obwohl seit November 1973 (da waren es 2,3 Millionen Auslidnder) der Anwer-
bestopp gilt. Zwischen den Jahren 1973 und 1978 erfolgt die vielgenannte Fami-
lienzusammenfiihrung der Gastarbeiter, die ihre Frauen, Manner, zum Teil auch
Kinder nach Deutschland kommen lassen.>” Viele tiirkische Einwanderer verlie-
Ben in diesem Prozess die Arbeiterwohnheime und zogen zum Grofiteil in giins-
tige Mietwohnungen ein. Allein dieser Wandel macht die Frage nach der sozialen
Integration dringlich, die in den 1980er Jahren parallel zu Essers Thesen noch
von Integration durch Binnenintegration gerahmt wird, die den Begriff der Kultur
noch starker ins Spiel bringt.

Gegen Essers Theorie der Assimilation und gegen die Debatten iiber das Tiir-
kenproblem in Deutschland zwischen 1979 und 1983 setzt Georg Elwert Anfang
der 1980er Jahre auf die vermittelnde Funktion der Herkunftskultur fiir eine
gelingende Integration.??® In einer besonderen Form kommen hier die Aspekte
des Vorurteils und der Diskriminierung zum Tragen, aber nicht die Konflikte um
Macht oder um soziale Werte. Fiir Elwert ist die Grundlage einer gelingenden Inte-
gration nicht die Rationalitdt des Akteurs, was er alles braucht und tun muss
oder die Homogenitdt und Stabilitdt der Mehrheitsgesellschaft, um aufzusteigen,
sondern vielmehr sein Selbstbewusstsein, um auf Stigmatisierungen reagie-
ren zu kénnen.?”® Dieses Reagieren-Kénnen ergibt sich nach Elwert aus einem
Zusammenhang von Selbstbewusstsein, kultureller Identitdt und Handlungs-

326 Siehe hierzu: PORTES (2003) und ESSER (2008).

327 Siehe: WIMMER, Andreas (2005): Kultur als Prozess. Zur Dynamik des Aushandelns von Be-
deutungen, Wiesbaden: VS Verlag, S. 149. HERBERT (2001): S. 236ff.

328 Vgl. ELWERT, Georg (1982): »Probleme der Ausldnderintegration. Gesellschaftliche Integra-
tion durch Binnenintegration?«. In: Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 34:4,
S.717-731, S. 720.

329 Ebd., S. 723.



88 — 1 Einleitung

fahigkeit. Diese Verbindung ermdoglicht die binnenintegrierte Gruppe, die ein
»Riickzugsfeld vor den Uberlastungen eines verunsicherten Alltags« ist. Und aus
diesem ist es »emotional besser gesichert, weitaus selbstbewusster, Kontakte zur
Aufenwelt« zu kniipfen.®° »Ich hebe hervor, dass die Subkultur innerhalb deren
produktive soziale Beziehungen im weitesten Sinne entstehen, durch emische
Grenzen definiert sein muss.«**! Auf die Frage Lockwoods, wie endogen sozialer
Wandel im Wechselspiel von Institutionen und Akteuren entstehe, folgt in den
1980ern die Frage, wie kultureller Wandel zwischen Subkultur und Mehrheits-
gesellschaft sich emisch, sozusagen aus einer nur fiir eine Gruppe von Akteuren
zugdnglichen, spezifischen kulturellen Perspektive, vollziehen kénne. Produktiv
wird dieses Verhiltnis zwischen Subkultur und Mehrheitsgesellschaft jedoch nur
unter bestimmten Bedingungen. Elwert zdhlt drei von ihnen auf: Erstens miissen
gewaltfreie Raume garantiert sein. Zweitens diirfen sich keine sozialen Isolate
bilden - hierbei denkt Elwert an die tiirkische Frau in deutschen Stadten, das
zentrale Thema von Film und Literatur der 1980er Jahre.>* Und drittens muss die
»Kultur der Immigranten ein lernfahiges System bilden, in dem keine »Mythen«
der aufnehmenden Gesellschaft entstehen kénnen.>*® Integration ist nun nicht
mehr eine gesamtgesellschaftliche Frage als sozialer Wandel, sondern eine Frage
der Gruppendynamik und der kulturellen Authentizitdt geworden. Auf die fol-
genreiche Verbindung von Authentizitit und Gemeinschaft macht im Zusam-
menhang des deutschen linksalternativen Milieus vom Ende der 1970er bis in die
Mitte der 1980er Jahre auch der Zeithistoriker Sven Reichhardt aufmerksam.?**
Mit der Arbeit gegen Vorurteile und Diskriminierungen, die Esser explizit nicht
entfaltet, fungiert Elwerts Modell als Gegenpol zu Essers durchrationalisierter
Theorie. Doch setzt sich Elwert nicht mit Fragen der Macht und gemeinsamen ver-
bindlichen sozialen Werten auseinander, auch ist der sozialstrukturelle Aufstieg
des Migranten nicht zentraler Bestandteil seiner binnenintegrativen Reflexionen.
Es geht um das Verstehen des Innenlebens des Anderen.?*

330 Ebd.

331 Ebd., S. 720. Parallel werden im Rahmen der Cultural Studies in den 1980er Jahren auch
mehrere Arbeiten zu den Subculture Studies vorgelegt. Siehe hierzu: MARCHART, Oliver (2008):
Cultural Studies, Konstanz: UVK, S. 95-99.

332 Die tiirkische Frau in deutschen Stadten ist mit der Frage nach dem Leben der zweiten Ge-
neration in Deutschland das zentrale Thema in Literatur und im Film. Siehe hierzu Kapitel 3
dieser Arbeit.

333 ELWERT (1982): S. 725.

334 REICHHARDT, Sven (2013): Authentizitit und Gemeinschaft. Linksalternatives Leben in den
siebziger und friihen achtziger Jahren, Berlin: Suhrkamp.

335 Auch in der zeitnah entstandenen bekannten kulturwissenschaftlichen Schrift Die Erobe-
rung Amerikas. Die Entdeckung des Anderen von Tzvetan Todorov steht der emische Gedanke im



1.5 Narrative der Integration =—— 89

Ab den 1990er Jahren wird die Integration in der Offentlichkeit und in Teilen
der Sozialwissenschaften abgewandelt als wechselseitiger Prozess verstanden,
im Zuge dessen sich auch die aufnehmende Gesellschaft anzupassen und zu ver-
dndern habe.?*® Mit Begriffen wie »multikulturelle Gesellschaft«, »Offene Repu-
blik« und der Forderung im bekannten Manifest der 60, die Auslanderpolitik in
eine Einwanderungspolitik zu verandern, setzt man sich Anfang der 1990er Jahre
fiir die Akzeptanz und Anerkennung der Einwanderungsrealitit ein.*” Im Unter-
schied zur Theorie der Binnenintegration von Elwert basiert die jetzt geforderte
»multikulturelle Gesellschaft« nicht mehr auf dem Verstehen des Anderen aus
seinem Herkunftskontext heraus. Vielmehr geht es nun um die Anerkennung
der Differenz in der deutschen Einwanderungsrealitiat. Der Wandel vom Verste-
hen zum Anerkennen bringt es mit sich, dass nun »verstarkt realistisch getdnte
Beitrdge aus Politikwissenschaft, Soziologie und Publizistik« kommen.**® Diese
Diktion durchzieht auch einen Grofteil der Debattenbeitrige der 1990er Jahre.>*
Ein anderer Tenor ist, dass diese Politik der Differenz, die auf Gleichheit zielt,
nur iiber einen Weg der Konflikte erreicht werden kénne.>*® Dabei steht das
anzuerkennende Produkt des Ausdrucks »starker Wertungen, die nach Charles
Taylor »aus der Tiefe [der] Innerlichkeit« durch ein Individuum selbst geschopft
werden, in enger Relation zu kulturellen Pragungen.3*! Jiirgen Habermas ist mit
den meisten Auffassungen zum Multikulturalismus von Charles Taylor einver-
standen, sieht jedoch nicht ein, dass Kultur, Ausdruck und Individualitat des
Zusatzes eines kollektiven Rechtsanspruchs bediirfen, was neben Taylor Mitte

Zentrum, dass die Entdeckung des anderen durch das Ich und dabei besonders auch durch den
Prozess des Verstehens erfolgt. Siehe hierzu: ToDoRoV, Tzvetan (1982): Die Eroberung Amerikas.
Das Problem des Anderen, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 11-68.

336 Vgl. FAIsT (2000).

337 Siehe hierzu: OBERNDORFER, Dieter (1991): Die offene Republik. Zur Zukunft Deutschlands
und Europa, Freiburg i. Br.: Herder; COHN-BENDIT, Daniel/ScHMID, Thomas (1993): Heimat Baby-
lon. Das Wagnis der multikulturellen Demokratie, Miinchen: Hoffmann und Campe, S. 225. LEGGE-
WIE (1993); BADE, Klaus J. (1994) (Hg.): Das Manifest der 60. Deutschland und die Einwanderung,
Miinchen: Beck.

338 LOFFLER, Bertold (2011): Integration in Deutschland, Augsburg: Oldenbourg, S. 185.

339 Siehe hierzu: GOKTURK, Deniz/GRAMLING, David/KAES, Anton/LANGENOHL, Andreas (Hg.)
(2010): Transit Deutschland. Debatten zu Nation und Migration, Konstanz: Konstanz University
Press, S. 433-462.

340 Vgl. CoHN-BENDIT (1993): S. 319. Siehe auch hierzu: ENZENSBERGER, Magnus (1993): Die
grofie Wanderung, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 22.

341 TAYLOR, Charles (1993): Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp, S. 68.



90 — 1 Einleitung

der 1990er Jahre auch Will Kymlicka vertritt.*** Die notwendigen Schauplitze fiir
den Prozess von Ausdruck und Anerkennung sind 6ffentliche Rdume.>** Diesen
Wandel von einem Verstehen zu einem Anerkennen der Differenz in der Theorie
und dem Versuch ihrer politischen Einbindung steht bis Ende der 1990er die poli-
tische Diktion entgegen, dass Deutschland kein Einwanderungsland sei. Zugleich
ist spatestens seit den 1990ern fiir die erste und zweite Generation von Einwande-
rern klar, dass die Tiirkei keine Riickkehroption mehr darstellt.>** In dieser Kon-
stellation sind Fiktion und Asthetik besonders gefragt, um ein Weitersprechen
zu ermoglichen. Sie reichen weit iiber die Darstellung und Infragestellung wech-
selseitiger Vorurteile und Diskriminierungen hinaus und beginnen, ohne eine
reprasentative Kraft die Machtfrage zu stellen. Dabei ist das einzige Territorium,
in dessen Besitz sich die Akteurinnen und Akteure dieser Phase befinden, ledig-
lich der eigene Korper.

Dass die Thematisierung der Herkunft der Migranten und ihrer Kinder im Ver-
gleich zu den 1980ern in den 1990ern ihre Wirkmacht verliert, zeigt auch Ende
der 1990er die Prominenz des Begriffs »Inklusion«, den Soziologen wie Rudolf
Stichweh und Armin Nassehi mit Referenz auf Niklas Luhmanns Systemtheorie
in die Integrationsforschung einfithren.?* Nach Luhmann ist die funktionale
Ausdifferenzierung das Signum der modernen Gesellschaft. Durch sie werden
gesellschaftliche Teilbereiche autonom, differenzieren sich in disparate Teile
und Gesellschaft tritt als »differenzierte Einheit« in einer paradoxen Form auf.
Diese Form des gesellschaftlichen Prozesses ist nicht mehr an Lokalitdten und
Gesellschaftsschichten gebunden.?*¢ Zuordnung und Verortung einzelner Indivi-
duen der Gruppen ldsst sich nicht mehr wie in der Vormoderne iiber »gruppennah
gebaute multifunktionale Einheiten wie Familien, Haushalte, KlGster oder Ziinfte«
regeln, »die der individuellen Existenz einen festen Platz innerhalb der sozialen

342 HABERMAS, Jiirgen (1993): »Anerkennungskdampfe im demokratischen Rechtsstaat«. In:
Charles Taylor: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt a. M.: Suhrkamp,
S. 123-163. Siehe auch: Kymricka, Will (1995): Multicultural Citizenship. A liberal Theory of Min-
ority Rights, New York: Oxford University Press, S. 34—48. Siehe auch: LOFFLER (2011): S. 198.
343 KYMLICKA (1995); GOKTURK (2000b); LANGENOHL (2014): S. 154.

344 Vgl. PAGENSTECHER, Cord (1996): »Die >Illusion« der Riickkehr. Zur Mentalitédtsgeschichte
von >Gastarbeit< und >Einwanderung«. In: Soziale Welt 47:2, S. 149-179.

345 NASSEHI, Armin (1997): »Inklusion, Exklusion-Integration, Desintegration. Die Theorie
funktionaler Differenzierung und die Desintegrationsthese«. In: Was hdlt die Gesellschaft zusam-
men? Bundesrepublik Deutschland: Auf dem Weg von der Konsens- zur Konfliktgesellschaft Bd. 2,
hg. v. Wilhelm Heitmeyer, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 113-148. STICHWEH, Rudolf (2010):
»Fremde, Inklusionen und Identitdten«. In: ders.: Der Fremde. Studien zu Soziologie und Sozial-
geschichte, Berlin: Suhrkamp, S. 148-161.

346 Vgl. NassEHI (1997): S. 118.



1.5 Narrative der Integration =—— 91

Struktur zuweisen, so daf3 deren Individualitdt nicht weiter thematisiert werden
mufte«.>*” Diese Form der Lokalisierung und Verortung wird durch temporire
Inklusionen in spezifische Teilbereiche der Gesellschaft ersetzt.>*® Eine zentrale
Rolle spielen nach Nassehi Selbstbeschreibungen und Selbstbeobachtungen, die
der funktionalen Ausdifferenzierung eine stabile Selbstbestimmung entgegenset-
zen. Denn das »Prinzip der Inklusion ersetzt jene Solidaritdt, die darauf beruhte,
dass man einer Gruppe angehorte«.>* Insgesamt wird auch hier, wie in vielen
anderen Theorien, die Ende der 1990er Jahre in der Integrationsforschung ent-
stehen, ein methodologischer Nationalismus kritisiert, der »semantisch Einheit
simulieren konnte, wo sie gesellschaftsstrukturell lingst verloren war«.*° Das
Verhiltnis von Konflikt und Inklusion in der Darstellung von Multikulturalitdt in
Literatur und Film der 1990er Jahre ist der konstitutive Rahmen fiir das Narrativ
»Wie lebt es sich in Deiner Haut?«. Die Akteurinnen und Akteure in den Filmen
der 1990er Jahre sind beispielsweise durchweg psychisch und korperlich gereizt.
Die zentralen Aspekte multikultureller Politik — offentliche Rdume, kulturell
geprigte Ausdrucksformen und Individualitdt — spielen in Literatur und Film
jener Zeit eine wichtige Rolle, jedoch in einer prekdren und invertierten Form.
Denn an der Stelle des kulturell gepragten Ausdrucks steht nun eine korperliche
Expressivitit, an die Stelle der Individualitét (Taylor) tritt nach meinen Analysen
die Individuation als eine »Kommunikation von disparaten Ordnungen«, und wo
es zuvor um Offentliche zentrale Rdume ging, stehen nun periphere Stadtviertel
(Zaimoglu, Arslan), Strafen (Akin, Arslan) und Transitrdume (Ozdamar, Senocak)
im Mittelpunkt. In der beschriebenen Konstellation von Debatte und Theorie
spielen Fiktionen und Asthetiken eine herausragende Rolle in den 1990er Jahren.
Im Zentrum steht nicht mehr das Aufzeigen von Vorurteilen und Diskriminie-
rungen von Minderheiten oder einzelner Akteure. Es geht vielmehr um die Frage

347 Ebd., S. 123.

348 Ein Ansatz, der sich zeitgleich auch in der Theory of Segmented Assimilation zeigt. Siehe
hierzu: ZHoU, Min (1997): »Segmented Assimilation: Issues, Controversies, a Recent Research
on the New Second Generation«. In: The international Migration Review, 31:4, Special Issue,
S. 975-1008.

349 LUHMANN (1980): S. 31.

350 NASSEHI (1997): S. 139. Ahnlich argumentieren seit der Mitte der 1990er bis heute Theoreti-
ker des Transnationalismus, die klassischen Integrationstheorien vorwerfen, dass sie weiterhin
die Nation als eine homogene Einheit begreifen. Nina Glick-Schiller zeigt fiinf »pathways« vom
»christian modernist«, dem »local public foreigner«, den »familial networks« iiber den »ver-
nacular cosmopolitanism« bis hin zum »regional cosmopolitanism« auf, die den methodologi-
schen Nationalismus grundsétzlich in Frage stellen. Siehe hierzu: GLICK-SCHILLER, Nina (2004):
»Pathways of Migrant Incorporation in Germany. In: Transit 1:1, UC Berkeley Department of
German, Article 50911 (16 Seiten).



92 — 1 Einleitung

der kulturell verortenden und definitorischen Macht, auf die mit einem energe-
tischen Korper und einem rebellierenden Akteur reagiert und geantwortet wird.
Ein Grof3teil der Forschung sieht in den Akteuren der 1990er Jahre in Literatur
und Film emanzipierte Subjekte, die den Ubergang von einer subnationalen Exis-
tenz zu einer transnationalen vollzogen haben. Dabei stehen aber die skizzierten
Exklusions- und Inklusionsdynamiken nicht in einem gegensatzlichen, sondern
wie in Zaimoglus Aussage, warum er Schriftsteller geworden ist,®' in einem
komplementar konfliktudsen Verhaltnis. Diese Spannung, dieser Konflikt wird
durch Weltverbundenheit und eine besondere dsthetische Narration aufgehoben.
Salman Rushdie beschreibt zeitnah in seinem bekannten Essayband Imaginary
Homelands, dass das Verhiltnis von Inhalt und Form ein widerspriichliches ist
und der Autor oder der Filmemacher nicht {iber den Inhalt, sondern explizit {iber
die Form der Erzahlung soviele Menschen wie méglich auf der Welt erreicht.>*?
Auf einer weiteren und neuen Ebene wird aktuell in der Migrationsforschung
in diesem Zusammenhang von Regulationstypen gesprochen, die bei Fragen der
Migration und Integration immer bedacht werden miissten. Der erste Regulations-
typ fragt, »wie migrationsgesellschaftliche Verhaltnisse modelliert und gesichert
werden konnen, die das Funktionieren der gesellschaftlichen Teilsysteme (Recht,
Aufenthalt, Gesundheit, Bildung) in einem gréf3eren Funktionszusammenhang
ermoglichen«. Der zweite Typ fragt, »wie gesellschaftliche Verhéaltnisse geschaf-
fen werden konnen, die die Wahrscheinlichkeit erh6hen, dass Individuen sich
selbst als wiirdevolle Wesen erfahren und entwickeln«.>** Wenn Robert Ezra Park
den marginal man als ein besonderes prozessorientiertes Individuum begriff, der
als Indikator fiir Zivilisationsprozesse steht, Jahrzehnte darauf die Mehrheitsge-
sellschaft zur Grundlage von Reflexionen zu Migration und Integration wird, sind
die 1990er und beginnenden 2000er Jahre, nach der Kritik der Transnationalisten
und Transkulturalisten, von Verhandlungen und Aushandlungen zwischen Indi-
viduen und Teilsystemen gepragt, die sich auch in den neuen Diversitdts- und
Superdiversititstheorien niederschlagen.®®* Zusammengefiihrt werden dabei die
Begriffe »Diversity« und »Convivality«, die nach dem bekannten Vertreter der

351 Siehe hierzu: BRUNNER (2004): S. 85.

352 Siehe hierzu: RUSDHIE, Salman (1991): Imaginary Homelands, London: Granta Books, S. 23.
353 MECHERIL, Paul (2014): »Subjektbildung in der Migrationsgesellschaft«. In: Subjektbildung.
Interdisziplindire Anlaysen der Migrationsgesellschaft, hg. v. Paul Mecheril, Bielefeld: transcript,
S. 11-28, hier S. 21.

354 Vgl. VERTOVEC, Steven (2010): »Towards post-multiculturalism? Changing Communities,
conditions and contexts of diversity«. In: International Social Science Journal 199, S. 83-95. Siehe
auch: SALZBRUNN, Monika (2014): Vielfalt / Diversitqit, Bielefeld: transcript.



1.5 Narrative der Integration =—— 93

Diversitatstheoretiker Steven Vertovec fiir eine postmultikulturelle Konstellation
der neuen von Superdiversitat gepragten Gesellschaften stehen.

Mit dem Aspekt des Zusammenlebens als Convivality wendet sich auch der
englische Kulturtheoretiker Paul Gilroy in seiner Postcolonial Melancholia gegen
die »politics of security« nach dem 11. September 2001.>>> Wenn Diversitit als Wert
anerkannt wiirde, dann geldange nach den Diversitdtstheoretikern der Zusammen-
schluss von »social cohesion and national identity«. Grundlage hierfiir ist, »offe-
ring programmes to recognise and support cultural traditions, and institutional
structures to provide ethnic minority community representation«.>*® An die Stelle
der »power« als symbolische und korperliche Macht riickt in den 2000er Jahren
die Frage nach dem sozialen Wert, die zugleich die Frage der Macht kaschiert.
Nach den Anschldagen von New York, Madrid und London zu Beginn der 2000er
Jahre reagieren Einwanderungsldnder wie England, Frankreich und Deutschland
in diesem Zusammenhang mit integrationsoffensiven Mafinahmen, in denen an
die Stelle des Begriffs Multikulturalismus der Begriff der Diversitit gesetzt wird.>”
Denn die Entwicklung des islamischen Terrorismus habe gezeigt, dass der Mul-
tikulturalismus Kulturen in Einwanderungsgesellschaften voneinander getrennt
habe, er gemeinsame Werte ablehne, Probleme der Integration verleugne, ver-
werfliche Praktiken férdere und ein »haven for terrorists« darstelle.>*® Fragen der
Integration werden mit diesem »backlash of multiculturalism« in wachsendem
Maf kulturell codiert. In England zeigt sich dies in den 2000er Jahren durch den
Ubergang von der »Social Cohesion« zur »Community Cohesion« als Maxime
der Integrationspolitik. In Deutschland werden seit 2006 Integrationsgipfel und
Islamkonferenzen abgehalten, die stark aufreligiose Aspekte abstellen. Fiir Levent
Tezcan stellt die Islamkonferenz ein Experiment dar, »die Religion als ein zent-
rales Element in die Integrationspolitik einzufiihren«. Ziel ist es einen »gestal-
terischen Einfluss auf das Einwanderermilieu« zu bekommen.**® Dabei steht die
Kategorie Muslim nicht einfach fiir einen anderen Glauben oder einen anderen

355 Siehe hierzu: GILROY, Paul (2005): »Introduction. On Living with Difference« und »The Ne-
gative Dialectics of Convivality«. In: ders.: Postcolonial Melancholia, New York: Columbia Univer-
sity Press, S. 1-28 und S. 121-152.

356 VERTOVEC (2010): S. 94.

357 VERTOVEC, Steven/WESSENDORF, Susanne (2010): »Introduction. Assessing the backlash
against multiculturalism in Europe«. In: The Multiculturalism Backlash, hg. v. Steven Vertovec
und Susanne Wessendorf, London: Routledge, S. 1-31, S. 19.

358 Ebd,, S. 6.

359 TEZCAN, Levent (2013): »Das strittige Kollektiv im Kontext eines Reprisentationsregimes.
Kontroversen auf der deutschen Islamkonferenz (2006-2009)«. In: Die Integrationsdebatte
zwischen Assimilation und Diversitdt. Grenzziehungen in Theorie, Kunst und Gesellschaft, hg. v.
Ozkan Ezli, Andreas Langenohl u. a., Bielefeld: transcript, S. 159-188, S. 160. Siehe hierzu auch:



94 —— 1 Einleitung

Kultus als die der Mehrheitsgesellschaft, wie eine multikulturelle Unterschei-
dung es verlangen wiirde. Nicht der individuelle oder volksreligitse Glaube steht
hier im Vordergrund, sondern vielmehr der Kultus, die Praxis, an der gesehen
werden kann, inwiefern dieser und diese den Werten der westlichen Gesellschaf-
ten entsprechen und inwiefern nicht. Die erste der drei Arbeitsgruppen bei der
Islamkonferenz zwischen den Jahren 2006 und 2009 hatte auch den Titel Deut-
sche Gesellschaftsordnung und Wertekonsens, »wobei vornehmlich die Ausarbei-
tung eines Kommuniqué zum Wertekonsens in Angriff genommen wurde«.>*® Der
Kultus, die Kompatibilitat ihrer Praktiken, definiert nunmehr »die Bevélkerungs-
gruppe und iibernimmt damit die Funktion einer ethnischen Bezeichnung«.>®*
Diese Perspektive auf die Prozesse ethnischer Gruppenbildungen stehen auch
im Zentrum der Integrationstheorien von Andreas Wimmer und Rogers Bruba-
ker in den 2000er Jahren.*®* Ethnizititen oder Gemeinschaftsbildungen sind
bei Thnen in Absetzung vom Multikulturalismus nicht Ausdruck von kultureller
Differenz, sondern das Ergebnis von Grenzziehungen, denen soziale Abschlie-
Bungsprozesse vorausgehen.?*3 Im Fokus steht bei Wimmer die Beschreibung von
kulturellen Transformationsprozessen in Einwanderungsgesellschaften, die aus
Grenzziehungsprozessen, Gruppenbildungen und aus ihren Auflésungen beste-
hen. Kulturelle Differenz ist in diesen Prozessen nie Ausgangspunkt, sondern das
Ergebnis. Es handelt sich dabei um Prozesse und Ergebnisse, die reversibel sind.
Im Kern will diese Theorie zu einer »Denaturalisierung« der Unterscheidung zwi-
schen Staatsbiirgern und Immigranten fiihren, mit der eine neue Perspektive »auf
die alten Fragen >Assimilation< und >Integration«« entstehen soll.>®*

Auf all die kurz ausgefiihrten Theorien wird in den folgenden materialana-
lytischen Kapiteln zu Literatur, Film und Debatten noch genauer Bezug genom-
men. Allein um zu zeigen, dass sie ebenfalls mit den Leitsdtzen der vorliegenden
Kulturgeschichte der Migration in der Bundesrepublik in enger Korrelation
stehen. Allgemein zeigt die kurz angerissene Geschichte der Verwendungsweisen
von »Assimilation« und »Integration«, dass mit ihrem Gebrauch stets eine Kritik
am Bestehenden einhergeht und auf einen gesellschaftlichen Wandel reagiert

TEZCAN, Levent (2012): Das muslimische Subjekt. Verfangen im Dialog der Deutschen Islam Konfe-
renz, Konstanz: Konstanz University Press, S. 14.

360 TEzCAN (2013): S. 169.

361 Ebd., S. 163.

362 WIMMER, Andreas (2005): Kultur als Prozess. Zur Dynamik des Aushandelns von Bedeutun-
gen, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften. BRUBAKER, Rogers (2007): Ethnizitit ohne
Gruppen, Hamburg: Hamburger Edition.

363 WIMMER (2005): S. 41. BRUBAKER (2007): S. 22.

364 WIMMER (2008): S. 70. Siehe hierzu auch: WIMMER, Andreas (2005): S. 25-50.



1.5 Narrative der Integration =—— 95

wird. Diese kann von Kritik sozialer Ungleichheit handeln, sie kann sich auf
nicht gelingende Kooperationsformen von Institutionen beziehen oder auf alltag-
spraktische Kompetenzen und barrierefreie Raume. Integriert werden kann im
offentlichen Sprachgebrauch daher nahezu jeder und alles. Es ist diese Bedeu-
tungsoffenheit des Begriffs »Integration«, die auch von kultureller Integration
sprechen lasst. Sie ist das Einfallstor fiir politische Debatten, soziale Auseinan-
dersetzungen und fiir dsthetische Diskurse.?%* Vorstellungen von Integration und
Assimilation stellen letztlich keine normativen Aussagen iiber Kultur und ihre
wiinschenswerte Homo- oder Heterogenitéit dar, sondern sie sind selbst inhdren-
ter Bestandteil der jeweiligen Gesellschaften und Gemeinschaften, daher varia-
bel und auf Gegenvorstellungen und -begriffe angewiesen.?¢ Als ein wichtiger
und konstitutiver Teil dieser Gegenvorstellungen hat sich die Kulturproduktion
erwiesen, die ebenfalls von gesellschaftlichen Bewegungen gepragt, oft mit einer
Kritik an den bestehenden Verhiltnissen einherging.

Die Resistenz des Begriffs »Integration« liegt zum einen in seiner Unbestimmt-
heit, in seinem informellen Grad, der vergleichbar mit dem Begriff »Moderne« ist.
Zum anderen liegt sie auch daran, dass Integrations- wie Assimilationsanspriiche
bis zur Frage der Identifikation identisch sind. Denn die konstitutiven Grundlagen
in beiden Konzepten sind sprachliche Kompetenz, sozialstruktureller Aufstieg
und soziale Kontakte. Die vermeintlich letzte Frage der Identifikation mit einer
sozialen Einheit trennt die Konzepte voneinander.>® Sie trennt aber auch meine
Herangehensweise von der, die bislang in der Analyse von Migrationsliteratur
und Filmen zu diesem Komplex Anwendung fand. Denn bisher hat man sich zu
sehr auf die Frage der Identifikation und Gegenidentifikation — hybrides Subjekt
vs. Imagination einer Mehrheitsgesellschaft oder einer Leitkultur — konzentriert
und dabei die sozialen und 6konomischen Grundlagen und die sozialen Elemente
des politischen Feldes der kulturellen Auseinandersetzungen und Orientierungen
in den Kulturproduktionen aus dem Blick verloren. Um diese Ebenen in meine
folgenden kulturwissenschaftlichen Analysen einzubinden, gehe ich neben dem
Befund, dass die Sprech- und Verwendungsweisen der Integration spezifischen
gesellschaftspolitischen Narrativen, 6konomischen und kulturellen Orientierun-
gen folgen, im Besonderen auch den Fragen der Vorurteile als Vorstellungen, den
Diskriminierungen und den Fragen nach Zivilitdt, Gewalt, Macht und sozialen

365 Siehe hierzu: Ezli/Langenohl/Rauer/Voigtmann (Hg.) (2013): S. 10f.:

366 Vgl. KLEEBERG, Bernhard/LANGENOHL, Andreas (2011): »Kulturalisierung. Dekulturalisie-
rung. In: Zeitschrift fiir Kulturphilosophie 2, S. 291-302.

367 Viele der Uberlegungen hier sind im Austausch mit meinen Kolleginnen und Kollegen Clau-
dia Marion Voigtmann, Andreas Langenohl und Valentin Rauer entstanden. Siehe hierzu: Ezli/
Langenohl/Rauer/Voigtmann (Hg.) (2013): S. 9-12.



96 —— 1 Einleitung

Werten nach. Mit diesem Zugang zeigt sich die Rede der Integration weder ein-
heitlich als »Feindin der Demokratie«, noch als ein Konzept, mit dem verlorene
soziale Einheiten wiederherzustellen sind. Vielmehr steht sie fiir ein Biindel von
Forderungen, Bediirfnisstrukturen und Prozessen, das im und durch sozialen
Wandel Identifikationen produziert. Zugleich ist sie ein Produktionsprozess, der
die iiberschiissige Energie unter giinstigen Umstanden in gesellschaftliche Regel-
bildungen iibersetzt, unter ungiinstigen zu Unterbrechungen von Interaktionen
fiihrt. »Anders als die >Einheit¢, die einen vermeintlichen Missstand >revidierts,
ermoglicht das Sprechen im Namen der Integration, einen Missstand zu projek-
tieren.«**® Wer oder was in dieser Projektion verdndert werden soll, ist prinzipiell
offen und unabschliebar und wird Gegenstand politischer Debatten.3¢°
Eindriicklich zeigen dies aktuelle Reflexionen zur Integration wie Integriert
Euch! Plddoyer fiir ein selbstbewusstes Einwanderungsland von Annette Treibel,
Die neuen Deutschen von Marina und Herfried Miinkler oder »Integriert doch erst
mal uns!« Eine Streitschrift fiir den Osten von Petra Kopping, die sich alle explizit
als politische Interventionen begreifen. Alle drei publizistischen Arbeiten pro-
pagieren ein soziokulturelles »Deutschwerden«, das fiir lange in Deutschland
lebende Einwanderer, fiir Alteingessene, fiir Deutsche aus den neuen Bundes-
landern wie auch fiir die Fliichtlinge seit 2015 gilt. Unter Integration wird hier
explizit Teilhabe im 6ffentlichen Raum und ein sichtbares zivilgesellschaftliches
Engagement verstanden.?° Die »Prigeform des Nationalen« gilt dabei als ein
»Strategeme, dass nicht ethnisch, sondern ausschlief3lich soziokulturell ein zivil-
gesellschaftliches Selbstbewusstsein schaffen soll.>”* Im Kontext der Identifika-
tion spielen in allen drei aktuellen Publikationen Emotionen und Affekte eine
herausragende Rolle. In Treibels wissenschaftlicher Intervention Integriert euch!
steht wie in der aktuellen Literatur, im Film und in der journalistischen Publizis-
tik das Verhiltnis zwischen lange in Deutschland lebenden Einwanderern, ihren
Kindern zu anderen Einheimischen im Zentrum. Verkiirzt bezeichnet Treibel
dieses Verhiltnis als das der alten zu den neuen Deutschen.?? Das bei diesem
die Emotionen eine herausragende Rolle spielen, zeigt Treibel bereits im ersten
Kapitel Wo kommen Sie denn her? Wieso schlecht ankommt, was gut gemeint ist.
Sie beginnt ihre Reflexionen damit, wie nach ihrer Ansicht verstandlicherweise

368 RAUER (2013): S. 60.

369 Siehe hierzu: Ezli/Langenohl/Rauer/Voigtmann (Hg.) (2013): S. 10.

370 MUNKLER (2016): S. 213. TREIBEL (2015): S. 28.

371 MUNKLER, Herfried/MONKLER, Marina (2016): Die neuen Deutschen, Reinbek: Rowohlt,
S. 191.

372 TREIBEL, Annette (2015): Integriert euch! Plddaoyer fiir ein selbstbewussteres Einwande-
rungsland, Frankfurt a. M.: Campus, S. 11.



1.5 Narrative der Integration =—— 97

der »Geduldsfaden« bei den neuen Deutschen reifien muss, wenn sie von den
alten Deutschen Fragen gestellt bekommen wie, woher sie denn kommen und
woher ihre Eltern sind.?” Treibel fragt, woher nun diese »Wut« kommt.

Die Fragen haben ein unterschwelliges Bediirfnis nach Orientierung und Ordnung. Und die
Gefragten spiiren moglicherweise, dass die gut gemeinte Frage mehr mit dem Fragenden
selbst als mit ihnen zu tun hat. Der Wunsch, sich auf diese in Beziehung zu setzen, sto63t auf
Unbehagen, da er sich nicht mit den eigenen Beziehungswiinschen deckt.”*

Die Folge ist hier eine Unterbrechung der Interaktion, die ich im Ausblick Warum
eine Kulturgeschichte der Migration notwendig ist der vorliegenden Kulturge-
schichte anhand aktueller dsthetischer Reflexionen von Nurkan Erpulat, Feridun
Zaimoglu, Fatih Akin, Dilek Giing6r, Fatma Aydemir, Imran Ayata, Tuba Sarica
und Cigdem Toprak aufzeigen werde. Zudem werden wir feststellen, dass es
sich weniger um Emotionen, denn mehr um Affekte bis hin zum Ressentiment
als einem »Vermdégen zur Produktion von Affekten« handelt, die publizistische,
asthetische Arbeiten, wie auch die Kommunikation in sozialen Medien aktuell
bestimmen.’”” Aber auch dieser Bruch der Integration wird erzihlerisch ver-
arbeitet und sie zeigt am Ende dieser Geschichte, dass diese von Wandel und
Teilung bestimmt ist. Denn der erzdhlerischen Offenheit steht die »Gravitations-
kraft bestimmter kulturprigender Narrative entgegen«.”® Die Geschichte dieser
Spannung und die bisweilen paradoxe Struktur, die sich aus dem Weitererzih-
len und gesellschaftspolitisch narrativen Schemata in der deutschen Migrati-
onsgesellschaft von den 1960ern bis heute ergeben hat, ist das Thema der fol-
genden vier Kapitel. Und trotz ihres hohen Wandlungsgrads ist die Geschichte
der deutsch-tiirkischen Literatur und des Films auf basaler und nicht-normati-
ver Ebene eine Integrationsgeschichte, sozusagen eine politische Geschichte
der Integration, die ihre Desintegrations- und SchliefSungsprozesse {iber das
Weitersprechen miteinschlieft. Sie ist daher weder als eine Last der Vergangen-
heit zu begreifen, noch als eine Geschichte, mit der die Gegenwart aus der Ver-
gangenheit erkldrt werden kénnte. Im Folgenden ist es mein Ziel, anhand der
gewdhlten Leitsatze »Wir wollten alle Amerikaner werden«, »Wie lebt es sich

373 Ebd,, S. 13.

374 Ebd,, S. 14.

375 Siehe zu Ressentiment und soziale Medien: Pfaller, Robert (2017): »Wie die anderen zu un-
seren Bestien werden. Uber die Produktion von Ressentiment in der Postmoderne«, In: ders.:
Erwachsenensprache. Uber ihr Verschwinden aus Politik und Kultur, Frankfurt a. M.: Fischer
Verlag, S. 112-141. VoGL (2021): S. 175f.

376 KOSCHORKE (2012): Wahrheit und Erfindung. Grundziige einer allgemeinen Erzdhltheorie,
Frankfurt a. M.: Fischer, S. 38, Hervorhebung im Original.



98 — 1 Einleitung

als Tiirke in Deutschland?«, »Wie lebt es sich in Deiner Haut?« und »Was lebst
Du?« eine Folge und einen Wandel von Begegnungs- und Bediirfnisstrukturen
aufzuzeigen und zu rekonstruieren, »auf welche Weise Individuen und Gruppen
zu ihrem Verstdndnis von Situationen gelangt sind«.>”” Diesen polit-historisch
aktuellen Zugang verfolgen auch die klassischen Integrationstheorien, wenn wir
nicht ausschlief3lich deren systematische Logik, sondern auch die Bedeutung
der Erzdhlung in ihnen sehen. Beispielsweise hdlt Gordon fest, dass es in seiner
Integrationstheorie nicht zentral um die Frage nach der kulturellen Identitdt oder
um die Projektion einer kulturellen Fusion geht, sondern in erster Linie darum,
die Frage zu beantworten, »what happens >when peoples meet««.>”® Begegnungen
sind vom Sehen, Sprechen, vom Handeln und mitunter von sozialem und 6ékono-
mischem Status bestimmt. Welche Vorurteile oder welches Wissen, welche Her-
absetzungen oder welche Aufwertungen, welcher Nachteil oder welcher Vorteil
sie bestimmt oder sich aus ihnen ergibt und sich als Geschichte einschreibt,
sind elementare Grundlagen der vorliegenden Geschichte. Allein diese Aspekte
haben aus der vorliegenden auch eine Geschichte des Korpers, ihrer Okonomie,
der Sprech- und Verhaltensweisen und den Emotionen und Affekten gemacht.
Diesen korperlichen Aspekt hidlt Gordon trotz seines ausdifferenzierten Integrati-
onsmodells gegen die Diskriminierung duflerst pointiert fest. Denn fiir ihn ist der
starkste Integrationsmarker auch ein kdrperlicher. Man ist integriert, wenn man
sich unter Anderen und Gleichen »comfortable« und »relaxed« fiihlt.>® So ist das
historische Wiederaufleben dieser h6chst unterschiedlichen Begegnungen, Situa-
tionen und ihren Folgen auch eine Geschichte der Diskriminierung, der Gewalt,
aber auch ihrer Zivilisierung.

Im folgenden ersten materialanalytischen Kapitel dieses Buches werden wir
sehen, dass es besonders diese konkrete Frage ist, die nicht nur Milton Gordon in
den 1960ern und 1970ern in Amerika umtreibt. In einer etwas anderen narrativ-
kulturellen Rahmung steht sie zeitgleich ebenfalls im Zentrum wissenschaftli-
cher Reflexionen und 6ffentlicher Debatten in der Bundesrepublik und in den
damals entstehenden dsthetischen und dokumentarischen Werken der deut-
schen und tiirkischen Autoren und Filmemacher wie Bekir Yildiz, Aras Oren,
Helma Sanders-Brahms, Giiney Dal und Rainer Werner Fassbinder.

377 ROSANVALLON (2011): S. 50.

378 GORDON, Milton (1964): Assimilation in American Life. The Role of Race, Religion, and Natio-
nal Origins, New York: Oxford University Press, S. 60.

379 Siehe hierzu: Ebd., S. 46.



