
https://doi.org/10.1515/9783110730906-014

Exkurs: Rezeption und Authentizität der „Istoria
d’Allifo“

Die Rezeption der „Istoria d’Allifo“ ist sehr überschaubar und von hagiographischem
und lokalgeschichtlichem Interesse geprägt: Im 18. und 19. Jahrhundert wurde sie
vor allem in Arbeiten zu Sixtus I. und zur Stadt Alife berücksichtigt.¹ Alessandro Di
Meo kam im neunten Band seiner „Annali del Regno di Napoli“ (erschienen 1804)
beiläufig auf die „Storia di Alifi“ zu sprechen und nannte dabei Alexander von Telese
als Autor.² Aufgrund der Verbreitung sowohl der „Acta Sanctorum“ als auch der „An-
nali“ schien eigentlich die Möglichkeit gegeben, dass die „Istoria d’Allifo“ größere
Bekanntheit erlangte, jedoch kam es nicht dazu. In den klassischen Darstellungen
von Caspar (1904) und Chalandon (1907) sowie der nachfolgenden Forschung zu
Alexander von Telese findet die Erzählung keine Erwähnung.³ Das Gleiche gilt für
einschlägige Hilfsmittel wie die „Italia pontificia“ oder Quellensammlungen zur süd-
italienischen Geschichte.⁴ Die Rezeption der „Istoria d’Allifo“ blieb auch in jüngerer
Zeit auf lokalgeschichtliche Arbeiten beschränkt. Vor allem Luigi Cielo und Angelo
Gambella setzten sich mit dem Werk auseinander, allerdings in teils schwer zugäng-
lichen Publikationen.⁵ Der Text scheint nicht zuletzt deshalb weitgehend unbekannt
geblieben zu sein, weil er vor der Zeit massenhafter Digitalisierung älterer Drucke
kaum zugänglich war. Wer nicht Zugriff auf die Drucke des 17. bis 19. Jahrhunderts
mit ihrem lokalgeschichtlichen Fokus hatte, musste entweder im Band „Aprilis I“
der „Acta Sanctorum“ unter der Überlieferung zu Papst Sixtus I. suchen, um auf die
„Istoria d’Allifo“ zu stoßen, oder in Di Meos „Annali“ – in denen sich der Hinweis
auf das Werk nicht im Kontext der Ereignisse des Jahres 1131 findet, sondern bei der
Auflistung der Bischöfe von Alife.⁶

Da der Text weitgehend unbekannt war, ist bislang auch niemand explizit der
Frage nachgegangen, ob es sich bei der „Istoria d’Allifo“ tatsächlich um ein Werk

1 Vgl. Giorgio, Notizie, S. 124–216; Trutta, Dissertazioni, S. 385, 391;Marini, Storici, S. 16 f.; weitere
Titel nennt Gambel la, Documentazione, S. 18 f.
2 Di Meo, Annali, Bd. 9, S. 84.
3 Vgl. Caspar, Roger II.; Chalandon, Histoire 2.
4 Vgl. den Eintrag zur „gens comitum Caiacensium“ in IP 8, S. 273 f. Über die Literatur zu Alife und
Alatri müsste der Text Kehr und seinenMitarbeitern eigentlich bekannt gewesen sein; vgl. die Einträge
in IP 2, S. 148, und IP 9, S. 114 f.
5 Cielo, Cattedrale, S. 13–18; Gambel la, Documentazione; ders., Medioevo, S. 298–303.
6 Vgl. z. B. Palumbo, Scisma, S. 484, Anm. 1, der über die in Alatri gedruckte Arbeit Pers i is, Ponti-
ficato, immerhin die „leggenda alatrina“ kannte, also die Version des Translationsgeschehens, wie sie
in Alatri erzählt wurde, nicht jedoch die auf Alexander von Telese zurückgeführte Version des Bistums
Alife.



388 | Anhänge

Alexanders von Telese handelt oder um eine spätere Fälschung.⁷ Der Fälschungs-
verdacht liegt vor allem aus zwei Gründen nahe: Zum einen aufgrund des Kontex-
tes, in dem die Erzählung das erste Mal nachweisbar ist: einem im 16. Jahrhundert
geführten Streit zwischen den Bistümern Alife und Alatri, welches von beiden im
Besitz der Reliquien des Heiligen Sixtus sei. In dieser Auseinandersetzung war die
„Istoria d’Allifo“ vor allem ein historisches Argument, mit dem die Alifaner Kirche
die Historizität ihrer eigenen Tradition zu beweisen suchte. Zum andern war Ale-
xanders „Ystoria“ nur wenige Jahre vor Dantis „Breve narratione“ (1578) im Druck
erschienen.⁸ Der Name des historiographisch tätigen Abtes aus dem 12. Jahrhundert
war zu diesem Zeitpunkt also vergleichsweise leicht herauszufinden.⁹ Angesichts
dieser Umstände ergeben sich drei mögliche Szenarien: Erstens könnte es sich um
eine Fälschung des späten 16. Jahrhunderts handeln, zweitens um eine ältere Er-
zählung, die nach 1578 mit Alexanders Namen versehen wurde, um ihr zusätzliche
Authentizität zu verleihen, oder drittens um ein Original Alexanders von Telese
sein.

Gegen eine im 16. Jahrhundert entstandene Fälschung spricht der Inhalt der
„Istoria d’Allifo“. Die darin geschilderten Ereignisse werden teilweise durch zeitge-
nössische Quellen bestätigt, namentlich durch Falco von Benevent und Alexander
von Telese. Man mag einwenden, ein potentieller Fälscher könnte seinerseits auf
die beiden Berichte zurückgegriffen und ihnen die Ereignisse entnommen haben.
Genau das ist unter den Bedingungen des ausgehenden 16. Jahrhunderts allerdings
kaum vorstellbar. Alexander von Telese berichtet in seiner „Ystoria“ nämlich nicht
mehr, als dass Graf Rainulf aus Rom zurückkehrte.¹⁰ Diese Rückkehr lässt sich – in
Übereinstimmung mit der „Istoria d’Allifo“ – auf das Jahr 1131 datieren. Explizit
gesagt wird das im Text allerdings nicht. Alexanders „Ystoria“ ist so arm an Da-
tierungen, dass man andere Quellen bräuchte, um dieses Jahr bestimmen zu kön-
nen.¹¹ Noch wichtiger ist, dass Alexander von Telese weder mitteilt, dass Rainulf
den Papst nach Rom geleitet hat, noch wird Papst Anaklet II., der in der „Isto-
ria d’Allifo“ eine wichtige Rolle spielt, auch nur ein einziges Mal erwähnt – ganz
zu schweigen von den Reliquien Sixtus’ I.¹² Ausführlicher ist der Bericht Falcos
von Benevent: Der Beneventaner Chronist erzählt, dass Papst Anaklet II. mit Hilfe
Fürst Roberts von Capua und Graf Rainulfs nach Rom zurückkehrte, erwähnt also

7 Gambel la, Documentazione, S. 4–8, stellt zwar Argumente für Alexanders Verfasserschaft zusam-
men, zweifelt diese aber an keiner Stelle an.
8 Alexander von Telese, Ystoria, hg. von Zuri ta.
9 Allerdings wird Alexander darin nicht eindeutig als Abt von Telese, sondern als „Alexander celesini
coenobii“ bezeichnet; vgl. ebd., S. 97, 123, 134.
10 Alexander von Telese, Ystoria, hg. von De Nava, II,15, S. 30.
11 Zu den Datierungen in Alexanders „Ystoria“ vgl. Bernhardi, Lothar, S. 851 f.; Lavarra, Spazio,
S. 83–93.
12 Vgl. die Diskussion bei Clementi, Commentary, S. 240–242.



Exkurs: Rezeption und Authentizität der „Istoria d’Allifo“ | 389

Ereignisse, die den Anfang der „Istoria d’Allifo“ bilden.¹³ Bei Falco als möglicher
Vorlage gibt es jedoch zwei Probleme: Zum einen verortet er die Rom-Unterneh-
mung im Jahr 1132, während die „Istoria d’Allifo“ das Ereignis richtig in das Jahr
1131 datiert.¹⁴ Zum andern – und das ist noch wichtiger – war vor 1607 an die In-
formationen aus Falcos „Chronicon“ praktisch nicht heranzukommen. In diesem
Jahr erschien das „Chronicon“ das erste Mal im Druck, in Auszügen in Baronios
„Annales ecclesiastici“.¹⁵

Selbst wenn ein potentieller Fälscher Falcos „Chronicon“ gekannt haben sollte,
so hätte er aus diesem die Personen nehmen und das richtige Jahr aus Alexan-
ders „Ystoria“ errechnen müssen, mit anderen Worten: Er hätte mit einem für die
Zeit ungewöhnlich ausgeprägten Gespür für Quellenkritik begabt sein müssen, um
die Erzählung in der von Danti wiedergegebenen Form zu verfassen.¹⁶ Das gilt
noch in anderer Hinsicht: Denn bei den ‚Helden‘ der „Istoria d’Allifo“ handelt
es sich im Grunde um Verlierer der Geschichte. Dass Anaklet II. – und nicht der
im Rückblick sich als rechtmäßig durchgesetze Innozenz – eine tragende Rolle in
der Erzählung einnimmt, spricht für ihre Entstehung noch zu Zeiten von Anaklets
Pontifikat (1130–1138). Ähnliches gilt für Graf Rainulf, den letztlich unterlegenen
Gegner Rogers II. Wieso, bleibt zu fragen, hätte ein Alifaner Fälscher die Tradition
seiner Kirche auf ein so schwaches, weil ambivalentes Fundament stellen sollen?¹⁷
Schließlich gibt es noch ein Detail, das in Erfahrung zu bringen für einen späteren
Fälscher nicht leicht gewesen sein dürfte: In der „Istoria d’Allifo“ wird Graf Rainulf
korrekt als „filiuolo del conte Ruberto“ bezeichnet – eine Information, die sich in
Alexanders „Ystoria“ überhaupt nicht und in Falcos „Chronicon“ nicht explizit fin-
det.¹⁸ Kein belastbarer Beleg für die Authentizität der „Istoria d’Allifo“ ist hingegen
die Erwähnung Bischof Roberts von Alife als Empfänger des Werks; unser Wissen

13 Falco von Benevent, Chronicon, hg. von D’Angelo, 1132.4.3 f.: „Hoc anno, rex ipse predictum
principem et comitem Rainulphum cum ducentis militibus ad auxilium predicti Anacleti Romam de-
legavit … Cum autem princeps et comes Roma reverterentur …“. Von Vorbereitungen des Fürsten von
Capua und Papst Anaklets II. für die Rückkehr des letzteren nach Rom ist die Rede ebd., 1131.1.8.
14 Vgl. Clement i, Commentary, S. 240–242.
15 Vgl. D’Angelo, Studi, S. 162.
16 Zum Vergleich: Die vorgeblich im 12., tatsächlich jedoch im 16. Jahrhundert entstandene Vita des
Heiligen Otto von Ariano enthält unpräzise und unmögliche Datierungen sowie eine Reihe offensicht-
licher Anachronismen; vgl. D’Angelo, Cavaliere, S. 77–81. Der Text der Vita ist ediert ebd., S. 90–98.
17 Für Bischof Danti von Alatri sprach die Beteiligung eines Gegenpapstes auch gegen die Alifaner
Tradition, vgl. Bonanni, Narratione, S. 9. In der Version der Kirche von Alatri ereignet sich die Trans-
lation während des Pontifikats Innozenz’ II., vgl. ebd., S. 8.
18 Vgl. ebd., S. 5. Zu Graf Robert vgl. Tescione, Roberto; Falco von Benevent, Chronicon, hg. von
D’Angelo, bes. 1113.2.1, nennt Graf Robert sowie ebd., bes. 1119.2.1, seinen Sohn Rainulf, nicht jedoch
das Verwandtschaftsverhältnis zwischen den beiden. Dieses lässt sich umso schwerer erschließen, als
Falco die Grafen Robert und Rainulf ohne Toponym nennt.



390 | Anhänge

über die Alifaner Bischöfe in der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts ist einfach zu
lückenhaft.¹⁹

Aufgrund der genannten Herausforderungen scheint die „Istoria d’Allifo“ min-
destens in ihrem Kern auf das 12. Jahrhundert zurückzugehen. Grundsätzlich be-
steht nun die Möglichkeit, dass die Erzählung ursprünglich nicht von Alexander
von Telese stammt, sondern erst später mit seinem Namen verknüpft wurde. Das
scheint möglich, weil unklar ist, ob Alexander bereits als Autor der „Istoria d’Al-
lifo“ genannt wurde, bevor seine „Ystoria“ 1578 im Druck erschien. Ein Bericht über
die Translation Sixtus’ I. nach Alife soll dort bereits 1552 gedruckt worden sein, in
einem als „Officio di San Sisto“ titulierten Breviar. Dieser Druck scheint nicht er-
halten zu sein, wird aber in späteren Quellen erwähnt.²⁰ Es lässt sich daher nicht
mit letzter Sicherheit sagen, ob Alexander in diesem Offizium bereits als Verfasser
des Translationsberichts genannt wurde.²¹ Grundsätzlich möglich wäre, dass man
in Alife nach 1578 auf den Gedanken kam, die eigene lokale Tradition mit dem
Namen Alexanders von Telese zu verknüpfen, um ihr zusätzliche Authentizität zu
verleihen. Einen eindeutigen Beleg für oder gegen diese These gibt es nicht. Die
Geschichte, die in der „Istoria d’Allifo“ erzählt wird, dass nämlich Alexander von
Telese von Petrus, dem Bischof des benachbarten Alife, gebeten wurde, die eben
erfolgte Translation niederzuschreiben, ist ebenso plausibel. Der ‚Sitz im Leben‘
des Textes wäre im Zusammenhang mit der Etablierung des neuen Kultes an der
Kathedrale zu sehen. Gibt es also auch keinen eindeutigen Beweis für Alexanders

19 Vgl. Klewitz, Geschichte, S. 45; IP 9, S. 114 f. ZwischenAnfang undMitte des 12. Jahrhunderts sind
nur zwei Bischöfe von Alife mit Namen nachweisbar: Robert (August 1100), vgl. Gat tola, Historia 1,
S. 49 f., und Petrus (November 1143), vgl. D Ro II. 59. Ein anonymer Bischof von Alife ist für 1113 nach-
gewiesen, vgl. CDPuglia 21, hg. von Mart in, Nr. 41, S. 164. Angesichts dieser Quellenlage besteht kein
Anlass zu der von Gambel la, Documentazione, S. 8, an den Tag gelegten Gewissheit: „Non è quindi
da mettere in dubbio l’esistenza di un Roberto, vescovo durante i primi anni di pontificato di Ana-
cleto II.“.
20 Vgl. AAV, S. Congr. Concilii, Relationes, 32 A, fol. 49r (Bericht des Bischofs Girolamo Zambeccari
von 1625), 74r (Bericht des Bischofs Pietro Paolo de Medici von 1641) und 108v (Bericht des Bischofs
Sebastiano Dossena). Der Inhalt dieser Berichte ist teilweise transkribiert bei Cielo, Cattedrale, S. 24,
Anm. 19; Gambel la, Documentazione, S. 11. Giorgio, Notizie, S. 140 f., druckt den Bericht Zambec-
caris nach der heute offenbar verlorenen Fassung aus dem Kathedralarchiv von Alife (ebd., S. 140, auf
1625 datiert). Dass keine Fassung des Breviars überliefert ist, liegt wahrscheinlich an der Einführung
des „Breviarium Romanum“ im Jahr 1568, das für die ganze Kirche galt. Das letzte Exemplar des Alifa-
ner Breviars soll im späten 17. Jahrhundert zur Authentifizierung des Alifaner Standpunkts nach Rom
gegeben worden und dort verloren gegangen sein; vgl. ebd., S. 137 f.
21 In den Texten, die auf das Offizium Bezug nehmen, taucht sein Name erst 1659 auf; vgl. AAV,
S. Congr. Concilii, Relationes, 32 A, fol. 108v (hier zitiert nach Gambel la, Documentazione, S. 11):
„… apparet translatio ex veteribus monumentis praeterea datis per Alexandrum Abbatem Thelesinum
rogatu Rainulphi Comitis ut ex officio, et octuario ob dictam translationem non recognito per ipsum
Aliphanum anno Domini 1552 apud me existente.“



Exkurs: Rezeption und Authentizität der „Istoria d’Allifo“ | 391

Autorschaft, so gibt doch auch keinen triftigen Grund dagegen. Die „Istoria d’Al-
lifo“ könnte die moderne Übersetzung eines verlorenen zweiten Werks des Abtes
von Telese sein. Der überlieferte Werktitel ist freilich irreführend. Passender wäre
„Vita, Martyrium et Translatio S. Sixti primi papae“.




