
  Open Access. © 2021 Leonie Klein, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert unter 
der Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz. 
https://doi.org/10.1515/9783110729603-007 

Leonie Klein 
Die Darstellung und Funktion von Angst im 
Märchen Schneewittchen 
Die Gebrüder Grimm und Walt Disney im Vergleich 

Abstract: In diesem Aufsatz werden verschiedene Versionen des klassischen 
Grimm-Märchens „Schneewittchen“ miteinander verglichen, wobei das Haupt-
augenmerk auf der sprachlichen Konstruktion und Darstellung der Emotion 
Angst liegt. Die beiden Grimm-Fassungen von 1812 und 1850 erreichen ihre pä-
dagogische Wirkung vor allem dadurch, dass sie ihre Charaktere mit angstein-
flößenden Situationen konfrontieren und die sich daraus ergebenden angstvol-
len Reaktionen ausführlich beschreiben. Um solch beängstigende Situationen 
zu kreieren, greifen die Grimm-Fassungen auf Motive zurück, die für das Phä-
nomen der Angst typisch sind: Verlassen-werden, unzuverlässige Elternfiguren, 
Altern und Tod und die zerstörende Kraft der Natur. Die ängstlichen Reaktionen 
der Charaktere werden üblicherweise durch den Gebrauch von Metonymien und 
Metaphern im Bereich körperlicher Reaktionen – wie beispielsweise Erblassen, 
erhöhter Herzschlag oder die Unfähigkeit zu sprechen, zu denken und sich zu 
bewegen – ausgedrückt. Besonders Kövecses‘ Schrift Emotion Concepts sowie 
der sich teilweise darauf beziehende Artikel Schiss und Espenlaub: Idiome der 
Angst von Dobrovol’skij liefern bei der Analyse dieser Angst-Stellen interessante 
Erkenntnisse. Sowohl die Entwicklung der bösen Stiefmutter zu einer zuneh-
mend furchteinflößenderen Gegnerin und einem abschreckenden Beispiel für 
den Leser, als auch Schneewittchens Anfälligkeit für menschliche Fehler, wel-
che die Leser-Identifikation erleichtert, verstärken die erzieherische Wirkung 
des Märchens. Die Disney-Version von 2018 hingegen lässt einen pädagogi-
schen Effekt vermissen, da sie Schneewittchen einseitig als idealisierte, engels-
gleiche Figur präsentiert und somit eine wahre Identifikation mit ihr erschwert. 
Zudem wird die Königin von Beginn an als grundsätzlich böse Figur etabliert, 
wodurch ihr das Potential zu einer beängstigenden Entwicklung genommen 
wird. Durch das Auslassen zweier von drei Anschlägen der Stiefmutter auf 
Schneewittchen und durch den umfangreichen Gebrauch von Euphemismen 
geht ein Großteil der angstauslösenden sowie belehrenden Wirkung des Origi-
nals verloren. 

This article compares different versions of the Grimm brothers’ classical fairy 
tale “Snow White“ while focusing on how the emotion fear is constructed and 
depicted linguistically. The Grimm editions from 1812 and 1850 draw much of 



150 | Leonie Klein 

  

their educational impact from exposing the characters to frightening situations 
and showing their fearful reactions. In order to create such frightening situa-
tions, the tales fall back on motives typical of the phenomenon of fear: aban-
donment, unreliable parental figures, aging and death and the destructive for-
ces of nature. The characters’ fearful reactions are commonly expressed through 
the use of metonymies and metaphors related to the body, such as turning pale, 
experiencing an increase in heart rate or being unable to speak, think and 
move. The stories’ pedagogical effect is reinforced by giving the evil stepmother 
room to develop into an increasingly terrifying opponent who serves as a war-
ning and by allowing Snow White to make human mistakes which facilitates 
reader identification. The Disney version from 2018, on the other hand, lacks a 
sufficiently educational function for it one-sidedly presents Snow White as an 
idealized angel-like figure, thereby complicating true identification, while mak-
ing the stepmother inherently wicked from the start. By leaving out two out of 
three assassination attempts on Snow White and by extensively using euphe-
misms, much of the original’s fear-inducing as well as instructive effect is lost in 
the modernized version. 

Die Angst als „Grunderfahrung menschlicher Existenz“ (Dinzelbacher 1993: 315) 
beschäftigt uns – ob nun bewusst oder unbewusst – tagtäglich. Zwar verändern 
sich die Ängste der Menschen, und auch unser Umgang mit diesen erfährt histo-
risch gesehen einen Wandel (siehe Dinzelbacher 1993), doch das Bedürfnis und 
die Notwendigkeit, unsere Ängste in Worte zu fassen, bleibt über die Zeit hin-
weg erhalten. 

Als Emotion ist die Angst Bestandteil unseres Erlebens und somit auch es-
sentieller Teil unserer Interaktion mit anderen Menschen, denen wir ein spezifi-
sches Erleben kommunikativ vermitteln möchten (vgl. Fiehler 2011: 17, 19). Wol-
len wir über unsere Gefühle sprechen, stehen uns dafür verschiedene 
sprachliche Verfahren zur Verfügung; so können wir beispielsweise auf einen 
bestimmten Erlebenswortschatz zurückgreifen, um unseren Ängsten in einer 
Konversation Ausdruck zu verleihen oder aber unsere Emotionen durch den 
Gebrauch spezieller sprachlicher Mittel umzuschreiben (ebd. 22f.). Für die 
sprachliche Konzeptualisierung der Emotion Angst spielen hierbei Idiome und 
konventionelle Metaphern eine zentrale Rolle, da es uns durch sie möglich ist, 
die sonst nicht beobachtbaren Phänomene des Geistes in der objektivierbaren 
Welt der physischen Reaktionen widerspiegelt zu sehen – wir konzeptualisieren 
Angst als Analogie zu anderen, greifbareren Bereichen (vgl. Dobrovol’skij 1995: 
318, Fiehler 2011: 25). Ganz konkret bedeutet dies, dass nicht bloß die Aussage 



 Die Darstellung und Funktion von Angst im Märchen Schneewittchen | 151 

  

„Ich habe Angst“ eine akkurate sprachliche Benennung dieser Emotion dar-
stellt, sondern dies auch viel subtiler geschehen kann, unter anderem durch 
den Rückgriff auf gewisse Angst-Idiome: z. B. Mir stehen die Haare zu Berge (vgl. 
Dobrovol’skij 1995: 328, Unterteilung verschiedener source domains). 

Wir verbalisieren unsere Ängste aber nicht nur in der interpersonalen Inter-
aktion – die Grundemotion der Angst wird auch in schriftlichen Texten auf un-
terschiedliche Weise kommuniziert und sprachlich konstruiert. Es sind bei-
spielsweise gerade die verschriftlichten Erkenntnisse antiker Dichter und 
Philosophen oder die Analyse althochdeutscher und mittelhochdeutscher Epik 
(vgl. Endres 1987, Gerok-Reiter 2007), die uns Aufschluss geben können über 
die Angstempfindungen und -einstellungen der Menschen früherer Epochen – 
und über die sprachliche Konstruktion derselben. 

Auch heute rückt sowohl das verbale als auch das schriftliche Gespräch 
über die Angst zunehmend in den Fokus – laut Bähr haben Furcht und Angst 
wieder Konjunktur (vgl. Bähr 2013: 21), was sich in den Untersuchungen Be-
ckers bestätigt, die Angst als eine Leitvokabel in der aktuellen Flüchtlingsdebat-
te identifiziert (vgl. Becker 2016: 1). Dies mag auch damit zusammenhängen, 
dass besonders eine solch starke Emotion wie Angst durch gewisse Diskursak-
teure aktiv erzeugt und verstärkt werden kann, um Diskussionen und Diskussi-
onsteilnehmer gezielt zu beeinflussen (vgl. Becker 2016: 9). Das bedrohliche 
Potential der Angst, zur „Disziplinierung der Untertanen“ instrumentalisiert 
werden zu können, lässt sich geschichtsübergreifend beobachten (vgl. Dinzel-
bacher 1993: 338). Aber die Angst kann auch zu pädagogischen Zwecken ‚in-
strumentalisiert‘ werden, was sich besonders in der Textsorte des Märchens 
zeigt. 

Die sprachliche Darstellung der Emotion Angst anhand von Märchentexten 
zu untersuchen, ist deshalb interessant, weil diese Textgattung heutzutage so-
wohl den Ruf hat, speziell auf Kinder ausgerichtet zu sein, als auch für ihr inhä-
rentes Angstpotential bekannt ist, welches sich beispielsweise in Form von 
grausamen Strafen für Boshaftigkeit und Ungehorsam äußert. In diesem Zusam-
menhang gab und gibt es auch immer wieder Auseinandersetzungen zwischen 
Märchenbefürwortern, die die Konfrontation von Ängsten als pädagogisch 
wertvoll betrachten, und Märchengegnern, die das Angstpotential des Mär-
chens als für Kinder abträglich, gar schädlich empfinden. Allein dieser anhal-
tende Konflikt spricht für eine Analyse der sprachlichen Darstellung der Angst 
im Märchen, welche auch Aufschluss geben kann über die Funktionen dieser 
Angstdarstellung und deren Wirkung auf die Rezipierenden. Deshalb soll im 
Folgenden eine Gegenüberstellung der Grimm’schen „Schneewittchen“-Aus-
gaben von 1812 und 1850 und einer modernisierten, an der Verfilmung orientier-



152 | Leonie Klein 

  

ten Märchenversion aus Disneys „Das große goldene Buch der Prinzessinnen“ 
von 2018 stattfinden. 

1 Die Angst als Grundelement des Märchens 

Vor bereits über zweihundert Jahren (1812) erschien mit der ersten Ausgabe der 
„Kinder- und Hausmärchen“ der Gebrüder Grimm die erste verschriftlichte 
Sammlung der zuvor bloß mündlich weitergetragenen Volksmärchen, welche 
sich schon damals zu einem der meistgelesenen Bücher innerhalb des deut-
schen Sprachgebiets entwickelte (vgl. Maier 1987: 66–67). Auch heutzutage 
scheint die Popularität des Märchens nicht abgenommen zu haben: In Buchlä-
den findet sich stets eine speziell für Märchen eingerichtete Sektion, an deut-
schen Schulen ist die Lektüre von Märchen  – besonders in der 5. und 6. Klas-
se – länderübergreifend im Lehrplan verankert und nicht zuletzt verdankt die 
Textgattung Märchen ihre Beliebtheit auch den modernen Disney-Verfilmungen 
der letzten Jahrzehnte. 

Oftmals werden die Verbreitung und das Ansehen des Märchens damit in 
Verbindung gebracht, dass es uns ein „Welterleben“ präsentiert, dass es „we-
sentliche Elemente und Grundzustände des menschlichen Seins widerspiegelt“ 
und sein Zuständigkeitsbereich somit nicht auf eine besondere Epoche oder ein 
bestimmtes Volk reduziert ist, sondern die menschliche Existenz überhaupt 
betrifft (vgl. ebd. 80–81). Somit ist es nicht verwunderlich, dass auch die Angst 
als zeitloses und in allen Kulturen vorkommendes Grundgefühl des menschli-
chen Lebens (vgl. Götze 1984: Vorwort) nicht bloß Einzug in das Märchen ge-
funden hat, sondern einen Teil der „endlichen Gruppe von Elementen“ (Braun 
1985: 95) bildet, die das Märchengeschehen definieren. Als solches berührt die 
Angst sowohl die in der Geschichte vorkommenden Figuren, als auch die Rezi-
pierenden, der sich mit dem Helden identifiziert, mit ihm leidet und Gefahren 
besteht und letztendlich auch ein Stück Angst mit ihm bewältigt (vgl. Strehlow 
1985: 155). 

Befürworter des pädagogischen Einsatzes von Märchen betrachten diese 
deshalb als Angebot von Konfliktlösemustern und Bewältigungsstrategien bzw. 
als Modelle der Lebensbewältigung (vgl. Horn 1990: 159–160). Die Befürworter 
betonen ferner die Vorrangstellung des Märchens als Kinderlektüre aufgrund 
seiner Tendenz, die kindlichen Nöte und ihre existentiellen Ängste nicht zu 
verniedlichen, sondern sie in ihrer Schwere ernst zu nehmen, unmittelbar aus-
zusprechen und für das Kind verständliche Lösungen anzubieten (vgl. Bettel-
heim 1977: 10, 15), die nicht bloß in der Handlung verankert sind, sondern sich 



 Die Darstellung und Funktion von Angst im Märchen Schneewittchen | 153 

  

auch in Form von Projektionsmöglichkeiten der Angst anbieten, indem für sie 
ein Bild geschaffen wird (vgl. Kaiste 2005: 185). Es sind häufig Hexen, Drachen 
und andere Schreckensgestalten, die das Böse, Unerklärliche, Unberechenba-
re – die Angst des Kindes – versinnbildlichen (vgl. Trescher 1985: 55) und das 
Märchen ist dem kindlichen Geist gerade deshalb willkommen, da in ihm „das 
Magisch-Wunderbare einen so selbstverständlichen Platz einnimmt wie in der 
Psyche des Kindes“ (Maier 1987: 85). Es kann auf diese Weise zum Reifungspro-
zess des Kindes beitragen, indem es seine Trennungs- und Schuldängste, seine 
Regressionen zu überwinden hilft (vgl. Horn 1990: 163). 

Auf der anderen Seite gab und gibt es auch zahlreiche Gegner des Ge-
brauchs von Märchen in Zusammenhang mit Kindern. Bereits die Urfassung der 
Grimm‘schen „Kinder- und Hausmärchen“ war heftiger Kritik ausgesetzt, da 
Eltern und Erzieher die inhaltlichen Grausamkeiten vieler Märchen ablehnten 
und diese aufgrund ihres Angstpotentials als unangemessen für Kinder emp-
fanden (vgl. Kaiste 2005: 34). Tatsächlich werden im Grimm’schen Märchen 
„[Augen] ausgestochen, Menschen in vier Stücke zerrissen, gefressen, ver-
brannt, ertränkt, verprügelt, gehängt, gestochen und gezwickt. Eine ganze Pa-
rade von Grausamkeiten wird dem Kind vorgeführt“ (Gutter 1968: 16). Die Em-
pörung über so geartete Inhalte und die Forderung kindgerechter Textbe-
arbeitung führte schon zu Grimms Zeiten zu einer „Reinigung“ der Texte (vgl. 
Kaiste 2005: 20f.). In den Augen der Befürworter sind solche Beschönigungen 
jedoch fatal: 

Die meisten Kinder begegnen dem Märchen lediglich in verniedlichten, vereinfachten 
Versionen, die den Sinn entstellen und eine tiefere Wirkung unmöglich machen – in Film- 
und Fernsehbearbeitungen, in denen die Märchen zu bedeutungsloser Unterhaltung her-
absinken. (Bettelheim 1977: 28) 

Überdies werden solche „Zensuren“ als sinnlos abgetan, da grausame Vorgänge 
in den Märchen zwar genannt, niemals aber detailreich und blutig, sondern 
durchgehend „entwirklicht“ beschrieben werden und deshalb das Kind nicht 
nachhaltig beeindrucken (vgl. Kaiste 2005: 35). Die Frage, ob Märchen für Kin-
der geeignet sind oder nicht, soll hier jedoch nicht beantwortet werden – Jacob 
Grimm jedenfalls betrachtete seine Märchen als nicht eigentlich für Kinder er-
funden und geschrieben, unterstützte aber ausdrücklich ihren lehrreichen Ef-
fekt und ihre eindrucksvolle Wirkung auf diese (vgl. ebd. 39). 

Trotz und vielleicht gerade wegen seiner Beschäftigung mit dem „Urphä-
nomen“ Angst (vgl. Dinzelbacher 1993: 337) hat sich das Märchen bis in die 
heutige Zeit durchgesetzt – wenn auch manchmal in veränderter Form: 



154 | Leonie Klein

Far from being comfortably fixed points of cultural reference, fairy tales are in fact shift-
ing, evanescent, subject to almost as many reversals of emphasis and periodic recyclings 
as the fashion industry. (Crago 2008: 163) 

Die erste Zeichentrick-Verfilmung des Märchens „Schneewittchen“ (1937) durch 
Disney brachte wohl einen solchen bedeutungsvollen Wahrnehmungswechsel 
für viele Kinder, möglicherweise für alle darauffolgenden Generationen, mit 
sich und leitete einen Fokus auf Heldinnen und Prinzessinnen und einen Trend 
in Richtung Idealisierung ein (vgl. ebd. 171). Erstaunlicherweise zählt aber auch 
„Schneewittchen“ zu jenen Gräuelmärchen, die von Kritikern aufgrund ihrer 
Grausamkeitsdarstellung wiederholt angeklagt wurden (vgl. Gutter 1968: 17). 
Der vorliegende Beitrag soll die Frage beantworten, wie sich die Grimm’sche 
„Schneewittchen“-Version bezüglich der Angstdarstellung im Vergleich zu 
ihrem Disney-Gegenstück verhält. 

2 Die Versionen des Schneewittchen-Märchens 
im Vergleich 

2.1 Familienkonstellation 

Ein grundlegender Unterschied aller drei Versionen des Märchens zeigt sich 
bereits in der Darstellung der Ausgangssituation: Zunächst gleichen sich beide 
Grimm-Versionen noch dahingehend, dass die Geburt und das Aussehen 
Schneewittchens durch die Erfüllung des Herzenswunsches der Mutter erklärt 
wird, ausgelöst durch einen Nadelstich in den Finger und durch den Anblick 
von drei Blutstropfen im weißen Schnee. Der Nadelstich und die drei Tropfen 
Blut lassen sich hier möglicherweise schon als Vorausdeutung auf die Gefah-
ren – besonders die drei Konfrontationen mit der Königin – interpretieren, die 
Schneewittchen im Verlauf der Geschichte zu bestehen hat. Diese Ausgangslage 
fehlt in der Disney-Version ganz – sie steigt stattdessen unmittelbar mit einer 
Beschreibung der Königin als Gegenspielerin Schneewittchens ein. 

Hier weichen die drei Versionen nun in einer Art und Weise voneinander 
ab, die die Angstdarstellung und -interpretation im Zusammenhang mit der 
Königin erheblich beeinflusst1: 

|| 
1 Aus Rölleke 1986 wird fortan die 1812er Version von Schneewittchen zitiert, aus Grimm 2000 
die 1850er Version. 



Die Darstellung und Funktion von Angst im Märchen Schneewittchen | 155 

Die Königin war die schönste im ganzen Land, und gar stolz auf ihre Schönheit.2 (Rölleke 
1986: 245) [hier und im Folgenden meine Kursiv-Schreibung, L.K.] 

Nachdem das Kind geboren war, starb die Königin. Ungefähr ein Jahr später nahm sich der 
König eine andere Gemahlin. Es war eine schöne Frau, aber sie war stolz und übermütig, 
und konnte nicht leiden, wenn sie von jemand anderem an Schönheit übertroffen wurde. 
(Grimm 2000: 235) 

[…] da regierte eine schöne, aber grausame Königin. […] Die Königin war sehr stolz auf 
sich und ihre Zauberkräfte. Doch noch viel stolzer war sie auf ihr schönes Aussehen. […] 
Nach dem Tod von Schneewittchens Vater hatte die Königin das Mädchen nur noch wie ei-
ne Dienstmagd behandelt. (Disney 2018: 10, 13) 

In der ältesten Version ist noch nicht die Rede von der allbekannten bösen 
Stiefmutter – stattdessen wird die Mutter selbst, deren Herzenswunsch es war, 
eine Tochter zu bekommen, aufgrund ihres Stolzes und ihrer Eifersucht zur 
Gegenspielerin Schneewittchens. Diese Ausgangssituation ist mit besonderem 
Angstpotential verbunden: Die eigene Mutter als fürsorgliche, „allesspendende 
Beschützerin,“ deren Aufgabe darin besteht, das Überleben ihres Kindes zu 
sichern, verwandelt sich in das genaue Gegenteil; indem sie sich gegen ihr Kind 
wendet, steht dessen Leben selbst auf dem Spiel (vgl. Bettelheim 1977: 67, 195). 
Schneewittchens Vater bleibt in der Geschichte unerwähnt, wobei jedoch von 
seiner Anwesenheit auszugehen ist, da im Märchen nicht selten eine ohnmäch-
tige, schwache Vaterfigur präsentiert wird, die unfähig dazu ist, ihre Kinder vor 
Gefahren der Außenwelt oder auch eigenen Charakterschwächen zu schützen 
(vgl. ebd.: 195). Somit wird Schneewittchen den Rezipierenden hier in einer 
Situation präsentiert, in der sie von keinem ihrer Elternteile Unterstützung, 
Geborgenheit oder Schutz erwarten kann, sondern vielmehr der Grausamkeit 
der eigenen Mutter hilflos ausgeliefert ist. 

In der Grimm’schen Version von 1850 findet sich nun die klassische Auf-
spaltung in eine liebevolle Mutter und eine ablehnende Stiefmutter. Das gute 
Bild der eigentlichen Mutter bleibt somit unangetastet, und die hasserfüllten 
Gefühle der Stiefmutter gegenüber Schneewittchen lassen sich so vielleicht 
leichter nachvollziehen (vgl. ebd.: 67). Dennoch erweist sich auch diese Aus-
gangslage als angsteinflößend: Sowohl Schneewittchen, als auch die Rezipie-
renden werden hier mit einer grundlegenden menschlichen Not konfrontiert – 
dem Tod eines Elternteils – welcher quälende Probleme für das alleingelassene 

|| 
2 Sämtliche Änderungen an dem Grimm’schen Originaltext durch beispielsweise kursiv mar-
kierte Einschaltungen des Herausgebers und durch eckige Klammern markierte Streichungen 
werden hier nicht berücksichtigt, um Verständnisschwierigkeiten zu vermeiden. 



156 | Leonie Klein 

  

Kind aufwirft (vgl. ebd.: 13). Die „Angst, verlassen zu werden und die Liebe 
eines hochwertigen Objekts einzubüßen“ gehört für Dettmering (1984: 160) zu 
einer der grundlegenden Varianten von Märchenängsten, die sich bei seiner 
Analyse der Grimm-Werke ergeben haben. So wird hier zwar die eigene Mutter 
nicht zur Feindin, jedoch wird das Allein-Gelassen-Werden und Ausgeliefert-
sein Schneewittchens durch den Tod der guten Mutter zusätzlich betont, wäh-
rend der Vater wiederum passiv bleibt und keine Unterstützung bietet. 

Die Disney-Variante geht auf die Mutter Schneewittchens nicht ein, ihr Tod 
bleibt unerwähnt und ihre vormalige Anwesenheit wird bloß dadurch impli-
ziert, dass Schneewittchen als Stieftochter der Königin bezeichnet wird. Tat-
sächlich kommt das Wort Mutter in keiner Form in der Geschichte vor: Auch die 
Königin trägt niemals den Titel einer Stiefmutter. Die Disney-Version scheint die 
für die Handlung einstmals so wichtige Rolle der Mutterschaft herunterzuspie-
len (vgl. Whitley 2012: 19), um sie erst gar nicht mit der Gegenspielerin Schnee-
wittchens in Verbindung zu bringen. Im gleichen Zuge werden somit auch die 
menschlichen Züge der Königin selbst heruntergespielt – die Geschichte be-
ginnt mit einer bereits als grausam und über Schneewittchen dominierend etab-
lierten Feindfigur, sie setzt sie geradezu voraus (vgl. ebd.). Somit bleibt aber 
auch viel der beängstigenden Wirkung aus, welche die Grimm-Versionen her-
vorrufen, beispielsweise durch die Andeutung, dass sich die eigene Mutter zur 
Feindin entwickeln kann bzw. dass auf die dauerhafte Fürsorge seitens der 
guten Mutter nicht immer Verlass ist. Disneys Abwendung von solch destrukti-
ven Familientendenzen zeigt sich weiterhin, indem sich die mangelnde väterli-
che Unterstützung Schneewittchens durch dessen Tod erklärt. So wird zwar 
auch hier der Verlust eines Elternteils ausgesprochen, allerdings zum Zwecke 
der Aufwertung der Familiensituation: Dass die Königin Schneewittchen erst 
nach dem Tode des Vaters zur Magd degradiert, impliziert die schützenden 
Qualitäten, die ihr Vater vor seinem Tod gewiss hatte. 

2.2 Konfliktkonstruktion 

Für Märchen ist es typisch, dass es gleich zu Beginn zu einer unmittelbar er-
fassbaren Konfliktsituation kommt, die häufig angstauslösende Situationen der 
Kindheit widerspiegelt und anzeigt, dass hier „elementar menschliche […] Be-
ziehungskonflikt[e] zwischen Kindern und Eltern ausgespielt“ werden (vgl. 
Scherf 1990: 170). Der Konflikt in diesem Märchen ergibt sich zunächst haupt-
sächlich aus den Charaktereigenschaften der Königin. 

In den Grimm-Versionen wird an ausführlicher Beschreibung der Königin 
gespart, sie ist, wie oben gezeigt, neben ihrer Schönheit, „stolz“ bzw. „stolz und 



 Die Darstellung und Funktion von Angst im Märchen Schneewittchen | 157 

  

übermütig“ und mehr gibt es über sie zunächst nicht zu sagen. So ist auch ihr 
eigentliches Verhältnis zu Schneewittchen unklar, wobei zu Beginn von keiner-
lei Aversionen gesprochen wird – zumal der sehnliche Wunsch einer Tochter in 
der ältesten Variante sogar für besondere Zuneigung sprechen könnte. In der 
Disney-Version hingegen wird, wie angesprochen, die außerordentliche Boshaf-
tigkeit der Königin gleich zu Beginn festgelegt: 

[…] da regierte eine schöne, aber grausame Königin. Diese Königin verstand sich auf die 
Kunst der Hexerei. Sie missbrauchte ihre Macht jedoch, um mithilfe von Angst und Schre-
cken über ihre Untertanen zu herrschen. Die Königin war sehr stolz auf sich und ihre Zau-
berkräfte. Doch noch viel stolzer war sie auf ihr schönes Aussehen. (Disney 2018: 10) 

Bevor überhaupt Stolz zur Sprache kommt, werden der Disney-Königin bereits 
Grausamkeit, Hexerei, Machtmissbrauch und Schreckensherrschaft unterstellt. 
Sie wird so durchaus unmittelbar zu einer angsteinflößenden Figur aufgebaut 
und sogar mit Hexenkunst und Teufelswerk in Verbindung gebracht. Diese 
ausführliche Beschreibung dient hauptsächlich der „Polarisation“, also der 
Kennzeichnung einer Person durch den schroffen Gegensatz zu einer anderen 
Person – die Königin tritt hier als Extrem auf, welches dem Bereich des Bösen 
zugeordnet ist und so im starken Kontrast zum Schneewittchen steht, das für 
den Bereich des Guten eintritt (vgl. Maier 1987: 78). Auch bei den Brüdern 
Grimm findet eine solche Polarisation statt. Diese ist allerdings in der Charakte-
risierung beider Personen wesentlich einfacher gehalten und lässt zumindest 
etwas Raum für eine Entwicklung der Figuren, was letztendlich für die Rezipie-
renden mehr Spannung, Angstpotential und außerdem die Möglichkeit einer 
lehrreichen Erfahrung mit sich bringt. 

Der eigentliche Fehler der Königin, aus welchem sich das Konfliktpotential 
letztlich ergibt, zeigt sich in ihrem Umgang mit dem Spiegel: „Der Spiegel der 
Königin ist ein Instrument, welches sie allwissend macht“ (Strehlow 1985: 121). 
Somit ist er Ausdruck ihrer Macht, gleichzeitig spiegelt er aber auch ihre größte 
Verletzlichkeit und Angst wider: 

Sie hatte auch einen Spiegel, vor den trat sie alle Morgen und fragte: „Spieglein, Spieglein 
an der Wand, wer ist die Schönste im ganzen Land?“ da sprach der Spiegel allzeit: „Ihr, 
Frau Königin, seyd die Schönste Frau im Land.“ Und da wußte sie gewiß, daß niemand 
schöner auf der Welt war. (Rölleke 1986: 245) 

[…] und konnte es nicht leiden, wenn sie von jemandem anderen an Schönheit übertroffen 
wurde. Sie hatte einen wunderbaren Spiegel: Wenn sie davor trat, sich in ihm betrachtete 
und dabei sprach: „Spieglein, Spieglein an der Wand, wer ist die Schönste im ganzen 
Land?“ so antwortete der Spiegel: „Frau Königin, Ihr seid die Schönste im Land.“ Dann 
war sie zufrieden, denn sie wusste, dass der Spiegel die Wahrheit sagte. (Grimm 2000: 235) 



158 | Leonie Klein 

  

Die Königin lächelte niemals – außer wenn ihr magischer Spiegel ihr die ersehnte Antwort 
auf diese Frage gab: „Spieglein, Spieglein an der Wand, wer ist die Schönste im ganzen 
Land?“ Während die Königin dann in den Spiegel schaute und ihr Gesicht nach Spuren des 
Verfalls absuchte, verwandelte ihr Spiegelbild sich in ein grässliches Ungeheuer. Es war 
das Abbild des verdorbenen Herzens der Königin. Der Spiegel gab stets die gleiche Antwort: 
„Frau Königin, Ihr seid die Schönste im Land.“ Für einen kurzen Moment entspannte sich 
darauf das Gesicht der Königin und sie lächelte. (Disney 2018: 10,12) 

Die größte Angst der Königin, die sie immer aufs Neue konfrontiert, indem sie 
vor den Spiegel tritt, ist es, in ihrer Schönheit übertroffen zu werden, gewisser-
maßen zu altern. Dieses Altern bzw. der Tod als Grenze unserer Existenz stellt 
hier wiederum eine fundamentale menschliche Angst dar (vgl. Bettelheim 1977: 
13). Die Angst zeichnet sich in allen drei Versionen besonders dadurch aus, dass 
es für die Königin keine Ruhe und Zufriedenheit gibt, sofern sie nicht die Ge-
wissheit hat, die Schönste in ihrem Lande zu sein. Außerordentlich beängsti-
gend für die Königin muss sich dementsprechend der Moment der Ungewissheit 
darstellen, bevor der Spiegel ihr die Wahrheit enthüllt. Das abermalige Vor-den-
Spiegel-Treten stellt somit, besonders in den Grimm-Versionen, eine abermalige 
Konfrontation der Angst und, wie sich zeigen wird, eine abermalige Steigerung 
dieser Angst der Königin dar. 

Die Disney-Version unterscheidet sich hier deutlich von den Grimm-
Fassungen dahingehend, dass sie den Rezipierenden sich die Verdorbenheit der 
Königin ganz bildlich als grässliches Ungeheuer vorstellen lässt. Diese Verdor-
benheit ist in dieser Fassung vorangestellt und bereits verbunden mit allerlei zu 
verachtenden Eigenschaften der Königin, unter welchen der Stolz auf ihre 
Schönheit und die Angst vor deren Verfall nur weitere Komponenten darstellen. 
Auch der Hass auf Schneewittchen scheint schon seit jeher vorhanden gewesen 
zu sein, da sie das Mädchen unmittelbar nach dem Tode ihres Vaters zur 
Dienstmagd machte, ohne dass dafür ein Grund angegeben wäre. Dennoch ist 
der konfliktauslösende Moment auch in der Disney-Version dadurch begründet, 
dass die Schönheit der Königin durch Schneewittchens Schönheit übertroffen 
wird: 

Eines Tages an einem schönen Frühlingsmorgen jedoch sagte der Zauberspiegel zum Ent-
setzen der Königin etwas anderes: „Frau Königin, Ihr seid die Schönste hier, aber Schnee-
wittchen ist tausendmal schöner als Ihr.“ Die Königin erbleichte, als ihr der Spiegel ihre 
Stieftochter zeigte. (Disney 2018: 12–13) 

Die Angst der Königin wird hier ganz direkt deutlich, indem sie die Nachricht 
des Spiegels mit „Entsetzen“ aufnimmt, aber zu ihrer Versprachlichung wird 
auch indirekter auf den Bereich körperlicher Reaktionen zurückgegriffen – sie 
„erbleichte“: 



 Die Darstellung und Funktion von Angst im Märchen Schneewittchen | 159 

  

Wir können unsere Emotionen, seelischen Regungen und psychischen Reaktionen nur 
dann konzeptualisieren und über sie reden, wenn wir sie aus der „unsichtbaren“ und so-
mit unfaßbaren Welt des Geistes in die „sichtbare“ und somit objektivierbare Welt der 
physischen Reaktionen herüberholen. Dort, wo es gilt, uns über die Regungen der Seele 
klar zu werden und sie zu artikulieren, greifen wir besonders oft auf Reaktionen des Kör-
pers zurück. (Dobrovol’skij 1995: 318). 

Dobrovol’skij (1995: 321) zielt in seinem Aufsatz darauf ab, Idiome der „reinen 
Angst“ von solchen abzugrenzen, die neben der Angst auch auf andere starke 
Emotionen zutreffen können. Dementsprechend schließt er das Erblassen als 
symptomatischen Ausdruck für Angst aus (vgl. ebd.: 321). Für die Analyse der 
Schneewittchen-Versionen trifft es aber durchaus zu, dass die grundsätzliche 
Angst der Königin vor dem körperlichen Verfall an andere Emotionen wie Neid, 
Hochmut, Eifersucht und Hass gekoppelt ist. Diese elementare Angst könnte 
zumindest bei den Grimm-Versionen als geradezu ausschlaggebend für das 
Entstehen anderer starker Emotionen betrachtet werden: 

Wie die Königin den Spiegel so sprechen hörte, ward sie blaß vor Neid, und von Stund an 
haßte sie das Sneewittchen, und wenn sie es ansah, und gedacht, daß durch seine Schuld 
sie nicht mehr die schönste auf der Welt sey, kehrte sich ihr das Herz herum. Da ließ ihr der 
Neid keine Ruhe […]. (Rölleke 1986: 247) 

Da erschrak die Königin und wurde gelb und grün vor Neid3. Von dieser Stunde an kehrte 
sich ihr das Herz im Leibe herum, wenn sie Schneewittchen erblickte, so sehr hasste sie das 
Mädchen. Und Neid und Hochmut wuchsen wie ein Unkraut in ihrem Herzen immer höher 
und ließen ihr Tag und Nacht keine Ruhe mehr. (Grimm 2000: 236) 

Schneewittchen ist die Schuldige daran, dass sich die größte Angst der Königin 
erfüllt und der Spiegel ihr nicht mehr die ersehnte, angsterlösende Antwort gibt. 
Hierin zeigt sich der zentrale Konflikt des Märchens. Von diesem Moment an 
empfindet die Königin Neid und Hass, so stark, dass sich ihr das Herz im Leibe 
umkehrt – eine weitere körperliche Reaktion auf das Geschehene. Viel mehr 
noch als bei der Disney-Version, wo die Angst vor dem Verlust ihrer Schönheit 
zwar ebenso vorhanden und für den Verlauf der Handlung bedeutend ist, aber 
anderen verwerflichen Eigenschaften wie Grausamkeit und Machtgier nebenge-
ordnet zu sein scheint, wird besonders in der 1850er Fassung der Grimms ge-
zeigt, wie viele der charakterlichen Übel der Königin geradezu aus dieser Angst 
entspringen. Bei der Disney-Version zeigt sich von Anfang an das „Abbild des 

|| 
3 Gelb und grün vor Neid werden lässt sich hier durchaus weniger gut mit gleichzeitiger 
Angstempfindung verbinden, dafür ist aber auf die Angst der Königin ausdrücklicher verwie-
sen, indem sie „erschrak“. 



160 | Leonie Klein 

  

verdorbenen Herzens“ (Disney 2018: 12) im Spiegel, bei den Grimms wachsen 
„Neid und Hochmut […] wie ein Unkraut in ihrem Herzen“ (Grimm 2000: 236) 
erst nachdem sich die größte Befürchtung der Königin erfüllt. 

Die Angst wird in den Grimm’schen Fassungen als Charakterschwäche prä-
sentiert, die das Herz der Königin anfällig macht für Sünden wie Hochmut, Neid 
und Zorn. Dies lässt sich möglicherweise vergleichen mit einigen Feststellun-
gen, die Gerok-Reiter in ihrer Untersuchung mittelhochdeutscher Heldenepik 
machte. Sie ermittelte, dass Angstdarstellung in diesen Dichtungen unter ande-
rem dazu diente, Figuren effektvoll voneinander als Gut und Böse abzugrenzen 
(also als Polarisationsmittel), indem die Angst auf mangelndes Gottvertrauen 
und Weltverfallenheit hindeutete und den Bösen somit als gottlos kennzeichne-
te (vgl. Gerok-Reiter 2007: 133). So wird auch die böse Königin in den 
Grimm’schen Versionen als „gottlos“ bezeichnet (Rölleke 1986: 259, Grimm 
2000: 255) und ihr Schicksal als abschreckendes Beispiel eines Charakters dar-
gelegt, der sich im Verlaufe des Märchens aufgrund der ihm innewohnenden 
Ängste selbst zu Grunde richtet. Ihr gegenübergestellt wird das gute Schnee-
wittchen, deren Ängste, wie sich herausstellen wird, nicht in ihrem Charakter 
selbst angelegt sind, sondern sich vielmehr situativ äußern. 

2.3 Der Mordanschlag durch den Jäger 

Der Konflikt aller drei Versionen spitzt sich dahingehend zu, dass die Königin 
den Entschluss fasst, Schneewittchen vom Jäger in den Wald führen und er-
morden zu lassen. Dies führt zur ersten Angstsituation, der Schneewittchen 
innerhalb des Märchens ausgesetzt ist und die Rezipierenden gewissermaßen 
mit ihm auszustehen haben. Hier wiederum findet sich ein weiterer Unterschied 
der Disney-Version zu den Grimm-Fassungen. Während die Informationen über 
das Schneewittchen bei den Grimms zunächst darauf reduziert bleiben, dass es 
mit sieben Jahren viel schöner wurde als die Königin selbst, erhält das Disney-
Schneewittchen, wie auch die Disney-Königin, eine detailreichere Beschrei-
bung: 

Dabei war es schwer vorstellbar, dass irgendwer Schneewittchen etwas Böses wollen 
könnte. Die Prinzessin war nicht nur wunderschön, sondern auch sanftmütig und freund-
lich. Sie kümmerte sich liebevoll um ihre einzigen Freunde, die Vögel, und verrichtete ihre 
schwere Arbeit jeden Tag mit einem Lächeln auf den Lippen, ohne sich jemals zu beklagen. 
(Disney 2018: 14) 

Die Abgrenzung von der Königin wird hier stärker betrieben als bei den Grimms: 
Der Grausamkeit und Schreckensherrschaft der niemals lächelnden Königin 



 Die Darstellung und Funktion von Angst im Märchen Schneewittchen | 161 

  

wird die liebevolle Sanftmut des ewig lächelnd-freundlichen Schneewittchens 
gegenübergestellt. Somit scheinen die Figuren über die für Märchen übliche 
einfache Charakterzeichnung hinaus in Stereotypen eines „zerstörerischen 
Dämons“ und eines „unschuldigen Engels“ (vgl. Disney 2018: 23, „wie ein En-
gel“) transformiert worden zu sein (vgl. Whitley 2012: 24). Gerade die Idealisie-
rung Schneewittchens führt aber zu einem unterschiedlichen Angstempfinden 
für sowohl die Figur als auch die Rezipierenden: 

[…] „führ das Sneewittchen hinaus in den Wald an einen weiten abgelegenen Ort, da stichs 
todt, und zum Wahrzeichen bring mir seine Lunge und Leber mit, die will ich mit Salz ko-
chen und essen.“ […] wie er aber den Hirschfänger gezogen hatte und eben zustechen 
wollte, da fing es an zu weinen, und bat so sehr, er mögt ihm sein Leben lassen, es wollt 
nimmermehr zurückkommen, sondern in dem Wald fortlaufen. (Rölleke 1986: 247) 

„Bring das Kind hinaus in den Wald, ich wills nicht mehr vor meinen Augen sehen. Du 
sollst es Töten und mir Lunge und Leber als Beweis mitbringen.“ Als er den Hirschfänger 
zog und damit Schneewittchens unschuldiges Herz durchbohren wollte, fing es an zu wei-
nen und sagte: „Ach, lieber Jäger, lass mir mein Leben: ich will in den wilden Wald laufen 
und nie wieder nach Hause kommen.“ (Grimm 2000: 236) 

Die Königin aber befahl ihrem Jäger Schneewittchen in den Wald zu bringen und dort zu 
töten. Das Mädchen folgte dem Jägersmann still, bis es am Wegesrand ein kleines Vöglein 
bemerkte, das aus dem Nest gefallen war. Schneewittchen kniete sich hin, um es aufzuhe-
ben und zu trösten. In dem Moment fiel ein Schatten über sie. Als Schneewittchen sich um-
sah, stand hinter ihr der Jäger mit erhobenem Dolch – bereit den Auftrag der Königin aus-
zuführen. Schneewittchen schaute dem Jäger in die Augen. (Disney 2018: 15–16) 

Die Gesamtsituation stellt sich hier als höchst angsteinflößend dar: Besonders 
die 1812er Version betont die Abgelegenheit des Waldes und damit die aus-
drückliche Bedrohlichkeit der Situation. Auch wird in den Grimm-Versionen das 
beängstigende Anliegen der Königin zum Ausdruck gebracht, sich Schneewitt-
chens Organe, möglicherweise als Symbol für ihre Schönheit und Anziehungs-
kraft, einverleiben zu wollen (vgl. Bettelheim 1977: 196). Zum Höhepunkt der 
Angstdarstellung und dem Moment, in dem die Rezipierenden am deutlichsten 
dazu aufgefordert sind, mit Schneewittchen mit zu leiden und zu fürchten, 
kommt es, als dieses weinend um ihr Leben bitten muss. Hier nun stellt sich die 
1850er Variante dramatischer dar, indem der Erzähler zugunsten der Figur in 
den Hintergrund rückt und Schneewittchen ihre Gefühle durch direkte Rede 
aussprechen lässt, wodurch ihm die Rezipierenden automatisch näherkommen 
(vgl. Kaiste 2005: 23). 

Die Disney-Version grenzt sich eindeutig vom Grimm-Märchen ab: Zuerst 
wird Schneewittchens Idealisierung weiter vorangetrieben, indem sie halt 
macht, um einem Tier zu helfen – in diesem Moment wird ebenfalls Bedrohung 



162 | Leonie Klein 

  

deutlich, indem der Schatten des Jägers über sie fällt. Dieser signalisiert auf-
grund seiner Dunkelheit nicht bloß an sich schon Gefahr, sondern zeigt den 
Rezipierenden zudem das Größenverhältnis zwischen dem Jäger (groß, mächtig, 
bedrohlich) und Schneewittchen (klein, hilflos, schutzlos). Dann jedoch, anstatt 
die menschliche Reaktion zu zeigen, die sich in den Grimm-Versionen findet 
und den Rezipierenden ein Hineinversetzen in die Figur erlaubt, blickt das Dis-
ney-Schneewittchen im Angesicht des Todes dem Jäger bloß in die Augen. Diese 
eher unglaubwürdige Reaktion impliziert weniger unmittelbare Angst seitens 
Schneewittchens, womöglich aufgrund eines inneren Vertrauens auf ihre Un-
schuld und Reinheit, was wiederum weniger angstauslösend auf die Rezipie-
renden wirkt – er muss nicht um sie fürchten. Die Situation löst sich folgender-
maßen auf: 

Den Jäger erbarmte es, weil es so schön war und gedachte: die wilden Thiere werden es 
doch bald gefressen haben, ich bin froh, daß ich es nicht zu tödten brauche, und weil ge-
rade ein junger Frischling gelaufen kam, stach er den nieder, nahm Lunge und Leber her-
aus und brachte sie als Wahrzeichen der Königin mit, die nahm sie kochte sie mit Salz und 
aß sie auf, und meinte sie hätte Sneewittchens Lunge und Leber gegessen. (Rölleke 1986: 
247) 

Und weil es so schön war, hatte der Jäger Mitleid und sagte: „So lauf hin du armes Kind“ – 
„die wilden Tiere werden dich bald gefressen haben“, dachte er, und doch war es ihm, als 
wäre ein Stein von seinem Herzen gewälzt, weil er es nicht zu töten brauchte. Und als gera-
de ein junger Frischling daher gesprungen kam, stach er ihn ab, nahm Lunge und Leber 
heraus, und brachte sie als Wahrzeichen der Königin mit. Der Koch mußte sie in Salz ko-
chen, und das boshafte Weib aß sie auf und meinte sie hätte Schneewittchens Lunge und 
Leber gegessen. (Grimm 2000: 236) 

Und als er sah, wie gut und unschuldig das Mädchen war, brachte er es nicht übers Herz, 
ihm etwas anzutun. Er ließ seine Waffe fallen und senkte den Kopf. „Vergib mir“, sagte er. 
„Die Königin hat mir befohlen, dich zu töten, doch ich kann es nicht. Lauf fort und komm 
niemals zurück!“ (Disney 2018: 16) 

In beiden Grimm-Versionen erbarmt sich der Jäger aufgrund der Schönheit 
Schneewittchens, jedoch mit der Einschränkung, dass seine Aufgabe im gefähr-
lichen Wald von den wilden Tieren erfüllt werden wird – dies deutet bereits die 
folgende Angstsituation an, die Schneewittchen zu meistern hat. In der Version 
von 1850 gibt es zusätzlich einen Verweis auf die Angst des Jägers vor dem ver-
werflichen Mord an dem unschuldigen Mädchen: Als er das Kind gehen lässt, 
befreit er sich zugleich von einer steingleichen Schwere, die zuvor auf seinem 
Herzen lastete. Kövecses (1990: 70-79) beschreibt Angst als eine Emotion, die 
sich durch eine Reihe von physiologischen Effekten und Verhaltensauffälligkei-
ten charakterisieren lässt und zu deren Beschreibung auf zahlreiche metaphori-



 Die Darstellung und Funktion von Angst im Märchen Schneewittchen | 163 

  

sche Wendungen zurückgegriffen werden kann. Demzufolge wird hier die Angst 
des Jägers durch eine „FEAR (DANGER) IS A BURDEN“ Metapher ausgedrückt, 
welche Angst als eine unangenehme Last dargestellt, deren Wegfall eine erheb-
liche Erleichterung mit sich bringt (vgl. ebd. 77f.). Fiehler (2011: 26) hingegen 
spricht in diesem Zusammenhang von „Konzeptualisierungen, die die Dimensi-
on Höhe/Tiefe benutzen, wobei positiv bewertete Entitäten hoch und negativ 
bewertete tief sind“ – das positive Gefühl, Schneewittchen zu verschonen, äu-
ßert sich demnach als Gewichtsverlust, welcher durch den vom Herzen fallen-
den Stein ausgedrückt wird. 

In der Disney-Version erbarmt sich der Jäger hingegen, weil er erkennt, wie 
„gut und unschuldig“ Schneewittchen ist, ja er wird regelrecht demütig und 
bittet sie um Verzeihung. Weder ist vorher von dem Verzehr von Organen die 
Rede, noch von der Frischlingsleber und -lunge als Ersatzmahl für die Königin, 
noch werden wilde und gefräßige Waldtiere erwähnt – die Angstdarstellung ist 
im Vergleich zu den Grimm-Fassungen deutlich reduziert. 

2.4 Flucht in den Wald 

Sneewittchen aber war in dem großen Wald mutterseelig allein, so daß ihm recht Angst 
ward und fing an zu laufen und zu laufen über die spitzen Steine, und durch die Dornen den 
ganzen Tag […]. (Rölleke 1986: 247) 

Nun war das arme Kind in dem großen Wald mutterseelenallein und ihm wurde so Angst, 
dass es alle Blätter an den Bäumen ansah und nicht wusste, wie es sich helfen sollte. Da fing 
es an zu laufen und lief über die spitzen Steine und durch die Dornen […]. Es lief, solange 
die Füße konnten, bis es bald Abend werden wollte. (Grimm 2000: 237) 

Die Prinzessin lief tief in dem Wald hinein. Als die Nacht anbrach, schienen die Bäume 
nach ihr greifen zu wollen und Schneewittchen fürchtete sich. Sie stolperte über eine Wurzel 
zu Boden und begann bitterlich zu weinen. Wohin nur sollte sie gehen? (Disney 2018: 17) 

Die Flucht in den Wald ist aus vielerlei Gründen sowohl für die Märchenfigur, 
als auch in der Vorstellungswelt der Rezipierenden höchst bedrohlich:  

Am deutlichsten wohl spricht das Märchen von seelischer Not, wenn sein Held verlassen 
und ausgestoßen in der Welt steht, wenn er sich seiner Schwäche inne wird in der Begeg-
nung mit einer ihn bedrohenden Welt. Die Gefahr schaut in solchen Situationen aus der 
Welt auf ihn und erregt in […] [ihm] das Gefühl der Furcht vor einer Übermacht. (Gerstl 
1964: 74) 

Das Verlassen-Werden und Ausgestoßen-Sein in fremder Umgebung stellt wie-
derum eine elementare Angst des Menschen dar, denn es beinhaltet nicht bloß 



164 | Leonie Klein 

  

die Hilflosigkeit angesichts der lauernden Gefahren, sondern, wie Gerok-Reiter 
feststellt, ebenfalls den Verlust des sozialen Integrationsrahmens: Durch das 
Einbüßen des vertrauten Sozialisationsgefüges ist man – zumindest in der mit-
telalterlichen Welt und auch der Welt des Märchens –  den Unwägbarkeiten der 
Natur schutzlos ausgeliefert (vgl. Gerok-Reiter 2007: 141). Somit sind sowohl die 
Angst des Schneewittchens als auch tatsächliche Befürchtungen für das 
Schneewittchen seitens der Rezipierenden hier höchst nachvollziehbar.  

Betrachtet man die beiden Grimm Versionen im Vergleich, so sind beide 
nach dem Muster „Verlassen-Werden – Realisieren des Alleinseins – Angst – 
Flucht“ aufgebaut, jedoch unterscheidet sich der Angstzustand Schneewitt-
chens dahingehend, dass er „verschiedenen Stufen literarischer Bewußtheit 
entspricht“ (Dettmering 1984: 159). Während in der älteren Fassung Schnee-
wittchen lediglich Angst bekommt und anfängt zu laufen, ist die Beschreibung 
in der späteren Fassung komplexer und reflektierter, da Schneewittchen in ihrer 
Angst beginnt ihre Umwelt als sonderbar, entfremdet und fragmentiert wahrzu-
nehmen, indem sie alle Blätter an den Bäumen einzeln betrachtet (vgl. ebd.). 
Die Angst kann außerdem mit einem Verlust der Kontrolle über das eigene Ver-
halten zusammenfallen (vgl. Dobrovol’skij 1995: 334, 337), welches sich bei 
Schneewittchen in einer Flucht ungeachtet der sie verletzenden Natur und in 
der 1850er Version bis hin zur völligen körperlichen Erschöpfung (bis sie die 
Füße nicht mehr tragen) äußert. 

Auch in der Disney-Version bekommt es Schneewittchen erstmals mit der 
Angst zu tun und sie verliert sich nicht bloß im Wald, sondern auch in ihrer 
eigenen subjektiven Einbildungskraft (vgl. Whitley 2012: 21), indem sie die 
Bäume nach ihr greifen sieht und die Natur somit personifiziert und in ein ge-
fährliches Wesen transformiert wahrnimmt. Ihre Flucht findet hier außerdem, 
im Gegensatz zu den Grimms, bei Nacht statt, womit hier eine gruseligere Atmo-
sphäre generiert wird. 

2.5 Erster und zweiter Mordanschlag durch die Königin 

Nach ihrer angsterfüllten Flucht durch den Wald findet Schneewittchen letzt-
endlich in allen Versionen die schutzspendende Waldhütte der Zwerge. Auch 
hier sei jedoch ein Unterschied in der Darstellung Schneewittchens angemerkt: 
Während sie in den Grimm-Fassungen nach der anstrengenden Reise durch den 
Wald zunächst darauf bedacht ist, ihre körperlichen Bedürfnisse zu befriedigen 
und deshalb aus jedem Becherchen trinkt, von jedem Tellerchen isst und 
schließlich vor dem Schlafengehen jedes Bettchen einmal ausprobiert, verhält 
sich dies in der Disney-Version ganz anders. Schneewittchen klopft hier brav 



 Die Darstellung und Funktion von Angst im Märchen Schneewittchen | 165 

  

und bittet um Einlass, findet beim Eintreten ein heilloses Chaos vor und reinigt 
und putzt das gesamte Haus, bevor sie sich schließlich schlafen legt. 

Dies zu erwähnen ist von Bedeutung, da wiederum die Idealisierung des 
Disney-Schneewittchens hin zu einer Vorbild-Rolle hervorsticht – trotz ihrer 
kindlichen Erscheinung besitzt sie bereits die Charaktereigenschaften und Fä-
higkeiten einer idealen erwachsenen Hausfrau (vgl. Whitley 2012: 32) und muss 
deshalb auch in keiner Weise belehrt und erzogen werden. Dementsprechend 
fehlen in der Disney-Version zwei der drei ursprünglichen Mordversuche der 
Königin, die bei den Grimms eine zentrale pädagogische Funktion einnehmen. 
Und somit fehlt auch die sich immer steigernde Angst der Königin aufgrund 
abermalig scheiternder Anschläge und die immer größere Angst der Rezipieren-
den um das Schicksal Schneewittchens, da die Mordversuche der Königin sich 
durch die zunehmende Heimtücke auszeichnen. 

In den Grimm-Versionen erlauben die Zwerge Schneewittchen zu bleiben, 
wenn diese für sie die alltäglichen Hausarbeiten verrichtet. Sich diese Welt der 
Arbeit zu eigen zu machen, stellt hier einen zentralen Bestandteil des Heran-
wachsens und der Entwicklung Schneewittchens dar (vgl. Bettelheim 1977: 198). 
Zudem warnen die Zwerge Schneewittchen vor ihrer Mutter/Stiefmutter: 

Abends kommen wir nach Haus, da muß das Essen fertig seyn, am Tage aber sind wir im 
Bergwerk und graben Gold, da bist du allein; hüt dich nur vor der Königin und laß nie-
mand herein. (Rölleke 1986: 251) 

Den Tag über war das Mädchen allein; darum warnten es die guten Zwerge und sprachen: 
„Hüte dich vor deiner Stiefmutter, die wird bald wissen, dass du hier bist; lass ja niemand 
herein.“ (Grimm 2000: 243) 

Das Märchen folgt nun einer leicht erkennbaren Strukturformel, nämlich dem 
Verbot der Zwerge, jemanden einzulassen/dem Gebot zur Vorsicht – der Über-
tretung durch Schneewittchen – und der darauffolgenden Rettung bzw. Strafe: 
Erzählungen dieser Art lehren, dass die Missachtung der Normen der Bezugs-
personen und der Gesellschaft aufgrund von Trieben wie Neugier, Ungehorsam 
und kindlicher Lust schlimme Folgen haben können und haben somit u. a. 
norm- und regelstiftende Funktion (vgl. Kaiste 2005: 26, 53–55). Es soll also 
durch die Erzeugung von Angst vor ähnlichen Strafen, wie sie der Märchenheld 
erleidet, zum Gehorsam erzogen werden (vgl. ebd. 15). In der Disney-Version 
würden ein solches Ungehorsam, die Möglichkeit der Verführung durch das 
Böse oder kindliche Charakterfehler, die zur Missachtung von Geboten führen, 
sich in den idealisierten Charakter Schneewittchens nicht einfügen, weshalb es 
dort auch nicht zu einer solchen Belehrung kommt. 



166 | Leonie Klein 

  

Die Königin in beiden Grimm-Versionen glaubt nun Schneewittchens Leber 
und Lunge verspeist zu haben und tritt in der Erwartung vor den Spiegel, wieder 
die Allerschönste im Lande zu sein. Da sich ihre Erwartung nicht bewahrheitet 
und sie den Betrug ihres Jägers feststellen muss, wird sie jedoch umso mehr 
„erschreckt“ (Rölleke 1986: 251, Grimm 2000: 244). Unfähig dazu, Ruhe zu fin-
den, solange sie der Spiegel nicht zur Schönsten erklärt, verkleidet sich die 
Königin und konfrontiert Schneewittchen selbst: 

Sneewittchen guckte aus dem Fenster: „was habt ihr denn?“ – „Schnürriemen, liebes 
Kind […] willst du den haben?“ – Ei ja, sprach Sneewittchen, und dachte die gute alte Frau 
kann ich wohl hereinlassen, die meints redlich; riegelte also die Thüre auf […] Schneewitt-
chen stellte sich vor sie, da nahm sie den Schnürriemen und schnürte und schnürte es so 
fest, daß ihm der Athem verging, und es für todt hinfiel. Darnach war sie zufrieden und 
ging fort. (Rölleke 1986: 251–252) 

Schneewittchen guckte zum Fenster hinaus und rief: „Guten Tag, liebe Frau, was habt ihr 
zu verkaufen?“ […] „Schnürriemen von allen Farben“ […] Die ehrliche Frau kann ich hinein-
lassen, dachte Schneewittchen, riegelte die Tür auf und kaufte sich den hübschen Schnür-
riemen.[…] Schneewittchen hatte kein Arg, stellte sich vor sie hin und ließ sich mit dem 
neuen Schnürriemen schnüren. Aber die Alte schnürte geschwind und schnürte so fest, 
dass dem Schneewittchen der Atem wegblieb, und es wie tot hinfiel. „Nun bist du die 
Schönste gewesen“, sagte die Alte und eilte hinaus. (Grimm 2000: 245) 

Was sich als besonders beängstigend darstellt, ist die Fähigkeit der Königin, 
sich – und damit das Böse selbst – bis zur Unkenntlichkeit zu verschleiern, so 
dass Schneewittchen sie für „redlich“/„ehrlich“ hält, obgleich sie das genaue 
Gegenteil darstellt. Das Böse übt hier durchaus eine Art von Faszination auf 
Schneewittchen aus (vgl. Bettelheim 1977: 14), weshalb sie das Verbot übertritt 
und gewissermaßen das Böse zur Türe hineinlässt. Schneewittchen wird nicht 
als perfekter Charakter präsentiert, sie ist nicht bloß aufgrund ihrer Schönheit 
und Unschuld in Gefahr, sondern auch aufgrund ihrer Gutgläubigkeit und Ver-
führbarkeit – dies hat beinahe ihren Tod zur Folge, was auf die Rezipierenden 
eine äußerst abschreckende Wirkung haben sollte. Doch die Zwerge eilen ihr 
noch rechtzeitig zur Hilfe und sprechen daraufhin ein zweites Verbot aus.4 

Als die Königin nun abermals vor den Spiegel tritt und dieser ihr wiederum 
die Lebendigkeit und Schönheit Schneewittchens verkündet, steigert sich ihre 
Angst erneut: 

|| 
4 Auch die Zwerge erschrecken sich und haben Angst um Schneewittchen, da sie sie leblos am 
Boden liegend finden, dies gehört jedoch eher zum Nebengeschehen und soll hier nicht im 
Detail aufgeführt werden. 



 Die Darstellung und Funktion von Angst im Märchen Schneewittchen | 167 

  

Sie erschrack, daß das Blut ihr all zum Herzen lief, da sie sah, daß Sneewittchen wieder le-
bendig geworden war. (Rölleke 1986: 253) 

Als sie das hörte, lief ihr alles Blut zum Herzen, so sehr erschrak sie, denn sie wusste, dass 
Schneewittchen wieder lebendig geworden war. (Grimm 2000: 247) 

Wiederum zeigt sich hier eine körperliche Reaktion in Verbindung mit der 
Herzmetaphorik, die sich durch das Märchen zu ziehen scheint – auf eine etwas 
ungewöhnliche Art wird vermutlich beschrieben, wie das Blut der Königin in 
Folge des Schrecks in Wallung gerät, also ein erhöhter Puls und Blutdruck aus-
gelöst wird. Dies reiht sich wiederum in Kövecses Feststellungen ein, der die 
Beschleunigung der Herzfrequenz („INCREASE IN HEART RATE“) als einen 
durch Angst ausgelösten physiologischen Effekt unter seinen Metonymien der 
Angst aufführt (vgl. Kövecses 1990: 70). Zu der elementaren Angst vor dem Al-
tern scheint zudem nun eine weitere Angst zu stoßen: die Angst vor der schein-
baren Unüberwindbarkeit des immer wieder auferstehenden Schneewittchens. 

Für die zweite Konfrontation mit Schneewittchen muss die Königin also ein 
größeres Maß an Macht aufwenden, als zuvor. In der Version von 1850 stellt sie 
einen giftigen Kamm mit Hilfe von „Hexenkünsten“ (Grimm 2000: 247) her. Was 
also in der Disney-Variante von vorne herein vorausgesetzt wurde – die Hexen-
kraft der Königin – wird hier, zumindest in der späteren Grimm-Version, erst im 
Verlaufe der Handlung aufgedeckt und bringt so eine Spannungssteigerung mit 
sich, da die Rezipierenden nicht wissen, welche verborgenen Fähigkeiten die 
Königin außerdem noch besitzen mag. 

Bei der zweiten Konfrontation öffnet Schneewittchen nun der verkleideten 
Königin nicht sofort die Tür, sondern erklärt in beiden Versionen, dass sie nie-
manden hineinlassen darf. Die Königin hält jedoch den vergifteten Kamm in die 
Höhe: 

[…] da zog sie den Kamm hervor, und als Sneewittchen den blinken sah und es auch je-
mand ganz fremdes war, so machte es doch auf […] kaum aber stack der Kamm dem 
Sneewittchen in den Haaren, da fiel es nieder und war todt. „Nun wirst du liegen blei-
ben,“ sagte die Königin, und ihr Herz war ihr leicht geworden5, und sie ging heim. (Rölleke 
1986: 253) 

Da gefiel er dem Kind so gut, dass es sich betören ließ und die Tür öffnete. […] Das arme 
Schneewittchen dachte an nichts Böses und ließ die Alte gewähren: aber kaum hatte sie 
den Kamm in die Haare gesteckt, als das Gift darin wirkte und das Mädchen ohne Besin-

|| 
5 Hier findet sich die gleiche Reaktion, wie sie der Jäger erlebt, als er das Schneewittchen 
gehen lässt: Das Freiwerden von Angst stellt sich als Freiwerden von einer Last dar, die das 
Herz beschwert hatte. 



168 | Leonie Klein 

  

nung niederfiel. „Du Ausbund von Schönheit“, sagte das boshafte Weib, „jetzt ists um 
dich geschehen“, und ging fort. (Grimm 2000: 248) 

Schneewittchen kann sich der magischen Anziehungskraft des Kammes nicht 
erwehren, er „blinkt“ und „betört“ sie und diese Verführungskraft des Bösen 
führt sie wiederum dazu, das Gebot der Zwerge zu brechen und dies mit harter 
Strafe zu bezahlen. Auf diese Weise wird immer deutlicher, dass nicht bloß 
davor gewarnt werden soll, elterliche Normen zu missachten, sondern auch 
davor, sich aufgrund von Gutgläubigkeit oder materiellen Wünschen und Sehn-
süchten der Verführung des Bösen selbst hinzugeben. Dennoch macht vielleicht 
gerade diese Unfähigkeit, der Versuchung zu widerstehen, das Schneewittchen 
umso menschlicher und sympathischer (vgl. Bettelheim 1977: 198) und erlaubt 
es den Rezipierenden so, aufgrund der nachhaltigen Identifikation mit ihr, eine 
größere Lehre aus der Märchenhandlung zu ziehen. Die Zwerge erreichen 
Schneewittchen jedenfalls abermals zur rechten Zeit und sprechen schließlich 
ein drittes und letztes Verbot aus. 

2.6 Dritter Mordanschlag durch die Königin 

Wieder tritt die Königin vor den Spiegel und wieder bewahrheiten sich ihre 
Ängste: 

Wie das die Königin wieder hörte, zitterte und bebte sie vor Zorn: „so soll das Sneewittchen 
noch sterben, und wenn es mein Leben kostet!“ Dann ging sie in ihre heimlichste Stube, 
und niemand durfte vor sie kommen, und da machte sie einen giftigen, giftigen Apfel, äu-
ßerlich war er schön und rothbäckig, und jeder der ihn sah, bekam Lust dazu. (Rölleke 
1986: 255) 

Als sie den Spiegel so reden hörte, zitterte und bebte sie vor Zorn. „Schneewittchen soll 
sterben“, rief sie, „und wenn es mein eigenes Leben kostet.“ Darauf ging sie in eine ganz 
verborgene, einsame Kammer, wo niemand hinkam, und machte da einen giftigen Apfel. 
Äußerlich sah er schön aus, weiß mit roten Backen, dass jeder, der ihn erblickte, Lust da-
nach bekam; aber wer ein Stückchen davon aß, der musste sterben. (Grimm 2000: 249) 

Auch hier zeigt sich eine körperliche Reaktion der Königin, die man in diesem 
Zusammenhang wohl wieder als Ausdruck von Angst verbunden mit einer an-
deren starken Emotion, diesmal mit heftigem Zorn, interpretieren kann. Dobro-
vol’skij (1995: 328f., 320) ordnet seine Angst-Idiome vier imaginär-konzep-
tuellen Bereichen zu: Angst als Kälte, unangenehme Empfindung im analen 
Bereich, körperliche Schwäche und als feindliches Wesen: Das „zittern und 
beben“ der Königin, wenn es auch dem Zorn zugeordnet wird, kann hier mit der 



 Die Darstellung und Funktion von Angst im Märchen Schneewittchen | 169 

  

konzeptuellen Metapher „ANGST ALS KÄLTE“ verbunden werden, wenn man 
davon ausgeht, dass die elementare Angst der Königin vor dem Altern – und 
nun auch vor Schneewittchen selbst – ausschlaggebend für ihre anderen star-
ken Emotionen ist. Auch Kövecses führt „zittern“ unter seinen Angst-
Metonymien auf, und zwar im Bereich „PHYSICAL AGITATION“ (Kövecses 1990: 
70). 

Dass die Königin für ihren letzten Mordanschlag nun all ihre Macht auf-
wendet zeigt sich daran, dass sie in beiden Grimm-Fassungen ihre heimlichste 
Kammer aufsucht, zu der nur sie selbst Zugang hat. Es wird impliziert, dass der 
giftige Apfel aus einem solch geheimen und damit bedrohlichen Vorgang ent-
steht, dass keine Menschenseele davon wissen darf. In der Version von 1850 
wird zudem das scheinbar unvermeidliche Ende angedeutet: Wenn Schneewitt-
chen ein Stück von dem Apfel probiert, muss sie sterben. Durch die drei aufei-
nanderfolgenden Mordanschläge in den Grimm-Fassungen wird somit dreierlei 
erreicht: 1. Die sich steigernde Angst der Königin wird demonstriert, indem 
diese immer aufs Neue den Spiegel konfrontieren muss, 2. Ihre gesteigerte 
Angst führt zu der Verstärkung anderer Emotionen (beispielsweise Zorn) und in 
der Folge zu verstärktem Machtaufwand, um Schneewittchen endlich zu ver-
nichten, 3. Dies führt zu einer Spannungssteigerung für die Rezipierenden und 
gleichzeitig einem verstärkten Mitfühlen und -fürchten mit Schneewittchen, da 
er bei jeder neuen Konfrontation die Entwicklung der Königin zu einer noch 
bösartigeren Kontrahentin beobachten muss. 

Der dritte Anschlag der Grimm’schen Königin ist nun der erste Anschlag der 
Disney-Fassung: 

„Das ist unmöglich!“, schrie die Königin. „Schneewittchen ist tot!“ […] Wutentbrannt 
schloss die Königin sich daraufhin in ihren Gemächern ein und braute einen Zaubertrank 
aus Schlangengift, fauligem Wasser und schierer Böswilligkeit. Dieses Gebräu schluckte 
die Königin hinunter und verwandelte sich auf der Stelle in eine hässliche alte Hexe. Dann 
griff sie nach einem schönen, roten Apfel und tauchte ihn in einen Topf voll Gift. „Ein Biss 
von diesem Apfel und Schneewittchens Augen schließen sich für immer.“ Sie kicherte böse. 
„Dann bin ich endlich wieder die Schönste im ganzen Land!“ (Disney 2018: 28) 

Der wichtigste Unterschied zu den Grimm-Fassungen, neben der bereits er-
wähnten mangelnden Angst- und Spannungssteigerung, ist die Verwandlung 
der Königin in eine Hexe: Bereits die Umwandlung der ursprünglichen Mutter 
im Grimm-Märchen von 1812 zur bösen Stiefmutter in der 1850er Version zeigt 
einen Prozess an, der darauf ausgerichtet ist, die Königin unnatürlicher und 
unmenschlicher zu machen (vgl. Whitley 2012: 23). Dies kulminiert in der Dis-
ney-Variante darin, dass die Königin durch ihre Transformation tatsächlich 
nicht mehr menschlich zu sein scheint und fortan bis zum Ende des Märchens 



170 | Leonie Klein 

  

hauptsächlich den Titel Hexe trägt. Die Vorstellung der Hexe hat auf die Rezi-
pierenden durchaus eine angsteinflößende Wirkung: 

Angst und Schrecken gegenüber Hexen und ihrer magisch-archaischen Bösartigkeit und 
Machtfülle sind im Märchen immer wieder zentrales Thema […] [besonders,] weil sie Bil-
der und Namen für eigentlich namenlose Ängste und kaum artikulierbare, lebensge-
schichtlich frühe Wünsche von Leser und Zuhörer bereitstellen. (Trescher 1985: 55). 

Ein weiterer auffälliger Aspekt ist die später noch häufiger auftretende Verwen-
dung eines Euphemismus, also die verhüllende Beschreibung des Todes, der als 
tabuisierter Sachverhalt gilt: „Schneewittchens Augen schließen sich für im-
mer“ (Disney 2018: 28) dient als Umschreibung ihres sich andeutenden Todes 
(vgl. Nübling 2017: 156). 

Als in den Grimm-Versionen nun die verkleidete Königin erneut vor 
Schneewittchen tritt, weigert sich diese zunächst vehement, die Frau einzulas-
sen, indem sie auf das Verbot der Zwerge verweist. Doch die Königin ist auf 
Angst und Skepsis vorbereitet und weiß einen noch bösartigeren Weg der Ver-
führung, als zuvor: 

„Ihr mögt Euch wohl fürchten, da ich will den Apfel entzwei schneiden und die Hälfte es-
sen, da den schönen rothen Backen sollt ihr haben;“ der Apfel aber war so künstlich ge-
macht, daß nur die rote Hälfte vergiftet war. Da sah Sneewittchen, daß die Bäuerin selber 
davon aß, und sein Gelüst darnach ward immer größer […] kaum aber hatte es einen Bissen 
im Mund, so viel es todt zur Erde. (Rölleke 1986: 255) 

„Fürchtest du dich vor Gift?“ sprach die Alte, „siehst du, da schneide ich den Apfel in zwei 
Teile; die rote Hälfte iss du, die weiße will ich essen.“ Der Apfel war aber so künstlich ge-
macht, dass die rote Hälfte allein vergiftet war. Schneewittchen gelüstete es nach dem 
schönen Apfel […]. Kaum aber hatte es einen Bissen davon im Mund, so fiel es tot zur Erde 
nieder. (Grimm 2000: 250) 

Die Königin spricht die mögliche Angst Schneewittchens direkt an und macht 
das Angebot, den Apfel zu teilen – so gelingt es ihr, das Mädchen erneut auf 
eine kunst- und trickreiche Art zu verführen: Es wird aufs Neue vor der Macht, 
Hinterhältigkeit und Tücke des Bösen, aber auch vor der Hingabe an bedrohli-
che Sünden gewarnt. Besonders beängstigend für die Rezipierenden ist zudem, 
dass nicht wie bisher der bloß scheinbare Tod Schneewittchens sprachlich in 
Form von irrealen Vergleichssätzen angedeutet wird (z. B. „und es für todt hin-
fiel“ (Rölleke 1986: 252), „und es wie tot hinfiel“ (Grimm 2000: 245)) sondern sie 
nun tatsächlich tot zur Erde niederfällt, ihr Tod somit besiegelt zu sein scheint. 

In der Disney-Variante trifft Schneewittchen zum ersten Mal auf die Köni-
gin: 



 Die Darstellung und Funktion von Angst im Märchen Schneewittchen | 171 

  

„Guten Morgen, schönes Kind“, rief die Frau. „Wie ich sehe, arbeitest du fleißig. Möchtest 
du dich nicht einen Moment ausruhen und einen meiner Äpfel kosten? Mein Korb ist so-
wieso zu schwer für mich.“ Schneewittchens gefiederte Freunde aber erkannten die Köni-
gin. Sie pickten nach ihr und schlugen die Flügel in ihr Gesicht, um sie zu verjagen. 
Schneewittchen hatte jedoch Mitleid mit der alten Frau und ließ sie herein. Die alte Frau 
reichte ihr einen schönen, roten Apfel und Schneewittchen biss herzhaft hinein. In dem 
Moment aber, indem ihre Lippen den vergifteten Apfel berührten, wich alles Leben aus ihr. 
(Disney 2018: 30–31) 

Weder wurde es Schneewittchen zuvor von den Zwergen verboten, jemanden 
einzulassen, weshalb sie auch kein Verbot übertritt, noch wird sie durch das 
Böse dazu verleitet. Vielmehr lässt Schneewittchen die Königin aus Mitleid in 
die Stube ein. Die finale Konfrontation wird in der Disney-Variante nicht lang-
sam aufgebaut, sondern findet unmittelbar statt, was den Rezipierenden wenig 
Raum gibt, sich in Schneewittchen hineinzuversetzen und mit ihr mitzufühlen. 
So wird auch die Möglichkeit einer immer bedrohlicheren Entwicklung der Kö-
nigin umgangen. Zudem wird auch hier das Euphemismus wich alles Leben aus 
ihr verwendet, um den Tod des Mädchens nicht direkt aussprechen zu müssen 
und das Angstpotential zu mindern. 

2.7 Auflösung 

Für die Rezipierenden kommt es nun in den Grimm-Versionen zum Höhepunkt 
der Angst um Schneewittchen und zur verzweifeltsten Situation des Märchens, 
was vor allen Dingen durch die Reaktion der Zwerge vermittelt wird: 

„Spieglein, Spieglein an der Wand: wer ist die schönste Frau in dem ganzen Land?“ Da 
antwortete er: „Ihr, Frau Königin, seyd die Schönste Frau im Land!“ „Nun hab ich Ruhe“ 
sprach sie, „da ich wieder die Schönste im Lande bin, und Sneewittchen wird diesmal 
wohl todt bleiben.“ […] da lag das liebe Sneewittchen auf dem Boden und war todt. Sie 
schnürten es auf und sahen, ob sie nichts giftiges in seinen Haaren fänden, es half aber alles 
nichts, sie konnten es nicht wieder lebendig machen. (Rölleke 1986: 257) 

Da betrachtete es die Königin mit grausigen Blicken und lachte überlaut, und sprach „weiß 
wie Schnee, rot wie Blut, schwarz wie Ebenholz! Diesmal können dich die Zwerge nicht 
wieder erwecken.“ […] fanden Schneewittchen auf der Erde liegen, und es ging kein Atem 
mehr aus seinem Mund, und es war tot. Sie hoben es auf, suchten ob sie etwas Giftiges fän-
den, schnürten es auf, kämmten ihm die Haare, wuschen es mit Wasser und Wein, aber es 
half alles nichts; das liebe Kind war tot und blieb tot. (Grimm 2000: 251) 

Der Spiegel, dessen wahrheitssprechende Funktion im Märchen bereits etabliert 
wurde, bestätigt auf diese Weise das Schicksal Schneewittchens und raubt den 
Rezipierenden so vorübergehend die Hoffnung auf ein erneutes Wiederaufleben 



172 | Leonie Klein 

  

des Kindes. Untermalt wird diese beängstigende Situation, vor allem in der 
späteren Fassung, durch die grausige Reaktion der auf dem Höhepunkt ihrer 
Boshaftigkeit sich befindenden Königin. Schließlich kehren die Zwerge zurück 
und suchen vergeblich und immer verzweifelter nach der Ursache der vermeint-
lichen Ohnmacht Schneewittchens, doch sie können Schneewittchen nicht 
noch einmal retten – sie „war tot und blieb tot“ (Grimm 2000: 251). Die Disney-
Version kommt an diesem Punkt bereits zur Auflösung, also zum Ende des 
Handlungsstrangs der Königin – wie sich herausstellen wird aus mehreren 
Gründen: 

Darauf stieß die alte Hexe ein teuflisches Lachen aus, das weit durch den Wald zu hören 
war […]. Ein Gewitter braute sich über ihnen zusammen und bald regnete es in Strömen. 
Die Hexe aber sah die Zwerge kommen und flüchtete so schnell sie konnte durch das Un-
wetter vor ihnen. Blitz und Donner tobten, als die Zwerge mit den Waldtieren die Verfol-
gung aufnahmen. Die alte Hexe rannte geschwind und kletterte schließlich eine Felswand 
hinauf. „Ich zermalme euch“, schrie sie den Zwergen zu und versuchte einen großen Fels-
brocken auf sie hinunterzustoßen. In dem Moment aber schlug der Blitz ein – und traf die 
böse Königin. Darauf fiel sie von der Klippe in einen dunklen Abgrund und ward nie mehr 
gesehen. Doch zurück in ihrem Häuschen konnten die Zwerge nichts mehr für Schnee-
wittchen tun. Ihre schöne Prinzessin war von ihnen gegangen6. (Disney 2018: 31-34) 

Die Königin, oder vielmehr Hexe, kehrt hier nicht zu ihrem Spiegel zurück, son-
dern begibt sich auf die Flucht vor den Zwergen und Waldtieren – es entsteht 
eine bedrohliche Situation, indem die Naturgewalten ins Spiel gebracht werden. 
Es scheint, als würde sich die böse Tat der Königin und das Unglück Schnee-
wittchens in den Wetterverhältnissen – in Blitz, Donner, Sturm und Regen – 
wiederspiegeln: Solche katastrophenähnlichen Naturzustände gehören eben-
falls seit jeher zu den elementaren Ängsten der Menschen, da sie diesen zumeist 
schutzlos ausgeliefert sind (vgl. Dinzelbacher 1993: 327). Die Flucht der Königin 
vor ihren Verfolgern scheint Angst ihrerseits zu implizieren, möglicherweise 
Strafangst wegen ihres vorangegangenen grausamen Verbrechens (vgl. Dettme-
ring 1984: 161) – doch ihre letzte Handlung, der Versuch die Zwerge mit einem 
Felsbrocken zu zerschmettern, drückt vielleicht weniger Angst aus, als dass sie 
einem Machtbeweis darstellen soll. In diesem Moment, unmittelbar bevor sie 
eine weitere böse Tat vollbringen kann, trifft sie unvermittelt ein Blitz – die 
Natur scheint sie für ihre Boshaftigkeit zu strafen. 

|| 
6 Hier findet sich ein weiterer Euphemismus auf Seiten Disneys, ganz anders als bei den 
Grimm-Versionen, in welchen die finale Bezeichnung „sie war tot und blieb tot“ gerade Be-
standteil der Dramatik war. 



 Die Darstellung und Funktion von Angst im Märchen Schneewittchen | 173 

  

Die Königin wurde jedoch in der Disney-Variante in eine Hexe verwandelt 
und im Kopf der Rezipierenden auch als eine solche verankert, weshalb sie 
diesem letztendlich weitgehend unmenschlich erscheint und er die Strafe somit 
nicht als furchtbar empfinden muss. Außerdem erübrigt sich so die Hinrichtung 
der Stiefmutter von Menschenhand: Zum einen erlaubt diese Auflösung also die 
Bestrafung des Bösen – wenn der Tod der Königin auch unausgesprochen 
bleibt – ohne dass bei dieser Strafe die Billigung Schneewittchens im Stillen 
angenommen werden müsste, da sich dies mit ihrer idealisierten Darstellung 
durch die Disney-Version nicht verträgt. Zum anderen muss es so nicht zu der 
Erwähnung einer so grausamen Strafe kommen, wie sie in den Grimm-
Fassungen stattfindet: 

[…] ward die Hochzeit bestellt, und Sneewittchens gottlose Mutter, auch eingeladen […] 
„Frau Königin, Ihr seyd die Schönste hier, aber die junge Königin ist noch tausendmal 
schöner als Ihr!“ Als sie das hörte, erschrack sie, und es war ihr so Angst, so Angst, daß sie 
es nicht sagen konnte. Doch trieb sie der Neid, daß sie auf der Hochzeit die junge Königin 
sehen wollte, und wie sie ankam, sah sie daß es Sneewittchen war; da waren eiserne Pan-
toffeln im Feuer glühend gemacht, die mußte sie anziehen und darin tanzen, und ihre Füße 
wurden jämmerlich verbrannt, und sie durfte nicht aufhören, bis sie sich zu todt getanzt hat-
te. (Rölleke 1986: 259) 

Zu dem Fest wurde aber auch Schneewittchens gottlose Stiefmutter eingeladen. […]  „Frau 
Königin, ihr seid die schönste hier, aber die junge Königin ist tausendmal schöner als ihr.“ 
Da stieß das böse Weib einen Fluch aus, und es wurde ihr so Angst, so Angst, dass sie nicht 
wusste, was tun. Sie wollte zuerst gar nicht auf die Hochzeit kommen, doch ließ es ihr kei-
ne Ruhe, sie mußte fort und die junge Königin sehen. Und wie sie hineintrat, erkannte sie 
Schneewittchen, und vor Angst und Schrecken stand sie da und konnte sich nicht regen. 
Aber es waren schon eiserne Pantoffeln über Kohlenfeuer gestellt und wurden mit Zangen 
hineingetragen und vor sie hingestellt. Da musste sie in die rot glühenden Schuhe treten und 
so lange tanzen, bis sie tot zur Erde fiel. (Grimm: 255) 

Am Ende der Märchen-Versionen der Gebrüder Grimm, in der letzten Auseinan-
dersetzung der beiden Kontrahentinnen, kommt es auch zum Höhepunkt der 
Angst der Königin. Bis hierhin fand eine stetige Steigerung ihrer Angst statt, 
doch schien sie letztendlich die Oberhand gewonnen und Schneewittchen ver-
nichtet zu haben. Gerade der trügerische Glaube an den Tod der Gegnerin lässt 
ihr Entsetzen umso größer werden, als sich die Königin abermals getäuscht 
sieht. Die Erfahrungen der vorangegangenen Mordanschläge müssen in ihr die 
böse Ahnung erwecken, dass es sich bei der jungen Königin um Schneewittchen 
selbst handelt. In beiden Versionen wird das Ausmaß ihrer Verängstigung zu-
erst durch die Wiederholung und „es wurde ihr so Angst, so Angst“ betont; in 
der älteren Version ist die Königin dann unfähig dazu, zu sprechen („INABILITY 

TO SPEAK“) und in der späteren Version ist sie außerstande zu denken („INABI-



174 | Leonie Klein 

  

LITY TO THINK“) – beides wiederum metonymische Angstbereiche nach Kö-
vecses (vgl. Kövecses 1990: 71). 

Dennoch kann sie in dieser Angst, wie sich herausgestellt hat, niemals Ru-
he finden und obgleich es wahrscheinlich ist, dass sie dort Schneewittchen 
vorfindet und bestraft wird, treibt ihre Ruhelosigkeit sie schließlich zur Hoch-
zeit. Die 1812er Version verzichtet auf weitere Angstdarstellung und widmet sich 
umgehend der Strafe, aber die spätere Fassung schildert auch hier die Angstre-
aktion der Königin beim Anblick Schneewittchens: „Und wie sie hineintrat, 
erkannte sie Schneewittchen, und vor Angst und Schrecken stand sie da und 
konnte sich nicht regen“ – die Königin ist also aufgrund ihrer Angst unfähig 
dazu, sich zu bewegen („INABILITY TO MOVE,“ vgl. Kövecses 1990: 71). Dies 
rührt wohl daher, dass sie sich wiederum in ihrer Schönheit übertroffen sieht, 
und zwar abermals durch ihre Nemesis, das scheinbar unsterbliche, unüber-
windbare Schneewittchen. Zudem befürchtet sie womöglich, dass sie nun eine 
ihren Schandtaten gemäße Strafe zu erwarten hat. 

Die brutale Strafe für die Königin ist ein Beispiel für die Grausamkeitsdar-
stellung in Märchen, die von seinen Gegnern so häufig kritisiert wurde. Diese 
dient aber dem Bedürfnis, unmissverständliche Verhältnisse aufzuzeigen und 
klare Schlusspunkte zu setzen: Es soll am Ende des Märchens keine Spur von 
Zweifel zurückbleiben, dass Gerechtigkeit und Reinheit triumphieren (vgl. Maier 
1987: 78–79). Zudem wurde von den Märchenverfechtern betont, dass sich das 
Märchen bei der Beschreibung der Strafen niemals im Detail verliert, keine 
Wunden beschreibt, kein Blut fließen lässt und die Abrechnung mit dem Böse-
wicht letztendlich hauptsächlich abschreckend wirkt, da sich zeigt, dass sich 
dessen Verbrechen nicht auszahlen (vgl. ebd. 79, Bettelheim 1977: 14). Dennoch 
ist das Tanzen in glühenden Schuhen eine für die Rezipierenden unzweifelhaft 
angst-einflößende Vorstellung, weshalb in der späteren Version möglicherweise 
auf den Zusatz „und ihre Füße wurden jämmerlich verbrannt“ (Rölleke 1986: 
269) bewusst verzichtet wurde. 

Die Grimm’schen Varianten von Schneewittchen zeichnen sich durch zwei-
erlei Lehren aus, die es aus dem Märchen zu ziehen gilt: Zum einen wurde das 
zu-Grunde-gehen eines Menschen an den aus seinen Ängsten erwachsenden 
Sünden und einer sich daraus ergebenden Entwicklung zur absoluten Boshaf-
tigkeit demonstriert. Gerade die grausame Strafe, die dieser Mensch am Ende 
des Märchens zu erleiden hat, sorgt für eine abschreckende Wirkung und warnt 
die Rezipierenden davor, einen ähnlichen Weg einzuschlagen. Beachtlich ist, 
dass die Grausamkeit der Mutter/Stiefmutter wohl die angsteinflößendste Wir-
kung auf die Rezipierenden hat, die Figur der Königin im Märchen aber auch 
selbst die meiste Angst aussteht, da Angst grundsätzlich in ihrem Charakter 



 Die Darstellung und Funktion von Angst im Märchen Schneewittchen | 175 

  

angelegt ist. Sprachlich wird diese Angst der Königin überwiegend durch eine 
Beschreibung ihrer physischen Reaktionen vermittelt – ihr Erbleichen, der er-
höhte Pulsschlag und ihre Unfähigkeit zur Sprache oder gar Bewegung stehen 
stellvertretend für die Furcht, die die Figur auszustehen hat. Durch einen sol-
chen Rückgriff auf den Bereich körperlicher Reaktionen wird zugleich auf die 
Erfahrungswelt der Rezipierenden verwiesen und diesen ein Einfühlen in die 
angsteinflößenden Situationen ermöglicht. Zum anderen wird durch die Struk-
tur Verbot – Überschreiten des Verbots – Strafe auf die Wichtigkeit der Einhal-
tung elterlicher und gesellschaftlicher Normen verwiesen und dies anhand der 
beängstigenden Konfrontationen zwischen der Königin und Schneewittchen 
dargestellt. Trotz eines klaren Gut-Böse Verhältnisses besitzt auch Schneewitt-
chen kleinere Charakterfehler wie Gutgläubigkeit und Verführbarkeit, die es 
den Rezipierenden erlauben, aus dem Geschehenen zu lernen, wodurch das 
Märchen wiederum seine pädagogisch-didaktische Funktion realisieren kann – 
für diese Funktion scheint das Einbringen von Angst und Schrecken in das Mär-
chen unvermeidbar zu sein (vgl. Kaiste 2005: 47, 185). Schneewittchens un-
schuldiger Charakter führt jedoch nicht zu dauerhaften Ängsten, wie sie an-
hand der Königin veranschaulicht werden. Ihre Ängste zeigen sich eher situativ 
in den vielfältigen Angstsituationen, mit welchen sie im Verlauf der Geschichte 
konfrontiert wird und die sich durch typische Angstmotive wie dem bedrohli-
chen Wald, wilden Tieren oder dem Verlassen-Werden auszeichnen. In diese 
situativen Ängste können sich die Rezipierenden besonders gut hineinverset-
zen, da es sich um elementar menschliche Ängste handelt. 

In der Disney-Version bleibt eine pädagogische Funktion weitgehend aus, 
indem die Königin sich nicht erst aufgrund von Ängsten und dem Verfall an 
Sünden zur Boshaftigkeit entwickelt, sondern sie als beinahe unmenschliches 
Feindbild von vorne herein etabliert ist. Dies dient dazu, den reinen, unschuldi-
gen Charakter Schneewittchens als unfehlbar/idealisiert hervorzuheben. Auch 
sie erlebt situative Angst, allerdings in gemäßigter Form, vor allem wegen des 
gänzlichen Ausbleibens von Verführbarkeit oder Ungehorsam. Abgesehen da-
von, dass die Königin grausam genannt wird, wird auf Grausamkeitsdarstellun-
gen wie das Verspeisen von Organen oder zu Tode tanzen weitestgehend ver-
zichtet und zahlreiche potentiell angsteinflößende Szenen werden durch 
Euphemismen heruntergespielt. Letztendlich wird so in der Disney-Version 
weitaus weniger Angst ausgelöst, als im ursprünglichen Märchen der Gebrüder 
Grimm. 



176 | Leonie Klein 

  

3 Fazit 

In diesem Beitrag wurden sowohl die sprachliche Konstruktion der Emotion 
Angst, als auch der mögliche pädagogische Nutzen einer solchen Angstdarstel-
lung in verschiedenen Versionen des Märchens Schneewittchen untersucht. 
Dabei zeigt sich, dass die Textgattung des Märchens sich hervorragend für die 
Analyse einer solch grundlegenden Emotion eignet, da uns das Märchen ein 
„Welterleben“ präsentiert, welches wesentlich durch unsere Ängste mitgeprägt 
wird. Anhand eines Märchentextes lassen sich somit einerseits die Ängste der 
Figuren analysieren, diese spiegeln andererseits aber auch unsere eigenen 
Ängste als Rezipierende wider und lassen uns somit Rückschlüsse auf univer-
selle Angstmotive ziehen. Auch im Märchen werden zur Verbalisierung der 
Emotion Angst Erlebens- und Emotionsbegriffe, Idiome und metaphorische 
Wendungen herangezogen. In „Schneewittchen“ spielt hier wiederum der Be-
reich der körperlichen Reaktionen eine herausragende Rolle – im Mittelpunkt 
steht dabei oft die Herzmetaphorik. So ist beispielsweise davon die Rede, dass 
sich ein Herz im Leibe herumkehrt, ein Stein vom Herzen gewälzt wird oder alles 
Blut zum Herzen fließt. Während Dobrovol’skij sich gesondert auf die Idiome der 
‚reinen‘ Angst und die zu deren Konzeptualisierung notwendigen Symptome 
und Begleiterscheinungen bezieht, hat es sich für meinen Beitrag und beson-
ders für die Charakterisierung der Gegenspielerin Schneewittchens als geradezu 
essentiell ergeben, eine Mischung aus Angst und weiteren starken Emotionen in 
die Betrachtungen mit einzubeziehen, wobei ich davon ausgehe, dass die Angst 
als Ausgangs- und Basisemotion oftmals weitere ‚Folgeemotionen‘ wie Zorn und 
Neid nach sich ziehen kann. Für meinen Beitrag konnte diesbezüglich häufiger 
die durch Kövecses postulierte Unterscheidung zwischen metonymischen und 
metaphorischen Bereichen der Angst herangezogen werden, welche Dobro-
vol’skij allerdings aufgrund ihrer wenig konsequenten Differenzierbarkeit kriti-
siert (Dobrovol’skij 1995: 327f.). Die Herzmetaphorik erlaubt es auch, die größ-
ten Unterschiede in der Darstellung der Mutter/Stiefmutter/bösen Königin 
herauszuarbeiten: In der Disney-Version ist die Angst der Königin weiteren 
Übeln wie Grausamkeit und Machtgier nebengeordnet – die Kontrahentin hat 
von Anfang an ein verdorbenes Herz. Die charakterlichen Übel der Mut-
ter/Stiefmutter bei den Grimms entspringen hingegen geradezu aus ihrer Angst, 
welche bewirkt, dass Neid und Hochmut wie Unkraut aus ihrem Herzen wachsen. 
Hierzu machte schon Gerok-Reiter ähnliche Entdeckungen in ihrer Untersu-
chung mittelhochdeutscher Epik: Die Angst der dem Bereich des Bösen zuge-
ordneten Charaktere verweist auf deren mangelndes Gottvertrauen und ihre 
Weltverfallenheit und macht sie anfällig für weitere sündhafte Charakterschwä-



 Die Darstellung und Funktion von Angst im Märchen Schneewittchen | 177 

  

chen (Gerok-Reiter 2007: 133). Während die modernere Disney-Version an Grau-
samkeiten spart oder auf Euphemismen zurückgreift, um beängstigende Sach-
verhalte zu beschönigen, ist deren Wirkung auf die Rezipierenden deshalb nicht 
unbedingt ‚kindgerechter.‘ Der Fokus auf die Idealisierung Schneewittchens 
verbaut einen lehrreichen, pädagogischen Effekt, indem weder Schneewittchen, 
noch der Königin Raum für eine Entwicklung gelassen wird. Stattdessen wird 
eine zu krasse Schwarz-Weiß-Zeichnung präsentiert, die selbst eine Identifika-
tion mit der ‚guten Seite‘ nur schwerlich zulässt. Die Angstdarstellung in den 
Grimm-Versionen hingegen hat einen warnenden und zu belehrenden Effekt 
und zeigt Schneewittchen – obwohl eine deutliche Polarisation stattfindet – 
nicht als unfehlbaren Charakter. So können die Rezipierenden sowohl aus den 
Fehlern der Gegenspielerin, als auch aus Schneewittchens Fehlern lernen, 
wenn es zu einer Konfrontation seiner eigenen Lebensängste kommt. 

Literatur 
Bähr, Andreas (2013): Furcht und Furchtlosigkeit. Göttliche Gewalt und Selbstkonstitution im 17. 

Jahrhundert. Göttingen: V&R unipress.  
Becker, Maria (2016): Die Flüchtlingsdebatte in den Medien Deutschlands: eine korpus- und 

diskurslinguistische Untersuchung der Konzeptualisierung von Angst. Sprachreport 32, 
1–11. [https://ids-pub.bsz-bw.de/frontdoor/index/index/docId/4967]. 

Bettelheim, Bruno (1977): Kinder brauchen Märchen. Stuttgart: Deutsche Verlags-Anstalt. 
Braun, Martin (1985): Mythen in der Erziehung? – Vorschlag für eine Pädagogik der kleinen 

Wahrheiten. In: Christian Büttner (Hrsg.), Zauber, Magie und Rituale. Pädagogische Bot-
schaften in Märchen und Mythen, 81–100. München: Kösel. 

Crago, Hugh (2008): What Is a Fairy Tale? In: Andrea Schwenke Wyile & Teya Rosenberg (Hrsg.), 
Considering Children’s Literature. A Reader, 162–178. Ontario: Broadview Press. 

Dettmering, Peter (1984): Angst im Märchen. In: Paul Götze (Hrsg.), Leitsymptom Angst, 159–
165. Berlin u. a.: Springer. 

Dinzelbacher, Peter (1993): Ängste und Hoffnungen/Mittelalter. In: Peter Dinzelbacher (Hrsg.), 
Europäische Mentalitätsgeschichte. Hauptthemen in Einzeldarstellungen. 2. Auflage, 315–
345. Stuttgart: Alfred Kröner. 

Disney, Walt (2018): Das große goldene Buch der Prinzessinnen. Hamburg: Carlsen. 
Dobrovol‘skij, Dimitrij (1995): Schiss und Espenlaub: Idiome der Angst. Folia linguistica 29/34, 

317–346. 
Endres, Rolf (1987): Vorbemerkungen zu einer Untersuchung des Feldes der „Angst“-

Ausdrücke in Otfrieds Evangelienbuch. In: Rolf Bergmann u. a. (Hrsg.), Althochdeutsch 2, 
1000–1011. Heidelberg: Winter. 



178 | Leonie Klein 

  

Fiehler, Reinhard (2011): Wie kann man über Gefühle sprechen? Sprachliche Mittel zur Thema-
tisierung von Erleben und Emotionen. In: Lisanne Ebert, Carola Gruber, Benjamin Meisnit-
zer & Sabine Rettinger (Hrsg.), Emotionale Grenzgänge. Konzeptualisierungen von Liebe, 
Trauer und Angst in Sprache und Literatur, 17–33. Würzburg: Koenigshausen und 
Neumann. 

Gerok-Reiter, Annette (2007): Die Angst des Helden und die Angst des Hörers. Stationen einer 
Umbewertung in mittelhochdeutscher Epik. Das Mittelalter 12/1, 127–143 [Themenheft 
Angst und Schrecken im Mittelalter. Ursachen, Funktionen, Bewältigungsstrategien. Hrsg. 
von Annette Gerok-Reiter und Sabine Obermaier unter Mitarbeit von Claudia Lauer].  

Gerstl, Quirin (1964): Die Brüder Grimm als Erzieher. Pädagogische Analyse des Märchens. 
München: Ehrenwirth.  

Götze, Paul (Hrsg.) (1984): Leitsymptom Angst. Berlin u. a.: Springer. 
Grimm, Jacob & Wilhelm Grimm (2000): Die schönsten Märchen der Gebrüder Grimm. Olden-

burg: Lappan. 
Gutter, Agnes (1968): Märchen und Märe. Psychologische Deutung und Pädagogische Wer-

tung. Solothurn: Antonius.  
Horn, Katalin (1990): Lebenshilfe aus „uralter Weisheit“? Psychologische und populärpsycho-

logische Märchenrezeption unter ihrem therapeutischen Aspekt. In: Hans-Jörg Uther 
(Hrsg.), Märchen in unserer Zeit. Zu Erscheinungsforen eines populären Erzählgenres, 
159–169. München: Eugen Diederichs. 

Kaiste, Jaana (2005): Das eigensinnige Kind. Schrecken in pädagogischen Warnmärchen der 
Aufklärung und der Romantik. Akademische Abhandlung im Fach Germanistik zur Erlan-
gung des Grades eines Doktor philosophiae. Uppsala: Universität Uppsala, Digital Public-
ing Centre. 

Kövecses, Zoltán (1990): Emotion Concepts. New York u. a.: Springer. 
Maier, Karl Ernst (1987): Jugendliteratur. Formen Inhalte pädagogische Bedeutung. Bad Heil-

brunn: Julius Klinkhardt.  
Nübling, Damaris, Antje Dammel, Janet Duke & Renata Szczepaniak (2017): Historische 

Sprachwissenschaft des Deutschen. Eine Einführung in die Prinzipien des Sprachwandels. 
5. Auflage. Tübingen: Narr. 

Rölleke, Heinz (1986): Die Märchen der Brüder Grimm. München/Zürich: Artemis. 
Scherf, Walter (1990): Funktion und Bedeutung der Kindermärchen heute. Strukturanalytische 

Betrachtungen zur mündlichen und domestizierten Überlieferung. In: Hans-Jörg Uther 
(Hrsg.), Märchen in unserer Zeit. Zu Erscheinungsformen eines populären Erzählgenres, 
170–179. München: Eugen Diederichs. 

Strehlow, Rosita (1985): Die Bedeutung der Grimmschen Märchen für die Erziehung von Kin-
dern. Frankfurt a. M.: Haag und Herchen. 

Trescher, Hans Georg (1985): Magie und Empathie. In Christian Büttner (Hrsg.), Zauber, Magie 
und Rituale. Pädagogische Botschaften in Märchen und Mythen, 43–66. München: Kösel. 

Whitley, David (2012): The Idea of Nature in Disney Animation. From Snow White to Wall-E. 
Surrey: Ashgate Publishing Limited.  


