
Elena Stingl
„Prose engagée“ oder die Last der 
prosaischen Wirklichkeit: Bataille vs. Sartre

In einer beiläufigen Bemerkung äußert sich Georges Bataille 1946 zu einer der großen 
Streitfragen unter Pariser Schriftstellern nach Ende der Besatzung durch die National-
sozialisten, zu der ein Jahr zuvor von Jean-Paul Sartre angestoßenen Debatte um das 
Engagement der Literatur:

Non que je m’oppose en quelque façon au principe de la littérature engagée. Comment ne pas se 
réjouir aujourd’hui (même insidieusement) de la voir reprise par Jean-Paul Sartre? Il me semble 
néanmoins nécessaire ici de rappeler qu’il y a vingt ans Breton misa sur ce principe toute l’activité 
du surréalisme.1

Diese Sätze stehen unauffällig in der Fußnote zu einem kurzen Artikel, in dem es um 
den Realitätsbezug surrealistischer Kunst geht. Die Beiläufigkeit sollte nicht über den 
gezielten Einsatz der Bemerkung täuschen. Bataille opponiert hiermit gegen die „Hege-
monie“ Sartres,2 indem er sich nur en passant auf ihn bezieht. Aktiv in die Debatte ein-
bringen möchte er sich offenbar nicht, auch deshalb wird die Anspielung dem Haupt-
text untergeordnet. Dabei lehnt er die „littérature engagée“ nicht völlig ab, betont 
jedoch, dass es sich bei der Idee nicht um ein Novum handelt.3 Sartre greife auf etwas 
zurück, dem sich die Surrealisten um André Breton zwanzig Jahre zuvor bereits ver-
schrieben hätten.4 Bemerkenswerterweise zieht Bataille ausgerechnet mit dem ‚Chef-

1 Georges Bataille: À propos d’assoupissement, in: ders.: Œuvres complètes, Paris 1970–1988, Bd. 11, 
31–33, hier: 32. Im Folgenden werden Zitate aus dieser Edition abgekürzt als OC unter Angabe der 
Bandnummer sowie der Seitenangabe direkt im Text nachgewiesen: OC 11, 32.
2 Vgl. Joseph Jurt: Das intellektuelle Feld der Nachkriegszeit und die Hegemonie Sartres, in: ders.: 
Frankreichs engagierte Intellektuelle. Von Zola bis Bourdieu, Göttingen 2012, 171–196.
3 Den Begriff der „littérature engagée“ hat zwar Sartre in den Jahren nach dem zweiten Weltkrieg 
geprägt, die Idee einer Literatur, die sich aktiv in politische Prozesse einmischt, lässt sich für die fran-
zösische Literaturgeschichte jedoch bis ins 19. Jahrhundert zurückverfolgen, vgl. Benoît Denis: Litté-
rature et engagement. De Pascal à Sartre, Paris 2000. Speziell zum Antagonismus zwischen Bataille 
und Sartre siehe: ders.: Engagement littéraire et morale de la littérature, in: Emmanuel Bouju (Hrsg.): 
L’engagement littéraire, Rennes 2005, 31–42.
4 „Pour l’artiste d’avant-garde (le surréaliste par exemple), il y a en effet une homologie structurale 
entre sa position en littérature et celle du révolutionnaire en politique […]. L’avant-garde se perçoit 
donc comme ‚naturellement‘ révolutionnaire, sa volonté de rupture avec les formes antérieures […] 
participant de cette subversion généralisée qui prélude à la révolution.“ Denis: Littérature et enga-
gement (Anm. 3), 24. Von den ‚revolutionistischen‘ Ambitionen der Surrealisten zeugen neben den 
beiden Manifesten gerade auch die Zeitschriften La Révolution surréaliste (1924–1929), sowie Le Sur-
réalisme au service de la révolution (1930–1933). 

 Open Access. © 2021 Elena Stingl, publiziert von De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110729085-018 

  Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NoDerivatives 4.0 
International Lizenz. 

 
 



286   Elena Stingl

Surrealisten‘ gegen Sartre ins Feld: In den Zwischenkriegsjahren stehen sich Bataille 
und Breton, u. a. aufgrund ihrer gegensätzlichen Haltungen zum parteipolitischen 
Engagement von Schriftstellern, feindschaftlich gegenüber.5 Erhoffen sich die Sur-
realisten vom Schulterschluss avantgardistischer Kunst mit der Kommunistischen 
Partei einen vereinten revolutionären Kampf, so lehnt Bataille diese Form von Kolla-
boration als Indienstnahme der Kunst für doktrinäre Zwecke ab. Damit verkörpern die 
beiden keineswegs singuläre Positionen, sondern wichtige Aspekte der unter Pariser 
Schriftstellern während der Zwischenkriegsjahre weit verbreiteten Debatte über das 
Verhältnis von Literatur und Politik.6 Im Zusammenhang der Engagement-Debatte der 
Nachkriegsjahre ist Batailles Bemerkung aber auch und vor allem deshalb wichtig, 
weil sie trotz ihrer Unscheinbarkeit mitten in den Streit über die politische Funktion 
von Literatur führt.

Laut Sartre befindet sich Literatur nicht außerhalb oder jenseits der Gesellschaft, 
in der sie entsteht, sondern ist, seinem eigenen Vokabular nach, darin „situiert“.7 
Also müsse sie Rechenschaft darüber ablegen, warum und für wen sie verfasst werde. 
Die Literatur könne, so Denis Hollier über Sartres Maxime, die Welt, in der sie ent-
steht, nicht intakt lassen.8 Dagegen besteht für Bataille der Vorzug von Literatur in 
ihrer „Souveränität“,9 gesellschaftlichen Zwängen und Mechanismen widerstehen 

5 Bataille bewegt sich in den späten 1920er Jahren im Umkreis der Pariser Surrealisten. Nachdem 
einige Dissidenten dieser Gruppe zur Redaktion von Batailles Zeitschrift Documents (1929–1930) 
wechseln, wird dieser zur Zielscheibe heftiger Beschimpfungen im Second Manifeste du surréalisme 
du surréalisme (1929), worauf Bataille und seine Kollegen (u. a. Michel Leiris, Raymond Queneau, Ro-
bert Desnos) in Un Cadavre (1930) und in Form von nicht weniger bissigen Polemiken antworten (vgl. 
Batailles Beitrag „Le Lion chatré“ in: OC 1, 218 f.). Für einen antifaschistischen Kampfbund namens 
Contre-Attaque arbeiten Bataille und die Surrealisten um Breton 1935 kurzzeitig wieder zusammen, 
wobei es auch hier rasch zu einem erneuten und diesmal endgültigen Zerwürfnis kommt.
6 „Les années d’entre-deux-guerres sont ainsi marquées par les débats et les crises que provoquent 
cette recherche d’un nouvel ajustement entre littérature et politique: […] de Breton à Gide, d’Ara-
gon à Malraux, de Bataille à Rolland ou Guéhenno, c’est véritablement l’ensemble du champ qui se 
trouve requis par la problématique de la révolutionnarité littéraire.“ Denis: Littérature et engagement 
(Anm. 3), 23.
7 „En un mot l’auteur est en situation, comme tous les autres hommes. Mais ses écrits, comme tout 
projet humain, enferment à la fois, précisent et dépassent cette situation, l’expliquent même et la fon-
dent […]. C’est un caractère essentiel et nécessaire de la liberté d’être située.“ Jean-Paul Sartre: Qu’est-
ce que la littérature?, in: ders.: Situations, Paris 2010–2018, Bd. 3, 9–267, hier: 133; Hervorhebung im 
Text. Alle Zitate aus der Schriftenreihe Situations stammen aus der neuen und erweiterten Edition, 
die seit 2010 von Arlette Elkaïm-Sartre bei Gallimard herausgegeben wird. Im Folgenden abgekürzt 
als SIT und unter Angabe der Bandnummer sowie der Seitenangabe direkt im Text nachgewiesen: 
SIT 2, 133.
8 Denis Hollier: Les Dépossédés. Bataille, Caillois, Leiris, Malraux, Sartre, Paris 1993, 43.
9 Zahlreiche Publikationen widmen sich Batailles Konzept von Souveränität, einem der Schlüsselbe-
griffe seines Werkes, von denen hier nur eine Auswahl erwähnt sei: Kevin Kennedy: Towards an Aes
thetic Sovereignty. Georges Bataille’s Theory of Art and Literature, Bethesda u. a. 2014; Karin Peters: 



„Prose engagée“ oder die Last der prosaischen Wirklichkeit: Bataille vs. Sartre   287

zu können, gerade weil sie an die Erfordernisse pragmatischer Kommunikation nicht 
gebunden ist.10 „Faire œuvre littéraire ne peut être, je le crois, qu’une opération sou-
veraine: […]; l’auteur […] doit chercher par et dans son œuvre ce qui, niant ses propres 
limites, ses faiblesses, ne participe pas de sa servitude profonde.“ (OC 9, 303, Hervor-
hebung im Text) Der Vorzug der Literatur bestehe also darin, den politischen und mo-
ralischen Logiken einer Zeit nicht gehorchen zu müssen. Sich an ihnen zu beteiligen, 
und sei es auch mit dem Ziel, sie in Frage zu stellen oder zu überwinden, nähere die 
Literatur diskursiver Sprache an.

Kaum zwei andere französische Schriftsteller verkörpern diesen Gegensatz zwi-
schen Engagement und ‚Desengagement‘ so prägnant wie Bataille und Sartre. Ein 
Aspekt ihres Dialogs könnte dabei zu Unrecht als terminologischer Nebenschauplatz 
erscheinen: Ihre jeweilige Bestimmung der Begriffe „poésie“ bzw. „poétique“ und 
„prose“ bzw. „prosaïque“.11 Denn uneinig waren sie sich nicht allein über die Frage, 
ob und inwiefern die Literatur politisch intervenieren könne und müsse, sondern ins-
besondere auch darüber, welche Literatur überhaupt ‚engagierbar‘ sei. Poesie, darin 
ähneln sich ihre Ansätze, sei mit dem Auftrag zum Engagement inkompatibel. Uneinig-
keit herrscht hingegen über die Verwendung von Prosa und die Bedeutung prosaischer 
Sprache. Im Folgenden sollen Sartres und Batailles Prosabegriffe jeweils skizziert und 
miteinander verglichen werden, um so einerseits ihre unterschiedlichen Auffassungen 
von (Prosa-)Literatur und ihrem politischen Einsatz zu verdeutlichen, und anderer-
seits, um Batailles Rolle in der Debatte zu beleuchten, der mit der „littérature engagée“ 
seltener in Verbindung gebracht wird.

Der gespenstische Souverän. Opfer und Autorschaft im 20. Jahrhundert, München 2013, darin speziell 
zu Bataille: 207–298; Peter Bürger: Die Souveränität und der Tod. Batailles Einspruch gegen Hegel, in: 
Andreas Hetzel, Peter Wiechens (Hrsg.): Georges Bataille. Vorreden zur Überschreitung, Würzburg 
1999, 29–40, sowie im selben Band Christoph Menke: Ästhetische Souveränität. Nach dem Scheitern 
der Avantgarde, 301–310; Rita Bischof: Souveränität und Subversion. Georges Batailles Theorie der 
Moderne, München 1984.
10 Bataille und Sartre vertreten unterschiedliche Auffassungen von „communication“: Geht es ers-
terem dabei weniger um den zweckorientierten Austausch von Informationen, sondern eher um eine 
(nicht vorrangig literarische) Praxis, in der die Isolation von Individuen durchbrochen wird, so ob-
jektiviert sich für letzteren das, was in und durch Literatur kommuniziert wird, erst aufgrund von 
Lektüre, also im korrelativen Verhältnis zwischen Schriftsteller und Leser. Diese unterschiedlichen 
Auffassungen kommen besonders prägnant in Batailles Essay über Sartres Saint-Genet, comédien et 
martyr (1952) (vgl. OC 9, 287–316) zum Tragen. Siehe dazu: Victor Kocay: Language and Truth: Sartre, 
Bataille, Derrida on Genet, in: Dalhouse French Studies 48 (1999), 127–145.
11 Studien zum Verhältnis zwischen Bataille und Sartre, in denen die unterschiedlichen Prosabegrif-
fe höchstens am Rande behandelt werden: Francis Marmande: Sartre et Bataille: Le pas de deux, in: 
Claude Burgelin (Hrsg.): Lectures de Sartre, Lyon 1986, 255–261, Jean-Michel Heimonet: Bataille and 
Sartre. The Moderity of Mysticism, in: Diacritics 26/2 (1996), 59–73, Jean-Françoise Louette: Existence, 
Dépense: Bataille et Sartre, in: Les Temps Modernes 602/54 (1998/99), 16–36, Kocay: Language and 
Truth (Anm. 10), Françoise Meltzer: On the Question of Aufhebung: Baudelaire, Bataille and Sartre, 
in: RCCS Annual Review 0 [sic!] (2009), 110–124.



288   Elena Stingl

Prose engagée
Sartres 1945 vorgelegtes Programm zu einer „littérature engagée“ löst bei vielen Zeit-
genossen herbe Ablehnung aus. Besonders provokant muss ihnen die Forderung 
erscheinen, die ‚schönen Künste‘ mit der Teilhabe an politischen Prozessen zu beauf-
tragen. „Et la poésie? Et la peinture? Et la musique? Est-ce que vous voulez aussi les 
engager?“ (SIT 3, 13), imitiert Sartre seine Widersacher, denen er einige Jahre später in 
seiner sorgfältig ausgearbeiteten literaturtheoretischen Schrift Qu’est-ce que la littéra-
ture? (1948) ausführlich antwortet. Dort geht er en détail auf die Einwände gegen die 
„littérature engagée“ ein und legt zugleich eine kleine (Sozial-)Geschichte des franzö-
sischen Literaturpublikums seit dem Zeitalter der Aufklärung vor. Denn die Frage nach 
ihrem Engagement dehnt sich schnell zu jener nach dem Verhältnis zwischen Literatur 
und Öffentlichkeit aus. Gleich im ersten Kapitel „Qu’est-ce qu’écrire?“ beantwortet 
Sartre die Frage, ob er denn nun alle Künste engagieren wolle. Nicht einmal sämt-
liche Gattungen und Formen der Literatur, sondern allein die Prosa könne und solle 
sich engagieren. Um die entsprechende Auffassung von Prosa genauer zu bestimmen, 
seien zunächst die zentralen Thesen zur „littérature engagée“ in Erinnerung gerufen. 

Im Editorial der ersten Ausgabe von Les Temps modernes, der 1945 von u. a. Sartre, 
Simone de Beauvoir, Michel Leiris und Maurice Merleau-Ponty gegründeten Literatur-
zeitschrift, stellen die Redaktionsmitglieder ihre Vorstellung zeithistorisch relevan-
ter, also publikationswürdiger Literatur vor:12 „Puisque l’écrivain n’a aucun moyen de 
s’évader, nous voulons qu’il embrasse étroitement son époque“ (SIT 2, 210). Der Schrift-
steller, den sie zur Einreichung von Texten auffordern, müsse sich, wie Traugott König 
die Stelle übersetzt, voll und ganz „seiner Epoche verschreiben“.13 Daher ginge es der 
Zeitschrift in erster Linie um die Zeitgenossenschaft von Literatur: „Nous écrivons pour 
nos contemporains, nous ne voulons pas regarder notre monde avec des yeux futurs“ 
(SIT 2, 212). Priorität habe folglich der kämpferische Geist der Beiträge. Die Gattung der 
eingereichten Texte sei zweitrangig. Gedichte und Romanrezensionen sollten ebenso 
aufgenommen werden wie kritische Essays oder Reportagen. Nicht einmal die Quali-
tät der Texte sei entscheidend. Solange selbst ein exzellent geschriebenes Buch nichts 

12 Für die Geschichte von Les Temps modernes im Zusammenhang mit Sartres Erfahrungen während 
der Naziherrschaft siehe: Anna Boschetti: Sartre et Les Temps modernes, Paris 1985, sowie Alain D. 
Ranwez: Jean-Paul Sartre’s Les Temps modernes, a Literary History 1945–1952, Troy, N. Y. 1981. Für 
eine jüngere Studie zum literarischen Feld in Frankreich vor, während und nach der Besatzung Frank-
reichs durch die Nazis als unmittelbare Vorgeschichte der „littérature engagée“ siehe: Gisèle Sapiro: 
Les Écrivains et la politique en France. De l’Affaire Dreyfus à la guerre d’Algérie, Paris 2018.
13 Vgl. Vorstellung von Les Temps modernes, in: Jean-Paul Sartre: Gesammelte Werke in Einzelaus-
gaben: Schriften zur Literatur, hrsg. und übers. v. Traugott König, Reinbek bei Hamburg 1978–1990, 
Bd. I, 156–168, hier: 158. 



„Prose engagée“ oder die Last der prosaischen Wirklichkeit: Bataille vs. Sartre   289

Neues über die jetzige Zeit zu sagen habe, würde es abgelehnt. Ein mittelmäßiger Text 
jedoch, der einen enthüllenden Aspekt habe, sei willkommen.14

Sartre betont schließlich, die Literatur vor lauter Engagement nicht aus den Augen 
verlieren zu wollen: „Je rappelle, en effet, que dans la ‚littérature engagée‘, l’engage-
ment ne doit, en aucun cas, faire oublier la littérature“ (SIT 2, 226, Hervorhebung im 
Text). Dies jedoch schienen ihm die Zeitgenossen nicht ganz abgenommen zu haben 
und so beginnt die spätere Vertiefung der Thematik mit der Ausdifferenzierung dessen, 
was er unter „littérature engagée“ versteht und das heißt für ihn zunächst: worin sich 
Poesie und Prosa unterscheiden.

Von Jourdain bis Hitler: Alle sprechen Prosa
Sprache wird im ersten Kapitel von Qu’est-ce que la littérature? als janusköpfig 
beschrieben: Der ‚prosateur‘ erblicke in ihr ein anderes Antlitz als der ‚poète‘. Das 
Bild vom Januskopf, dem nicht zugleich in beide Gesichter geschaut werden kann, 
taucht in einem längeren geschichtsphilosophischen Exkurs auf, in dem es heißt: „[O]
rdinairement l’on ne considère pas les deux faces de Janus; l’homme d’action voit l’une 
et le poète voit l’autre“ (SIT 3, 40), wobei der „homme d’action“ in den vorangehenden 
Passagen mit dem Prosaisten gleichgesetzt wird. Unter Poesie wird hier die moderne 
Lyrik seit Mallarmé verstanden, „die gegen den alles umfassenden Utilitarismus des 
siegreichen Bürgertums das Scheitern der instrumentellen Sprache setzt und auf diese 
Weise die Sprache dem utilitaristischen Zugriff entzieht“.15 Der „poète“ betrachte die 
Sprache verkehrt herum, „à l’envers“ (SIT 3, 25), mit den Augen Gottes (ebd.). Seine 
Worte verschmelzen mit seinen Gefühlen zu einem organischen Ganzen, das ihm fremd 
gegenüberstehe. „[S]’il coule ses passions dans son poème, il cesse de les reconnaître: 
les mots les prennent, s’en pénètrent et les métamorphosent“ (SIT 3, 24). Die Texte, 
die der „poète“ – gemeint ist der moderne Lyriker – verfasse, bestünden folglich nicht 
einfach aus Worten, sondern diese würden selbst zu opaken Dingen (ebd.). 

Der Verfasser von Prosatexten hingegen sehe die Sprache richtig herum („à l’en-
droit“, SIT 3, 25), er erblicke ihren kommunikativen Wert. Der Wörter bediene er sich 
wie Instrumente und unterwerfe sie seinem Willen zur Bezeichnung: „L’art de la prose 
s’exerce sur le discours, sa matière est naturellement signifiante“ (SIT 3, 25). Daher 
seien nicht seine Worte Dinge, sondern durch sie hindurch werde ein bestimmtes Ding 
in der Welt „korrekt“ bezeichnet: „Il ne s’agit pas d’abord de savoir s’ils plaisent ou 
déplaisent en eux-mêmes, mais s’ils indiquent correctement une certaine chose du 

14 „[A]u contraire de la coutume, nous n’hésiterons pas plus à passer sous silence un livre excellent 
mais qui […] ne nous apprend rien de nouveau sur notre époque, qu’à nous attarder, au contraire, sur 
un livre médiocre qui nous semblera, dans sa médiocrité même, révélateur.“ SIT 2, 225.
15 Traugott König: Nachwort, in: Sartre: Gesammelte Werke (Anm. 13), Bd. IX, 3, 226–239, hier: 229.



290   Elena Stingl

monde ou une certaine notion.“ (SIT 3, 25 f.) Allein Schriftsteller, die auf der ‚richtigen‘, 
also der kommunikativen Seite der Sprache stehen und die im Willen zur Bezeichnung 
Texte verfassen – sich in Prosa ausdrücken –, könnten im engeren Sinne engagiert 
sein:16 „L’écrivain ‚engagé‘ sait que la parole est action […]. Il a abandonné le rêve 
impossible de faire une peinture impartiale de la société et de la condition humaine.“ 
(SIT  3, 28) Dass es sich bei der „littérature engagée“, dieser Unterscheidung ent-
sprechend, genau genommen stets um eine „prose engagée“ handelt, konstatiert Sar-
tre jedoch nur ex negativo. Rimbauds Illuminations (ca. 1872–74) zitierend („O saisons! 
O châteaux! Quelle âme est sans défaut?“) hält er den unkommunikativen Charakter 
dieser Zeilen fest: „Personne n’est interrogé; personne n’interroge: le poète est absent. 
[…]. Il a fait une interrogation absolue; il a conféré au beau mot d’âme une existence 
interrogative.“ (SIT 3, 24) Die Poesie bezeichne folglich nichts anderes mehr, sondern 
sei Substanz geworden: „S’il en est ainsi, on comprendra facilement la sottise qu’il y 
aurait à réclamer un engagement poétique.“ (SIT 3, 24) Dass es Sartre nicht um eine 
nähere Bestimmung derjenigen literarischen Phänomene geht, die er voneinander ab-
grenzt, zeigt sich unter anderem daran, dass er die französische Tradition der ‚poésie 
en prose‘, zu der auch Rimbauds Illuminations zählen, aus seiner Argumentation aus-
klammert. So fällt sein Fazit über den Unterschied zwischen Poet und Prosaist rigoros 
aus: „Qu’y a-t-il de commun entre eux? Le prosateur écrit, c’est vrai, et le poète écrit 
aussi. […]. Pour le reste leurs univers demeurent incommunicables et ce qui vaut pour 
l’un ne vaut pour l’autre.“ (SIT 3, 25) Was Sartre in diesen Ausführungen interessiert, 
ist also weder Poetologie, noch eine Poetik der Prosa, sondern der kommunikative 
Aspekt der Sprache. Da die Prosa sich der Sprache bediene, um etwas jenseits des 
sprachlichen Gebildes zu bezeichnen, sei sie ihrem Wesen nach ‚utilitär‘:17

La prose est utilitaire par essence; je définirais volontiers le prosateur comme un homme qui se 
sert des mots. M. Jourdain faisait de la prose pour demander ses pantoufles et Hitler pour déclarer 
la guerre à la Pologne. L’écrivain est un parleur: il désigne, démontre, ordonne, refuse, interpelle, 
supplie, insulte, persuade, insinue. (SIT 3, 25, Hervorhebung im Text)

Sartre spielt in dieser Passage auf eine Stelle in Molières Le Bourgeois gentilhomme 
(1670) (Akt II, Szene IV) an, in der Monsieur Jourdain seinen Lehrer, den Maître de 
Philosophie, darum bittet, ihm beim Verfassen eines Liebesbriefes zu helfen. Als der 
Maître seinen Schüler fragt: „Sont-ce des vers que vous lui voulez écrire?“ und nach 

16 König weist auf Sartres „typisches Schwanken“ in der Bestimmung von Engagement hin: „bald ist 
jede Literatur, ja jede Kunst ihrem Wesen nach engagiert, bald wird sie dazu aufgefordert, engagiert 
zu sein.“ König: Nachwort (Anm. 15), 234.
17 Der Prosaschriftsteller nach Sartre, so Carlo Brune im Zusammenhang von Roland Barthes ‚écri-
ture politique‘, verfüge frei über die Sprache und problematisiere sie folglich nicht als eigenständiges 
Medium, „wodurch sie direkt für die jeweiligen Ziele des Schreibenden einsetzbar erscheint.“ Carlo 
Brune: Roland Barthes. Literatursemiologie und literarisches Schreiben, Würzburg 2003, 49.



„Prose engagée“ oder die Last der prosaischen Wirklichkeit: Bataille vs. Sartre   291

Verneinung rückfragt: „Vous ne voulez que de la prose?“, muss er, nach abermaliger 
Verneinung, erklären, dass man sich für eines von beidem entscheiden müsse, was 
beim erstaunten Jourdain zur Erkenntnis führt, dass er ohne es zu wissen seit über 
vierzig Jahren ‚Prosa spreche‘: „Quoi? quand je dis: ‚Nicole, apportez-moi mes pan-
toufles, et me donnez mon bonnet de nuit‘, c’est de la prose? […] Par ma foi! il y a plus 
de quarante ans que je dis de la prose sans que j’en susse rien“.18 Die Prosa diene also 
der Umsetzung eines Zwecks so diskret wie Nicole, die dem ahnungslosen Monsieur 
Jourdain seine Pantoffeln bringt. Da es Sartre um das Engagement der Prosa über die 
Literatursprache hinaus geht, nicht um ihre Unterscheidung von der Alltagssprache, 
wiederholt er die Pointe dieser Stelle, ohne sie eigens zu thematisieren: Figuren eines 
in Prosa verfassten Dramentextes reflektieren ihr Sprechen in Alltagsprosa als han-
delte es sich nicht um eine Repräsentation davon. Auch bei Sartre werden literarische 
Prosa und der ‚prosaische‘ Charakter diskursiver (Alltags-)Kommunikation einander 
fast bis zur Deckungsgleichheit angenähert, wenn er Jourdain und Adolf Hitler sozu-
sagen dieselbe Prosa ‚in den Mund legt‘.19 Auf diesen feinen, jedoch entscheidenden 
Unterschied geht Sartre ebenso wenig ein wie Molières Maître de Philosophie. In der 
Identifizierung von Prosa mit Alltagssprache ließe sich auch der Grund dafür finden, 
warum Sartre den Brüdern Goncourt und Gustave Flaubert – „[les] pur[s] styliste[s], 
amant[s] pur[s] de la forme“ (SIT 2, 208)  – vorwarf, nichts zur Verhinderung der 
Repressionen gegen die Pariser Kommune beigetragen zu haben: „[I]ls n’ont pas écrit 
une ligne pour l’empêcher.“ (SIT 2, 211). Ließe sich der Umkehrschluss ziehen: Je mehr 
sich der ‚prosateur‘ seiner Kunstfertigkeit, der unbeirrten Liebe zur Form widmet, desto 
weniger engagiere sich seine Literatur?20

18 Alle Zitate aus Molière: Le Bourgeois gentilhomme, in: ders.: Œuvres complètes, hrsg. v. Georges 
Couton, Paris 1970, Bd. 2, 693–787, hier: 730.
19 Diesen Umstand betont Theodor W. Adorno in seiner 1962 zunächst als Radiovortrag veröffentlich-
ten Kritik an Sartres Engagement-Begriff, die in vielen Aspekten derjenigen Batailles ähnelt: „Seinen 
Begriff des Engagements reserviert er [Sartre, E. S.] der Literatur, ihres begrifflichen Wesens wegen. 
[…]. Entledigt kein Wort, das in Dichtung eingeht, sich ganz der Bedeutungen, die es in der kommu-
nikativen Rede besitzt, so bleibt doch in keiner, selbst im traditionellen Roman nicht, die Bedeutung 
unverwandelt die gleiche, welche das Wort draußen hatte. Bereits das simple ‚war‘ in einem Bericht 
von etwas, das nicht war, gewinnt eine neue Gestaltqualität dadurch, dass es nicht war.“ Theodor W. 
Adorno: Engagement, in: ders.: Gesammelte Schriften, hrsg. v. Rolf Tiedemann, Frankfurt am Main 
1970–1984, Bd. 11: Noten zur Literatur, 409–430, hier: 410.
20 Sartre wird seine Position sowohl zur scharfen Trennbarkeit von Poesie und Prosa wie auch insbe-
sondere zum ‚Anti-Engagement‘ der Flaubert’schen Erzählprosa im Laufe seines Werkes abmildern. 
In seiner Flaubert-Monographie L’Idiot de la famille (1971) nimmt er den Vorwurf zurück, Flaubert sei 
ein verantwortungsloser Schriftsteller gewesen. Im Zusammenhang der hier skizzierten Prosadebat-
te zwischen Bataille und Sartre konzentriere ich mich auf die kantigeren Begriffsbestimmungen der 
1940er Jahre, da Bataille sich an diesen abarbeitet, in Abgrenzung dazu seine eigene Literaturtheorie 
entwickelte und Sartres spätere Differenzierungen nicht mehr erlebte (er starb 1962).



292   Elena Stingl

Das ästhetische Gelingen eines Kunstwerks, so Traugott Königs Resümee von Sart-
res Kriterien, ermesse sich an dem in ihm enthaltenen Appell an die Freiheit des Lesers, 
der dem Engagement der Literatur erst durch seine Lektüre Geltung verschaffe.21 „Bei 
jeder neuen Modalität des Begriffs Engagement wird deutlich, dass Sartres ästheti-
sche Wertkriterien sich immer auch als moralische Wertkriterien erweisen“,22 denn 
erst durch die wechselseitige Anerkennung zwischen Verfasser und Leser, die Sartre 
als „pacte de générosité entre l’auteur et le lecteur“ (SIT 3, 57) beschreibt, komme der 
kommunikative Wert von Prosa zum Tragen. Aufgabe wie auch Funktion prosaischer 
Literatur bestehe demnach in ihrer Beteiligung an den Diskursen jener Öffentlichkeit, 
an die sie sich richtet: „L’écrivain est médiateur par excellence et son engagement c’est 
la médiation.“ (SIT 3, 74) Die Figur des Lesers versteht Sartre – dem es weniger um 
rezeptionsästhetische denn um kommunikationsethische Aspekte der Literatur geht – 
als Metonymie einer erweiterten Leserschaft. Die engagierte Literatur richtet sich nicht 
allein an das lesende, gebildete Publikum, sondern an die politische Öffentlichkeit 
überhaupt.23 Es handelt sich um ein ‚mundanes Engagement‘, für das die Literatur 
ein Mittel darstellt, nicht einen eigenen Zweck.24 Zum Ausdruck käme das Engagement 
à la Sartre folglich in mondäner Prosa, oder – um Hegels Formel abzuwandeln – in 
‚Prosa von Welt‘.

Last der prosaischen Wirklichkeit
Aus Georges Batailles Warte stellt sich gerade die Nähe der Prosa zur Alltags-
kommunikation, zur prosaischen Welt der Tätigkeit, „le monde prosaïque de l’activité“ 
(OC 9, 193), als Literatur ‚à l’envers‘, als verkehrte Literatur dar. ‚Literatur‘ versteht 
Bataille im emphatischen Sinne als privilegierte Ausdrucksform für ‚das Wesentliche‘, 
das sich der instrumentellen Sprache und der ordnenden Absicht von Begriffsarbeit 
grundsätzlich entzieht. „La littérature est l’essentiel, ou n’est rien“ (OC 9, 171), heißt es 

21 Vgl. König: Nachwort (Anm. 15), 233.
22 Ebd., 234. Zur wechselseitigen Anerkennung heißt es dort: „Im Gegensatz zu der Selbstbewusst-
sein schaffenden Anerkennung, wie sie uns Hegels Phänomenologie des Geistes als ein Prestige-
kampf auf Leben und Tod beschreibt, der am Schluss nur Herren und Knechte zurücklässt, haben wir 
es hier mit einer kampflosen wechselseitigen Anerkennung des Andren im Imaginären zu tun.“ ebd.
23 Der Freiheit der Schaffenden entspreche die Freiheit des Lesers, welche, so Joseph Jurt, die Frei-
heit aller mitbegreife. Die Verantwortung des Schriftstellers bestehe folglich darin, die Freiheit der 
anderen zu garantieren, und insofern sei die Kunst der Prosa an das einzige politische Regime ge-
koppelt, das die Freiheit garantieren kann: die Demokratie. Vgl. Jurt: Das intellektuelle Feld der Nach-
kriegszeit (Anm. 2), 174.
24 „Un nouveau type d’engagement est mis au point, par rapport auquel la littérature n’est plus une 
fin mais un moyen, engagement d’abord mondain“. Denis Hollier: Politique de la prose. Jean-Paul 
Sartre et l’an quarante, Paris 1982, 18.



„Prose engagée“ oder die Last der prosaischen Wirklichkeit: Bataille vs. Sartre   293

auf programmatisch enigmatische Weise im Vorwort zu Batailles 1957 veröffentlichter 
Aufsatzsammlung La Littérature et le mal, die sich als Antwort auf Sartres neun Jahre 
zuvor erschienene Studie Qu’est-ce que la littérature? lesen ließe. Was das Wesentliche 
der Literatur sei, wird nicht verraten, wohl vor allem, weil es sich der diskursiven Mit-
teilbarkeit ja verschließe. Dabei verzichtet Bataille keineswegs auf eine Vorstellung 
von Literatur als Kommunikation, die ihre Leser gezielt adressiert und affiziert. Als 
„communication intense“ verlange sie die Komplizenschaft und Loyalität ihrer Leser: 
„La littérature est communication. La communication commande la loyauté: la morale 
rigoureuse est donné dans cette vue à partir de complicités dans la connaissance du 
Mal, qui fondent la communication intense“ (OC 9, 171 f., Hervorhebung im Text).

Bei den Aufsätzen in La Littérature et le mal zu u. a. Jean Genet, Charles Baude-
laire, Franz Kafka und dem Marquis de Sade handelt es sich meist um weiter ent-
wickelte Rezensionen, die zunächst in Batailles 1946 (also ein Jahr nach Les Temps 
modernes) gegründeter Literaturzeitschrift Critique veröffentlicht worden waren, „une 
revue dont il était claire que Bataille entendait faire le lieu de sa polémique avec Sart-
re“.25 Bataille setzt sich in zahlreichen Essays, Rezensionen und Kommentaren mit Sar-
tres Publikationen auseinander und bezieht darin zumeist eine Gegenposition. Seine 
Auffassung von Literatur steht seit Kriegsende mal mehr, mal weniger unterschwellig 
im ständigen Dialog mit Sartre. Ohne auf alle Aspekte dieses komplexen Dialogs im 
Folgenden ausführlich eingehen zu können, seien zumindest die wichtigsten Stationen 
abgesteckt, um so ein Bild von demjenigen Gesprächszusammenhang zu vermitteln, 
der sich grundsätzlich um ihre konträren Deutungen von Poesie, prosaischer bzw. 
philosophischer Sprache und dem Engagement der Literatur dreht.

Auftakt des Gesprächs bildet Sartres Rezension „Un nouveau mystique“ (SIT 1, 
172–213) zu Batailles mystikaffinem Kriegstagebuch L’Expérience intérieure, beide 1943 
verfasst.26 Jener mokiert sich darin über Batailles philosophischen Dilettantismus. 
Nach einem Vortrag („Discussion sur le péché“, OC 6, 315–359), den Bataille im März 
1944 in Paris vor einer illustren Runde hält – zu den Anwesenden zählen u. a. Albert 

25 Catherine Maubon: Leiris, Bataille et Sartre. Poésie et engagement 1939–1950, in: Europe 77 (1999), 
93–107, hier: 103. Für eine umfangreiche Geschichte der Zeitschrift Critique siehe: Sylvie Patron: Criti-
que 1946–1996. Une encyclopédie de l’esprit moderne, Paris 1999.
26 Hier bezeichnet Sartre Batailles Sprache u. a. als hohlen Schwulst („emphase creuse“), seinen 
Umgang mit abstrakten Begriffen als ungeschickt („maladresse“), er nennt ihn einen hochmütigen 
Prediger („la prédication orgueilleuse“), der die französische Sprache unkorrekt verwende und des-
sen wirre Gedanken bei näherer Betrachtung wie Schnee schmelzen. Die Bataille-Forschung widmet 
Sartres ablehnender Rezension meist mehr Aufmerksamkeit als der jahrelangen gegenseitigen Bezug-
nahme, die sich daraus entspinnen sollte. So etwa Jean-Michel Heimonet, der Bataille gegen Sartre 
verteidigt, indem er dem „brilliant philosopher“ vorwirft, ersterem mit einem „strange blunder“ be-
gegnet zu sein: „‚A new mysticism‘, the article that Sartre devoted in some bad faith to Bataille’s Inner 
Experience […], should be accorded a prime place in the annals of great literary misunderstandings.“ 
Heimonet: Bataille and Sartre (Anm. 11), 59.



294   Elena Stingl

Camus, Jean Hyppolite, Pierre Klossowski, De Beauvoir und Merleau-Ponty –, kommt 
es zu einem Schlagabtausch zwischen den beiden, in dem Sartre Bataille argumen-
tative Inkonsistenz vorhält. Wenige Monate später, im November 1944, während das 
Redaktionskomitee von Les Temps modernes gerade seine erste Ausgabe vorbereitete, 
veröffentlicht Bataille in der von Camus herausgegebenen ehemaligen Résistance-Zeit-
schrift Combat einen Kurzessay mit dem Titel „La littérature est-elle utile?“, in dem er 
Einwände gegen die Thesen aus dem Editorial von Sartres Zeitschrift vorwegzunehmen 
scheint: „Rien n’est plus ordinaire aujourd’hui que la poésie politique.“ (OC 11, 12) Im 
oben bereits diskutierten Kapitel aus Qu’est-ce que la littérature? pflichtet Sartre in 
Anspielung einer später viel zitierten Passage aus L’Expérience intérieure27 Batailles An-
nahme bei, die Poesie entreiße die Worte jeglichem Nützlichkeitsanspruch und komme 
insofern auch nicht für das Engagement der Literatur in Frage: „Les poètes sont des 
hommes qui refusent d’utiliser le langage.“ (SIT 3, 19, Hervorhebung im Text) Anders 
als Sartre meint jedoch Bataille, dass nicht allein die Poesie, sondern die Literatur 
überhaupt sich der Nützlichkeit verweigere: „Pourquoi ne pas accuser […] le fait que 
la littérature se refuse de façon fondamentale à l’utilité“ (OC 11, 13). In den Jahren 
1946/47 erscheinen zahlreiche weitere Rezensionen, meistens in Batailles Zeitschrift 
Critique, in denen dieser sich mit dem Existentialismus und Sartres jüngsten Publi-
kationen befasst.28 Die beiden für den Kontext der Prosadebatte entscheidenden Texte 
sind die Rezensionen zu Sartres Büchern Baudelaire (1947) und Saint Genet – Comédien 
et martyre (1952), die beide in überarbeiteter Version als Kapitel in La Littérature et le 
mal nochmals erscheinen. Erst in diesen Versionen, also in Batailles Spätwerk der 
1950er Jahre, tauchen Überlegungen zur Prosa und deren Verhältnis zur Poesie pro-
minenter auf. Sie bilden den Abschluss eines sich über fünfzehn Jahre hinziehenden 
Dialogs, den zunehmend eher Bataille mit Sartre führt als umgekehrt. 

Poesie und Literatur werden in Batailles seit den 1930er Jahren ausgearbeitetem 
Theoriegebäude weitestgehend synonym verwendet. Seit „La notion de dépense“, 
einem Essay von 1932 über unterschiedliche Formen kollektiv oder ostentativ voll-
zogener Praktiken der Verausgabung, wird die Poesie als ein ‚Zustand des Verlustes‘ 
beschrieben: „Le terme de poésie, qui s’applique aux formes les moins dégradées, les 

27 „De la poésie, je dirai maintenant qu’elle est, je crois, le sacrifice où les mots sont victimes. Les 
mots, nous les utilisons, nous faisons d’eux les instruments d’actes utiles. Nous n’aurions rien d’hu-
main si le langage en nous devait être en entier servile. Nous ne pouvons non plus nous passer des 
rapports efficaces qu’introduisent les mots entre les hommes et les choses. Mais nous les arrachons à 
ces rapports dans un délire.“ OC 5, 156.
28 Siehe die Rezension zu Sartres Réflexions sur la question juive „Sartre“ (1947), OC 11, 226–228, 
ein in Combat veröffentlichter Brief an Maurice Merleau-Ponty, in dem er das Konzept von ‚Handeln‘ 
(„l’action“) kritisiert, wie es die Redaktionsmitgliedern von Les Temps modernes auffassen, vgl. OC 11, 
251 f., sowie eine Rezension mit dem Titel „De l’existentialisme au primat de l’économie“ zu vier im 
Jahr 1947 erschienenen philosophischen Studien zum Thema des Existentialismus, darunter Emma-
nuel Levinas De l’existence à l’existant.



„Prose engagée“ oder die Last der prosaischen Wirklichkeit: Bataille vs. Sartre   295

moins intellectualisées, de l’expression d’un état de perte, peut être considéré comme 
synonyme de dépense“ (OC 1, 307). In den Zwischenkriegsjahren beginnt Bataille 
damit, Studien über soziale Praktiken zu schreiben, in denen es zur Verschwendung 
und Zerstörung von Ressourcen ohne Rücksicht auf die Konsequenzen geht oder in 
denen horrende Summen für Gegenstände ausgegeben werden, die keinen prakti-
schen Zweck haben: etwa die Bereitschaft, ein Vermögen für Juwelen, Prachtbauten 
oder pompöse Feste zu zahlen oder es in Wettspielen bis zum Ruin zu vergeuden. 
Als höhere Formen der Verschwendung erscheinen ihm Literatur und Theater. Durch 
die Darstellung von Tod und Verderben würden sie bei ihren Rezipienten eine affek-
tive Verausgabung erzeugen: „[L]a littérature et le théâtre […] provoquent l’angoisse 
et l’horreur par des représentations symbolique de la perte tragique (déchéance ou 
mort); sous leur forme mineure, ils provoquent le rire“ (OC 1, 307). Die Poesie wird 
in dieser Konzeption als Verlust von Sinnstiftung zugunsten einer beunruhigenden 
Wirkung verstanden. „Est pour nous ‚poétique‘ ce qu’on ne peut estimer paisiblement“ 
(OC 11, 88). Sie verweigere eine ergiebige, kohärente oder zweckhafte Kommunikation: 
„la poésie donne expression à ce qui excède les possibilités du langage commun. Elle 
utilise les mots à dire ce qui renverse l’ordre des mots.“ (OC 11, 89)

Erst vor diesem Hintergrund wird deutlich, warum Bataille Sartres Programm einer 
„littérature engagée“, und mithin die Prosa als privilegierte Form des Engagements, in 
Zweifel zieht. Die Literatur irgendeiner ‚produktiven‘ Handlung unterzuordnen, seien 
ihre Ziele noch so ehrenwert, laufe ihrem Wesen zuwider.29 In diesem Zusammenhang 
betrachtetet Bataille die „littérature engagée“ als vergebliches Projekt, das trotz seines 
deklarierten Programms, ‚die Verhältnisse zu überwinden‘, diese implizit stütze bzw. 
sich ihnen unterwerfe, da sie stets noch dem Gebot nützlicher Zusammenhänge und 
‚korrekter‘ Bezeichnung gehorche. „L’incompatibilité de la littérature et de l’engage-
ment, qui oblige, est donc précisément celle de contraires“ (OC 12, 23), heißt es in 
einem Brief Batailles an René Char von 1950, in dem er ausführlich ausbreitet, warum 
er Sartres Konzept nicht zustimmen kann.

29 Besonders deutlich – wenn auch ohne Verwendung der Begriffe „prose“ oder „prosaïque“ – drückt 
sich Batailles Ablehnung jeglicher Kunst und Literatur, die sich der „realen Welt“ unterordnet, in 
einem Vortrag aus, den er 1938 zum Auftakt des zweiten Studienjahrs des Collège de Sociologie hält: 
„L’hypocrisie liée à la carrière et […] au moi de l’artiste ou de l’écrivain, engage à mettre les fictions au 
service de quelque réalité plus solide. S’il est vrai que l’art et la littérature ne forment pas un monde 
se suffisant à lui-même, ils peuvent se subordonner au monde réel, contribuer à la gloire de l’Église 
ou de l’État ou, si ce monde est divisé, à l’action et à la propagande religieuse ou politique.“ Bataille: 
L’apprenti sorcier, in: Le Collège de sociologie 1937–39, hrsg. v. Denis Hollier, Paris 1995, 302–326, 
hier: 309 f., Hervorhebung im Text. In diesem Vortrag drückt sich nicht etwa eine Bevorzugung des 
unengagierten Schriftstellers gegenüber dem engagierten aus, sondern eher eine Geringschätzung 
für Politiker, Wissenschaftler und Schriftsteller gleichermaßen, die aufgeben würden „à devenir un 
homme entier pour n’être plus qu’une des fonctions de la société“. Ebd., 305. 



296   Elena Stingl

L’écrivain ne change pas la nécessité d’assurer les subsistances – et leur répartition entre les 
hommes – il ne peut non plus nier la subordination à ces fins d’une fraction de temps, mais il 
fixe lui-même les limites de la soumission […]. C’est en lui, c’est par lui que l’homme apprend qu’à 
jamais il demeure insaisissable […]. (OC 12, 23)

Die Prosa, oder genauer noch: das Prosaische (was nicht das gleiche bedeute wie Prosa-
literatur)30 wird in Batailles Spätwerk und als Ergebnis seiner Auseinandersetzung mit 
Sartre zum Inbegriff dieser „subordination“. Was Sartre als Prosa bezeichnet, sei im 
Grunde die Sprache des Philosophen, der eine, aus Batailles Sicht, zweitrangige Wahr-
heit doziert und Übereinstimmungen herstellen wolle. „La question de la communi-
cation est toujours posée dans l’expression littéraire: celle-ci est en effet poétique ou 
n’est rien (n’est que la quête d’accords particuliers, ou l’enseignement de vérités sub-
alternes que Sartre désigne en parlant de prose).“ (OC 9, 313; Hervorhebung im Text) 
Was hier abgelehnt wird, ist keineswegs jegliche Prosaliteratur, sondern solche, die auf 
ein besonnenes Gespräch mit ihren Lesern aus ist, in dem diese über etwas, was darin 
verhandelt wird, aufgeklärt werden. Diese Konnotation von Prosa findet sich erst in 
Batailles Spätwerk, insbesondere in den Kapiteln zu Genet und Baudelaire in La Litté-
rature et le mal. Ich beziehe mich im Folgenden auf die Stellen im Baudelaire-Aufsatz.

Grundsätzlich werden hier „prosaïque“ und „profane“ synonymisiert, als würde 
ihre partielle Homophonie sie auch semantisch miteinander vermengen.31 So heißt es 
über die prosaische Wirklichkeit – im Gegensatz zur Welt der Poesie –, dass auf ihr 
eine Last liege und dass etwa Baudelaire, der als poète maudit Batailles Auffassung 
von der anti-utilitären Poesie verkörpert wie kein zweiter, sich willentlich dagegen 

30 Ähnliches gilt für die Bestimmung der Begriffe „poésie“ und „poétique“, womit Bataille weniger 
eine literarische Form meint, die passiv rezipiert werde („la poésie ne peut être passe-temps, moins 
encore enrichissement“), sondern eher eine Aktivität: „‚poétique‘ ce qui coupe en nous le désir de ré-
duire aux mesure de la raison“ (vgl. OC 11, 88 f.). Sie erzeuge vielmehr ein Entrückungserlebnis („elle 
est le fait d’homme hors de soi“, „la poésie […] échappe à l’ornière“) und hinterlasse eine tiefgreifende 
Irritation bezüglich der wohlgeordneten, vernünftig strukturierten Welt. „[U]ne telle émotion, qui ne 
cesse à l’arrière-plan de maintenir un trouble en moi, m’empêche de répondre aux raisons qui com-
mandent les affaires.“ OC 11, 88, Hervorhebung im Text. Kevin Kennedy hat den Aufsatz, aus dem 
diese Zitate stammen, ausführlich diskutiert, vgl. Kennedy, Towards an Aesthetic Sovereignty (Anm. 
9), 248–253.
31 Der an Émile Durkheim orientierte Dualismus aus einer profanen und einer sakralen Sphäre der 
Welt wird, wie Rosa Eidelpes gezeigt hat, von Bataille ins Feld der literarischen Sprache übertragen 
und dieses entsprechend neugeordnet in ‚profane‘ Alltagssprache bzw. ‚profane‘ literarische Formen 
und ‚sakrale‘ Poesie bzw. verfemte Poesie. Siehe Rosa Eidelpes: Batailles Sakralisierung der Literatur, 
in: dies.: Entgrenzung der Mimesis. Georges Bataille  – Roger Caillois  – Michel Leiris, Berlin 2019, 
187–192. Für den Zusammenhang von Poesie bzw. Literatur und dem Sakralem bzw. dem Opfer siehe 
auch: Kevin Kennedy: Sacred Poetry and the Impossibility of Community, in: ders.: Towards an Aes
thetic Sovereignty (Anm. 9), 216–230, sowie Patrick Ffrench: The Subject and Writing as Sacrifice, in: 
ders.: After Bataille. Sacrifice, Exposure, Community, London 2007, 63–106. Zu Batailles Poesiebegriff 
und Literaturtheorie siehe auch: Marie-Christine Lala: Georges Bataille, Poète du réel, Bern u. a. 2010.



„Prose engagée“ oder die Last der prosaischen Wirklichkeit: Bataille vs. Sartre   297

entschieden habe, in dieser Realität als ‚guter Mensch‘ zu handeln: „Baudelaire, […] 
délibérément, refuse d’agir en homme accompli, c’est-à-dire en homme prosaïque.“ 
(OC 9, 192) Wer der Nützlichkeiten entgehen wolle, sich gegen die Rolle des „homme 
prosaïque“ wehre, habe verschiedene Möglichkeiten, seine Augen vor der Welt der 
Zwänge zu verschließen. Er könne, wie ein naiver Jugendlicher, die Vorrechte der Er-
wachsenen für sich in Anspruch nehmen, ohne jedoch Verantwortung dafür zu tragen 
(„prétendre s’emparer des prérogatives majeures de l’adulte, sans admettre pour autant 
les obligations qui leur sont liées“), oder er könne, darin bestehe die hinkende Freiheit 
der Dichter („cette liberté boiteuse est traditionellement le fait des poètes“), sich und 
die anderen mit Worten „belohnen“, um sie von der Last der prosaischen Wirklichkeit 
zu befreien („payer les autres et lui-même des mots, lever par l’emphase le poids d’une 
réalité prosaïque“ [OC 9, 192; Hervorhebung E. S.]).

„Le prosaïque“ taucht in den späten Texten Batailles immer wieder auf, um die 
Außenseite der Literatur, das Anti-Poetische als Anti-Literarisches zu beschreiben.32 
Über William Blake heißt es: „Sa vie, tout entière, n’eut qu’un sens: il donna aux visi-
ons de son génie poétique le pas sur la réalité prosaïque du monde extérieur“ (OC 9, 223; 
Hervorhebung E. S.). Und im Baudelaire-Aufsatz wird die Unterscheidung zwischen 
der Welt der Poesie und „le monde prosaïque de l’activité“ (OC 9, 196) schließlich 
so bestimmt, dass in letzterer sämtliche Dinge ihren Sinn stets durch etwas jenseits 
ihrer selbst erhielten, vergleichbar einem Pfeil, der von sich selbst weg deute: „Pour 
cette raison, la pensée discursive manque nécessairement la poésie. Elle ne dispose 
que de flèches indiquant la route, […] la maison, la chambre, etc.“ (OC 9, 446) Diese 
Bestimmung von „pensée discursive“ entspricht derjenigen von Prosa bei Sartre. Die 
Poesie könne die etablierte Ordnung zwar verbal „mit Füßen treten“, ohne dabei jemals 
diese Ordnung ersetzen zu können: „La poésie peut verbalement fouler aux pieds 
l’ordre établi, mais elle ne peut se substituer à lui“ (OC 9, 191). Und wenngleich es hier 
vordergründig um den poète maudit geht, hatte Bataille dennoch Sartres Schriften 
zur engagierten Literatur im Hinterkopf, wenn er über das politische Vorgehen eines 
Dichters meint: „Quand l’horreur d’une liberté impuissante engage virilement le poète 
dans l’action politique, il abandonne la poésie“ (OC 9, 191; Hervorhebung E. S.). Eine 
ähnliche, explizitere Formulierung findet sich in dem bereits zitierten Brief an René 
Char: „L’engagement dont la crainte de la faim, de l’asservissement ou de la mort 
d’autrui, dont la peine des hommes firent le sens et la force contraignante éloigne au 
contraire de la littérature“ (OC 12, 23; Hervorhebung im Text). 

Bataille widerspricht Sartres Konzept der „littérature engagée“ insofern auf 
zwei Ebenen. Zum einen behauptet er gegen Sartre, die Sprache sei entweder der 

32 Neben den Passagen in La Littérature et le mal finden sich verstreut auch ähnliche Stellen in der 
Studie über die Malerei Édouard Manets, sowie in derjenigen über die Höhlenmalerei Lascaux ou la 
naissance d’art (beides 1955), jeweils zwar weniger prominent als in den literaturtheoretischen Schrif-
ten, jedoch ebenso synonym für ‚banal‘ oder ‚alltäglich‘.



298   Elena Stingl

Notwendigkeit zur nützlichen (d. h. nicht „intensiven“) Kommunikation verhaftet, 
also prosaisch, oder sie befreie sich von deren Zwängen, und erst dann werde sie zur 
Literatur bzw. poetisch. Das gilt für Prosaliteratur gleichermaßen wie für Dichtung. 
‚Prosaïque‘ ist demnach nicht das der ‚prose‘ korrelierende Adjektiv, sondern erhält 
im Bataille’schen Vokabular eine eigene, neue Bedeutung. In Opposition zum ‚Poeti-
schen‘ kommt das ‚Prosaische‘ sowohl in der Interpretation von Baudelaires ‚poèmes 
en prose‘ zum Einsatz als auch in seiner Lektüre von Jean Genets Erzählprosa. Zudem 
sind Batailles eigene Erzähltexte sowie das von Sartre rezensierte Buch über die ‚In-
nere Erfahrung‘, in der das Programm zur Opferung der Worte entwickelt wird, in 
Prosa verfasst und verstehen sich, zumindest der Autorintention entsprechend, als 
‚unengagiert‘, also literarisch. Denn, so der andere Einspruch gegen Sartre, Engage-
ment und Literatur seien unvereinbar, da die Literatur den Handlungszwängen der 
Wirklichkeit nicht dienen kann und auch nicht sollte: „S’il y a quelque raison d’agir, il 
faut la dire le moins littérairement qu’il se peut.“ (OC 12, 23) Das Engagement reagiere 
auf einen Grund zum Handeln und trete so unweigerlich in die tätige, prosaische Welt 
ein. Die Antwort auf das Konzept der „prose engagée“ könnte demnach ‚engagement 
prosaïque‘ lauten, welches jedoch das Poetische der Literatur durchstreiche. Batailles 
Position nimmt in dieser Hinsicht diejenige von Adorno voraus: „Jedes Engagement für 
die Welt muss gekündigt sein, damit der Idee eines engagierten Kunstwerkes genügt 
werde.“33 Letzterer hält gegen das von Sartre geforderte Engagement der Literatur die 
„rücksichtslose Autonomie“ von Werken, „die der Anpassung an den Markt und dem 
Verschleiß sich entzieht“ und erst so unwillkürlich zum Angriff werde.34 Die Resistenz 
der Literatur kann sich durchaus in Prosaliteratur abspielen, solange sie nicht ‚pro-
saisch‘ ist.35

33 Adorno: Engagement (Anm. 19), 425.
34 Ebd., 425. Adorno und Bataille berufen sich teilweise auf dieselben Autoren (z. B. Kafka, Beckett, 
Genet, Baudelaire), in deren Texten sie eine unversöhnliche, beunruhigende, ‚böse‘ Wirkung lesen, 
„der gegenüber die offiziell engagierten Dichtungen wie Kinderspiel sich ausnehmen; sie erregen die 
Angst, welche der Existentialismus nur beredet.“ Ebd., 426.
35 Prosaliteratur erreiche, so Kevin Kennedy, einen ähnlichen Grad an Souveränität, die Bataille vor 
allem der Poesie bzw. dem Poetischen vorenthält, wenn sie die Erfahrung des Bruchs mit der dis-
kursiven Sprache und konventioneller Bezeichnung repräsentiere, welcher von Poesie selbst vollzo-
gen werde: „Prosaic literature […] reaches the sovereign moment by staging a confrontation between 
theme (coherence, plot, structure) and its disruption. […] that is to say, in its refusal to properly sig-
nify, poetry facilitates disruption (transgression) in relation to all the other discourses based in se-
mantic and thematic coherence (everyday language, science etc.). While modern prose coherently ‚re-
presents experience and rupture‘ poetry is itself a disruption (of conventional meaning and sense).“ 
Kennedy: Towards an aesthetic sovereignty (Anm. 9), 248 f. Zitiert wird hier Julia Kristevas Vortrag 
„Bataille, l’expérience et la critique“ aus der Konferenzschrift: Philippe Sollers (Hrsg.): Bataille, Paris 
1973, 267–301. Für die englische Übersetzung siehe: Julia Kristeva: Bataille, Experience and Praxis, in: 
Leslie Anne Boldt-Irons (Hrsg.): On Bataille. Critical Essays, New York 1995, 237–264: hier 247.



„Prose engagée“ oder die Last der prosaischen Wirklichkeit: Bataille vs. Sartre   299

Taschenspielertricks zur Verteidigung der Prosa
Zu dem Zeitpunkt, als Sartre und Bataille ihren Dialog aufnehmen, stehen beide 
zugleich an einem Wendepunkt ihres persönlichen Engagements als Schriftsteller 
und Intellektuelle: Bataille hatte sich bereits aus der Öffentlichkeit zurückgezogen, 
als Sartre seine Rolle als engagierter Intellektueller gerade entdeckt. Der Auftakt 
ihres Gesprächs, Sartres Polemik gegen Batailles mystische ‚Abkapselung‘, markiert 
insofern eine „[i]ronie de l’histoire“.36 Noch bis Ende der 1930er Jahre engagiert sich 
Bataille in mehreren Gruppenprojekten, darunter in dem oben bereits erwähnten anti-
faschistischen Kampfbund Contre-Attaque, den er zusammen mit u. a. André Breton 
gründet. Diese Gruppe solidarisiert sich mit den Pariser Arbeiterkämpfern jener Zeit 
und veröffentlicht Flugblätter zur Unterstützung des Generalstreiks 1936 sowie zum 
Widerstand gegen den Putschversuch französischer Faschisten. Für diese Zusammen-
arbeit setzen Bataille und Breton ihre Rivalität zumindest kurzzeitig aus. Wenn Bataille 
Sartres Engagement-Debatte der 1940er Jahre in der eingangs zitierten Fußnote mit 
Verweis auf den Kopf der Surrealisten widerspricht, so nicht nur um an der Hegemonie 
des ‚Meisterphilosophen‘ in den Nachkriegsjahren zu rütteln. Sondern auch, um – 
trotz aller Differenzen mit Breton bzw. dessen Haltung zum Verhältnis von Kunst und 
Politik – seine Verbundenheit mit dem Surrealismus in Abgrenzung zum Existentialis-
mus zu unterstreichen.37

La génération à laquelle j’appartiens est tumultueuse. Elle naquit à la vie littéraire dans les tumul-
tes du surréalisme. Il y eut, dans les années qui suivirent la première guerre, un sentiment qui 
débordait. La littérature étouffait dans ses limites. Elle portait, semblait-il, en elle une révolution. 
(OC 9, 171)

Dieses Bekenntnis aus dem Vorwort zu La Littérature et le mal weist darauf hin, 
dass Batailles Verhältnis zur Literatur, darin Sartre ähnlich, nicht zuletzt aus Kriegs-
erfahrungen resultiert. Anders als der Philosoph, der die Intervention der Literatur 

36 Maubon: Leiris, Bataille et Sartre (Anm. 25), 93. „[L]’animateur de Contre-attaque et du Collège 
de sociologie se retire de la scène politique, au moment où le futur chef de file de l’existentialisme 
découvre […] la nécessité de l’engagement.“ Ebd.
37 Diese Verbundenheit besteht weniger in einer Parteinahme oder Zugehörigkeitserklärung, son-
dern eher in Gemeinsamkeiten, was die Fragestellungen anbelangt, etwa nach der gesellschaftlichen 
Rolle der Kunst und ihrem Verhältnis zur Befreiung von den Zwängen der „prosaischen“ Welt. So 
erschienen in der zweiten Hälfte der 1940er Jahre eine Reihe an Aufsätzen und Kurzessays, in denen 
Bataille die Bedeutung des Surrealismus bespricht und ihn gegen den Existentialismus abgrenzt bzw. 
verteidigt, darunter: La révolution surréaliste (1945), OC 11, 17–18; Le surréalisme et sa différence avec 
l’existentialisme (1946), OC 11, 70–82; Lettre à M. Merleau-Ponty (1947), OC 11, 251–252; Le surréalisme 
en 1947 (1947), OC 11, 259–261; Le surréalisme (1948), OC 11, 312–316; Le surréalisme et Dieu (1948), 
OC 11, 375–378.



300   Elena Stingl

im politischen Feld beabsichtigt, geht es Bataille um „une révolution“ der Literatur 
„en elle“, die sie über ihre Grenzen hinaustragen soll; hinaustragen jedoch um der 
Literatur, nicht um der politischen Aktion willen. Peter Bürger zufolge prallen in der 
Auseinandersetzung zwischen Bataille und Sartre zwei Redeformen aufeinander, 
mit denen zwei Denkformen korrelieren: „[D]ie philosophische Argumentation, 
die Begriffsdistinktionen vornimmt, Ableitungen erwartet und Schlussfolgerungen 
verlangt, und ein Denken, das sich weigert, die Trennung zwischen individueller 
Erfahrung und verallgemeinerbarer Aussage vorzunehmen.“38 Bataille lernt Sartre in 
den Jahren der Besatzung als einen typischen Absolventen der Eliteuniversität École 
Normale Supérieure kennen, der die Texte eines Bibliothekars (Bataille arbeitet lange 
Zeit in der Bibliothèque Nationale de France) besserwisserisch rezensiert und ihn in 
öffentlichen Diskussionen bloßzustellen versucht. Wer sich den strengen Spielregeln 
seiner Disziplin nicht fügen wolle, dessen Vorgehen wird als „Taschenspielertrick“ 
disqualifiziert.39 Diese Art von Rivalität, die sich in Überbietung und Herablassung 
äußert, mag Bataille skeptisch gegen Sartres kommunikationsethische Ansprüche 
stimmen, als dieser sich später für die „littérature engagée“ einsetzt. 

Im Lichte der hier skizzierten Debatte um die politische Funktion von Literatur 
sollte vor allem folgendes deutlich geworden sein: Die Prosa als Ausdrucksform von 
literarischem Engagement kann in Sartres Konzeption nur privilegiert werden, wenn 
ihre Berührungspunkte mit diskursiver Kommunikation zum entscheidenden Krite-
rium werden. Literatur, die den Blick auf sich selbst statt über sich hinaus lenkt, blo-
ckiere das Engagement (der „pur stylisme“ Flauberts etwa). Je diskreter die Prosa sei, 
je transparenter bezüglich ihrer Aussage und Handlungsziele, desto potenter werde 
ihr gesellschaftspolitischer Gehalt. Dem tritt Bataille als Verteidiger einer indiskreten 
Prosa – mit Adorno könnte man sagen: unversöhnlichen Prosa – gegenüber. Litera-
tur, die sich erklärter Weise in politische Debatten einklinke, gar Einfluss darauf gel-
tend machen möchte, lasse begriffslogischem „prosaïsme“ den Vortritt. Sie werde ins 
diskursive Sprechen überführt und drohe gerade so, sich in den Konzessionen ans 
Außerliterarische zu verlieren. Indem sie gezielt das Gespräch mit der prosaischen 
Wirklichkeit suche, werde die Prosaliteratur profan, trivial. Prosa müsse insofern we-
niger von der Poesie unterschieden, sondern gegen ihre Verwertung zur „littérature 
engagée“ verteidigt werden. Die diskretere und so erst engagierte ‚Prosa von Welt‘, die 
sich in den gesellschaftlichen Diskurs einmischt, steht der Position einer indiskreten, 
widerspenstigen Prosa, die Sinn eher überproduziert, statt sich an einem ‚produktiven‘ 
Gespräch zu beteiligen, geradezu komplementär gegenüber. 

38 Peter Bürger: Das Denken des Herrn. Bataille zwischen Hegel und dem Surrealismus. Frank-
furt a. M. 1992, 43.
39 So Werner Bökenkamps Übersetzung von „tour de passe-passe“, womit Sartre Batailles ‚betrügeri-
sche‘ argumentative Methode in „Un nouveau mystique“ bezeichnet, SIT 1, 187 und 189.



„Prose engagée“ oder die Last der prosaischen Wirklichkeit: Bataille vs. Sartre   301

In den Diskussionen Sartres und Batailles scheinen auf Grundlage ihres jeweiligen 
Zugangs zu Prosa und dem Prosaischen bzw. zu Engagement und ‚Desengagement‘ 
also unterschiedliche Auffassungen vom Realitätsbezug der Literatur auf. Prosaisch 
erscheint Bataille die Wirklichkeit vor allem deshalb, weil sie von gesellschaftlichen 
Zwängen, moralisierenden Ansichten und dem omnipräsenten Auftrag zur nützlichen 
Produktivität strukturiert sei. „La croyance, plutôt l’asservissement au monde réel est 
sans l’ombre d’un doute un fondement de toute servitude“ (OC 11, 31; Hervorhebung 
im Text), heißt es in dem Essay über den Surrealismus, in dessen Fußnote die Be-
merkung zur „littérature engagée“ auftaucht. Das Distinktionsmerkmal von Literatur 
bestehe darin, sich dieser „monde réel“ verweigern zu können, sich ihr nicht unter-
werfen zu müssen. Was Bataille als „asservissement“, als ‚Knechtung‘ oder ‚Indienst-
nahme‘ durch die Wirklichkeit erscheint, macht für Sartre gerade die ‚Situiertheit‘ von 
Literatur aus. Da sie unweigerlich Teil eines Kollektivs und immer schon an dessen 
Wirklichkeit beteiligt sei, müsse sie nicht nur als Abbild davon begriffen, sondern 
auch als Mittel zur Intervention gegen das genutzt werden, was Unfreiheit oder Zwänge 
erzeuge. Die Freiheit der Literatur bestünde darin, diese ‚Situiertheit‘ gleichzeitig an-
zuerkennen und überwinden zu können. Und in dieser Hinsicht klaffen die beiden 
Auffassungen wohl am weitesten auseinander. Denn Batailles Vorstellung einer freien, 
unprosaischen, poetischen (Prosa-)Literatur läuft auf den Abbruch des Gesprächs hi-
naus: „Je ne puis regarder comme libre un être n’ayant pas le désir de trancher en lui 
les liens du langage.“ (OC 11, 31) Wenngleich das Motiv der Abwendung vom Schreiben 
in Batailles Werk immer wieder auftaucht,40 könnte sich in der Rede von der Freiheit 
durch das Kappen der Sprache, zumindest an dieser Stelle, auch der Wunsch aus-
drücken, endlich einen Schlussstrich unter dem anhaltenden Gespräch zwischen dem 
„maître de philosophie“ und dem „nouveau mystique“ zu ziehen. Selbst in die Fußnote 
verschoben, bleibt jener diesem auf den Fersen. Die „prose engagée“ ist der Stein im 
Schuh von Batailles Literaturtheorie.

40 Paradigmatisch das Vorwort der ökonomietheoretischen Schrift La part maudite (1949): „Écrivant 
le livre où je disais que l’énergie ne peut être finalement que gaspillée, j’employais moi-même mon 
énergie, mon temps, au travail […]. Dirai-je que dans ces conditions je ne pouvais parfois que ré-
pondre à la vérité de mon livre et ne pouvais continuer de l’écrire?“ OC 7, 20 f. Marguerite Duras hat 
Batailles Schreibweise treffend als Anschreiben gegen die Sprache charakterisiert: „On peut donc 
dire de Georges Bataille qu’il écrit contre le langage. Il invente comment on peut ne pas écrire tout en 
écrivant.“ Marguerite Duras: À propos de Georges Bataille, in: La Ciguë 1 (1958), 32–33, hier: 32.




