
Jutta Müller-Tamm
Die Gabe der Prosa: Hofmannsthal, Deutsches 
Lesebuch, 1922/1926

Warum muss man mit einem Gedicht beginnen, wenn man von der Gabe spricht? Und warum 
scheint die Gabe immer, um mit einem Titel Mallarmés zu sprechen, die ‚Gabe des Gedichts‘ zu 
sein? – Jacques Derrida1

Hofmannsthal mag in seinen früheren Jahren das mallarmésche Don du Poème, die 
Gabe des Gedichts, im Blick gehabt haben. Für den Herausgeber des 1922 erschienen 
Deutschen Lesebuchs ist allerdings die Prosa zur Gabe geworden; oder genauer gesagt: 
Die Prosa ist beim späten Hofmannsthal geradezu durch ihren Charakter als Gabe defi-
niert. Prosa in einem starken Sinn, eigentliche Prosa, besteht Hofmannsthal zufolge als 
Beziehung zwischen einem Gebenden und einem Empfangenden, ist bestimmt durch 
das Gesellige und die Wechselwirkung, durch das Ineinander von Symbolischem und 
Sozialem. Prosa setzt Aufmerksamkeit und Wertschätzung für den Empfänger voraus; 
ihr ist der Leser eingeschrieben, der seinerseits in der Lektüre das Werk miterschafft: 
Aus diesem Verhältnis des Gebens und Empfangens heraus entwickelt Hofmanns-
thal seinen Begriff von Prosa; und eben hierauf beruht auch seine kulturpolitische 
Inanspruchnahme von Prosa als Medium nationaler Einheitsstiftung und kultureller 
Selbstvergewisserung.

Merkwürdigerweise ist in der reichhaltigen und differenzierten Forschung zum 
‚späten‘ Hofmannsthal dessen besondere Bezugnahme auf Prosa unbeachtet geblieben; 
Prosa wird mitgedacht und geht zumeist unter in der Beschäftigung mit der generel-
len Sprachthematik, mit Hofmannsthals ‚Poetologie des Politischen‘ und seinen Über-
legungen zu Schrifttum und Volksgeist. Im Folgenden richte ich den Blick auf jene Äuße-
rungen und Aktivitäten Hofmannsthals, in denen es dezidiert um Prosa geht. Nicht selten 
ist nämlich, wenn Hofmannsthal von „Sprache“ oder vom „Buch“ redet, Prosa gemeint, 
so etwa in seiner Kleinen Betrachtung über Schöne Sprache, in der er sich bemüßigt fühlt 
klarzustellen, dass es „die Prosa und durchaus nicht die Poesie ist […], welche wir hier 
betrachten“.2 In diesem 1921 erschienenen Aufsatz vergleicht Hofmannsthal den Prosa-
autor mit dem Artisten, der, souverän den Gefahren trotzend, die Balance wahrt:

1 Jacques Derrida: Falschgeld. Zeit geben I, übers. von Andreas Knop u. Michael Wetzel, München 
1993, 58. Vgl. auch Peter V. Zima: Die Dekonstruktion. Einführung und Kritik, 2. überarb. u. erw. Aufl., 
Tübingen u. a. 2016, 82.
2 Hugo von Hofmannsthal: Drei kleine Betrachtungen. Schöne Sprache [1921], in: ders.: Gesammel-
te Werke in zehn Einzelbänden., hrsg. von Bernd Schoeller in Beratung mit Rudolf Hirsch, Frank-
furt a. M. 1979, Bd. 9, 146‒149, hier: 147. [Sigle: GW]. Im Folgenden werden Zitate dieses Titels unter 
Angabe der Bandnummer und der Seitenangabe direkt im Text nachgewiesen.

 Open Access. © 2021 Jutta Müller-Tamm, publiziert von De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110729085-017 

  Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NoDerivatives 4.0 
International Lizenz. 

 
 



274   Jutta Müller-Tamm

Wie ein Seiltänzer geht er vor unseren Augen auf einem dünnen Seil, das von Kirchturm zu Kirch-
turm gespannt ist; die Schrecknisse des Abgrundes, in den er jeden Augenblick stürzen könnte, 
scheinen für ihn nicht da, und die plumpe Schwerkraft, die uns alle niederzieht, scheint an sei-
nem Körper machtlos. Mit Entzücken folgen wir seinem Schritt, mit um so höherem, je mehr es 
scheint, als ginge er auf bloßer Erde. So wie dieser wandelt, genauso läuft die Feder des guten 
Schriftstellers. Ihr Gang, der uns entzückt und der so einzigartig ist wie eine menschliche Phy-
siognomie, ist die Balance eines Schreitenden, der seinen Weg verfolgt, unbeirrbar durch die 
Schrecknisse und Anziehungskräfte einer Welt, und eine schöne Sprache ist die Offenbarung 
eines unter den erstaunlichsten Umständen, unter einer Vielheit von Drohungen, Verführungen 
und Anfechtungen aller Art bewahrten inneren Gleichgewichtes. (GW, Bd. 9, 149)

Dieser emphatische Begriff von Prosa, Hofmannsthals Idee und Ideal der Prosa, soll 
im Folgenden als signifikante Position der 1920er Jahre herausgearbeitet werden. 
Im Zentrum der folgenden Ausführungen steht Hofmannsthals Deutsches Lesebuch, 
die 1922 erschienene Auswahl deutscher Prosa aus dem Jahrhundert 1750‒1850  – 
so der Untertitel. Die Anthologie  – „eine Sammlung bedeutender u. musterhafter 
Prosastücke“,3 wie Hofmannsthal in einem Brief betont – enthält neben wenigen fik-
tionalen Texten vor allem Sachprosa unterschiedlicher Art: Reden, Briefe, Tagebuch-
auszüge, allgemeinverständliche, ästhetische Wissenschaftsprosa, philosophische 
Essays, Reise- und Landschaftsbeschreibungen, historische und biographische Dar-
stellungen. Für die 1926 veröffentlichte Neuauflage des Lesebuchs hat Hofmannsthal 
einige Texte ausgetauscht, einige erweitert und sogenannte „Gedenktafeln“ mit bio-
graphischen Hinweisen zu ausgewählten Autoren hinzugefügt.

Das Deutsche Lesebuch und seine Vorrede – auf die ich mich insbesondere be-
ziehe – stehen im Kontext von Hofmannsthals Herausgebertätigkeit in seinem letz-
ten Lebensjahrzehnt. In diese Reihe gehören die Deutschen Epigramme von 1923, die 
Sammlung zu Schillers Selbstcharakteristik von 1926 und die Anthologie Wert und Ehre 
deutscher Sprache 1927, aber auch Projekte wie die kurzlebige Zeitschrift Neue Deutsche 
Beiträge und nicht realisierte Pläne, etwa die Anthologien Deutsche Geisteskreise in 
Briefen und Die Antike der Deutschen.4 In einem Brief an Erich Vogeler aus dem Jahr 
1923 erläutert Hofmannsthal den kulturpolitischen Anspruch dieser Aktivitäten, deren 
„über das Litterarische“ hinausreichender Sinn es sei, „die Nation in sich zu versöhnen 
und zu erheitern, und sie an ihre unverlierbare Würde zu mahnen.“5

Die Forschung der letzten 20 Jahre hat die konservativ-kulturkritischen Inten-
tionen wie die illusorischen Hoffnungen von Hofmannsthals literarischen und edi-
torischen Unternehmungen in seinem letzten Lebensjahrzehnt herausgearbeitet. 

3 Hugo von Hofmannsthal: 15. Januar 1923, an Erich Vogeler, in: ders.: Sämtliche Werke. Kritische 
Ausgabe, hrsg. von Rudolf Hirsch u. a., Frankfurt a. M. 1975 ff., Bd. 36: Herausgebertätigkeiten, hrsg. 
von Donata Miehe u. a. 2017, 1095 f., hier: 1095. [Sigle: SWKA].
4 Vgl. SWKA, Bd. 36.
5 Hugo von Hofmannsthal: 15. Januar 1923, an Erich Vogeler, in: SWKA, Bd. 36, 1095 f., hier: 1096.



Die Gabe der Prosa: Hofmannsthal, Deutsches Lesebuch, 1922/1926   275

Diese sind getragen von der „Suche nach Möglichkeiten symbolisch-kultureller Ver-
gesellschaftung“6 und zielen „auf die Evidenz von ästhetischen Ordnungsentwürfen 
als Orientierungshilfe in Krisenzeiten“.7 Das Ende der Donaumonarchie veranlasst 
Hofmannsthal zur Rückwendung auf die literarische Tradition, die nun als einigende 
und identitätsstiftende Kraft beschworen wird. Nach dem ersten Weltkrieg tritt – wie 
Donata Miehe betont – „zunehmend die überstaatliche Vorstellung eines ‚deutschen 
Geistes‘ in den Vordergrund, der für Hofmannsthal in den musterhaften Texten 
deutscher Sprache gegenwärtig ist“.8 Wiedergewinnung und ästhetische Vergegen-
wärtigung dieses in der Sprache aufgehobenen „deutschen Geistes“ werde so zum 
zentralen Anliegen von Hofmannsthals Herausgebertätigkeit in den 1920er Jahren.

Im Vorwort zum Deutschen Lesebuch hebt Hofmannsthal allerdings hervor, dass 
der „Sprachquell“, „aus dem wir unser ganzes geistiges Leben schöpfen“, die „neuere 
deutsche Prosa“ sei.9 Es ist die Prosa zwischen Lessing und Nietzsche, hier jedenfalls 
nicht die Poesie, nicht die Literatur insgesamt und nicht die Sprache an sich, die als 
Orientierungsinstanz und Remedium aufgerufen wird. Wie also ist Hofmannsthals Be-
griff von Prosa beschaffen, wie die Konstruktion der gesellschaftlichen Wirkung von 
Prosa, die diesen kulturpolitischen Anspruch erfüllt?

Zunächst einmal geht Hofmannsthal – allerdings ohne dies systematisch zu ent-
wickeln – von der Welthaltigkeit und dem Weltbezug der Prosa aus (wobei er beides 
immer schon im Zeichen von Ganzheit denkt). „Prosa des Dichters enthält ein be-
ständiges Anderswo. Sein Objekt ist nie das vorliegende Objekt, sondern die ganze 
Welt. Wie evoziert er das Ganze?“, so heißt es in einer Aufzeichnung aus dem Jahr 
1925.10

6 Katharina Meiser: Fliehendes Begreifen. Hugo von Hofmannsthals Auseinandersetzung mit der Mo-
derne, Heidelberg 2014, 257.
7 Donata Miehe: Hugo von Hofmannsthals Tätigkeit als Herausgeber zwischen 1920 und 1929. Kriti-
sche und kommentierte Edition, Wuppertal 2011, II.
8 Ebd., III. Vgl. weiterhin Tobias Heinz: Hofmannsthals Sprachgeschichte. Linguistisch-literarische 
Studien zur lyrischen Stimme, Tübingen 2009, 277–318; Alexander Mionskowski: Souveränität als 
Mythos. Hugo von Hofmannsthals Poetologie des Politischen und die Inszenierung moderner Herr-
schaftsformen in seinem Trauerspiel Der Turm (1924/25/26), Wien/Köln/Weimar 2015, bes. 153‒256; 
Severin Perrig: Hugo von Hofmannsthal und die Zwanziger Jahre. Eine Studie zur späten Orientie-
rungskrise, Frankfurt a. M./Berlin/Bern 1994.
9 Hugo von Hofmannsthal: Deutsches Lesebuch. Vorrede des Herausgebers zur ersten Auflage [1922], 
in: SWKA, Bd. 36, 85‒90, hier: 85. Im Folgenden werden Zitate dieses Titels unter Angabe der Band-
nummer und der Seitenangabe direkt im Text nachgewiesen. – Zu Hofmannsthals Kulturpolitik mit 
Blick auf die Gattungsproblematik – hier allerdings primär bezogen auf Trauerspiel und Lyrik – vgl. 
Marcus Twellmann: Das Drama der Souveränität. Hugo von Hofmannsthal und Carl Schmitt, Mün-
chen 2004, 203–231.
10 Hugo von Hofmannsthal: Préface zur Übersetzung meiner Prosa. Aufzeichnungen aus dem Nach-
lass, verfasst im Mai 1925, in: GW, Bd. 10, 579.



276   Jutta Müller-Tamm

Paradoxerweise ‚evoziert der Prosaautor das Ganze‘, indem er sich bewusst ein-
schränkt, indem er wählt; nur so ist es Hofmannsthal zufolge möglich, aus einem 
Stück Prosa „wahrhaft die Welt zu empfangen“ (GW, Bd. 9, 149). Die Ausdehnung, der 
Reichtum der Welt als Gegenstand der Prosa bedingt die Selektion und den Ausschluss 
als grundlegendes Verfahren des Schriftstellers:

Gerade die Kraft und die Überlegenheit, von dem ungeheuren Wust der Dinge unzählig viele 
fortzulassen – nicht ihrer zu vergessen, was die Sache eines schwachen und zerstreuten Geis-
tes wäre, sondern sich mit bewußter Gelassenheit über sie hinwegzusetzen; die unerwarteten 
Anknüpfungen und Verbindungen hinwiederum, in denen plötzlich eine nach allen Seiten 
gewandte Aufmerksamkeit und Spannkraft sich offenbart; die scheinbare Zerstreutheit sogar 
endlich und die Willkürlichkeiten, welche zuweilen reizend sein können, all dies gehört zu dem 
geistigen Gesicht des Schriftstellers, – dem Gesicht, das wir zugleich mit der Spiegelung der Welt 
empfangen, während wir seine Prosa lesen. (GW, Bd. 9, 149)

In anderen Formulierungen tritt der exklusiv-elitäre Charakter dieses Ausschluss-
prinzips deutlicher zutage: „Geistige Haltung. Es liegt ein Geheimnis des hohen Stils 
in dem, was nicht erwähnt wird. Darin, daß er so vieles nicht zu sehen geruht, tritt die 
große Haltung eines Autors hervor“ – heißt es etwa in einer Aufzeichnung aus dem 
Jahr 1926.11

Weil Prosa auf die Welt in ihrer Ausdehnung bezogen ist, muss sie sich also dem 
Selektionsprinzip unterwerfen – und dennoch ist, so Hofmannsthal, „alles das, was 
er [der Prosaiker] unerwähnt läßt, […] irgendwie einbezogen“ (GW, Bd. 9, 149). Es ist 
eine starke, wenn auch nur vage angedeutete Setzung, dass in der Prosa grundsätzlich 
die Welt, das Ganze präsent, „irgendwie einbezogen“ ist. Möglich wird diese Setzung 
durch die Vorstellung einer Repräsentativität des Autors und folglich seiner Prosa im 
und durch den Stil.

In diesem Sinn begründet Hofmannsthal in der Vorrede seine Auswahl an Bei-
trägen und entwickelt darüber eine zweite Facette seines Prosabegriffs. Er habe Texte 
ausgesucht, bei denen „der ganze Mensch die Feder geführt“ habe, bei denen Spra-
che und Tonfall „wahr“ seien. Kriterium für die Auswahl sei die „geistige Reinheit 
und Giltigkeit“ gewesen, die den „vortrefflichen Ausdruck“ erst hervorbringe.12 Große 
Prosaautoren zeichnen sich demnach nicht durch äußerliche Sprachbeherrschung 
oder rhetorische Brillianz aus, sondern durch Stil: „Stil aber ist unzerteilte Einheit 
des höheren Menschen“ (SWKA, Bd. 36, 89), so Hofmannsthal mit einer Wendung, 

11 Hugo von Hofmannsthal: 23. I. Aufzeichnungen aus dem Nachlass, verfasst im Januar 1926, in: 
GW, Bd. 10, 584.
12 In ähnlicher Weise schrieb er am 19. Januar 1926 an Willy Haas über seine Auswahl: „einen Canon 
besitzen wir nicht, ich mußte irgend ein Kriterium suchen, wer aufzunehmen. Als solchen wählte ich 
die geistige Reinheit und Giltigkeit. Hieraus erst abgeleitet ergab sich mir, daß dies auch die Vortreff-
lichkeit des Ausdruckes bedinge, nicht aber bin ich vom Abstractum der ‚sprachlichen Größe‘ ausge-
gangen.“ Hugo von Hofmannsthal: 19. Januar 1926, an Willy Haas, in: SWKA, Bd. 36, 1116 f., hier: 1116.



Die Gabe der Prosa: Hofmannsthal, Deutsches Lesebuch, 1922/1926   277

die Anleihe bei Buffon, Lichtenberg, Walter Pater und anderen nimmt, um die Quali-
tät der Prosa an die psychische und intellektuelle Gesamtdisposition des Autors zu 
binden.13 „[W]ahrhafte Stilisten, wahrhafte Prosaisten“ sind Hofmannsthal zufolge 
solche, die „gut geschrieben“ haben, „weil sie gut gedacht und rein gefühlt haben, 
und indem sie uns sich selbst auszusprechen meinen, wird das Volksgemüt in ihnen 
redend“ (SWKA, Bd. 36, 86).

Im Stil verbinden sich also intellektuelle und moralische Qualitäten im Sinne 
einer vorausgesetzten Repräsentativität: Aus dem wahrhaften Prosaisten spricht die 
Substanz der Gemeinschaft – von Hofmannsthal wahlweise Volksgemüt, Volksgeist, 
geistige Nation, Sprachgeist oder Sprachkraft genannt. Zu dieser Repräsentativität 
gehört die Idee, dass hier die Sprache zwanglos als Agens zur Geltung gebracht wird: 
„Die besten Schriftsteller scheinen oft nur die Wörter hinzustellen und ihnen so viel 
Raum zu lassen, dass sie sich auswirken können: dann wirkt aus ihnen die unzerstör-
bare Wirkung der Sprache“ (SWKA, Bd. 36, 86). Mit Wortwiederholung und figura 
etymologica – die Wörter wirken sich aus, so dass die Wirkung der Sprache wirkt – be-
schwört Hofmannsthal das Selbsttätig-Gegebene der Prosa, in der sich eine vermeint-
lich vorauszusetzende, hypostasierte Kraft der Sprache betätigt.

Die Kategorie nun, die aus der generellen Sprache und im Unterschied zu ihrem 
Alltagsgebrauch spezifische Prosa macht, die das Allgemeine und das Besondere ver-
mittelt, ist der Rhythmus:

Herrlich aber – wenn das Herz eines großen Schriftstellers in Zutrauen und Selbstgefühl anschwillt 
und seine Feder einen wahrhaft persönlichen Rhythmus anhebt, der mit der allgemeinen Sprache 
schaltet wie der Wind mit dem Ährenfeld: wie Lessings mannhafter Ton, dessen ganze Spannung 
kein Deutscher wieder erreicht hat, oder Schillers Schwung oder Kants Klarheit, die uns anmutet, 
wie es Goethe aussprach: „als träten wir in ein helles Zimmer“. (SWKA, Bd. 36, 86)

Für den Prosaisten gilt es, das Vorhandene, das Gegebene in Sprache und Welt zu 
ergreifen und der je besonderen Dynamik und Temporalität der individuellen Rede 
zu unterwerfen. Rhythmus bestimmt sich ‒ so Hofmannsthal in einer anderen Auf-
zeichnung zum Lesebuch ‒ danach, „wo das Gewicht des Satzes liegt.“ Prosarhythmus 
kann dabei „treuherzig oder grandios“ sein, er ist „aber immer edel“ – anders kann 
sich Hofmannsthal ihn offenbar nicht denken. Oder wie er kurz darauf bündig fest-
stellt: „Ehrfurcht schreibt gut. Zutrauen Selbstgefühl schreibt rhytmisch“14 – eine 
Perspektive wiederum, bei der etwa Fichte und Hegel nicht gut wegkommen: „Hegel 

13 Vgl. Georges-Louis Leclerc de Buffon, Discours sur le style [1753], hrsg. von Felix Hemon, 5. Aufl., 
Paris 1894, 43; Hugo von Hofmannsthal: Das Schrifttum als geistiger Raum der Nation [1927], in: GW, 
Bd. 10, 24‒41, hier: 38; Ulrike Stamm: „Ein Kritiker aus dem Willen der Natur.“ Hugo von Hofmanns-
thal und das Werk Walter Paters, Würzburg 1997, 138.
14 Hugo von Hofmannsthal: Lesebuch. Disposition, in: SWKA, Bd. 36, 1047‒1050, hier: 1047 f.



278   Jutta Müller-Tamm

Rhytmisch bedenklich ebenso Fichte. Keiner ist ein Künstler des Wortes.“15 Beide nimmt 
Hofmannsthal nur mit einem gewissen Widerstreben in seine Sammlung auf. – Die 
„wahre[ ] Würde des großen Autors“ (SWKA, Bd. 36, 89) zeigt sich, so kann man resü-
mieren, in der rhythmisierten Sprache und dem besonderen Tonfall, die die Einheit 
eines Prosatextes verbürgen.

Neben den erwähnten Eigenschaften von ‚echter‘ Prosa – nämlich Selektivität, 
Stil bzw. Ganzheit und Rhythmizität – ist es die Beziehung zwischen Autor und Leser, 
die eigentlich im Zentrum dieser Prosakonzeption steht. Hofmannsthal denkt diese 
Beziehung als ein Gespräch; die hauptsächliche Qualität „einer gut geschriebene[n] 
Seite Prosa“ besteht demnach in der Intensität des Kontaktes mit dem Rezipienten: 
„ein zartes geselliges Verhältnis zu zweien“ rufe „jenes geistig-gesellige leuchtende Ele-
ment“ hervor, „das der prosaischen Äußerung ihren Astralleib gibt“ (GW, Bd. 9, 147 f.).

Auf Kontakt mit einem idealen Zuhörer läuft es […] hinaus. Dieser Zuhörer ist so zu sprechen 
der Vertreter der Menschheit, und ihn mitzuschaffen und das Gefühl seiner Gegenwart lebendig 
zu erhalten, ist vielleicht das Feinste und Stärkste, was die schöpferische Kraft des Prosaikers 
zu leisten hat. […] Es sind also immer ihrer zwei: einer der redet oder schreibt, und einer, der 
zuhört oder liest […] aber dieser Kontakt gibt, je bedeutender er ist, in je höherer Sphäre er wirk-
sam wird, um so mehr das Übergewicht dem Gebenden, während der Empfangende in diesen 
höheren Sphären immer leichter und dünner wird, ohne daß er freilich je aufhören würde, da zu 
sein. (GW, Bd. 9, 148)

Das, was von Hofmannsthal an anderer Stelle vorausgesetzt wird – die Gemeinschaft in 
der Sprache, in der sich der Volksgeist ausdrückt –, wird hier nun als soziale Funktion 
von Prosa ausgewiesen. Anders als die „monologische Sprache“ der Lyrik ist die „welt-
liche Sprache“ der Prosa eine kommunikative, ‚gesellige‘ Angelegenheit.16 In einer 
nicht ganz deutlichen Weise geht Hofmannthal davon aus, dass dieser von ihm als fun-
damental gesetzte Kontakt zwischen Gebendem und Empfangendem sich verflüchtigt, 
je bedeutender er ist. Mit den „höheren Sphären“ ist wohl tendentiell philosophische 
Prosa gemeint, die Hofmannsthal als eine stärker autonome, selbstgenügsame Gabe an 
den „Zuhörer“ oder Leser begreift. Grundsätzlich läuft seine Konstruktion aber darauf 
hinaus, dass gelingende Prosa das erzeugen soll, was sie auch voraussetzt: Zusammen-
hang, Teilhabe, geistige Verbindung. Prosa erscheint hier zugleich als Effekt, als Aus-
druck und als Motor von Gemeinschaftsbildung.

Interessanterweise findet Hofmannsthals Prosaauffassung eine Entsprechung in 
Georg Simmels Theorie der Gabe, wie er sie in seiner Soziologie, den Untersuchungen 
über die Formen der Vergesellschaftung von 1908, festgehalten hat. Hofmannsthal 
besaß Simmels soziologisches Grundlagenwerk in der 1922 posthum erschienenen 
2. Auflage, er erwarb es in dem Jahr, in dem er mit der Konzeption des Lesebuchs 

15 Hugo von Hofmannsthal: N[otiz] 15 [zum Deutschen Lesebuch], in: SWKA, Bd. 36, 1046.
16 Hugo von Hofmannsthal: N[otiz] 12 [zum Deutschen Lesebuch], in: SWKA, Bd. 36, 1045.



Die Gabe der Prosa: Hofmannsthal, Deutsches Lesebuch, 1922/1926   279

beschäftigt war und an dessen Ende er das Vorwort verfasste. In seiner Soziologie wen-
det sich Simmel der Gabe im Rahmen eines Exkurses über Treue und Dankbarkeit zu. 
Dort heißt es:

Das Geben überhaupt ist eine der stärksten soziologischen Funktionen. Ohne daß in der Gesell-
schaft dauernd gegeben und genommen wird – auch außerhalb des Tausches – würde überhaupt 
keine Gesellschaft zustande kommen. Denn das Geben ist keineswegs nur eine einfache Wirkung 
des Einen auf den Andern, sondern ist eben das, was von der soziologischen Funktion gefordert 
wird: es ist Wechselwirkung.17

Simmel hält die Gabe für freiwillig, geht aber von einer notwendigen Erwiderung aus; 
eben dadurch erzielt die Gabe ihm zufolge soziale Wirkung und schafft Bindungen. 
Bemerkenswerterweise bezieht auch Simmel die Gabe auf Kunst und Dichtung und 
entwirft eine knappe Theorie der gesellschaftlichen Bedeutung künstlerischer Pro-
duktion als einer mit der Gabe verbundenen Wechselwirkung:

Und die Wohltat ist nicht nur ein dingliches Geben von Person zu Person, sondern wir danken 
dem Künstler und dem Dichter, der uns nicht kennt, und diese Tatsache schafft unzählige ideelle 
und konkrete, lockrere und festere Verbindungen zwischen denen, die solche Dankbarkeit gegen 
den gleichen Geber erfüllt […].18

Wichtig für Simmels Konstruktion ist dabei, dass Gabe und Gegengabe ungleichartig 
sein können, dass also beispielsweise die Gabe „intellektuelle[r] Werte“ oder auch 
ästhetischer Reize mit der Gegengabe von „Gemütswerte[n]“19 beantwortet werden 
kann: Nur so lassen sich Kunst und Dichtung als Wechselwirkung zwischen Gebenden 
und Empfangenden auffassen. In vergleichbarer Weise – so kann man vorläufig fest-
halten – versteht auch Hofmannsthal Prosa als soziales Phänomen, das Bindung, Ver-
bindlichkeit und Wechselwirkung erzeugt, indem sie den Leser adressiert und dessen 
Beteiligung einfordert.

Ebendiese Perspektive liegt schließlich auch dem Deutschen Lesebuch als Gesamt-
projekt und dessen Kommentierung durch Hofmannsthal zugrunde. Die Pointe des 
Lesebuchs und seiner kulturpädagogischen Ausrichtung besteht darin, dass Hof-
mannsthal für dieses Buch, für seine Rolle als Herausgeber und sein Verhältnis zum 
Leser bzw. zum Publikum ebendieselben Kategorien veranschlagt, die er auch für die 
genuine Prosaproduktion ins Feld führt: Selektivität, Rhythmus und Einheit sowie 
der Charakter als Gabe. Schon dadurch erscheint diese Anthologie als gesteigerte Er-
scheinungsform von Prosa, gewissermaßen als ‚Überprosa‘; und nicht zuletzt doku-
mentiert sich darin das hohe Selbstverständnis des Herausgebers, sein im Hinblick 

17 Georg Simmel: Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung, 2.  Aufl., 
München/Leipzig 1922, 444. 
18 Ebd., 444.
19 Ebd., 445.



280   Jutta Müller-Tamm

auf das Lesebuch formulierter Anspruch auf „Wiederherstellung einer geistigen 
Geselligkeit.“20

In der Vorrede zum Lesebuch erläutert Hofmannsthal seine Auswahl nicht nur im 
Einzelnen, sondern begründet vor allem das Prinzip der Selektivität als solches. Er tut 
dies mithilfe eines Gleichnisses, das sich auf die Tätigkeit eines ungenannt bleibenden 
Kurators bezieht. Gemeint ist Hugo von Tschudi, der zu Beginn des 20. Jahrhunderts 
zunächst in der Berliner Nationalgalerie und dann in der Münchner Pinakothek eine 
Neugestaltung durch radikale Reduktion der ausgestellten Werke vorgenommen 
hatte.21 

An das Beispiel dieses Mannes haben wir uns gehalten: die durch unsere Hand von den Saal-
wänden unseres Lesebuches weggehängten Bilder waren des Platzes nicht unwürdig, aber die 
Bleibenden waren es wert, daß jene um ihretwillen entfernt wurden, bevor wir einem empfinden-
den Leser die Tür öffneten. (SWKA, Bd. 36, 89)

Nicht der Unwert der ausgeschlossenen Texte, sondern ihre bloße Zahl mindert 
demnach die Wirkung, so dass hier Exklusivität als Wert an sich hervortritt. Diese 
Exklusivität wiederum erscheint dann vor allem als Voraussetzung für die angestrebte 
rhythmische Einheit und Geschlossenheit der Anthologie. Erkennbar ist die Anlage 
der Sammlung auf ein dichtes Netzwerk vielfältiger Bezüge ausgerichtet. Linearität 
und Verlaufsförmigkeit sollen in einer dynamischen Simultanität aufgehoben sein:

[…] so geht wieder eine Einheit durch das Ganze, und wir können das, was notgedrungen als eine 
Abfolge geordnet ist, als einen Zusammenklang und consensus fassen – so dass das Ganze doch 
zur Orgel wird, die mit einem einzigen Schall unser Gemüt umarmt. (SWKA, Bd. 36, 88)

Die weitaus stärkste Bindekraft entfaltet dabei Goethe, der nicht nur als einziger mit 
drei Texten in der Sammlung vertreten ist, sondern auch in etlichen anderen Bei-
trägen mit von der Partie ist: Goethes Mutter, Bettina Brentano, Caroline Schlegel und 
Zelter sind mit Briefen an Goethe vertreten, Eckermann mit seinen Gesprächen, Solger 
schreibt über die Wahlverwandtschaften, Feuchtersleben über Einwirkungen Goethes, 
andere zitieren ihn. Eine Fülle weiterer Fäden verbinden die Texte der Sammlung 
zu einem Gewebe sich verschränkender Bezüge: Schiller äußert sich zur Erziehung 
des Menschengeschlechts, Gustav Schwab und Wilhelm von Humboldt äußern sich 
über Schiller; Lessings Selbstdarstellung am Ende der Hamburgischen Dramaturgie 
findet ein Echo in Schlegels Aufsatz über ihn aus dem Lyceum u. s. f. Nicht nur Perso-
nen, auch Themengebiete ‒ Musik, Kunst, Schauspielerei, Juristisches usw. – sowie 
Motive – zum Beispiel Träume und Visionen – kehren wieder. Die Anordnung der 
Beiträge erfolgt dabei nicht chronologisch, nicht nach Gattungen und auch nicht 

20 Hugo von Hofmannsthal: N[otiz] 24 [zum Deutschen Lesebuch], in: SWKA, Bd. 36, 1063.
21 Vgl. SWKA, Bd. 36, 1143 [Erläuterungen zum Deutschen Lesebuch].



Die Gabe der Prosa: Hofmannsthal, Deutsches Lesebuch, 1922/1926   281

inhaltlich; vielmehr gruppieren sich die Texte nach thematischen und stilistischen 
Affinitäten und Kontrastwirkungen im Sinne einer Wiederkehr und Wiedererkennbar-
keit des Ähnlichen und Zusammengehörigen. Ziel dieser sehr bewussten Anordnung 
(dieser „liebevollen Zusammenstellung“) ist eben die Rhythmizität und Einheit des 
Gesamten: „[…] das gibt dann“, so heißt es in der Vorrede, „einen zarten Rhythmus 
aus sich selber, tausend Meilen entfernt von dem abgehackten oder kraft- und fühllos 
aneinandergehängten Zeug, das unserer Tage in den Zeitungen und Büchern zu finden 
ist“ (SWKA, Bd. 36, 86).

Auch andernorts, etwa in den Ausführungen zu seinem Zeitschriftenprojekt Neue 
Deutsche Beiträge, hat Hofmannsthal die rhythmische Wiederkehr als dezidiert anti-
modernes Organisationsprinzip aufgerufen. Während der zeitgenössischen Medien-
landschaft Zerstreuung, Willkür und Unverbundenheit attestiert wird, orientiert sich 
das Lesebuch erklärtermaßen am Kalender als historischer Referenzgattung.22 Wie der 
Kalender ist das Lesebuch gedacht für die intensive, wiederholte, lebensbegleitende 
Lektüre, für das – wie Hofmannsthal sagt – „innere[ ] Jahr“ der Leser (SKWA, Bd. 36, 
90). Rhythmische Wiederkehr wird als strukturelle und rezeptive Vorgabe gegen die 
Diversität und Kurzlebigkeit moderner Publizistik gesetzt.

Diese Überlegungen zum Lektüremodus führen auf den letzten Aspekt, das Lese-
buch als Gabe und den darin mitgedachten Publikumsbezug:

So sind wir denn beim Leser angelangt, den in seiner Einbildungskraft mitzuschaffen die oberste 
gesellige Pflicht dessen ist, der ein Buch macht. Denn eine Gabe kann nicht dargereicht werden, 
ohne daß zum voraus des Empfängers gedacht werde. (SWKA, Bd. 36, 89)

Der Autor oder in diesem Fall der Herausgeber erschafft den Leser, indem er ihn 
voraussetzt und er muss ihn voraussetzen, um ihn zu erschaffen – diese magisch-
zirkuläre Logik liegt Hofmannsthals Gabentheorie der Prosa zugrunde. Dabei ist der 
für das Lesebuch konkret vorgestellte, der gewünschte Leser ein solcher, der sich in 
ein unmittelbares, nicht historisch-distanziertes Verhältnis zum Dargebotenen setzt, 
der den „Reichtum“ dieser Prosa in wiederholter Lektüre entdeckt – und ihn dadurch 
seinerseits miterschafft: „Denn ein Buch ist zur grösseren Hälfte des Lesers Werk“ 
(SWKA, Bd. 36, 90) – so die rezeptionsästhetische Vorgabe, mit der die Einführung in 
die Prosasammlung endet.

Im Zentrum von Hofmannsthals Deutung der Prosa bzw. des Lesebuchs als Gabe 
steht die Vorstellung einer Wechselwirkung, in der Autor oder Herausgeber und Leser 
interagieren; soweit entspricht diese Konstruktion der Simmelschen Gabentheorie. 
Es kann demnach nur dann von einer Gabe gesprochen werden, wenn der Empfänger 

22 „Einen solchen Reichtum fanden vor Zeiten viele alte und junge Menschen, denen das Zeitungs-
blatt zu schal und der ausgesponnene Roman zu weit ab von ihrem eigentlichen Bedarf war, in ihrem 
Kalender.“ SWKA, Bd. 36, 90.



282   Jutta Müller-Tamm

imaginiert wird, wenn also die Gabe gerichtet ist; und sie gelingt nur dann, wenn der 
Leser die ihm zugedachte Rolle annimmt und die Gabe – den „Reichtum“ der Prosa – 
seinerseits realisiert. Die Gegengabe besteht in der Einstimmung, Zustimmung, Teil-
habe des Lesers am gemeinschaftlichen Zusammenhang.

Anders als bei Simmel zielt bei Hofmannsthal das „zarte gesellige Verhältnis“, das 
durch die Gabe der Prosa hervorgebracht wird, nicht auf Vergesellschaftung an sich, 
sondern auf eine Sprach- und Volksgemeinschaft, die als verborgenene metaphysische 
Substanz, als „geistige Nation“ immer schon vorausgesetzt ist. In zahlreichen Vor-
trägen und Essays der 20er Jahre bis hin zur Rede über Das Schrifttum als geistiger 
Raum der Nation hat Hofmannsthal die Zersplitterung des „deutschen Geistes“ (SWKA, 
Bd. 36, 85) beschworen, das Abreißen der historischen Überlieferung, die fehlende Ein-
heit der literarischen Produktion, den Riss „zwischen Gebildeten und Ungebildeten“.23 
Das Lesebuch soll hier eingreifen und die Tradition wiederbeleben. 

Indem der Herausgeber die deutsche Prosa des „große[n] Jahrhundert[s]“ durch 
Auswahl und rhythmische Anordnung als Einheit und damit als Ausdruck des „deut-
sche[n] geistige[n] Wesen[s]“ (SWKA, Bd. 36, 85) präsentiert, installiert er sich selber 
als zugleich Empfangender und Gebender im „geistigen Leben der Nation“ (SWKA, 
Bd. 36, 89) und vollzieht performativ das, was damit erreicht werden soll. Eine Unter-
nehmung wie das Deutsche Lesebuch speist sich aus der Wunschvorstellung, durch die 
literarische Setzung eines solchen Volksgeistes ebendiesen hervortreiben zu können.

Für das Lesebuch gilt offensichtlich dieselbe Logik, wie sie Hofmannsthal für das 
Zeitschriftenprojekt der Neuen Deutschen Beiträge veranschlagt hat:

Ein höheres Sociales, eine geistige deutsche Gesellschaft darin supponiert. (Im Socialen u. Geisti-
gen schafft man durch das was man voraussetzt; nur der unglückliche deutsche Schulmeistergeist 
meint zu schaffen, indem er belehrt.)24

Dass es mit der Realitätsmacht von Hofmannsthals Wünschen (oder der Effektivität 
des supponierten deutschen Geistes) nicht allzu weit her war, zeigt bereits der buch-
händlerische Misserfolg des Deutschen Lesebuchs. Ohnehin musste Hofmannsthal ein-
gestehen, dass die Prosa-Sammlung, die doch den „Volksgeist“ zur Sprache bringen 
und die „Nation […] zusammenbinden“ sollte, nur „für die oberste gebildete Schicht“ 
und durchaus nicht „für die einfachen Leser“ gemacht war; aber – wie er im Brief an 
Willy Haas erklärend hinzufügt: „Auch denen“ – gemeint sind die Angehörigen der 
adressierten Oberschicht – „fängt der Zusammenhang an abhanden zu kommen“.25

23 Hugo von Hofmannsthal: Das Schrifttum als geistiger Raum der Nation [1927], in: GW, Bd.  10, 
24‒41, hier: 24.
24 Hugo von Hofmannsthal: Idee einer durchaus selbstständigen und dem Scheingeschmack der 
Epoche widerstrebenden Monatsschrift, [Notiz zu den Neuen Deutschen Beiträgen von 1922], in: 
SWKA, Bd. 36, 825.
25 Hugo von Hofmannsthal: 19. Januar 1926, an Willy Haas, in: SWKA, Bd. 36, 1116 f., hier: 1117. 



Die Gabe der Prosa: Hofmannsthal, Deutsches Lesebuch, 1922/1926   283

Wie sehr die Hoffnung, mit einer solchen Unternehmung die selbstgesetzte Auf-
gabe der gesellschaftlichen Zusammenhangs- und Identitätsstiftung erfüllen zu kön-
nen, auch sich selbst gegenüber verteidigt werden musste, zeigt eine Notiz zum Lese-
buch, in der Hofmannsthal auf der kurzen Strecke von einem guten Dutzend Wörtern 
den Weg vom Selbstzweifel (der angesichts seiner hochgreifenden kulturpolitischen 
Ambitionen verständlich erscheint) über die Legitimation bis zur gänzlichen Immu-
nisierung des Prosa-Projekts durchläuft: „Lesebuch: es könnte wenig scheinen: das 
Wesentliche ist immer Wenig. Aus Wenigem haben die Griechen gehaust.“26

26 Hugo von Hofmannsthal: N[otiz] 14 [zum Deutschen Lesebuch], in: SWKA, Bd. 36, 1046.




