Dina Emundts
Hegel und Prosa

Zur Anerkennung der Prosa als Ausdrucksform der Moderne

Zu der Zeit, als Hegel 1831 in Berlin stirbt, wird von Zeitgenossen die Poesie als in
ihrer Bedeutung zuriickgegangen und durch die Prosa abgel6st gedacht. In der Tat
scheint sich im 19. Jahrhundert in der Literatur eine Wende zu vollziehen und Prosa
an die Stelle von Poesie zu treten. Diese Entwicklung wird sich im 20. Jahrhundert
fortsetzen. Ihr ist literaturwissenschaftlich und in den dsthetischen Theorien Rech-
nung zu tragen. Hat Hegel dies getan? Er hat seine Vorlesungen zur Asthetik in den
1820ern gehalten. Es drangt sich schon daher die Frage auf, ob und, wenn ja, wie
Hegel diese Wende reflektiert. Hat er der Prosa eine wichtige Bedeutung eingeraumt?
Dieser Frage widme ich mich im ersten Teil. Bei ihrer Behandlung muss man den
Unterschied zwischen wissenschaftlicher und literarischer Prosa beriicksichtigen.
Hegel setzt diese beiden in einen gewissen Gegensatz zueinander. Das bedeutet
auch, dass die Frage nach der Rolle der Prosa bei Hegel mit der Frage zusammen-
héngt, in welchem Verhdltnis die Literatur zur Philosophie steht. Die Thematik
betrifft also auch Hegels These, dass die Philosophie die Kunst in der Bedeutung
irgendwie ablosen konne.

Zumindest hin und wieder wurde der Gedanke, dass die Prosa die Poesie in
ihrer Bedeutung abldst, im 19. Jahrhundert noch mit einem anderen Gedanken ver-
bunden. Dieser besagt, dass sich dadurch die Prosa auch dndere und ,,poetischer”
werde.! Diese Aussage ist im Vergleich zu der iiber die Entwicklung zur Prosa sowohl
weniger Klar als auch weniger unstrittig. Auch bei der kritischen Diskussion die-
ser Aussage ist die wissenschaftliche von der literarischen Prosa zu unterscheiden.
Der Aspekt der Entwicklung der Literatur, also die Frage, ob die literarische Prosa
in Hegels Augen ,poetischer‘ geworden sei, wird im ersten Teil dieses Aufsatzes
mitbehandelt. Im zweiten Teil wird dann der Frage nachgegangen, ob fiir Hegel
die Philosophie als wissenschaftliche Prosa auch ,poetischer oder ,asthetischer*
geworden ist oder werden soll. Diese Frage betrifft abermals die Frage nach dem
Verhdltnis von Philosophie und Kunst als Formen des absoluten Geistes, diesmal
besonders den Aspekt, inwiefern die Philosophie literarische Momente in sich auf-
nehmen kann und soll.

1 Vgl. z. B. Ludolf Wienbarg: Aesthetische Feldziige. Dem jungen Deutschland gewidmet, Hamburg
1834, 134.

@ Open Access. © 2021 Dina Emundts, publiziert von De Gruyter.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NoDerivatives 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783110729085-013



206 —— Dina Emundts

Aufler auf die Enzyklopddie (1830)* werde ich mich im Folgenden vor allem auf
die Vorlesungen zur Asthetik® in der Bearbeitung von Hotho beziehen und auf die Vor-
lesungsmitschriften* von Hotho. Wie deutlich werden wird, sehe ich zwischen diesen
beiden beim Thema Prosa keinen substanziellen Unterschied.?

Hegels Verstandnis der Prosa

Auf den ersten Blick scheint Hegel die Entwicklung der Literatur hin zu einer grof3eren
Bedeutung der Prosa zu ignorieren. Ein, wenn auch zunéchst nur duf3erliches Krite-
rium dafiir ist, dass er ,,Poesie” als Oberbegriff fiir alle literarischen Formen benutzt. Es
ist zudem naheliegend anzunehmen, dass Hegel die Literatur insgesamt letztlich von
der Poesie her denkt, weil er das Wesentliche in ihrer vom Alltag und von der Wissen-
schaft verschiedenen Gestaltung des Materials sieht, das in der Poesie am deutlichsten
verwirklicht scheint. Auflerdem behandelt Hegel mit seiner Einteilung der Literatur in

2 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Enzyklopéadie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse,
in: ders.: Gesammelte Werke, hrsg. von Wolfgang Bonsiepen, Hans-Christian Lucas, Diisseldorf 1992,
Bd. 20. Im Folgenden zitiert als ,,Enz“.

3 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik, in: ders.: Werke in 20 Bénden, hrsg.
von Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel, Frankfurt a. M. 1970, Bde. 13-15. Im Folgenden zitiert als
LVA 1-3%,

4 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen {iber die Philosophie der Kunst, Berlin 1823, nachge-
schrieben von Heinrich Gustav Hotho, in: ders.: Vorlesungen, Ausgewahlte Nachschriften und Manu-
skripte, Bd. 2, hrsg. von Annemarie Gethmann-Siefert, Hamburg 1998. Im Folgenden zitiert als ,,VK*“.
5 Die These, dass mit Blick auf die Grundposition zur Asthetik eine grofie Ubereinstimmung besteht,
vertritt z. B. Walter Jaeschke: Die romantische Kunstform, in: Birgit Sandkaulen (Hrsg.): G. W. F. Hegel:
Vorlesungen iiber Asthetik, Berlin/Boston 2018, 125-150, hier: 133. Dass gerade mit Blick auf die Prosa
ein solcher Unterschied ausgemacht werden kann und die Rolle der Prosa ,,unterschlagen® werde, hat
Ralf Simon behauptet. Vgl. Ralf Simon: Die Idee der Prosa. Zur Asthetikgeschichte von Baumgarten
bis Hegel mit einem Schwerpunkt bei Jean Paul, Miinchen 2013, 278. Es ist richtig, dass sich in der
Vorlesung eine wichtige (spater zu kommentierende) Stelle findet, in der von ,,Prosa der Gedanken*
die Rede ist. Gemeint ist damit m. E. Philosophie, und das passt, wie ich zeigen werde, durchaus zur
Gesamtkonzeption. Andere Stellen, die Simon anfiihrt, (vgl. z. B. VK, 124 f.) beziehen sich m. E. dar-
auf, dass ,,eigentliche Prosa“ fiir Hegel nach der Trennung von Poesie und Prosa entstand. Auch dies
passt zur Gesamtkonzeption. Recht hat Simon dennoch darin, dass ein falsches Bild entsteht, wenn
man Prosa bei Hegel vorrangig oder ausschliefllich auf die ,trockene und platte Formulierung der
blofRen Umstinde* (ebd., 277) festlegt. Dies ist vielleicht durch die Uberinterpretation der im Prinzip
richtigen Beobachtung von Szondi gekommen, dass Hegels Begriff der Prosa fiir auf3ersprachliche
Verhéltnisse gegeniiber seinem literarischen Prosabegriff nicht ,,gdnzlich anders“ sei. Vgl. Peter Szon-
di: Poetik und Geschichtsphilosophie I. Antike und Moderne in der Asthetik der Goethezeit. Hegels
Lehre von der Dichtung, hrsg. von Senta Mentz und Hans-Hagen Hildebrandt, 2. Aufl., Frankfurt a. M.
1976, 488.



Hegel und Prosa =—— 207

Epik, Lyrik und Drama® die Prosa nicht als eine eigene Form. Vielmehr stellt er Prosa
in Form von wissenschaftlicher Prosa, ebenso wie Geschichtsschreibung und Bered-
sambkeit, als dasjenige dar, von dem Literatur sich unbedingt abzugrenzen habe.” Mehr
noch, die Epik, unter die der Roman und die Erzdhlung eingeordnet werden und unter
die wohl auch die literarische Prosa insgesamt einzugliedern wire,® wird von Hegel
als eine Art der Literatur eingeschatzt, die der Moderne weniger angemessen sei als
Lyrik und Drama. Dies liegt daran, dass das Charakteristische des Epischen fiir Hegel
darin besteht, dass das Objektive vorherrschend ist. Das soll heifien, dass beim Epi-
schen der Gegenstand der Darstellung primar die Welt und objektive Ereignisse sind
(VA 3, 322-325). Demgegeniiber soll in der Lyrik vor allem das Subjektive zum Aus-
druck kommen und das Drama die Verbindung beider sein. Bekanntlich ist fiir Hegel
die Moderne dadurch ausgezeichnet, dass der Selbstbezug des Subjekts zentral wird.
Ist die Kunst eine Art der Selbstverstandigung, wie dies bei Hegel der Fall ist, so ist
eine Ausdrucksform, in der das Objektive vorherrschend ist, wahrscheinlich nicht die
addquateste. Dies alles spricht dafiir, dass Hegel den Bedeutungsgewinn der Prosa in
der Literatur eher ignorierte. Allerdings scheint bereits hier auch die Komplexitdt der
Thematik durch. So kann man durchaus sagen, dass Hegel keineswegs Unrecht darin
hat, dass die Prosa mehr als etwa die Lyrik tatsdachlich von etwas handelt, weniger
Gefiihlsausdruck und in diesem Sinne objektiver ist. In diesem Punkt wird man ihm
also gar nicht einfach widersprechen konnen. Fiir die Prosa vom 19. bis 21. Jahrhundert
scheint dies aber in bestimmter Weise weit weniger und manchmal auch gar nicht
zuzutreffen, und genau dies hat Hegel, wie es auf den ersten Blick scheint, nicht anti-
zipiert oder in seiner Bedeutung nicht gewiirdigt.

Eine die Bedeutung negierende Haltung von Hegel gegeniiber der literarischen
Prosa scheint relativ gut zu anderen Einstellungen Hegels zu passen. Es scheint sogar,
als konne Hegel aufgrund einiger zentraler Annahmen der Prosa in der Kunst gar keine
grof3e Bedeutung zusprechen. Auch dies will ich hier noch skizzieren.

Fiir Hegel wird die Kunst von der Philosophie als Ort der addquaten Selbstver-
standigung des Menschen abgeldst. Die Kunst selbst wiederum entwickelt sich gemaf3
der Entwicklung des Geistes und seiner addquaten Ausdrucksweisen. Dass Kunst, Re-
ligion und Philosophie Formen der Selbstverstandigung des Geistes sind, soll heif3en,
dass der Mensch als geistiges Wesen sich in diesen drei Weisen iiber sich als geistiges,
freies Wesen verstandigt. Diese Selbstverstdndigung findet fiir Hegel nicht unver-
bunden mit dem tdglichen und geschichtlichen Leben statt, sondern in diesen Formen

6 VA 3, 321-324, vgl. 3. Abschnitt.

7 Etwa: ,,Die Kunst soll uns in allen Beziehungen auf einen anderen Boden stellen, als der es ist, wel-
chen wir in unserem gewdhnlichen Leben sowie in unserem religiosem Vorstellen und Handeln und
in den Spekulationen der Wissenschaft einnehmen. In betreff auf sprachlichen Ausdruck vermag sie
dies nur, insofern sie auch eine andere Sprache fiihrt“, VA 3, 281.

8 Ich werde zwischen Roman und Prosa keinen klaren Unterschied machen, aber wenn ich von lite-
rarischer Prosa rede, geht es mir um alle literarischen prosaischen Texte.



208 —— Dina Emundts

der Selbstverstandigung wird ausgedriickt, was politisch und kulturell realisiert ist
(VK, 30). Kunst, Religion und Philosophie sind in diesem Sinn zeitabhingig. Aber sie
verarbeiten die zeitlichen Begebenheiten und Einstellungen in einer Form, in der diese
von Aspekten ihrer Zeitlichkeit befreit werden. In ihnen werden sie ndmlich losgelost
von den individuellen und zufilligen Begebenheiten, die sie als zeitliche haben.’ Wenn
man zum Beispiel Novalis’ Heinrich von Ofterdingen als addquaten Ausdruck seiner
Zeit versteht, dann sagt man, dass er den eigentlichen Charakter oder das Wesen der
Subjektivitdt und Innerlichkeit seiner Zeit ausdriickt.

Die Ausdrucksweisen dieser drei Arten der Selbstverstandigung sind allerdings
unterschiedlich. Die Kunst hat zun4chst einen anschauenden Charakter.'® In ihr driickt
sich das Geistige in einem nicht geistigen Medium aus, ndmlich in einem materiell ge-
gebenen. In Materie driickt der Mensch seinen Geist aus und gibt ihr so eine geistige
Form. Die Ausdrucksweise der Kunst ist unmittelbar. ,,Unmittelbar® heif3t hier, dass
sich das Geistige direkt im Materiellen ausdriickt. Das gelungene Beispiel hierfiir findet
sich in der antiken Skulptur. Dass der Kunst die Anschauung, der Religion die Vor-
stellung und der Philosophie das Denken zugesprochen wird, ist das Schema, dessen
Hegel sich bei den Uberblicksdarstellungen bedient.!* Allerdings ist die Kunst fiir Hegel
genauer betrachtet auf den direkt anschaulichen Charakter offenbar nicht festlegt.'?
Zur Kunst gehort auch das sinnliche Vorstellen, das Hegel so charakterisiert, dass mit
ihm auf das Innere Bezug genommen werde und dass es schwanke zwischen Sinn-
lichem und Gedanken. Das Innere meint hier das Innere des Menschen im Unterschied
zu dem, was ihm duflerlich ist, setzt also voraus, dass der Mensch im Laufe seiner Ent-
wicklung einen solchen Unterschied von Innerem und Aufieren macht. Hegel erweitert
mit dem Vorstellen die Bestimmung der Kunst iiber die Anschauung hinaus deshalb,
weil die Kunst in Verbindung mit der Religion, also in der christlichen Zeit, nicht auf
den direkten geistigen Ausdruck im Materiellen festgelegt werden kann.™ Diese Fest-
legung ware fiir christliche Kunst — aber auch sicher angesichts der Kiinste, die gar
nicht materiell sind — zu eng. Unmittelbar ist die Kunst, die nicht mehr nur anschauend
ist, zwar immer noch, aber ,,unmittelbar” kann jetzt nicht mehr heif3en, dass Kunst ein
direkter Ausdruck des Geistes ist. Der Ausdruck muss sich nun auf das Kunstprodukt
beziehen. Der Ausdruck im Kunstprodukt ist immer noch unmittelbar, insofern (in
der Anschauung, aber auch im vorstellenden Sinnlichen) das Geistige als Geistiges im
Sinnlichen nicht explizit werden kann. Kunst ist zwar Ausdruck des Geistigen, aber im

9 So beschreibt Hegel beispielsweise, wie der geschichtliche Stoff eine ,,Umwandlung® (VA 3, 266)
erfahren muss, um die ,,Zufalligkeiten“ und ,,gleichgiiltigen Beiwerke* ,,abzustreifen“, damit das ,,an
und fiir sich Verniinftige in seiner ihm an und fiir sich entsprechenden Wirklichkeit entwickelt und
offenbar gemacht werde, VA 3, 267.

10 Enz, § 556. Vgl. fiir die weiteren Bestimmungen z. B. VA 3, 248.

11 Enz, §§ 556, 565, 572.

12 Deutlich z. B. VK, 205.

13 Vgl. VA 3, 313.



Hegel und Prosa =—— 209

sinnlichen Produkt findet kein geistiger Selbstbezug auf sich als Geistiges statt und
zwar auch dann nicht, wenn die oder der Schaffende diesen Selbstbezug durchaus hat
und in dem Sinn innerlich und vorstellend ist.

Wie man hier sieht, werden die hegelschen Bestimmungen dadurch komplex, dass
er sie nach zeitlichen und sachlichen Kontexten variieren ldasst. Kunst ist in der christ-
lichen Epoche etwas anderes als in der Antike. Dennoch soll das, was man unter Kunst
versteht, wenn man sich an der Antike orientiert, irgendwie wesentlich fiir Kunst sein,
und was sie in anderen Kontexten auszeichnet, ist demgegeniiber parasitar. Im Wei-
teren wird sich noch zeigen, dass es bei unserem Thema genau auf solche Differenzie-
rungen ankommt. Denn Hegel erweitert durch sie seine Bestimmungen der Kunst. Und
nur auf diese Weise ist es moglich, auch der Prosa ausreichend Rechnung zu tragen.

Aufgrund des Anschauungscharakters der Kunst bestimmt Hegel die Kunst auch
durch Einzelheit, Geschlossenheit bzw. Organismusartigkeit'* und dadurch, etwas
exemplarisch darzustellen. Wie diese Bestimmungen sich genauer ergeben, will ich
offenlassen und konstatieren: Im einzelnen Kunstwerk zeigt sich das Geistige der Zeit
in einem einzelnen Gegenstand. Die Kunst hat keine anderen (duf3eren) Zwecke. Kunst-
werke sind wie Organismen eine Art von individueller Einheit, in der alles in einer
durchgehenden Verbindung steht, wobei diese durchgehende Verbindung derart ist,
dass die Kunstwerke obwohl genuiner Ausdruck eines Allgemeinen, als selbstiandig
und von anderem unabhédngig erscheinen.

An diesem Punkt scheint sich der Gedanke, dass die Prosa bei Hegel aus der Kunst
tendenziell ausgeschlossen wird, geradezu aufzudrdngen: Prosa verstanden als fort-
laufende Rede hat nicht die Form des Geschlossenen, Organischen. Aber auch wenn
man Prosa als eine literarische Form versteht, die gar nicht als fortlaufende Rede zu
bestimmen ist, sondern durch Selbstbeziiglichkeit oder die Herstellung von Beziigen
zu anderen Texten eine essentielle Rolle spielt, scheint Prosa nach Hegels Charakte-
risierung der Kunst nicht als eine dsthetische Form verstanden werden zu kénnen.
Denn dies widerspricht dem Charakter der Unmittelbarkeit und, wiederum, der Ge-
schlossenheit.

Die Bestimmung des Unmittelbaren, Organischen und Geschlossenen scheint
der Einordnung der Prosa als Kunst also entgegen zu stehen. Wenn Hegel die Kunst
auf diese Bestimmungen des Organischen festlegt, konnte man sogar vermuten, dass
er bei der sprachlichen Kunst die Poesie bzw. die Lyrik als ideale Darstellungsform
annimmt, wie ich es in meiner anfdnglichen Skizze entworfen habe. Die zur Einheit
durchgestaltete Lyrik scheint der Inbegriff einer kunstvollen organischen Entitdt zu
sein. Zweifellos trifft die Bestimmung des Organischen fiir Hegel aber nicht besonders

14 Man konnte auch mit der Bestimmung der Zwecklosigkeit arbeiten, die man so ausdriicken kann,
dass die Kunst frei von dufieren Zwecken ist und rein mit Blick auf interne Zusammenhéange bestimmt
werden kann. Vgl. hierzu VA 3, 283.



210 —— Dina Emundts

auf die Lyrik zu, sondern auf alle Kiinste und auf alle literarischen Kunstformen.* Hier
miissen daher noch Differenzierungen moglich sein. Zwar klingt es manchmal so, als
wiirde die Abgrenzung vom Nicht-Kiinstlerischen bedeuten, dass die Kunst sich von
allem Nicht-Poetischen einfach fernhalten soll. Aber dies kann nicht der Fall sein.®
Die Kunst hat als Inhalt oft etwas, was zundchst nicht Kunst gewesen ist. Sie ldsst das
der Kunst gegeniiber Andere nicht einfach aufler Acht, sondern nimmt es auf und
verarbeitet es. Und um zu sagen, dass das moglich ist, kann man sogar auf Hegels Auf-
fassung vom Organismus zuriickgreifen. Die Kunstwerke konnen das ihnen gegeniiber
Andere aufnehmen, sie miissen es aber so verarbeiten, dass es zur Kunst wird — genau
so, wie der Organismus sich nach Hegel auf Unorganisches bezieht: er lebt dadurch,
dass er sich auf anderes bezieht und es sich zu eigen macht. Wenn Hegel das Kunst-
werk als Organismus denkt, meint er damit also nicht, dass es nicht auf Anderes - z. B.
auf weltlichen Inhalt — bezogen sein kann, sondern, dass es sich diesen Inhalt so zu
eigen machen muss, dass er zur Kunst wird. Vielleicht kann man sagen, dass das Para-
digma der Kunst das ist, bei dem diese Umwandlung in organische Totalitat vollstandig
gelingt.' Aber dies kann nicht bei allen Kiinsten und Kunstformen der Fall sein. Wie
sehr Kunst auf Anderes ausgreift und wie es dieses umwandelt, muss sehr verschieden
und von Arten der Kunst sowie auch von der Entwicklung des Geistes abhéngig sein.
Die Bestimmung der Kunst als organische Totalitét ist also als Ideal gemeint. Dadurch
erfahrt die Bestimmung der Unmittelbarkeit noch einmal eine Erweiterung. Bei para-
digmatischen Kunstwerken kann man sich mit Unmittelbarkeit auf die Einheit von
Inhalt und Stoff beziehen. Bei einer Kunst wie dem modernen Roman besteht diese
Einheit nicht. ,,Unmittelbarkeit* konnte hier heif3en, dass das in ihm durchscheinende
Alltagliche oder Wissenschaftliche unmittelbar (ohne Bezug auf alles andere) auf-
genommen wird. Auf diese Eigenart der Moderne werde ich spater zuriickkommen.
Zunachst erlauben diese Ausfiihrungen mit Blick auf literarische Prosa eine differen-
ziertere Einschadtzung als zundchst angenommen: Prosa ist eine literarische Form, bei
der dasjenige, was dargestellt wird, Alltdgliches und Wissenschaftliches sein kann.
Dieses muss fiir die Form der Kunst verarbeitet und durchgestaltet werden. Fiir die Art
und den Grad der Durchgestaltung gibt es aber einen grofien Spielraum. Man kann
daher literarische Texte in Prosaform durchaus gut bei Hegel einordnen. Alles andere
ware wohl auch wirklich iiberraschend gewesen angesichts der Situation seiner Zeit.

Allerdings ist dieses Resultat noch nicht ganz befriedigend. Erstens: Hegel raumt
den Bezug auf das der Kunst gegeniiber Andere zwar ein. Dies kann er mit seiner

15 VA 3, 248. So heifdt es auch etwa beim Drama, man diirfe nicht ins ,,Prosaische hineingeraten®.
VA 3, 491.

16 In VK, 105 spricht Hegel davon, dass das ,,Ideal mit der Prosa des gemeinen Lebens in Beriihrung*
kommen diirfe. Kurz darauf, dass Bestimmtheit nicht ,,bis zur Prosa herabsinken* diirfe. Ebd., 106.
17 Das ist auch fiir Hegel das Schone, vgl. VK, 34. Zur Einheit vgl. ebd., 203. Hier spricht Hegel von
einer ,,Identitat mit dem Stoff*.



Hegel und Prosa =— 211

Auffassung von Organismen auch verbinden. Er sieht den Bezug, so wie er in der Mo-
derne gemacht wird, aber auch kritisch. Warum dies so ist, ist noch nicht ausreichend
deutlich geworden. Zweitens bleibt von unserem heutigen Verstandnis von Prosa her
eine Herausforderung bestehen. Moderne Prosa zeichnet sich dadurch aus, dass sie
die Form der Einheit und vielleicht sogar die Form {iberhaupt transzendiert oder neu
bestimmt. Die Kategorien von Form und Inhalt scheinen nicht mehr zu treffen. Ebenso
konnte man beim Thema der Unmittelbarkeit ansetzen: Moderne Prosa scheint auf
sich, auf andere Texte und das eigene Verfahren der Herstellung durchaus explizit
reflektieren zu konnen. Kann Hegel hierzu etwas sagen?

Um den beiden Punkten gerecht zu werden, werde ich im ndchsten Abschnitt (I.2)
den zweiten aufgreifen und zundchst zum Anlass nehmen, etwas iiber das Verhaltnis
von literarischer Prosa und Philosophie zu sagen. Dann (I.3) werde ich auf den ersten
Punkt eingehen und genauer erkldren, worin Hegels Kritik an den neuen Formen der
Literatur liegt.

Die Kunst der Prosa und die Philosophie

»Prosa“ nennt Hegel nicht nur die fortlaufende Sprache des Geistes, sei es poeti-
sche oder wissenschaftliche Prosa, sondern auch das Alltigliche der Moderne (VA 1,
250-253). Dieses ist nach Hegel, anders als in fritheren Epochen, nicht mehr poetisch
und verdient daher den Namen der Prosa. Um literarische und alltédgliche Prosa von-
einander abzugrenzen, spricht Hegel etwa von der alltdglichen als der ,,realen” Prosa
(VA 3, 411). Nun konnte zur Frage, ob die sinnliche Form der Kunst nicht transzendiert
werden kann, Folgendes vermutet werden: Wenn sich der Charakter der Ausdrucks-
weise, den ich fiir die Kunst angegeben habe, zu sehr dndert, ist die Kunst entweder nur
noch alltagliche Rede oder aber Philosophie.'® Das wiirde meines Erachtens bedeuten:
Hegel wiirde der Prosa als literarisch wirklich neuer Kunstform deshalb keinen Platz
zugestehen, weil er sie zur Philosophie erklérte. Es gibt bei Hegel durchaus Stellen,
die so klingen. In der Vorlesung von 1823 charakterisiert Hegel die moderne Kunst so,
dass in ihr der Geist ,,frei“ und vom ,,blof3 sinnlichen Material losgerissen® sei und fahrt
dann fort: ,,In dieser héchsten Stufe aber steigt die Kunst iiber sich selbst hinaus und
wird zur Prosa, zum Gedanken.“ (VK, 44).

Dass ein Ubergang der adidquaten Selbstverstandigung von Literatur zur Philo-
sophie stattfinden soll, ist eine These Hegels. Sie gilt es nun zu skizzieren. Oft wird
sie mit dem ,,Ende der Kunst“ in Verbindung gebracht, was sich aber als verkiirzt
herausstellen wird.*®

18 Auch hier ist das Verhaltnis zur Religion einzubeziehen.
19 Vgl. hierzu Stephen Houlgate: Hegel and the ,End° of Art, in: The Owl of Minerva 29/1 (1997), 1-21.



212 —— Dina Emundts

Mit der Idee der Entwicklung, die der Kunst selbst zukommt, indem sie die jewei-
lige Zeit im Bild ausdriickt, ist auch die These verbunden, dass Kunst, Religion und
Philosophie in der Bedeutung einer gewissen Abfolge zueinander stehen. Je differen-
zierter und selbstbeziiglicher der Geist in der Geschichte wird, desto weniger kann die
unmittelbare Ausdrucksweise der Kunst ihm vollends gerecht werden.?® Stattdessen
miissen andere Ausdrucksarten an ihre Seite treten.

Die Kunst als Form der Selbstverstdndigung hat also durch ihren Charakter in He-
gels Augen ein Defizit. Dieses Defizit kommt nicht durch die Moderne zustande, es liegt
an der Unendlichkeit des Geistes, die im Materiellen nicht vollstindig ausgedriickt
werden kann. Dies wird aber in der Moderne explizit, weil die Unendlichkeit des Geis-
tes da zu seinem Selbstverstdndnis gehort. Bei der Kunst als direktem Ausdruck des
Geistigen (wie in der Antike) ist dieses Defizit an der Kunst nicht bemerkbar. Es ist
ihr extern, es ist tiber sie auszusagen, wenn man iiberlegt, was zum Geistigen gehort
oder wie sich das Geistige in der Geschichte entwickeln wird.?* Wenn die Kunst sich
aber so entwickelt hat, dass ihr Ausdruck weniger direkt ist, wenn die Unendlichkeit
und Selbstreflexivitit des Geistes schon expliziter ist und beim Ausdrucksuchen des
Geistigen eine Rolle spielt, dann ist dieses Defizit eine Spannung innerhalb der Kunst
und dem Kunstprozess. Sie liegt auf Seiten des Kiinstlers und ist vielleicht sogar in
der Kunst selbst bemerkbar. Die Spannung besteht darin, dass die Ausdruckform des
Geistigen dem Geistigen zu widersprechen scheint. Aus diesem Grund hat die spdte
Kunst, also die Kunst zu Hegels Zeiten, Auflédsungstendenzen in sich. Hierauf werde
ich noch zuriickkommen. Es ist allerdings zu bemerken, dass noch unklar ist, ob die
beschriebene Spannung nur den Kiinstler betrifft, der sich anders ausdriicken will als
er es im Kunstwerk kann, oder ob die Spannung auch im Kunstwerk deutlich wird.
Philosophie ist fiir Hegels Zeit also angemessener als Kunst. Kunst verliert ihre Funk-
tion, fiir den Menschen das addquateste Medium seiner Selbstverstandigung zu sein.

Die vorstehenden Uberlegungen scheinen auf Folgendes hinauszulaufen: Der
Geist der Kunst geht aufgrund der Unzuldnglichkeit von Kunst in Anderes iiber, so-
bald er sich zu sehr entwickelt. Bestétigt dies auch die oben genannte Vermutung,
dass Hegel der Prosa als literarisch wirklich neuer Kunstform deshalb keinen Platz
zugestehen kann, weil er sie zur Philosophie erklart? Solange literarische Prosa noch
poetisch ist und sich vom Alltag und von anderen Wissenschaften abgrenzen kann, so
lange ist sie fraglos Kunst. Aber wenn es der Kunst oder der Prosa nicht mehr gelingt,
sich von Alltag und Wissenschaft abzugrenzen, und das Prinzip der Reflexion, der
Selbstbeziiglichkeit oder des Alltdglichen in ihr die Oberhand gewinnt, ist sie dann
keine Kunst mehr?

20 In VK, 119 heifdt es, es gehe in der Moderne ,,der Gehalt iiber die Form“ und der Gehalt ,,erfordert
mehr, als die Darstellung des Kunstwerks zu geben vermag.“

21 Zu dem Defizit in der klassischen Kunst vgl. zum Beispiel VK, 179. Hier ist von ,,Unangemessen-
heit” die Rede, weil der freie Begriff in der Schonheit ,,nur sinnlich“ vorhanden ist. Vgl. Enz, §562.



Hegelund Prosa =—— 213

Es ist davon auszugehen, dass Hegel nicht meinte, dass es zu oder nach seiner
Zeit keine Kunst mehr geben wiirde. Daher stellt sich die Frage, in welchen Funktio-
nen Kunst intakt bleibt und welche ihr genau abgesprochen werden. Klar ist, dass die
Kunst nur in ihrer Bedeutung, nicht als Vorkommnis abgeldst wird. Zuweilen scheint
Hegel zeitgendssischen Werken (vor allen denen von Goethe) eine Achtung entgegen
zu bringen, die dafiir spricht, dass der Kunst noch wichtige Funktionen fiir uns zu-
kommen. Welche Funktion hat Kunst noch? Man konnte sagen, Kunst ist nur noch
Ausdruck von Individualitit, von kiinstlerischem Genie; wir konnen die Kunstwerke
bewundern und sie kénnen uns gefallen, aber wir kénnen uns durch sie nicht mehr
iiber uns als geistige Wesen verstandigen — und zwar {iberhaupt nicht: Kunst verliert
die Funktion der Erkenntnis vollstindig.?* Allerdings ist sie als virtuose Darstellung
des Alltaglichen immer noch Kunst. Ein Beispiel fiir die Funktion der Kunst, Ausdruck
des individuellen Kiinstlers und seines Genies zu sein, ist fiir Hegel Jean Paul.?> Man
konnte die behauptete Bedeutungslosigkeit von Kunst fiir Verstandigung iiber uns
aber auch etwas weniger radikal behaupten und sagen, dass wir uns mit Kunst immer
noch iiber Dinge partiell verstindigen kénnen.?* Die Dinge, iiber die wir uns in Kunst
noch weiterhin verstdandigen, werden nach Hegel wahrscheinlich damit zusammen-
héngen, wie wir als Individuen sind. Dies deshalb, weil sich der besondere Stand-
punkt — besondere Begebenheiten, Gefiihle und individuelle Gedanken — noch am
ehesten sinnlich ausdriicken ldsst. Wir konnen vor Augen gefiihrt bekommen, wie es
ist zu lieben (wenn wir Lucinde lesen). Bei der Frage nach der verbleibenden Funktion
der Kunst kann man aber auch noch weiter gehen und auf das Verhiltnis der Kunst
zur Philosophie Bezug nehmen, da Philosophie nun die Form der addquaten Selbst-
verstandigung sein soll. Dann kdnnte man sagen, dass die Kunst in der Moderne eine
Form der Selbstverstandigung bleibt, aber dass diese Selbstverstdndigung voraussetzt,
dass man sich auch auf andere Art {iber sich (als geistiges freies Wesen) verstandigt.
Man versteht etwa Hermann und Dorothea nicht, wenn man nicht philosophisch erfasst
hat, dass die Wirklichkeit verniinftig ist, denn in der Idylle wird (so konnte man sagen)
eine Versohnung des Individuums mit den Verhaltnissen aus der Sicht des Individu-
ums dargestellt; als eine Verséhnung kann der Leser dies aber nur verstehen, wenn er
die durch die Philosophie geleistete Versohnung (die in der Erkenntnis liegt, dass die
Wirklichkeit verniinftig ist) erkannt hat. In einem solchen Sinn kann man es verstehen,

22 Dies scheint mir die Position von Jaeschke zu sein. Vgl. z. B. Jaeschke (Anm. 5), 142. Zumindest
betont er sehr, dass aktuelle Kunst von Hegel wenig Wertschédtzung bekommt.

23 Zu Jean Paul vgl. z. B. VK, 202. Oft klingt die Kommentierung Hegels dann spéttisch und entlar-
vend, VA 2, 219f.

24 Das ist die Auffassung von Henrich, der Hegel in diesem Punkt zudem auch korrigieren will (was
ich im Folgenden auf andere Art auch tun werde). Dieter Henrich: Kunst und Kunstphilosophie der
Gegenwart. Uberlegungen mit Riicksicht auf Hegel, in: Wolfgang Iser (Hrsg.): Immanente Asthetik.
Asthetische Reflexion. Lyrik als Paradigma der Moderne. Kolloquium Kéln 1964. Vorlagen und Ver-
handlungen, Miinchen 1966, Nachdruck 1983, 11-32, hier: 15-16.



214 —— Dina Emundts

wenn Hegel der Kunst addquate Selbstverstdndigung in der Moderne abspricht und ihr
dennoch eine Funktion ldsst. Denn das Epos und vor allem auch der Bildungsroman
kann uns die Versohnung aus der Sicht des Individuums durchaus nahebringen. Dies
ist aber nur dann ein sinnvoller Beitrag, wenn man ihn im Rahmen einer grof3eren
Verstandigung des Menschen tiber sich versteht, welche die Kunst selbst nicht mehr
allein zu leisten vermag. Die Funktion, uns etwas, das das Individuum und seinen
Standpunkt betrifft, vor Augen zu fiihren, leistet nach Hegel vor allem Goethe. In die-
sem Zusammenhang kann man darauf verweisen, dass die Kunst damit die Funktion
bekommt, dasjenige, was wir denkend erfassen, anschaulich darzustellen und dass
dieser Gedanke Hegels Auffassung entspricht, dass das Bediirfnis nach Anschaulich-
keit auch in der Moderne erfiillt werden muss.*

Diese Ausfiihrungen dazu, was die Kunst nach Hegel noch zu leisten vermag, muss
man in die Verstdndigung iiber literarische Prosa einbeziehen. Zunéachst sprechen sie
dafiir, dass die moderne Kunst fiir Hegel nicht Philosophie ist und daher nicht in die-
sem Sinn in Prosa iibergeht. Dies wird sich durch die Uberlegungen zur Abgrenzung
der modernen Kunst von Philosophie am Ende des Abschnitts 1.3 noch bestédtigen. Dass
die Kunst sich selbst iibersteigt und in Philosophie {ibergeht, sollte vor diesem Hinter-
grund so verstanden werden, dass der Geist sich in seiner Selbstverstdndigung in der
Philosophie wiederfindet und die Kunst hinter sich ldsst. Die Kunst kann eine Funktion
fiir die Selbstverstandigung behalten, wenn man diese in den Rahmen philosophischer
Formen der Selbstverstindigung setzt.?® Mit Blick auf Autoren der Prosa wie Jean Paul
und Musil scheint diese These vielleicht gar nicht so unplausibel. Aber man muss bei
ihr ausdriicklich sagen, dass Hegel nicht auf eine Grenzverwischung von Literatur
und Philosophie hinaus will. Die Literatur wird seines Erachtens nicht philosophisch
erkennend.?” Sie kann nur philosophische Erkenntnisse sinnlich machen. Und dies
passt nun wieder weniger zum Selbstverstandnis der modernen Prosa.

Allerdings scheint mir in Hegels Konzeption noch mehr Potential dafiir zu liegen,
der Bedeutung der Prosa Rechnung zu tragen, als ich ausgefiihrt habe und als Hegel
einrdumen will. Wenn stimmt, was ich gesagt habe, warum sollte man dann nicht auch
sagen, dass die Prosa das zum Ausdruck bringen kann, was ihre Spannung ist, und

25 Wie in Teil zwei diskutiert, konnte diese Funktion auch innerhalb der Philosophie erfiillt werden.
Schiller macht fiir Hegel seine philosophische Erkenntnis auf diese Weise anschaulich, VA 3, 437.
Dass dieses Bediirfnis nach Anschaulichkeit der philosophischen Resultate besteht, macht Hegel an
derselben Stelle deutlich.

26 Hier ist die Religion einzubeziehen. Jaeschke stellt den Gegensatz von klassischer und romanti-
scher Kunst so dar, dass dort die Kunst der Religion vorangehe und hier die Religion der Kunst. Vgl.
Jaeschke (Anm. 5), 131. Fiir die zeitgendssische (auch noch romantische) Kunst geht dann nach dieser
Deutung die Philosophie voran.

27 Die Poesie kann nach Hegel durchaus ,,die erhabensten Gedanken der Philosophie“ aufnehmen
(VA 3, 319), aber diese stammen dann aus der Philosophie und werden von der Kunst zur Darstellung
gebracht.



Hegel und Prosa =—— 215

gerade damit eine grundlegende Selbstverstindigung des Menschen darstellt??® Der
Mensch kann sich iiber die Grenzen seiner Ausdrucksmoglichkeiten, iiber die Konflikte
dabei und iiber die Zerrissenheit seiner selbst und der Welt in der Kunst verstandigen.
Zwei unterschiedlich geartete Griinde konnten von Hegel ausgehend dagegen spre-
chen: Erstens setzt dieser Gedanke voraus, dass sich die Zerrissenheit im Kunstwerk
selbst zeigt. Nun schien der Grundgedanke aber eher der zu sein, dass der Kiinstler die
Innerlichkeit auf seiner Seite hat und sich das in dem Kunstwerk nicht wirklich dar-
stellen lasst. Dies deshalb nicht, weil in dem Kunstwerk Selbstreflexion nicht wirklich
stattfinden kann, weil es auf den Charakter des Sinnlichen festgelegt ist. Aber es ist
nicht klar, dass dieser Charakter wirklich nicht transzendiert werden kann, obwohl er
gleichzeitig — irgendwie negativ — verbindlich bleibt. Weder sehe ich, dass Hegel dies
wirklich durchgehend so sieht, noch, dass dies der Sache nach bei ihm so sein muss.
Wenn auch Hegel das nicht gutzuheiflen scheint, so beschreibt er Kunstwerke der
Moderne doch immer wieder so, dass sie als Ausdruck von Zerrissenheit und als Aus-
druck unbefriedigter Subjektivitdat angesehen werden konnen. So kénnte man sagen,
dass nach Hegels Kunstverstdndnis literarische Prosa in der Moderne sich dadurch
auszeichnet, dass sie zwar noch auf die organismusartige Form bezogen bleibt, dass
sie diese Form aber zugleich zu sprengen ansetzt, indem sie (zu sehr) auf das Alltag-
liche und auf andere Wissenschaften in einer neuen Weise ausgreift.?® Ich habe oben
mehrmals gesagt, dass Hegel seine Bestimmung der Kunst je nach Kontext erweitert.
Hier wiirde man sogar so weit gehen zu sagen, dass er die Bestimmungen gar nicht
als notwendige Bedingungen dafiir versteht, dass etwas Kunst ist.>® Angegeben wird
mit den Bestimmungen eher das Paradigma der Kunst. Die moderne Kunst hat sich
(auch in Hegels Augen) von dieser Bestimmung entfernt, sie ist, wenn man so will, in
sich spannungsreich, weil sie ihre eigene Bestimmung transzendiert, aber noch auf sie
bezogen bleibt. Dies passt dazu, dass Hegel die klassische Kunst mit dem Vollendungs-
gedanken verbindet, wihrend er die romantische — moderne — Kunst als etwas ein-
stuft, in dem Vollendung nicht mehr méglich ist.>* Dies alles scheint mir also nicht wirk-
lich gegen diesen Vorschlag zu sprechen, nach welchem Hegel der Prosa einrdumen
konnte, als Ausdruck von Zerrissenheit eine Form der Selbstverstandigung zu bleiben.

Zweitens passt dieser Gedanke der Funktion der Kunst zu Hegel aus einem ganz
anderen Grund nicht. Diesen kann man so ausdriicken: Die Wahrheit, die die Kunst
damit meint auszudriicken, ist gar keine. Die Kunst stellt es so dar, als sei dieses Bild

28 Eine dhnliche Funktion zeitgendssischer Kunst arbeitet Walker heraus. Vgl. John Walker: Art,
Religion, and the Modernity of Hegel, in: Stephen Houlgate (Hrsg.): Hegel and the Arts, Chicago 2007,
296-309.

29 So z.B. wenn Hegel die Kunst als blosen Ausdruck subjektiven Genies beschreibt. VK, 202; VA 2,
223f.

30 So sagt Hegel auch, es konne ,,keine einfache Bestimmung gegeben werden, wodurch die Poesie
sich von der Prosa unterscheidet®, weil die Poesie ,yvielerlei Seiten festhalten® kann. VK, 281f.

31 In der Vorlesung heif3t es, ins Klassische falle ,,das Ideal“ der Kunst. VK, 36.



216 —— Dina Emundts

der Zerrissenheit das richtige Bild des Menschen von sich als frei und geistig. Durch die
Philosophie wissen wir aber, dass diese Zerrissenheit gerade nicht die (ganze) Wahr-
heit ist. Daher kann durchaus der Eindruck entstehen, als lernten wir, was wir sind,
durch die Kunst der Moderne. Aber wir lernen nicht wirklich, wie es ist, sondern wir
sehen nur in der Kunst noch einmal, wie es uns zu sein scheint bzw. wie wir uns fiihlen.
Hierzu wire sicherlich viel auszufiihren. Klar scheint mir zu sein: Was Hegel hier von
der Auffassung der Prosa als einer addquaten Form der Selbstverstindigung abhalt,
ist seine Auffassung, dass es der Philosophie gelingt, ein verséhnendes Verstiandnis
der Welt zu gewinnen. Gdbe man diese Annahme auf, konnte die Kunst bzw. die Prosa
als Form der Selbstverstdndigung in einem hegelschen Sinne rehabilitiert werden.

Im Bisherigen bin ich zunéchst (in I.1) einem ersten Eindruck nachgegangen, der
darin bestand, dass Hegel die Bedeutung der literarischen Prosa negiert. Durch einige
Differenzierungen konnte geklart werden, dass Hegel der literarischen Prosa einen
Platz als moderner Kunstform in seiner Theorie einraumen kann. Prosa ist eine Kunst-
form, in der die Bestimmungen der Geformtheit erreicht werden, obwohl Prosa viel auf
Dinge Bezug nimmt, die nicht poetisch sind, und diese auch nicht nahtlos zur Einheit
formt. Allerdings war dieser Vorschlag in zwei Hinsichten noch unbefriedigend: Ers-
tens wurde noch nicht erklart, inwiefern Hegel einerseits der modernen Kunst die Ab-
kehr von den Bestimmungen der Kunst zugesteht, sie andererseits aber Kkritisch sieht.
Zweitens war noch nicht klar, inwiefern Hegel der Herausforderung begegnen kann,
dass Prosa selbstreflexiv ist und die Form der Geschlossenheit transzendiert. Was
den zweiten Punkt angeht, so bin ich - ihm folgend - (in 1.2) der Idee des Uberstiegs
der Kunst in Richtung Philosophie nachgegangen und habe gezeigt, dass diese Idee
nicht bedeutet, dass die Kunst bzw. literarische Prosa Philosophie wird, sondern dass
Kunst neben Philosophie als eine beschrankte Ausdrucksmoglichkeit des Menschen
bestehen bleibt. Damit sah es so aus, als konne Hegel die Prosa zwar gut einordnen,
aber nicht so, als sei sie eine bedeutende Ausdruckméglichkeit (dies wéire vielmehr
die Philosophie). Gegeniiber den Funktionen, die Hegel der Kunst noch zugestehen
will, habe ich vor dem Hintergrund von Hegels Ausfiihrungen zur Prosa noch eine wei-
tere Funktion ausgemacht. Diese besteht darin, die Konflikte der Ausdrucksmdéglich-
keiten darzustellen. Hier kann man sagen: Prosa greift auf das Alltdgliche und auf
wissenschaftliche Prosa aus und verarbeitet sie. Sie macht dies auf eine Weise, bei
der die Formbestimmungen der Kunst selbst infrage gestellt werden. So kann sie die
Spannung, die fiir den Geist in dem Versuch sich auszudriicken liegt, zur Darstellung
bringen. Dadurch stellt sie in besonderer Weise ein modernes Ausdrucksmittel dar. All
dies kann Hegel sagen. Dass Prosa fiir Hegel dennoch nicht das addquate Ausdrucks-
mittel der Moderne ist, liegt an Hegels Versohnungsgedanken: Durch die Philosophie
ist die Einsicht in eine Versohnung moglich, die die Prosa negiert. Daher konnen wir
nach Hegel nicht sagen, dass die Kunst noch Wahrheiten iiber uns ausdriickt, und
insofern ist sie fiir ihn keine addquate Selbstverstindigung mehr (auch wenn wir als
Leser — auch nach Hegel — diesen Eindruck haben kénnen).



Hegelund Prosa =—— 217

Im letzten Abschnitt des ersten Teils mochte ich auf den noch ausstehenden Punkt
eingehen. Denn Hegels kritische Betrachtung des auf das Alltdagliche Ausgreifenden
der zeitgendssischen Literatur hat in meinen bisherigen Ausfiihrungen noch zu wenig
Beriicksichtigung gefunden. Das wird zwar nicht mehr zu einer Revision der bisherigen
Auffassung von Prosa fiihren, aber noch einige offene Fragen klaren.

Hegels Kritik an dem Ausufernden der modernen Kunst

Hegel hat an verschiedenen Stellen darauf Bezug genommen, dass die moderne Poesie
zum Ausufern neige und dass sie das Alltéagliche (zu sehr) zum Gegenstand mache.*
Beides scheint mit Blick auf Prosa durchaus aussagekraftig zu sein. Hegel hat diese
Tendenz kritisch gesehen. Ich mdchte im Folgenden fragen, warum er dies getan hat.
Nach dem Bisherigen wiirde man auf diese Frage wohl die folgende Antwort geben:
Hegel sieht dies kritisch, weil die Poesie damit ihre Formbestimmung als Kunst nicht
mehr einhalten kann. Zugleich haben wir aber auch gesehen, dass es noch eine andere
Uberlegung bei Hegel gibt. Sie lautet verkiirzt so: Der moderne Geist ist ausgreifend,
er weifd um seine Unendlichkeit und versucht dies auch auszudriicken, um sich in
dieser Weise zu erfassen. Die Darstellungsform der Kunst ist durch ihre Sinnlichkeit
aber ungeeignet fiir dieses Projekt. Daher kann der moderne Geist sich nicht in seinem
Kunstprodukt befriedigen. Mir scheint, dass in diesen beiden Behauptungen noch eine
Spannung liegt: Wenn das dem Geist entspricht, warum sollte Poesie nicht so werden,
dass sie ihre engen Formbestimmungen hinter sich lasst? Wenn ausgreifende Kunst
noch Kunst ist (und, wie ich gezeigt habe, nicht einfach in Philosophie iibergeht),
warum ist sie dann nicht angemessener Ausdruck der reflexiven Struktur des Geistes?
Um diese Frage zu beantworten, werde ich etwas ausholen und zunéchst der Frage
nachgehen, was die Kunst der Moderne fiir Hegel genauer auszeichnet.

In der Asthetik teilt Hegel Kunst in symbolische, klassische und romantische Kunst
ein. Hegel nennt dies ,,Formen* der Kunst (VK, 209) oder auch Sphéiren (VK, 35). Diese
Einteilung ist eine Einteilung von Epochen: Die symbolische ist die friihe orientalische,
die klassische Kunst gibt es in der Antike, die romantische ist als christliche und auch
moderne Epoche anzusehen, denn sie reicht bis zu Hegels Zeit. Ausgezeichnet und von
den anderen Epochen abgegrenzt wird die romantische Kunst durch Subjektivitdt und
Innerlichkeit. Die besonderen Kiinste lassen sich nach Hegel in Klassen (oder Arten)
einteilen, die den Sinnen entsprechen. Dieser Einteilungsgrund ist naheliegend, weil
die Kunst insgesamt durch den Bezug zum Sinnlichen bestimmt sein soll. In jeder

32 Z.B. VA 3, 256, wo Hegel die romantische Kunst durch einen ,weiteren Spielraum selbststindi-
ger Entfaltung®, durch ,,episodenhafte Mannigfaltigkeit“ und ,,ausfiihrende Partikularitdt* charak-
terisiert.



218 —— Dina Emundts

Epoche gibt es bildende, tonende und redende Kiinste. Die Zuordnung ist (dhnlich
wie bei dem Verhdltnis von Philosophie und Kunst) nicht so zu verstehen, dass es zu
bestimmten Zeiten nur bestimmte Kunstarten gibt, sondern dass sich der Zeitgeist in
bestimmten Kunstarten besonders gut ausdriicken kann. Zum Beispiel findet die sym-
bolische Kunst ihren héchsten Ausdruck in der Architektur, die eine bildende Kunst
ist, wobei sich die bildende Kunst in der klassischen Kunst in der Skulptur besonders
ausprdgt und in der romantischen in der Malerei. Die Skulptur hat unter den bilden-
den Kiinsten am meisten den Charakter der klassischen Kunst, direkter Ausdruck des
Geistigen zu sein. Die Selbstverstindigung der modernen Innerlichkeit kann sich da-
gegen in Malerei am besten geltend machen. Zu beachten ist, dass keine Symmetrie
zwischen den Epochen besteht. Der romantischen Kunst werden neben der bildenden
Kunst Ausdrucksformen der tonenden und redenden Kunst als die ihr addquaten zu-
gesprochen, ndmlich Musik und Poesie. Die romantische Kunst driickt sich also in drei
Kunstarten jeweils besonders aus.

Hegel nennt die redende Kunst also Poesie, teilt sie in Epos, Lyrik und Drama ein,
ordnet sie insgesamt der romantischen Kunst zu, ohne aber damit behaupten zu wol-
len, dass sie nicht zu allen Zeiten vorkdmen. Auch der Orient kennt redende Kiinste,
und von den redenden Kiinsten entspricht ihm das Epos am meisten. Das Epos ist
ndmlich weniger Ausdruck des Prinzips der Subjektivitét als die Lyrik, weil in ihm auf
tatsdchliche (dulere®®) Begebenheiten Bezug genommen wird. Man kann bei Hegel
sagen: Das Epos ist dem Orient angemessen und die besten Realisierungen des Epos
finden sich im Orient, dennoch entspricht das Epos (bzw. dann die Idylle) als redende
Kunst mehr der Ausdrucksweise der Moderne als der Antike.

Wie ich schon ausgefiihrt habe, ist fiir Hegel die Kunst insgesamt als An-
schauung durch ihre Materialitdt bestimmt. Dadurch soll ihr Charakter von Religion
und Philosophie abgegrenzt werden. Ich habe auch schon ausgefiihrt, dass man
genauer sagen muss, dass die Kunst auch einen vorstellenden Charakter haben kann
und als christliche zunehmend gewinnt. Dieser Idee der Verdnderung des Charak-
ters der Kunst entspricht eine zentrale These aus Hegels Asthetik, die wir bisher
noch nicht ausreichend beriicksichtigt haben, ndamlich die, dass der anschauende
Charakter bei der romantischen Kunst insgesamt zuriickgedrangt ist. In der Ent-
wicklung der Bedeutung von bildender, tonender und redender Kunst sowie in Ma-
lerei, Musik und Poesie soll sich eine zunehmende Vergeistigung der Kunst zeigen.>*
Hier griindet die oben bereits behandelte Spannung der so auftretenden Kunst. Die
Vergeistigung in der Kunst entspricht der geschichtlichen Entwicklung des Geistes,
aber sie entspricht nicht dem eigentlichen Charakter der Kunst. Der Geist drangt
nun immer weiter {iber die Formgrenzen der Kunst hinaus. Die friihere Materialitdt

33 Erst in der Moderne macht der Unterschied von Innen und Aufien aber wirklich Sinn.
34 7.B. VA 3,320f.



Hegelund Prosa =—— 219

hat ihn besser gebunden, oder besser: sie war Ausdruck dessen, dass er sich noch
in der Weise binden lie3.>

Hier kann man den Eindruck haben, dass Hegel ganz leicht der Prosa als addqua-
tem Ausdruck der Moderne hitte Rechnung tragen kdnnen. Poesie oder Literatur er-
laubt eine Selbstreflexivitiat der Kunst, die in anderen Kiinsten — wie der Architektur —
weniger moglich ist. Aber so hat Hegel seine Konzeption nicht angelegt: Gerade wegen
der Vergeistigung, die sich schon durch die schwindende Materialitét (bildlich gesagt)
ausdriickt, muss der Kiinstler das Kunstprodukt von dem Alltag und von anderen For-
men des Ausdrucks abheben. Musik und noch mehr Poesie miissen sich als Kunst
gerade dadurch herstellen, dass sie den Aspekt der Materialitdt irgendwie anders
realisieren.?® Weil sich die Rede nicht in einer Materie ausdriickt und so als Einzel-
nes sichtbar wird, driickt sie sich in einer besonderen, von anderem unterschiedenen
Gestalt aus. Aus diesem Grund gilt also das strenge Formprinzip der Poesie fiir Hegel.
Und aus diesem Grund bestimmt Hegel Literatur bzw. Poesie in Abgrenzung zur Prosa.
Unter Prosa ist hier wohlgemerkt nicht literarische Prosa, sondern alltdgliche Prosa
und wissenschaftliche Prosa verstanden. Von beiden soll die Poesie sich absetzen
und dadurch soll sie sich als Kunst zeigen. Es ist nicht nur so, dass Hegel durch eine
Gegeniiberstellung zur Prosa klarmacht, was Poesie ist. Die Gegeniiberstellung ist
nicht nur ein Mittel zur Bestimmung, das wir benutzen (VA 3 240).3 Vielmehr wird
die Poesie etwas Spezifisches selbst dadurch, dass sie sich von der alltdglichen und
wissenschaftlichen Prosa abgrenzt. Die Abgrenzung der Poesie von Prosa muss durch
die Form erfolgen, weil der Inhalt nach Hegel — zumindest in gewisser Weise — der-
selbe ist. Um ihre Sphéare zu bewahren, zeigt sich die Kunst als Poesie, indem sie die
Sprache verdichtet, indem sie besondere Woérter und Formelemente sucht, die sie klar
von (anderer) Prosa abgrenzen (VA 3, 239 ff.).

Auch bei dieser Uberlegung spielen verschiedene Thesen zur Entwicklung der
Menschen insgesamt eine Rolle. Hegel vertritt namlich die zu seiner Zeit nicht uniib-
liche These, dass die Poesie dlter ist als die prosaische Sprache. Sprache war - die-
ser These zufolge — urspriinglich nicht funktionales alltdgliches Mitteilungsmedium,
sondern direktes Ausdruckmittel des Geistes. Die Poesie als selbstdndige Kunstform
entstand, als sich Sprache instrumentalisierte.® Von da an kann man Prosa und Poesie

35 ,Wir fanden in der romantischen Kunst gleich dieses, dass der Stoff der Innigkeit des Gemidits nicht
addquat sei. Stoff und Subjektivitdt sind getrennt, und der Fortgang ist ihre Einbildung, bis sie wieder
auseinander fallen. Ihre absolute Einheit kommt nicht in der Kunst zustande. Die Innerlichkeit erhebt
sich zum reinen Gedanken, wo erst die wahrhafte Einheit stattfinden kann.“ VK, 198. — ,,ihre Einbil-
dung® meint hier: ihre Formgebung in der Kunst.

36 Aus demselben Grund sagt Hegel, dass es auch darum gehen miisse, wie die redenden Kiinste
miindlich vermittelt seien. VA 3, 320 f. Dies ist mit Blick auf Prosa ein interessantes Thema.

37 Vgl. auch Niklas Hebing: Poesie, in: Sandkaulen (Hrsg.) (Anm. 5), 227-255.

38 Vgl. VA 3, 240, 242. Vgl. z. B. VK, 124 f. Das Volkslied ist ein Beispiel fiir eine redende Kunst, in der
sich Poesie und Prosa noch nicht geschieden haben.



220 —— Dina Emundts

nicht nur unterscheiden, sondern die Poesie grenzt sich bewusst von der (alltaglichen)
Prosa ab.

Vor diesem Hintergrund kann deutlich werden, warum Hegel die These vertritt,
dass die moderne Poesie nicht zu sehr ins Alltdgliche {ibergehen darf. In der Moderne
haben sich die menschlichen Verhéltnisse so ausdifferenziert, dass das Alltagliche sehr
oft das blof3 Individuelle oder Persénliche oder aber auch das blof3 Rechtliche ist. Da in
der Kunst der zeitlich gegebene Inhalt — also etwa das Verstdndnis des Menschen von
sich als frei — in eine Form gebracht werden soll, die das Wesentliche und Allgemeine
des Geistes festhilt, stellt dieses Alltagliche fiir die Kunst das zu Transformierende dar.
Es soll ,,das Charakteristische und Individuelle der unmittelbaren Realitét in das reini-
gende Element der Allgemeinheit* (VA 3, 492)*° erhoben werden. Die Vermeidung bzw.
Umgestaltung des Alltdglichen gehort deshalb genuin zur Kunst, weil sie sonst ihrer
Aufgabe der Darstellung des Geistes in seiner nicht zeitlichen Form nicht gerecht wird.
Dass Poesie das Prosaische iiberwinden muss, liegt also an Hegels These, dass in der
Kunst das Zeitliche nicht als Zeitliches dargestellt werden soll. So ist es zu verstehen,
wenn Hegel behauptet, dass die Poesie sich aufl6st. Sie zerfasert, dient nicht mehr der
Sammlung des Geistes. Das bedeutet fiir Hegel nicht (wie es manchmal klingt), dass sie
keine Kunst mehr ist, sondern dass sie ihre Funktion nicht mehr erfiillt, den absoluten
Geist, also den Geist befreit von seiner zeitlichen Form, auszudriicken. Warum ist sie
noch Kunst? Das kann etwa heif3en: Sie ist Kunst, indem sich Geistiges noch sinnlich
(materiell) ausdriickt, und fiir diesen Ausdruck, nicht zu einem anderen Zweck, eine
Formgebung geleistet wird. Aber sie driickt nicht mehr etwas Zeitloses aus, sondern
vielmehr gerade zeitliche Verhiltnisse, alltdgliche Begebenheiten, Partikulares.*° Sie
schafft es nicht, diese zeitlichen Verhaltnisse zu transformieren. In diesem Punkt sieht
Hegel sie kritisch. Wiederum kann er sie hier deshalb kritisch sehen, weil er der Mei-
nung ist, dass die Philosophie uns trotz der Differenziertheit der Moderne noch eine
absolute Verstandigungsform gewahrt.

Neben der Abgrenzung vom Alltaglichen gibt es die Abgrenzung der Kunst von
wissenschaftlicher Prosa, vor allem von Philosophie (VA, 3283). Auch mit Blick auf
diese Abgrenzung gilt, dass sie nicht nur aus der Perspektive Hegels als philosophische
Begriffsbestimmung vorgenommen wird. Die Kunst soll sich auch von Religion und
Philosophie selbst abgrenzen. So soll sie zum Beispiel ,,philosophische Schliisse von
sich fern halten“ (VA 3, 284). Es ist noch zu kldren, warum Kunst das soll. Immerhin
sind dies auch Formen der Selbstverstdandigung, in denen vom Alltdglichen abgesehen
wird. Zunéchst gilt es zu beachten, dass Hegel nicht den philosophischen Gehalt aus
der Literatur ausschlief3en will. Worum es ihm geht, ist die philosophische Form. Mit
der Form geht es fiir Hegel um den wesentlichen Unterschied von Kunst und Philo-
sophie: In seiner Vorlesung stellt Hegel das wissenschaftliche und argumentative

39 Vgl. Anm. 10.
40 Vgl. die Charakterisierung des modernen Romans in VK, 197.



Hegelund Prosa =— 221

Vorgehen dem losen Verbinden von Vorstellungen in der Poesie entgegen. Was er damit
meint, wird deutlich, wenn er an einer Stelle sagt, der Unterschied bestehe darin, dass
die Philosophie die Abhédngigkeit der Bestimmungen voneinander kldre, wahrend die
Poesie die Bestimmungen nebeneinander stehen lasse (VA, 319). Da bei der Poesie
der Charakter des Organismus bestimmend sein soll, der sich durch die durchgédngige
Bezogenheit der Elemente aufeinander auszeichnet, kann damit nur gemeint sein,
dass die Poesie die Zusammenstellung der Elemente nach einem sinnlichen (unmittel-
baren) Einheitskriterium wahlt, ohne diskursiv oder schlussartig die Zusammenhénge
zu kldren. Dies ist in der Philosophie anders, denn in einem philosophischen System
soll der Ort und Bezug jeder Behauptung zur jeder anderen nicht nur gegeben, sondern
auch transparent sein. Es ist ein System von Schliissen. Das bedeutet, dass die Prosa
deshalb durch Selbstreflexivitdt nicht zur Philosophie wird, weil sie sich als Form des
absoluten Geistes eine neue Form geben miisste — eine philosophische Form. Diese
besteht in der Herstellung eines durchgangigen schlussartigen Zusammenhangs. Das
leistet die (moderne) Prosa gerade nicht. Es ist aber wohl auch etwas, was sie gar nicht
leisten will. Sie hilt sich von der philosophischen Form also deshalb besser fern, weil
sie das Projekt, das Philosophie nach Hegel verfolgen muss, nicht verfolgen will.

Soll die Philosophie poetisch werden?

Der erste Teil meines Aufsatzes hat gezeigt, dass Hegel durchaus eine Theorie von lite-
rarischer Prosa hat. Er konnte sogar der Bedeutung der Prosa als addquater moderner
Ausdruckform Rechnung tragen, wenn ihn davon nicht seine These abhalten wiirde,
dass der in der Prosa zum Ausdruck kommende Eindruck der Partikularitdt und Zer-
rissenheit durch eine Philosophie, welche die Wahrheit fiir sich beanspruchen kann,
korrigiert wiirde. Der Frage, ob die Philosophie selbst wiederum poetischer werden
soll, ist dieser zweite Teil gewidmet. Hierbei sollte die Bemerkung aus dem ersten Teil
in Erinnerung bleiben, dass Hegel keine friihromantische oder auch friihidealistische
These von der Auflésung der Disziplinen vertritt. Kunst und Philosophie gehen nicht
ineinander tiiber.

Ausfiihrungen dazu, ob die Philosophie poetisch sein soll, finden wir nicht mehr
in Hegels Asthetik. Dies ist nach dem Bisherigen auch klar, denn die philosophische
Prosa soll nicht in die Asthetik gehdren. Man kénnte denken, man finde sie bei Hegels
Uberlegungen zum Verhiltnis von Kunst, Religion und Philosophie, also in der Theorie
des absoluten Geistes. Aber aus diesen kénnen wir keine befriedigende Antwort gewin-
nen. Einerseits kann man dafiir argumentieren, dass die Philosophie poetischer wird
bzw. werden soll. Denn die Philosophie soll eine Art Synthese von Kunst und Religion
sein (Enz, §572), und dann scheint es erforderlich, dass die Philosophie als Prosa auch
poetischer wird. Andererseits konnte man sagen, dass die Philosophie nicht poetisch
sein kann. Denn fiir Hegel ist die Philosophie die Sphare des Begriffs und sie muss



222 —— Dina Emundts

daher alles Bildliche hinter sich lassen und alles begrifflich explizit machen. Ange-
sichts dieser Situation ist es sinnvoll, nach dem Charakter von Hegels philosophischen
Schriften zu fragen. Die Schrift, die einem hier zuerst einféllt, ist die Phdnomenologie
des Geistes. Denn obwohl das in der Philosophie nicht viel beachtet wird, muss man
konstatieren, dass Hegel mit diesem Werk, was Form und Darstellungsweise angeht,
ein erstaunliches Werk vorlegt. Die Entfernung von dem Stil des Werkes, das in ge-
wisser Weise sein Pendant darstellt, ndmlich von der Kritik der reinen Vernunft, ist be-
merkenswert und natiirlich gewollt. Bevor ich darauf zu sprechen komme, mochte ich
noch einmal daran erinnern, dass die Philosophie sich von der Kunst dadurch unter-
scheidet, dass sie einen durchgédngigen Zusammenhang aller Gedanken herstellen und
hierfiir eine Methode entwickeln will. Ich denke, dies gilt schon fiir die Phdnomeno-
logie. In Hegels Augen gibt es in der Phdnomenologie nichts, keine Position oder Be-
hauptung, bei der nicht geklart wird, wie sie mit anderen Erkenntnissen und mit der
Moglichkeit von Erkenntnis zusammenhéngt. In diesem Sinn ist die Phdnomenologie
zweifellos ein philosophisches Werk. Dennoch kann man die Phédnomenologie auch als
asthetisches Werk betrachten. Im Folgenden will ich ein paar Punkte, aufgrund derer
das nahe zu liegen scheint, nennen und kommentieren.

Der erste Punkt, den man nennen kénnte, scheint mir etwas zu sein, was in Hegels
Augen gar nicht wirklich das Poetische vor dem Philosophischen auszeichnet. Das
Werk hat eine gewisse Dramatik und Spannung: man weif3 nicht, wie es endet. Das
Werk beginnt nur mit einer Aufgabenstellung, es scheint dem Ausgang nach offen zu
sein. Es ist mir aber nicht bekannt, dass dies in Hegels Augen etwas genuin Kiinst-
lerisches ist.

Die ndchsten beiden Punkte betreffen den Charakter der Phdnomenologie. Das
Werk hat etwas Romanhaftes. Dies schon, indem es eine Bildungsgeschichte, also eine
bestimmte bildende Entwicklung auf ein Erkenntnisziel hin erzdhlt und damit klar
auf die literarischen Vorbilder einer Bildungsgeschichte anspielt. In der Einleitung
heifdt es beispielsweise: ,,Die Reihe seiner Gestaltungen, welche das Bewusstsein auf
diesem Weg durchlauft, ist [...] die ausfiihrliche Geschichte der Bildung des Bewusst-
seins selbst zur Wissenschaft.“* Das Buch ist angelegt wie eine Reise. Hegel sagt auch
explizit, dass es der ,Weg“ des Bewusstseins sei, der hier dargestellt werde. Diese
Parallele zum Bildungsroman ist nach meinen bisherigen Ausfiihrungen zweifellos
bemerkenswert. Denn der Bildungsroman ist danach in der Literatur der Roman, der
mit der Philosophie besonders gut zusammenpasst, weil er die individuelle Seite des
Gesamtprozesses der Erkenntnis der Welt als verniinftig zum Ausdruck bringt. Mei-
nes Erachtens stellt Hegel die Analogie zum Bildungsroman fiir den ersten Teil der
Phéinomenologie her, um auszudriicken, dass hier das individuelle Bewusstsein dahin
gefiihrt wird, dass der Standpunkt der Untersuchung das Geistige iiberhaupt (und

41 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phdnomenologie des Geistes. Gesammelte Werke, hrsg. von Wolf-
gang Bonsiepen, Reinhard Heede, Diisseldorf 1980, Bd. 9, 56. Im Folgenden zitiert als ,,PhdG*.



Hegelund Prosa =—— 223

nicht das Individuum und sein Standpunkt) sein muss — was mit dem Geistkapitel er-
reicht sein soll. Die Darstellung des Individuellen auf seinem Weg zum Allgemeinen
teilt die Phdnomenologie tatsdchlich mit dem Bildungsroman und sie benutzt dafiir
auch anschauliche Aspekte, damit das Individuum seinen subjektiven Standpunkt
wirklich reprédsentiert findet. Sie tut dies, obwohl sie keine literarische, sondern eine
wissenschaftliche Hinfiihrung ist, indem sie auf die Konsistenz und Verbundenheit
ihrer Gedanken sieht.

Es gibt auch verschiedene Aspekte, die an ein Drama erinnern: Es gibt eine Art
Erzdhler (den Beobachter) und eine Handlungsebene, es gibt Figuren, die auftreten
(wie den Herrn und den Knecht) und bestimmte Handlungen verrichten. Hegel nimmt
auch Figuren aus Tragddien (wie Antigone) in seine Darstellung auf. Man kann auch
eine Ahnlichkeit zu Biihnenstiicken oder Theater sehen, wenn man darauf achtet, dass
quasi (mit der Gewissheit, der Wahrnehmung etc.) Gestalten auftreten und wieder
abtreten. Hierauf scheint Hegel auch mit dem Bild vom Vorhang anzuspielen, wenn
er beispielsweise am Ende des ersten Teils mit Blick auf das, was wir erkannt haben
sollen, sagt: ,,Dieser Vorhang ist also vor dem Inneren weggezogen, und das Schauen
des Inneren in das Innere vorhanden [...]. Es zeigt sich, dass hinter dem sogenannten
Vorhange, welcher das Innere verdecken soll, nichts zu sehen ist, wenn wir nicht selbst
dahintergehen.“*

Die Tatsache, dass Hegel sowohl an den Bildungsroman als auch an das Drama
ankniipft, weist darauf hin, dass er selbst keine Poesie verfasst. Er benutzt vielmehr
diese Elemente nur zur Veranschaulichung seiner Philosophie. Das heif3t, wenngleich
dieses Werk dem Charakter nach letztlich philosophisch ist, spielt es mit dsthetischen
Darstellungsformen, um den Leser anders anzusprechen als durch eine rein philo-
sophische Abhandlung. In diesem Sinn integriert die Phdnomenologie auch Lyrik,
denn sie endet mit der verdnderten Gedichtzeile von Schiller: ,,aus dem Kelche dieses
Geisterreiches schaumt ihm seine Unendlichkeit.“

Zu erwdhnen ist noch, dass die Phdnomenologie sich schon durch ihr Vokabular von
ihren philosophischen Vorgangern wie Kant abhebt. Beispiele hierfiir findet man in der
Einleitung: so spielt Hegel mit dem Begriffspaar Zweifel und Verzweiflung — ersteres,
aber nicht letzteres aus philosophischer Prosa bekannt. Spéter in der Phdnomenologie
kommen noch viele Ausdriicke hinzu, die in einer philosophischen Abhandlung eher
irritieren: so zum Beispiel ,,ungliickliches Bewusstsein“. Es gibt zudem Ausdriicke,
die auf bestimmte als niedrig eingestufte Alltagshandlungen Bezug nehmen wie ,be-
gehren’, yverzehren', ,pissen’, etc. Hier gibt es Elemente, die aus dem Alltag zu kom-
men scheinen und die den Eindruck erwecken, die Phdnomenologie wiirde auf das
Alltagliche ausgreifen und hier sogar eine gewisse Weitschweifigkeit haben — wie die
moderne Kunst.

42 PhdG, 102.



224 =—— Dina Emundts

Was haben wir von diesen Beobachtungen — denen man leicht noch mehr an-
fligen konnte — zu halten? Zunadchst mdchte ich behaupten, dass die Wissenschaft
der Logik und die Realphilosophie in diesem Punkt nicht mit der Phdnomenologie
iibereinstimmen. Es liegt nahe, dass die Phdnomenologie diese Elemente nutzt, um
ihren Zweck zu erfiillen, Einleitung in die Wissenschaft zu sein. Sich dsthetischer Mit-
tel zu bedienen, macht sie nicht nur aus rhetorischen Griinden, also um die Menschen
da abzuholen, wo sie sind. Sie muss auch an den anderen Bereichen ansetzen, um
diese — also auch das, was dort gedacht wird, — in die Sphéare der reinen Gedanken zu
iiberfiihren. Die Philosophie stellt dann insgesamt gleichsam zunehmend reine Prosa
dar.** Wie die Kunst immer geistiger wurde, so wird die Philosophie immer geistiger
und reiner und sie 16st sich damit zunehmend von den poetischen Elementen, die sie
in ihren Einleitungen noch benutzt.

Wenn das stimmt, haben wir mit der Phdnomenologie ein gutes Beispiel dafiir, wie
die Philosophie Aspekte der anderen Formen der Selbstverstandigung in Kunst und
Religion aufnimmt. Vor allem haben wir eine Erkldrung dafiir, warum Hegel in der
Phéinomenologie so schreibt, wie er es tut. Dass Hegel nicht geradeheraus sagt, was er
meint, sondern es umstdndlich umkreist, dass Hegel Bilder und Allegorien benutzt,
dass er ein iiberraschendes Vokabular verwendet: dies alles kommt durch die Auf-
nahme der Elemente der Kunst bzw. Poesie in die Philosophie. Die Philosophie nimmt
Elemente der Poesie auf, legt diese dann aber in ihrer eigenen Entwicklung wieder
ab. Philosophie wird auf diese Weise nicht wirklich poetisch, sondern sie verwendet
dsthetische Mittel, um ihr Anliegen zu vermitteln.

43 Auch in der historischen Entwicklung 18st sich die Philosophie von der Poesie ab. VA 3, 328.



