
Dina Emundts
Hegel und Prosa
Zur Anerkennung der Prosa als Ausdrucksform der Moderne

Zu der Zeit, als Hegel 1831 in Berlin stirbt, wird von Zeitgenossen die Poesie als in 
ihrer Bedeutung zurückgegangen und durch die Prosa abgelöst gedacht. In der Tat 
scheint sich im 19. Jahrhundert in der Literatur eine Wende zu vollziehen und Prosa 
an die Stelle von Poesie zu treten. Diese Entwicklung wird sich im 20. Jahrhundert 
fortsetzen. Ihr ist literaturwissenschaftlich und in den ästhetischen Theorien Rech-
nung zu tragen. Hat Hegel dies getan? Er hat seine Vorlesungen zur Ästhetik in den 
1820ern gehalten. Es drängt sich schon daher die Frage auf, ob und, wenn ja, wie 
Hegel diese Wende reflektiert. Hat er der Prosa eine wichtige Bedeutung eingeräumt? 
Dieser Frage widme ich mich im ersten Teil. Bei ihrer Behandlung muss man den 
Unterschied zwischen wissenschaftlicher und literarischer Prosa berücksichtigen. 
Hegel setzt diese beiden in einen gewissen Gegensatz zueinander. Das bedeutet 
auch, dass die Frage nach der Rolle der Prosa bei Hegel mit der Frage zusammen-
hängt, in welchem Verhältnis die Literatur zur Philosophie steht. Die Thematik 
betrifft also auch Hegels These, dass die Philosophie die Kunst in der Bedeutung 
irgendwie ablösen könne.

Zumindest hin und wieder wurde der Gedanke, dass die Prosa die Poesie in 
ihrer Bedeutung ablöst, im 19. Jahrhundert noch mit einem anderen Gedanken ver-
bunden. Dieser besagt, dass sich dadurch die Prosa auch ändere und „poetischer“ 
werde.1 Diese Aussage ist im Vergleich zu der über die Entwicklung zur Prosa sowohl 
weniger klar als auch weniger unstrittig. Auch bei der kritischen Diskussion die-
ser Aussage ist die wissenschaftliche von der literarischen Prosa zu unterscheiden. 
Der Aspekt der Entwicklung der Literatur, also die Frage, ob die literarische Prosa 
in Hegels Augen ‚poetischer‘ geworden sei, wird im ersten Teil dieses Aufsatzes 
mitbehandelt. Im zweiten Teil wird dann der Frage nachgegangen, ob für Hegel 
die Philosophie als wissenschaftliche Prosa auch ‚poetischer‘ oder ‚ästhetischer‘ 
geworden ist oder werden soll. Diese Frage betrifft abermals die Frage nach dem 
Verhältnis von Philosophie und Kunst als Formen des absoluten Geistes, diesmal 
besonders den Aspekt, inwiefern die Philosophie literarische Momente in sich auf-
nehmen kann und soll.

1 Vgl. z. B. Ludolf Wienbarg: Aesthetische Feldzüge. Dem jungen Deutschland gewidmet, Hamburg 
1834, 134.

 Open Access. © 2021 Dina Emundts, publiziert von De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110729085-013 

  Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NoDerivatives 4.0 
International Lizenz. 

 
 



206   Dina Emundts

Außer auf die Enzyklopädie (1830)2 werde ich mich im Folgenden vor allem auf 
die Vorlesungen zur Ästhetik3 in der Bearbeitung von Hotho beziehen und auf die Vor-
lesungsmitschriften4 von Hotho. Wie deutlich werden wird, sehe ich zwischen diesen 
beiden beim Thema Prosa keinen substanziellen Unterschied.5

Hegels Verständnis der Prosa 
Auf den ersten Blick scheint Hegel die Entwicklung der Literatur hin zu einer größeren 
Bedeutung der Prosa zu ignorieren. Ein, wenn auch zunächst nur äußerliches Krite-
rium dafür ist, dass er „Poesie“ als Oberbegriff für alle literarischen Formen benutzt. Es 
ist zudem naheliegend anzunehmen, dass Hegel die Literatur insgesamt letztlich von 
der Poesie her denkt, weil er das Wesentliche in ihrer vom Alltag und von der Wissen-
schaft verschiedenen Gestaltung des Materials sieht, das in der Poesie am deutlichsten 
verwirklicht scheint. Außerdem behandelt Hegel mit seiner Einteilung der Literatur in 

2 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, 
in: ders.: Gesammelte Werke, hrsg. von Wolfgang Bonsiepen, Hans-Christian Lucas, Düsseldorf 1992, 
Bd. 20. Im Folgenden zitiert als „Enz“.
3 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik, in: ders.: Werke in 20 Bänden, hrsg. 
von Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel, Frankfurt a. M. 1970, Bde. 13–15. Im Folgenden zitiert als 
„VÄ 1–3“.
4 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen über die Philosophie der Kunst, Berlin 1823, nachge-
schrieben von Heinrich Gustav Hotho, in: ders.: Vorlesungen, Ausgewählte Nachschriften und Manu-
skripte, Bd. 2, hrsg. von Annemarie Gethmann-Siefert, Hamburg 1998. Im Folgenden zitiert als „VK“.
5 Die These, dass mit Blick auf die Grundposition zur Ästhetik eine große Übereinstimmung besteht, 
vertritt z. B. Walter Jaeschke: Die romantische Kunstform, in: Birgit Sandkaulen (Hrsg.): G. W. F. Hegel: 
Vorlesungen über Ästhetik, Berlin/Boston 2018, 125–150, hier: 133. Dass gerade mit Blick auf die Prosa 
ein solcher Unterschied ausgemacht werden kann und die Rolle der Prosa „unterschlagen“ werde, hat 
Ralf Simon behauptet. Vgl. Ralf Simon: Die Idee der Prosa. Zur Ästhetikgeschichte von Baumgarten 
bis Hegel mit einem Schwerpunkt bei Jean Paul, München 2013, 278. Es ist richtig, dass sich in der 
Vorlesung eine wichtige (später zu kommentierende) Stelle findet, in der von „Prosa der Gedanken“ 
die Rede ist. Gemeint ist damit m. E. Philosophie, und das passt, wie ich zeigen werde, durchaus zur 
Gesamtkonzeption. Andere Stellen, die Simon anführt, (vgl. z. B. VK, 124 f.) beziehen sich m. E. dar-
auf, dass „eigentliche Prosa“ für Hegel nach der Trennung von Poesie und Prosa entstand. Auch dies 
passt zur Gesamtkonzeption. Recht hat Simon dennoch darin, dass ein falsches Bild entsteht, wenn 
man Prosa bei Hegel vorrangig oder ausschließlich auf die „trockene und platte Formulierung der 
bloßen Umstände“ (ebd., 277) festlegt. Dies ist vielleicht durch die Überinterpretation der im Prinzip 
richtigen Beobachtung von Szondi gekommen, dass Hegels Begriff der Prosa für außersprachliche 
Verhältnisse gegenüber seinem literarischen Prosabegriff nicht „gänzlich anders“ sei. Vgl. Peter Szon-
di: Poetik und Geschichtsphilosophie I. Antike und Moderne in der Ästhetik der Goethezeit. Hegels 
Lehre von der Dichtung, hrsg. von Senta Mentz und Hans-Hagen Hildebrandt, 2. Aufl., Frankfurt a. M. 
1976, 488.



Hegel und Prosa   207

Epik, Lyrik und Drama6 die Prosa nicht als eine eigene Form. Vielmehr stellt er Prosa 
in Form von wissenschaftlicher Prosa, ebenso wie Geschichtsschreibung und Bered-
samkeit, als dasjenige dar, von dem Literatur sich unbedingt abzugrenzen habe.7 Mehr 
noch, die Epik, unter die der Roman und die Erzählung eingeordnet werden und unter 
die wohl auch die literarische Prosa insgesamt einzugliedern wäre,8 wird von Hegel 
als eine Art der Literatur eingeschätzt, die der Moderne weniger angemessen sei als 
Lyrik und Drama. Dies liegt daran, dass das Charakteristische des Epischen für Hegel 
darin besteht, dass das Objektive vorherrschend ist. Das soll heißen, dass beim Epi-
schen der Gegenstand der Darstellung primär die Welt und objektive Ereignisse sind 
(VÄ 3, 322–325). Demgegenüber soll in der Lyrik vor allem das Subjektive zum Aus-
druck kommen und das Drama die Verbindung beider sein. Bekanntlich ist für Hegel 
die Moderne dadurch ausgezeichnet, dass der Selbstbezug des Subjekts zentral wird. 
Ist die Kunst eine Art der Selbstverständigung, wie dies bei Hegel der Fall ist, so ist 
eine Ausdrucksform, in der das Objektive vorherrschend ist, wahrscheinlich nicht die 
adäquateste. Dies alles spricht dafür, dass Hegel den Bedeutungsgewinn der Prosa in 
der Literatur eher ignorierte. Allerdings scheint bereits hier auch die Komplexität der 
Thematik durch. So kann man durchaus sagen, dass Hegel keineswegs Unrecht darin 
hat, dass die Prosa mehr als etwa die Lyrik tatsächlich von etwas handelt, weniger 
Gefühlsausdruck und in diesem Sinne objektiver ist. In diesem Punkt wird man ihm 
also gar nicht einfach widersprechen können. Für die Prosa vom 19. bis 21. Jahrhundert 
scheint dies aber in bestimmter Weise weit weniger und manchmal auch gar nicht 
zuzutreffen, und genau dies hat Hegel, wie es auf den ersten Blick scheint, nicht anti-
zipiert oder in seiner Bedeutung nicht gewürdigt.

Eine die Bedeutung negierende Haltung von Hegel gegenüber der literarischen 
Prosa scheint relativ gut zu anderen Einstellungen Hegels zu passen. Es scheint sogar, 
als könne Hegel aufgrund einiger zentraler Annahmen der Prosa in der Kunst gar keine 
große Bedeutung zusprechen. Auch dies will ich hier noch skizzieren.

Für Hegel wird die Kunst von der Philosophie als Ort der adäquaten Selbstver-
ständigung des Menschen abgelöst. Die Kunst selbst wiederum entwickelt sich gemäß 
der Entwicklung des Geistes und seiner adäquaten Ausdrucksweisen. Dass Kunst, Re-
ligion und Philosophie Formen der Selbstverständigung des Geistes sind, soll heißen, 
dass der Mensch als geistiges Wesen sich in diesen drei Weisen über sich als geistiges, 
freies Wesen verständigt. Diese Selbstverständigung findet für Hegel nicht unver-
bunden mit dem täglichen und geschichtlichen Leben statt, sondern in diesen Formen 

6 VÄ 3, 321–324, vgl. 3. Abschnitt.
7 Etwa: „Die Kunst soll uns in allen Beziehungen auf einen anderen Boden stellen, als der es ist, wel-
chen wir in unserem gewöhnlichen Leben sowie in unserem religiösem Vorstellen und Handeln und 
in den Spekulationen der Wissenschaft einnehmen. In betreff auf sprachlichen Ausdruck vermag sie 
dies nur, insofern sie auch eine andere Sprache führt“, VÄ 3, 281.
8 Ich werde zwischen Roman und Prosa keinen klaren Unterschied machen, aber wenn ich von lite-
rarischer Prosa rede, geht es mir um alle literarischen prosaischen Texte.



208   Dina Emundts

der Selbstverständigung wird ausgedrückt, was politisch und kulturell realisiert ist 
(VK, 30). Kunst, Religion und Philosophie sind in diesem Sinn zeitabhängig. Aber sie 
verarbeiten die zeitlichen Begebenheiten und Einstellungen in einer Form, in der diese 
von Aspekten ihrer Zeitlichkeit befreit werden. In ihnen werden sie nämlich losgelöst 
von den individuellen und zufälligen Begebenheiten, die sie als zeitliche haben.9 Wenn 
man zum Beispiel Novalis’ Heinrich von Ofterdingen als adäquaten Ausdruck seiner 
Zeit versteht, dann sagt man, dass er den eigentlichen Charakter oder das Wesen der 
Subjektivität und Innerlichkeit seiner Zeit ausdrückt.

Die Ausdrucksweisen dieser drei Arten der Selbstverständigung sind allerdings 
unterschiedlich. Die Kunst hat zunächst einen anschauenden Charakter.10 In ihr drückt 
sich das Geistige in einem nicht geistigen Medium aus, nämlich in einem materiell ge-
gebenen. In Materie drückt der Mensch seinen Geist aus und gibt ihr so eine geistige 
Form. Die Ausdrucksweise der Kunst ist unmittelbar. „Unmittelbar“ heißt hier, dass 
sich das Geistige direkt im Materiellen ausdrückt. Das gelungene Beispiel hierfür findet 
sich in der antiken Skulptur. Dass der Kunst die Anschauung, der Religion die Vor-
stellung und der Philosophie das Denken zugesprochen wird, ist das Schema, dessen 
Hegel sich bei den Überblicksdarstellungen bedient.11 Allerdings ist die Kunst für Hegel 
genauer betrachtet auf den direkt anschaulichen Charakter offenbar nicht festlegt.12 
Zur Kunst gehört auch das sinnliche Vorstellen, das Hegel so charakterisiert, dass mit 
ihm auf das Innere Bezug genommen werde und dass es schwanke zwischen Sinn-
lichem und Gedanken. Das Innere meint hier das Innere des Menschen im Unterschied 
zu dem, was ihm äußerlich ist, setzt also voraus, dass der Mensch im Laufe seiner Ent-
wicklung einen solchen Unterschied von Innerem und Äußeren macht. Hegel erweitert 
mit dem Vorstellen die Bestimmung der Kunst über die Anschauung hinaus deshalb, 
weil die Kunst in Verbindung mit der Religion, also in der christlichen Zeit, nicht auf 
den direkten geistigen Ausdruck im Materiellen festgelegt werden kann.13 Diese Fest-
legung wäre für christliche Kunst – aber auch sicher angesichts der Künste, die gar 
nicht materiell sind – zu eng. Unmittelbar ist die Kunst, die nicht mehr nur anschauend 
ist, zwar immer noch, aber „unmittelbar“ kann jetzt nicht mehr heißen, dass Kunst ein 
direkter Ausdruck des Geistes ist. Der Ausdruck muss sich nun auf das Kunstprodukt 
beziehen. Der Ausdruck im Kunstprodukt ist immer noch unmittelbar, insofern (in 
der Anschauung, aber auch im vorstellenden Sinnlichen) das Geistige als Geistiges im 
Sinnlichen nicht explizit werden kann. Kunst ist zwar Ausdruck des Geistigen, aber im 

9 So beschreibt Hegel beispielsweise, wie der geschichtliche Stoff eine „Umwandlung“ (VÄ 3, 266) 
erfahren muss, um die „Zufälligkeiten“ und „gleichgültigen Beiwerke“ „abzustreifen“, damit das „an 
und für sich Vernünftige in seiner ihm an und für sich entsprechenden Wirklichkeit entwickelt und 
offenbar“ gemacht werde, VÄ 3, 267.
10 Enz, § 556. Vgl. für die weiteren Bestimmungen z. B. VÄ 3, 248.
11 Enz, §§ 556, 565, 572.
12 Deutlich z. B. VK, 205.
13 Vgl. VÄ 3, 313.



Hegel und Prosa   209

sinnlichen Produkt findet kein geistiger Selbstbezug auf sich als Geistiges statt und 
zwar auch dann nicht, wenn die oder der Schaffende diesen Selbstbezug durchaus hat 
und in dem Sinn innerlich und vorstellend ist.

Wie man hier sieht, werden die hegelschen Bestimmungen dadurch komplex, dass 
er sie nach zeitlichen und sachlichen Kontexten variieren lässt. Kunst ist in der christ-
lichen Epoche etwas anderes als in der Antike. Dennoch soll das, was man unter Kunst 
versteht, wenn man sich an der Antike orientiert, irgendwie wesentlich für Kunst sein, 
und was sie in anderen Kontexten auszeichnet, ist demgegenüber parasitär. Im Wei-
teren wird sich noch zeigen, dass es bei unserem Thema genau auf solche Differenzie-
rungen ankommt. Denn Hegel erweitert durch sie seine Bestimmungen der Kunst. Und 
nur auf diese Weise ist es möglich, auch der Prosa ausreichend Rechnung zu tragen.

Aufgrund des Anschauungscharakters der Kunst bestimmt Hegel die Kunst auch 
durch Einzelheit, Geschlossenheit bzw. Organismusartigkeit14 und dadurch, etwas 
exemplarisch darzustellen. Wie diese Bestimmungen sich genauer ergeben, will ich 
offenlassen und konstatieren: Im einzelnen Kunstwerk zeigt sich das Geistige der Zeit 
in einem einzelnen Gegenstand. Die Kunst hat keine anderen (äußeren) Zwecke. Kunst-
werke sind wie Organismen eine Art von individueller Einheit, in der alles in einer 
durchgehenden Verbindung steht, wobei diese durchgehende Verbindung derart ist, 
dass die Kunstwerke obwohl genuiner Ausdruck eines Allgemeinen, als selbständig 
und von anderem unabhängig erscheinen.

An diesem Punkt scheint sich der Gedanke, dass die Prosa bei Hegel aus der Kunst 
tendenziell ausgeschlossen wird, geradezu aufzudrängen: Prosa verstanden als fort-
laufende Rede hat nicht die Form des Geschlossenen, Organischen. Aber auch wenn 
man Prosa als eine literarische Form versteht, die gar nicht als fortlaufende Rede zu 
bestimmen ist, sondern durch Selbstbezüglichkeit oder die Herstellung von Bezügen 
zu anderen Texten eine essentielle Rolle spielt, scheint Prosa nach Hegels Charakte-
risierung der Kunst nicht als eine ästhetische Form verstanden werden zu können. 
Denn dies widerspricht dem Charakter der Unmittelbarkeit und, wiederum, der Ge-
schlossenheit.

Die Bestimmung des Unmittelbaren, Organischen und Geschlossenen scheint 
der Einordnung der Prosa als Kunst also entgegen zu stehen. Wenn Hegel die Kunst 
auf diese Bestimmungen des Organischen festlegt, könnte man sogar vermuten, dass 
er bei der sprachlichen Kunst die Poesie bzw. die Lyrik als ideale Darstellungsform 
annimmt, wie ich es in meiner anfänglichen Skizze entworfen habe. Die zur Einheit 
durchgestaltete Lyrik scheint der Inbegriff einer kunstvollen organischen Entität zu 
sein. Zweifellos trifft die Bestimmung des Organischen für Hegel aber nicht besonders 

14 Man könnte auch mit der Bestimmung der Zwecklosigkeit arbeiten, die man so ausdrücken kann, 
dass die Kunst frei von äußeren Zwecken ist und rein mit Blick auf interne Zusammenhänge bestimmt 
werden kann. Vgl. hierzu VÄ 3, 283.



210   Dina Emundts

auf die Lyrik zu, sondern auf alle Künste und auf alle literarischen Kunstformen.15 Hier 
müssen daher noch Differenzierungen möglich sein. Zwar klingt es manchmal so, als 
würde die Abgrenzung vom Nicht-Künstlerischen bedeuten, dass die Kunst sich von 
allem Nicht-Poetischen einfach fernhalten soll. Aber dies kann nicht der Fall sein.16 
Die Kunst hat als Inhalt oft etwas, was zunächst nicht Kunst gewesen ist. Sie lässt das 
der Kunst gegenüber Andere nicht einfach außer Acht, sondern nimmt es auf und 
verarbeitet es. Und um zu sagen, dass das möglich ist, kann man sogar auf Hegels Auf-
fassung vom Organismus zurückgreifen. Die Kunstwerke können das ihnen gegenüber 
Andere aufnehmen, sie müssen es aber so verarbeiten, dass es zur Kunst wird – genau 
so, wie der Organismus sich nach Hegel auf Unorganisches bezieht: er lebt dadurch, 
dass er sich auf anderes bezieht und es sich zu eigen macht. Wenn Hegel das Kunst-
werk als Organismus denkt, meint er damit also nicht, dass es nicht auf Anderes – z. B. 
auf weltlichen Inhalt – bezogen sein kann, sondern, dass es sich diesen Inhalt so zu 
eigen machen muss, dass er zur Kunst wird. Vielleicht kann man sagen, dass das Para-
digma der Kunst das ist, bei dem diese Umwandlung in organische Totalität vollständig 
gelingt.17 Aber dies kann nicht bei allen Künsten und Kunstformen der Fall sein. Wie 
sehr Kunst auf Anderes ausgreift und wie es dieses umwandelt, muss sehr verschieden 
und von Arten der Kunst sowie auch von der Entwicklung des Geistes abhängig sein. 
Die Bestimmung der Kunst als organische Totalität ist also als Ideal gemeint. Dadurch 
erfährt die Bestimmung der Unmittelbarkeit noch einmal eine Erweiterung. Bei para-
digmatischen Kunstwerken kann man sich mit Unmittelbarkeit auf die Einheit von 
Inhalt und Stoff beziehen. Bei einer Kunst wie dem modernen Roman besteht diese 
Einheit nicht. „Unmittelbarkeit“ könnte hier heißen, dass das in ihm durchscheinende 
Alltägliche oder Wissenschaftliche unmittelbar (ohne Bezug auf alles andere) auf-
genommen wird. Auf diese Eigenart der Moderne werde ich später zurückkommen. 
Zunächst erlauben diese Ausführungen mit Blick auf literarische Prosa eine differen-
ziertere Einschätzung als zunächst angenommen: Prosa ist eine literarische Form, bei 
der dasjenige, was dargestellt wird, Alltägliches und Wissenschaftliches sein kann. 
Dieses muss für die Form der Kunst verarbeitet und durchgestaltet werden. Für die Art 
und den Grad der Durchgestaltung gibt es aber einen großen Spielraum. Man kann 
daher literarische Texte in Prosaform durchaus gut bei Hegel einordnen. Alles andere 
wäre wohl auch wirklich überraschend gewesen angesichts der Situation seiner Zeit.

Allerdings ist dieses Resultat noch nicht ganz befriedigend. Erstens: Hegel räumt 
den Bezug auf das der Kunst gegenüber Andere zwar ein. Dies kann er mit seiner 

15 VÄ 3, 248. So heißt es auch etwa beim Drama, man dürfe nicht ins „Prosaische hineingeraten“. 
VÄ 3, 491.
16 In VK, 105 spricht Hegel davon, dass das „Ideal mit der Prosa des gemeinen Lebens in Berührung“ 
kommen dürfe. Kurz darauf, dass Bestimmtheit nicht „bis zur Prosa herabsinken“ dürfe. Ebd., 106.
17 Das ist auch für Hegel das Schöne, vgl. VK, 34. Zur Einheit vgl. ebd., 203. Hier spricht Hegel von 
einer „Identität mit dem Stoff“.



Hegel und Prosa   211

Auffassung von Organismen auch verbinden. Er sieht den Bezug, so wie er in der Mo-
derne gemacht wird, aber auch kritisch. Warum dies so ist, ist noch nicht ausreichend 
deutlich geworden. Zweitens bleibt von unserem heutigen Verständnis von Prosa her 
eine Herausforderung bestehen. Moderne Prosa zeichnet sich dadurch aus, dass sie 
die Form der Einheit und vielleicht sogar die Form überhaupt transzendiert oder neu 
bestimmt. Die Kategorien von Form und Inhalt scheinen nicht mehr zu treffen. Ebenso 
könnte man beim Thema der Unmittelbarkeit ansetzen: Moderne Prosa scheint auf 
sich, auf andere Texte und das eigene Verfahren der Herstellung durchaus explizit 
reflektieren zu können. Kann Hegel hierzu etwas sagen?

Um den beiden Punkten gerecht zu werden, werde ich im nächsten Abschnitt (I.2) 
den zweiten aufgreifen und zunächst zum Anlass nehmen, etwas über das Verhältnis 
von literarischer Prosa und Philosophie zu sagen. Dann (I.3) werde ich auf den ersten 
Punkt eingehen und genauer erklären, worin Hegels Kritik an den neuen Formen der 
Literatur liegt.

Die Kunst der Prosa und die Philosophie
„Prosa“ nennt Hegel nicht nur die fortlaufende Sprache des Geistes, sei es poeti-
sche oder wissenschaftliche Prosa, sondern auch das Alltägliche der Moderne (VÄ 1, 
250–253). Dieses ist nach Hegel, anders als in früheren Epochen, nicht mehr poetisch 
und verdient daher den Namen der Prosa. Um literarische und alltägliche Prosa von-
einander abzugrenzen, spricht Hegel etwa von der alltäglichen als der „realen“ Prosa 
(VÄ 3, 411). Nun könnte zur Frage, ob die sinnliche Form der Kunst nicht transzendiert 
werden kann, Folgendes vermutet werden: Wenn sich der Charakter der Ausdrucks-
weise, den ich für die Kunst angegeben habe, zu sehr ändert, ist die Kunst entweder nur 
noch alltägliche Rede oder aber Philosophie.18 Das würde meines Erachtens bedeuten: 
Hegel würde der Prosa als literarisch wirklich neuer Kunstform deshalb keinen Platz 
zugestehen, weil er sie zur Philosophie erklärte. Es gibt bei Hegel durchaus Stellen, 
die so klingen. In der Vorlesung von 1823 charakterisiert Hegel die moderne Kunst so, 
dass in ihr der Geist „frei“ und vom „bloß sinnlichen Material losgerissen“ sei und fährt 
dann fort: „In dieser höchsten Stufe aber steigt die Kunst über sich selbst hinaus und 
wird zur Prosa, zum Gedanken.“ (VK, 44).

Dass ein Übergang der adäquaten Selbstverständigung von Literatur zur Philo-
sophie stattfinden soll, ist eine These Hegels. Sie gilt es nun zu skizzieren. Oft wird 
sie mit dem „Ende der Kunst“ in Verbindung gebracht, was sich aber als verkürzt 
herausstellen wird.19

18 Auch hier ist das Verhältnis zur Religion einzubeziehen.
19 Vgl. hierzu Stephen Houlgate: Hegel and the ‚End‘ of Art, in: The Owl of Minerva 29/1 (1997), 1–21.



212   Dina Emundts

Mit der Idee der Entwicklung, die der Kunst selbst zukommt, indem sie die jewei-
lige Zeit im Bild ausdrückt, ist auch die These verbunden, dass Kunst, Religion und 
Philosophie in der Bedeutung einer gewissen Abfolge zueinander stehen. Je differen-
zierter und selbstbezüglicher der Geist in der Geschichte wird, desto weniger kann die 
unmittelbare Ausdrucksweise der Kunst ihm vollends gerecht werden.20 Stattdessen 
müssen andere Ausdrucksarten an ihre Seite treten.

Die Kunst als Form der Selbstverständigung hat also durch ihren Charakter in He-
gels Augen ein Defizit. Dieses Defizit kommt nicht durch die Moderne zustande, es liegt 
an der Unendlichkeit des Geistes, die im Materiellen nicht vollständig ausgedrückt 
werden kann. Dies wird aber in der Moderne explizit, weil die Unendlichkeit des Geis-
tes da zu seinem Selbstverständnis gehört. Bei der Kunst als direktem Ausdruck des 
Geistigen (wie in der Antike) ist dieses Defizit an der Kunst nicht bemerkbar. Es ist 
ihr extern, es ist über sie auszusagen, wenn man überlegt, was zum Geistigen gehört 
oder wie sich das Geistige in der Geschichte entwickeln wird.21 Wenn die Kunst sich 
aber so entwickelt hat, dass ihr Ausdruck weniger direkt ist, wenn die Unendlichkeit 
und Selbstreflexivität des Geistes schon expliziter ist und beim Ausdrucksuchen des 
Geistigen eine Rolle spielt, dann ist dieses Defizit eine Spannung innerhalb der Kunst 
und dem Kunstprozess. Sie liegt auf Seiten des Künstlers und ist vielleicht sogar in 
der Kunst selbst bemerkbar. Die Spannung besteht darin, dass die Ausdruckform des 
Geistigen dem Geistigen zu widersprechen scheint. Aus diesem Grund hat die späte 
Kunst, also die Kunst zu Hegels Zeiten, Auflösungstendenzen in sich. Hierauf werde 
ich noch zurückkommen. Es ist allerdings zu bemerken, dass noch unklar ist, ob die 
beschriebene Spannung nur den Künstler betrifft, der sich anders ausdrücken will als 
er es im Kunstwerk kann, oder ob die Spannung auch im Kunstwerk deutlich wird. 
Philosophie ist für Hegels Zeit also angemessener als Kunst. Kunst verliert ihre Funk-
tion, für den Menschen das adäquateste Medium seiner Selbstverständigung zu sein.

Die vorstehenden Überlegungen scheinen auf Folgendes hinauszulaufen: Der 
Geist der Kunst geht aufgrund der Unzulänglichkeit von Kunst in Anderes über, so-
bald er sich zu sehr entwickelt. Bestätigt dies auch die oben genannte Vermutung, 
dass Hegel der Prosa als literarisch wirklich neuer Kunstform deshalb keinen Platz 
zugestehen kann, weil er sie zur Philosophie erklärt? Solange literarische Prosa noch 
poetisch ist und sich vom Alltag und von anderen Wissenschaften abgrenzen kann, so 
lange ist sie fraglos Kunst. Aber wenn es der Kunst oder der Prosa nicht mehr gelingt, 
sich von Alltag und Wissenschaft abzugrenzen, und das Prinzip der Reflexion, der 
Selbstbezüglichkeit oder des Alltäglichen in ihr die Oberhand gewinnt, ist sie dann 
keine Kunst mehr?

20 In VK, 119 heißt es, es gehe in der Moderne „der Gehalt über die Form“ und der Gehalt „erfordert 
mehr, als die Darstellung des Kunstwerks zu geben vermag.“
21 Zu dem Defizit in der klassischen Kunst vgl. zum Beispiel VK, 179. Hier ist von „Unangemessen-
heit“ die Rede, weil der freie Begriff in der Schönheit „nur sinnlich“ vorhanden ist. Vgl. Enz, §562.



Hegel und Prosa   213

Es ist davon auszugehen, dass Hegel nicht meinte, dass es zu oder nach seiner 
Zeit keine Kunst mehr geben würde. Daher stellt sich die Frage, in welchen Funktio-
nen Kunst intakt bleibt und welche ihr genau abgesprochen werden. Klar ist, dass die 
Kunst nur in ihrer Bedeutung, nicht als Vorkommnis abgelöst wird. Zuweilen scheint 
Hegel zeitgenössischen Werken (vor allen denen von Goethe) eine Achtung entgegen 
zu bringen, die dafür spricht, dass der Kunst noch wichtige Funktionen für uns zu-
kommen. Welche Funktion hat Kunst noch? Man könnte sagen, Kunst ist nur noch 
Ausdruck von Individualität, von künstlerischem Genie; wir können die Kunstwerke 
bewundern und sie können uns gefallen, aber wir können uns durch sie nicht mehr 
über uns als geistige Wesen verständigen – und zwar überhaupt nicht: Kunst verliert 
die Funktion der Erkenntnis vollständig.22 Allerdings ist sie als virtuose Darstellung 
des Alltäglichen immer noch Kunst. Ein Beispiel für die Funktion der Kunst, Ausdruck 
des individuellen Künstlers und seines Genies zu sein, ist für Hegel Jean Paul.23 Man 
könnte die behauptete Bedeutungslosigkeit von Kunst für Verständigung über uns 
aber auch etwas weniger radikal behaupten und sagen, dass wir uns mit Kunst immer 
noch über Dinge partiell verständigen können.24 Die Dinge, über die wir uns in Kunst 
noch weiterhin verständigen, werden nach Hegel wahrscheinlich damit zusammen-
hängen, wie wir als Individuen sind. Dies deshalb, weil sich der besondere Stand-
punkt – besondere Begebenheiten, Gefühle und individuelle Gedanken – noch am 
ehesten sinnlich ausdrücken lässt. Wir können vor Augen geführt bekommen, wie es 
ist zu lieben (wenn wir Lucinde lesen). Bei der Frage nach der verbleibenden Funktion 
der Kunst kann man aber auch noch weiter gehen und auf das Verhältnis der Kunst 
zur Philosophie Bezug nehmen, da Philosophie nun die Form der adäquaten Selbst-
verständigung sein soll. Dann könnte man sagen, dass die Kunst in der Moderne eine 
Form der Selbstverständigung bleibt, aber dass diese Selbstverständigung voraussetzt, 
dass man sich auch auf andere Art über sich (als geistiges freies Wesen) verständigt. 
Man versteht etwa Hermann und Dorothea nicht, wenn man nicht philosophisch erfasst 
hat, dass die Wirklichkeit vernünftig ist, denn in der Idylle wird (so könnte man sagen) 
eine Versöhnung des Individuums mit den Verhältnissen aus der Sicht des Individu-
ums dargestellt; als eine Versöhnung kann der Leser dies aber nur verstehen, wenn er 
die durch die Philosophie geleistete Versöhnung (die in der Erkenntnis liegt, dass die 
Wirklichkeit vernünftig ist) erkannt hat. In einem solchen Sinn kann man es verstehen, 

22 Dies scheint mir die Position von Jaeschke zu sein. Vgl. z. B. Jaeschke (Anm. 5), 142. Zumindest 
betont er sehr, dass aktuelle Kunst von Hegel wenig Wertschätzung bekommt.
23 Zu Jean Paul vgl. z. B. VK, 202. Oft klingt die Kommentierung Hegels dann spöttisch und entlar-
vend, VÄ 2, 219 f.
24 Das ist die Auffassung von Henrich, der Hegel in diesem Punkt zudem auch korrigieren will (was 
ich im Folgenden auf andere Art auch tun werde). Dieter Henrich: Kunst und Kunstphilosophie der 
Gegenwart. Überlegungen mit Rücksicht auf Hegel, in: Wolfgang Iser (Hrsg.): Immanente Ästhetik. 
Ästhetische Reflexion. Lyrik als Paradigma der Moderne. Kolloquium Köln 1964. Vorlagen und Ver-
handlungen, München 1966, Nachdruck 1983, 11–32, hier: 15–16.



214   Dina Emundts

wenn Hegel der Kunst adäquate Selbstverständigung in der Moderne abspricht und ihr 
dennoch eine Funktion lässt. Denn das Epos und vor allem auch der Bildungsroman 
kann uns die Versöhnung aus der Sicht des Individuums durchaus nahebringen. Dies 
ist aber nur dann ein sinnvoller Beitrag, wenn man ihn im Rahmen einer größeren 
Verständigung des Menschen über sich versteht, welche die Kunst selbst nicht mehr 
allein zu leisten vermag. Die Funktion, uns etwas, das das Individuum und seinen 
Standpunkt betrifft, vor Augen zu führen, leistet nach Hegel vor allem Goethe. In die-
sem Zusammenhang kann man darauf verweisen, dass die Kunst damit die Funktion 
bekommt, dasjenige, was wir denkend erfassen, anschaulich darzustellen und dass 
dieser Gedanke Hegels Auffassung entspricht, dass das Bedürfnis nach Anschaulich-
keit auch in der Moderne erfüllt werden muss.25 

Diese Ausführungen dazu, was die Kunst nach Hegel noch zu leisten vermag, muss 
man in die Verständigung über literarische Prosa einbeziehen. Zunächst sprechen sie 
dafür, dass die moderne Kunst für Hegel nicht Philosophie ist und daher nicht in die-
sem Sinn in Prosa übergeht. Dies wird sich durch die Überlegungen zur Abgrenzung 
der modernen Kunst von Philosophie am Ende des Abschnitts I.3 noch bestätigen. Dass 
die Kunst sich selbst übersteigt und in Philosophie übergeht, sollte vor diesem Hinter-
grund so verstanden werden, dass der Geist sich in seiner Selbstverständigung in der 
Philosophie wiederfindet und die Kunst hinter sich lässt. Die Kunst kann eine Funktion 
für die Selbstverständigung behalten, wenn man diese in den Rahmen philosophischer 
Formen der Selbstverständigung setzt.26 Mit Blick auf Autoren der Prosa wie Jean Paul 
und Musil scheint diese These vielleicht gar nicht so unplausibel. Aber man muss bei 
ihr ausdrücklich sagen, dass Hegel nicht auf eine Grenzverwischung von Literatur 
und Philosophie hinaus will. Die Literatur wird seines Erachtens nicht philosophisch 
erkennend.27 Sie kann nur philosophische Erkenntnisse sinnlich machen. Und dies 
passt nun wieder weniger zum Selbstverständnis der modernen Prosa.

Allerdings scheint mir in Hegels Konzeption noch mehr Potential dafür zu liegen, 
der Bedeutung der Prosa Rechnung zu tragen, als ich ausgeführt habe und als Hegel 
einräumen will. Wenn stimmt, was ich gesagt habe, warum sollte man dann nicht auch 
sagen, dass die Prosa das zum Ausdruck bringen kann, was ihre Spannung ist, und 

25 Wie in Teil zwei diskutiert, könnte diese Funktion auch innerhalb der Philosophie erfüllt werden. 
Schiller macht für Hegel seine philosophische Erkenntnis auf diese Weise anschaulich, VÄ 3, 437. 
Dass dieses Bedürfnis nach Anschaulichkeit der philosophischen Resultate besteht, macht Hegel an 
derselben Stelle deutlich.
26 Hier ist die Religion einzubeziehen. Jaeschke stellt den Gegensatz von klassischer und romanti-
scher Kunst so dar, dass dort die Kunst der Religion vorangehe und hier die Religion der Kunst. Vgl. 
Jaeschke (Anm. 5), 131. Für die zeitgenössische (auch noch romantische) Kunst geht dann nach dieser 
Deutung die Philosophie voran.
27 Die Poesie kann nach Hegel durchaus „die erhabensten Gedanken der Philosophie“ aufnehmen 
(VÄ 3, 319), aber diese stammen dann aus der Philosophie und werden von der Kunst zur Darstellung 
gebracht.



Hegel und Prosa   215

gerade damit eine grundlegende Selbstverständigung des Menschen darstellt?28 Der 
Mensch kann sich über die Grenzen seiner Ausdrucksmöglichkeiten, über die Konflikte 
dabei und über die Zerrissenheit seiner selbst und der Welt in der Kunst verständigen. 
Zwei unterschiedlich geartete Gründe könnten von Hegel ausgehend dagegen spre-
chen: Erstens setzt dieser Gedanke voraus, dass sich die Zerrissenheit im Kunstwerk 
selbst zeigt. Nun schien der Grundgedanke aber eher der zu sein, dass der Künstler die 
Innerlichkeit auf seiner Seite hat und sich das in dem Kunstwerk nicht wirklich dar-
stellen lässt. Dies deshalb nicht, weil in dem Kunstwerk Selbstreflexion nicht wirklich 
stattfinden kann, weil es auf den Charakter des Sinnlichen festgelegt ist. Aber es ist 
nicht klar, dass dieser Charakter wirklich nicht transzendiert werden kann, obwohl er 
gleichzeitig – irgendwie negativ – verbindlich bleibt. Weder sehe ich, dass Hegel dies 
wirklich durchgehend so sieht, noch, dass dies der Sache nach bei ihm so sein muss. 
Wenn auch Hegel das nicht gutzuheißen scheint, so beschreibt er Kunstwerke der 
Moderne doch immer wieder so, dass sie als Ausdruck von Zerrissenheit und als Aus-
druck unbefriedigter Subjektivität angesehen werden können. So könnte man sagen, 
dass nach Hegels Kunstverständnis literarische Prosa in der Moderne sich dadurch 
auszeichnet, dass sie zwar noch auf die organismusartige Form bezogen bleibt, dass 
sie diese Form aber zugleich zu sprengen ansetzt, indem sie (zu sehr) auf das Alltäg-
liche und auf andere Wissenschaften in einer neuen Weise ausgreift.29 Ich habe oben 
mehrmals gesagt, dass Hegel seine Bestimmung der Kunst je nach Kontext erweitert. 
Hier würde man sogar so weit gehen zu sagen, dass er die Bestimmungen gar nicht 
als notwendige Bedingungen dafür versteht, dass etwas Kunst ist.30 Angegeben wird 
mit den Bestimmungen eher das Paradigma der Kunst. Die moderne Kunst hat sich 
(auch in Hegels Augen) von dieser Bestimmung entfernt, sie ist, wenn man so will, in 
sich spannungsreich, weil sie ihre eigene Bestimmung transzendiert, aber noch auf sie 
bezogen bleibt. Dies passt dazu, dass Hegel die klassische Kunst mit dem Vollendungs-
gedanken verbindet, während er die romantische – moderne – Kunst als etwas ein-
stuft, in dem Vollendung nicht mehr möglich ist.31 Dies alles scheint mir also nicht wirk-
lich gegen diesen Vorschlag zu sprechen, nach welchem Hegel der Prosa einräumen 
könnte, als Ausdruck von Zerrissenheit eine Form der Selbstverständigung zu bleiben.

Zweitens passt dieser Gedanke der Funktion der Kunst zu Hegel aus einem ganz 
anderen Grund nicht. Diesen kann man so ausdrücken: Die Wahrheit, die die Kunst 
damit meint auszudrücken, ist gar keine. Die Kunst stellt es so dar, als sei dieses Bild 

28 Eine ähnliche Funktion zeitgenössischer Kunst arbeitet Walker heraus. Vgl. John Walker: Art, 
Religion, and the Modernity of Hegel, in: Stephen Houlgate (Hrsg.): Hegel and the Arts, Chicago 2007, 
296–309.
29 So z. B. wenn Hegel die Kunst als bloßen Ausdruck subjektiven Genies beschreibt. VK, 202; VÄ 2, 
223 f.
30 So sagt Hegel auch, es könne „keine einfache Bestimmung gegeben werden, wodurch die Poesie 
sich von der Prosa unterscheidet“, weil die Poesie „vielerlei Seiten festhalten“ kann. VK, 281 f.
31 In der Vorlesung heißt es, ins Klassische falle „das Ideal“ der Kunst. VK, 36.



216   Dina Emundts

der Zerrissenheit das richtige Bild des Menschen von sich als frei und geistig. Durch die 
Philosophie wissen wir aber, dass diese Zerrissenheit gerade nicht die (ganze) Wahr-
heit ist. Daher kann durchaus der Eindruck entstehen, als lernten wir, was wir sind, 
durch die Kunst der Moderne. Aber wir lernen nicht wirklich, wie es ist, sondern wir 
sehen nur in der Kunst noch einmal, wie es uns zu sein scheint bzw. wie wir uns fühlen. 
Hierzu wäre sicherlich viel auszuführen. Klar scheint mir zu sein: Was Hegel hier von 
der Auffassung der Prosa als einer adäquaten Form der Selbstverständigung abhält, 
ist seine Auffassung, dass es der Philosophie gelingt, ein versöhnendes Verständnis 
der Welt zu gewinnen. Gäbe man diese Annahme auf, könnte die Kunst bzw. die Prosa 
als Form der Selbstverständigung in einem hegelschen Sinne rehabilitiert werden.

Im Bisherigen bin ich zunächst (in I.1) einem ersten Eindruck nachgegangen, der 
darin bestand, dass Hegel die Bedeutung der literarischen Prosa negiert. Durch einige 
Differenzierungen konnte geklärt werden, dass Hegel der literarischen Prosa einen 
Platz als moderner Kunstform in seiner Theorie einräumen kann. Prosa ist eine Kunst-
form, in der die Bestimmungen der Geformtheit erreicht werden, obwohl Prosa viel auf 
Dinge Bezug nimmt, die nicht poetisch sind, und diese auch nicht nahtlos zur Einheit 
formt. Allerdings war dieser Vorschlag in zwei Hinsichten noch unbefriedigend: Ers-
tens wurde noch nicht erklärt, inwiefern Hegel einerseits der modernen Kunst die Ab-
kehr von den Bestimmungen der Kunst zugesteht, sie andererseits aber kritisch sieht. 
Zweitens war noch nicht klar, inwiefern Hegel der Herausforderung begegnen kann, 
dass Prosa selbstreflexiv ist und die Form der Geschlossenheit transzendiert. Was 
den zweiten Punkt angeht, so bin ich – ihm folgend – (in I.2) der Idee des Überstiegs 
der Kunst in Richtung Philosophie nachgegangen und habe gezeigt, dass diese Idee 
nicht bedeutet, dass die Kunst bzw. literarische Prosa Philosophie wird, sondern dass 
Kunst neben Philosophie als eine beschränkte Ausdrucksmöglichkeit des Menschen 
bestehen bleibt. Damit sah es so aus, als könne Hegel die Prosa zwar gut einordnen, 
aber nicht so, als sei sie eine bedeutende Ausdruckmöglichkeit (dies wäre vielmehr 
die Philosophie). Gegenüber den Funktionen, die Hegel der Kunst noch zugestehen 
will, habe ich vor dem Hintergrund von Hegels Ausführungen zur Prosa noch eine wei-
tere Funktion ausgemacht. Diese besteht darin, die Konflikte der Ausdrucksmöglich-
keiten darzustellen. Hier kann man sagen: Prosa greift auf das Alltägliche und auf 
wissenschaftliche Prosa aus und verarbeitet sie. Sie macht dies auf eine Weise, bei 
der die Formbestimmungen der Kunst selbst infrage gestellt werden. So kann sie die 
Spannung, die für den Geist in dem Versuch sich auszudrücken liegt, zur Darstellung 
bringen. Dadurch stellt sie in besonderer Weise ein modernes Ausdrucksmittel dar. All 
dies kann Hegel sagen. Dass Prosa für Hegel dennoch nicht das adäquate Ausdrucks-
mittel der Moderne ist, liegt an Hegels Versöhnungsgedanken: Durch die Philosophie 
ist die Einsicht in eine Versöhnung möglich, die die Prosa negiert. Daher können wir 
nach Hegel nicht sagen, dass die Kunst noch Wahrheiten über uns ausdrückt, und 
insofern ist sie für ihn keine adäquate Selbstverständigung mehr (auch wenn wir als 
Leser – auch nach Hegel – diesen Eindruck haben können).



Hegel und Prosa   217

Im letzten Abschnitt des ersten Teils möchte ich auf den noch ausstehenden Punkt 
eingehen. Denn Hegels kritische Betrachtung des auf das Alltägliche Ausgreifenden 
der zeitgenössischen Literatur hat in meinen bisherigen Ausführungen noch zu wenig 
Berücksichtigung gefunden. Das wird zwar nicht mehr zu einer Revision der bisherigen 
Auffassung von Prosa führen, aber noch einige offene Fragen klären.

Hegels Kritik an dem Ausufernden der modernen Kunst 
Hegel hat an verschiedenen Stellen darauf Bezug genommen, dass die moderne Poesie 
zum Ausufern neige und dass sie das Alltägliche (zu sehr) zum Gegenstand mache.32 
Beides scheint mit Blick auf Prosa durchaus aussagekräftig zu sein. Hegel hat diese 
Tendenz kritisch gesehen. Ich möchte im Folgenden fragen, warum er dies getan hat. 
Nach dem Bisherigen würde man auf diese Frage wohl die folgende Antwort geben: 
Hegel sieht dies kritisch, weil die Poesie damit ihre Formbestimmung als Kunst nicht 
mehr einhalten kann. Zugleich haben wir aber auch gesehen, dass es noch eine andere 
Überlegung bei Hegel gibt. Sie lautet verkürzt so: Der moderne Geist ist ausgreifend, 
er weiß um seine Unendlichkeit und versucht dies auch auszudrücken, um sich in 
dieser Weise zu erfassen. Die Darstellungsform der Kunst ist durch ihre Sinnlichkeit 
aber ungeeignet für dieses Projekt. Daher kann der moderne Geist sich nicht in seinem 
Kunstprodukt befriedigen. Mir scheint, dass in diesen beiden Behauptungen noch eine 
Spannung liegt: Wenn das dem Geist entspricht, warum sollte Poesie nicht so werden, 
dass sie ihre engen Formbestimmungen hinter sich lässt? Wenn ausgreifende Kunst 
noch Kunst ist (und, wie ich gezeigt habe, nicht einfach in Philosophie übergeht), 
warum ist sie dann nicht angemessener Ausdruck der reflexiven Struktur des Geistes? 
Um diese Frage zu beantworten, werde ich etwas ausholen und zunächst der Frage 
nachgehen, was die Kunst der Moderne für Hegel genauer auszeichnet.

In der Ästhetik teilt Hegel Kunst in symbolische, klassische und romantische Kunst 
ein. Hegel nennt dies „Formen“ der Kunst (VK, 209) oder auch Sphären (VK, 35). Diese 
Einteilung ist eine Einteilung von Epochen: Die symbolische ist die frühe orientalische, 
die klassische Kunst gibt es in der Antike, die romantische ist als christliche und auch 
moderne Epoche anzusehen, denn sie reicht bis zu Hegels Zeit. Ausgezeichnet und von 
den anderen Epochen abgegrenzt wird die romantische Kunst durch Subjektivität und 
Innerlichkeit. Die besonderen Künste lassen sich nach Hegel in Klassen (oder Arten) 
einteilen, die den Sinnen entsprechen. Dieser Einteilungsgrund ist naheliegend, weil 
die Kunst insgesamt durch den Bezug zum Sinnlichen bestimmt sein soll. In jeder 

32 Z. B. VÄ 3, 256, wo Hegel die romantische Kunst durch einen „weiteren Spielraum selbstständi-
ger Entfaltung“, durch „episodenhafte Mannigfaltigkeit“ und „ausführende Partikularität“ charak-
terisiert.



218   Dina Emundts

Epoche gibt es bildende, tönende und redende Künste. Die Zuordnung ist (ähnlich 
wie bei dem Verhältnis von Philosophie und Kunst) nicht so zu verstehen, dass es zu 
bestimmten Zeiten nur bestimmte Kunstarten gibt, sondern dass sich der Zeitgeist in 
bestimmten Kunstarten besonders gut ausdrücken kann. Zum Beispiel findet die sym-
bolische Kunst ihren höchsten Ausdruck in der Architektur, die eine bildende Kunst 
ist, wobei sich die bildende Kunst in der klassischen Kunst in der Skulptur besonders 
ausprägt und in der romantischen in der Malerei. Die Skulptur hat unter den bilden-
den Künsten am meisten den Charakter der klassischen Kunst, direkter Ausdruck des 
Geistigen zu sein. Die Selbstverständigung der modernen Innerlichkeit kann sich da-
gegen in Malerei am besten geltend machen. Zu beachten ist, dass keine Symmetrie 
zwischen den Epochen besteht. Der romantischen Kunst werden neben der bildenden 
Kunst Ausdrucksformen der tönenden und redenden Kunst als die ihr adäquaten zu-
gesprochen, nämlich Musik und Poesie. Die romantische Kunst drückt sich also in drei 
Kunstarten jeweils besonders aus.

Hegel nennt die redende Kunst also Poesie, teilt sie in Epos, Lyrik und Drama ein, 
ordnet sie insgesamt der romantischen Kunst zu, ohne aber damit behaupten zu wol-
len, dass sie nicht zu allen Zeiten vorkämen. Auch der Orient kennt redende Künste, 
und von den redenden Künsten entspricht ihm das Epos am meisten. Das Epos ist 
nämlich weniger Ausdruck des Prinzips der Subjektivität als die Lyrik, weil in ihm auf 
tatsächliche (äußere33) Begebenheiten Bezug genommen wird. Man kann bei Hegel 
sagen: Das Epos ist dem Orient angemessen und die besten Realisierungen des Epos 
finden sich im Orient, dennoch entspricht das Epos (bzw. dann die Idylle) als redende 
Kunst mehr der Ausdrucksweise der Moderne als der Antike.

Wie ich schon ausgeführt habe, ist für Hegel die Kunst insgesamt als An-
schauung durch ihre Materialität bestimmt. Dadurch soll ihr Charakter von Religion 
und Philosophie abgegrenzt werden. Ich habe auch schon ausgeführt, dass man 
genauer sagen muss, dass die Kunst auch einen vorstellenden Charakter haben kann 
und als christliche zunehmend gewinnt. Dieser Idee der Veränderung des Charak-
ters der Kunst entspricht eine zentrale These aus Hegels Ästhetik, die wir bisher 
noch nicht ausreichend berücksichtigt haben, nämlich die, dass der anschauende 
Charakter bei der romantischen Kunst insgesamt zurückgedrängt ist. In der Ent-
wicklung der Bedeutung von bildender, tönender und redender Kunst sowie in Ma-
lerei, Musik und Poesie soll sich eine zunehmende Vergeistigung der Kunst zeigen.34 
Hier gründet die oben bereits behandelte Spannung der so auftretenden Kunst. Die 
Vergeistigung in der Kunst entspricht der geschichtlichen Entwicklung des Geistes, 
aber sie entspricht nicht dem eigentlichen Charakter der Kunst. Der Geist drängt 
nun immer weiter über die Formgrenzen der Kunst hinaus. Die frühere Materialität 

33 Erst in der Moderne macht der Unterschied von Innen und Außen aber wirklich Sinn.
34 Z. B. VÄ 3, 320 f.



Hegel und Prosa   219

hat ihn besser gebunden, oder besser: sie war Ausdruck dessen, dass er sich noch 
in der Weise binden ließ.35

Hier kann man den Eindruck haben, dass Hegel ganz leicht der Prosa als adäqua-
tem Ausdruck der Moderne hätte Rechnung tragen können. Poesie oder Literatur er-
laubt eine Selbstreflexivität der Kunst, die in anderen Künsten – wie der Architektur – 
weniger möglich ist. Aber so hat Hegel seine Konzeption nicht angelegt: Gerade wegen 
der Vergeistigung, die sich schon durch die schwindende Materialität (bildlich gesagt) 
ausdrückt, muss der Künstler das Kunstprodukt von dem Alltag und von anderen For-
men des Ausdrucks abheben. Musik und noch mehr Poesie müssen sich als Kunst 
gerade dadurch herstellen, dass sie den Aspekt der Materialität irgendwie anders 
realisieren.36 Weil sich die Rede nicht in einer Materie ausdrückt und so als Einzel-
nes sichtbar wird, drückt sie sich in einer besonderen, von anderem unterschiedenen 
Gestalt aus. Aus diesem Grund gilt also das strenge Formprinzip der Poesie für Hegel. 
Und aus diesem Grund bestimmt Hegel Literatur bzw. Poesie in Abgrenzung zur Prosa. 
Unter Prosa ist hier wohlgemerkt nicht literarische Prosa, sondern alltägliche Prosa 
und wissenschaftliche Prosa verstanden. Von beiden soll die Poesie sich absetzen 
und dadurch soll sie sich als Kunst zeigen. Es ist nicht nur so, dass Hegel durch eine 
Gegenüberstellung zur Prosa klarmacht, was Poesie ist. Die Gegenüberstellung ist 
nicht nur ein Mittel zur Bestimmung, das wir benutzen (VÄ 3 240).37 Vielmehr wird 
die Poesie etwas Spezifisches selbst dadurch, dass sie sich von der alltäglichen und 
wissenschaftlichen Prosa abgrenzt. Die Abgrenzung der Poesie von Prosa muss durch 
die Form erfolgen, weil der Inhalt nach Hegel – zumindest in gewisser Weise – der-
selbe ist. Um ihre Sphäre zu bewahren, zeigt sich die Kunst als Poesie, indem sie die 
Sprache verdichtet, indem sie besondere Wörter und Formelemente sucht, die sie klar 
von (anderer) Prosa abgrenzen (VÄ 3, 239 ff.).

Auch bei dieser Überlegung spielen verschiedene Thesen zur Entwicklung der 
Menschen insgesamt eine Rolle. Hegel vertritt nämlich die zu seiner Zeit nicht unüb-
liche These, dass die Poesie älter ist als die prosaische Sprache. Sprache war – die-
ser These zufolge – ursprünglich nicht funktionales alltägliches Mitteilungsmedium, 
sondern direktes Ausdruckmittel des Geistes. Die Poesie als selbständige Kunstform 
entstand, als sich Sprache instrumentalisierte.38 Von da an kann man Prosa und Poesie 

35 „Wir fanden in der romantischen Kunst gleich dieses, dass der Stoff der Innigkeit des Gemüts nicht 
adäquat sei. Stoff und Subjektivität sind getrennt, und der Fortgang ist ihre Einbildung, bis sie wieder 
auseinander fallen. Ihre absolute Einheit kommt nicht in der Kunst zustande. Die Innerlichkeit erhebt 
sich zum reinen Gedanken, wo erst die wahrhafte Einheit stattfinden kann.“ VK, 198. – „ihre Einbil-
dung“ meint hier: ihre Formgebung in der Kunst.
36 Aus demselben Grund sagt Hegel, dass es auch darum gehen müsse, wie die redenden Künste 
mündlich vermittelt seien. VÄ 3, 320 f. Dies ist mit Blick auf Prosa ein interessantes Thema.
37 Vgl. auch Niklas Hebing: Poesie, in: Sandkaulen (Hrsg.) (Anm. 5), 227–255.
38 Vgl. VÄ 3, 240, 242. Vgl. z. B. VK, 124 f. Das Volkslied ist ein Beispiel für eine redende Kunst, in der 
sich Poesie und Prosa noch nicht geschieden haben.



220   Dina Emundts

nicht nur unterscheiden, sondern die Poesie grenzt sich bewusst von der (alltäglichen) 
Prosa ab.

Vor diesem Hintergrund kann deutlich werden, warum Hegel die These vertritt, 
dass die moderne Poesie nicht zu sehr ins Alltägliche übergehen darf. In der Moderne 
haben sich die menschlichen Verhältnisse so ausdifferenziert, dass das Alltägliche sehr 
oft das bloß Individuelle oder Persönliche oder aber auch das bloß Rechtliche ist. Da in 
der Kunst der zeitlich gegebene Inhalt – also etwa das Verständnis des Menschen von 
sich als frei – in eine Form gebracht werden soll, die das Wesentliche und Allgemeine 
des Geistes festhält, stellt dieses Alltägliche für die Kunst das zu Transformierende dar. 
Es soll „das Charakteristische und Individuelle der unmittelbaren Realität in das reini-
gende Element der Allgemeinheit“ (VÄ 3, 492)39 erhoben werden. Die Vermeidung bzw. 
Umgestaltung des Alltäglichen gehört deshalb genuin zur Kunst, weil sie sonst ihrer 
Aufgabe der Darstellung des Geistes in seiner nicht zeitlichen Form nicht gerecht wird. 
Dass Poesie das Prosaische überwinden muss, liegt also an Hegels These, dass in der 
Kunst das Zeitliche nicht als Zeitliches dargestellt werden soll. So ist es zu verstehen, 
wenn Hegel behauptet, dass die Poesie sich auflöst. Sie zerfasert, dient nicht mehr der 
Sammlung des Geistes. Das bedeutet für Hegel nicht (wie es manchmal klingt), dass sie 
keine Kunst mehr ist, sondern dass sie ihre Funktion nicht mehr erfüllt, den absoluten 
Geist, also den Geist befreit von seiner zeitlichen Form, auszudrücken. Warum ist sie 
noch Kunst? Das kann etwa heißen: Sie ist Kunst, indem sich Geistiges noch sinnlich 
(materiell) ausdrückt, und für diesen Ausdruck, nicht zu einem anderen Zweck, eine 
Formgebung geleistet wird. Aber sie drückt nicht mehr etwas Zeitloses aus, sondern 
vielmehr gerade zeitliche Verhältnisse, alltägliche Begebenheiten, Partikulares.40 Sie 
schafft es nicht, diese zeitlichen Verhältnisse zu transformieren. In diesem Punkt sieht 
Hegel sie kritisch. Wiederum kann er sie hier deshalb kritisch sehen, weil er der Mei-
nung ist, dass die Philosophie uns trotz der Differenziertheit der Moderne noch eine 
absolute Verständigungsform gewährt.

Neben der Abgrenzung vom Alltäglichen gibt es die Abgrenzung der Kunst von 
wissenschaftlicher Prosa, vor allem von Philosophie (VÄ, 3283). Auch mit Blick auf 
diese Abgrenzung gilt, dass sie nicht nur aus der Perspektive Hegels als philosophische 
Begriffsbestimmung vorgenommen wird. Die Kunst soll sich auch von Religion und 
Philosophie selbst abgrenzen. So soll sie zum Beispiel „philosophische Schlüsse von 
sich fern halten“ (VÄ 3, 284). Es ist noch zu klären, warum Kunst das soll. Immerhin 
sind dies auch Formen der Selbstverständigung, in denen vom Alltäglichen abgesehen 
wird. Zunächst gilt es zu beachten, dass Hegel nicht den philosophischen Gehalt aus 
der Literatur ausschließen will. Worum es ihm geht, ist die philosophische Form. Mit 
der Form geht es für Hegel um den wesentlichen Unterschied von Kunst und Philo-
sophie: In seiner Vorlesung stellt Hegel das wissenschaftliche und argumentative 

39 Vgl. Anm. 10.
40 Vgl. die Charakterisierung des modernen Romans in VK, 197.



Hegel und Prosa   221

Vorgehen dem losen Verbinden von Vorstellungen in der Poesie entgegen. Was er damit 
meint, wird deutlich, wenn er an einer Stelle sagt, der Unterschied bestehe darin, dass 
die Philosophie die Abhängigkeit der Bestimmungen voneinander kläre, während die 
Poesie die Bestimmungen nebeneinander stehen lasse (VÄ, 319). Da bei der Poesie 
der Charakter des Organismus bestimmend sein soll, der sich durch die durchgängige 
Bezogenheit der Elemente aufeinander auszeichnet, kann damit nur gemeint sein, 
dass die Poesie die Zusammenstellung der Elemente nach einem sinnlichen (unmittel-
baren) Einheitskriterium wählt, ohne diskursiv oder schlussartig die Zusammenhänge 
zu klären. Dies ist in der Philosophie anders, denn in einem philosophischen System 
soll der Ort und Bezug jeder Behauptung zur jeder anderen nicht nur gegeben, sondern 
auch transparent sein. Es ist ein System von Schlüssen. Das bedeutet, dass die Prosa 
deshalb durch Selbstreflexivität nicht zur Philosophie wird, weil sie sich als Form des 
absoluten Geistes eine neue Form geben müsste – eine philosophische Form. Diese 
besteht in der Herstellung eines durchgängigen schlussartigen Zusammenhangs. Das 
leistet die (moderne) Prosa gerade nicht. Es ist aber wohl auch etwas, was sie gar nicht 
leisten will. Sie hält sich von der philosophischen Form also deshalb besser fern, weil 
sie das Projekt, das Philosophie nach Hegel verfolgen muss, nicht verfolgen will.

Soll die Philosophie poetisch werden?
Der erste Teil meines Aufsatzes hat gezeigt, dass Hegel durchaus eine Theorie von lite-
rarischer Prosa hat. Er könnte sogar der Bedeutung der Prosa als adäquater moderner 
Ausdruckform Rechnung tragen, wenn ihn davon nicht seine These abhalten würde, 
dass der in der Prosa zum Ausdruck kommende Eindruck der Partikularität und Zer-
rissenheit durch eine Philosophie, welche die Wahrheit für sich beanspruchen kann, 
korrigiert würde. Der Frage, ob die Philosophie selbst wiederum poetischer werden 
soll, ist dieser zweite Teil gewidmet. Hierbei sollte die Bemerkung aus dem ersten Teil 
in Erinnerung bleiben, dass Hegel keine frühromantische oder auch frühidealistische 
These von der Auflösung der Disziplinen vertritt. Kunst und Philosophie gehen nicht 
ineinander über.

Ausführungen dazu, ob die Philosophie poetisch sein soll, finden wir nicht mehr 
in Hegels Ästhetik. Dies ist nach dem Bisherigen auch klar, denn die philosophische 
Prosa soll nicht in die Ästhetik gehören. Man könnte denken, man finde sie bei Hegels 
Überlegungen zum Verhältnis von Kunst, Religion und Philosophie, also in der Theorie 
des absoluten Geistes. Aber aus diesen können wir keine befriedigende Antwort gewin-
nen. Einerseits kann man dafür argumentieren, dass die Philosophie poetischer wird 
bzw. werden soll. Denn die Philosophie soll eine Art Synthese von Kunst und Religion 
sein (Enz, §572), und dann scheint es erforderlich, dass die Philosophie als Prosa auch 
poetischer wird. Andererseits könnte man sagen, dass die Philosophie nicht poetisch 
sein kann. Denn für Hegel ist die Philosophie die Sphäre des Begriffs und sie muss 



222   Dina Emundts

daher alles Bildliche hinter sich lassen und alles begrifflich explizit machen. Ange-
sichts dieser Situation ist es sinnvoll, nach dem Charakter von Hegels philosophischen 
Schriften zu fragen. Die Schrift, die einem hier zuerst einfällt, ist die Phänomenologie 
des Geistes. Denn obwohl das in der Philosophie nicht viel beachtet wird, muss man 
konstatieren, dass Hegel mit diesem Werk, was Form und Darstellungsweise angeht, 
ein erstaunliches Werk vorlegt. Die Entfernung von dem Stil des Werkes, das in ge-
wisser Weise sein Pendant darstellt, nämlich von der Kritik der reinen Vernunft, ist be-
merkenswert und natürlich gewollt. Bevor ich darauf zu sprechen komme, möchte ich 
noch einmal daran erinnern, dass die Philosophie sich von der Kunst dadurch unter-
scheidet, dass sie einen durchgängigen Zusammenhang aller Gedanken herstellen und 
hierfür eine Methode entwickeln will. Ich denke, dies gilt schon für die Phänomeno-
logie. In Hegels Augen gibt es in der Phänomenologie nichts, keine Position oder Be-
hauptung, bei der nicht geklärt wird, wie sie mit anderen Erkenntnissen und mit der 
Möglichkeit von Erkenntnis zusammenhängt. In diesem Sinn ist die Phänomenologie 
zweifellos ein philosophisches Werk. Dennoch kann man die Phänomenologie auch als 
ästhetisches Werk betrachten. Im Folgenden will ich ein paar Punkte, aufgrund derer 
das nahe zu liegen scheint, nennen und kommentieren.

Der erste Punkt, den man nennen könnte, scheint mir etwas zu sein, was in Hegels 
Augen gar nicht wirklich das Poetische vor dem Philosophischen auszeichnet. Das 
Werk hat eine gewisse Dramatik und Spannung: man weiß nicht, wie es endet. Das 
Werk beginnt nur mit einer Aufgabenstellung, es scheint dem Ausgang nach offen zu 
sein. Es ist mir aber nicht bekannt, dass dies in Hegels Augen etwas genuin Künst-
lerisches ist.

Die nächsten beiden Punkte betreffen den Charakter der Phänomenologie. Das 
Werk hat etwas Romanhaftes. Dies schon, indem es eine Bildungsgeschichte, also eine 
bestimmte bildende Entwicklung auf ein Erkenntnisziel hin erzählt und damit klar 
auf die literarischen Vorbilder einer Bildungsgeschichte anspielt. In der Einleitung 
heißt es beispielsweise: „Die Reihe seiner Gestaltungen, welche das Bewusstsein auf 
diesem Weg durchläuft, ist […] die ausführliche Geschichte der Bildung des Bewusst-
seins selbst zur Wissenschaft.“41 Das Buch ist angelegt wie eine Reise. Hegel sagt auch 
explizit, dass es der „Weg“ des Bewusstseins sei, der hier dargestellt werde. Diese 
Parallele zum Bildungsroman ist nach meinen bisherigen Ausführungen zweifellos 
bemerkenswert. Denn der Bildungsroman ist danach in der Literatur der Roman, der 
mit der Philosophie besonders gut zusammenpasst, weil er die individuelle Seite des 
Gesamtprozesses der Erkenntnis der Welt als vernünftig zum Ausdruck bringt. Mei-
nes Erachtens stellt Hegel die Analogie zum Bildungsroman für den ersten Teil der 
Phänomenologie her, um auszudrücken, dass hier das individuelle Bewusstsein dahin 
geführt wird, dass der Standpunkt der Untersuchung das Geistige überhaupt (und 

41 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phänomenologie des Geistes. Gesammelte Werke, hrsg. von Wolf-
gang Bonsiepen, Reinhard Heede, Düsseldorf 1980, Bd. 9, 56. Im Folgenden zitiert als „PhdG“.



Hegel und Prosa   223

nicht das Individuum und sein Standpunkt) sein muss – was mit dem Geistkapitel er-
reicht sein soll. Die Darstellung des Individuellen auf seinem Weg zum Allgemeinen 
teilt die Phänomenologie tatsächlich mit dem Bildungsroman und sie benutzt dafür 
auch anschauliche Aspekte, damit das Individuum seinen subjektiven Standpunkt 
wirklich repräsentiert findet. Sie tut dies, obwohl sie keine literarische, sondern eine 
wissenschaftliche Hinführung ist, indem sie auf die Konsistenz und Verbundenheit 
ihrer Gedanken sieht.

Es gibt auch verschiedene Aspekte, die an ein Drama erinnern: Es gibt eine Art 
Erzähler (den Beobachter) und eine Handlungsebene, es gibt Figuren, die auftreten 
(wie den Herrn und den Knecht) und bestimmte Handlungen verrichten. Hegel nimmt 
auch Figuren aus Tragödien (wie Antigone) in seine Darstellung auf. Man kann auch 
eine Ähnlichkeit zu Bühnenstücken oder Theater sehen, wenn man darauf achtet, dass 
quasi (mit der Gewissheit, der Wahrnehmung etc.) Gestalten auftreten und wieder 
abtreten. Hierauf scheint Hegel auch mit dem Bild vom Vorhang anzuspielen, wenn 
er beispielsweise am Ende des ersten Teils mit Blick auf das, was wir erkannt haben 
sollen, sagt: „Dieser Vorhang ist also vor dem Inneren weggezogen, und das Schauen 
des Inneren in das Innere vorhanden […]. Es zeigt sich, dass hinter dem sogenannten 
Vorhange, welcher das Innere verdecken soll, nichts zu sehen ist, wenn wir nicht selbst 
dahintergehen.“42

Die Tatsache, dass Hegel sowohl an den Bildungsroman als auch an das Drama 
anknüpft, weist darauf hin, dass er selbst keine Poesie verfasst. Er benutzt vielmehr 
diese Elemente nur zur Veranschaulichung seiner Philosophie. Das heißt, wenngleich 
dieses Werk dem Charakter nach letztlich philosophisch ist, spielt es mit ästhetischen 
Darstellungsformen, um den Leser anders anzusprechen als durch eine rein philo-
sophische Abhandlung. In diesem Sinn integriert die Phänomenologie auch Lyrik, 
denn sie endet mit der veränderten Gedichtzeile von Schiller: „aus dem Kelche dieses 
Geisterreiches schäumt ihm seine Unendlichkeit.“

Zu erwähnen ist noch, dass die Phänomenologie sich schon durch ihr Vokabular von 
ihren philosophischen Vorgängern wie Kant abhebt. Beispiele hierfür findet man in der 
Einleitung: so spielt Hegel mit dem Begriffspaar Zweifel und Verzweiflung – ersteres, 
aber nicht letzteres aus philosophischer Prosa bekannt. Später in der Phänomenologie 
kommen noch viele Ausdrücke hinzu, die in einer philosophischen Abhandlung eher 
irritieren: so zum Beispiel „unglückliches Bewusstsein“. Es gibt zudem Ausdrücke, 
die auf bestimmte als niedrig eingestufte Alltagshandlungen Bezug nehmen wie ‚be-
gehren‘, ‚verzehren‘, ‚pissen‘, etc. Hier gibt es Elemente, die aus dem Alltag zu kom-
men scheinen und die den Eindruck erwecken, die Phänomenologie würde auf das 
Alltägliche ausgreifen und hier sogar eine gewisse Weitschweifigkeit haben – wie die 
moderne Kunst.

42 PhdG, 102.



224   Dina Emundts

Was haben wir von diesen Beobachtungen – denen man leicht noch mehr an-
fügen könnte – zu halten? Zunächst möchte ich behaupten, dass die Wissenschaft 
der Logik und die Realphilosophie in diesem Punkt nicht mit der Phänomenologie 
übereinstimmen. Es liegt nahe, dass die Phänomenologie diese Elemente nutzt, um 
ihren Zweck zu erfüllen, Einleitung in die Wissenschaft zu sein. Sich ästhetischer Mit-
tel zu bedienen, macht sie nicht nur aus rhetorischen Gründen, also um die Menschen 
da abzuholen, wo sie sind. Sie muss auch an den anderen Bereichen ansetzen, um 
diese – also auch das, was dort gedacht wird, – in die Sphäre der reinen Gedanken zu 
überführen. Die Philosophie stellt dann insgesamt gleichsam zunehmend reine Prosa 
dar.43 Wie die Kunst immer geistiger wurde, so wird die Philosophie immer geistiger 
und reiner und sie löst sich damit zunehmend von den poetischen Elementen, die sie 
in ihren Einleitungen noch benutzt.

Wenn das stimmt, haben wir mit der Phänomenologie ein gutes Beispiel dafür, wie 
die Philosophie Aspekte der anderen Formen der Selbstverständigung in Kunst und 
Religion aufnimmt. Vor allem haben wir eine Erklärung dafür, warum Hegel in der 
Phänomenologie so schreibt, wie er es tut. Dass Hegel nicht geradeheraus sagt, was er 
meint, sondern es umständlich umkreist, dass Hegel Bilder und Allegorien benutzt, 
dass er ein überraschendes Vokabular verwendet: dies alles kommt durch die Auf-
nahme der Elemente der Kunst bzw. Poesie in die Philosophie. Die Philosophie nimmt 
Elemente der Poesie auf, legt diese dann aber in ihrer eigenen Entwicklung wieder 
ab. Philosophie wird auf diese Weise nicht wirklich poetisch, sondern sie verwendet 
ästhetische Mittel, um ihr Anliegen zu vermitteln.

43 Auch in der historischen Entwicklung löst sich die Philosophie von der Poesie ab. VÄ 3, 328.


