
Nicolas Pethes
„Poëtische Prosa“ 
Kontingenz, Nüchternheit und die Form des Maßlosen in  
der Prosakonzeption Friedrich Hölderlins 

Die Form des Formlosen: Theorien der Prosa um 1800
Anders als der Anspruch von ‚Theorie‘ zu suggerieren scheint, zielt eine Theorie der 
Prosa nicht auf Kenntlichkeit ihres Gegenstands. Denn Definitionen von Prosa sind 
negativer Natur: Als Prosa gilt Schriftsprache ohne sichtbare formale Strukturierung, 
etwa durch Metrum, Reim oder, typographisch, Verszeilenbruch. Prosa ist, kurz und 
privativ gesprochen, ungebundene Rede.1

Als solche galt sie in traditionellen Dichtungstheorien aufgrund ihres Mangels an 
dispositio und elocutio und der daraus resultierenden Struktur- und Schmucklosigkeit 
als formlos. Dieses Verdikt hat vor allem die Romankritik seit dem 17. Jahrhundert ge-
prägt: So warnt, unter vielen anderen kritischen Stimmen der Zeit, Pierre Daniel Huet 
nicht nur vor den moralisch bedenklichen Inhalten der Romane, sondern auch vor 
ihrem „verwirrete[n] Misch-Masch ohne Ordnung und annehmlichkeit“,2 und noch bei 
Jean Paul, einem der ersten deutschsprachigen Theoretiker der Prosa, heißt es in der 
Vorschule zur Ästhetik über das Genre: „Auch die Freiheit der Prose fließet schädlich 
ein, weil ihre Leichtigkeit dem Künstler die erste Anspannung erlässet und den Leser 
vor einem scharfen Studium abneigt.“ 3

Dennoch sind Texte in Prosa selbstredend nicht einfach formlos. Schon aus gram-
matischer Perspektive ist das Verdikt nicht aufrechtzuerhalten, und folgt man dem 
weit gefassten Formbegriff, wie ihn Niklas Luhmann in Anlehnung an Fritz Heider 
und George Spencer Brown profiliert hat, ist ohnehin jede Artikulation als ‚Form‘ zu 
betrachten, nämlich als Selektion einer spezifischen Kopplung von Elementen aus 
einem Pool möglicher anderer Elemente. Ungeformt ist ein Text demnach niemals, 
gleich ob in Prosa oder Versen, sondern immer nur sein Medium.4

1 Vgl. differenzierter: Karlheinz Barck: Prosaisch – poetisch, in: ders. u. a. (Hrsg.): Ästhetische Grund-
begriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden, Bd. 5, Stuttgart/Weimar 2003, 87–112.
2 Eberhard Guerner Happel: Der Insulanische Mandorell, Buch 3, Kap. 3: Mandorell hält einen schö-
nen discours von dem Uhrsprunge der Romanen [nach Pierre-Daniel Huet: De l’Origine des Romans, 
Paris 1670], Hamburg/Frankfurt 1682, zitiert nach: Eberhard Lämmert (Hrsg.): Romantheorie 1620–
1880. Dokumentation ihrer Geschichte in Deutschland, Frankfurt a. M. 1988, 30–34, hier: 30.
3 Jean Paul: Vorschule der Ästhetik, in: ders.: Sämtliche Werke, hrsg. von Norbert Miller, München 
1989, Bd. 9, 248 f.
4 Vgl. Niklas Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1995, 165 ff. 

 Open Access. © 2021 Nicolas Pethes, publiziert von De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110729085-012 

  Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NoDerivatives 4.0 
International Lizenz. 

 
 



188   Nicolas Pethes

Orientiert man sich an diesem Verständnis von Form, so lässt sich die Frage nach 
Prosa unabhängig von quantitativen und qualitativen Kategorien der Gattungsästhetik 
stellen. Form als feste Kopplung aus einem lose gekoppelten Pool von Elementen zu 
verstehen, richtet das Augenmerk auf den Sachverhalt, dass die jeweilige aktualisie-
rende Selektion vor dem Hintergrund des offenen Möglichkeitsraums potentieller 
anderer Selektionen erfolgt – und also kontingent ist.5 Das bedeutet aber, dass die-
ser weite Formbegriff genau dasjenige in den Blick rückt, was der enge Formbegriff 
mithilfe rhetorischer und poetischer Regeln einzuhegen bemüht ist: die strukturelle 
Offenheit und potentielle Unbegrenztheit des Texts. 

In diesem Sinne ist die Rede von Prosa als formloser Form (oder Form des Form-
losen) zu verstehen: Der problematische Status von Prosa erwächst nicht aus ihrer 
Formlosigkeit, sondern aus der Kontingenz ihrer Form, für deren Selektion keine Krite-
rien angegeben werden können. Diese Kontingenz betrifft aber nicht nur die Ebene der 
Form, sondern auch diejenige des Inhalts: Die Kritik an Prosa, wie sie bis ins 19. Jahr-
hundert hinein artikuliert wird, zielt ja neben dem Mangel an Maß und Struktur auch 
auf die alltägliche Banalität und Nüchternheit des Erzählten. Bei Hegel heißt es etwa 
über den eben zitierten Jean Paul:

[S]o sieht man es denn auch den Jean Paulschen Kombinationen häufig an, daß sie nicht aus 
der Kraft des Genies hervorgegangen, sondern äußerlich zusammengetragen sind. Jean Paul hat 
deshalb auch, um immer neues Material zu haben, in alle Bücher der verschiedensten Art, bota-
nische, juristische, Reisebeschreibungen, philosophische, hineingesehen, was ihn frappierte, 
sogleich notiert, augenblickliche Einfälle dazugeschrieben und, wenn es nun darauf ankam, 
selber ans Erfinden zu gehen, äußerlich das Heterogenste – brasilianische Pflanzen und das alte 
Reichskammergericht – zueinandergebracht.6

Der Vorwurf an Prosa betrifft neben der Kontingenz der Form also auch die Willkür 
des Inhalts – gleichsam als fehle der Filter, der Aufnahme oder Ablehnung von Text-
elementen regelte, so dass sowohl das Stilmittel der digressio als auch das Inventar 
der copia unkontrolliert wuchern. In diesem zweifachen Sinne ist Jean Paul bei Hegel 

5 Vgl. ebd. Die prosatheoretische Relevanz von Luhmanns Form- wie Kontingenzbegriffen ergibt sich 
dabei nicht zuletzt aus deren frappierender Nähe zur Beschreibung konsistenter Weltentwürfe im 
Modus des Möglichen in den knappen, aber maßgeblichen romantheoretischen Überlegungen von 
Hans Blumenberg: Wirklichkeitsbegriff und Möglichkeit des Romans, in: Hans-Robert Jauß (Hrsg.): 
Nachahmung und Illusion, München 1969, 9–27. Dass Kontingenzbeobachtung ein zentrales Struktur-
merkmal des modernen Romans ist, gehört seit der umfassenden Studie von Werner Frick: Providenz 
und Kontingenz. Untersuchungen zur Schicksalssemantik im deutschen und europäischen Roman 
des 17. und 18. Jahrhunderts, 2 Bde., Tübingen 1988, zum Konsens im Fach. Kontingenz meint hier 
freilich nur die inhaltliche Anlage, Handlungsführung und Weltbild der entsprechenden Romane, 
nicht die Frage ihrer Form.
6 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik [1818–28], in: ders.: Werke in 20 Bän-
den, hrsg. von Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel, Bd. 13–15, Frankfurt a. M. 1970, Bd. 13, 382.



„Poëtische Prosa“   189

Anhaltspunkt für die Diagnose der „Prosa der Verhältnisse“, durch die der Roman zum 
Schauplatz materiell-kontingenter – und als solcher per se ideallos-unkünstlerischer – 
Quisquilien wird:

Hier tut sich die ganze Breite der Prosa im menschlichen Dasein auf. Schon der Kontrast der bloß 
physischen Lebenszwecke gegen die höheren des Geistes, indem sie sich wechselseitig hemmen, 
stören und auslöschen können, ist dieser Art. […] Das Individuum, wie es in dieser Welt des 
Alltäglichen und der Prosa erscheint, ist deshalb nicht aus seiner eigenen Totalität tätig und 
nicht aus sich selbst, sondern aus anderem verständlich. Denn der einzelne Mensch steht in der 
Abhängigkeit von äußeren Einwirkungen, Gesetzen, Staatseinrichtungen, bürgerlichen Verhält-
nissen, welche er vorfindet, und sich ihnen […] beugen muß.7

So oft diese Formulierungen im Zusammenhang mit Prosatheorien auch zitiert werden, 
so bekannt ist zugleich, dass die Einordnung des Romans als Spätprodukt der Verfalls-
phase der Kunst der literaturhistorischen Bedeutung von Prosa kaum gerecht wird. Und 
das nicht zuletzt, weil sich gerade Hegels Engführung von wörtlicher und metapho-
rischer Bedeutung des Begriffs Prosa – also der auf die Form bezogenen Verwendung 
des Begriffs für kunstlose Texte mit der auf den Inhalt bezogenen Verwendung des 
Begriffs für die Darstellung der Realität der bürgerlichen Gesellschaft – als besonders 
anschlussfähig für die literarische Ästhetik des 19. Jahrhunderts erwiesen hat. Das 
lässt sich beispielsweise an Stifters Romanen und Erzählungen oder demjenigen, 
was Erich Auerbach mit Blick auf Flaubert die „ernste Nachahmung des Alltäglichen“ 
genannt hat, zeigen.8

Man wird also Hegels kulturkritische Perspektive hinter sich lassen müssen, 
um dem ästhetischen Potential auf die Spur zu kommen, das dem Zusammentreffen 
kontingenter Formen und alltäglicher Inhalte in Prosakonzeptionen um 1800 inne-
wohnt – wobei unter ‚Konzeption‘ im Folgenden sowohl theoretische Reflexionen über 
prosaische Formen und Inhalte als auch textuelle Realisierungen von Prosa in Einzel-
werken verstanden werden sollen. Bei der Suche nach Belegen für die ästhetische 

7 Ebd., 197 f. Vgl. hierzu ausführlicher Nicolas Pethes: Milieu. Die Exploration selbstgenerierter Um-
welten in Wissenschaft und Ästhetik des 19. Jahrhunderts, in: Archiv für Begriffsgeschichte 59 (2017), 
139–156.
8 Erich Auerbach: Über die ernste Nachahmung des Alltäglichen, in: Karlheinz Barck, Martin Treml 
(Hrsg.): Erich Auerbach. Geschichte und Aktualität eines europäischen Philologen, Berlin 2007, 439–
465. Dieser Aufsatz ist eine zentrale Vorstudie zu Auerbachs Buch Mimesis, in der die Repräsentation 
minderer und alltäglicher Phänomene in der europäischen Literatur von der Antike bis ins 19. Jahr-
hundert verfolgt wird. Vgl. hierzu auch Friedrich Balke: Mimesis und Figura. Erich Auerbachs niede-
rer Materialismus, in: ders., Hanna Engelmeier: Mimesis und Figura. Mit einer Neuedition des Figura-
Aufsatzes von Erich Auerbach, Paderborn 2016, 13–88. Franco Moretti hat Auerbachs These zur nicht 
nur komisch-lächerlichen Darstellbarkeit des Alltäglichen zum Ausgangspunkt seiner Anmerkungen 
zur Funktion von Prosa in Romanen des Realismus gemacht: Vgl. Franco Moretti: The Bourgeois. 
Between History and Literature, London 2013, chapter 2: „Serious Century“, 67–100. 



190   Nicolas Pethes

Würdigung von Kontingenz und Willkür im Roman, in dem beide Aspekte zusammen-
fallen, wird man – neben der ironischen Inszenierung von Digressionen, Einschüben 
und Anhängen bei Jean Paul – vor allem auf Johann Wolfgang von Goethes Wilhelm 
Meisters Lehrjahre von 1795/96 stoßen: Die Lehrjahre mit ihrem „realistischen Tick“9 
bringen nicht nur wiederholt den Zufall als positive Alternative gegen den Glauben des 
Titelhelden an eine schicksalhafte Steuerung seines Lebenswegs in Position, sondern 
binden ihn zudem ausdrücklich gattungstheoretisch ein: Im Gespräch über Roman 
und Drama im siebten Kapitel des fünften Buchs „vereinigt[]“ sich die Theatergesell-
schaft bekanntlich, dass eine externe Handlungssteuerung und geschlossene Form 
nur in der Tragödie „statthabe“, während „man dem Zufall im Roman gar wohl sein 
Spiel erlauben könne.“10 Damit ist die den zeitgenössischen Romanen oft vorgeworfene 
unmotivierte Willkür und Offenheit der Handlungsführung gattungsästhetisch nobi-
litiert.

Diese Aufwertung geringfügiger Ereignisse und willkürlicher Handlungselemente 
betrifft aber nicht nur die inhaltliche, sondern auch die formale Dimension des Meister. 
Das herauszustellen ist eben der Kern von Friedrich Schlegels wegweisender Rezen-
sion des Romans, in der Schlegel darauf hinweist, dass die Lehrjahre das Fehlen eines 
formalen Rahmens durch das interne Wechselspiel aus Voraus- und Rückdeutungen, 
Wiederholungen und Überblendungen der Motive kompensieren und so ihre Form 
immanent generieren: 

Der angeborne Trieb des durchaus organisierten und organisierenden Werks, sich zu einem Gan-
zen zu bilden, äußert sich in den größeren wie in den kleineren Massen. Keine Pause ist zufällig 
und unbedeutend […]. Diese wunderbare Prosa ist Prosa und doch Poesie.11

Die Einheit des Romans ist gemäß dieses Verständnisses Folge der Selbstorganisation 
seiner Elemente. Die Voraussetzung für diese Selbstorganisation ist aber eben die 
doppelte Offenheit des Textes, d. h. das Zusammenspiel seiner formalen Kontingenz 
mit den inhaltlichen Zufällen und Beiläufigkeiten. Denn nur weil der Roman nicht 
auf eine Form festgelegt ist, kann er eine solche Vielzahl beliebiger inhaltlicher Ele-
mente in sich aufnehmen, die sich dann wiederum frei von externen Steuerungsregeln 
in Gestalt von Rekursionen und Rückverweisen zu einer selbstgenerierten Binnen-
struktur fügen. Es ist also gerade die Kontingenz von Prosa, die zur Grundlage ihrer 
spezifischen Selbstordnung wird.

9 So Goethe in seinem Brief an Schiller vom 9. Juli 1796, zitiert nach Johann Wolfgang von Goethe: 
Wilhelm Meisters Lehrjahre, in: ders.: Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Bänden, mit Kommentar und 
Registern, hrsg. von Erich Trunz, Bd. 7, München 1981, 643.
10 Ebd., 308.
11 Friedrich Schlegel: Über Goethes Meister, in: ders.: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, hrsg. 
von Ernst Behler u. a., München/Paderborn/Zürich 1958 ff., Bd. 2, 126–147, hier: 132.



„Poëtische Prosa“   191

Auch damit ist das ästhetische Potential von Prosa in der Literatur und Literatur-
theorie um 1800 aber noch nicht vollständig erschlossen. Wie Walter Benjamin in sei-
ner Arbeit zum Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik anhand von Schlegels 
Romantheorie herausgearbeitet hat, schlägt die Komplementarität von Kontingenz 
und Ordnung im Rahmen der frühromantischen Kunstkonzeption am Ende wieder in 
eine „Aufhebung aller Begrenzung“12 um: Denn wenn das Kunstwerk Form aus der 
Binnenreflexion seiner einzelnen Elemente gewinnt, dann impliziert dieser Selbst-
organisationsprozess ein Wissen um die Möglichkeit der Auflösung dieser selbst-
generierten Form. Eben darin sieht Benjamin mit Schlegel aber das höchste Potential 
von Kunst: Betrachtet man jede Werkform als Begrenzung, so öffnet deren Aufhebung 
das Einzelwerk auf die absolute Idee der Kunst hin – weswegen sich nach Benjamin 
die „Idee der Poesie“ in „Gestalt von Prosa“ realisiert.13

Die formale wie inhaltliche Kontingenz von Prosa wird also um 1800 nicht nur 
kritisch gesehen, sondern auch als Möglichkeit, gerade im Modus der Ungebunden-
heit die denkbar höchste Offenheit und Anschlussfähigkeit eines Textes zu realisieren. 
Zugleich ist diese Möglichkeit aber nicht einfach nur gegeben bzw. durch das Schrei-
ben ‚formloser‘ Texte einzulösen. Vielmehr ist die ‚Entgrenzung‘ des Werks auf seinen 
prosaischen Kern hin Resultat der Wiederauflösung einer selbstgenerierten Struktur. 

Man hat oft gefragt, ob dieser Prozess bei Schlegel und Novalis lediglich postu-
liert wird oder in Werken wie Lucinde oder Heinrich von Ofterdingen nachweisbar ist. 
Im Folgenden soll diese Frage aber anhand eines anderen Textkorpus weiterverfolgt 
werden, das am Ende von Benjamins Romantikarbeit ausblickhaft erwähnt wird und 
besonders gut geeignet scheint, das angedeutete Modell einer ‚Prosakonzeption‘ um 
1800 – verstanden als Form und Inhalt bzw. Theorie und Praxis von Texten zugleich – 
zu veranschaulichen: Texten von Friedrich Hölderlin. Benjamin nimmt hierbei be-
zeichnenderweise aber nicht diejenigen Werke in den Blick, die tatsächlich in Prosa 
verfasst wurden, sondern vielmehr die späten Hymnen, in deren Gedichtform er eine 
spezifische Tendenz zum Prosaischen erkennt.14 Dieser Ansatz, den poetologischen Ge-
halt von Prosakonzeptionen um 1800 aus Motiven, Strukturen und Transformationen 
lyrischer Texte abzuleiten, soll hier exemplarisch vertieft werden. 

12 Walter Benjamin: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik, in: ders.: Gesammel-
te Schriften, hrsg. von Hermann Schweppenhäuser und Rolf Tiedemann, Frankfurt a. M. 1974–1991, 
Bd. 1, 9–120, hier: 72.
13 Ebd., 98. Diese These ist auch Ausgangspunkt der Studie von Ralf Simon: Die Idee der Prosa. Zur 
Ästhetikgeschichte von Baumgarten bis Hegel mit einem Schwerpunkt bei Jean Paul, München 2013.
14 Vgl. Uwe Steiner: Die Geburt der Kritik aus dem Geiste der Kunst. Untersuchungen zum Begriff der 
Kritik in den frühen Schriften Walter Benjamins, Würzburg 1989, 97 ff.



192   Nicolas Pethes

Die Nüchternheit der Poesie: Hölderlins Dichtungs-
konzeption als Negierung von Form
Dass Hölderlins später Lyrik ein prosaischer Kern eigne, leitet Benjamin aus dem 
„Satz von der Nüchternheit der Kunst“ ab, der dem Anspruch an Dichtung, Ausdruck 
des Absoluten zu sein, nicht etwa entgegenstehe, sondern vielmehr unmittelbar mit 
diesem Anspruch zusammenhänge.15 Denn insofern das Absolute umfassend sei, habe 
es in seiner Unbegrenztheit auch das vermeintliche Gegenprinzip zur poetischen Form 
zu umgreifen. Das ist Benjamin zufolge der Kern des oxymoralen Kompositums vom 
‚Heilignüchternen‘, wie es sich beispielsweise signifikant am Ende der ersten Strophe 
von Hälfte des Lebens findet: 

Ihr holden Schwäne,
Und trunken von Küssen
Tunkt ihr das Haupt
Ins heilignüchterne Wasser.16

Als Engführung eines semantischen Gegensatzpaars spiegelt der Ausdruck ‚heilig-
nüchtern‘ – darin der Wasseroberfläche vergleichbar, in der sich die Schwäne spie-
geln – an der Gelenkstelle der beiden Strophen zum einen den Umschlag aus dem 
Zustand der Harmonie aller Gegensätze in der ersten in denjenigen des Verlusts dieser 
Harmonie in der zweiten, in deren Winter „Blumen“ und „Sonnenschein“ verloren 
sind, „Die Mauern […] / Sprachlos und kalt“ stehen, und die Wetterfahnen auf den 
Kirchtürmen „im Winde / Klirren […]“ (ebd.). Zum anderen aber markiert der Neo-
logismus als morphologische Fügung der poetischen Vorstellung vom ‚Heiligen‘ und 
der prosaischen Vorstellung vom ‚Nüchternen‘ zugleich die Zusammengehörigkeit der 
beiden Kontrastbegriffe im Allgemeinen wie der beiden Strophen im Besonderen.17 

Diese Zusammengehörigkeit ist bei Hölderlin allerdings nicht als dialektische 
Synthese gedacht, in der die Unterscheidung zwischen heiliger Poesie und nüchterner 

15 Benjamin, Begriff der Kunstkritik (Anm. 12), 111.
16 Friedrich Hölderlin: Hälfte des Lebens, in: ders.: Sämtliche Werke und Briefe in drei Bänden, hrsg. 
von Jochen Schmidt, Frankfurt a. M. 1992–1994, Bd. 1, 320. [Sigle: HSW]. Im Folgenden werden Zitate 
aus dieser Edition unter Angabe der Bandnummer und der Seitenangabe direkt im Text nachgewiesen
17 Zum zugrundeliegenden Topos der sobria ebrietas (nüchternen Trunkenheit), der die Notwendig-
keit des Ausgleichs dichterischer Begeisterung durch besonnene Komposition bezeichnet und in die-
sem Sinne in der Weimarer Klassik aufgegriffen, von Hölderlin aber bewusst wieder in Fühlung mit 
der rationalitätsfremden Dimension der Poesie gebracht wird, vgl. Jochen Schmidt: Sobria ebrietas. 
Hölderlins Hälfte des Lebens, in: Hölderlin Jahrbuch 23 (1982/83), 182–190. Auch dieser Lesart geht es 
aber nicht um ein Ausspielen der Begeisterung gegen die Nüchternheit, sondern um die Markierung, 
dass ein auf Vollkommenheit zielendes Dichtungsverständnis das vermeintlich unpoetisch Nüch
terne miteinzubegreifen habe. 



„Poëtische Prosa“   193

Prosa ‚aufgehoben‘ wäre. Im Unterschied zu Hegel geht es Hölderlin um den unend-
lichen und offenen Prozess wechselseitiger Transformationen zwischen beiden Vorstel
lungen, innerhalb dessen sie sowohl als harmonische Einheit als auch als entgegen-
gesetzte Differenz kenntlich werden, und also als „Harmonischentgegengesetztes“ 
koexistieren. Mit diesem Kompositum umreißt Hölderlin in Über die Verfahrungsweise 
des poëtischen Geistes seine Vorstellung vom Absoluten, das als Absolutes noch sein 
mangelhaftes Anderes einzuschließen hat:

Der Mensch sucht also in einem zu subjektiven Zustande, wie in einem zu objektiven vergebens 
seine Bestimmung zu erreichen, welche darin besteht, daß er sich als Einheit in Göttlichem-
Harmonischentgegengesetztem enthalten, so wie umgekehrt, das Göttliche, Einige, Harmonisch-
entgegengesetzte, in sich, als Einheit enthalten erkenne. (HSW, Bd. 2, 546)

Hölderlin skizziert den Prozess der ästhetischen Formbildung aber nicht nur als 
beständiges Wechselspiel zwischen dem prinzipiellen Streben nach dem unbegrenzten 
Allgemeinen und der Begrenzung der jeweiligen Einzelartikulationen, sondern auch 
ganz konkret als Aufeinandertreffen der „ursprüngliche[n] Empfindung des Dich-
ters“ mit dem „Unbekannte[n] und Ungenannte[n] in seiner Welt“, also demjenigen, 
das ihm vor aller sprachlichen Beschreibung und Kategorisierung als Erfahrung oder 
Erlebnis begegnet (HSW, Bd. 2, 551). Dieser Zustand des vorsprachlichen Empfindens 
ist es, der die „schöpferische Reflexion“ auslöst, in welcher der Dichter eine der Eigen-
heit seiner Wahrnehmung kommensurable Sprache hervorbringt. Sprache ist also 
weniger vorab existierendes Medium, sondern selbst allererst „Produkt dieser schöpfe-
rischen Reflexion“, die selbst noch ohne vorausgehende Begrenzung „auf den unend-
lichen Stoff und die unendliche Form“ zielen kann und muss, um die Eigenheit des 
Empfindens nicht in fremde Zeichen zu übertragen und zu verfälschen (ebd.). Da sie 
aber umgekehrt zwangsläufig Sprache und Zeichen werden muss, ist das Werk so zu 
präsentieren, dass alle bestimmten und endlichen Bezeichnungen in ihrer potentiel-
len Fortsetzbarkeit und Öffnung auf das Absolute und Allgemeine erkennbar bleiben, 
oder wie es bei Hölderlin heißt: Der Künstler muss seine Sprach- und Zeichenwahl 
erklären 

in ihrem Maß, in der schönen Bestimmtheit und Einheit und Festigkeit ihrer unendlichen 
Zusammenstimmung, in ihrer unendlichen Identität und Individualität, und Haltung, in ihrer 
poëtischen Prosa eines allbegrenzenden Moments, wohin und worin sich negativ und eben des-
wegen ausdrücklich und sinnlich alle genannten Stücke beziehen und vereinigen, nämlich die 
unendliche Form mit dem unendlichen Stoffe, dadurch, daß durch jenen Moment […] sich beede 
in der Langsamkeit und Schnelligkeit endlich im Stillstande der Bewegung negativ vereinigen, 
immer durch ihn und die ihm zum Grunde liegende Tätigkeit, die unendlich schöne Reflexion, 
welche in der durchgängigen Begrenzung zugleich durchgängig beziehend und vereinigend ist. 
(HSW, Bd. 2, 551)

Diese Schlusssätze des Aufsatzes können hier nicht erschöpfend interpretiert 
werden. Sie interessieren in erster Linie wegen ihres Grundgedankens, dass jede 



194   Nicolas Pethes

Hervorbringung eines Kunstwerks die Begrenztheit und Fremdheit der eigenen Sprach-
gebung mit Elementen zu deren Auflösung kombinieren muss – das aber nicht durch 
die Tilgung der konkreten Artikulationen, sondern indem deren sinnliche Konkretheit 
in ihrer jeweiligen Begrenzung beständig, d. h. potentiell unendlich, weiterverknüpft 
und weiterbezogen wird. Und in diesem Sinne spricht Hölderlin an der zitierten Stelle 
auch von „poëtische[r] Prosa“ als einem weiteren analog zum ‚Heilignüchternen‘ und 
‚Harmonischentgegengesetzten‘ gebildeten Oxymoron – wobei das ‚Harmonischent-
gegengesetzte‘ gewissermaßen als Metaformel für alle diese Bildungen fungiert, inso-
fern es die Einheit des Gegensatzes von Harmonie und Gegensatz repräsentiert, die 
jede einzelne oxymorale Fügung für sich abbildet. Prosa poetisch zu verstehen meint 
hier ein zweifaches, nämlich das avisierte poetisch Absolute in der Auflösung des 
Prosaischen, verstanden als das negativ Begrenzte der konkreten Zeichenform, auf ein 
Prosaisches, verstanden als ein unbegrenzt Verweisendes, in den Blick zu bekommen.

Was diese Forderung für die konkrete ästhetische Theorie und dichterische Form-
bildung bedeutet, lässt sich in einem nächsten Schritt anhand der Überlegungen 
nachvollziehen, die Hölderlin in seinem Brief an Casimir Ulrich Böhlendorff vom 4. 
Dezember 1801 zum Zusammenhang von antiker und moderner Dichtung angestellt 
hat. ‚Heiligkeit‘ bzw. ‚Poesie‘ stehen hier auf Seiten des der Gegenwart fremden an-
tiken Pathos, während ‚Nüchternheit‘ bzw. ‚Prosa‘ Prinzipien der zeitgenössischen 
deutschen Dichtung sind, die Hölderlin auch das Eigene, Nationelle, Hesperische oder 
Vaterländische nennt und die alltägliche Inhalte und sachliches Schreiben zulassen: 
„Und wie ich glaube, ist gerade die Klarheit der Darstellung uns ursprünglich so natür-
lich wie den Griechen das Feuer vom Himmel“ (HSW, Bd. 3, 460).18 

Im Unterschied zu Schillers Gegenüberstellung von naiver und sentimentali-
scher Dichtung oder Schlegels Anschluss an die Querelle der Antiken und Modernen 
geht es Hölderlin also nicht um die Reflexion eines wie immer gearteten Vorzugs des 
poetischen Pathos der Antike gegenüber der prosaischen Nüchternheit der Gegen-
wart. Dichtung entstehe vielmehr dadurch, dass man das der eigenen Zeit und Kultur 
Zugehörige nach Durchgang durch das fremde und vergangene Gegenprinzip nicht 
mehr als quasi-natürliche Vorgabe, sondern als selbstgewählte und selbstgestaltete 
Artikulation vollende. Wenn Hölderlin schreibt, „Wir lernen nichts schwerer als das 
Nationelle frei gebrauchen“ (HSW, Bd. 3, 459 f.), dann meint er eben dieses Bestreben, 
sich das der Gegenwart zugehörige Prinzip der Nüchternheit und die mit ihm einher-
gehenden sachlichen Inhalte des Alltagslebens, die nur aus klassizistischer Sicht un-
künstlerisch und kontingent wirken, in Auseinandersetzung mit dem antiken Poesie-
Pathos neu anzueignen.19

18 Vgl. Peter Szondi: Überwindung des Klassizismus. Der Brief an Böhlendorff vom 4. Dezember 
1801, in: ders.: Schriften 1, hrsg. von Jean Bollack u. a., Frankfurt a. M. 1978, 345–366.
19 Vgl. zur Nüchternheit als dem der Empirie des Lebens zugewandten ‚naiven‘ Ton, den der mo-
derne Dichter als Gegengewicht zum „Holzweg“ des Idealismus als das ihm ‚Eigene‘ zu freiem Ge-



„Poëtische Prosa“   195

Auch hier kommt es mithin wieder zu einer Harmonisierung des Entgegengesetzten 
im Prozess des Durchgangs durch Gegensatzpaare. In einem vergleichbaren Sinne 
heißt es bereits in Hölderlins Brief vom 12. November 1798 an Christian Ludwig Neuffer:

Das Reine kann sich nur darstellen im Unreinen und versuchst Du, das Edle zu geben ohne 
Gemeines, so wird es als das Allerunnatürlichste, Ungereimteste dastehn, […] weil das Schöne, 
so wie es sich in der Wirklichkeit darstellt, von den Umständen unter denen es hervorgeht, not-
wendig eine Form annimmt, die ihm nicht natürlich ist, und die nur dadurch zur natürlichen 
Form wird, daß man eben die Umstände, die ihm notwendig diese Form gaben, hinzunimmt. 
(HSW, Bd. 3, 316 f.)

Dasjenige, was Hegel als prosaisches Ende der Kunst kritisieren wird, der Einbezug 
des Nüchtern-Sachlichen ins Kunstwerk, ist für Hölderlin mithin dessen notwendiger 
Bestandteil  – und ‚ungereimt‘ ist folglich gerade nicht das Schreiben von Prosa, 
sondern vielmehr jede idealistische Poesie, die sich von deren Kontingenz ‚rein‘ zu 
halten bemüht.20 ‚Prosa‘ ist entsprechend weder Mangel an Form noch kunstloser 
Inhalt, sondern eine Schreibweise, die als Charakteristikum hesperischen Dichtens im 
Durchgang durch die der Gegenwart fremdgewordenen antiken Formen als poetische 
Form eigenen Werts erarbeitet werden muss. 

In einem Aufsatz aus dem Umfeld der Romantikarbeit hat auch Benjamin diesen 
Zusammenhang am Beispiel der zwei Gedichtfassungen Dichtermuth und Blödigkeit 
von 1800 bzw. 1805 herausgearbeitet: Während Dichtermuth noch von einer mythi-
schen Trennung von göttlicher und menschlicher Welt und einer entsprechenden Ab-
hängigkeit des Menschen ausgehe, propagiere Blödigkeit ein immanentes Modell, in 
dem das Verhältnis zwischen Gott und Mensch vom Dichter gestiftet werde, so dass 
der Bezug auf das Heilige selbst Produkt eines nüchternen Akts – oder eben das poe-
tische Produkt des Prosaischen – sei. In dieser Relativierung der Autonomie des Gött-
lichen sei aber gerade keine Beschränkung des Dichterischen, sondern dessen höchste 
Potenz zu erkennen: „Die Versachlichung der Gestalt in der Idee bedeutet zugleich: ihr 
immer unbegrenzteres und unendliches Umsichgreifen, die Vereinigung der Gestalten 
in der Gestalt, zu der die Götter werden.“21 

brauch erlernen muss und nur dadurch Dichtung gerade in Prosa lebendig gestalten kann, Szondi, 
Überwindung des Klassizismus (Anm. 18), 364: „Denn der Ausschluß der Wirklichkeit aus der Poesie, 
durch den das warme Leben (das Pathos) im Dichter vor der eiskalten Geschichte des Tags (vor dessen 
Nüchternheit) sollte geschützt werden, entzog der solcherart sich abgekapselten Poesie das Leben.“
20 Vgl. zum Begriff des Ungereimten im Anschluss an Kants Kritik populärphilosophischer Schreib-
weisen einerseits, Denkfehler andererseits Wolfgang Hottner: Ungereimtheit. Poesie und Prosa um 
1755, in: Reto Rössler, Tim Sparenberg, Philipp Weber (Hrsg.): Kosmos und Kontingenz, Paderborn 
2016, 127–139.
21 Walter Benjamin: Zwei Gedichte von Friedrich Hölderlin, in ders.: Gesammelte Schriften, hrsg. 
von Hermann Schweppenhäuser und Rolf Tiedemann, Frankfurt  a. M. 1977–1991, Bd.  2, 105–126, 
hier: 120; zur Nüchternheit ebd., 125. Vgl. auch Hans Jürgen Scheuer: Verlagerung des Mythos in die 



196   Nicolas Pethes

Auf diese Weise koppelt das harmonischentgegengesetzte Kompositum ‚heilig-
nüchtern‘ nicht nur die inhaltliche Beziehung zwischen Gott und Mensch, sondern auch 
die formale Relation zwischen einer poetischen und einer prosaischen Fassung dieser 
Beziehung. Daraus folgt aber nicht, dass Blödigkeit in Prosa geschrieben wäre – das as-
klepiadeische Versmaß bleibt vielmehr erhalten. Es bedeutet aber, dass das klassische 
Verständnis der poetischen Form als einer harmonischen Einheit durch die Reflexion 
der Konstruiertheit dieser Einheit relativiert wird. An diese Beobachtung schließt auch 
Theodor W. Adornos Argumentation in seinem Parataxis-Aufsatz von 1963 an, führt sie 
aber mit Blick auf die Frage der poetischen Form einen entscheidenden Schritt weiter: 
Entgegen der gängigen Interpretationen von Emil Staiger oder Martin Heidegger lehnt 
Adorno es ab, Hölderlins Gedichte als subjektive Erlebnis- oder Ausdruckslyrik bzw. 
Versifizierung allgemeiner philosophischer Konzepte zu lesen. Denn diese Lesarten 
unterstellen eine Unterordnung von Gedichten unter die „Norm des Diskursiven“, der 
sie sich durch die Widerständigkeit ihrer „Form“ sperrten.22 

Auch bei Adorno ist der Formbegriff also gerade nicht als klassisch-harmonisie-
rende Kehrseite einer inhaltlichen Aussage des Gedichts zu verstehen, sondern als 
Einspruch gegen deren Lesbarkeit: Weder gebrauche Hölderlin abstrakte Begriffe in 
der idealistischen Allgemeinheit Schiller’scher Gedankenlyrik, noch verkläre er seine 
naiv-realistischen Darstellungen des Besonderen zu einem Mythos ursprünglicher 
Naturverbundenheit. Das Prinzip von Hölderlins Lyrik laute vielmehr: Negativität 
der Form.23 Diese Negativität wiederum, verstanden als Absage an die Versöhnung 
des Allgemeinen mit dem Besonderen (d. h. der Vorstellung einer Harmonisierung 
ohne Aufrechterhaltung der Gegensätze), ist Adorno zufolge in denjenigen Elementen 
von Hölderlins Gedichten angelegt, die Adorno entgegen der Gattungserwartung als 
‚prosaisch‘ bezeichnet. Zu diesen Elementen gehören Gegenfragen, durch die Hölder-
lins Verse ihr eben Gesagtes umgehend wieder relativieren oder zurücknehmen, so 
zum Beispiel „Wie denn nun?“ oder „Wo aber?“ sowie auch das „Weh mir, wo nehm 
ich […]?“ aus Hälfte des Lebens; des Weiteren logische Konjunktionen wie „nämlich“ 
oder „denn“, die mitunter programmatisch ohne konsekutiven Anschluss bleiben.

Die prosaische Tendenz von Hölderlins Lyrik entsteht mithin aus einer zweifachen 
Bewegung: zum einen aus der Hervorhebung syntaktischer und logischer Elemente 
wie Gegenfragen und Konjunktionen, die bereits für sich genommen nicht zum poeti-
schen Vokabular zu gehören scheinen; zum anderen aus der Tatsache, dass just diese 
syntaktischen und logischen Kontrafakturen sich obendrein gegen homogenisierende 

Struktur. Hölderlins Bearbeitung des Orpheus-Todes in der Odenfolge Muth des Dichters – Dichter-
muth – Blödigkeit, in: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 45 (2001), 250–277. 
22 Theodor W. Adorno: Parataxis. Zur späten Lyrik Hölderlins, in: ders.: Gesammelte Schriften in 
zwanzig Bänden, hrsg. von Rolf Tiedemann, Frankfurt a. M. 1970–1980, Bd. 11, 447–491, hier: 460.
23 Ebd., 469. Adorno führt hier Belege für die differenzierende und distanzierende Funktion von Höl-
derlins Sprache an und bezeichnet die „Sprachform“ entsprechend als „Fremdheit“ und „Hiatus“ 
(ebd., 470).



„Poëtische Prosa“   197

Lektüren sperren, indem sie argumentativ und semantisch leerlaufen und also gerade 
nicht in eine diskursive Stimmigkeit übertragbar sind. Eben diese Aneinanderreihung 
widersprüchlicher Elemente, die der Vorstellung einer lyrisch geschlossenen Formen-
sprache entgegenstehen, bezeichnet Adorno als das parataktische Prinzip von Höl-
derlins späten Gedichten, deren Struktur entsprechend nicht mehr aus der Reimform, 
sondern aus einer negativen Syntax und Logik resultiert, und die in diesem Sinne 
prosaisch wirken:

Sie nähern aber als reimlose in ihrer Strenge paradox sich der Prosa und werden dadurch der 
Erfahrung des Subjekts kommensurabler als die offiziell-subjektiven Reimstrophen. Ihre Rigidi-
tät wird beredter denn das scheinbar Flexiblere. Mit dem Übergang zu den freien Bildungen der 
späten Hymnen hat Hölderlin diese Tendenz explizit gemacht. Die reine Sprache, deren Idee sie 
konfigurieren, wäre Prosa wie die heiligen Texte.24

Es ist also gerade die Verweigerung poetischer Formung, die das Potential der Dich-
tung erweitert – und an eben dieser Stelle trifft sich Adornos Beobachtung zur para-
taktisch-paradoxen Anlage der späten Lyrik Hölderlins mit der These zum Roman als 
Aufhebung aller Begrenzungen im frühromantischen Kunstverständnis: Beide zielen 
aufs Heilige bzw. Absolute, setzen aber auf eine Reduktion der formalen Geschlossen-
heit des Ausdrucks zugunsten der Öffnung des Kunstwerks auf das von geschlossenen 
Formen Unfassbare.25 Poesie und Prosa, Form und Formlosigkeit, oder, wie es in Die 
Verfahrungsweise des poëtischen Geistes heißt, „Maß“ und „unendliche Zusammen-
stimmung“ (HSW, Bd. 2, 552) sind bei Hölderlin mithin nicht als zu überwindender 
Gegensatz, sondern zugleich als Einheit und als Differenz verstanden, d. h. als 
‚Harmonischentgegengesetztes‘ oder eben: ‚poëtische Prosa‘.

Sehnsucht ins Ungebundene und Maßlose: 
Die Gedichte Mnemosyne und In lieblicher Bläue
Wie lässt sich diese ‚Konzeption‘ – verstanden als poetologische Reflexion wie dich-
terische Umsetzung des Modells einer Verbindung der Gegensätze von Poesie und 
Prosa – aber unabhängig von diesen theoretischen Rekonstruktionen in Dichtungen 
selbst nachvollziehen? Dies soll hier anhand zweier Beispiele entfaltet werden, die in 

24 Ebd., 470.
25 Vgl. zur „Idee der Immanenz des Absoluten, dessen Ausdrucksform nicht als definitiver Modus 
eines eminenten Gehalts gedacht werden kann“, Volker Rühle: „Schikliche Hände“. Der Anspruch 
des Absoluten in Hölderlins Dichtung, in: Christoph Jamme, Anja Lemke (Hrsg.): „Es bleibet aber eine 
Spur / Doch eines Wortes“. Zur späten Hymnik und Tragödientheorie Friedrich Hölderlins, München 
2004, 197–222, hier: 215. 



198   Nicolas Pethes

Adornos Aufsatz ebenfalls eine zentrale Rolle spielen: der Hymne Mnemosyne in ihrer 
dritten Fassung von 1803, die zwar in Gedichtform notiert ist, aber freie Rhythmen 
und wechselnde Tonlagen aufweist, sowie der in Prosa überlieferten Aufzeichnung In 
lieblicher Bläue aus der Zeit im Tübinger Turm.

Mnemosyne, deren dritte Fassung als einzige den Namen der Mutter der Musen im 
Titel trägt sowie mit deren Tod endet, reflektiert explizit das Problem der Auflösung 
von Ordnung und Maß: Der Beginn der Hymne evoziert die Vorstellung eines dro-
henden Weltenbrands (ekpyrosis) angesichts eines Bruchs mit den „alten / Gesetze[n] 
der Erd“ sowie einer allgemeinen Sehnsucht „Ins Ungebundene“. Diesem drohenden 
Ordnungsverlust setzt die Hymne die Forderung „Vieles aber ist / Zu behalten“ ent-
gegen, für die die Kunst im Anschluss an Mnemosynes Erinnerungsauftrag einzu-
stehen hat (HSW, Bd. 1, 364). 

Diese Bewahrungsleistung ist aber, wie die zweite Strophe zeigt, eine zutiefst 
künstliche: Denn eigentlich ist es der Kreislauf der Natur, der Stabilität durch zykli-
sche Wiederkehr gewährt. Auf diese Weise ist Natur aber zugleich Schauplatz steter 
Vergänglichkeit, gegen die Dichtung „zornig“ aufbegehrt, wenn sie das Verlorene zu 
bewahren versucht (HSW, Bd. 1, 365).

Indem sie sich aber zu Anwälten des Vergänglichen machen, sind Erinnerung und 
Kunst nicht nur die Instanzen, die der Sehnsucht ins Ungebundene entgegenwirken: 
Vielmehr ist Kunst, indem sie Vergängliches bewahrt, zugleich auch Ausdruck dieses 
Vergehens selbst, also des Todes – Achills, Ajax’, Patroklos’ und „Noch andere[r] viel“. 
Sie dokumentiert auf diese Weise just den Auflösungsprozess, dem sie entgegenzu-
arbeiten versucht. Und genau darin liegt auch das ‚Fehlen‘ (im Sinn von ‚Verfehlen‘) 
der Trauer, von dem der letzte Vers spricht: Indem sie an den Verlust von Ordnung 
erinnert, affirmiert Dichtung diejenige Deformierung, gegen die sie anschreibt. 

Die Auflösung von Ordnung und die Sehnsucht ‚ins Ungebundene‘ können aber 
zugleich auch als Kommentar zur Prosaisierung der Kunst um 1800 verstanden wer-
den, der Dichter entgegenzuwirken versuchen, wenn sie an vergangene Zeiten poeti-
scher Geschlossenheit erinnern. Damit besingen sie aber zugleich die Vergänglichkeit 
dieser Formensprache und präsentieren mithin als Poesie deren Tendenz zur Prosa. 
Der einzige Ausweg aus diesem ‚Fehlen‘ der Trauer um den Verlust der Poesie scheint 
der Verzicht auf ihre Unterscheidung: 

Vorwärts aber und rückwärts wollen wir 
Nicht sehn. Uns wiegen lassen, wie 
Auf schwankem Kahne der See. (HSW, Bd. 1, 364) 

Fragt man nach Prosakonzeptionen im doppelten Sinne, so ist dieses Mittelbild des 
‚schwanken Kahns‘ am Ende der ersten Strophe auch Bild eines beweglichen Aus-
gleichs zwischen Form und Formlosigkeit. Dazu passt die eigentümliche Verunein-
deutigung aktiver und passiver Rollen – wer wiegt wen? – durch die Transformation 
des Partizips ‚schwankend‘ in ein neologistisches Adjektiv zur Bezeichnung eines 



„Poëtische Prosa“   199

‚medialen‘ Zustands. Entsprechend mischt das Gedicht Daktylen mit freien Versen und 
unterstreicht deren syntaktische Autonomie gegenüber der Versordnung durch zahl-
reiche Enjambements; hinzu kommen die von Adorno bemerkten Häufungen logischer 
Konnektoren wie „daß“, „aber“, „und“ oder „nämlich“ sowie, besonders auffällig, die 
Fragen, die die zweite Strophe rahmen: „Wie aber liebes?“ (HSW, Bd. 1, 364) und „aber 
was ist dies?“ (HSW, Bd. 1, 365). Man wird sie als prosaische Infragestellungen des 
poetisch Gesagten zu lesen haben, und also als ein dem Gedicht immanenten Wider-
spruch gegen seinen poetischen Anspruch, durch formal-motivische Geschlossenheit 
„Vieles […] Zu behalten“, in Gestalt einer Öffnung aufs Ungebundene. 

Zu dieser Beobachtung einer Selbstauflösung der poetischen Form in prosaische 
Wendungen passt schließlich der editionsphilologische Befund, dass es ‚den‘ Text 
der Hymne nicht gibt, sondern nur die Abfolge dreier Schreibansätze und deren Neu-
fassung.26 Dieser textgenetische und editorische Befund gilt a fortiori für das zweite 
Beispiel, das hier betrachtet werden soll, In lieblicher Bläue. Zu diesem Text ist gar 
keine Handschrift überliefert, sondern nur der Abdruck am Ende von Wilhelm Waib-
lingers Briefroman Phaëton aus dem Jahr 1823.27

Waiblinger hat diesen Roman nicht nur in deutlicher Anlehnung an Hölderlins 
Hyperion konzipiert, sondern die Titelfigur anhand der Eindrücke seiner eigenen 
Besuche bei dem kranken Dichter gestaltet: In kaum verhohlener Kontrafaktur des 
Schicksals von Diotima bzw. Susette Gontard schreibt Phaëton seinem Freund Theodor 
Briefe aus Griechenland über die Begegnung mit der Künstlerin Cäcilie und seine Liebe 
zu Atalanta, nach deren Tod er dem Wahnsinn verfällt. Von diesem Wahnsinn berichtet 
der Roman anhand des auch Hölderlin zugeschriebenen wilden Klavierspiels sowie 
der notorisch wirren Aufzeichnungspraxis. Diese letztere wird im Roman aber nicht 
nur erzählt, sondern auch exemplarisch dokumentiert:

Alles, was er bekommen konnte von Papier, überschrieb er in dieser Zeit. Hier sind einige Blätter 
aus seinen Papieren, die zugleich einen tiefen Blick in den schrecklichen Zustand seines ver-
wirrten Gemüthes geben. Im Original sind sie abgetheilt, wie Verse, in einer Pindarischen Weise.28

Es folgt der Abdruck des dreiteiligen Texts, der mit den Worten In lieblicher Bläue ein-
setzt. Da dieser Text ansonsten nicht überliefert und auch die Handschrift verloren ist, 
fungiert der Roman an dieser Stelle einerseits weniger als Herausgeberfiktion denn als 
tatsächliche Edition. Andererseits verbindet er diese Edition aber mit der Auskunft, die 
ursprünglich versifizierte Fassung in die vorliegende Prosaform übertragen zu haben. 

26 Vgl. Jochen Schmidt: Hölderlins Hymne Mnemosyne. Ein altes philologisches Problem in neuen 
Editionen und Interpretationen, in: Editio. Internationales Jahrbuch für Editionswissenschaft 5 
(1991), 122–157.
27 FriedrichWilhelm Waiblinger: Phaëton. Zwey Theile, Stuttgart 1823, 153–156. 
28 Ebd., 152 f.



200   Nicolas Pethes

Es besteht demnach ein eigentümlicher Widerspruch zwischen überlieferter Text-
gestalt und editorischem Kommentar, der zu einem prekären – oder ‚schwanken‘ – 
Zwischenstatus des Textes zwischen Poesie und Prosa führt. Das hat in der Geschichte 
der Hölderlinphilologie dazu geführt, dass Editoren versucht haben, die angeblich ori-
ginale Versfassung zu restituieren – so beispielsweise Ludwig von Pigenot und Fried-
rich Seebass in Band 6 der von Norbert von Hellingrath begonnenen Werkausgabe von 
1923, in der es heißt, „daß das Gedicht in metrischer Form den Geist des Originals […] 
in jedem Fall besser vermittelt als die ungegliederte Prosa“ – eine formale Konjektur 
auf Basis eines fiktionalen Erzählerberichts also.29 

Seit der Edition in Band 2 der Stuttgarter Ausgabe von 1951 hingegen wird der Text 
stets in Prosaform präsentiert, und das weniger – wie dann ein halbes Jahrhundert da-
rauf in Band 7 von D. E. Sattlers Frankfurter Ausgabe – aufgrund der Waiblinger’schen 
Vorlage, sondern weil sich Friedrich Beißner zufolge 

die reimlosen und unmetrischen Niederschriften der ersten Krankheitsjahre ebendadurch sich 
von den Vaterländischen Gesängen unterscheiden, daß deren strenges Baugesetz nun nicht mehr 
beachtet wird. Es fehlt daher an jedem gesezlichen Kalkul.30

Die Formel vom „gesezlichen Kalkul“ entlehnt Beißner dabei Hölderlins Anmerkungen 
zum Oedipus (HSW, Bd. 2, 849). Hier sind sie allerdings auf die Form der Tragödie als 
rhythmische Abfolge ihrer Teile bezogen, und also gerade nicht als kritische Diagnose 
eines Mangels an klassischer Formung, sondern vielmehr – im Sinne eines Wechsels 
der Töne (HSW, Bd. 2, 524) – als Alternative zu dieser.31

In diesem Sinne wäre Waiblingers Entscheidung, den Text als Prosaaufzeichnung 
zu präsentieren, insofern ernstzunehmen, als sie drucktechnisch diejenige Tendenz 
zur Prosa abbildet, die sich in In lieblicher Bläue artikuliert. Schon der Herausgeber-
bericht im Phaëton verweist zwar auf die „Pindarische Weise“ des „Original[s]“, 

29 Vgl. Friedrich Hölderlin: Sämtliche Werke. Historisch-kritische Ausgabe, begonnen durch Norbert 
von Hellingrath, fortgeführt durch Friedrich Seebass und Ludwig von Pigenot, Bd.  6, Berlin 1923, 
490–492: „Waiblingers Anteil muss m. E. als ein ganz geringer gelten und beschränkt sich vielleicht 
bloss auf die Auflösung der Verse in Prosa. […] Daß ich hier die Prosa Waiblingers in Verse aufgeteilt 
habe, mag nur aus prinzipieller Erwägung heraus zum Vorwurf gemacht werden. Doch habe ich den 
Versuch erst auf Grund eines genauesten Studiums von Hölderlins rhythmischen Formen dieser Pe-
riode gewagt, überzeugt, dass das Gedicht in metrischer Form den Geist des Originals (dieses war 
nach Waiblingers ausdrücklicher Versicherung in freien Rhythmen geschrieben) in jedem Fall besser 
vermittle als die ungegliederte Prosa.“ 
30 Vgl. Friedrich Hölderlin: Sämtliche Werke. Stuttgarter Ausgabe, hrsg. von Friedrich Beißner, Stutt-
gart 1946–85, Bd. 2.2, Stuttgart 1951, 991 f., mit der voranstehenden editorischen Konsequenz: „Desto 
entschiedner verbieten sich müßige Versuche, Verse und sogar Strophen ‚wiederherzustellen‘ […].“.
31 Vgl. Peter Szondi: Gattungspoetik und Geschichtsphilosophie. Mit einem Exkurs über Schil-
ler, Schlegel und Hölderlin, in: ders.: Schriften 1, hrsg. von Jean Bollack u. a., Frankfurt a. M. 1978, 
367–412.



„Poëtische Prosa“   201

versteht dessen Textanordnung aber nicht als geschlossene Form, sondern nur als 
vergleichbar („wie“) mit „Versen“. 

Diese eigentümliche Zwischenstellung des Textes zwischen Vers- und Prosaform 
lässt sich auf verschiedenen Ebenen nachvollziehen: Auch in In lieblicher Bläue stehen 
metrische neben rhythmisch freien Passagen – wobei sich vor allem zu Beginn der 
ersten beiden Abschnitte regelmäßige Daktylen finden, verbunden mit nicht minder 
auffälligen Alliterationen: 

In lieblicher Bläue blühet mit dem metallenen Dache der Kirchturm. Den umschwebet Geschrei 
der Schwalben, den umgibt die rührendste Bläue. […]

Gibt es auf Erden ein Maß? Es gibt keines. Nämlich es hemmen den Donnergang nie die Welten 
des Schöpfers. (HSW, Bd. 1, 479)32

Diesem formalen Regelmaß widerspricht aber der Inhalt der Sätze bzw. Verse: So steht 
dem Daktylus „lieblicher Bläue“ der vom „metallenen Dache“ entgegen – und also 
poetische Natur prosaischer Technik. Der weitere Verlauf des ersten Abschnitts greift 
diesen Kontrast auf und macht gerade die Trennung dieser beiden Sphären – der poe-
tischen Natur und der Alltagswelt, die voneinander „abgesondert“ sind bzw. „Ver-
schiedenem“ zugehören – zur Bedingung der „Bildsamkeit“ des Menschen, also seiner 
Darstellungsfähigkeit: So wie Tore und Gewölbe einer Kirche Formen der Natur auf-
greifen und nachbilden, heißt es auch über die „Himmlischen“: „Der Mensch darf das 
nachahmen.“ Diese Nachahmung des Heiligen wiederum ist aber nicht in Angleichung 
an das Göttliche zu erreichen, sondern auf Grundlage der erwähnten Trennung, d. h. 
mit „ernste[m] Geist“ und „Des Menschen Maß“ (HSW, Bd. 1, 479).

Das entspricht exakt Benjamins Analyse der Rückführung des Verhältnisses von 
Gott und Mensch auf kontingente Konstruktionen des Menschen. Der zweite Abschnitt 
allerdings problematisiert diese Möglichkeit wieder durch die Gegenüberstellung von 
menschlichem Maß und göttlicher Maßlosigkeit: Der „Donnergang“ Gottes kann dem-
nach durch keine göttliche Schöpfung, auch nicht diejenige des Menschen, begrenzt 
und eingehegt werden. Und ähnliches wird im dritten Abschnitt über menschliches 
Leid wie dasjenige des Ödipus ausgesagt, das ebenfalls „unbeschreiblich, unaus-
sprechlich, unausdrücklich“ bleiben muss (HSW, Bd. 1, 480).

Und doch ist es just diese Absage an ein angemessenes Maß der Darstellung, die 
zu Beginn des zweiten Abschnitts in geregelten Daktylen erfolgt: „Gibt es auf Erden 

32 Zum Verhältnis von organischem Maß und aorgischer Maßlosigkeit in Hölderlins Poetik vgl. Elena 
Polledri: „… immer bestehet ein Maas“. Der Begriff des Maßes in Hölderlins Werk, Würzburg 2002. Die 
Spannung zwischen ‚fehlendem‘ und ‚angemessenem‘ Dichten thematisiert in diesem Sinne auch die 
erste Fassung von Der Einzige: „[…] Diesesmal / Ist nämlich vom eigenen Herzen / Zu sehr gegangen 
der Gesang, / Gut machen will ich den Fehl / Wenn ich noch andere singe. / Nie treff ich, wie ich wün-
sche, / Das Maß. Ein Gott weiß aber / Wenn kommet, was ich wünsche das Beste.“ (HSW, Bd. 1, 346).



202   Nicolas Pethes

ein Maß? Es gibt keines.“ Man wird den Begriff „Maß“ hier auch wörtlich mit ‚Metrum‘ 
übersetzen und die zwei Sätze mithin als gezielten performativen Selbstwiderspruch 
lesen dürfen, der die Aporie der Darstellung des Absoluten in einem autoreferentiellen 
Paradox offenlegt: Just das inhaltlich explizite Bekenntnis zur Auflösung poetischer 
Metren ist metrisch geformt. 

So betrachtet handelt es sich auch bei In lieblicher Bläue um ‚Poesieprosa‘, um dem 
Heilignüchternen bzw. Harmonischentgegengesetzten ein weiteres oxymorales Kom-
positum hinzuzufügen: Ihren Anspruch, aufs Absolute zu zielen, erreicht Dichtung 
hier nicht in Gestalt einer Entscheidung für eine der beiden Seiten ‚Prosa vs. Poesie‘, 
‚Formlosigkeit vs. Form‘ oder ‚Nüchternheit vs. Heiligkeit‘ und auch nicht durch Auf-
hebung ihres Unterschieds in einer Synthese. An die Stelle dieser Optionen tritt die 
paradoxe Parataxe von Poesie und Prosa, da dichterische Nachahmung „des Menschen 
Maß“ bedarf, aber nur in einer durch kein Formprinzip gehemmten Maßlosigkeit den 
dionysisch-aorgischen „Donnergang“ spiegeln kann.

Entsprechend ist auch der Text selbst weniger als Gegenüberstellung von Form und 
Auflösung zu lesen, sondern als performativer Vollzug der Auflösung selbstgesetzter 
Formen. Das betrifft die Zunahme metrisch freier und sachlich-reflektierender Passa-
gen sowie die von Adorno beobachteten leerlaufenden logischen Konnektoren und 
Infragestellungen: So setzt der Beginn des zweiten Abschnitts mit einer Frage ein und 
fährt mit einem „Nämlich“ fort; Fragen prägen auch die Reflexionen über die Gren-
zen der Nachahmung im ersten und dritten Abschnitt, und das Wort „nämlich“ steht, 
neben Partikeln wie „denn“ oder „aber“, insgesamt fünfmal im Text. Hinzu kommen 
Relativierungen des Ausgesagten wie das doppelte „ich glaube“ im zweiten Abschnitt 
oder das „vielleicht“ im dritten, so dass der Text – am auffälligsten in den ersten Sätzen 
des dritten Abschnitts – sowohl formal als auch inhaltlich in einen prosaischen Duktus 
übergeht und so Waiblingers Layout legitimiert.

Ausblick
Dass Waiblinger diese sprachliche wie drucktechnische Entgrenzung zur Prosa nicht 
nur dem Streben nach dem Heiligen, sondern auch Hölderlins Wahnsinn zuordnet, 
steht am Anfang derjenigen Geschichte der Pathologisierung des Autors, die im 19. und 
20. Jahrhundert durchgängiger Bestandteil sowohl der Auf- als auch der Abwertung 
seiner nachgelassenen Schriften gewesen ist und sich dabei immer wieder auf die 
Feststellung der Formlosigkeit der fraglichen Texte gestützt hat.33 Die voranstehende 
Analyse hat versucht, diese Tendenz als poetologische Konzeption zu fassen, aus der 

33 Vgl. Yvonne Wübben: Verrückte Sprache. Psychiater und Dichter in der Anstalt des 19. Jahrhun-
derts, Konstanz 2012. 



„Poëtische Prosa“   203

sich drei Vorschläge zum Verständnis von Prosa um 1800 ableiten lassen: erstens, dass 
dieses Verständnis nicht nur im Ausgang von poetologischen Theorien zu entwickeln 
ist, sondern auch auf der Grundlage konkreter textueller Realisierungen, das heißt 
aus der Struktur von Texten selbst heraus; zweitens, dass Beobachtungen von ‚Kon-
tingenz‘, aber auch Hölderlins Begriffe ‚Nüchternheit‘, ‚Ungebundenheit‘ oder ‚Maß-
losigkeit‘ nicht nur inhaltlich zu lesen sind, sondern immer auch als Benennung und 
Reflexion der Relation zwischen geschlossenen und offenen Textformen; und drittens, 
dass eine Theorie der Prosa ihren Ausgang nicht nur von einer Analyse ausdrücklich 
in Prosa verfasster Texte und deren formal-inhaltlichen Kontingenz zu nehmen hat, 
sondern sich vollständig erst aus dem Durchgang durch lyrische Formen erschließt. 

In diesem Sinne hätte auch in der gegenwärtigen Theoriebildung an die Stelle 
statischer Gegenüberstellungen von Poesie und Prosa bzw. Form und Formlosigkeit 
der Nachvollzug der konkreten Dynamiken der Aushandlung und Transformation zwi-
schen beiden Polen zu treten: Die Form von Texten ist, gleich ob sie sich als Poesie oder 
Prosa realisiert, ein kontingenter Selektionsprozess, dessen Aktualisierungen nicht in 
stabile Strukturen münden, sondern stets reversibel bleiben. 




