
Wolfgang Hottner
Kant und das prosaische „Geschäft der Kritik“ 

Das „Geschäft der Philosophie“ ist für Immanuel Kant ein strenges, arbeitsintensives 
und akkurates.1 Von genialischem Blendertum habe sich philosophische „Arbeit“, 
wenn sie als solche bezeichnet werden will, fern zu halten – wer in den „Besitz“ 
der Wahrheit kommen möchte, muss sich diesen hart erarbeiten.2 Diese Arbeit des 
Philosophen, sein begriffliches Laborieren, hat dabei stets von Selbstüberredung, 
Betrügereien und pathetischen Gefühlen frei zu sein. Transparent, nüchtern und pro-
saisch soll die für Kant wahre Philosophie verfahren, womit sie sich in ihrem Ideal der 
Klarheit der doppelten Buchführung annähert. In der letzten Fußnote des Aufsatzes 
Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in der Philosophie aus dem Jahr 1796 
schreibt Kant:

Im Grunde ist wohl alle Philosophie prosaisch; und ein Vorschlag, jetzt wiederum poetisch zu 
philosophieren, möchte wohl so aufgenommen werden, als der für den Kaufmann: seine Handels-
bücher künftig nicht in Prose sondern in Versen zu schreiben.3

Kants fundamentale Bestimmung kritischer Philosophie, der Form ihrer Arbeit und 
ihrer Darstellung, grenzt die „Prose“, als Medium transzendentalphilosophischer 
Eindeutigkeit, zugleich von der Poesie, der Vernüftelei und vom Vers ab. In seinem 
Vergleich rückt Kant die philosophische Prosa in die Nähe einer Technik minutiö-
ser Inventarisierung und chronologischer Aufzeichnung von Transaktionen, die zur 
übersichtlichen und vollständigen Erfassung des Geschäftstandes führen soll. Als Ver-
schriftlichungstechnik – so lässt sich beispielsweise in Jung-Stillings Anleitung zur 
Cameral-Rechnungs-Wissenschaft (1786) nachlesen – vermag die Darstellungsform 
der doppelten Buchführung Partikulares zu inventarisieren, sie garantiert lückenlose 
Nachvollziehbarkeit, sie lässt das Ganze überschauen, ohne das Einzelne aus dem 
Blick zu verlieren.4 

1 Immanuel Kant: Über einen neuerdings erhobenen vornehmen Ton in der Philosophie, in: ders.: 
Gesammelte Schriften, hrsg. v. der Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften, Berlin/Leip-
zig 1910 ff., Bd. VIII, 391.
2 Kant, Vornehmer Ton (Anm. 1), 393.
3 Ebd, 406.
4 Vgl. bspw. Heinrich Jung-Stilling: Versuch einer Grundlehre sämmtlicher Kameralwissenschaften, 
Lautern 1779, 42: „Der Haushälter muß die Verhältnisse des Aufwandes, des Ertrages und des rei-
nen Ertrages durchs ganze Gewerb wissen. Er muß in einem kurzen Augenblicke überschauen kön-
nen, was sein Ertrag, und was sein reiner Ertrag ist, wie wird er sonst wissen können, wie weit er 
in Befriedigung seiner Bedürfnisse gehen kann. Wenn derowegen ein Gewerb so mannigfaltig ist, 
daß der Hauswirth nicht alles mit dem Gedächtnisse fassen kann, so muß er durch Schreiben dem-

 Open Access. © 2021 Wolfgang Hottner, publiziert von De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110729085-011 

  Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NoDerivatives 4.0 
International Lizenz. 

 
 



176   Wolfgang Hottner

Über diesen Vergleich als objektiv, unparteiisch und exakt charakterisiert, steht 
die philosophische Prosa einem pathetischen Stil entgegen. Kants Apologie der Prosa 
richtet sich in polemischer Weise gegen einen „vornehmen Ton“,5 den er in der Philo-
sophie Johann Georg Jacobis, Johann Georg Schlossers und Friedrich Leopold Graf von 
Stolbergs vernimmt. Kants Ausführungen zielen auf einen philosophischen Gestus, der 
sich schwärmerisch gibt und sich auf genialische Inspiration verlässt. Indem solche 
Schwärmerei von einem „einzigen Scharfblick auf ihr Inneres“6 ausgeht, überspringt 
sie aufwandslos die „herkulische“ Arbeit der Philosophie und stellt die „fleißige und 
sorgsame Arbeit des Subjekts“ in Frage.7 Die schwärmerische Philosophie als „Pfut-
scherei“ steht dem allgemeinen „Fortschritt des Verstandes“8 im Wege, indem sie 
sich lediglich auf „Vorempfindungen“ und „Ahnung“ beruft und damit – so Kants 
Befürchtung – zum „Tod der Philosophie“ führen kann: 

Daß hierin [in der schwärmerischen Philosophie] nun ein gewisser mystischer Takt, ein Über-
sprung (salto mortale) von Begriffen zum Undenkbaren, ein Vermögen der Ergreifung dessen, was 
kein Begriff erreicht, eine Erwartung von Geheimnissen, oder vielmehr Hinhaltung mit solchen, 
eigentlich aber Verstimmung der Köpfe zur Schwärmerei, liege: leuchtet von selbst ein.9

Der Ursprung dieser schwärmerischen „Verstimmung“ ist für Kant leicht auszumachen: 
„Ohne Schuld“ sei Platon der „Vater aller Schwärmerei mit der Philosophie“ sowie der 
Bezugspunkt neu-mystischer Sprechweisen.10 Kants Gegenentwurf konzentriert sich 
daher auf eine Philosophie, deren Fortschrittlichkeit nicht auf subjektivistischer Intui-
tion, sondern auf „Arbeit“ gründen soll.11 Er führt diese Prämissen wiederum auf Aris-
toteles zurück, jenen „prosaische[n] Philosophen“, dessen strenges Denken sich eben 
nicht auf Gefühl und Intuition gründet.12 Nur durch eine Besinnung auf aristotelische 
Prämissen ist die Philosophie für Kant vor ihrem „Untergang“ zu retten. Die schwärme-
rischen Tendenzen zur Poetisierung und ihre leeren Gesten stehen einer genuin fort-
schrittlichen Philosophie gegenüber, die ihre Arbeit in „Prose“ zu verrichten hat. Ihr 
Fortschritt ist der der Prosa als prosa oratio, jener nicht durch Verse unterbrochenen, 

selben zu Hilfe kommen, und das geschieht durch Buchhalten.“ Vgl. dazu Joseph Vogl: Kalkül und 
Leidenschaft. Poetik des ökonomischen Menschen, Berlin/Zürich 2004, 59–83; Wolfgang Schäffner: 
Nicht-Wissen um 1800. Buchführung und Statistik, in: Joseph Vogl (Hrsg.): Poetologien des Wissens 
um 1800, München 1999, 123–144.
5 Kant, Vornehmer Ton (Anm. 1), 387.
6 Ebd., 390.
7 Ebd., 390, 404.
8 Ebd., 397.
9 Ebd., 397 f. Zum „Tod der Philosophie“ vgl. Jacques Derrida: Apokalypse, übers. v. Michael Wetzel, 
Wien 1985, 17–65.
10 Kant, Vornehmer Ton (Anm. 1), 398.
11 Ebd., 393.
12 Ebd., 406.



Kant und das prosaische „Geschäft der Kritik“    177

geradlinigen und schmucklosen Rede.13 Die Modernisierung der Philosophie, so Kant, 
geht mit der Austreibung eines wirkungsästhetischen, schwärmerischen Sprechens 
samt ihrer poetischen Formen einher und rückt eine Darstellungsform in den Blick, 
in deren Zentrum die (Arbeit an der) Prosa steht. 

Bevor ich am Ende dieser Ausführungen noch einmal auf die Verbindung von 
philosophischem Fortschritt, kapitalistischem Geist und Prosa zurückkomme, möchte 
ich mich mit einer möglichen Vorgeschichte von Kants Ideal prosaischer Philosophie 
beschäftigen. Mit Blick auf die vorkritischen Schriften will ich die Voraussetzungen 
skizzieren, die eine solche scharfe Differenzierung zwischen Poesie und Philosophie 
möglich gemacht haben. Vor allem in der Kosmologie der 1750er Jahre verlässt Kant 
sich in darstellerischer und argumentativer Hinsicht auf poetische Formen und geht 
intrikate Verbindungen mit gereimten Lehrgedichten ein. Ich möchte darum zu-
nächst Kants Bezugnahme auf die Lehrdichtung des frühen 18. Jahrhunderts in der 
Allgemeinen Naturgeschichte und Theorie des Himmels aufzeigen, um davon ausgehend 
das Verschwinden literarischer Formen in Kants Werk seit den 1760er Jahren zu be-
schreiben. Kants Bekenntnis zur Prosa hängt, so die These, auch mit der Abwendung 
von der Physikotheologie, ihrer Lehrgedichte und deren Verschränkung von Argumen-
tation und poetischer Form einher.

Versinnlichte Argumentation (Kant/Haller)
Am Anfang der vorkritischen Phase erkennt Kant in der Naturvorstellung sowie der 
Dichtung der Physikotheologie diejenigen Prämissen und Darstellungsformen, die sich 
mit seinem eigenen Entwurf eines anti-epikureischen Kosmos verbinden lassen. Der 
Weltenbau, wie ihn Kant und die Physikotheologie verstehen wollen, zeichnet sich 
dabei durch Harmonie, Ordnung und Wohlgereimtheit aus.14 Besonders deutlich wird 
dies in der Allgemeinen Naturgeschichte und Theorie des Himmels, die 1755 anonym 
erscheint und Kants „Versuch von der Verfassung und dem mechanischen Ursprunge 
des ganzen Weltgebäudes nach Newtonischen Grundsätzen“ darstellt. Kant entwirft 
darin eine an Newton, Descartes und Leibniz geschulte Beschreibung des Kosmos, 
die als mechanistische Physikotheologie bezeichnet werden kann. Zugleich ist der 
Text als Kritik an Lukrez’ Kosmologie zu verstehen, die mit Kants eigener Kosmo-
logie „viele Ähnlichkeit“15 besitzt, für ihn aber von falschen Grundsätzen ausgeht. 

13 Vgl. Klaus Weissenberger: Art. Prosa, in: Historisches Wörterbuch der Rhetorik, hrsg. v. Gert 
Ueding, Tübingen 1992–2015, Bd. 7, 321–349.
14 Zu den zeitgenössischen Implikationen des Begriffs der Wohlgereimtheit vgl. Wolfgang Hottner: 
Ungereimtheit. Zum Verhältnis von Poesie und Philosophie um 1755, in: Reto Rössler, Tim Sparenberg, 
Philipp Weber (Hrsg.): Kosmos und Kontingenz, Paderborn 2016, 127–140.
15 Immanuel Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels oder Versuch von der 



178   Wolfgang Hottner

Die Welt besteht für Kant im Jahre 1755 aus „Ordnung und Schönheit“,16 und bei aller 
Faszination für Lukrez ist Kant der Stellenwert der Kontingenz in dessen Kosmologie 
doch zuwider und mit den eigenen Absichten nicht vereinbar. Die Annahme eines epi-
kureischen „bloße[n] Ungefähr[s]“,17 dem clinamen, führt für ihn lediglich zu falschen 
Schlüssen. Für Kant ist die Materie an physikalische Notwendigkeiten gebunden sowie 
durch „natürliche Gesetze eingeschränkt“.18 Lukrez’ Spekulationen über den „erste[n] 
Zustand der Natur“ als „allgemeine Zerstreuung des Urstoffs aller Weltenkörper“ 
hält Kant zwar für plausibel, die daraus abgeleiteten Folgerungen aber lediglich für 
„ungereimte Einbildungen“.19 Erst durch Newtons Gesetz einer allgemeinen Attraktion 
wird für Kant der Übergang vom Chaos hin zur Ordnung denkbar. Lukrez’ Konzeption 
einer spontanen Bildungskraft ist somit in Kants Kosmologie auf argumentativer und 
metaphysischer Ebene ausgeschlossen. Unregelmäßige Sprünge kann es nicht geben, 
„weil die Natur auch selbst im Chaos nicht anders als regelmäßig und ordentlich ver-
fahren kann“,20 sie ist in ihrer „gänzlichen Auflösung und Zerstreuung ein schönes 
und ordentliches Ganze[s]“.21 

Diese Prämissen haben zugleich Konsequenzen für die Ebene der Darstellung, 
denn die harmonische Ordentlichkeit des Kosmos zeigt sich für Kant auch in der Ein-
beziehung poetischer Formen, in denen diese Harmonie anklingen soll. Die ‚Wohl-
gereimtheit‘ eines solchen Kosmos schließt ‚Ungereimtheit‘ auf inhaltlicher, argu-
mentativer sowie formaler Ebene aus. Für die Allgemeine Naturgeschichte gilt daher: 
Darstellungstechnische Fragen haben sich an der wohlgereimten Ordnung der Natur 
zu orientieren, weshalb in der Wiederlegung des Epikureismus vor allem gereimte 
Lehrgedichte zum Einsatz kommen. 

Doch auf welche Gedichte referiert Kant in der Allgemeinen Naturgeschichte? Die 
literarische Widerlegung des Epikureismus führt seit dem Anfang des 18. Jahrhunderts 
zu einer versifizierten und enzyklopädischen Kosmologie, die die Ordentlichkeit des 
Weltgebäudes mit literarischen Mitteln zu beweisen versucht. Dem jungen Christoph 
Martin Wieland geht es im gereimten Lehrgedicht Die Natur der Dinge beim Nachweis 
einer vollkommenen Welt zugleich auch um eine „Widerlegung der Epicureischen Kos-
mogonie“. Gottes Weisheit hat daher für Wieland auch „der Wesen Schaar nach Aehn-
lichkeit verbunden, / Und jenes Grundgesetz der Ordnung ausgefunden, / Die jede 
Wirkung stets an eigne Ursach knüpft, / Und wehrt, daß die Natur nicht epikureisch 

Verfassung und dem mechanischen Ursprunge des ganzen Weltgebäudes, nach Newtonischen Grund-
sätzen abgehandelt, in: ders.: Gesammelte Schriften, hrsg. v. der Königlich Preußischen Akademie 
der Wissenschaften, Berlin/Leipzig 1910 ff., Bd. I, 226.
16 Ebd., 222.
17 Ebd., 225.
18 Ebd.
19 Ebd., 226.
20 Ebd., 228.
21 Ebd., 227.



Kant und das prosaische „Geschäft der Kritik“    179

hüpft.“22 Für die Lehrdichtung der Physikotheologie ist die Ordnung des Kosmos zu-
gleich mit der Frage nach poetisch-prosodischer Ordnung verbunden. Der Ton des 
Lehrgedichts ist dabei seinem Inhalt im doppelten Sinne auf den Leib geschnitten und 
steht im Einklang mit dem Kosmos. Die ungereimte Prosa findet in Popes Essay on Man 
(1733), einem für Kant zentralen physikotheologischen Lehrgedicht, deshalb keine 
Verwendung, obwohl sich der Inhalt des Gedichtes dieser annähert. Die rhythmisierte 
Verfasstheit seines Gedichts hat für Pope zwei Gründe: 

This I might have done in Prose; but I chose Verse, and even Rhyme, for two reasons. The one 
will appear obvious; that Principles, Maxims, or Precepts so written, both strike the reader more 
strongly at first, and are more easily retained by him afterwards. The other may seem odd, but is 
true; I found I could express them more shortly this way than in Prose itself, and nothing is more 
certain, than that much of the Force as well as Grace of Arguments or Instructions depends on 
their Conciseness.23 

Es ist jene in einem doppelten Sinne gereimte Dichtung Popes, Addisons, Brockes’ 
und Hallers, die Kant in seiner Allgemeinen Naturgeschichte aufruft und in Zitaten 
vor die einzelnen Kapitel der Abhandlung stellt. Vor dem ersten Kapitel findet sich 
ein Vers aus Brockes’ Übersetzung von Popes Essay on Man, der eine der zentralen 
Metaphern für Kants Argumentation ins Spiel bringt: „Seht jene große Wunderkette, 
die alle Theile dieser Welt / Vereint und zusammenzieht und die das große Ganz’ 
erhält“.24 Dem Kosmos, wie ihn Kant entwirft und Pope beschreibt, haftet „nichts 
Plötzliches und Unerwartetes“ an, denn alles hängt in einer „ununterbrochenen Grad-
folge zusammen“.25 Die Gereimtheit der Gedichte – die harmonische Legierung von 
Versen, ihr Wohlklang – verdeutlicht somit jenseits der inhaltlichen Konvergenz mit 
Kants Argumentation die These eines harmonischen Kosmos. 

Doch die physikotheologische Dichtung liefert nicht nur Metaphern, sie ist aus-
schnittsweise auch in Kants Abhandlung eingebunden. Im siebten Hauptstück mit dem 
Titel Von der Schöpfung im ganzen Umfange ihrer Unendlichkeit, sowohl dem Raume als 
der Zeit nach fügt Kant gar längere Ausschnitte aus Gedichten in seine Ausführungen 
mit ein. Er entwickelt in diesem zentralen Teil der Abhandlung die These, dass sich das 
„Weltgebäude“26 durch die spontanen und dennoch gesetzesmäßigen Mechanismen 
der Attraktion und Repulsion vom Chaos zur Ordnung hin entwickelt. Da die daraus 

22 Christoph Martin Wieland: Die Natur der Dinge, in: ders.: Gesammelte Schriften, Bd. I (1,2): Poeti-
sche Jugendwerke 1. und 2. Teil, hrsg. von Fritz Homeyer 1909, 5–128, hier: 35.
23 Alexander Pope: Vom Menschen/Essay on Man, hrsg. u. übers. v. Wolfgang Breidert, Hamburg 
2013, 16.
24 Kant, Naturgeschichte (Anm. 15), 241.
25 Ebd., 365.
26 Ebd., 306.



180   Wolfgang Hottner

resultierende Schöpfung nicht das „Werk von einem Augenblicke“27 sein kann, imagi-
niert Kant eine unendliche Dynamik von Kreation und Zerstörung: 

Die Schöpfung ist niemals vollendet. Sie hat zwar einmal angefangen, aber sie wird niemals 
aufhören. Sie ist immer geschäftig, mehr Auftritte der Natur, neue Dinge und neue Welten hervor 
zu bringen. Das Werk, welches sie zu Stande bringt, hat ein Verhältnis zu der Zeit, die sie darauf 
verwendet. Sie braucht nichts weniger, als eine Ewigkeit, um die ganze grenzenlose Weite der 
unendlichen Räume, mit Welten ohne Zahl und ohne Ende, zu beleben.28 

Zweimal zitiert Kant im Rahmen seiner Argumentation aus Hallers Unvollkommenen 
Gedicht über die Ewigkeit (1736) und ‚unterlegt‘ die eigenen Thesen zum Unendlichen 
und Ewigen mit Hallers Madrigalversen, bevor der Abschnitt mit einigen von Gott-
sched übersetzten Versen Addisons schließt. Im Erstaunen angesichts der unend-
lichen Größe der Schöpfung rekurriert Kant somit nicht nur auf die Einbildungskraft, 
sondern auch auf eine lyrische Beschreibung, in der die räumliche „Unendlichkeit der 
Schöpfungskraft Gottes“29 sowie die erhabene Unendlichkeit der Zeiträume vor Augen 
gestellt wird. An späterer Stelle kommt Kant noch einmal auf Hallers Gedanken über 
die Nichtigkeit des Menschen und die Zeitlosigkeit der Schöpfung zurück und zitiert 
einen weiteren Ausschnitt: 

Wenn denn ein zweites Nichts wird diese Welt begraben; 
Wenn von dem Alles selbst nichts bleibet als die Stelle; 
Wenn mancher Himmel noch, von andern Sternen helle, 
Wird seinen Lauf vollendet haben: 
Wirst Du so jung als jetzt, von deinem Tod gleich weit, 
Gleich ewig künftig sein, wie heut.30 

Hallers Verse unterbrechen nicht nur die argumentative Bewegung des Textes. Viel-
mehr greift Hallers Anrufung der Natur und ihrer Unendlichkeit auf jene Sätze über, 
die in der Allgemeinen Naturgeschichte auf das Zitat folgen: 

O glücklich, wenn sie unter dem Tumult der Elemente und den Träumen der Natur jederzeit auf 
eine Höhe gesetzet ist, von da sie die Verheerungen, die die Hinfälligkeit den Dingen der Welt 
verursacht, gleichsam unter ihren Füßen vorbei rauschen sehen! Eine Glückseligkeit, welche 
die Vernunft nicht einmal zu erwünschen sich erkühnen darf, lehret uns die Offenbarung mit 
Überzeugung hoffen.31

27 Kant, Naturgeschichte (Anm. 15), 314.
28 Ebd.
29 Ebd., 309.
30 Ebd., 321.
31 Ebd., 322.



Kant und das prosaische „Geschäft der Kritik“    181

Kants Evokation einer ewigen Seele nimmt jenen lyrischen Gestus und erhabenen 
Ton auf, der in Hallers Ode und deren Apostrophe der Unendlichkeit angelegt ist. Die 
Lyrik erlaubt an dieser Stelle ein Sprechen, eine invocatio der Unendlichkeit, die Kant 
mit Begriffen wie ‚Erstaunen‘, ‚Entzücken‘, ‚Vergnügen‘ umschrieben hat. Hallers Verse 
unterbrechen somit den Lauf der Prosa, den Verlauf des Arguments, um eine Form der 
Gegenwärtigkeit und Gegenwärtigkeitserfahrung, ein „Izt“, wie es bei Haller heißt, in 
den Text einzubinden. Im erhabenen Staunen setzt nicht nur die Zeit, sondern auch 
die Prosa selbst aus. Kants Spekulation über die kosmische Unendlichkeit verlässt 
sich in diesem Kapitel nicht nur auf die Einbildungskraft, sondern verstärkt deren 
Ausschweifungen in das unendliche Reich der Ewigkeit durch die Hinzunahme einer 
lyrischen Adressierung der Unendlichkeit. In Kants Evokation des sublimen Raums 
der Unendlichkeit, des infiniten Zusammenspiels von Chaos und Ordnung sowie der 
Enthobenheit einer ewigen Seele ‚vereinnahmt‘ die Naturphilosophie einen lyrischen 
Ton, um die kosmologische Unendlichkeitsvorstellung noch stärker zum Ausdruck 
zu bringen.

Naturphilosophische Argumentation und poetische Versinnlichung – so wird an 
Kants Referenz auf Haller deutlich – sind in der Allgemeinen Naturgeschichte eng ver-
bunden. Die physikotheologische Lehrdichtung liefert nicht nur zentrale Metaphern 
für Kants kosmologischen Entwurf, die gereimte Form vermag es zudem, die Vor-
stellung eines harmonischen Kosmos poetologisch zu wenden. In seiner Darstellung 
kosmologischen Wissens verlässt sich Kant somit nicht nur auf die Klarheit seines 
Argumentationsverlaufs, sondern stattet diesen zusätzlich mit einem lyrischen Ges-
tus, dem Pathos und der Klanglichkeit jener Dichtung aus, die schwindelnd in An-
betracht der Ewigkeit vergeht. Kant bindet nicht nur Verse in die eigene Prosa ein, er 
übernimmt darüber hinaus Hallers apostrophischen Gestus in seiner Theoretisierung 
zeitlicher und räumlicher Unendlichkeit. Hallers Unvollkommenes Gedicht über die 
Ewigkeit fügt sich nicht nur relativ bruchlos in die Argumentation ein, sein Ton er-
gänzt die Thetik der Abhandlung um ein affektives Register, das die Ausführungen 
selbst nur andeuten. 

Abschied von der Physikotheologie
Eine solch enge Verschränkung von Poesie und Philosophie sowie der Einfluss didak-
tischer Poesie erreicht in der Mitte des 18. Jahrhunderts mit Kants Allgemeiner Natur-
geschichte ihren Höhepunkt, um fortan in eine Trennung der Zuständigkeitsbereiche 
und eine Abwertung physikotheologischer Lehrdichtung überzugehen. Das prekär wer-
dende Verhältnis von Dichtung und Philosophie wird bereits im gleichen Jahr wie Kants 
Allgemeine Naturgeschichte auch in Lessings und Mendelssohns Streitschrift Pope ein 
Metaphysiker! thematisiert. Sie problematisieren die Prämissen, von denen Kant noch 
ausgeht und versuchen sich anhand von Popes Essay on Man an der Beantwortung der 



182   Wolfgang Hottner

Frage: „Was macht ein Dichter unter den Metaphysikern?“32 „System“ und „sinnliche 
Rede“ bilden für sie einen „Widerspruch“,33 gilt es doch zu zeigen, dass ein Dichter 
„gar kein System machen könne“ und dies auch gar nicht „will“.34 Während es in der 
Dichtung um „Wohlklang“, „lebhaften Eindruck“ und „Gebrauch von Figuren“ gehe, 
handle die Philosophie von „beständigen Schlüssen“ in einem „sclavischen System“.35 
Das Verhältnis von Philosophie und Dichtung scheint für Lessing und Mendelssohn 
geklärt und ein gänzlich anderes als das der Allgemeinen Naturgeschichte. Die Streit-
schrift ist zugleich eine Abwertung des Lehrgedichts sowie ein Aufruf für eine klare 
Trennung der jeweiligen Zuständigkeitsbereiche. Der Philosoph hat damit für Lessing 
und Mendelssohn in der Sphäre der Poesie nichts zu suchen: 

Der Philosoph, welcher auf den Parnaß hinaufsteiget, und der Dichter, welcher sich in die Täler 
der ernsthaften und ruhigen Weisheit hinabbegeben will, treffen einander gleich auf dem halben 
Wege, wo sie, so zu reden, ihre Kleidung verwechseln, und wieder zurückgehen. Jeder bringt des 
andern Gestalt in seine Wohnung mit sich; weiter aber auch nichts, als die Gestalt. Der Dichter 
ist ein philosophischer Dichter, und der Weltweise ein poetischer Weltweise geworden. Allein ein 
philosophischer Dichter ist darum noch kein Philosoph, und ein poetischer Weltweise ist darum 
noch kein Poet.36 

Einer Wahrheit oder einer sinnlichen Rede jeweils nur eine andere Gestalt zu geben, 
führt zu hybriden Formen: zu Gedichten, die etwas beweisen wollen, und zu natur-
philosophischen Systemen, die wohl klingen und innerhalb ihrer Beweisführung 
Gedichte zitieren. Wirft man einen kursorischen Blick auf Kants naturphilosophische 
Schriften nach 1755, dann wird eine Distanzierung von eben diesen Schreibweisen 
deutlich, die zugleich mit einer inhaltlichen Abwendung von der Physikotheologie ein-
hergeht. Schon im Einzig möglichen Beweisgrund zu einer Demonstration des Daseins 
Gottes aus dem Jahre 1763 verzichtet Kant auf das Zitieren von Lehrgedichten und die 
poetische Einfärbung seiner Prosa. Er bewertet nun vor allem die physikotheologische 
admiratio als problematisch, da diese zu wenig Platz für naturphilosophische Thesen-
bildung und empirische Naturforschung lasse. Für Kant ist die physikotheologische 
Betrachtungsweise, an deren Ende immer Gott zu stehen hat, „nicht genugsam philo-
sophisch“, da sie der physikalischen Naturbeschreibung zu enge Grenzen setze, 
zugleich aber die „Vollkommenheit der Welt“ als unmittelbaren Beweis eines göttlichen 
Wesens ansehe.37 Diese systematische Vermischung von moralischen und naturphilo-

32 Gotthold Ephraim Lessing, Moses Mendelssohn: Pope, ein Metaphysiker!, in: Gotthold Ephraim 
Lessing, Werke und Briefe, hrsg. v. Wilfried Barner u. a., Frankfurt a. M. 2003, Bd. III, 614–650, hier: 
616.
33 Ebd., 617.
34 Ebd., 618.
35 Ebd.
36 Ebd., 619.
37 Immanuel Kant: Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration des Daseins Gottes, 



Kant und das prosaische „Geschäft der Kritik“    183

sophischen Gründen, wie sie bei Pope und Wieland zu finden ist, identifiziert Kant 
als das argumentative Kernproblem der Physikotheologie. Der Kurzschluss zwischen 
Naturgesetzen, ästhetischen und moralischen Gründen verhindere die „Erweiterung 
der philosophischen Einsicht“ und gebe den „Faulen einen Vorrang vor dem unermüd-
lichen Naturforscher“.38

Kants physikalische Kosmogonie und dynamische Materietheorie konzentriert 
sich im Beweisgrund auf die Explikation eines göttlichen Urhebers, der zugleich von 
einer Beschreibung der Gesetze der Materie ausgeschlossen ist. Vollkommenheiten, 
so macht Kant anhand der Schneekristalle, einem der Lieblingsbeispiele der Physiko-
theologie, deutlich, sollen nicht je schon als Zwecke verstanden werden. Vielmehr sind 
auch sie nur „Nebenfolge allgemeiner Gesetze“, lediglich Ausdruck der „Richtigkeit“ 
der Natur. Die Übereinstimmung innerweltlicher Schönheit mit ästhetischen Kriterien, 
für die sich die Physikotheologie interessiert, ist für Kant kein hinreichender Grund 
mehr für die Annahme eines harmonischen Kosmos, sondern lediglich der argumenta-
tiv kürzeste Weg, dessen Fragwürdigkeit er immer wieder herausstellt. Kants Differen-
zierung zwischen einer objektiv beschreibbaren Natur und ihrer Überhöhung durch die 
Physikotheologie und deren Dichtung lässt ihn zugleich in Distanz zu den poetischen 
Formen treten, in denen solche Argumente angeführt werden. 

Spätestens in der Kritik der reinen Vernunft wird deutlich, dass die in den 1760er 
Jahren sich vollziehende Abwendung von der Physikotheologie auch mit deren sprach-
lichem Gestus zu tun hatte. Obwohl er gegen die grundsätzlich zu billigenden Ab-
sichten der Physikotheologie nichts einzuwenden hat, geht es dem kritischen Kant 
doch darum, die „dogmatische Sprache solcher hohnsprechenden Vernüftler“ heraus-
zustellen.39 Angesichts des „so unermeßlichen Schauplatz[es] von Mannigfaltigkeit, 
Ordnung, Zweckmäßigkeit und Schönheit“ in der Welt solle sich „alle Sprache“ in ein 
„sprachloses, aber desto beredteres Erstaunen auflösen“.40 Es ist für Kant eine Unmög-
lichkeit, aus den Zwecken natürlicher Dinge einen obersten Urheber abzuleiten,41 und 
die Physikotheologie ist ihm daher nur 

eine mißverstandene physische Teleologie, nur als Vorbereitung (Propädeutik) zur Theologie 
brauchbar, und nur durch Hinzukunft eines anderweitigen Prinzips, auf das sie sich stützen kann, 
nicht aber an sich selbst, wie ihr Name es anzeigen will, zu dieser Absicht zureichend.42 

in: ders.: Gesammelte Schriften, hrsg. v. der Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften, 
Berlin/Leipzig 1910 ff., Bd. II, 119. 
38 Ebd.
39 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, 2. Aufl., in: ders.: Gesammelte Schriften, hrsg. v. der 
Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften, Berlin/Leipzig 1910 ff., Bd. III, 414 (KrV B, 653).
40 Ebd., 414 (KrV B, 650).
41 Ebd., 419 (KrV B, 658).
42 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, in: ders.: Gesammelte Schriften, hrsg. v. der Königlich 
Preußischen Akademie der Wissenschaften, Berlin/Leipzig 1910 ff., Bd. V, 442 (KU B, 410).



184   Wolfgang Hottner

Die Physikotheologie ermöglicht daher lediglich „Kunstverstand für zerstreute 
Zwecke“ und hat doch von einem teleologischen Endzweck nichts zu sagen.43 Die end-
gültige Abwendung von ihren Prämissen und Darstellungsformen geht zugleich mit 
einer darstellerischen Strenge einher, die von poetischen Formen sowie der Versprach-
lichung des Erstaunens nichts mehr wissen möchte. 

Kritische Philosophie und doppelte Buchführung 
Im Rahmen der kritischen Philosophie verschwindet der emphatische Bezug auf poe-
tische Formen. Der Verweis auf ein Gedicht Friedrichs II. in der Kritik der Urteilskraft 
hat lediglich exemplarischen Charakter.44 Die Transzendentalphilosophie tilgt nicht 
nur die Physikotheologie samt deren darstellerischen Verfahren, sie geht mit einem 
Schreiben einher, das vornehmlich prosaisch verfährt. Die Transzendentalphilosophie 
überwindet jeglichen Gestus des Lyrischen, zitiert keine Lehrgedichte und ersetzt mit 
der aufrichtigen Unverbindlichkeit ihrer Prosa die Künstlichkeit gereimter Verse. Kants 
hypotaktische Prosa wird zum Verfahren der Herstellung selbstevidenter Einsichtig-
keit, ohne dabei noch auf poetische Mittel zu rekurrieren. Diese transzendentale Prosa 
ist auf den „Ton der Mäßigung und Bescheidenheit […] herabgestimm[t]“, sie ist ein 
neutrales Medium, das Irrtum und Überredung als bloßen Schein entlarven soll.45 
Die claritas dieser Prosa46 soll nichts mehr trüben, ihre diaphane Reinheit ist oberstes 
Gebot, so Kant im August 1777 in einem Brief an Marcus Herz: 

Was mich aufhält ist nichts weiter, als die Bemühung, allen darinn [in der KrV] vorkommenden 
völlige Deutlichkeit zu geben, weil ich finde: daß, was man sich selbst geläufig gemacht hat und 
zur größten Klarheit gebracht zu haben glaubt, doch selbst von Kennern misverstanden werde, 
wenn es von ihrer gewohnten Denkungsart gänzlich abgeht.47

Die mühevolle Arbeit an einer solchen Prosa wird vor allem anhand der Überarbeitung 
der Kritik der reinen Vernunft deutlich, ist doch vor allem im Bereich der Darstellung 
„noch viel zu tun“.48 Der Versuch einer Darstellung der neuen Denkart ist dabei immer 
wieder mit der Furcht vor fehlender Deutlichkeit konfrontiert. Noch in der Vorrede zur 
zweiten Auflage aus dem April 1787 versichert Kant, dass er in seiner Überarbeitung 

43 Kant, Kritik der Urteilskraft (Anm. 42), 441 (KU B, 408).
44 Ebd., 315 (KU B 196).
45 Kant, Kritik der reinen Vernunft (Anm. 39), 416 (KrV B, 652).
46 Vgl. dazu Davide Giuriato: „klar und deutlich“. Ästhetik des Kunstlosen im 18./19. Jahrhundert, 
Freiburg i.Br. 2015.
47 Immanuel Kant: Briefwechsel 1747–1788, in: ders.: Gesammelte Schriften, hrsg. v. der Königlich 
Preußischen Akademie der Wissenschaften, Berlin/Leipzig 1910 ff., Bd. X, S. 213 f.
48 Kant, Kritik der reinen Vernunft (Anm. 39), 23 (KrV B, XXXVIII).



Kant und das prosaische „Geschäft der Kritik“    185

den „Schwierigkeiten und der Dunkelheit“ der ersten Auflage abhelfen wolle – doch 
nur soweit ihm dies überhaupt möglich sei, da die „Beschaffenheit der Sache“ nur an 
wenigen Stellen Vereinfachungen zugelassen habe.49 Die Treue zum eigenen System 
und zur Komplexität seiner Darstellung hat dabei nichts mit „Eigendünkel“ zu tun, 
sondern zielt ausschließlich auf die „Evidenz, welche das Experiment“ der Kritik der 
reinen Vernunft vor Augen stellen soll.50 

Für den späten Kant ist „alle Philosophie prosaisch“ und der vornehme, patheti-
sche und lyrische Ton ein unverzeihlicher Rückschritt, dessen Gefahr er – zumindest 
für sich selbst – mit der Austreibung der Poesie aus dem philosophischen Diskurs ab-
gewendet zu haben scheint. Kants Insistieren auf dem Darstellungsideal der Prosa ist 
auch eine Geste der Macht, der Normierung, die sich in Anbetracht der Opposition von 
Arbeit und Intuition, System und Schwärmerei, Poesie und Philosophie, je schon auf 
der richtigen Seite wähnt.51 Die Trennung von Philosophie und Poesie garantiert die 
„Arbeit eines sorgsamen Subjekts“ und ist damit auch, so Kant, dringlichste Aufgabe 
einer „Polizei im Reiche der Wissenschaften“. Kants Kritik der Schwärmer und Ver-
nünftler aus dem Jahr 1796 artikuliert sich auf der Höhe eines eigenen Formbewusst-
seins, das in seinem prosaischen Purismus auf das Surplus der Poesie nicht mehr 
angewiesen ist. 

Wie sehr Kants prosaisches Darstellungsideal, das „Geschäft der Kritik“, von einem 
kaufmännischen, buchhalterischen und kapitalistischen Geist durchdrungen ist, zeigt 
eine Bemerkung aus der Vorrede zur ersten Auflage der Kritik der reinen Vernunft, die 
die Stilkritik aus dem Aufsatz Über einen vornehmen Ton vorwegnimmt. Kant legt in der 
Vorrede Rechenschaft über sein Bemühen um darstellerische Deutlichkeit ab, das ihm 
im „Fortgange der Arbeit“ stets präsent war.52 Er habe in der ersten Kritik auf ein Über-
maß an Beispielen verzichten wollen, das Buch sei ja auch nicht „in populärer Absicht“ 
geschrieben.53 Die Schwierigkeit lag für Kant in dem richtigen Verhältnis der Teile zum 
Ganzen sowie in der Möglichkeit, dem Leser (und sich selbst) stets die „Überschauung 
des Ganzen“ zu erleichtern. Kants Rechtfertigung des eigenen Klarheitsideals mündet 
in ein Zitat aus Persius’ vierter Satire, einer Parabel über moralische Falschheit, Selbst-
betrug und die (Un-)Möglichkeit wahrer Selbsterkenntnis. Die Botschaft von Persisus’ 
Text lautet, Fehler nicht bei anderen, sondern bei sich selbst zu suchen, die eigene 
Ignoranz, das eigene Nicht-Wissen niemals außer Acht zu lassen. Persius’ Satire sowie 

49 Kant, Kritik der reinen Vernunft (Anm. 39), 22 (KrV B, XXXVII).
50 Ebd., 23 (KrV B, XXXVIII).
51 Vgl. Franco Moretti: Der Bourgeois. Eine Schlüsselfigur der Moderne, übers. v. Frank Jakubzik, 
Berlin 2012, 259 f. 
52 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft (1. Auflage 1781), in: ders.: Gesammelte Schriften, hrsg. 
v. der Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften, Berlin/Leipzig 1910 ff., Bd. IV, 12 (KrV A, 
XVIII).
53 Ebd., 12 (KrV A, XVIII).



186   Wolfgang Hottner

Kants Abschnitt enden mit dem Imperativ, sich selbst und andere nicht zu täuschen, 
sich über die eigene Beschränktheit im Klaren zu sein:54

Es kann, wie mich dünkt, dem Leser zu nicht geringer Anlockung dienen, seine Bemühung mit 
der des Verfassers, zu vereinigen, wenn er die Aussicht hat, ein großes und wichtiges Werk, nach 
dem vorgelegten Entwurfe, ganz und doch dauerhaft zu vollführen. Nun ist Metaphysik, nach den 
Begriffen, die wir hier davon geben werden, die einzige aller Wissenschaften, die sich eine solche 
Vollendung und zwar in kurzer Zeit, und mit weniger, aber vereinigter Bemühung, versprechen 
darf, so daß nichts für die Nachkommenschaft übrig bleibt, als in der didaktischen Manier alles 
nach ihren Absichten einzurichten, ohne darum den Inhalt im mindesten vermehren zu können. 
Denn es ist nichts als das Inventarium aller unserer Besitze durch reine Vernunft, systematisch 
geordnet. Es kann uns hier nichts entgehen, weil, was Vernunft gänzlich aus sich selbst hervor-
bringt, sich nicht verstecken kann, sondern selbst durch Vernunft ans Licht gebracht wird, sobald 
man nur das gemeinschaftliche Princip desselben entdeckt hat. Die vollkommene Einheit dieser 
Art Erkenntnisse, und zwar aus lauter reinen Begriffen, ohne daß irgend etwas von Erfahrung, 
oder auch nur besondere Anschauung, die zur bestimmten Erfahrung leiten sollte, auf sie einigen 
Einfluß haben kann, sie zu erweitern und zu vermehren, machen diese unbedingte Vollständig-
keit nicht allein thunlich, sondern auch notwendig. Tecum habita et noris, quam sit tibi curta 
supplex. Persius.55

Der Kaufmann und der Transzendentalphilosoph scheinen zu wissen: Ist ein solch 
notwendiges Inventarium einmal angelegt, alle Posten erfasst und die Ein- und Aus-
nahmen verzeichnet, erscheint der Vorschlag, dies auf poetische und unsystematische 
Weise zu tun, tatsächlich als Anmaßung.56 Viel zu groß wäre die Gefahr, die eigenen 
Mittel zu überschätzen. Wie die strenge Buchführung erlaubt Prosa unterm Strich die 
„vollkommene Einheit“ und die Reinheit der Begriffe jenseits der Erfahrung. Für Ver-
schwendung, Schwärmerei oder sonstigen Luxus ist in einem solchen System, in dem 
„Rechenkunst und Schreibkunst“57 zusammenkommen, schon lange kein Platz mehr.

54 Vgl. Persius, Sat. IV, 52, in: Die Satiren des Persius, hrsg. v. Otto Seel, München 1950, 47; zur Mora-
listik in Persius’ vierter Satire vgl. Daniel M. Hooley, The Knotted Thong. Structures of Mimesis in Per-
sius, Ann Arbour 1999, 122–153; Kenneth J. Reckford, Recognizing Persius, Princeton 2009, 102–108.
55 Kant, Kritik der reinen Vernunft (Anm 52), 13 (KrV A, XIX f.).
56 Zum Begriff des ‚Inventariums‘ im Kontext des praktischen Rechnungswesens vgl. Johann Hein-
rich Jung-Stilling: Anleitung zur Cameral-Rechungs-Wissenschaft nach einer neuen Methode des dop-
pelten Buchhaltens zum Gebrauch der akademischen Vorlesungen, Leipzig 1786, 58–63.
57 Jung-Stilling, Grundlehre (Anm. 4), 46.


