
Kira Louisa Künstler
Ein leichtes Gewebe aus Vers und Prosa
Christoph Martin Wielands prosimetrische Erzählung  
Die Grazien (1770)

Seinem Briefpartner Johann Georg Jacobi kündigt Christoph Martin Wieland im 
Februar 1770 ein neues Projekt an: ein „prosaisch-poetische[s] Ambigu, welches eine 
kleine Geschichte der Grazien werden soll“.1 Im Herbst desselben Jahres erscheint 
der Text – eine Mischung aus mythologischer Erzählung und Dialog, gehalten im 
urbanen und zugleich vertraulichen Ton einer Salonkonversation nach französischem 
Vorbild.2 Ein fiktiver Sprecher, den Wieland als sein literarisches Alter Ego entwirft, 
skizziert seiner Konversationspartnerin Danae eine mit Anekdoten und dramatischen 
Einlagen gespickte, scherzhafte ‚Geschichte‘ über die Herkunft und die kultivierende 
Wirkung der Grazien im Hirtenland Arkadien.3 Diese ‚Geschichte‘ erweist sich als Meta-
erzählung, die in allegorischer Form eine poetologische Reflexion über die Grazie als 
textästhetische Kategorie entfaltet.

Formal mischt Wielands „Ambigu“ zu etwa gleichen Teilen und in unregelmäßigen 
Abständen Prosa mit verschieden langen, polymetrischen Verspassagen. In stilisti-
scher Hinsicht nimmt der Text innerhalb der Verserzählungen Wielands damit eine 
Sonderstellung ein. Nur dieses eine Mal hat Wieland das Prosimetrum4 verwendet, das 

1 Christoph Martin Wieland: Brief an Johann Georg Jacobi. 22. Februar 1770, in: Wielands Briefwech-
sel, 19 Bde., hrsg. von der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Institut für Deutsche 
Sprache und Literatur, Berlin 1963–2006, Bd. 4, 93–96, hier: 94. 
2 Christoph Martin Wieland: Die Grazien, Leipzig 1770. Im Folgenden wird zitiert nach: Wielands 
Werke. Historisch-kritische Ausgabe (Oßmannstedter Ausgabe), hrsg. von Klaus Manger, Jan Philipp 
Reemtsma, Berlin/Boston 2008, Bd. 9.1, hier: 391. Zitate aus dieser Edition werden mit der entspre-
chenden Seitenangabe direkt im Text nachgewiesen. 
3 Der Text lässt offen, ob hier eine reale Konversation fingiert oder nicht vielmehr ein Gespräch wie-
dergegeben wird, dass in den Gedanken des Erzählers stattfindet. Diese bewusst gesuchte Ambiva-
lenz ist eine Facette des ,Ambigoʻ-Charakters des Textes und des synkretistischen Verfahrens, das in 
Die Grazien auch auf anderen Ebenen (siehe dazu die weiteren Ausführungen) praktiziert wird.
4 Der Begriff ‚Prosimetrum‘ ist laut Kühne und Pabst erstmals im 12. Jahrhundert und im Zusammen-
hang der ars dictaminis belegt. Vgl. Udo Kühne: Art. „Prosimetrum“, in: Reallexikon der deutschen 
Literaturwissenschaft, hrsg. von Georg Braungart u. a., 3. Aufl., Berlin 2007, Bd. 3, 177–179, hier: 177. 
Bernhard Pabst: Art. „Prosimetrum“, in: Historisches Wörterbuch der Rhetorik, hrsg. von Gert Ueding, 
Berlin/Boston 1992–2015, Bd. 7, 349–355, hier: 349. Anfang des 20. Jahrhunderts wird der Begriff in der 
literaturtheoretischen Diskussion gebräuchlich. Vgl. z. B. Otto Immisch: Über eine volkstümliche Dar-
stellungsform in der antiken Literatur, in: Neue Jahrbücher für das klassische Altertum, Geschichte 
und deutsche Literatur 24 (1921), 409–421. Neben ‚Prosimetrum‘ wird auch die Bezeichnung ‚Versi-
prosa‘ verwendet. Vgl. Wlad Godzich, Jeffrey Kittay: Versiprosa, in: dies.: The Emergence of Prose. 

 Open Access. © 2021 Kira Louisa Künstler, publiziert von De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110729085-010 

  Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NoDerivatives 4.0 
International Lizenz. 

 
 



150   Kira Louisa Künstler

sich im Kreis der hallisch-halberstädtischen ‚Anakreontik‘ um Jacobi, Johann Wilhelm 
Ludwig Gleim und Johann Peter Uz großer Beliebtheit erfreut.5 Die Arbeit mit der hybri-
den Form ist für Wieland also ein einmaliges Experiment geblieben, was ein anonymer 
Rezensenten mit dem Hinweis erklärt, sein „Gegenstand“ habe „die Veranlassung“ zu 
dieser spezifischen „Manier“ des „Gedicht[es]“ gegeben.6 

An Essay in Prosaics, Minneapolis 1987, 46–76. Im englischsprachigen Kontext sind nach wie vor un-
spezifische Bezeichnungen wie verse with prose und the mixed form geläufig. Vgl. z. B. Peter Dronke: 
Verse with Prose from Petronius to Dante. The Art and Scope of the Mixed Form, Cambridge, Mass. 
1994. Im Französischen hat sich ebenfalls die Bezeichnung prosimètre durchgesetzt. Vgl. z. B. Natha-
lie Dauvois: De la Satura à la bergerie. Le prosimètre pastoral en France à la Renaissance et ses mo-
dèles, Paris 1998. Im französischen 17. und 18. Jahrhundert war für das Phänomen die Bezeichnung 
genre mêlé geläufig. Vgl. Alfred Anger: Rokokodichtung und Anakreontik. Europäisches Rokoko und 
deutsche Rokokodichtung, in: Walter Hinck (Hrsg.): Europäische Aufklärung, 1. Teil, Frankfurt a. M. 
1974, 91–118, hier: 109–111. Im deutschen 18.  Jahrhundert hat sich keine feste Bezeichnung für das 
Phänomen etabliert. Wielands Umschreibungen als „prosaisch-poetische[s] Ambigu“ oder „poëme en 
prose, mêlé de vers“ sind entsprechend vor allem bezüglich Wielands individueller Konzeptualisie-
rung der Form aussagekräftig. Wieland, An Jacobi (Anm. 1); ders.: Brief an Sophie La Roche, 1. August 
1770, in: Wielands Briefwechsel (Anm. 1), Bd. 4, 182–183, hier: 183. 
5 Vgl. z. B. Johann Peter Uz: Briefe, in: ders.: Sämtliche poetische Werke, hrsg. von August Sauer, 
Stuttgart 1890, Reprint Darmstadt 1964, 331–376. Johann Wilhelm Ludwig Gleim, Johann Georg Jacobi: 
Briefe von den Herren Gleim und Jacobi, Berlin 1768. Johann Georg Jacobi: Nachtgedanken, Halber-
stadt 1769. Ders.: Winterreise, Düsseldorf 1769. Ders.: Die Sommerreise, Halle 1770. Zuvor hatte bereits 
Heinrich Wilhelm von Gerstenberg das Prosimetrum für seine Tändeleyen (Leipzig 1759) verwendet. 
Ein später und erfolgreicher Nachzügler ist Moritz August von Thümmel: Reise in die mittäglichen 
Provinzen von Frankreich im Jahr 1785 bis 1786, Leipzig 1803.
6 Anonymous [Christoph Daniel Ebeling]: Rez. „Christoph Martin Wieland. Die Grazien“ [1770], in: 
Allgemeine Deutsche Bibliothek 16 (1772), 194–198, hier: 194. Allerdings hat Wieland beispielsweise 
in seinen Briefen an einen Freund über das Singspiel Alceste (1773) versifizierte Singspielpassagen in 
seinen Essay eingefügt. Vgl. Christoph Martin Wieland: Briefe an einen Freund über das deutsche 
Singspiel Alceste [1773], in: ders.: Schriften zur deutschen Sprache und Literatur, hrsg. von Jan Phil-
ipp Reemtsma, Hans und Johanna Radspieler, Frankfurt a. M./Leipzig 2005, Bd. 1, 209–250. Inwiefern 
Formen, in denen Vers und Prosa unverbunden nebeneinanderstehen und klar abgrenzte Versein-
lagen eingefügt werden, so wie in Wielands Singspiel-Briefen als Zitate oder wie z. B. in Joseph von 
Eichendorffs Roman Ahnung und Gegenwart (1812, veröffentlicht 1815) als Lieder in Prosa, tatsächlich 
als Prosimetrum bezeichnet werden sollten, ist in der Forschung umstritten. Ulrich Beil etwa unter-
sucht in seiner historisch angelegten Studie auch Texte dieser Art wie Johann Wolfgang von Goethes 
Wilhelm Meister (1795/1796). Ulrich J. Beil: Die hybride Gattung: Poesie und Prosa im europäischen 
Roman von Heliodor bis Goethe, Würzburg 2010, v. a. 259–384. Demgegenüber plädiert Pabst dafür, 
den Begriff ‚Prosimetrum‘ für solche Texte zu reservieren, die sich durch einen „mehrfachen Wechsel 
zwischen Vers und Prosa auszeichnen“ und in denen eine „Aufgabenverteilung zwischen Prosa und 
Vers“ erkennbar ist, dergestalt, dass „der Autor beide nach einer bestimmten Konzeption entspre-
chend ihrem spezifischen Charakter für Teile der Gesamtaussage einsetzt“. Pabst (Anm. 4), 349 f. Die 
im Folgenden zugrunde gelegte Auffassung schließt sich der Auffassung Pabsts an. Allerdings bleibt 
als weiteres Merkmal zu ergänzen, dass Vers und Prosa in einer Weise miteinander verschränkt sein 
müssen, die es unmöglich macht, die Textteile in Versen und die in Prosa isoliert voneinander zu 
lesen.



Ein leichtes Gewebe aus Vers und Prosa   151

Der folgende Beitrag arbeitet heraus, wie Wieland die prosimetrische Schreib-
weise einsetzt, um seinem Text einerseits das Ansehen von Leichtigkeit zu geben und 
andererseits dem Gebot der Diversität Rechnung zu tragen. Leichtigkeit und Diversität 
werden im Rahmen der Erzählung als wichtigste und zugleich konzeptuell eng mit-
einander verbundene textästhetische Qualitäten der Grazie profiliert.7 

Leichtigkeit und Diversität als Merkmale der Grazie 
Im Zentrum einer poetologischen Metaphorik der Leichtigkeit, Lockerheit und Volatili-
tät, die Wielands Erzählung leitmotivartig durchzieht, steht das mehrfach evozierte 
Bild der „leicht gewebt[en]“ (388) und mit „lose[r] Hand“ (360) gefertigten Grazien-
Gewänder aus „flatternder Gase“ (378), die – exemplarisch sei auf die Darstellung 
der Grazien in Botticellis Gemälde Primavera (um 1482) verwiesen – konstitutiver Teil 
der europäischen Bildtradition der Anmut oder Grazie sind.8 Das Attribut der leicht-
stofflichen, flatternden, lose gegürteten Gewänder sagt, nicht erst bei Wieland, etwas 
über die bild- und textästhetische Manifestation von Grazie aus: Die Leichtigkeit des 
Stils ist ihr wichtigstes Merkmal. In Wielands Erzählung werden die Grazien zum 
Emblem der textintern entworfenen Poetik graziöser Leichtigkeit: In den „lose“ gefer-
tigen Gewändern bringt die prosimetrische Erzählung ihre eigene, scheinbar leichte, 
mühelose Machart und ihre zwanglose Diktion, im „leicht gewebten“ Gewebe der „flat-
ternden“ Kleider ihre lockere Kompositionsstruktur und stilistische Beweglichkeit zur 
Anschauung. 

Ein solches Verständnis von Grazie schließt an jene Konzeptualisierung der Anmut 
an, die Baldessare Castiglione in seinem einflussreichem Hofmannstraktat Il libro del 
cortegiano (Das Buch vom Hofmann, 1528) vorgenommen und ins Zentrum höfischer 

7 Anstelle von ‚Diversität‘ (frz. diversité) wird in der deutschsprachigen ästhetischen Diskussion des 
18. Jahrhunderts auch der Begriff der ‚Mannigfaltigkeit‘ verwendet. Vgl. z. B. Johann Georg Sulzer: Art. 
„Mannifaltigkeit (Schöne Künste)“, in: ders.: Allgemeine Theorie der Schönen Künste, Leipzig 1774, 
Bd. 2, 741–743. 
8 Die bildende Kunst knüpft dabei ihrerseits an literarische Quellen an. Vgl. Lucius Annaeus Seneca: 
Von den Wohltaten/De beneficiis, 1.3.3.5), in: ders.: Philosophische Schriften, lat./dt., übers. und mit 
Anm. versehen von Manfred Rosenbach, Darmstadt 1989, 95–593, hier: 108–109; „[…] an ihnen [den 
Grazien], so gehört es sich, gibt es nichts Gebundenes noch Erstarrtes: daher tragen sie gelöste Ge-
wänder; durchsichtige aber, weil sie die Wohltaten sehen lassen wollen.“ („[…] in quibus nihil esse 
alligati decet nec adstricti: solutis itaque tunicis utuntur; perlucidis autem, quia beneficia conspici 
volunt.“); vgl. auch Horaz: Bitte an Venus (Oden/Carmina 1.30, V. 5–8), in: ders.: Sämtliche Werke, 
München 1957, 54 f. „Doch lass [Du, Venus] Amor nicht im Geleite fehlen, / Und die Grazien nicht, 
ihres Gürtels ledig, / Und die Nymphen nicht, und die Jugendanmut, / Auch den Merkur nicht.“ („Fer-
vidus tecum puer et solutis / Gratiae zonis properentque Nymphae / Et parum comis sine te Juventas 
/ Mercuriusque.“). 



152   Kira Louisa Künstler

Verhaltenskunst gerückt hatte. Die wichtigste Eigenschaft der Anmut (gratia), so heißt 
es in einer Schlüsselpassage des fiktiven Dialogs über den Hofmann, sei Leichtigkeit 
(facilità). Diese Leichtigkeit aber erreiche man nur durch eine „gewisse Art von Lässig-
keit, die die Kunst verbirgt und bezeugt, daß das, was man tut oder sagt, anscheinend 
mühelos und fast ohne Nachdenken zustande gekommen ist“ („una certa sprezzatura 
che nasconda l’arte e dimostri ciò che si fa e dice venir fatto senza fatica e quasi senza 
pensarvi“).9 

Das Ideal einer Leichtigkeit des Stils dominiert in der Frühen Neuzeit vor allem in 
den Bereichen der Konversations- und Briefrhetorik. Der Privatbrief gilt als Fortsetzung 
des mündlichen Gespräches im Medium der Schrift. Dieses Ideal geht vor allem auf 
die wiederentdeckten Briefe Ciceros zurück. Seine Briefe an Atticus, Brutus und den 
Bruder Quintus gelten seit Petrarca als Muster stilistischer facilitas. Darüber hinaus 
wird Leichtigkeit zu einem stilistischen Leitwert auch in jenen Formen der Literatur, 
die Teil der aristokratisch geprägten geselligen Praxis in den Salons, literarischen Zir-
keln oder im Rahmen des brieflichen Austausches sind. Hierzu gehören kleine Formen 
(scherzhafter) Lyrik, Epigrammatik u. a. Zugleich hat das Stilideal der Leichtigkeit eine 
Strahlkraft über diesen Bereich einer in Gesellschaft praktizierten Dichtung hinaus 
auf Gattungen wie den Essay, die Verserzählung und bestimmte Formen des Romans, 
die Geselligkeit – d. h. konversationellen oder brieflichen Austausch auf diegetischer 
Ebene oder als Kommunikation mit dem Leser – fiktiv herstellen. Auch hier bleibt 
die Leichtigkeit des Stils an Eigenschaften konzeptioneller Mündlichkeit gebunden: 
Formal und stilistisch geben sich entsprechende Texte den Anschein des Mühelosen, 
Nachlässigen und Unelaborierten, mit dem Ziel, einen mühelosen, freien, spontanen, 
von momentanen Impulsen geleiteten Schreibprozess zu behaupten.10 

Tatsächlich aber erweisen sich, weit mehr noch als Prosa, Verse als idealer Rah-
men für stilistische Demonstrationen von Leichtigkeit. Im französischen 18.  Jahr-
hundert bildet sich als Oberbegriff für gesellige, kleine Formen der Lyrik sowie die 

9 Baldessare Castiglione: Das Buch vom Hofmann, übers. von Fritz Baumgart, München 1986, 53–54. 
Italienisches Original: ders.: Il libro del Cortegiano, hrsg. von Giulio Preti, Turin 1965, 44–45. Zu Cas-
tigliones Übernahme rhetorischer Konzepte Ciceros vgl. z. B. Susan Gaylard: Castiglione vs. Cicero. 
Political Engagement or Effeminate Chatter?, in: Italian Culture. 27/2 (2009), 81–98.
10 Die Begriffe der konzeptionellen Mündlichkeit und der konzeptionellen Schriftlichkeit gehen auf 
ein sprachtheoretisches Modell von Peter Koch und Wulf Oesterreicher zurück. Demnach können 
Kommunikationsformen in den Dimensionen Medium und Konzept (gewählte Ausdrucksweise) be-
schrieben werden. Eine Äußerung ist entweder medial mündlich, d. h. phonisch bzw. lautlich, oder 
medial schriftlich, d. h. graphisch. Von medialer Mündlichkeit ist konzeptionelle Mündlichkeit zu un-
terscheiden. Konzeptionelle Mündlichkeit umfasst das, was auch als informelle Sprache oder Alltags-
sprache umschrieben wird bzw. deren Merkmale (z. B. Spontaneität, Vertraulichkeit u. a.) aufweist 
und kann auch im Rahmen medialer Schriftlichkeit durch spezifische Versprachlichungsstrategien 
hergestellt werden. Vgl. Peter Koch, Wulf Oesterreicher: Sprache der Nähe  – Sprache der Distanz. 
Mündlichkeit und Schriftlichkeit im Spannungsfeld von Sprachgeschichte und Sprachtheorie, in: Ro-
manistisches Jahrbuch 36 (1985), 15–43. 



Ein leichtes Gewebe aus Vers und Prosa   153

Verserzählung in der Tradition des galanten Conte des 17. Jahrhunderts die program
matische Bezeichnung poésie légère heraus. Im Kontext einer stark reglementierten 
Struktur nämlich kann sich die beschriebene Freiheit und Nachlässigkeit in Gestalt 
einer Abweichung von Regelmäßigkeit und Formstrenge viel besser sichtbar machen 
als im Rahmen der formal weniger stark regulierten Prosa. Wenn die Poesie als Ort der 
oratio ligata (der gebundenen Rede) verstanden werde, müsse der Dichter, so Kevin 
Hilliard, einfach ihre Bindungen lockern, um die Leichtigkeit und Ungezwungenheit 
seiner Verse sichtbar oder genauer, hörbar zu machen.11 Muster einer solchen ‚lieb-
lichen Unbekümmertheit‘ (grata neglegentia) im Bereich der versifizierten Dichtung, 
die tatsächlich aber auf mühevoller Feinarbeit beruht, liefern Dichtern des 17. und 
18.  Jahrhunderts die carmina von Horaz oder Catull, besonders aber die Lieder 
Anakreons und die sogenannten Anacreontea, spätantike Gedichte in anakreontischer 
Manier, mit ihrer kalkuliert nachlässigen Handhabung von Reim und Metrum.12 

Weitere Optionen, Leichtigkeit zu inszenieren, bietet die seit der Antike bekannte 
prosimetrische Schreibweise. Die Konjunktur, die sie, zunächst in Frankreich, seit 
dem 17. Jahrhundert in den Gattungen des (halböffentlichen) Briefes und der Vers-
erzählung erfährt, hat mit der ästhetischen Bedeutung des Leichtigkeitsideals wesent-
lich zu tun. Die zeitlich verspätete Adaptation des Prosimetrums durch die deutsche 
anakreontische Schule im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts ist auch als ein Versuch 
zu werten, das beschriebene Ideal stilistischer Leichtigkeit in die deutsche Literatur 
zu transferieren.13 Im Prosimetrum kann Prosa Merkmale der versifizierten Dichtung 
und umgekehrt der Vers Merkmale der Prosa annehmen. Die forcierte wechselseitige 
Durchdringung zwischen Vers und Prosa stellt einen klaren Bruch mit traditionel-
len stilistischen Konventionen dar, die die Trennung beider Ausdrucksmodi voraus-
setzen.14 Abgesehen davon aber ist, so Hilliard, bereits die Möglichkeit, nach Gusto 
und scheinbar zwanglos zwischen Prosa und Vers zu wechseln, eine Demonstration 
von stilistischer Freiheit und Leichtigkeit.15 

11 Kevin Hilliard: Leichtigkeit. Un idéal de la poésie allemande du dix-huitième siècle, in: Marine 
Ganofsky, Jean-Alexandre Perras: Le siècle de la légèreté Émergences d’un paradigme du XVIIIe siècle 
français, Liverpool 2019, 71–90, hier: 73 f.: „La liberté est évidemment plus sensible lorsqu’elle dévoie 
la régularité et la rigueur d’un système, que lorsqu’elle intervient dans le cadre de pratiques moins 
normées. Si la poésie est une espèce d’oratio ligata (ou, en allemand, gebundene Rede), le poète doit 
donc en relâcher les liens pour rendre visibles la légèreté et l’aisance de ses vers – ou […] plus exacte-
ment […] de rendre cette légèreté audible.“ 
12 Vgl. ebd., 74. 
13 Ebd., 75. 
14 Vgl. Renate Lachmann: Synkretismus als Provokation von Stil, in: Hans Ulrich Gumbrecht, Karl 
Ludwig Pfeiffer (Hrsg.): Stil. Geschichten und Funktionen eines literaturwissenschaftlichen Diskurs-
elements. Frankfurt a. M. 1986, 451–558. 
15 Hilliard (Anm. 11), 74: „Sur le plan formel, l’aptitude à alterner la prose et les vers est en elle même 
une manifestation de liberté et d’aisance. En effet, cette alternance constitue une caractéristique im-
portante de la poésie subvertissant la régularité structurelle, dans la mesure où seule l’impulsion du 



154   Kira Louisa Künstler

Zugleich hat die in den poésies légères zur Schau gestellte Leichtigkeit noch 
weitere, philosophische und moralische bzw. anthropologische Dimensionen. Das 
adlige Arbeitsverbot, das sich in Castigliones facilità niederschlägt, erhält durch die 
Wiederbelebung des Epikureismus eine philosophische Rechtfertigung. In ihrer sti-
listischen Demonstration von Nachlässigkeit, Leichtfertigkeit und Unbekümmertheit 
reproduzieren die poésies légères epikureische Ideale.16 Als leicht (léger) gelten im zeit-
genössischen Sprachgebrauch aber auch ein leichtfertiger Charakter oder eine Person, 
die „Gefühle und Vorlieben leichthin ändert“ („qui change aisément de sentiments & 
d’affections“).17 Diese Leichtigkeit (légèreté) bzw. Unbeständigkeit (inconstance) des 
Gemüts und der Vorlieben, die menschliche Unentschlossenheit und die Inkonsequenz 
werden im 17.  Jahrhundert zu Gegenständen moralistischer Selbst- und Menschen-
beobachtung. In der moralistischen Essayistik, vor allem bei Montaigne, sowie in von 
ihr beeinflussten Formen der Literatur des 17. und 18. Jahrhunderts bilden sich auf 
der Grundlage der konstatierten légèreté und inconstance des Menschen spezifische 
formale Verfahren aus: die behauptete schweifende Aufmerksamkeit des Schreiben-
den und das vermutete Bedürfnis des Publikums nach Abwechslung übersetzen sich 
in eine ungebundene, essayistische Textstruktur, in häufige Wechsel der Themen und 
Handlungsstränge, der Gattungen und Stile innerhalb eines Textes. In diese Poetik des 
Wechsels und der permanenten Bewegung fügt sich auch der Wechsel zwischen Vers 
und Prosa ein. Der Vers-Prosa-Wechsel bedient das aus der Leichtigkeit des mensch-
lichen Wesens abgeleitete Bedürfnis nach Diversität. Zugleich erweist er sich als eine 
Möglichkeit, die Volatilität des Dichters selbst und seine launenhafte Spontaneität 
zum Ausdruck zu bringen, die (vorgeblich) den Prozess der poetischen Produktion be-
stimmt – vor allem dann, wenn, so Hilliard, nicht ein sachlicher Grund, sondern die 
Eingabe des Momentes den Wechsel zwischen Vers und Prosa zu motivieren scheint.18

Das beschriebene Miteinander von formaler Freiheit und einer „kaleidoscopic va-
riety of the content“19 ist kennzeichnend für die europäische Tradition prosimetrischer 
Texte von der spätantiken Menippeischen Satire – etwa Marcus Terentius Varros Me-
nippeischen Satiren (Saturarum Menippearrum libri CL, ab um 80 v. Chr.), Petrons Saty-
rikon (wahrscheinlich Nerozeit, 54–68 n. Chr.) oder Lukians Totengesprächen (Nekrikoi 

moment justifie le passage d’un genre à l’autre. Le va-et-vient entre l’oratio soluta et l’oratio ligata a 
également pour effet de rendre poreuse la frontière qui les sépare, permettant aussi bien à la musica-
lité et à l’esprit ludique des vers d’être absorbés par la prose, qu’à la liberté prosodique de s’imprimer 
aux vers.“ 
16 Ebd., 78. 
17 Antoine Furetière: Art. „Léger“, in: ders.: Dictionnaire universel, contenant generalement tous 
les mots françois, tant vieux que modernes, & les termes de toutes les sciences et des arts, Den Haag/
Rotterdam 1690, Bd. 2, [o. S.]. 
18 Hilliard (Anm. 11), 74. 
19 Jan Ziolowski: The Prosimetrum in the Classical Tradition, in: Joseph Harris, Karl Reichl (Hrsg.): 
Crosscultural Perspectives on Narrative in Prose and Verse, Cambridge 1997, 45–66. 



Ein leichtes Gewebe aus Vers und Prosa   155

dialogoi, ca. 165 n. Chr.) – bis hin zu frühneuzeitlichen Ausprägungen der Schreibweise 
etwa bei La Fontaine (Les Amours de Psyché et de Cupidon, 1669) oder Antoine d’Hamil-
ton (Le Bélier, 1761). Die Grazien-Erzählung nur im Kontext der deutschen Anakreontik 
zu betrachten, wäre also zu kurz gegriffen. Wieland selbst stellt seinen Text explizit 
in diese umfassendere Traditionslinie prosimetrischer und synkretistischer Formen 
des Schreibens ein, in deren Nähe er auch die komischen, dialogischen und struktu-
rell offenen Prosa-Erzählverfahren eines Miguel de Cervantes oder Laurence Sterne 
verortet. Diese literarische Tradition einer ‚leichtfertigen Grazie‘ (vgl. 395) figuriert in 
Wielands Erzählung als liebenswürdiges ‚Produkt‘ einer geheimen Liaison zwischen 
der Grazie Thalia (‚der Üppigen‘) und einem Wesen „[h]alb Faun, halb Liebesgott, 
das flatterhaft um alle Blumen scherzet“ (394). Doch diese Traditionslinie volatiler 
Schreibverfahren und stilistisch-thematischer diversité ist nicht nur die eines Anti-
Klassizismus oder literarischen „Antistilverhalten[s]“,20 sondern auch eine Tradition 
der ‚faunischen‘ Schreibweisen: der Ironie, der Satire und des Spottes (vgl. 397). Wie-
land nutzt die prosimetrische Form dementsprechend nicht nur für eine Inszenierung 
von Leichtigkeit und Mannigfaltigkeit, sondern er treibt auch ein Spiel mit den Vor-
stellungen seiner Leser*innen, was die Spezifika von Vers und Prosa und die ihnen 
zugeordneten Stilebenen, Stoff- und Diskursbereiche betrifft. Sein ironisches, scherz-
haftes und satirisches Potenzial entfaltet der Text, wenn er dahingehende Erwartungen 
der Leser*innen an bestimmten Stellen gezielt unterläuft. 

Wielands Grazien sind demnach noch in einem zweiten Sinne ein Meta-Text: 
Sie enthalten nicht nur poetologische Überlegungen zur Grazie, sondern auch eine 
implizite Reflexion über die jeweiligen Besonderheiten und das Verhältnis von Vers 
bzw. Poesie und Prosa. Tatsächlich ist die prosimetrische Schreibweise per se schon 
ein „Meta-Stil“.21 Wie auch immer solche hybriden Texte Verse und Prosa jeweils zu-
sammenbringen, sie basieren stets auf einer Reflexion über deren jeweilige Spezifika 
und Grenzen. Ästhetische Effekte erzielen sie überhaupt erst vor dem Hintergrund 
einer angenommenen „fundamentalen Differenz“ zwischen gebundener Poesie- und 
ungebundener Prosasprache.22 Indem prosimetrische Texte diese Grenzen zwischen 
beiden Ausdrucksweisen ausstellen, bestätigen, irritieren, hinterfragen oder neu ein-
ziehen, treffen sie eine konzeptuelle Aussage über deren Verhältnis.23 Bezeichnender-
weise entsteht Wielands Erzählung in einer literatur- und stilgeschichtlichen Phase, in 
der sich Verssprache von klassizistischen Normen entfernt, Prosa in weitere Bereiche 
erzählender und dramatischer Literatur vordringt, Poesie und Prosa sich auf vielfältige 

20 Lachmann (Anm. 14), 542. 
21 Ebd., 542, 544.
22 Wolfgang Bunzel: Das deutschsprachige Prosagedicht. Theorie und Geschichte einer literarischen 
Gattung der Moderne, Tübingen 2011, 37.
23 Vgl. dazu auch die Analysen von Beil (Anm. 6), Godzich/Kittay (Anm. 4) sowie in Harris/Reichl 
(Anm. 19). 



156   Kira Louisa Künstler

Weise verschränken und Formen bzw. Konzepte wie das poème en prose oder eine ‚poe-
tische Prosa‘ aufkommen. Diese Entwicklungen stellen die traditionelle Gleichsetzung 
von Poesie mit Verssprache in Frage. Vor diesem Hintergrund sind Die Grazien als ein 
Text zu lesen, der seine Leser*innen gewissermaßen en passant und spielerisch mit 
poetologischen Fragen konfrontiert und in seinen Reflexionsprozess miteinbezieht. 
Die Erzählung, die sich vordergründig als vergnügliche „Salonkunst“ französischer 
Prägung tarnt, offenbart an diesen Stellen ihre reflexive Tiefe.24

Leichtigkeit als Effekt von Prosifikation
Diversität manifestiert sich in Wielands Erzählung zunächst in den Verspassagen 
selbst. Strophische finden sich neben unstrophischen Versen, jambische und tro-
chäische neben solchen, in denen das strenge Alternieren durch eingestreute Doppel-
senkungen gelockert wird und Zäsuren flexibel gesetzt sind. Diktion und Wortstellung 
lassen sich mit diesen Mitteln so natürlich gestalten, dass sie sich beinahe „wie […] 
Prose“ lesen.25 Es finden sich Verse, in denen die Syntax weitgehend mit der Versstruk-
tur zur Deckung kommt und solche, in denen die Zeilengrenzen durch Enjambements 
überspielt werden und die Syntax in den Vordergrund drängt. Gereimte Verse stehen 
neben wenigen reimlosen Ausnahmen. Zwar sind die Grenzen zwischen ihnen nicht 
starr, sondern fließend, aber dennoch lassen sich grob zwei Verstypen voneinander 
unterscheiden: Einerseits ein in Metrum, Reim und Strophe regelmäßigerer, wenn 
auch nicht gleichförmiger Verstyp – die meisten dieser Verse sind Madrigalverse, also 
alternierende Reimverse von variabler Länge bzw. Hebungszahl –, der zugleich eine 
gewisse Dichte an poetischen Stilmitteln wie anti-prosaischen Wortumstellungen oder 
Redefiguren aufweist, und andererseits ein in Metrum, Reim und Strophe sehr freier 
Verstyp, der sich in Wortwahl und Wortstellung nah an der Alltagssprache bewegt. Im 
Kontrast mit den eher regelmäßig gestalteten Versen des ersten Typs tritt die metrische 
Lockerheit der zweiten Gruppe in auffälliger Weise hervor. Es entsteht so der Eindruck, 
als sei die formale Freiheit der sie umgebenden Prosa in unterschiedlichen Graden 
in die Verse eingedrungen. Die folgende Passage zum Beispiel wirkt trotz ihres regel-
mäßigen jambischen Metrums ‚prosanah‘, weil Enjambements die Parallelität von Vers 
und Syntax aufbrechen und die Syntax dominiert. Durch die Parenthese im zweiten 
und dritten Vers wird dieser Effekt noch verstärkt. Die Regelmäßigkeit und Künstlich-
keit der Verssprache wird durch eine prosahafte Struktur weitgehend zurückgedrängt:

24 Verglichen mit „Wielands Meisterwerken“ seien Die Grazien, so das auf eklatante Weise verfehlte, 
doch bislang nicht durch eine differenzierte Textanalyse wiederlegte Urteil Friedrich Sengles, „eine 
unbedeutende Leistung“ und „matte Salonkunst“. Ders.: Wieland, Stuttgart 1949, 207. 
25 Christoph Martin Wieland: Der neue Amadis, Vorbericht der ersten Ausgabe von 1771, in: Wielands 
Werke (Anm. 2), Bd. 9.1, 413–416, hier: 416.



Ein leichtes Gewebe aus Vers und Prosa   157

Wenn, wie es oft geschah, an Festen zum Exempel,
In einem heiligen Hayn (denn Tempel
Gab’s nicht in diesem Schäferland)
Die schöne Welt sich bey einander fand, 

Stieg unter Hunderten nicht Einer jungen Dirne
Der Einfall auf: Gefall’ ich, oder nicht?
Gefiel sie; gut! So hatt’ ihr fein Gesicht,

Der rothe Mund, die weisse freye Stirne,
Die schöne Brust, dieß oder das, daran
Die Schuld; sie hatte selbst zur Sache nichts gethan. 

Die Mädchen wußten nicht, daß große schwarze Augen
Zu etwas mehr, als in die Welt hinaus, 

Einfältiglich dadurch zu gucken, taugen;
Nicht, wie man einen Blumenstraus

Mit Vortheil an den Busen stecket,
Damit, durch eine kleine List,

Die Hälfte, die er nicht bedecket, 
Mehr als das Ganze ist. (369 f.)

Leichtigkeit inszeniert sich innerhalb der Verse durch ein variantenreiches Wechsel-
spiel zwischen Bindung und Freiheit. Konkret macht sie sich dann sichtbar, wenn 
verssprachliche Gestaltungsmittel entweder frei gehandhabt oder ganz suspendiert 
werden. Solche „Minusverfahren“ (minus-prijomy), wie Jurij Lotman sie genannt 
hat, etwa „die Absage an den Reim, die Poetismen der Sprache, das Fehlen von 
Tropen, der Überfluss an Enjambements“, also der bedeutungsrelevante Verzicht 
auf Elemente, die in der Erwartung der Leser*innen konstitutiv mit Verssprache 
verbunden sind, erzeugen innerhalb der Verse einen „Prosaeffekt“.26 Entsprechend 
hängt der textuelle Eindruck der Leichtigkeit von einem solchen „Prosaeffekt“ und 
der Annahme einer grundlegenden Differenz von Poesiesprache und Prosasprache 
ab. Nur wenn Prosasprache gegenüber der artifiziellen Verssprache als kunstlose 
Ausdrucksweise wahrgenommen wird, kann sich Leichtigkeit durch eine stilisti-
sche Annäherung des Verses an die Prosa als Natürlichkeit sichtbar machen. Und 
nur, wenn Prosa gegenüber der gebundenen, mit Regel, Zwang und Schwierigkeit 
assoziierten Poesiesprache als ungebundene, ‚freie‘ Sprache wahrgenommen wird, 
kann sich Leichtigkeit in der Überschreitung dieser Regeln als Nachlässigkeit, 
Ungezwungenheit und künstlerische Freiheit – als Natur in der Kunst oder ‚zweite 

26 Jurij M. Lotman: Die künstlerische Struktur von Eugen Onegin, in: ders.: Aufsätze zur Theorie 
und Methodologie der Literatur und Kultur, Kronberg i.Ts. 1974, 157–199, hier: 179. Vgl. auch ders.: 
Poesie und Prosa, in: ders.: Die Struktur des künstlerischen Textes, 4. Aufl., München 1993, 143–158, 
hier: 144 f. Erika Greber: Textbewegung/Textwebung. Texturierungsmodelle im Fadenkreuz von Prosa 
und Poesie, Buchstabe und Zahl, in: Matthias Buschmeier, Till Dembeck (Hrsg.): Textbewegungen 
1800/1900, Würzburg 2007, 24–48, hier: 35. 



158   Kira Louisa Künstler

Natur‘ – inszenieren.27 Die Idee einer ‚zweiten Natur‘ (altera natura), die nicht Natur 
ist, sondern Kunst, die sich den Anschein gibt, Natur zu sein, und die sich nicht als 
Regellosigkeit, sondern als Freiheit im Rahmen regelhafter Beschränkung artiku-
liert, ist der konzeptuelle Horizont, vor dem Wielands Text operiert.28 Es leuchtet 
vor diesem Hintergrund ein, warum sich Leichtigkeit formal nicht gut in „weniger 
stark regulierte Praktiken und Formen“, also in Prosa selbst, übersetzt. Denn 
Ungebundenheit und Zwanglosigkeit sind Eigenschaften, die der Prosa ohnehin 
zugeschrieben werden. Gerade weil Leichtigkeit, Freiheit und Zwanglosigkeit als 
Merkmale scheinbar kunstloser Prosa gelten, manifestieren sie sich in besonders 
prägnanter Weise in Versen, und zwar als „Prosahaftigkeit“.29 

Prosifikation als stilistisches Verfahren entfaltet seine Wirkung gleichwohl nur 
dann, wenn versspezifische Bindungen nicht ganz verschwinden. Denn um die 
Leichtigkeit der Verse zur Geltung zu bringen, muss zugleich deutlich werden, dass 
Verse gerade nicht Prosa sind. Aus dieser Einsicht heraus lässt sich – auf rein for-
maler Ebene zumindest – auch erklären, warum es sich bei den Grazien-Versen fast 
durchgängig um gereimte Verse handelt. Zwar ist der Reim auch an sich ein Mittel, 
Nachlässigkeit und Abwechslungsreichtum zu inszenieren: Gerade die längeren Ver-
spassagen zeichnen sich durch scheinbar ganz willkürliche Reimkombinationen aus. 
Haufenreime, eingestreute Waisen und die Vielzahl an unreinen Reimen erwecken den 
Eindruck eines sorglosen Umgangs mit diesem Kunstmittel. Vor allem aber bildet der 
Reim in Wielands Erzählung formal einen Kontrapunkt zu den losen Metra und zum 
Enjambement. Durch seinen stauenden Effekt hegt der Reim das prosahaft leichte 

27 Auf einer solchen binären Gegenüberstellung von Versdichtung und Prosa basiert etwa das Phä-
nomen der vers libres oder vers irréguliers. Jean de La Fontaine schreibt im Vorwort zu seinen Contes, 
seine Verse hätten „viel von der Prosa“, und er habe diese „Manier“ vor allem wegen ihrer natürlichen 
Wirkung gewählt: „Il [l’auteur] a cru que les vers irréguliers ayant un air qui tient beaucoup de la prose, 
cette manière pourrait sembler la plus naturelle, et par conséquent la meilleure.“ Ders.: Avertissement 
[der Contes], in: Fables, Contes et Nouvelles, hrsg. von René Groos und Jacques Schiffrin, Paris 1954, 343. 
28 Das Konzept der ‚zweiten Natur‘ bzw. die Formulierung, dass Gewohnheit gleichsam zweite Natur 
sei (consuetudo quasi altera natura) taucht bereits in der Antike auf, u. a. bei Marcus Tullius Cicero: 
Über die Ziele des menschlichen Handelns/De finibus bonorum et malorum (V., 74), lat./dt., übers. 
von Olof Gigon und Laila Straume-Zimmermann, München, Zürich 1988, 382 f. Zur zweiten Natur als 
ästhetischem Konzept um 1800 und später vgl. Thomas Khurana: Die Kunst der zweiten Natur. Zu 
einem modernen Kulturbegriff nach Kant, Schiller und Hegel, in: WestEnd. Neue Zeitschrift für So-
zialforschung 13/1 (2016), 35–55. Wielands Poetik der Grazie und Leichtigkeit nimmt bestimmte Züge 
der Kantisch-Schiller’schen Konzeptualisierung von Kunst als zweiter Natur bereits vorweg. Zu der 
auch für Wieland zentralen programmatischen Gegenüberstellung von Kunst als ‚zweiter Natur‘ und 
einem Naturalismus in der Kunst um 1800 und bei Nietzsche vgl. Friederike Günther: „… historisch 
falsch, aber modern, wahr!“ Affinitäten zwischen Nietzsches und Winckelmanns Ästhetik der Nach-
ahmung, in: Nietzscheforschung 24 (2017), 15–34.
29 Erika Greber: Aleksandr Puškin. Evgenij Onegin, in: Bodo Zelinsky (Hrsg.): Der russische Roman, 
Köln/Weimar/Wien 2007, 93–116 und 498–501, hier: 109. Wortgleich in dies.: Textbewegung/Textwe-
bung (Anm. 26), 35. 



Ein leichtes Gewebe aus Vers und Prosa   159

Fließen der Verse ein, verstärkt die Versgrenze und stellt sich der Syntax in den Weg. 
Gerade an jenen Stellen, wo ein Zeilensprung vorliegt, tritt der fließende Rhythmus 
der Verse am deutlichsten ins Bewusstsein. 

Im Grunde ermöglicht Wieland die prosahafte Leichtigkeit seiner Verse erst durch 
den Reim. Der Reim gilt, ebenso wie das Metrum im 18. Jahrhundert, nicht mehr als 
ein indispensables Merkmal poetischer Sprache. Unterschiede zwischen poetischer 
und prosaischer Sprache werden auch an Lexik, Wortstellung oder dem Grad an ein-
gesetzten poetischen Schmuckformen festgemacht.30 Je natürlicher allerdings die 
Sprachgestaltung durch eine flexible rhythmische Struktur, eine prosanahe Wort-
stellung und einen alltagsnahen Wortschatz ausfällt, umso wichtiger ist wiederum 
der Reim, um die Differenz zwischen Verssprache und prosaischem Ausdruck zu mar-
kieren. Eine von insgesamt zwei reimfreien Verspassagen führt exemplarisch vor, was 
passiert, wenn neben anderen Kunstmitteln der Verssprache auch der Reim wegfällt. 
Wiedergegeben wird in dieser Passage eine Diskussion zwischen den Grazien Aglaia, 
Thalia und Pasithea, die beim Blumenpflücken den schlafenden Amor überraschen. 

Sie waren um die Abendzeit ausgegangen, Blumen zu holen, womit sie das Lager 
ihrer vermeynten Mutter31 zu bekränzen pflegten.
Dort sind eine Menge Blumen, rief die kleinste, indem sie nach dem Orte hin-
hüpfte, wo Amor schlief. Stellen Sie Sich vor, wie angenehm sie erschrack, als 
sie unter den Blumen den kleinen Gott erblickte!

	 Schwestern (rief sie, doch nur mit halber Stimme,
	 Um den kleinen Schläfer nicht aufzuwecken)
	 Was ich sehe! Schwesterchen helft mir sehen!
	 Ein – wie nenn’ ichs? Kein Mädchen, doch so lieblich
	 Als das schönste Mädchen, mit goldnen Flügeln
	 An den runden lilienweissen Schultern. 
	 Auf den Blumen liegt es, wie Sommervögel
	 Sich auf Blumen wiegen! In Eurem Leben
	 Habt ihr so was liebliches noch nicht gesehen!

Die Schwestern eilten herbey. Alle drey stunden itzt um den kleinen schlafenden 
Gott, und betrachteten ihn mit süßer Verwunderung. (352)32

30 Zur Diskussion um den Reim und das Wesen der poetischen Sprache im deutschsprachigen und 
europäischen Kontext vgl. Claus Schuppenhauer: Der Kampf um den Reim in der deutschen Literatur 
des 18. Jahrhunderts, Bonn 1970.
31 Dem fiktiven Erzähler zufolge wachsen die Grazien als Töchter der Venus und des Bacchus bei 
Pflegeeltern, der Schäferin Lycänion und dem Hirten Damöt auf. Die Erzählung berichtet, wie sie sich 
ihres göttlichen Wesens erst durch das Zutun Amors bewusst werden, der sich ihnen als ihr Bruder 
zu erkennen gibt (364 f.). 
32 Dem Schriftbild bzw. der Arbeit mit unterschiedlichen Mitteln der Schriftauszeichnung kommt 
in Wielands Erzählung eine bedeutungstragende Funktion zu, die hier nicht im Einzelnen diskutiert 



160   Kira Louisa Künstler

Von Prosa unterscheiden sich diese Verse rhythmisch kaum. Dadurch, dass die Vers
umbrüche mehrfach durch Enjambements überspielt werden, schiebt sich die Syntax 
in den Vordergrund. Der Reim als Kontrapunkt fehlt. Deutliche Einschnitte gliedern die 
Verse, decken sich aber nicht mit den Zeilenumbrüchen. Zugleich weisen die Verse, die 
wörtliche Rede wiedergeben, mit Denk- und Sprechpausen, Frage- und Ausrufesätzen 
spezifische Merkmale mündlicher Rede auf. Wie es scheint, liegen hier gar keine Verse 
vor, sondern Prosa, die sich als Verssprache tarnt. Es zeigt sich, dass Nachlässigkeit 
und launige Willkür nicht allein um des Effektes der Leichtigkeit willen angestrebt 
werden. Vielmehr sind sie Teil einer geschickten dissimulatio-Strategie, die einen 
leichtfertigen Gestus bisweilen nur vorschiebt, um die Leser*innen (sollten sie das 
Versteckspiel bemerken) auf spielerische Weise zu einer Reflexion über die Spezifik 
und das Verhältnis von Poesie und Prosa anzuregen. In diesem Falle müssten sie sich 
fragen, was Verse abseits ihres Druckbilds und ihrer Organisation in Verszeilen ihrem 
Wesen nach ausmacht. 

Regel, Geschmack oder Willkür? 
Der Vers-Prosa-Wechsel
„Ich liebe“, so schreibt Wieland an Jacobi, „die Vermischung von Prosa und Versen. Sie 
scheint mir der Natur näher zu kommen, in erzählenden Gedichten, welche nicht in 
die heroische Klasse gehören, als lauter Verse; man kann mehr Manchfaltigkeit, mehr 
Musik hinein bringen als bey einerlei Versart; und man hat den Vortheil nur das in 
Versen zu sagen, was würklich in Versen gesagt zu werden verdient“.33 Neben natür-
licher Leichtigkeit und Diversität, die textintern als wichtigste formale Eigenschaften 
der Grazie profiliert werden, nennt Wieland als dritten Grund für die Verwendung des 
Prosimetrums das aptum, also die Adäquatheit von sprachlicher Formulierung und 
dem behandelten Sachverhalt.34 Er deutet hier, im Sinne der traditionellen Stillehre 

werden kann. Einige Bemerkungen dazu finden sich gleichwohl im weiteren Verlauf des Textes. Er-
wähnenswert erscheint mir darüber hinaus die Arbeit mit unterschiedlichen Schriftgrößen zu sein. 
Verse sind auch in der Erstausgabe der Grazien von 1770 (Anm. 2) bereits in einer kleineren Schrift
größe gehalten als die Prosapassagen. Die Oßmannstedter Ausgabe (Anm. 2), nach der hier zitiert 
wird, übernimmt dieses Verfahren, das in der typographischen Gestaltung von Texten, die Verse und 
Prosa enthalten, durchaus nicht unüblich ist, im Kontext von Wielands Erzählung aber, als schrift-
bildliche Akzentuierung ihres Ambigu-Charakters und als visuelle Umsetzung des Prinzips der Varia-
tion bzw. diversité, besonderes Gewicht erhält. 
33 Christoph Martin Wieland: Brief an Johann Georg Jacobi, 15. November 1770, in: Wielands Brief-
wechsel (Anm. 1), Bd. 4, 222–224, hier: 222. 
34 Vgl. auch bei Aristoteles: Rhetorik, übers. und hrsg. von Gernot Krapinger, Stuttgart 1999, 165 
(1408a). 



Ein leichtes Gewebe aus Vers und Prosa   161

einen qualitativen Unterschied zwischen Vers- und Prosasprache an, der in Relation 
zur ‚Würde‘ der dargestellten Gegenstände steht. Diesen Unterschied scheint das erste 
Buch der Grazien-Erzählung zunächst zu bestätigen: Hier hat der Vers die Funktion, 
Besonderes aus dem Textzusammenhang herauszuheben. Während der Wechsel zwi-
schen Vers und Prosa, rein formal betrachtet, auf Diversität und die Inszenierung von 
Leichtigkeit ausgelegt ist, erweisen sich der Wechsel der Ausdrucksmodi und die sti-
listische Gestaltung der Vers- und Prosapassagen auf den zweiten Blick als Träger 
inhaltlicher Aussagen. Das erste Buch der Grazien beinhaltet eine poetologische Dis-
kussion über die spezifischen Funktionen der Dichtung. Es wird eine klare Aufgaben-
trennung von Poesie- und Prosasprache etabliert. Während der Bereich des Profanen 
und die Aufgabe, Wahrheiten auszusprechen, der Prosa zugewiesen werden, ist der 
Poesie der Bereich der Fiktion und des „schönen Idealen“ vorbehalten (341). Prosa 
kommt als Modus der Rede und der Narration, der Vers dagegen in deskriptiven Pas-
sagen zur Anwendung. Verse stellen die Handlung in poetischen „Gemählde[n]“ (358) 
still, führen einzelne, idealisierte Szenen bildhaft vor Augen und treten so aus dem 
zeitlichen Kontinuum des Gesprächs und der Erzählung heraus. Dieser reduzierten 
Bewegungsintensität entspricht die stärkere Regelhaftigkeit der Verse des ersten 
Buchs im Vergleich zu den folgenden. Darüber hinaus wird den Versen das Vermögen 
zugesprochen, den profanen Alltag zu „verschönern“ und zu „veredeln“ (341–344). 
Danae erhält davon sogleich einige Kostproben. Nachdem ihr Gesprächspartner das 
Goldene Zeitalter im Modus der Prosa gerade noch als poetische Fiktion entlarvt hatte, 
malt er es in Versen (!) nun in seinen reizvollsten Facetten aus (342). Kraft seiner Ima-
gination werden aus dem „rohe[n] Völkchen“, das seinerzeit „das alte Gräcien“ (341) 
bevölkerte, Schäferinnen und Hirten, die sich unter dem wohlwollenden Auge der 
Götterschar die Zeit mit Trank, Scherz und Tanz vertreiben (342 f.). Das „schöne[ ] 
Ideale[ ]“ beruht nicht nur auf solchen Erfindungen, zu denen die Dichtung ausdrück-
lich berechtigt ist (341). Das ‚Verschönern‘ und ‚Veredeln‘ ist zugleich eine Leistung der 
graziös gestalteten Form, die sich, so scheint es, nur in versifizierter Sprache realisie-
ren lässt.35 Diese Leistung der Verse beruht auf der Regulierung und Harmonisierung 

35 Im Hintergrund der hier präsentierten Überlegungen stehen die insbesondere von den Schweizer 
Kunsttheoretikern Johann Jakob Bodmer und Johann Jacob Breitinger diskutierten Lizenzen der Dich-
tung, abseits des Wahren auch wahrscheinliche Dinge darzustellen. Zum Bereich des Wahrscheinli-
chen gehört nach Auffassung der Schweizer auch das Wunderbare. Vgl. Johann Jakob Bodmer: Critische 
Betrachtungen über die poetischen Gemählde der Dichter , Zürich 1741, Reprint Frankfurt a. M. 1971; 
Johann Jacob Breitinger: Critische Dichtkunst Worinnen die Poetische Mahlerey in Absicht auf die Er-
findung Im Grunde untersuchet und mit Beyspielen aus den berühmtesten Alten und Neuern erläutert 
wird, mit einer Vorrede eingeführet von Johann Jacob Bodmer, Zürich, Leipzig, 1740, Bd. 1, 128–164. Zu-
gleich hatte etwa Charles Batteux, dessen ästhetischer Theorie Wieland manches verdankt, die Aufgabe 
der Poesie gerade darin gesehen, dass sie „die Natur mit allen möglichen Reizungen, aller möglichen 
Anmuth auszudrücken“ habe. Entsprechend sei die Poesie berechtigt, der Natur „einen Grad von Voll-
kommenheit zu geben, der sie gewissermaßen über ihren natürlichen Stand erhübe“. Charles Batteux: 



162   Kira Louisa Künstler

der prosahaft freien Bewegung durch regelmäßige Metra und den Reim, auf den 
musikalischen Qualitäten der poetischen Sprache und auf ‚schönen‘ Wendungen und 
Bildern. Versifizierung kommt an dieser Stelle einer Poetisierung, einer ‚Aufhöhung‘ 
des Dargestellten gleich.36 Poetische Sprache und Verssprache werden gleichgesetzt. 
Umgekehrt kann Prosifikation auch Prosaisierung, dem metonymischen Gebrauch von 
‚prosaisch‘ folgend also eine Profanisierung des Dargestellten, bewirken. Dies demons-
triert eine zweite reimlose Verspassage der Erzählung, die von einer Zeit handelt, in 
der die Grazien in Arkadien noch unbekannt waren.37 

Kein Dichter hatte sie noch mit aufgelöstem Gürtel
Am stillen Peneus tanzen gesehn;

Im schönsten Thale der Welt entzog sie die ländliche Hütte
Den Augen der Götter und Sterblichen noch. (344)

Ihre kultivierende Wirkung auf die Menschen und ihre verschönernde Wirkung auf 
die Kunst haben die Grazien zu diesem Zeitpunkt noch nicht entfaltet. Analog dazu 
fehlt auch den zitierten Versen „noch“ das ‚gewisse Etwas‘ der Grazie. Das Fehlen 
des Reims zeigt an, wie weit das ‚wilde Volk‘ noch von jenem den Künsten und dem 
Müßiggang huldigenden Hirtenvolk entfernt ist, das der fiktive Sprecher anschließend 
in der Tradition anakreontischer und bukolischer Dichtung beschreibt (341–344). 
Dennoch verzichtet auch diese Verspassage nicht auf poetische Darstellungsmittel. Die 
Umstellung der natürlichen syntaktischen Ordnung im vierten Vers wäre hier, wo von 
unkultivierter Natur statt kultivierter Natürlichkeit gehandelt wird, nicht unbedingt 
zu erwarten gewesen. Doch die Inversion lenkt den Fokus auf das Adverb „noch“. 
Während über den fehlenden Reim die bisherige Abwesenheit der Grazie stilistisch 
ausagiert wird, kündigt das hintangestellte „noch“ das Kommen der Grazien an. Wenn-
gleich hier die ganz eigene inhaltliche Aussagekraft poetischer Stilmittel gleichsam 
demonstrativ zum Ausdruck gebracht wird, räumt die stilistisch ungelenk wirkende 

Einleitung in die Schönen Wissenschaften. Nach dem Französischen des Hrn. Batteux mit Zusätzen 
vermehret von Karl Wilhelm Ramler [1756], 4. Aufl., Leipzig 1770, Bd. 1, 150. Zur Bedeutung Batteux’ für 
Wieland vgl. Albert Fuchs: Les rapports français dans l’œuvre de Wieland de 1772 à 1789, Paris 1934. An 
dieser Lizenz macht Batteux die Differenz von Poesie und Prosa fest: „Der prosaische Ton ist der Ton der 
Natur, wie sie wirklich ist; der poetische Ton der Ton der Natur, wie sie sein sollte, der schönen Natur.“ 
Und dieser poetische Ton erhebt sich gerade dadurch über die Prosa, dass er ihr durch die Musikalität 
und Harmonie des Verses noch ein „etwas mehr“ an „poetische[r] Farbe“ hinzufügt. Vgl. Batteux, 208.
36 Vgl. Gérard Genette: Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe. Frankfurt a. M. 1982, 294–305. 
37 Ebd. Für die Analyse von Texten, die sich dezidiert zwischen den Polen Vers und Prosa und/oder 
Poesie und Prosa bewegen, ist diese Differenzierung, die sich bislang noch nicht durchgesetzt hat, 
aus meiner Sicht grundlegend. In der deutschen Übersetzung von Lotman wird der Begriff ‚Prosaisie-
rung‘ verwendet, der sich scheinbar vor allem auf formale Merkmale bezieht, in dem aber die meto-
nymische Bedeutung des Natürlichen und Alltäglichen erkennbar mitschwingt. Vgl. Lotman, Eugen 
Onegin; Poesie und Prosa (Anm. 26). 



Ein leichtes Gewebe aus Vers und Prosa   163

Wiederholung und Umstellung des „noch“ zugleich mit dem möglichen Missverständ-
nis auf, dass die Anwendung poetischer Stilmittel per se eine ‚Verschönerung‘ bewirke. 
Es gehört zum ‚Verschönern‘ etwas mehr als die Kenntnis stilistischer Mittel, nämlich 
ein feines Gespür dafür, was in einem konkreten Fall jeweils schön und angemessen 
ist. Dies, so signalisiert der Text hier, ist eine Gabe, mit der die Grazien die Bewohner 
Arkadiens erst „noch“ bedenken werden. 

Im zweiten, dritten und vierten Buch wird die anfangs etablierte, auch durch syn-
taktische Grenzen markierte Trennung zwischen Vers und Prosa wieder aufgehoben. 
Vielfach finden sich jetzt fließende Übergänge.38 Die Prosa übernimmt nun auch 
beschreibende, der Vers narrative und dramatische Funktionen. Verse verschränken 
sich inhaltlich immer enger mit der Prosa, sie sind nicht mehr, wie im ersten Buch, 
zum Vergnügen der Gesprächspartnerin und der Leser*innen eingefügter ornamen-
taler Zusatz, poetisches „Gemählde“ (358) oder Demonstration dichterischen Kön-
nens, sondern Teil des narrativen Kontinuums. An jenen Stellen, wo sich die Verse 
flüssig in den Fortgang der Erzählung einfügen, sind sie nicht nur syntaktisch viel 
enger mit den Prosapassagen verbunden als im ersten Buch, sondern gleichen sich 
ihnen auch stilistisch an. Die Rhythmen werden freier, die Wortstellung natürlicher, 
Enjambements überspielen die Zeilengrenzen und Stilmerkmale mündlicher Rede 
wie Frage- und Ausrufesätze, Anakoluthe oder Ellipsen dringen in die Verse ein. Zu-
sätzlich nutzt Wieland den Sperrdruck als Mittel der Schriftauszeichnung, um das 
Hin und Her dramatischer Rede zu kennzeichnen und bestimmten Redepassagen 
zugleich eine Eindringlichkeit zu verleihen, die im Mündlichen durch ein Heben 
der Stimme artikuliert würde. Im folgenden Beispiel bringen diese Mittel die erregte 
Stimmung zum Ausdruck, in welche die Grazien bei der Entdeckung des schlafenden 
Amor verfallen: 

Wie schön es ist! wie roth sein kleiner Mund!
Die gelben Locken wie kraus! Sein weisser Arm wie rund!
O! seht! es lächelt im Schlaf! Und Grübchen in beyden Wangen,
Indem es lächelt – Aglaja, wir müssen es fangen!
Eh es erwacht und uns entfliegt! Es fangen 
Du kleine Närrin! und was
Damit machen? – Welche Frag’ ist das! (352)

38 Wieland erprobt verschiedene Formen des fließenden Übergangs: So verfällt die Prosa schon vor 
ihrem Umschlagen in graphisch abgesetzte Verse in metrumähnliche Muster, beginnen Wortwahl, 
Wortstellung, Satzfügung von der natürlichen Prosa abzuweichen, beginnen Prosazeilen schon mit 
den folgenden Versen zu reimen. Versifizierte Passagen setzen in Prosa begonnene Sätze fort, greifen 
Motive aus ihnen auf und variieren sie. Dort, wo die Verse von Prosa klar abgesetzt sind, werden sie 
bereits in Prosa angekündigt und eingeleitet. Vgl. z. B. 342, 354. 



164   Kira Louisa Künstler

Umgekehrt werden nun auch Prosapassagen von einer vershaften Musikalität erfasst, 
verfallen in metrumähnliche Muster, arbeiten mit Inversionen oder klangvollen, 
beziehungsreichen Assonanzen. So wie der Vers kann auch die Prosa unterschiedliche 
Tonlagen bedienen: Die Bandbreite reicht von der plaudernd-geistreichen Konversation 
bis hin zum stark rhythmisierten, schwärmerischen Ton ‚hoher‘ Dichtung. Verse und 
Prosa treffen sich auf der Ebene des mittleren Stils, der für Wielands Schreiben maß-
geblich ist, der aber, je nach darzustellendem Sachverhalt und im Sinne des stilis-
tischen Variationsgebotes, ‚Ausschläge‘ nach oben und unten ausdrücklich zulässt. 
Wenn sich aber Vers und Prosa wechselseitig Ausdrucksqualitäten leihen, beide alle 
vormals getrennten Funktionen übernehmen und ähnliche ästhetische Effekte erzielen 
können, dann wird die traditionelle Annahme einer Grenze zwischen Vers und Prosa ad 
absurdum geführt. Wielands Erzählung provoziert also die Frage, nach welchen Krite-
rien der Wechsel erfolgt, wenn man keinen prinzipiellen, sondern allenfalls einen gra-
duellen Ausdrucksunterschied zwischen poetischer und prosaischer Sprache annimmt. 
Die Erkenntnis, auf die der Text seine Leser*innen hinführt, ist diese: Regeln spielen 
im Falle des Wechsels keine Rolle. Vielmehr verdankt sich die Befähigung zur leichten 
und graziösen Darstellung einem einerseits natürlich gegebenen, andererseits durch 
Lektüre geschulten Gefühl für Nuancen, für das richtige Maß, für die richtige Dar-
stellungsform. Grazie sei etwas, darüber belehrt dementsprechend auch Wielands Spre-
cher seine Gesprächspartnerin, wofür nur „die empfindsamen Seelen einen eigenen 
Sinn haben“ (359). Folglich wird die Entscheidung, wann Vers und wann Prosa ein-
zusetzen sind, in der Grazien-Erzählung auch ausschließlich dem iudicium, d. h. dem 
subjektiven Urteilsvermögen und Geschmacksempfinden des Dichters überantwortet. 
In dem über weite Strecken der Erzählung offenkundig nicht durch Regeln motivierten 
Wechsel zwischen Vers und Prosa inszeniert sich der Dichter Wieland, durch die Instanz 
des Erzählers hindurch, als ein mit iudicium begabtes Subjekt, das sein eigenes ästhe-
tisches Empfinden und seine künstlerische Freiheit über die Regel stellt. 

Diese gezielte Dehnung der Regeln aber kippt stellenweise in einen Gestus launiger 
Spontaneität und Willkür. Textintern wird die Idee entworfen, dass die Variation zwi-
schen Vers und Prosa bisweilen schlicht um ihrer selbst willen geschieht. Im ersten Buch 
erfährt Danae, wie es kam, dass Venus „ganz heimlich – Mutter der Grazien“ wurde (345). 

Hören Sie, wie es zuging!
Zu jung, sich die Lust des Wechsels zu versagen,
Ließ sie, die Welt zu sehn, und wie natürlich ist,
Gesehn zu werden von ihr, auf einem schönen Wagen,
Bald da, bald dorten hin
Von ihren Schwanen sich ziehn. (345)

Während die Götter noch beraten, an wen die begehrte Venus vermählt werden soll, 
kostet die Liebesgöttin ihre Freiheit aus. Auf ihren Lustreisen, die sie auf ihrem leichten 
Wagen durch die anmutsvollen Gegenden Arkadiens unternimmt, gibt sie sich ganz der 



Ein leichtes Gewebe aus Vers und Prosa   165

Laune des Augenblicks hin.39 Ihre Reise hat kein Ziel und zum Zweck nur das Vergnügen, 
das sie „[b]ald da, bald dorten hin“ führt. Das Reisen und das Erlebnis des Wechsels, 
die Variation und das Neue werden als Quell der Lust inszeniert. Übertragen auf den 
Text erscheint nun der Wechsel als Modus eines freien, lustvollen Schreibprozesses, 
als Quelle des Vergnügens auch für die Leser*innen und als Kennzeichen der in sich 
bewegten, gewundenen Form des Textes selbst. Die ‚Lust des Wechsels‘ an sich recht-
fertigt bereits die Entscheidung, Vers und Prosa innerhalb eines Textes zu kombinieren.

„Tristram-Shändische[ ] Nachlässigkeit“: 
Prosa und Manier 
Mit Blick auf einen Brief des Horaz hat Wieland in seiner kommentierten Übersetzung 
von 1782 eine Schreibart beschrieben, in der er zugleich ex post das poetologische 
Programm einer Gruppe eigener Versdichtungen skizziert.

Der ganze Brief [des Horaz] ist in einer sehr jovialischen Stimmung geschrieben, und hat mehr 
als die meisten übrigen von der anmutigen Nachlässigkeit, welche den Nachahmern so leicht 
scheint, und gerade von allen Schreibarten die unnachahmlichste ist. Gleichwohl ist es nicht die 
Negligentia diligens, wovon Cicero in einem Kapitel seines Redners an M. Brutus spricht; nicht 
die schlaue Nachlässigkeit, wo die Begierde zu gefallen gleichsam im Hinterhalte liegt, und die 
Kunst sich nur versteckt, um desto sichrer zu überraschen. Es scheint vielmehr die von aller Kunst 
und Absicht entblößte Nachlässigkeit des Witzes und der Laune zu sein, wo man anfängt, ohne 
zu wissen, wie man aufhören wird; wo die Feder von sich selbst zu gehen scheint, Gedanken 
und Ausdrücke, so wie sie sich darstellen, ohne Untersuchung passieren, und der Schreiber in 
der leichtsinnigen Fröhlichkeit seines Herzens sich von keiner Möglichkeit, daß ihm etwas übel 
genommen werden könne, träumen läßt. Diese Art von Tristram-Shändischer Nachlässigkeit – 
die freilich nur Leuten wohl anstehen kann, quibus ingeni benigna vena est, – herrscht hier, bis 
in dem mechanischen Teil des Stils, in der Konstruktion der Perioden; und es findet sich gleich 
vom zweiten Vers an (in der Übersetzung der vierte) ein sogenanntes Hyperbaton von mehr als 
zwanzig Zeilen, wo die Parenthesen in einander stecken wie Zwiebelhäute. Man wird schwerlich 
im ganzen Tristram eine so seltsam konstruierte Stelle finden, und sie würde ohne die Wendung, 
die ich genommen habe, im Deutschen nicht erträglich gewesen sein – wiewohl sie vielleicht im 
Original die Grazie eines glücklich gewagten Salto mortale hat.40

39 Innerhalb des Konzeptfeldes von Leichtigkeit – Leichtfertigkeit, Nachlässigkeit, Volatilität, Leicht-
sinn, Mühelosigkeit, Zwanglosigkeit und Laune  – akzentuiert ‚Laune‘ das spontane, ungeplante und 
unplanbare, stimmungs- und gefühlsabhängige Moment des Schreibens. Vgl. zum Konzept der Laune in 
der Poetik und Ästhetik des 17. und 18. Jahrhunderts: Kurt Wölfel: Art. „Capriccio, Laune“, in: Ästhetische 
Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden, hrsg. von Karlheinz Barck u. a., Stuttgart, Wei-
mar 2000–2005, Bd. 7, 66–88.; Michael Gamper: „daß ich meinen Zweck fast ganz und gar vergesse“. Un-
entschlossenheit und Laune als ethische und ästhetische Konzepte der Frühromantik“, in: Athenäum 9 
(1999), 9–38; Christiane Frey: Laune. Poetiken der Selbstsorge von Montaigne bis Tieck, Paderborn 2006.
40 Wieland: Fünfzehnter Brief. An Nomonius Vala. Einleitung, in: ders.: Horazens Briefe aus dem 



166   Kira Louisa Künstler

Wieland sagt zwei Dinge über diese ‚Manier‘: Vordergründig wird literarisches Schrei-
ben als ein „immanente[r], quasi-natürliche[r]“ Vorgang inszeniert, der nicht durch 
Pläne und Absichten, Regeln oder Vernunftzwänge gesteuert wird.41 Zugleich wird da, 
wo man vorgibt, zu schreiben, „ohne zu wissen, wo man aufhören wird; wo die Feder 
von sich selbst zu gehen scheint“, das Schreiben scheinbar aller Absicht und Zweck-
bestimmung entzogen. Schreiben erscheint leicht, mühelos – als Vorgang, in dessen 
Verlauf sich der passive Schreibende von seinen plötzlichen Einfällen und momenta-
nen Vorlieben leiten lässt. Die poiesis wird scheinbar vom Faktor der ars entkoppelt. 
Zugleich macht Wieland deutlich, dass diese Form der „anmutigen Nachlässigkeit“ tat-
sächlich keine produktionsästhetische Kategorie ist, sondern ein planvolles Verfahren 
der Textorganisation, das einen nachlässigen, planlosen Schreibprozess lediglich fin-
giert. Für diesen Effekt zeichnen sich die unsystematische Verknüpfung der Gedanken, 
überraschende Analogien, vor allem aber die verwickelte und an Einschüben reiche 
„Konstruktion“ der Perioden verantwortlich. Damit sind die zentralen Merkmale des 
im Gewand der Grazien metaphorisch umschriebenen „leicht“ und „lose“ gewebten 
Textes benannt: thematische Diversität, häufige Themen-, Stil- und Perspektivwechsel, 
die lockere Verknüpfung verschiedener Gedanken- und Erzählstränge, eingeflochtene 
Zitate, Digressionen, hypotaktischer Stil. Sprachlich und kompositorisch vollführt 
der nachlässig-graziöse Text (so wie der Wagen der Venus) jene non-lineare, kurvige, 
wellenförmige Bewegung der serpentine line, auf die William Hogarth in The Analysis of 
Beauty (1753) die Anmut in Werken der Kunst zurückgeführt hatte.42 In Die Grazien wird 
dementsprechend auch keine linear angelegte, kohärente Erzählung, sondern eine von 
Gesprächen unterbrochene und nur „in flüchtigen Zügen“ (391) hingeworfene, lockere 
Aneinanderreihung von einzelnen ‚historischen‘ Episoden, Anekdoten, literatur- und 
kunstgeschichtlichen Exkursen sowie Kostproben dichterischen Könnens geboten, 
die, so die Ankündigung des fiktiven Erzählers, keinem Plan, sondern dem folgen 
werde, „was mir eingegeben werden wird“ (339). 

Diesem Textprogramm scheint die Prosa aufgrund ihrer formalen Ungebundenheit 
und ihrer spezifischen Funktionslogik näher zu stehen als die Verssprache. In seiner 
Kleinen Nachschule zur ästhetischen Vorschule unterscheidet Jean Paul Versdichtung 
und „Kunstprose“ anhand von drei Kriterien: erstens des Rhythmus – während der 
„prosaische Rhythmus“ sich „unaufhörlich“ verändere, bleibe das „poetische Metrum“ 
konstant –, zweitens der Wiederholung – während in Prosa keine Periode der ande-
ren gleiche, reproduzierten die Verse eines Gedichts das immer gleiche Muster – und 

Lateinischen übersezt und mit historischen Einleitungen und andern nöthigen Erläuterungen verse-
hen von C. M. Wieland. Erster Theil. Dessau 1782. Hier wird zitiert nach ders.: Werke (Anm. 2), Bd. 17.1, 
219 f., hier: 220.
41 Ingo Uhlig: Leichtigkeit. Zum Verzicht auf Finalität in Ästhetik und Erzählung bei Novalis, in: 
Rainer Godel, Matthias Löwe (Hrsg.): Erzählen im Umbruch: Narration 1770–1810. Texte, Formen, 
Kontexte, Hannover 2011, 201–227, hier: 204. 
42 Vgl. William Hogarth: The Analysis of Beauty, London 1753. 



Ein leichtes Gewebe aus Vers und Prosa   167

drittens der Hierarchie von Gedanken und Form – während in Versdichtung das Pri-
mat der Form gelte, sei es in der Prosa umgekehrt: Über die „Länge“ der Perioden 
und ihre „Wortstellungen bestimmten die zahllosen Gesetze des Augenblicks, d. h. des 
Stoffs“.43 Das ist natürlich zugespitzt und angesichts des Prozesses der Liberalisierung 
und Flexibilisierung, den die Verssprache seit dem 17. Jahrhundert in verschiedenen 
europäischen Sprachen durchläuft, im Grunde ein Anachronismus. Die vers irréguliers, 
vers libres oder die Madrigalverse, die sich seit dem 17. Jahrhundert und in Frankreich 
früher als in Deutschland etablieren, leiten den Bruch mit diesen gegensätzlichen Lo-
giken von Versdichtung und Prosa ein. La Fontaine, der selbsternannte „papillon du 
Parnasse“, der den vers irréguliers den Weg in die in französischen Dichtung bereitet 
begründet die Prosanähe seiner Verse mit dem Prinzip der inhaltlichen und stilisti-
schen diversité, die sich als Ergebnis seines volatilen Schreib- und Erzählgestus prä-
sentiert. La Fontaine demonstriert, dass auch Verse hinreichend flexibel sein können, 
um den Dichter von „Gegenstand zu Gegenstand“ („d’objet en objet“) fliegen und von 
einem auf den anderen Moment„von Terenz zu Virgil“ („de Térence à Virgile“) werden 
zu lassen.44 Wieland formuliert in der Vorrede zu seinem komischen Epos Der Neue 
Amadis (1771), an dem er zeitgleich zu den Grazien arbeitet, ein ähnliches Programm: 
Er habe für den Amadis eine neue Versart entwickelt, die frei genug sei, um sich „an 
alle Arten von Gegenständen, und an alle Veränderungen des Styls“ anzupassen. 
Damit erlaube sie dem Dichter, seinen launigen Geist „alle möglichen Bewegungen, 
Wendungen und Sprünge“ machen zu lassen.45 Die Lockerung der Versstruktur wird 
damit begründet, dass die Gedankengänge des Dichters sich nicht in die vom Versmaß 
vorgezeichneten Bahnen einpassen ließen. Stattdessen sollten umgekehrt die rhythmi-
sche Bewegung der Verse sowie die Länge der Zeilen und der Strophen den wechsel-
haften Gedankengängen und momentanen Vorlieben des Schreibenden folgen.46 Seine 
„ganz ungebundene Vers- und Reimart“ rechtfertigt Wieland mit dem Argument, dass 
strenge und einförmigere Versarten wie der Alexandriner oder der auf den hohen Ton 
festgelegte Hexameter der Erzählung von vorneherein einen spezifischen Gang, eine 
bestimmte Tonlage und Denkart vorschrieben, die nicht vereinbar seien mit dem 
leichten und launenhaften Gestus des Gedichts und dem angestrebten Eindruck der 

43 Jean Paul: Kleine Nachschule zur ästhetischen Vorschule, in: ders.: Sämtliche Werke, hrsg. von 
Norbert Miller, Lizenzausgabe der 6.  Aufl. München 1995, Darmstadt 2000, Abt. 1, Bd.  5, 457–490, 
hier: 485. 
44 „Tu changes tous les jours de manière et de style / Tu cours en un moment de Térence à Virgile.“ 
Jean de La Fontaine: [Deuxième] Discours A Madame de la Sablière, in: ders.: Fables, Contes et Nou-
velles (Anm. 27), 644–646, hier: 645.
45 Wieland, Der neue Amadis, Vorbericht (Anm. 25), 415.
46 Vgl. zu diesem Aspekt auch Astrid Arndt, Christoph Deupmann: Poetik der Prosa. Zur Reflexions-
geschichte und Topik des Prosa-Diskurses, in: dies., Lars Korten: Logik der Prosa. Zur Poetizität un-
gebundener Rede, Göttingen 2012, 19 –34, hier: 23.



168   Kira Louisa Künstler

Natürlichkeit, „Freywilligkeit“ und Spontaneität.47 Der gezielte Bruch mit verssprach-
lichen Regeln – Wieland betont auch hier, dass die Kombination unterschiedlich lan-
ger Verse und ihre variable rhythmische Gestaltung „der Willkühr oder dem Urtheile 
des Dichters“ überlassen sei – wird in den Dienst der künstlerischen Freiheit und der 
individuellen poetischen Handschrift gestellt.48 Wielands Amadis- und Grazien-Verse 
leihen sich etwas von der rhythmischen und stilistischen Vielgestaltigkeit der Prosa. 
Eben aufgrund dieser Vielgestaltigkeit sei die Prosa, so Jean Paul, jene Ausdrucks-
form, welche die „verschiedenen Eigentümlichkeiten der Schriftsteller“ am besten zum 
Ausdruck bringe.49 Dem Modus der Prosa wird also eine bestimmte Stilauffassung zu-
geordnet, nämlich Stil im Sinne einer ‚Individualkategorie‘, einer unverwechselbaren 
‚Manier‘ im Sinne von Buffons wirkmächtigem Diktum, dass sich im Stil zugleich der 
Schreibende zur Geltung bringe („Le style est l’homme même.“),50 wohingegen Verse 
mit einem überindividuellen Verständnis von Stil assoziiert werden.51 Grazie als nicht 
regelhafte Form der Schönheit lässt der individuellen Manier Raum, sich zu entfalten. 
Als seine persönliche ‚Manier‘ inszeniert Wieland in den Grazien und dem Amadis 
ebenjenen launigen Gestus eines erratischen, ironischen, parodistischen Erzählens 
im (heroisch-)komischen Stil mit seinen ständigen Themen-, Stil- und Perspektiv-
wechseln, der seine Vorläufer in den losen Erzählformen der römischen Satire, dem 
italienischen romanzo und den pikarischen und ‚komischen‘ Romanformen des 16. bis 
18. Jahrhunderts von Cervantes bis Sterne sieht.  

Warum aber schreibt Wieland in prosanahen Versen oder prosimetrischer Form – 
und nicht einfach in Prosa? Im Amadis-Vorwort betont er, Nachahmer seiner freien 
Verse wüssten „selten, wieviel Kunst und welch ein hartnäckiger Fleiß oft unter 

47 Christoph Martin Wieland: Vorbericht zu der gegenwärtigen Ausgabe, in: ders., Sämmtliche 
Werke, Leipzig 1794, Bd. 4, XVII–XXIV, hier: XVII. Zur Debatte um den Alexandriner im Besonderen 
und um Vers und Prosa im Drama im Allgemeinen vgl. Paul Böckmann: An der Grenzscheide von Vers 
und Prosa, in: Schillers Don Karlos. Edition der ursprünglichen Fassung und Entstehungsgeschicht-
licher Kommentar, hrsg. von Paul Böckmann, Stuttgart 1974, 529–549.
48 Wieland, Der neue Amadis, Vorbericht (Anm. 25), 415 (Hervorhebung K. L. K.). 
49 Jean Paul, Kleine Nachschule (Anm. 43), 485. 
50 Georges-Louis Leclerc de Buffon: Discours sur le style, prononcé à l’Académie française [1753], 
hrsg. von Félix Hemon, Paris 1894, 43. 
51 Zu den möglichen Auffassungen von ‚Stil‘ als ‚Individualkategorie‘, ‚Weltkategorie‘ und ‚Kategorie 
einer höchsten Ursache‘ vgl. Lorenz Dittmann: Zur Entwicklung des Stilbegriffs bei Winckelmann, in: 
Peter Ganz, Martin Gosebruch (Hrsg.): Kunst und Kunsttheorie 1400–1900, Wiesbaden 1991, 189–218, 
hier: 191. Zu Buffon vgl. Arndt/Deupmann (Anm. 46), 23. Der Aufstieg der Prosa und ihr ‚Eindringen‘ 
in die Verssprache müssten entsprechend auch mit der zunehmenden Bedeutung des Individualstils 
in der Literatur und Ästhetik seit der Frühen Neuzeit zusammengedacht werden. Nach Goethe ist 
‚Manier‘ ebenjene „Sprache, in welcher sich der Geist des Sprechenden unmittelbar ausdrückt“, Stil 
dagegen „eine allgemeine Sprache“, die auf dem „Wesen der Dinge“ beruht. Vgl. Johann Wolfgang 
von Goethe: Einfache Nachahmung der Natur, Manier, Stil [1789], in: Goethes Werke. Hamburger Aus-
gabe, hrsg. von Erich Trunz, Hamburg 1960, Bd. 12, 30–34, hier: 31 f. 



Ein leichtes Gewebe aus Vers und Prosa   169

dem Anschein äußerster Leichtigkeit versteckt ist“, und stellt die rhetorische Frage, 
ob man aufgrund der Annahme, dass freie Verse Dilettanten zu stilistischen „Aus-
schweifungen“ veranlassen könnten, auf „neues“ verzichten solle.52 Im Grunde geht 
es Wieland nur vordergründig um die Inszenierung eines leichtfertigen, quasi-natür-
lichen, ingeniösen Schreibprozesses. Im Vorwort bringt Wieland die ars ins Spiel: Auch 
die freieste Versart habe ihre Regeln. Dichten sei nicht freies Fließen der Inspiration, 
sondern harte Arbeit – und der Schein der Leichtigkeit erfordere, da argumentiert 
Wieland ganz als ein später Neoteriker, tatsächlich große Mühe. Erst in der mühe-
losen Bewältigung formaler Schwierigkeiten zeigen sich für Wieland die ästhetische 
Qualität und der Neuigkeitswert eines literarischen Werks. Die gelungene Inszenierung 
von Leichtigkeit ist demnach anspruchsvollste Formartistik, die sich, wie bei Horaz 
und Catull, als Natürlichkeit tarnt. Ähnlich wie später Jean Paul in der Vorschule zur 
Ästhetik (1804) sieht Wieland die „Freiheit der Prose“ skeptisch, weil, so Jean Pauls 
Begründung, der Wieland wohl zustimmen würde, „ihre Leichtigkeit dem Künstler 
die erste Anspannung erlässet und den Leser von einem scharfen Studium abneigt“.53 
Dass die formale Freiheit der Prosa zu allzu vielen Nachlässigkeiten verleite und der 
Entwicklung der deutschen Literatursprache daher ebenso abträglich sei wie der lite-
rarisch-stilistischen Bildung des Publikums, ist ein Argument, das Wieland mit Blick 
auf die Genieästhetik des Sturm und Drang immer wieder stark gemacht hat. Mit Blick 
auf die Verssprache formuliert er das Ziel, 

den mechanischen Theil unsrer Poesie schwerer, und, wo möglich, so schwer zu machen, daß 
neunzehn Zwanzigtheile von meinen geliebten Brüdern im Apollo sich gelegenheitlich ent-
schließen müßten, in Prosa zu schreiben, oder auch gar nicht zu schreiben, wenn sich eine andere 
Art von Beschäftigung oder Zeitvertreib für sie ausfündig machen lassen sollte.54 

Vor dem Hintergrund dieser Dichotomie von Versdichtung als schwieriger und Prosa 
als leichter Form ist die scheinbare Leichtigkeit, mit der Wieland innerhalb der Verss-
prache virtuos und scheinbar zwanglos die stilistischen Register wechselt, der eigent-
liche Nachweis seines dichterischen Könnens. Wo Jean Paul die Meinung vertritt, „in 
der Höhe des Dichtens“ sei keine Mannigfaltigkeit, keine dichterische Eigentümlichkeit 
zu realisieren, sieht Wieland genau dies, bei aller persönlichen Distanz zum Modell 
einer ‚hohen Dichtung‘, an Klopstocks Hexameter-Epos Der Messias (1773) idealtypisch 

52 Wieland, Der neue Amadis, Vorbericht (Anm. 25), 415. 
53 Jean Paul: Vorschule der Ästhetik nebst einigen Vorlesungen in Leipzig über die Parteien der Zeit 
[1804], in: ders., Sämtliche Werke (Anm. 43), Abt. 1, Bd. 5, 249. Diese Äußerung wird allerdings konter-
kariert – oder vielmehr korrigiert – durch § 21 der Kleinen Nachschule zur ästhetischen Vorschule, in 
der Ursachen für die besondere „Schwierigkeit der Prose“ benannt werden. 
54 Christoph Martin Wieland: An Herrn P. R. in E. [Zuschrift an Friedrich Justus Riedel zu Idris. Ein 
Heroisch-comisches Gedicht. Fünf Gesänge, Leipzig 1768], in: Wielands Werke (Anm. 2), Bd. 8.1, 529–
534, hier: 533.



170   Kira Louisa Künstler

umgesetzt: Klopstocks Leistung liege darin, dass er dem Hexameter so viele unter-
schiedliche Ausdrucksnuancen abzuringen wisse, dabei keinerlei Zwang erkennen 
lasse und „die Sprache dem Dichter zu jedem Ausdruck sanfter, zarter, liebevoller, 
trauriger, wehmütiger – oder erhabner, majestätischer, schauervoller, schrecklicher, 
ungeheurer Gegenstände oder Empfindungen, freywillig entgegen gekommen ist.“55 
Auf eine solche Inszenierung von Freiwilligkeit und poetischer Meisterschaft läuft 
auch Wielands Vers- und Vers-Prosadichtung hinaus. 

Faunisch-leichtfertige Grazie: Das Spiel mit 
Lesererwartungen 

„Aber wissen Sie auch, daß Sie mir noch ein Gemählde schuldig sind?“ 
Das dächt ich nicht; und wovon? 
„Von den Grazien, von denen sie mich die ganze Zeit über unterhalten haben, ohne sie gemahlt 
zu haben.“ (358)

Immer wieder windet sich Danaes Gesprächspartner, der doch soeben noch einige 
gelungene Proben seines Könnens präsentiert hatte, aus dieser schwierigen Aufgabe 
heraus. Umständlich wird Danae auseinandergesetzt, welch außergewöhnliches 
Talent für eine anschauliche Darstellung der Apotheose der Grazien aufzubieten sei, 
die diesem bemerkenswerten Vorgang gerecht werde. Es könne „diese Apotheose nur 
in der Einbildungskraft eines Apelles, eines Correggio, und auch da nur mit Hülfe 
einer außerordentlichen Begeisterung vorgehen“, und dies wiederum nur dann, wenn 
ein Künstler „Correggio’s Erfindung mit Raphaels Geist, und mit der ganzen Magie 
des niederländischen Pinsels“ zu vereinigen verstehe und man „diesem Phönix“ 
zugleich zutrauen könne, „den Charitinnen diese ideale Schönheit“ zu geben, von der 
Winckelmann mit soviel „Schwärmerey“ spreche: „dieses Überirdische, diese Einheit 
der Form, die, wie ein Gedank erweckt, und mit Einem leichten Hauche geblasen 
schiene“ (359).56 Wielands Sprecher steigert sich in eine atemlose Erklärung hinein, 

55 Christoph Martin Wieland: Briefe an einen jungen Dichter [1782/84], in: ders.: Von der Freiheit 
der Literatur. Kritische Schriften und Publizistik, hrsg. von Wolfgang Albrecht. Frankfurt a. M. 1997, 
404–458, hier: 433.
56 Wieland verwendet hier ein Zitat aus Johann Joachim Winckelmann: Geschichte der Kunst des 
Alterthums, Erster Theil, Dresden 1764, 226 f. Der Kontext der zitierten Stelle lautet wie folgt: „Diese 
Schönheit ist wie eine nicht durch Hülfe der Sinne empfangene Idea, welche in einem hohen Verstan-
de, und in einer glücklichen Einbildung, wenn sie sich anschauend nahe bis zur Göttlichen Schönheit 
erheben könnte, erzeuget würde; in einer so großen Einheit der Form und des Umrisses, daß sie nicht 
wie mit Mühe gebildet, sondern wie ein Gedanke erwecket, und mit einem Hauche geblasen zu seyn 
scheinet.“ Vgl. auch die Erläuterungen zu Die Grazien, bearb. von Hans-Peter Nowitzki, in: Wielands 
Werke (Anm. 2), Bd. 9.2, 787–874, hier: 843. 



Ein leichtes Gewebe aus Vers und Prosa   171

die in die Beschwörung einer platonisch-idealistisch grundierten Vorstellung von 
Grazie mündet und sich von dem begeisterten Ton der Winckelmann’schen Kunst-
beschreibungen affizieren lässt. Mit Winckelmanns Verständnis der Grazie wird ein 
ästhetisches Konkurrenzkonzept zum in Die Grazien umgesetzten Stilgestus der launig-
leichtfertigen Grazie aufgeboten. Zu deren offener und loser Form steht die scheinbar 
mühelos und wie aus einem Guss geschaffene klassische ‚Einheit der Form‘ in einem 
offenkundigen Gegensatz. Während die leichtfertige Grazie ihren literarischen Aus-
druck in der wechselseitigen Infiltration, im Wechsel und der losen Fügung von Vers- 
und Prosapassagen findet, könnte sich die ‚Einheit der Form‘ nur in die geschlossene 
und geordnete Struktur regel-rechter Verse übersetzen. 

Winckelmanns Konzeption der Grazie wird im fünften Buch der Grazien um ein 
weiteres Graziekonzept ergänzt, nämlich um die Anmut der schönen Seele, die der 
„liebenswürdige[ ] Schwärmer[ ]“ Francesco Petrarca im Canzoniere besungen und 
die diesen in einen wahrhaft „ecstatischen Zustand“ versetzt habe (384). Diese beiden 
platonisch-neoplatonisch beeinflussten Konzepte von Grazie stehen bei Wieland frei-
lich unter Schwärmereiverdacht. Einerseits wird ihnen ein gewisses Recht nicht ab-
gesprochen: Der Sprecher schwankt zwischen Skepsis und Faszination und bekennt, 
es gebe „Augenblicke, wo ich diese hohe unkörperliche Grazie […] wirklich zu empfin-
den glaube“ (385). Doch nicht nur die kaltsinnige Danae interveniert an dieser Stelle 
(„Wissen Sie auch, mein Herr, daß Sie und Ihr Herr Winckelmann wirklich ein wenig 
schwärmen […]?“), sondern auch die poetische Form: Denn sogleich wird im Namen 
der leichtfertigen Grazie die Durchmischung von Vers und Prosa ironisch unterlaufen 
(384 f.). Der Sprecher beginnt, Verse aus verschiedenen Canzonen Petrarcas zu rezi-
tieren, und das Bemerkenswerte ist, dass Wieland diese Passagen nun keineswegs 
in Verse setzt, sondern in einer rhythmischen, durch Semikola und Gedankenstriche 
markierten Anordnung in den Prosatext integriert.57 Hier allerdings werden sie durch 
Mittel der Schriftauszeichnung – durch Sperrdruck und eine größere Schriftgröße – 
von den Kommentaren des Sprechers abgehoben.58 

War es etwan die körperliche Schönheit seiner geliebten Feindin (wie er seine Laura zu nennen 
pflegt) oder waren es nicht *) diese Augen, aus denen Amor Süßigkeit und Anmuth ohne 
Maas zu regnen schien; – war es nicht dieses Lächeln, welches einen Wilden hätte 
in Liebe zerschmelzen können,  – aus welchem eine selige Ruh, die dem kleinen 
Schmerze Raum ließ, derjenigen ähnlich, die man im Himmel genießt, in die Seele 
herabstieg; – dieses reizende Erblassen, welches (beym Anblick seiner Quaal) ihr süßes 
Lächeln mit einer verliebten Wolke bedeckte; dieser Gang, nicht der Gang einer 
Sterblichen, sondern eines himmlischen Wesens, und diese Worte, in deren Klang 
eine mehr als menschliche Lieblichkeit war, – mit einem Worte, war es nicht diese (in dem 

57 Vgl. Francesco Petrarca: Canzoniere, ital./dt., nach einer Interlinearübersetzung von Geraldine 
Gabor in deutsche Verse gebracht von Ernst-Jürgen Dreyer, Basel, Frankfurt a. M. 1989. 
58 Die größere Schriftgröße findet sich nur im Originaltext. Die Oßmannstedter Ausgabe (Anm. 2) 
zeichnet die entsprechenden Passagen lediglich durch Sperrdruck aus.



172   Kira Louisa Künstler

süßen Irrthum eines Verliebten) ihr allein eigene und sonst nie gesehene Anmuth, was 
die schöne Seele dieses Platons der Dichter in einen so außerordentlichen ecstatischen Zustand 
setzte, daß er Dinge fühlte, und phantasierte, und sang und that, die, vor ihm, in kein mensch-
liches Herz gekommen waren, und, nach ihm, nur der kleinen Zahl empfindungsvoller Seelen, 
die niemals ähnliches erfahren haben, verständlich seyn können? *) (383 f.)

Der Vers unterwandert die Prosa – und zwar als Zitat. Das Schriftbild zeigt den Wechsel 
von der Vernunft zur Ekstase, vom genus medium des ethos zum genus grande des pathos 
an. Mit den Mitteln der Schriftauszeichnung werden Aspekte des Mündlichen – das 
Anheben der Stimme, das nachdrückliche Sprechen – in das Medium der Schrift über-
setzt. Zugleich aber wird die Verblendung des Verliebten ironisch herausgestellt: zum 
einen durch einen gezielten Verstoß gegen das aptum, wenn sich hier Prosa Hochlyrisches 
einverleibt, das ihr formal und inhaltlich nicht adäquat ist, zum anderen dadurch, dass 
die pathetischen Deklamationen mit (in gewöhnlichem Schriftbild gehaltenen und teils 
in Klammern eingefassten) Erläuterungen für Danae durchsetzt werden, die das in den 
Versen beschworene Ideal auf komische Weise konterkarieren. Obendrein werden die 
zitierten Verse mit Fußnoten und Quellenangaben versehen, die vorgeblich ‚Beweise‘ 
für die Echtheit der Zitate und Hinweise enthalten (383 f.). Die gegenseitige Infiltration 
von Poesie und Prosa gerät zu einem Wechselspiel von Prosaisierung und Poetisierung, 
das komische Effekte erzeugt: Die pathetische Schwärmerei wird durch das didaktische 
Anliegen des Sprechers und die philologische Gründlichkeit des Verfassers – der sich in 
der gelehrten Kommentierung des scheinbar mündlich Vorgetragenen als weitere fiktive 
Vermittlungsinstanz zu erkennen gibt – auf den Boden der Tatsachen zurückgeholt.59 

Doch zurück zu dem „Gemählde“ von der Apotheose der Grazien, das Danae noch 
immer erwartet. Die entsprechende Szene wird im Dritten Buch beschrieben: Unter 
dem geheimen Einfluss der Götter verwandelt sich die Hütte, in welcher der Hirt Damöt 
und die Schäferin Lycänion ihre Pflegetöchter großgezogen haben, in eine mit Myrten, 
Efeu, Wein und Rosen geschmückte Laube. 

Amor erkannte die unsichtbare Gegenwart seiner Mutter, und des schönen Bacchus, des Freuden-
gebers. Er sah die erstaunten Grazien an. Aber, wie erstaunt’ er selbst, da er, wiewohl ihre Gestalt 
noch kenntlich blieb, die holden Mädchen zu Göttinnen erhöhet sah! 
Das irdische schien wie eine leichte Hülle von ihnen abgefallen zu seyn. Namenlosen Reiz ath-
mend schwebten sie über dem Boden; in ihren Augen glänzte unsterbliche Jugend; Ambrosia 
düftete aus ihren flatternden Locken, und ein Gewand, wie von Zephyrn aus Rosendüften gewebt, 
wallte reizend um sie her.
O! laßt euch umarmen, rief Amor entzückt; meine Augen öffnen sich; die Götter erklären uns 
das Geheimniß eures Wesens; umarmet mich, holde Grazien, ihr seid meine Schwestern! (365)

59 Dass diese Gründlichkeit freilich wiederum nur fingiert ist, unterstreicht die gesetzte Fußnote 
noch zusätzlich. Denn die Quellennachweise werden äußerst nachlässig gehandhabt. Nur einmal 
wird tatsächlich die entsprechende Canzone Petrarcas genannt. Die übrigen Verse werden dagegen 
mit Seitenangaben aus einer nicht genannten Ausgabe zitiert. 



Ein leichtes Gewebe aus Vers und Prosa   173

Der vorläufige Höhepunkt, auf den die Handlung der ersten drei Bücher zusteuert, eine 
Szene, die sich – geht man von der im ersten Buch etablierten Sphärentrennung aus – 
unbedingt für eine Darstellung in Versen empfehlen müsste, jenes besondere Moment, 
dessen Schilderung angeblich nur mit vereinter Kraft der talentiertesten Maler der 
Grazie zu bewerkstelligen ist und den Erzähler angeblich an die „Grenze seiner Fähig-
keit“ (365) bringt, steht hier – in Prosa! Noch entschiedener als in der zuvor diskutierten 
Passage wird die im Text selbst etablierte Trennung zwischen der Poesie als der Sphäre 
des Idealen und der Prosa als der Sphäre des Profanen unterlaufen, denn in dieser 
Passage fehlt sogar die schriftbildliche Akzentuierung des außergewöhnlichen Vor-
gangs. An keiner anderen Stelle scheint sich der Gestus der launigen Willkür deutlicher 
zu manifestieren. Doch tatsächlich kaschiert er (wenngleich auf recht durchsichtige 
Weise), dass die inhaltlich scheinbar unmotivierte Subversion der im ersten Buch etab-
lierten Sphärentrennung auf eine ironische Wirkung hin kalkuliert ist. Die Ausdrucks-
form der Prosa erscheint vor dem Hintergrund der im Text aufgebauten Erwartungs-
haltung deutlich zu tief gegriffen für das hier geschilderte Geschehen. Prosaisierung, 
so wird an dieser Stelle vorgeführt, kann auch ein gezielt eingesetztes Verfahren sein, 
um hochlyrisches Sprechen zu ironisieren. Die Passage eröffnet aber noch eine weitere 
Reflexionsebene: Denn die Szene wird ja durchaus nicht in nüchterner Prosa wieder-
gegeben. Vielmehr geht die Schilderung schon nach wenigen Zeilen in eine stark 
rhythmisierte, parataktische Struktur über, deren Einheiten durch Semikola markiert 
werden. Die Sprache gewinnt dadurch merklich an Tempo. Ihre Wortstellung folgt zwar 
der ‚natürlichen‘ Ordnung der Prosa, allerdings zeichnet sie durch die Verwendung 
zahlreicher Beiwörter ein überaus anschauliches Bild des fiktiven Geschehens, arbei-
tet mit den Bild- und Klangfiguren des Vergleichs („ein Gewand, wie von Zephyrn aus 
Rosendüften gewebt“) und der Assonanz („Boden“ – „Locken“; „sich“ – „mich“) und 
etabliert so eine rhythmisch, figürlich und klanglich durchformte Struktur. Im vierten 
Buch findet sich eine vergleichbare Szene. Hier geben sich die göttlichen Grazien dem 
arkadischen Hirtenvolk zu erkennen: „Amor zeigte sich auf einer goldnen Wolke, von 
Zephyrn getragen; Gerüche von Ambrosia walleten, wie leichte Nebel, von ihr herab. 
Der irdische Schleyer, den die Grazien um sich geworfen hatten, fiel von ihnen ab“ 
(380). Poetische Effekte werden in dieser Passage durch die bedeutungshaltige schwe-
bende („von Zephyrn getragen“; „wie leichte Nebel“) oder fallende („walleten“; „fiel 
von ihnen ab“) Intonation erreicht, die den Wortsinn unterstreicht. Zugleich dringt hier 
der Reim in die Prosa ein („herab“ – „ab“): Wird in diesen Szenen also tatsächlich der 
hohe Ton ironisiert oder wird stattdessen die Poesiewürdigkeit der Prosa demonstriert? 
Der Text bleibt in diesem Punkt ambivalent, und vielleicht kann man sich an dieser 
Stelle auf Wielands skeptischen Standpunkt zurückziehen, dass es gerade nicht die 
eine Wahrheit gibt. Wielands Grazien-Text wäre demnach auch in seiner schwebenden 
Uneindeutigkeit und seiner Weigerung, sich auf bestimmte poetologische Positionen 
festzulegen, ein graziöses, launiges und leichtes „Ambigu“. 




