
Wolfram Ette
Prosa als Wirklichkeitsverhältnis
Ein Kommentar zu Erich Auerbachs Mimesis

Eine Literaturgeschichte der Prosa
Eines der Schlüsselkapitel von Erich Auerbachs Mimesis ist die Abhandlung über Dante. 
Dante stellt, so Auerbach, das letzte Aufbäumen des christlichen Mittelalters dar; hier 
gelangt die für den christlichen Realismus von Antike und Mittelalter so bezeichnende 
Denkfigur der Figuraldeutung, nach der in der Idee des absoluten Gottes noch die 
nichtigste Singularität irdischer Existenz aufgehoben ist, ja die Unterscheidung von 
‚wichtig‘ und ‚unwichtig‘ (und damit die antike Stiltrennungsregel) keinerlei Bedeutung 
mehr besitzt, zum Höhepunkt und Abschluss. In triumphaler Selbstübersteigerung 
der Beziehung von zeitlichem Dasein und ewig-heilsgeschichtlicher ‚Figur‘ projiziert 
Dante schlechterdings alles, jede nur denkbare irdische Erfahrung in sein Jenseits; 
Hölle, Fegefeuer und Paradies absorbieren virtuell die gesamte Erfahrungswelt des 
von Begehren und Schuldgefühlen vorangetriebenen Erzählers, der wiederum, hoch-
empfindlich und berührbar, all das Gesehene in sich aufnimmt und erzählerisch ver-
arbeitet. In dieser überspannten Gleichung, in der alles ins Jenseits und von dort aus 
alles ins Ich fällt, wird, so Auerbach, der Rahmen der Figuraldeutung letztendlich 
„zerstört“: „Dantes Werk verwirklichte das christlich-figurale Wesen des Menschen 
und zerstörte es in der Verwirklichung selbst; der gewaltige Rahmen zerbrach durch 
die Übermacht der Bilder, die er umspannte.“1 Auf diese Weise wird Dante zwar nicht 
zum Ausgangspunkt des säkularen literarischen Realismus, dem die folgenden Kapitel 
von Mimesis gewidmet sind, aber zu dem Umschlagspunkt, an dem das theologische 
Denken des Mittelalters mit seinem ihm ganz eigentümlichen Realismus, einen point 
of no return erreicht. Es wurde übererfüllt und in der Erfüllung zerbrochen, damit säku-
lare Wirklichkeitsdarstellungen auf den Weg gebracht werden konnten. „Dantes große 
Kunst treibt es so weit, daß die Wirkung ins Irdische umschlägt, und in der Erfüllung 
die Figur den Hörenden allzusehr ergreift; das Jenseits wird zum Theater des Menschen 
und seiner Leidenschaften.“2 

Freilich hat Dantes Realismus eine ihm ganz eigentümliche Grenze. Die Welt der 
Erfahrung kann nämlich von Dante allein als Serie hochexpressiver Gesten dargestellt 
werden. Die Commedia besteht, erzählerisch gesehen, aus einer Aufeinanderfolge 

1 Erich Auerbach: Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendländischen Literatur, Tübingen/
Basel 2001, 193. 
2 Ebd., 192. 

 Open Access. © 2021 Wolfram Ette, publiziert von De Gruyter. 

https://doi.org/10.1515/9783110729085-007 

  Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NoDerivatives 4.0 
International Lizenz. 

 
 



98   Wolfram Ette

mehr oder weniger traumatischer Schocks.3 Die Erzählung des Jenseitsgedichts reiht 
isolierte Bilder aneinander; und die unerhörte Kunst Dantes besteht eben darin, die 
harten Schnitte von Bild zu Bild einerseits zuzulassen, andererseits in großartig ab-
gestuften syntaktischen Konstruktionen, die es in dieser Form in der Volkssprache 
noch nicht gegeben hatte, aufzufangen und in eine einzige, große Bewegung zu ver-
wandeln. 

Dante verfügt über Stilmittel von einem Reichtum, wie sie keine europäische Vulgärsprache vor 
ihm kannte [es folgt eine stilistische Analyse der von Auerbach zitierten Episode]. Gegenüber 
all den Früheren […] besitzt sein Ausdruck so unvergleichlich mehr Reichtum, Kraft und Bieg-
samkeit, er kennt und verwendet so unvergleichlich mehr Formen, er faßt die verschiedensten 
Erscheinungen mit so unvergleichlich sicherem und festem Griff, daß man zu der Überzeugung 
gelangt, dieser Mensch habe die Welt durch seine Sprache neu entdeckt.4 

Die exemplarische Episode, an der Auerbach das demonstriert, findet sich im zehnten 
Gesang des Infernos. Es sind hier namentlich zwei Schnitte, auf die er hinweist – einmal 
das urplötzliche Erscheinen des Farinata, der das Gespräch zwischen Vergil und dem 
Erzähler unterbricht, um diesen nach den politischen Entwicklungen in der Toskana 
auszufragen (er hat ihn am Dialekt als Toskaner erkannt); und dann das nicht weniger 
abrupte Auftauchen des Vaters von Dantes Jugendfreund Guido Calvacanti, der sich 
nach seinem – mittlerweile verstorbenen – Sohn erkundigen möchte. Ich zitiere die 
beiden Übergangsstellen. Zunächst das Ende des Gesprächs zwischen Vergil und dem 
Erzähler; dann das unvermutete Auftauchen Farinatas: 

E io: „Buon duca, non tegno riposto	 „Mein treuer Meister,“ sprach ich, „nicht verborgen
a te mio cuor se non per dicer poco,	 Bleib dir mein Herz; es ist nur Schweigsamkeit,
e tu m’hai non pur mo a ciò disposto“.	 Die du mir anempfahlst erst diesen Morgen.“ –
„O Tosco che per la città del foco	 „Tusker! Der in die Flammenstadt zu zweit
vivo ten vai così parlando onesto,	 In ehrendem Gespräch und lebend kam, 
piacciati di restare in questo loco.	 Verweil, ich bitte dich, hier kurze Zeit.5

Dann folgt die Unterbrechung seines Gesprächs über die politischen Geschehnisse 
in Florenz nach seinem Tod; Calvacanti erhebt sich, langsam, in kontrastierender 
Bewegung, aus seinem Sarg: 

„S’ei fur cacciati, ei tornar d’ogne parte“,	 Drauf ich: „Wenn auch verjagt, sie kehrten frei
rispuos’ io lui, „l’una e l’altra fïata;	 Zweimal zurück, drum prüfe überlegend:

3 Vgl. hierzu Judith Kasper: Der traumatisierte Raum. Insistenz, Inschrift, Montage bei Freud, Levi, 
Kertész, Sebald und Dante, Berlin 2016, 198–201.
4 Auerbach, Mimesis (Anm. 1), 174 f. 
5 Dante Alighieri: La Divina Commedia, hrsg. von Emilio Pasquini, Antonio Quaglio, Mailand 1988, 
Bd. 1, Inf. X, 19–24. Für die Übersetzung vgl. Dante Alighieri: La Commedia, übers. von Robert Zooz-
mann, Leipzig 1910. 



Prosa als Wirklichkeitsverhältnis   99

ma i vostri non appreser ben quell’arte“.	 Ob diese Kunst den Deinen eigen sei?“
Allor surse a la vista scoperchiata	 Hier hob sich neben ihm, sich langsam regend,
un’ombra, lungo questa, infino al mento:	 Ein andrer Schatten aufrecht bis zum Kinne,
credo che s’era in ginocchie levata.	 Sich scheinbar auf den Knien hochbewegend.6 

Bei der unerhörten Kunst des Trennens und Verbindens, die Auerbach hier rühmt, 
bleibt ein Moment – und zwar das auffälligste – unerwähnt: der Vers. Es ist ja vor allem 
der Vers, hier also die Wiederkehr eines Reims, der sich mit anderen Reimen zu dem 
äußerst dichten Geflecht der Terzine verbindet, der die Kontinuität dieser Übergänge 
nicht bloß ermöglicht, sondern garantiert. Es ist ja eine Eigentümlichkeit der terza 
rima, dass in ihr ein reimloser Übergang schlechterdings nicht möglich ist. Wie hart 
auch immer das aufeinander Folgende gefügt sein mag, wie verschieden in Stimmung, 
Gestus und Ausdruck: immer wird ein verbindender Klang aus dem Vorherigen mit 
hinübergenommen; phonische Protention und Retention verschränken sich unent-
wegt, so dass es nie zu dem jähen Abbruch kommen kann, von dem Auerbach aus-
geht.7 Die Versordnung hält alles zusammen. Eigentlich kann es dort, wo gereimt wird, 
nicht zum Trauma kommen; oder anders: wo gereimt wird, hat die ‚Durcharbeitung‘ 
des Traumas je schon begonnen.8

Das führt auf ein grundsätzliches Problem. Auerbach zeigt sich in einer geradezu 
befremdlichen Weise indifferent gegenüber dem Unterschied von Vers und Prosa. Be-
reits das berühmte Einleitungskapitel, Die Narbe des Odysseus, ignoriert ihn, obwohl 
er sich aufdrängt. Denn was würde die Zuhörer wohl stärker in die zeitdimensional 
blinde, immerwährende Gegenwart der homerischen Erzählung verzaubern als der 
Umstand, dass sie gesungen, also in einer Art melodischem Sprechgesang vorgetragen 
wurde? Musik macht vergesslich; das gilt auch für Verse. Hochdeterminierte Gebilde 
wie ein Gedicht von Rilke oder die Schlusschöre von Faust II kann man sich zwar gut 
merken, aber es fällt schwer, zu erläutern, worum es eigentlich geht. Verse und Melo-
dien bilden Zusammenhänge in der Zeit, können jedoch zeitlichen Differenzen nicht 

6 Ebd., Inf. X, 49–54. 
7 Es gilt sogar in abgeschwächter Form von dem Übergang zwischen Inferno und Purgatorio: das 
stelle, auf dem das erste Buch endet, wird in dem Reim nele – crudele zu Beginn des Fegefeuers fortge-
setzt. Außerdem enden alle Bücher auf stelle: ein großer identischer Reim hält das kosmische Gefüge 
zusammen. 
8 Kasper (Anm. 3), 198: Die Commedia sei „zu lesen als ein[  ] erste[r] große[r] Text der Weltlitera-
tur, in dem eine traumatische Erfahrung nicht in einem antiken, tragischen Modell aufgehoben wird, 
sondern zu einem letztlich unaufgelösten Spiel und Widerspiel der Wiederholung führt, als immer 
wieder neu sich stellende Unentschiedenheit zwischen der schieren Insistenz und Wiederkehr eines 
Unbewältigten und der Chance seiner Durcharbeitung mit dichterischen Mitteln.“ ‚Durcharbeitung‘ 
versteht sie als eine „sprachliche Geste, die nicht primär auf Abbildung ausgerichtet ist, sondern in 
der Auseinandersetzung mit dem Phänomen der Wiederkehr des Unbewältigten in produktiver Weise 
mit der Differenz arbeitet, die in jedem Schreib- und Sprechakt am Werk ist“ (ebd., 199). Die funda-
mentalste dieser Differenzen ist die gebundene Sprache. 



100   Wolfram Ette

artikulieren. Was klingt, ist Gegenwart, auch wenn von Vergangenem die Rede ist. Der 
Reim oder die rhythmische Wiederholung führt weniger zur Trennung von Gegenwart 
und Vergangenheit als zur intensivierenden Verstärkung dessen, was in diesem Mo-
ment gesagt wird.9 Und was würde umgekehrt die ungeheure, religiös-geschichtliche 
Spannung, die die Genesiserzählung des Isaakopfers freisetzt, stärker zum Ausdruck 
bringen als die einfache Satzfolge dieses prosaischen, ungebundenen und lücken-
haften Textes? 

Auerbach betrachtet alle Texte, die er interpretiert, als Prosa. Seine Literatur-
geschichte ist eine Literaturgeschichte der Prosa – auch dort, wo sie von Versen han-
delt. Gegen die formalen Möglichkeiten, die der Vers birgt, und gegen die spezifischen 
Wirkungen, die von ihm ausgehen, ist Mimesis vollkommen unempfindlich. 

Dass dergleichen einem Literaturwissenschaftler wie Auerbach einfach nur pas-
siert sein sollte, kommt eigentlich nicht in Betracht – zumal er sich an anderen Stellen 
nicht scheut, vom Vers zu sprechen. In der Schrift Dante als Dichter der irdischen Welt 
heißt es: 

so enthüllen die hundert Gesänge, in dem Glanz der Terzinenreime, in immer erneutem Ver-
schlingen und Lösen, die traumhafte Leichtigkeit und Unnahbarkeit des Vollendeten, das mühe-
los zu schweben scheint wie ein Reigen unirdischer Gestalten.10 

Die Unterdrückung des Verses in Mimesis kann kein Versehen sein; der Autor ver-
folgt eine zwar nicht begründete und explizierte, nichtsdestoweniger aber kalkulierte 
Strategie. 

Worin dieses Kalkül bestanden haben könnte, lässt sich nur vermuten – aber es 
lassen sich einige der Voraussetzungen und Konsequenzen beleuchten, die mit dieser 
‚prosaisierenden‘ Vereinseitigung einhergehen: 1. Auerbach betrachtet Literatur vor 
allem als Schrift. 2. Die zentrale Organisationsform des schriftlichen Textes ist die Syn-
tax. 3. Verse betonen die Gegenwart des Vollzugs innerhalb einer geschlossenen Form; 
Prosa dagegen einen offenen, häufig mehrperspektivischen Motivationszusammen-
hang. – Ich will versuchen, diese Bestimmungen im Einzelnen durchzugehen.

Zunächst: Man kann sicherlich nicht sagen, dass Prosa und Schrift einfach dasselbe 
seien; dennoch dürfte die Schrift so etwas wie ein natürliches Gravitationszentrum der 
Prosa darstellen. Verse reichen in die vorliterarische Frühgeschichte der Menschheit 
zurück und sind nicht zuletzt mnemotechnischen Ursprungs. Zwar liest man immer 
wieder, dass die Prosa recht eigentlich der mündlichen Rede entstamme; gerade diese 
aber bedarf der schriftlichen Fixierung, weil sie in sich nur wenig Gedächtnishalt fin-
det. Das Mündliche bedarf der Schriftform, um literaturfähig zu werden. Alfred Döblins 

9 Vgl. Wolfram Ette: Thesen zur Sprachähnlichkeit der Musik, in: Christian Grüny (Hrsg.): Musik und 
Sprache. Dimensionen eines schwierigen Verhältnisses, Weilerswist 2012, 43–50.
10 Erich Auerbach: Dante als Dichter der irdischen Welt, 2. Aufl., Berlin/New York 2001, 167. 



Prosa als Wirklichkeitsverhältnis   101

bekannte Formulierung, „dass man im Westen schreibt wie man spricht“,11 setzt ge-
rade eine leicht zu erlernende und rasch zu vervielfältigende Schrift als Medium der 
Kodifizierung und Archivierung des quasi-Mündlichen voraus. Deswegen konnte sich 
die Prosa erst dann mit Macht entfalten – und das heißt auch: von der antiken Rhetorik 
als Lehre der mündlich vorzutragenden Prosa emanzipieren –, als der Buchdruck sich 
weiter und weiter verbreitete. 

Was den Klang als wichtigstes Organisationsprinzip von Versen anlangt, so hat 
seine Prävalenz unterschiedliche Folgen. Einmal ist – Walter Ong hat das deutlich ge-
macht – in schriftlosen oder schriftarmen Kulturen das Verhältnis des gesprochenen 
Wortes zur Sache kein zeichenhaftes, sondern ein magisches. 

For anyone who has a sense of what words are in a primary oral culture, or a culture not far 
removed from primary orality, it is not surprising that the Hebrew term dabar means ‚word‘ and 
‚event‘ […], that among ‚primitive‘ (oral) peoples generally language is a mode of action and 
not simply a countersign of thought […]. Neither is it surprising that oral peoples commonly, 
and probably universally, consider words to have great power […]. The fact that oral peoples 
commonly and in all likelihood universally consider words to have magical potency is clearly 
tied in, at least unconsciously, with their sense of the word as necessarily spoken, sounded, and 
hence power-driven.12 

Die Sache wird nicht bezeichnet, sondern beschworen; sie ist in gewisser Weise gegen-
wärtig wie durch eine Zauberformel. Wenn Demodokos in der Odyssee vom Untergang 
Trojas singt, so ist im Klang der Worte, die die Sache verkörpern, das Ferne nah und 
das Vergangene gegenwärtig; deswegen verliert Odysseus beim Hören der Gesänge 
seine Fassung.13 Das ungeheure Ansehen der antiken Rhapsoden und Rhetoren, die 
Berichte über die außerordentlichen Wirkungen des gesprochenen Wortes deuten alle 
in diese Richtung. 

Damit hängt zusammen, dass man Verse vor allem in fortlaufender Gegenwart 
wahrnimmt. Der zeitliche Horizont ist, wenn man Verse hört, eher klein. Die Assonan-
zen rhythmischer oder klanglicher Art, die den Vers gliedern, entfalten ihre Wirkung 
vor allem auf kurze Distanz; hier freilich lassen sie einen äußerst dichten Zusammen-
halt entstehen. Aber bereits die terza rima von Dantes Commedia lässt sich kaum ana-
lytisch-trennscharf hören; eher hinterlässt sie einen allgemein-atmosphärischen Ein-
druck. Das hat zur Folge, dass syntaktische Strukturen im Vers in der Regel zu einer 
gewissen Einfachheit tendieren. Es muss nicht so sein wie in den meisten Psalmen, 

11 Alfred Döblin: Die drei Sprünge des Wang-Lun. Chinesischer Roman, München 2007, 288. 
12 Walter J. Ong: Orality and Literacy, New York 1982, 32.
13 Homer: Odyssee VIII 487–520, nach: Homer: Ilias & Odyssee. Zweisprachige Ausgabe, übers. von 
Johann Heinrich Voss, Frankfurt a. M. 2008, 1009. Wenn es dann heißt: „Aber Odysseus / Schmolz 
in Wehmut, Tränen benetzten ihm Wimpern und Wangen. / Also weinet ein Weib und stürzt auf den 
lieben Gemahl hin, / Der vor seiner Stadt und vor seinem Volke dahinsank“ (ebd., 521–524), so wird ja 
suggeriert, dass ein bloß Vorgestelltes ihn ebenso betrifft wie ein wirkliches Ereignis. 



102   Wolfram Ette

den Bluestexten oder bei Trakl, wo Vers- und Satzgrenze fast immer übereinstimmen; 
dennoch gibt der Vers dem Satz sein natürliches Maß vor. Wo, wie zum Beispiel bei 
Rilke oder Benn, Versform und Satzform in einem ästhetisch auffälligen Missverhält-
nis stehen, dürfte es vor allem eine Provokation, Dehnung und Belastung der her-
gebrachten Versform das Ziel sein.

Umgekehrt ist die Syntax der Prosa liebstes Kind. Auerbachs Fähigkeit, dieses 
Organisationsprinzip der Prosa zu erfassen und zu beschreiben, ist beeindruckend; 
und das gilt nicht nur für so komplexe Formen wie die Anrede Don Quijotes an die 
vermeintliche Dulcinea von Toboso sondern gerade auch dort, wo es auf den ersten 
Blick herzlich wenig zu beschreiben gibt: in den primitiven Satzfolgen eines Gregor von 
Tours, des heiligen Franziskus oder des altfranzösischen Rolandsliedes. Gerade aus 
dem, was uns rückständig, lückenhaft und in vielem Betracht langweilig vorkommt, 
holt er heraus, was an epochaler Wirklichkeitswahrnehmung hinter dem jeweiligen 
Text steht – und dies mit allen Unterschieden, die es im Einzelnen geben mag: Zwi-
schen den kunstvollen, dramatisch eingesetzten Parataxen eines Augustinus, den 
monoton aufeinander folgenden Satzpanels des Alexiusliedes, den schwebend neben-
einander gesetzten Pointen Montaignes und den mit genialischer Betriebsamkeit aus-
geworfenen Aufzählungen Balzacs liegen Welten; das, was über die Lücken zwischen 
den Sätzen oder Satzteilen adressiert wird, ist je und je etwas anderes. 

Prosa und Neuzeit
Über dem Rausch der Differenzen, die Auerbach zu machen imstande ist, geht aber 
tendenziell eine große Entwicklungslinie verloren – vor allem der große Funktions-
wandel, den die erzählende Prosa auf dem Weg in die Moderne durchlaufen hat, in 
deren Verlauf sie den Vers in eine Nischenexistenz verbannte und zu der verbindlichen 
literarischen Ausdrucksform wurde. Hält man sich an die Kapitelfolge von Mimesis, 
so erfolgt der Durchbruch einer emanzipierten Prosa, die zu einer säkularen Wirklich-
keitsdarstellung willens und in der Lage ist, im Decamerone. Boccaccio, so lesen wir 
in Mimesis, aber auch schon in Auerbachs früher Schrift über Die Technik der Früh-
renaissancenovelle in Italien und Frankreich, ist der erste selbstbewusste Prosaiker, 
der souverän über die Breite der mit sich verflochtenen Wirklichkeit verfügt. Alles 
wird hier „zu greifbarer Nähe, vielfältiger Lärm dringt hinein und die unbewegten 
Themen beginnen sich untereinander und mit der sinnlichen Welt zu verknüpfen; die 
Bilder wechseln, verknüpfen, kontrastieren“; es gelinge Boccaccio, „das Tatsachen-
material in Bewegung zu bringen, daß es zu tanzen scheint.“14 In den analytischen 

14 Erich Auerbach: Zur Technik der Frührenaissancenovelle in Italien und Frankreich, 2. Aufl., Hei-
delberg 1971, 44, 62. 



Prosa als Wirklichkeitsverhältnis   103

Partien des Boccaccio-Kapitels von Mimesis hebt Auerbach vor allem die Verfügung 
über das Tempo und den in eine einzige Bewegung zusammengefassten Perspektiv-
reichtum „hypotaktischer Formen“ hervor, „wobei die von Boccaccio überhaupt sehr 
viel verwendeten Partizipialkonstruktionen die Hauptrolle spielen.“15 Bezogen auf 
die historische Konstruktion Auerbachs heißt das: Boccaccio erntet im Medium einer 
„Prosa der Welt“16, was Dante in einer letzten, selbstzerstörerischen Übersteigerung 
des figuralen, also theologischen Realismus des Mittelalters – und noch befangen im 
Vers – gesät hatte. „Ohne die Komödie hätte der Decamerone nie geschrieben werden 
können […] die figurale Einheit der irdischen Welt ist in dem Augenblick zerbrochen, 
wo sie, bei Dante, volle Beherrschung der irdischen Wirklichkeit gewonnen hatte; die 
Beherrschung der Wirklichkeit blieb errungen“.17

Aber was heißt ‚Prosa der Welt‘? Dass der Begriff der Prosa sowohl auf die Ver-
fassung von Texten wie auf einen bestimmten, eben ‚prosaischen‘ Weltzustand be-
zogen werden kann,18 deutet darauf, dass die Veränderung des Verhältnisses von Vers 
und Prosa selbst das Symptom eines veränderten Weltverhältnisses ist: eines prin-
zipiell anderen – und eben moderneren – Wirklichkeitsverständnisses, das sich in 
verschiedenen Phasen und Schüben seit dem Ende des Mittelalters Bahn brach. Wenn 
Auerbach sagt, dass die Literatur seit der Antike immer realistischer geworden sei, so 
hat er irgendwie recht; aber es handelt sich um einen ‚Fortschritt‘, in dessen Verlauf 
sich der Begriff der Wirklichkeit selber qualitativ verändert – womöglich mehr als nur 
einmal. Die Phase zwischen Mittelalter und Neuzeit bezeichnet einen dieser Sprünge; 
und was die literarischen Formen anlangt, so drückt er sich unter anderem im unauf-
haltsamen Siegeszug der Prosa aus. 

Das veränderte Wirklichkeitsverständnis, das hier zutage kommt, lässt sich in 
einer Weise als anderes Verhältnis zur Zeit, insbesondere zur Zukunft darstellen. Sehr 
komprimiert ausgedrückt: 
1.	 Die unbekannte Zukunft erregt nicht mehr Angst, sondern Neugierde – so jeden-

falls hat es Blumenberg in seinen Studien über den Prozess der theoretischen 
Neugierde beschrieben, in dessen Verlauf die von Augustinus zur Todsünde 

15 Auerbach, Mimesis (Anm. 1), 199. 
16 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik I, in: ders.: Werke in 20 Bänden, 
hrsg. von Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel, Frankfurt a. M. 1986, Bd. 13, hier: 199. 
17 Auerbach, Mimesis (Anm. 1), 210, 218. Das Zitat fährt fort: „aber die Ordnung, in die sie [bei Dante] 
gefaßt war, ist nun verloren und es trat zunächst nichts an ihre Stelle.“ Das bezweifle ich, wie aus dem 
folgenden deutlich werden soll. 
18 „Offenbar steckt im pejorativen Prädikat ‚prosaisch‘ eine Metonymie; sie überträgt die Gattungs-
bezeichnung ‚Prosa‘ auf die profane, kunstferne Wirklichkeit, auf die sie stofflich festgelegt wird, 
und transformiert so den formalen in einen materialen Begriff“. Astrid Arndt, Christoph Deupmann: 
Poetik der Prosa. Zur Reflexionsgeschichte und Topik des Prosadiskurses, in: Astrid Arndt, Christoph 
Deupmann, Lars Korten (Hrsg.): Logik der Prosa. Zur Poetizität ungebundener Rede, Göttingen 2012, 
19–34, hier 28. 



104   Wolfram Ette

gemachte curiositas zur Rechtfertigung des ungezügelten weltlichen Forschungs-
dranges wurde.19 

2.	 Peu à peu verlieren die Zielursachen, die in Antike und Mittelalter für die Steue-
rung von Prozessen verantwortlich waren, ihre Bedeutung und die causa effi-
ciens, also die mechanische Kausalität (die nicht teleologisch auf die Zukunft 
ausgreift), wird zur privilegierten Form des Zusammenhangs zwischen den empi-
risch Seienden; entsprechend ist der Mensch nicht mehr Teil eines vorgeordneten 
Heilsplans, sondern kann, indem er auf die Ursachen Einfluss nimmt (zum Bei-
spiel durch experimentelle Forschung), die Wirkungen verändern und sich als 
jemand entwerfen, der die Zukunft gestaltet anstatt ihr ausgeliefert zu sein.20 

3.	 Das individuelle Leben erscheint auf den kreatürlichen Rahmen von Geburt und 
Tod zurückgeworfen. Bei Auerbach tritt dieses Moment eigenartigerweise erst 
in dem Kapitel über Madame du Chastel hervor; zur systematischen Entfaltung 
gelangt es dann bei Montaigne. Der Begriff der condition humaine, der dem Mon-
taigne-Kapitel von Mimesis seinen Titel gegeben hat, bedeutet ja nichts anderes 
als den Versuch, die Eigenart des menschlichen Lebens ohne transzendent 
gegründete Wesensdefinitionen zu bestimmen; er bezeichnet eine rein säkulare 
Wesensbestimmung des Menschen – so wie sich in den Essais nur unbedeutende 
Spuren der katholischen Doktrin finden lassen: „der Geist der ‚Essais‘ ist voll-
kommen unchristlich, denn sie handeln vom Tode, als gäbe es keine Erlösung 
und keine Unsterblichkeit.“21 Das aber ist bereits im Decamerone der Fall. Die 
Rahmenerzählung zeigt deutlich die Ausgangssituation dieses Erzählens: Das 
christlich-mittelalterliche Ordnungssystem ist zusammengebrochen; die Pest 

19 Hans Blumenberg: Die Legitimität der Neuzeit, Frankfurt  a. M. 1988, 261–528. Augustinus Ver-
werfung der Neugierde als „triebhafte Selbstgenügsamkeit des Sichüberlassens an die Welt der Er-
scheinungen“ (ebd., 361) findet sich in den Confessiones, V 3, X 35; die erste philosophisch prägnante 
„Anerkennung des menschlichen Wissensdranges in seiner unbeschränkbaren Dynamik“ (ebd., 416) 
lässt sich, Blumenberg zufolge bei Nikolaus von Kues festhalten. 
20 Freisetzung der causa efficiens: Martin Heidegger: Die Frage nach der Technik, in: ders.: Vorträge 
und Aufsätze, Pfullingen 1954, 13–44. Das berühmte Billardkugel-Beispiel, das die Verselbständigung 
der Wirkursache auf ein traditionsmächtiges Bild gebracht hat, findet sich bei David Hume. Dort heißt 
es am Ende: „Die Bewegung der zweiten Billiardkugel ist ein völlig verschiedenes Ereignis von der 
Bewegung der ersten; auch ist in der einen nichts enthalten, das die leiseste Andeutung der anderen 
lieferte“ (David Hume: Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand, übers. von Raoul Rich-
ter, hrsg. von Jens Kulenkampff, Hamburg 1993, 39). Das Programm neuzeitlicher Wissenschaft, also 
Einflussnahme auf die Ursachen, damit die Befreiung von Zielursachen und letzten Prinzipien ist das 
Programm von Bacons Novum Organon. Vgl. hierzu Klaus Heinrich: tertium datur. Eine religionsphi-
losophische Einführung in die Logik, Basel u. a. 1987. Zu diesem Komplex insgesamt: Jan Friedrich: 
Zusammenspiel mit der Natur. Wirklichkeit und Utopie einer spielerischen Technik, Weilerswist 2015, 
69–100. 
21 Erich Auerbach: Der Schriftsteller Montaigne, in: ders.: Die Narbe des Odysseus. Horizonte der 
Weltliteratur, hrsg. und eingeleitet von Matthias Bormuth, Berlin 2017, 37. Zum Begriff der Kreatürlich-
keit: Auerbach, Mimesis (Anm. 1), 237–239. 



Prosa als Wirklichkeitsverhältnis   105

in Florenz, nach deren Ende Boccaccio seinen Novellenzyklus begann, hat alle 
überlieferten Werte mit sich gerissen; die Balance von Diesseits und Jenseits ist 
auseinandergerissen und hat einer rücksichtslosen Diesseitigkeit Platz gemacht. 
Das ist der dunkle Grund, auf dem das alles andere als problemfreie Gebäude des 
Decamerone errichtet wird.22 Das Decamerone stellt den Versuch dar, dem krea-
türlich auf sich zurückgeworfenen, zwischen den Polen von Eros und Todesdro-
hung gespannten Menschen ein zivilisatorisches Ordnungsangebot zu machen, 
das auf der Fähigkeit gebildeter Menschen, zu erzählen, beruht; das Erzählen 
ist die einzige Möglichkeit, in einer Welt, die kein metaphysisches Obdach mehr 
bietet, Orientierung zu gewinnen. 

4.	 Und psychologisch tritt der Eros, um den die Literatur vom dolce stil nuovo bis 
Boccaccio kreist, als entscheidende Triebkraft eines nicht vom Ende her, sondern 
durch Anfang und Mitte bestimmten Geschehens hervor, die es erlaubt, den 
Zufall ins Geschehen zu integrieren. 

Auf diesen letzten Punkt muss ich ein wenig ausführlicher eingehen. Der Eros ist seit 
der Antike eine Schicksalsmacht. Aber er unterscheidet sich in einigen wesentlichen 
Punkten von den klassischen Providenzvorstellungen. Einmal wird er nicht von oben 
verhängt; sein Ursprung geht auf keine transzendente Machtinstanz zurück; seine 
unwiderstehliche Verfügung über Menschen und Götter, wie es bei Hesiod heißt, hat 
vielmehr den Grund, dass er aus dem Inneren des Lebendigen hervorbricht.23 Auch 
wenn er dem Menschen nicht in der Weise ‚gehört‘, dass er nach Belieben über ihn 
verfügen könnte, so gehört er doch in andere Weise zu ihm als ein fern von der Imma-
nenz seines individuellen Lebens gefällter Götterentscheid. Das Schicksal des Ödipus 
wird vor seiner Geburt beschlossen, und ob es Odysseus gestattet wird, nach Hause 
zurückzukehren, hängt weniger von ihm ab als von den Sympathien einzelner Götter 
und den Machtverhältnissen auf dem Olymp ab. Das Schicksal des Begehrens dagegen 

22 Vgl. ebd., S. 220 f. In dieser kritischen Würdigung Boccaccios fallen Begriffe wie ‚flüchtig‘, ‚aben-
teuerlich‘, ‚sentimental‘, ‚rührend‘, ‚unklar‘ und ‚unsicher‘. Das lässt sich dahin zusammenfassen, 
dass Boccaccio zum wirklichen Ernst nicht imstande sei. Die Allgegenwart eines verheißungslosen 
Todes und das durchaus ‚tragische‘ Getriebensein von der erotischen Leidenschaft, die das Erzählen 
zur überlebensnotwendigen „Erfrischung“ (rifrigerio) macht, bleiben dabei unberücksichtigt. Vgl. 
Giovanni Boccaccio: Vorrede, in: ders.: Das Dekameron, München 1965, 7.
23 Hesiod: Theogonie, hrsg., übers. und erläutert von Karl Albert, Sankt Augustin 1985, 120–122. Des-
wegen sind ihm auch die Götter unterworfen – ein Zug, der vor allem bei Euripides hervortritt. „Nicht 
nur die irdischen Männer kommt die Liebe an / Und ird’sche Frauen; nein, der Götter Seelen selbst / 
Erregt sie und sie wandert übers Meer sogar. / Auch Zeus der Allgewaltige vermag es nicht, / sie abzu-
halten, weicht und giebt ihr willig nach.“ Euripidis Perditarum Tragoediarum Fragmenta, hrsg. von 
August Nauck, 2. Aufl, Leipzig 1885, Bd. 3, fr. 431. Zitiert nach Werner Nestle: Euripides. Der Dichter 
der griechischen Aufklärung, Stuttgart 1901, 261. Zur Entdeckung des Eros als tragischer Macht vgl. 
Jaqueline de Romilly: La Modernité d’Euripide, Paris 1986, 43 f.



106   Wolfram Ette

ereilt die individuelle Existenz aus der Mitte ihres Lebens heraus – ‚von unten‘, wenn 
man das so sagen darf. 

Es tritt hinzu, dass am Anfang eines solchen Schicksals ein Zufall steht – der Zufall 
einer Begegnung, an der sich das Begehren entzündet. Seit den Anfängen des eroti-
schen Erzählens ist immer wieder versucht worden, diese Kontingenz des Anfangs zu 
verschleiern; durch die Erzählweise medias in res bei Heliodor etwa; oder durch den 
Zahlenzauber, den Dante und Petrarca bemühen, um die Begegnung mit Beatrice/
Laura vom Anschein, dass es auch hätte anders sein können, zu lösen und als quasi 
heilsgeschichtliches Ereignis zu etablieren. Wo aber der Anfang zufällig ist, könnte es 
auch das Ende sein; potenziell beschreibt der Eros eine Schicksalsmacht ohne Telos; 
eine fast richtungslose Übermacht, die das Ende nicht in sich enthält, ohne dadurch 
aufzuhören, eine Übermacht darzustellen. Daher rührt die massive Rationalisierung 
des erotischen Geschehens durchs Schema der Prüfung – im antiken Liebesroman, 
aber auch in den höfischen Versepen –, und die Erhebung der Tyche (später dann 
der Fortuna) zu einer dirigierenden Schicksalsmacht im Hellenismus, deren Prinzip 
gerade die Blockade einer analytischen Trennung von Zufall und Vorsehung ist: ihre 
Unauflöslichkeit, die im Zweifel immer zugunsten der Vorsehung ausfällt, ist hier zum 
mytho-theologischen Programm geworden. 

Aus dieser seltsam schiefen Lage wird das Erzählen erst durch Boccaccio befreit. 
Die relativ starke, wenn auch nicht ausschließliche Konzentration der Novellen des 
Decamerone auf erotische Sujets legt nicht allein eine Liebes- und Naturordnung frei, 
die der religiösen Ordnung des Mittelalters entgegengesetzt wird,24 sondern auch ein 
bislang verborgenes Fundament säkularen Erzählens. Boccaccio verfolgt die Windun-
gen und Wendungen eines im Begehren begründeten, im Prinzip nicht vorausseh-
baren, nicht durch Vorsehung gesteuerten Geschehens; auf einem letalen Nullpunkt 
der Gesellschaft vertraut er sich und die Leser*innen seines Buchs Prozessen an, von 
denen je und je nicht gesagt werden kann, wohin sie führen; die Erzählwege, die er 
in seine erotische Karte des Mittelmeerraumes einträgt, weisen prinzipiell ins Offene. 

Das diesen vier Aspekten, in denen die beginnende Neuzeit sich selbst entwarf, 
Gemeinsame ist ‚Geschichtlichkeit‘: die Öffnung des Zukunftshorizonts, sei es in der 
Form, dass er als Sphäre des von Menschen zu Gestaltenden vor Augen trat; oder so, 
dass er als Entfaltungsraum eines nicht teleologisch konzipierten Schicksals sich dar-
bot. Für beides bot sich die Prosa als Entfaltungsmedium an; ihre Freisetzung ist der 
ästhetische Ausdruck der Emanzipation vom teleologischen oder sonst vom Ende her 
bestimmten Prozessschema. 

24 Vgl. Auerbach, Mimesis (Anm. 1), 216 f. Die Einsicht, dass es vergebens ist, sich gegen die fundie-
rende Triebmacht der Natur aufzulehnen, findet sich in den Einleitungen zum ersten und vierten Tag; 
dass die Liebe, wenn man sich ihr anvertraut, eine kulturbildende Kraft darstellt, zeigt sehr schön die 
von Auerbach (ebd.) angeführte Geschichte von Cimone (in: Boccaccio, Das Dekameron [Anm. 22], 
392–403 [5,1]). 



Prosa als Wirklichkeitsverhältnis   107

Das ‚gebundene‘ Prozessschema steht wiederum in einer eigentümlichen Kon-
junktion mit dem Vers. Was kann ‚gebundene Rede‘ anderes heißen, als dass der syn-
taktisch-semantische Sprachverlauf einem äußeren Schema unterworfen wird, das 
durch Wiederholung bestimmt ist? Im Schema der Wiederholung erscheint aber der 
Anfang als das vorweggenommene Ende, bzw. als ‚Noch-nicht‘ (steresis) eines anti-
zipierten Endes, das Ende aber als der Moment, in dem der Anfang zu sich selber 
zurückkehrt und zum Ursprung wird. Jeder Vers, der durch metrische Regelmäßig-
keit gekennzeichnet ist, macht ein Versprechen für die Zukunft; jeder scheint ein Ver-
sprechen, das aus der Vergangenheit kommt, zu erfüllen; in der Wiederholung kreisen 
arché und télos umeinander wie in den Prozessen der entelecheia, die Aristoteles in der 
Physik analysiert. Der Vers macht Teleologie zur sinnlichen Erfahrung; er stellt eine 
Dauerberieselung durch eine teleologische Mikrostruktur dar, die die Hörer*innen 
in Bann schlägt, der Ursprung und Ziel unablässig ineinander konvertiert und die 
Wahrnehmung offener Prozesse maximal erschwert.25 Der Vers spricht – aber dafür in 
Form eines suggestiven Gewebes – unablässig Zukunftsgarantien aus; einer Epoche, 
die darauf angewiesen war, vermochte er Weltvertrauen, eine Form der Beherrschung 
der Zeitläufte durchs letztlich anthropogene Schema der Teleologie zu vermitteln.26 Im 
Vers ist man geborgen; er ist ein Schutzraum, der vor dem Unbekannten und tenden-
ziell Gefährlichen schützt. Prosa hingegen konnte sich durchsetzen, als diese Angst 
von den Menschen wich, oder durch andere Temporalsynthesen balanciert wurde.27 

25 „Ursprung ist das Ziel“ (Karl Kraus, Schriften, hrsg. von Christian Wagenknecht, Frankfurt am 
Main 1989, Bd. 9, 68): Das ethische Programm, dem Karl Kraus sich verpflichtet sah, gilt auch für 
die gebundene Sprache, ja findet in ihr ein fast reflexionsloses Entfaltungsmedium. Seine berühm-
ten Verse über den Reim „Er ist das Ufer, wo sie landen, / sind zwei Gedanken einverstanden“ (Karl 
Kraus, Der Reim, in: ders.: Ausgewählte Gedichte, München 1920, 41) realisieren das Schema: Ur-
sprung – die Harmonie der Gedanken – und Ziel – das Ufer des Zusammenklangs – tauschen ihre 
Rollen, verschweben eigentümlich ineinander und bilden ein ästhetisches Korrelat der teleologischen 
Denkform.
26 Zu dem von Aristoteles zuerst konzeptualisierten Wechselbezug von physis und techne vgl. Hans 
Blumenberg: „Nachahmung der Natur“. Zur Vorgeschichte der Idee des schöpferischen Menschen, 
in: ders.: Ästhetische und metaphorologische Schriften, Auswahl und Nachwort von Anselm Haver-
kamp, Frankfurt a. M. 2001, 37: „Deshalb musste Aristoteles die Genesis z. B. des Hauses so erklären, 
daß der Architekt hier etwas zustande bringt, was die Natur ebenso entstehen lassen würde, das 
heißt: er muss sich dieses künstliches Gebilde als Naturprodukt vorstellen, um dann diese hypotheti-
sche Vorstellung nachzuahmen.“ Anhand der Physikvorlesung habe ich dies rekonstruiert, vgl. Wolf-
ram Ette: Die Aufhebung der Zeit in das Schicksal. Zur „Poetik“ des Aristoteles, Berlin 2003, 17–21.
27 Martin von Koppenfels hat die These vertreten, dass das Mimesis zugrundeliegende, begrifflich 
nicht artikulierte, sondern motivisch umspielte Realismuskonzept etwas mit Trennung zu tun habe. 
Erst durch einen Verlust (das Exil, den Verlust der Mutter im Ödipuskonflikt) kann man dahin gelan-
gen, die Wirklichkeit anzuerkennen – als etwas eben auch literarisch zu bewältigendes. Vgl. Martin 
von Koppenfels: Auerbachs Ernst, in: Poetica 45 (2013), 183–203. Ist es eine verwegene Analogie, zu 
vermuten, dass der Weg, der aus dem Schutzraum des vorneuzeitlichen Ursprungsdenkens  – und 
seinem ästhetischen Korrelat des Verses – herausführte, eine systematisch vergleichbare Verluster-



108   Wolfram Ette

Motivation von hinten – fortlaufende Motivation
Nun hat es Prosa auch vor dem hier angedeuteten Epochenbruch gegeben; ein nicht 
geringer Teil von Auerbachs Analysen ist ja eben diesen Erscheinungsweisen vorneu-
zeitlicher Prosa gewidmet. Aber wenn es mit den Vermutungen, die ich hier äußere, 
seine Richtigkeit hat, dann hätte die Prosa durch den Epochenbruch ein Potenzial 
gewonnen, das sie zuvor nicht hatte. Dieses Potenzial möchte ich in Anlehnung an 
Auerbachs Zeitgenossen Clemens Lugowski die ‚Kunst der fortlaufenden Motivation‘ 
nennen. 

In seiner Dissertation über Die Formen der Individualität im Roman analysiert 
Lugowski die frühneuzeitlichen – also im 16. Jahrhundert verfassten – Prosaromane 
Jörg von Wickrams. An dieser Prosa hält er verschiedene archaische Merkmale fest: 
eine lineare Anschauung, die gleichzeitige Handlungen nicht zulässt; eine Tendenz 
zu unverbundenen Aufzählungen; die Reduzierung von Personen auf ihre Handlungs-
funktion und die Neigung zur identischen Wiederholung von Formulierungen und 
Handlungssegmenten. Das wichtigste Charakteristikum indessen, in dem sich alle 
anderen Eigentümlichkeiten dieser Prosa zusammenfassen, ist die Motivation von hin-
ten. Damit ist gemeint, dass es zu einer Motivierung im psychologischen Sinn nicht 
kommt. Das psychologische Motiv ist das innerseelische Korrelat der freigesetzten 
und unabhängig gewordenen causa efficiens. Sein Nichtvorhandensein führt dazu, 
dass das Ergebnis in gewisser Weise immer schon da ist; niemals führt ein Prozess 
in kontinuierlicher und für uns nachvollziehbarer Weise zum Ergebnis. Lugowski 
schreibt: 

Die Motivierung […] liegt nicht in irgendeiner Prämisse, sondern in nichts anderem als der groß-
artigen einfachen Selbstgenügsamkeit des ergebnishaft sich manifestierenden reinen Seins, das 
alles endlich-zeitlich Bewegte auf sich hin, in sich hinein zieht.28 

Deswegen schreitet die Handlung in diesen Texten so stotternd und ruckhaft voran; 
deswegen kann mit sich wiederholenden Versatzstücken gearbeitet werden; deswegen 
können die Personen auf ihre Funktion für das Ergebnis reduziert werden –: weil es 
als unveränderliches Sein immer schon da ist und gar nicht entwickelt oder begründet 
werden muss; weil diese Prosa noch teilhat am Ursprungsdenken der Vormoderne – 
das vom Vers eigentlich besser und suggestiver ausgedrückt werden kann.

fahrung dargestellt hat? Die geschichtsphilosophische Trauer, die in der klassischen Ästhetik den 
Begriff der Prosa umgibt, spricht dafür. 
28 Clemens Lugowski: Die Form der Individualität im Roman [1932], Frankfurt a. M. 1976, 75. Lugow-
skis Gegenbegriff zu „Motivation von hinten“ ist der der „vorbereitenden Motivation“. Ich habe das in 
‚fortschreitende‘ Motivation geändert, weil mir der Charakter eines Motivationssystems, eines Zusam-
menhangs in Bezug auf einander ändernde Motivationsimpulse besser ausgedrückt zu sein scheint. 



Prosa als Wirklichkeitsverhältnis   109

Dieses Ursprungsdenken der Vormoderne wird von Lugowski auch Boccaccio zu-
geschlagen – meines Erachtens zu Unrecht. Es sind vor allem zwei Argumente, die 
Lugowski für die These bemüht, dass der Decamerone noch ganz der Welt des „my-
thischen Analogons“ zugehörig sei, das wesentlich durch die ‚Motivation von hinten‘ 
charakterisiert ist. Erstens erscheint die Liebe in den Novellen als Schicksalsmacht, 
der gegenüber die von ihr Erfassten nichts vermögen: Die Liebe 

ist etwas, dem die Menschen verfallen, von dem sie überwältigt und beherrscht werden […]. Diese 
Liebenden sind alle mehr Ergriffene als Ergreifende; ergriffen von einem verzehrenden Wahnsinn, 
und die Liebesbewegung geschieht in ihren reinsten Ausprägungen so unbedingt, unerbittlich 
und hemmungslos abrollend, daß es ihren Ablauf durch einen Menschen hindurch – das will 
hier nur sagen: durch etwas, das nicht Liebe ist – gar nicht zu geben scheint […]. Sie [die Lie-
benden] bewegen sich nicht selbst, sondern werden bewegt, sie töten sich nicht, sondern ‚es‘ 
tötet sie […] Lieben ist keine aktive Gerichtetheit […], sondern nur in passivischen Wendungen 
zu umschreibendes Sein.29 

Das ist richtig (wenngleich mir der tragische Akzent, den Lugowski ihm verleiht, falsch 
gesetzt zu sein scheint); und doch handelt es sich eben nicht um ein providentiel-
les Schicksal, sondern um eines, das dem Zufall und der Kontingenz einen anderen 
Handlungsverlaufs Spielraum gewährt. Wie ließe sich etwa die siebte Geschichte des 
zweiten Tages noch irgend mit dem Schema des providentiellen Schicksals überein-
bringen? Eine Frau gerät auf dem Weg zu ihrem zukünftigen Ehemann „durch eine 
Reihe von Ereignissen in einem Zeitraum von vier Jahren und an verschiedenen Orten 
neun Männern in die Hände“.30 Dieser Weg durch ca. 10 000 Geschlechtsakte, die sie 
mit immer größerer Lust vollzieht, führt sie am Ende zwar ihrem Anvertrauten zu, 
aber in Form einer pragmatischen, bürgerlichen Lösung, die ihr Sicherheit gewährt. 
Der Ehemann erfährt nichts von alledem; er hält seine Frau für unberührt; ihr Weg 
zu ihm scheint ihm der einer mit allen Mitteln verteidigten Jungfräulichkeit, die das 
telos, ihn wiederzufinden, nie aus den Augen verloren hatte. Für ihn ist es ein Plot, 
der dem antiken Liebesroman entnommen sein könnte, für sie eine Kette von Begeb-
nissen, deren jedes mit erotischer Präsenz und der Verheißung, dank ihrer das Ziel 
endgültig aus den Augen zu verlieren, verbunden ist. Zufälle reichen nicht aus, erst 
wenn man sich mit ihnen durch das Begehren identifiziert und die Zukunft durch 
erfüllte Gegenwart zum Verschwinden bringt, entstehen neue narrative Verläufe, die 
vom teleologischen Schema allenfalls notdürftig abgedeckt werden können. 

Zweitens, so Lugowski, seien sowohl die Verabredungen der Erzähler*innen hin-
sichtlich der Novellensujets eines einzelnen Tages als auch die jeder Novelle voran-
gestellten Inhaltsangaben „spannungsvernichtend“31  – wenn anders ‚Spannung‘ 

29 Ebd., 33 f.
30 Boccaccio, Das Dekameron (Anm. 22), 139.
31 Lugowski (Anm. 28), 40.



110   Wolfram Ette

bedeute, dass das ‚mythische Analogon‘ sich auflöse und von individuellen Figuren er-
zählt werde, die sich in nicht eindeutig voraussagbaren Abläufen bewegen. Die Dinge 
scheinen sich aber komplizierter zu verhalten. Durch den Umstand, dass die Sujetvor-
gaben am ersten und neunten Tag (plus in der jeden Tag abschließenden Erzählung 
des Dioneo) unbestimmt bleiben, wird ein Potenzial angezeigt, das für alle gilt; es ist 
die fortschrittlichere Form, der gegenüber die fixierende Festlegung als Konvention 
erscheint. Und was die Inhaltsangaben betrifft, so ist zum einen ihr Textstatus unklar: 
Werden sie von den Erzähler*innen ausgesprochen und gehört oder sind es heraus-
geberische Hinzufügungen? Zum anderen ist ihr Verhältnis zu den ihnen folgenden 
Erzählungen nicht so eindeutig, wie es bei Lugowski erscheint. Sie können lakonisch 
bis zur Unverständlichkeit sein,32 umgekehrt so ausführlich, dass man ebenfalls kein 
klares Bild des Erzählten bekommt,33 oder sie geben über den Ausgang der Geschichte 
gar keine Auskunft.34 Es sind in vielen Fällen weniger Inhaltsangaben als Teaser, die 
so wenig vorwegnehmen, dass sie eher spannungssteigernd als -vernichtend wirken. 
Sie entwerfen einen Erwartungsraum, in dem die Spannung sich entfalten kann.

Es ist nicht leicht zu sagen, warum Lugowskis Fähigkeit zur Textbeobachtung sich 
an Wickram so glänzend bewährt und an Boccaccio so auffallend scheitert. Ich ver-
mute, dass der Dämon der Chronologie zu diesem Missverständnis geführt hat. Boc-
caccios Werk geht dem Jörg von Wickrams um 200 Jahre voraus. Also muss es irgend-
wie auch archaischer sein. Das verkennt die Ungleichzeitigkeit der Entwicklungen 
in Italien und Deutschland, sowie, dass die Genese der literarischen Neuzeit sich 
nirgendwo linear und störungsfrei vollzogen hat. In Italien erfolgte schon Ende des 
14. Jahrhunderts ein rollback35 und was Deutschland betrifft, so wird die Vorgeschichte 
des höfischen Romans (inklusive ihrer prosaischen Fortwucherungen) von Lugowski 
ausgeblendet. 

Es wäre nun eine eigene Aufgabe, zu zeigen, wie die ‚Motivation von hinten‘ so 
etwas wie einen Brennpunkt darstellt, auf den hin sich viele der vormodernen Texte, 
die Auerbach in Mimesis analysiert, bündeln lassen. Ich nenne aber zumindest ei-
nige Stichworte, die erkennen lassen, wie weit Lugowkis Konzept einer ‚Motivation 
von hinten‘ als Textparadigma der Vormoderne reichen könnte: die Parzellierung des 
Geschehens in starke Gesten, die Auerbach am Rolandslied analysiert (gerade weil 
der figuraltheologische Ansatz in den Chansons de geste relativ schwach ausgeprägt 
ist); die chronikalische Lakonik des Bischofs Gregor aus der Merowingerzeit, der von 
den Ereignissen in seiner Gemeinde erzählt, ohne sie im geringsten zu verbinden; 
die Monotonie der Heiligenlegenden und Heiligenviten, die gleichfalls die berichteten 
Vorgänge faktografisch und verbindlungslos aneinanderreihen; aber auch, über das 

32 Boccaccio, Das Dekameron (Anm. 22) 1,6; 1,7; 1,10; 3,5.
33 Ebd., 2,6; 5,10.
34 Ebd., 9,9.
35 Vgl. Auerbach, Frührenaissancenovelle (Anm. 14), 24–30.



Prosa als Wirklichkeitsverhältnis   111

von Auerbach ausgewählte Corpus hinaus, die entwicklungslosen Handlungs- und 
Stilschemata der Märchen, in denen je schon alles feststeht. Mit Lugowski (und gegen 
Auerbach) wäre zu sagen: All dies ist kein Mangel, keine Defizienz einer noch unaus-
gereiften Fähigkeit der Literatur zur Darstellung von Wirklichkeit, sondern Ausdruck 
eines eigenen, eben vorneuzeitlichen Wirklichkeitsbegriffs. 

Wenn Auerbach den Unterschied zwischen Vers und Prosa verschleift, dann ver-
schleift er damit den Unterschied zwischen zwei verschiedenen Wirklichkeitsbegriffen 
und den ihnen entsprechenden Formen des literarischen Realismus. Auf der einen 
Seite haben wir den letztlich religiös fundierten Realismus der älteren Literatur, der 
sich teleologisch, figural oder durch ‚Motivation vom Ende‘ her zur Geltung bringt 
und der sich intentional vor allem im Vers erfüllt; auf der anderen Seite findet sich 
der eigentlich säkulare Realismus, der sich schrittweise ab etwa 1300 entfaltet und 
strikt an die Prosa gebunden ist. Der ältere Realismus kann höchst ausdrucksstark 
im einzelnen, gestischen Detail sein, aber er gelangt nicht zu einer motivischen Ver-
flechtung. Es ist nicht nötig, einen Zusammenhang herzustellen, weil alles so ist, wie 
es sein soll, und weil alles vom Ende her entschieden ist oder sich in der theologischen 
‚Figur‘ auflöst. Verse vermögen über das Diskontinuierliche dieser Darstellungsweise 
hinweggeleiten; ihr ‚voller Ton‘, die Suggestion durchlaufender Präsenz und die dichte 
Textur klanglich hergestellter Intentionalitätsbeziehungen füllen wie von selbst die 
Lücken der Texte. 

Die säkulare Prosa dagegen hat das von sich aus zu leisten. Daher rührt die sprung-
hafte Entwicklung syntaktischer Souveränität in den Volkssprachen während der Re-
naissance. Der Rückgriff auf die Tradition der antiken Rhetorik stellt dabei nur das Mit-
tel zum modernen Zweck dar: Verfügungsmacht über den säkularen Raum zu erlangen, 
in dem sich eine Fülle von Motiven, Perspektiven und Zuständen in hochindividuierter 
Form überkreuzen, einander widersprechen und miteinander interferieren. Lugowski 
spricht in diesem Zusammenhang sehr schön vom „Zickzack“ des Weltlaufs36. Dem 
misst sich die neue Prosa an. Der Satz und die Sätze werden zum Schauplatz einer 
solchen Szenerie, in der Verschiedenstes durcheinanderwirkt und auf ein unbekanntes 
oder nur in Umrissen erkennbares Ziel zusteuert. Aus den Momentaufnahmen der äl-
teren Prosa, die vom Ergebnis nur durch den zeitlichen Abstand getrennt sind, werden 
fluktuierende, rekursiv organisierte, multiperspektivische und flexibel prozessierende 
Systeme, die im Verlauf ihre eigene Zukunft entwerfen und ihre eigene Vergangenheit 
modifizieren. Geschwindigkeit, Zeiten, Zustände und Ziele werden in der neuen Prosa 
in einer Komplexität miteinander verschaltet, zu der der Vers nicht in der Lage ist – 
und nicht in der Lage zu sein brauchte, weil die Vorstellung von Wirklichkeit es nicht 
erforderlich machte.

36 Lugowski (Anm. 28), 73.




