
Wiebke von Bernstorff und Susanne Blumesberger

Kinder- und Jugendliteratur des Exils unter
Gendergesichtspunkten

Ein Überblick über Deutschland und Österreich

Zusammenfassung: Die Kinder- und Jugendliteratur des Exils entsteht vor dem Hin-
tergrund des Nationalsozialismus in der Zeit zwischen 1930 und 1950 unter jeweils
unterschiedlichen Bedingungen in den jeweiligen Exilländern der deutschsprachigen
Emigration dieser Zeit. Unter gendertheoretischer Perspektive werden drei Diskurs-
stränge durch das breit gefächerte Textkorpus verfolgt. Die Frage nach demokrati-
schen Organisationsformen wird im Kontext von Banden-, Detektiv- und Inselroma-
nen aufgegriffen. In diesem Kontext werden in den Texten Fragen nach der
Gleichberechtigung der Geschlechter diskutiert. Die Auseinandersetzung mit den Ju-
gendidealen des Nationalsozialismus zeigt sich besonders deutlich im Diskursstrang
des Antimilitaristischen. Hier sind die Figurengestaltungen für die Diskussion von
Männlichkeit und Weiblichkeit ausschlaggebend. Als dritte Diskurslinie entfaltet sich
ein Bild von Kindheit, das Spiel, Kreativität und Eigenwertigkeit dieser Phase betont.
Damit verknüpft ist häufig ein spielerischer literarischer Umgang mit Geschlechter-
normen in der Konstruktion der Texte.

1 Einleitung

Spricht man von Exilliteratur oder der Literatur des deutschsprachigen Exils war bis in
die 1990er Jahre hinein zumeist Literatur von deutschsprachigen Autor*innen gemeint,
die aus unterschiedlichen Gründen zwischen 1933 und 1945 aus Deutschland und
Österreich, später dann auch aus den europäischen Exilzentren Prag, Paris, Dänemark
und den Niederlanden fliehen mussten. Das Handbuch der deutschsprachigen Exilli-
teratur – Von Heinrich Heine bis Herta Müller von 2013 setzt dagegen bewusst auf eine
Ausweitung und Generalisierung des Exilbegriffs und steht damit exemplarisch für
Forschungsansätze, die Exil in allgemeinmenschlicher, zunächst nicht historisch
kontextualisierter Perspektive verstehen. Im Folgenden liegt der Fokus aber, der dia-
chronen Perspektive des vorliegenden Handbuchs folgend, auf der Kinder- und Ju-
gendliteratur deutschsprachiger Autor*innen etwa aus der Zeit von 1930 bis 1950, die
im Exil verfasst oder veröffentlicht wurde. Auchmit dieser Einschränkung ist die Frage,
welche Autor*innen und welche Texte zur Kinder- und Jugendliteratur des Exils ge-
hören, in der Forschung nicht abschließend geklärt. Das liegt unter anderem daran,
dass dieses literarische Feld von einer großen Diversität gekennzeichnet ist und weder
die zeitlichen und räumlichen Koordinaten noch die Zuordnung der Autor*innen zum
Exil eindeutig festzumachen sind (vgl. zum ‚Nachexil‘Mikota 2020). In jedem Exilland

OpenAccess. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110726404-013



entwickelten sich eigene Strukturen und damit unterschiedliche Rahmenbedingungen
(Benner 2015, 82).Wann beginnt oder endet das Exil für eine Autorin oder einen Autor?
Gehören Texte, deren Autor*innen im Exil leben, die aber in Deutschland oder Öster-
reich veröffentlicht wurden, dazu? Was ist mit Texten, die aufgrund der Exilsituation
nie, erst sehr viel später oder nicht auf Deutsch geschrieben oder veröffentlicht wur-
den? Welchen Status billigt man Übersetzungen, zum Beispiel von Märchen, in die
Sprache des Ziellandes zu? Das sind nur einige Fragen, die zum Teil kontrovers dis-
kutiert werden. Für die folgenden Ausführungen schließen wir uns der breit gefassten
Definition von Petra Josting an, die in Kinder- und Jugendliteratur 1933– 1945. Ein
Handbuch alle oben genannten Textarten zur „Kinder- und Jugendliteratur deutsch-
sprachiger ExilautorInnen“ zählt (Josting 2005b, Sp. 837). Obwohl schon sehr früh auf
die Bedeutung der Kinder- und Jugendliteratur des Exils durch AlexWeddingmit ihrem
Beitrag „Kinderliteratur“ in der ExilzeitschriftDasWort (1937), durch Franz C.Weiskopf
(1947) und später zum Beispiel durch Guy Stern (1991) – alle selbst Exilant*innen –
hingewiesen worden ist, bleibt die intensive Beschäftigung mit dieser bis heute in der
(Exil‐)Forschung ein Desiderat (Bernstorff 2012, 320; Blumesberger 2020, 48).

Insgesamt ist festzuhalten, dass im Exil eine Vielfalt an literarischen Formen und
Themen in der Kinder- und Jugendliteratur entstand. Daher hat es eine ganze Reihe
von Versuchen gegeben, dieses vielgestaltige literarische Feld thematisch oder poli-
tisch-ideologisch einzugrenzen. Dirk Krüger zum Beispiel bezeichnet die Kinder- und
Jugendbücher des Exils als „Protest und Alternative gegen die auf Rassenhass, Un-
menschlichkeit, Völkerfeindschaft und Kriegsbereitschaft zielende Kinder- und Ju-
gendliteratur im nationalsozialistischen Deutschland“ (Krüger 2007, 14; vgl. a. Ka-
minski 1990, 298) und greift damit die von Stern bereits 1993 formulierte These von der
Widerständigkeit der Kinder- und Jugendliteratur des Exils auf:

Was den gemeinsamen Nenner und Wert dieser trotz allem entstandenen Exilliteratur im politi-
schen Kontext ausmacht, ist ihr eindeutiges oppositionelles Engagement.Wurden die repressiven
Nazijugendorganisationen innerhalb des Dritten Reichs verherrlicht, so versuchte ein Exil-Ju-
gendbuch den Nimbus zu zerstören. […] Verherrlichte die Naziliteratur Nationalsozialismus,
Konformismus und Krieg, so stellten die Exilanten dem humanistische, kosmopolitische und
menschenrechtliche Gedanken entgegen. (Stern 1993, 299)

Diese These ist nicht unwidersprochen geblieben. Josting weist darauf hin, dass nicht
sämtliche Texte, die im Exil erschienen, widerständigen Charakter hatten, viele
durften nur deshalb nicht im nationalsozialistischen Österreich oder Deutschland
erscheinen, weil die Urheber*innen jüdischer Abstammung waren (Josting 2008
Sp. 299).¹ Josting wie auch Fernengel (2008) weisen als verbindendes Element auf das
moderne Kinderbild in der Kinderliteratur des Exils hin. In vielen Texten werden

 Julia Benner verwendet in ihrer Studie für Werke, die sich gegen den Nationalsozialismus richteten,
den Begriff „kontrafaschistisch“, weil „antifaschistisch“ oft für antikapitalistische und proletarisch-
revolutionäre Texte verwendet wird, die keinen direkten Bezug zum Nationalsozialismus haben
(Benner 2015, 22).

236 Wiebke von Bernstorff und Susanne Blumesberger



progressive pädagogische Strömungen der 1920er Jahre auch sozialistischer Färbung
aufgenommen und literarisch verarbeitet. Für Österreich wäre zum Beispiel der pa-
zifistische Roman von Adrienne Thomas Die Katrin wird Soldat. Ein Roman aus Elsaß-
Lothringen (1930) und die Die Perlmutterfarbe (1948) von Anna Maria Jokl zu nennen.

Aus Deutschland ging die Pädagogikprofessorin Anna Siemsen ins Exil: Ihre
Konzepte zum Beispiel für eine Berufsgrundausbildung auch für Mädchen (Siemsen
1930) und die Ideen der Kinderfreunde können als gedanklicher Hintergrund für die
Bilder von (Reform‐)Schulen und die Repräsentation von Kindergruppen in der Kin-
derliteratur des Exils angenommen werden. Kurt Löwenstein, Mitbegründer der SPD-
nahen Bewegung Kinderfreunde, trat in Das Kind als Träger der werdenden Gesellschaft
(1924) für eine Erziehung „vom Kinde aus“ (1976, 100) ein. Die Kinderfreunde hatten im
Sommer 1927 ein Zeltlager mit 2.300 Kindern organisiert. In dieser „Kinderrepublik
Seekamp“ gab es keine Geschlechtertrennung in den Zelten, die Kinder waren für alle
Belange selbst verantwortlich und organisierten sich demokratisch. Die Kinderfreunde
warben für einen Abbau von Hierarchien zwischen Erwachsenen und Kindern und
vertraten ein demokratisches Erziehungsideal. Diese neuen Organisationsformen und
die radikale pädagogische Kehrtwende, die darin lag, Erziehung durch ein Denken
„vom Kinde aus“ zu ersetzen, prägte die Kinderliteratur der folgenden Jahre.

Auf den Prüfstand kamen diese und ähnliche (sozial‐)demokratische Konzepte ab
1931 in der Zweiten Spanischen Republik, die eine umfassende Alphabetisierung und
Bildung der Bevölkerung zur Hauptaufgabe ihrer Regierungsarbeit machte. Auf diese
pädagogische Revolution und ihre Wirkung wird in Reportagen und Berichten aus
Spanien vor und während des Bürgerkriegs ausführlich eingegangen. In der Ein-
richtung von (koedukativen) Internatsschulen für verwaiste und geflüchtete Kinder, in
der Erwachsenenbildung und den Alphabetisierungskampagnen sah man den Mo-
dellfall sozialistischer, demokratischer Erziehung in die Tat umgesetzt. Anna Siemsen
zum Beispiel schreibt aus dem spanischen Bürgerkrieg über die Kinderheime:

Ungezählte Tausende von Kindern lernen zum erstenmal die Schönheit und den Reichtum der
Erde, zum erstenmal ein gesundes und sicheres Leben kennen, erfahren zum erstenmal, was
Technik und Kunst zu leisten vermögen, um das Menschenleben zu erleichtern und zu verschö-
nern und erleben eine freie Gemeinschaft. […] Die Erfahrung dessen,was ein menschenwürdiges
Leben ist,wird in ihnen bleiben und sie treiben, es zu erobern… für sich und andere. Es ist gewiß
noch niemals ein solch gewaltiges soziales Experiment gemacht worden. (Siemsen 1939, 78–79)

Typisch für eine sozialistisch-humanistische Pädagogik ist die Ambivalenz, mit der
Siemsen auf die Soldatinnen der Revolutionsarmee schaut. Bei aller Fortschrittlichkeit
ihrer pädagogischen Konzepte und der Forderung nach umfassender Berufsbildung
für Mädchen kritisiert sie doch das ideologisierte Bild der kämpfenden Frauen im
Bürgerkrieg:

Zu Beginn des Krieges sah man überall die Bilder der Milizionärinnen. Eine lebende Milizionärin
ist mir in Spanien nicht begegnet. […] Wo sind die Milizionärinnen geblieben? „Sie sind aufge-
rieben“, sagte man an der Front, „aufgerieben schon in den ersten Monaten.“ Man hat sie aber

Kinder- und Jugendliteratur des Exils unter Gendergesichtspunkten 237



auch von der Front zurückgezogen, weil die Sache sich eben doch als ein mehr oder weniger
ernstes Spiel erwies. […] Gewiß haben es viele unter ihnen ernst genug gemeint und das mit ihrem
Tod bewiesen. […] Heute sind die Frauen überall in der Retraguardia, in der Heimatfront, und ihre
Arbeit hier, unentbehrliche Arbeit, kann gar nicht hoch genug veranschlagt werden. (Siemsen
1939, 48–49)

Die propagandistische Vereinnahmung der Frauen als Kämpfer*innen wird von
Siemsen mit der Realität des Krieges konfrontiert. In ihrer Kritik drückt sich ein bür-
gerlich-humanistischer und traditioneller Vorbehalt gegen die radikale Modernisie-
rung des Frauenbildes als Kämpferin und Kameradin sowohl im kommunistischen als
auch im nationalsozialistischen Kontext aus. Die Modernisierung der Vorstellungen
vonWeiblichkeit durch die revolutionären Bewegungen seit der russischen Revolution
von 1917 und in den folgenden Jahren hat zwar einerseits in der Pädagogik zu wich-
tigen Reformen geführt, diente aber im Kontext der totalitären Systeme und des
Weltkriegs vor allem der Rekrutierung massenhafter billiger Arbeitskraft von Frauen.
Im Gegenzug kam es im Kontext des Exils häufig zu einer Mythologisierung der Frau
als im Hintergrund versorgende und für das Weiterleben stehende Kraft. Beispielhaft
für diese Tendenz steht Anna Seghers’ Essay „Frauen und Kinder in der Emigration“
(1938). Diese Art der Mythologisierung entsprang in der Situation des Exils häufig dem
Bedürfnis nach positiven Gegenbildern zur Kriegsrealität,² ist aber lange Zeit von der
Exilforschung unreflektiert übernommen worden (vgl. Lühe 1996). Die Annahme
lautete, die exilierten Frauen hätten sich als anpassungsfähiger und widerstandsfä-
higer erwiesen als die Männer und hätten diese zum Beispiel durch Putzjobs und
andere ‚niedere‘Arbeiten durchgebracht. Die unreflektierte Übernahme solcher Bilder
in der Forschung versperrt den Blick auf die tatsächlichen Lebensbedingungen von
Frauen und Männern im Exil, so zum Beispiel die der Frauen, die alleine ins Exil
gingen, und verdeckt die Machtkonstellationen, deren Ergebnis sie sind.

Die beschriebene Ambivalenz in Bezug auf das Bild der modernen Frau als
(kämpfende) Kameradin des Mannes schlägt sich auch in der Kinderliteratur des Exils
nieder. Die Themen Koedukation und Gleichberechtigung werden in diesen Texten
häufig mit der Frage nach der jeweiligen Rolle der Kinder im Kontext einer Gemein-
schaft verknüpft und dabei manchmal genderspezifisch oder auch genderunspezi-
fisch ausbuchstabiert.

Zusammenfassend lässt sich konstatieren, dass bei aller Vielgestaltigkeit der
Kinder- und Jugendliteratur des Exils, der politischen Positionen ihrer Autor*innen
und ihren von Exilort zur Exilort unterschiedlichen Schreib- und Lebensbedingungen
die Situation im nationalsozialistischen Deutschland und Österreich sowie die Prä-
missen nationalsozialistischer Erziehung und literarischer Produktion den Hinter-
grund für die Produktion der Kinderliteratur des Exils bildeten. Hopster et al. haben
für die in Deutschland und Österreich produzierte Kinderliteratur zwischen 1933 und

 Zu Anna Seghers vgl. Bernstorff 2006.

238 Wiebke von Bernstorff und Susanne Blumesberger



1945 zeigen können, dass die Übergänge zwischen nationalsozialistischer und nicht-
nationalsozialistischer Kinder- und Jugendliteratur fließend sind:

Das Projekt hat gezeigt, daß eine Abgrenzung von nationalsozialistischer und nicht nationalso-
zialistischer KJL bei einem Großteil der insgesamt erschienenen Titel nicht oder nur bedingt
möglich ist. (Hopster et al. 2001, 4)

Im Umkehrverfahren gilt das auch für die Kinderliteratur des Exils, in der die Unter-
scheidung zwischen anti-nationalsozialistischer und unpolitischer Literatur nicht ein-
deutig zu treffen ist. Die jeweiligen örtlichen und biographischen Kontexte, in denen die
Kinderliteratur des Exils entstanden ist, sind so divers, dass eine politische oder anders
geartete Eingrenzung dem Korpus nicht gerecht werden würde. Nimmt man aber den
zeitgenössischen Hintergrund des Nationalsozialismus, des Spanischen Bürgerkriegs
und des Zweiten Weltkriegs ernst, können unter gendertheoretischer Perspektive drei
wichtige Diskursstränge genannt werden, die sich als mögliche Wege durch das breite
und diverse Textkorpus der Kinder- und Jugendliteratur des Exils anbieten.

2 Zentrale Diskursstränge der Exilliteratur (Wiebke
von Bernstorff)

2.1 Das Demokratische

Die literarische Repräsentation von demokratischen Ideen findet anhand von ver-
schiedenen Motiven statt. Neben dem bereits genannten Bandenmotiv (Balázs, Jokl,
Lazar, Tetzner, Rewald, Steffin, Gmeyner), häufig im Genre der Detektivgeschichte
(Zimmering, Mann), sind auch die Inselgeschichten, in denen sich eine Kindergruppe
selbstständig organisieren muss, um zu überleben, prominent vertreten (Lobe, Tetzner,
Wedding, Faber du Faur, Seidlin/Plant). Die Kindergruppen sind zumeist divers zu-
sammengesetzt, was Klassenzugehörigkeit, Alter, Nationalität und Geschlecht angeht,
und müssenWege (er‐)finden, diese Diversität friedlich miteinander zu verhandeln und
auszutarieren. Im Hintergrund steht zumeist eine ideale Vorstellung von Demokratie,
teilweise mit sozialistischem Akzent. Den kulturhistorischen und pädagogischen Hin-
tergrund dazu bilden sowohl Ansätze der Reformpädagogik und der Jugendbewegung
als auch Ideen der sozialistischen Pädagogik (Anna Siemsen), der Kinderfreunde (Kurt
Löwenstein, Anton Afritsch, Adelheid Popp, Anton Tesarek, MaxWinter) und des Roten
Wien (Otto Glöckel, Otto Felix Kanitz) (vgl. Göttlicher 2020), in denen die Ideen zu einer
demokratischen Erziehung mit Koedukation und ersten Vorstellungen von einer mög-
lichen Gleichberechtigung der Geschlechter verbunden wurden.

Kinder- und Jugendliteratur des Exils unter Gendergesichtspunkten 239



2.2 Das Antimilitaristische

Bedeutsam im Kontext von Fragen nach Genderkonstrukten ist außerdem eine häufig
zu findende antimilitaristische Haltung, die im Gegensatz zur „Militarisierung der
Jugendliteratur“ (Hall 2017, 99) in Deutschland und Österreich ab 1933 steht und daher
auch als kontrafaschistisch (vgl. Benner 2015) bezeichnet werden kann. Der Gegen-
entwurf der Kinderliteratur des Exils findet sich besonders in den Bildern von (ju-
gendlicher) Männlichkeit und in der Ablehnung der Kriegsverherrlichung. Aber auch
die Mütterideologie und das Frauenbild,wie bei Siemsen schon zu sehen war, spielen
in diesem Kontext eine Rolle. Das diskursive Element des Antimilitaristischen findet
literarisch besonders auf der Ebene der Figurengestaltung seinen Ausdruck. Die
Protagonist*innen der Texte sind keine unpersönlichen Held*innen, wie sie in der
Kinder- und Jugendliteratur des Nationalsozialismus zu finden sind (vgl. Josting
2005a), sondern Menschenmit Fehlern und Schwächen. In der sozialistisch geprägten
Kinder- und Jugendliteratur des Exils wird zum Teil die Idee vom Kampf gegen den
Faschismus aus der Weimarer Republik, der Zwischenkriegszeit in Österreich und
später dem Spanischen Bürgerkrieg weiter tradiert, sodass sich hier am ehesten noch
Metaphern und Erzählkonstruktionen finden, die militaristisches Denken repräsen-
tieren, wie zum Beispiel in Balázs’ Heinrich beginnt den Kampf. Das ‚Opfer‘ des ‚Hel-
den‘ geht aber auch hier zumeist nicht über das Zurückstecken von eigenen Bedürf-
nissen und das Aushalten von (kurzzeitigen) körperlichen Entbehrungen hinaus
(Wedding 1936).

2.3 Die Bedeutung des (literarischen) Spiels auch mit
Geschlechternormen

Versteht man die Herstellung von (Geschlechts‐)Identität mit Butler als performativen
Akt, ist Sprache als Medium der performativen Herstellung von Geschlecht sowie die
Reflexion über genau diesen Umstand zentral für die Frage danach,wie Gender in und
durch literarische Texte hergestellt wird. In der Kinder- und Jugendliteratur des Exils
wird teilweise an die literarische Moderne der 1920er Jahre angeknüpft, wodurch re-
flexive Momente der Sprachverwendung in die Texte inkorporiert werden. Sehr häufig
sind Rahmenerzählungen als direkte Leser*innen-Ansprachen, die Antwort auf die
Frage geben,warum eine Geschichte erzählt wird. Aber auch in den Geschichten selbst
wird das Erzählen zum Thema gemacht. Dabei treten häufig Erwachsene als Erzäh-
ler*innen auf. Die Reflexion von Rahmen- und Binnenhandlung wird gespiegelt in
einem Erzählen, das zwei Ebenen unterscheidet und zugleich reflektiert miteinander
verbindet: die der Erwachsenen und die der Kinder. Im Rahmen einer häufig als ‚Pä-
dagogik der Humanität‘ bezeichneten Vorstellung dürfen Kinder Kinder sein. Auch das
literarische Motiv vom ‚ewigen Kind‘ findet sich in den Texten (vgl. Ewers 1985; vgl. zu
diesem Aspekt bei Gmeyner: Werner 2006). Erwachsene treten als Helfer*innen und
Erzähler*innen auf, ihre Vorbildfunktion ist häufig gekoppelt mit untypischem Ge-

240 Wiebke von Bernstorff und Susanne Blumesberger



schlechterrollenverhalten.Viele Mutterfiguren arbeiten zum Beispiel, und Vaterfiguren
werden als fürsorglich charakterisiert. Maßgeblich ist die Darstellung von Kindern als
Kinder mit ihren spezifischen und individuellen Bedürfnissen und nicht als Verkör-
perung einer entindividualisierten jugendlichen Heldenhaftigkeit, wie sie sich in der
Literatur des Nationalsozialismus findet (vgl. Josting 2005a). In diesem Feld geht die
Spannbreite von Repräsentationen von Kindheit als ‚heiler Welt‘ bis hin zu realisti-
schen Darstellungen des Kindes in seiner sozialen Umwelt, die zu Infragestellungen
von (Geschlechter‐)Rollen führen können, wie beispielsweise bei Mira Lobe.

Die Anknüpfung an die modernen Erzählformen sowie die in der Situation des
Exils erforderlichen Akkulturationsleistungen der Schriftsteller*innen führten zur
Entwicklung oder Modernisierung von Genres wie zum Beispiel dem der ‚Faction‘ (vgl.
Stern und Sumann 1995). Musiker- und Künstlerbiographien oder Sachbücher für
Kinder, beispielsweise von Marie Neurath, die für den kinderliterarischen Markt des
Exillandes verfasst wurden, sind durch moderne erzählerische Verfahren und Expe-
rimente geprägt und bilden einen großen Anteil an der kinderliterarischen Produktion
im Exil. Tradierte Genres wie die Abenteuergeschichte (Tetzner, Wedding) und die
Robinsonade (Lobe, Tetzner) werden in der Kinderliteratur des Exils weiterentwickelt.
Mit den TheaterstückenWenn er einen Engel hätte und die Geisteranna geht Margarete
Steffin in der Dramatik für Kinder neue, anspruchsvolle Wege.

2.4 Erika Manns School for Barbarians (1938) / Zehn Millionen
Kinder. Die Erziehung der Jugend im Dritten Reich (1938)

An Erika Manns School for Barbarians (1938, dt. Zehn Millionen Kinder. Die Erziehung
der Jugend im Dritten Reich) können die oben genannten die Kinder- und Jugendlite-
ratur des Exils prägenden Diskurslinien in Bezug auf Genderfragen exemplifiziert
werden. Mann, die neben Lisa Tetzner zwischen 1933 und 1945 am häufigsten über-
setzte Autorin von Kinder- und Jugendliteratur des Exils (Josting 2005b, Sp. 866), war
1937 bei dem Versuch, die europäische Erfolgsgeschichte ihres politischen Kabaretts
Die Pfeffermühle in den USA fortzusetzen, gescheitert. Ihre politische Aufklärungs-
arbeit setzte sie in der Folge durch eine intensive Vortragstätigkeit, die sie quer durch
die Vereinigten Staaten führte, fort. In Kirchen,Women’s Clubs,Volkshochschulen,vor
Flüchtlingskomitees und (jüdischen) Wohlfahrtsorganisationen hielt sie Vorträge zu
tagesaktuellen politischen Themen. Ihre Lectures zum Beispiel über Erziehung, die
Situation der Frauen im Nationalsozialismus oder die vom ‚Hitler-Regime‘ ausge-
hende Kriegsgefahr hatten großen Erfolg und dienten der Mobilisierung gegen den
deutschen Faschismus. Mann, die bis 1933 bereits zwei Kinderbücher veröffentlicht
hatte, ließ die Erfahrungen ihrer Vortragstätigkeit in School for Barbarians einfließen.
Der Bestseller auf dem amerikanischen Markt erschien im gleichen Jahr unter dem
Titel Zehn Millionen Kinder. Die Erziehung der Jugend im Dritten Reich im Amsterdamer
Exilverlag Querido auf Deutsch. Erika Mann verarbeitete mannigfaltiges dokumen-
tarisches Material und bettete dieses in selbst erlebte Geschichten ein.Wie auch Maria

Kinder- und Jugendliteratur des Exils unter Gendergesichtspunkten 241



Leitner in ihren Reportagen und Essays aus und über Deutschland (vgl. Leitner 2014)
recherchierte, benutzte Mann unter anderem Schulerlasse, Lehrerbegleithefte, Fibeln,
nationalsozialistische Kinderbücher,Texte aus dem Stürmer und präsentierte Auszüge
aus Mein Kampf. Faction, eine Mischung aus Faktizität und Fiktionalität, ist als
Genrebezeichnung für diesen und ähnliche (Exil‐)Texte vorgeschlagen worden (Stern
und Sumann 1995). Die Dokumente zeigen unmissverständlich, worauf die national-
sozialistische Vereinnahmung von Kindheit und Schule zielte. So heißt es gleich zu
Beginn:

Keine Menschengruppe aber im besonderen wurde so sehr, so entscheidend erfaßt von den
Wandlungen,welche die Nazi-Diktatur im Leben ihrer Untertanen vornahm,wie die Kinder. Denn
während der erwachsene Deutsche zwar erstens Nationalsozialist zu sein hat, zweitens aber doch
vorläufig noch Ladenbesitzer oder Fabrikant sein mag, ohne daß sein Laden oder seine Fabrik
verstaatlicht worden wären, ist das deutsche Kind schon heute ein Nazi-Kind und nichts weiter.
(Mann 2007, 21)

Die Entscheidung der Autorin für die ausführliche Darstellung der Erziehung der Jugend
im Dritten Reich erwächst aus dem Bewusstsein für die totalitäre Struktur des Systems,
die sich besonders an den Kindern zeigt. Um ihren (amerikanischen) Adressat*innen
ein Bild davon zu vermitteln, wie die Kinder in das totalitäre System hineinerzogen
werden, betrachtet sie alle Erziehungsinstitutionen des Lebens imNationalsozialismus
und nimmt Familie, Schule und „Staatsjugend“ (Mann 2007, 134) in den Blick. Das
dokumentarische Material, das ihr die „reinste Übelkeit“ (Lühe 2007, 202) bereitet,wird
eingebettet in fiktionalisierte Erzählungen von Kindern, Müttern und Vätern in ihrem
nationalsozialistischen Alltag, in dem keine Zeit mehr ist für ein gemeinsames
Abendbrot oder gemeinsame Stunden des Erzählens und des Spiels. Sie schildert auch,
wie der Vater eines kränkelnden Jungen vor dem „Pimpfenführer“ (Lühe 2007, 206)
kapituliert, weil er einsehen muss, dass sein Bemühen, seinen Sohn vor den auszeh-
renden Wehrübungen zu schützen, dem Jungen nur schaden wird. Die Gedanken des
jüdischen Mädchens, das sich für seine jüdischen Eltern schämt und trotz ihrer Liebe
zu ihnen gerne ohne diesen ‚Ballast‘ mit den anderen Kindern spielen würde, werden
imaginiert. Dokumentarisches Material und fiktionalisierte Erzählung werden ver-
bunden,wenn beispielsweise von der Lektüre einer Figur berichtet wird. Hier ist es eine
Mutter, die gerade in einer Broschüre für Mütter ein Gedicht gelesen hat:

„Auf seiner durchschossenen Brust man fand
Eine Locke, grau mit verblichenem Band.
Darauf eine Inschrift zeigte sich:
Mein lieber Sohn, ich bete für Dich.“
[…]
Sie geht hinüber in sein Zimmer, die Mutter, um zu sehen, ob er schläft. Da liegt er, flach auf dem
Rücken, Stiefel und Hosen hat er auf den Boden geworfen, das braune Hemd klebt ihm noch am
Leibe. […] Um die Hand hat er ein Taschentuch gewunden, etwas Blut sickert nach außen. Dieser
da gehört nicht mir, weiß die Mutter, er gehört dem Staat, der ihn in den Krieg schicken wird,
sobald er groß ist, dem Staat, der ihn mir jetzt schon entfremdet und weggenommen hat, der ihn

242 Wiebke von Bernstorff und Susanne Blumesberger



marschieren und schießen läßt und der ihn gelehrt hat, daß die Treue zum Staat über alles geht, –
auch über die Liebe zu mir. (Mann 2007, 35)

Die Mutterideologie der Nationalsozialisten wird konfrontiert mit dem Erleben einer
Mutterfigur und so entlarvt. Dieses genuin aufklärerische Verfahren prägt den Text
und ist typisch für das ‚Genre‘ der Faction. Der erwachsene Blick auf den erschöpft
schlafenden Jungen lässt die nicht direkt ausgesprochene Kritik am kämpferischen
Jugend- und Männlichkeitskult der Nationalsozialisten und deren Mutterideologie
deutlich werden.

Die Stimme der erzählenden Instanz stellt sich im „Prolog“ und im „Nachspiel“
(die theatralen Referenzen sind hier nicht zufällig gewählt) als exilierte Ich-Erzählerin
vor, die von ihren Erlebnissen mit Menschen aus dem nationalsozialistischen
Deutschland (journalistisch) berichtet und so zwei ihrer Quellen direkt (im dramati-
schen Modus) zu Wort kommen lässt. Dieses Verfahren erhöht den Charakter der
Authentizität, der für das Ziel dieser Veröffentlichung von großer Bedeutung war.

Im „Nachspiel“ wird die Ich-Erzählerin in New York von zwei deutschen Brüdern
(Till, 7, und René, 12) in ihremHotel besucht. Die Eltern der Jungen haben die Kinder in
die USA geschickt, um sie dem Zugriff des nationalsozialistischen Staates zu entzie-
hen. Die traumatischen Erlebnisse des älteren Bruders in der HJ sind dem Jungen von
Beginn des Besuchs an anzumerken. Die Brüder leben seit einigen Monaten in einem
Internat und haben den amerikanischen Freund des älteren Bruders (Bruce) mitge-
bracht.Über Bruce heißt es: „Er trägt eine Art Pfadfinderuniform, die Mütze dreht er in
den Händen, – es sind zerkratzte Bubenhände, – Indianerspielhände, und dies
überhaupt ist ein richtiger Indianerspielknabe; […].“ (Mann 2007, 190) Im krassen
Gegensatz zu der seelischen und körperlichen Gesundheit des amerikanischen
Freundes und der Unbekümmertheit des jüngeren Bruders stehen die Traumatisie-
rungen des älteren Bruders durch die HJ. Diese werden, ausgelöst durch ein Bild seiner
Mutter, von der Figur selbst zur Sprache gebracht. René berichtet stockend, aber
ausführlich von der (versehentlichen) Erschießung seines besten Freundes durch den
Gruppenführer bei einer Nachtübung der HJ.

„In der Zeitung stand, es war ein Unglücksfall“, sagt René, und in seinen Augen stehen Tränen, –
„es war aber eigentlich schon fast ein Mord.“ – Bruce legt dem Freund den Arm um die Schultern.
Man hätte nicht geglaubt, daß dieser zerkratzte Indianerspielknabe so behutsam sein könnte.
(Mann 2007, 193)

Durch eine von langen Monolog- und Dialogpassagen geprägte (theatrale) Erzähl-
weise erreicht Mann einerseits den Eindruck großer Direktheit und Authentizität.
Zugleich kann sie auf diese Weise die verschiedenen Perspektiven und Erfahrungen
zum Ausdruck bringen und sie nebeneinander bestehen lassen. Jede der Jungenfi-
guren repräsentiert einen anderen Zugang zur Welt. Während der kleine Bruder Till
kaum noch Spuren nationalsozialistischer Erziehung zeigt, ist René der nationalso-
zialistischen Ideologie noch nicht entwachsen. Als Zeichen für seine Schädigung

Kinder- und Jugendliteratur des Exils unter Gendergesichtspunkten 243



durch diese Erziehung lässt Mann ihn die HJ-Binde und den Dolch seines erschos-
senen Freundes stets bei sich tragen. Als später die Frage im Raum steht, ob die beiden
Brüder amerikanische Staatsbürger werden wollen, deklamiert Bruce spielerisch
übertrieben, aber doch ernst gemeint:

„We’ll be glad to have you.“ […] „Unsere Regierung tut,was wirwollen“, versichert Bruce, – „oder
aber, sie fliegt raus!“ […] René erschrickt heftig über so viel Kühnheit. […] Bruce […] deklamiert mit
lauter und heller Stimme: „Unsere Regierung steht in unseren Diensten. Wir haben sie selbst
gewählt, und wir gehorchen ihr, weil wir das für richtig halten, und nicht, weil wir Angst vor ihr
haben.“ (Mann 2007, 195– 196)

Das im Zitat repräsentierte Ideal der (amerikanischen) Demokratie ist zum einen dem
Dank der Autorin als Exilantin an ihr Exilland geschuldet, das sie in späteren Jahren
sehr viel kritischer betrachtete. Es dient aber auch der Formulierung eines Gegenbildes
zur Diktatur in Deutschland.Über die Figur Bruce holt Erika Mann die Perspektive ihres
amerikanischen Zielpublikums ein. Zugleich bietet die amerikanische Kinderfigur die
Möglichkeit, typisch jugendlichen oder kindlichen Enthusiasmus zu Wort kommen zu
lassen. Die drei Jungen sind charakterlich ganz unterschiedlich gezeichnet und sie
machen alle drei Fehler. Während René an seine Mutter ein paar Zeilen schreibt,
schnappt sich Bruce zum Beispiel die HJ-Binde und das Messer seines getöteten
Freundes und spielt ‚Nazi‘. Das führt zu einem heftigen Ausbruch von René. Dessen
Traumatisierung bekommt so erneut Raum. Am Ende seines Ausbruchs zerfetzt er die
HJ-Binde eigenhändig, was nun wieder Till befriedigt zur Kenntnis nimmt. Die Jungen
sind verletzt und verletzlich, verspielt und ernst, fehlerhaft und offen für seelische
Entwicklungen, die sie sich erarbeiten müssen. Mann stellt hier ein Bild von jugendli-
cher Männlichkeit dar, das dem nationalsozialistischen Männlichkeitskult diametral
entgegengesetzt ist. Die Jungen sind altersgerecht gezeichnet, verkörpern also kein
allgemeines Jugendideal. Mann legt viel Wert auf den Unterschied eines gerade Sie-
benjährigen und eines Jungen am Beginn der Pubertät. Till in seiner relativen Unver-
letztheit und kindlichen Offenheit für alles Neue wird für seine Naivität weder getadelt
noch belohnt. Diese hat in der Gemeinschaft der drei Jungen die Funktion, Entwick-
lungsmöglichkeiten aufzuzeigen. Hier deutet sich bereits das Motiv der Kindergruppen,
zumBeispiel als Banden, an, das in der Kinder- und Jugendliteratur des Exils prominent
vertreten ist. School for Barbarians ist ein wichtiges Dokument für die Auseinander-
setzung der Exilant*innen mit dem Erziehungssystem und der Kinderliteratur des Na-
tionalsozialismus. Es zeigt in einem erschreckenden Ausmaß, was man 1937 anhand
von Recherchen und dem Willen zum Wahr- und Ernstnehmen der Gefahr, die für die
Welt und für die Kinder von Deutschland ausging, alles wissen konnte. Die für die
Kinderliteratur des Exils unter gendertheoretischer Perspektive zu verfolgenden Dis-
kurslinien Demokratisierung, Antimilitarismus inklusive Frauen- und Männerbild und
die Wertschätzung von kindlichem, spielerischem Verhalten finden sich auch in diesem
essayistischen Text über die Situation der Kinder in der Diktatur.

244 Wiebke von Bernstorff und Susanne Blumesberger



3 Fallanalysen: Werke von Exilautor*innen aus
Deutschland (Wiebke von Bernstorff)

3.1 Max Zimmerings Die Jagd nach dem Stiefel (1932) und andere
Kinderbanden

Die Jagd nach dem Stiefel spielt in einer nicht näher benannten deutschen Großstadt,
in der eine Gruppe Kinder einemMörder auf der Spur ist, nachdem sie am Tatort einen
Stiefelabdruck auf einer Zeitung gefunden hat. Zimmering schrieb das Buch 1932.
„Damals war auch der Hitler noch nicht an die Macht gekommen, Deutschland lebte
noch in Frieden, und unsere Städte waren noch nicht von Bomben zerstört“ (Zim-
mering 1955, 5), wie er in einer deutschen Ausgabe von 1955 schreibt. 1933 muss
Zimmering nach Frankreich und später nach Tschechien und England ins Exil gehen.
In Tschechien erscheint das Buch zuerst in tschechischer Übersetzung (Honba za
botou, 1936). Der deutsche Originaltext geht im Exil verloren, sodass der Autor Anfang
der 1950er Jahre anhand einer Rückübersetzung die Geschichte noch einmal neu
schreibt. Zimmering erzählt diese „Geschichte einer Geschichte“ (1955, 5) seinen Le-
ser*innen im ersten Kapitel der deutschen Ausgabe. Damit wird eine sehr typische
‚Exil- und Veröffentlichungsgeschichte‘ von (kinder‐)literarischen Texten (vgl. auch
Jokl: Die Perlmutterfarbe) präsentiert. Diese rahmt die erneute Erzählung der Ge-
schichte aus einer Zeit, in der „leider […] die Arbeiter nicht einig geworden“ sind
(Zimmering 1955, 5). Hatte der Aufruf zum gemeinsamen Handeln im Rahmen der
Volksfront den Ausgangspunkt für die erste Niederschrift des Textes im Jahr 1932
markiert, bildete die nachträgliche Erkenntnis des Scheiterns derselben den Aus-
gangspunkt für die Neuerzählung. Das kameradschaftliche Miteinander der Kinder
dient zu beiden Veröffentlichungszeiten als Vorbild für (zukünftiges) politisches
Verhalten. Die Diskurslinie von Demokratisierung und gemeinschaftlichem Handeln
wird von Zimmering in biographischer und metareflexiver Perspektive deutlich be-
nannt. Die Kindergruppe selbst bietet – wie häufig in der Kinderliteratur des Exils –
ein realistisches Bild der gesellschaftlichen Verhältnisse, in denen neue Ideen von
Geschlechtsidentität und demokratischen Strukturen bereits vorhanden, aber noch
nicht allgemein anerkannt sind. Die Kindergruppe wird zum Verhandlungsort für
diese Fragen und Ideen. Häufig sind es die nationalsozialistisch geprägten Jungen
oder die aus anderen Gründen verfeindeten Banden, die den Mädchen die Aufnahme
in die Gruppe verweigern. In der Jagd nach dem Stiefel sind es der reiche und neu in die
Klasse gekommene Fritz Huschke mit dem Spitznamen „Lederwams“ und seine bul-
ligen, aber nicht besonders klugen Kumpanen, durch die Zimmering diese ablehnende
Haltung repräsentiert: „Und Lederwams nahm natürlich keine Mädchen auf, hatte
doch ihr Anführer Fritz Huschke mehr als einmal erklärt, alle Mädchen seien Kühe,
mit denen man sich besser nicht abgäbe.“ (Zimmering 1955, 17) Die Motivation dieser
negativ besetzten Figur ist auf den Machtbesitz und Machterhalt beschränkt.

Kinder- und Jugendliteratur des Exils unter Gendergesichtspunkten 245



Die Motivationen, die die Kinder der „Rotschlipse“ dagegen zusammenführen,
sind vielfältig und im Kern auf Freundschaft, Solidarität und Gerechtigkeit gegründet.
Die Bande besteht aus drei Jungen und drei Mädchen. Alle haben ihre Stärken und
Schwächen. Zwei der Mädchen sind jüdische Zwillinge: Rosel, die viel träumt, und
Fanny, die sehr gut rechnen kann. Das dritte Mädchen ist Gerda, die tatkräftig und sehr
mutig ist. Jack, der „der rote Jack“ genannt wird, weil er bei den Jungpionieren ist,
nimmt eine Führungsrolle innerhalb der Gruppe ein. Paule ist auch bei den Jung-
pionieren, sein Vater arbeitet in einer anderen Stadt, und Paules Mutter bringt sich
und ihren Sohn durch Wäschewaschen und das Austragen von Zeitungen gerade so
über die Runden. Der Vater des dritten Arbeiterjungen, „Falkenauge“ genannt, ist im
SPD-nahen Reichsbanner-Verein organisiert. Die Kinderfiguren repräsentieren so die
Milieus, die Zimmering als Adressaten im Blick hat. Die Identitäten der Kinder sind
sozial konstruiert und zugleich wandelbar. Die Identitätskonstruktionen durch die
Erzählinstanz sind eher zurückhaltend. Die Erzählinstanz charakterisiert die Figuren
nur skizzenhaft. Im Vordergrund stehen die Identitätskonstruktionen durch die Fi-
guren untereinander. Auf diese Weisenwerden Identitäten durch Zimmering als durch
Zuweisungen konstruiert präsentiert. Über die Zwillinge heißt es zu Beginn lediglich:
„Rosel und Fanny, die schwarzhaarigen jüdischen Zwillinge“ (Zimmering 1955, 12). Sie
werden zunächst bei gemeinsamen Spielen in der Schulpause als selbstverständlicher
Teil der Klasse präsentiert. Erst als ein Mitschüler sie als „Niggerfratzen“ (Zimmering
1955, 12) bezeichnet,wird ihre prekärer werdende soziale Lage in der Klasse durch die
Figurenrede thematisiert. Jack bezieht im Gespräch mit Rosel eindeutig Stellung:

„Reg dich doch nicht gleich auf, ich bin’s gewohnt, daß die anderen Kinder so häßliche Dinge zu
mir sagen, ich mache mir nichts mehr daraus.“ Jack sah sie erstaunt an. „Was redest du da für’n
Unfug, du machst dir nichts draus? Ist doch ’ne Gemeinheit, zu dir ‚Judenaffe‘ zu sagen.“ „Aber
das kannst du ja auch nicht ändern… sie sind doch alle so!“ […] Jack schwieg eineWeile, überlegte
und pfiff vor sich hin. „Siehst du, Rosel, die Sache ist eben so“, begann er endlich, an das vor-
angegangene Gespräch anknüpfend, „die sind alle aufgehetzt und hören so was von ihren Alten
zu Hause, aber für uns Arbeiterkinder gibt’s das nicht. Alle, die gegen die Nazis und gegen den
Krieg sind, den der Hitler will, die müssen zusammenhalten. Ist doch ganz klar. Und es ist auch
gleichgültig, ob sie Neger sind, Chinesen, Christen oder Juden.“ (Zimmering 1955, 49)

Der Aufruf zum gemeinsamen Handeln im Sinne der Einheitsfront bildet den politi-
schen Hintergrund der Geschichte. Vorgeblich ethnische, religiöse, geschlechtliche
oder nationale Differenzen werden unter diesem Vorzeichen irrelevant. Bemerkens-
wert im größeren Kontext ist aber, dass die jüdischen Figuren sehr häufig Mädchen
sind. Diese Präsentation der Figuren verweist auf die Intersektionalität von Diskri-
minierungen. Die Einbindung der Mädchen in die Gruppe steht damit zugleich für die
Einbindung jüdischer Kinder und Jugendlicher, wie sie in der bündischen Jugend der
1920er Jahre bereits häufig gelebte Praxis war. Die Kinder der „Rotschlipse“ finden
zusammen, weil sie sich von den Gemeinheiten der Gruppe um den reichen Jungen
„Lederwams“ nicht einschüchtern lassen. Der Konflikt scheint also zunächst entlang
von Klassenunterschieden zu verlaufen.

246 Wiebke von Bernstorff und Susanne Blumesberger



Besonders das Verstecken von Kleidungsstücken schienen sich einige Lederwamsler zur Ge-
wohnheit zu machen. Da aber Paule und Jack schwer auf ihre Mützen und Falkenauge nicht auf
sein einziges Paar Handschuhe bei der Kälte verzichten konnten, da Gerda sich nicht anrempeln
ließ, weil sie ‚nur ein Mädel‘ war, und weil Fanny und Rosel sich nicht ‚Affengesicht‘ oder ‚Nig-
gerfratze‘ schimpfen ließen, beschlossen die sechs Rotschlipse, weiter zusammenzuhalten.³

(Zimmering 1955, 18)

Die Klassenunterschiede (im doppelten Sinne in der Klasse und als gesellschaftliche
Klassen) werden jedoch ab dem Moment des Mordes an einem Kommunisten zur
Nebensache. Die wirkliche Aufgabe der Kinder ist eine übergeordnete. Der Mörder
muss gefunden werden und die Polizei tut ihre Arbeit nicht, sodass die Kinder selbst
tätig werden. Sie stoßen bei ihrer Jagd nach dem Mörder immer wieder auf Hinder-
nisse und müssen unsichere Situationen meistern. Ein großer Teil der Erzählung ist
dem gemeinsamen Nachdenken und Beratschlagen der Kinder gewidmet. Das ge-
meinsame Ziel lässt auch die Geschlechterunterschiede verschwinden. Ganz im Sinne
der kommunistischen Doktrin von Haupt- und Nebenwiderspruch formuliert Jack:

„[…] dann heißt’s aufpassen, daß er uns nicht durch die Lappen geht. Dazu brauchen wir min-
destens drei Mann.“ „Und was ist mit uns Mädchen?“, vernahm man Gerdas Stimme. „Na, klar“,
beschwichtigte Jack, „es können auch Mädchen sein. Wenn ich ‚drei Mann‘ sage, so meine ich
eben drei von uns sechs.“ (Zimmerling 1955, 41)

Bei der Aufgabenverteilung und -durchführung herrscht in der Gruppe eine nur an der
zitierten Stelle thematisierte, sonst selbstverständliche Gleichberechtigung. Im Einsatz
für das gemeinsame Ziel wechseln die Rollen und Einfälle in der Gruppe ab. Jack hält
zwar einmal eine einem Anführer gemäße ermutigende Ansprache, in mehreren an-
deren Situationen aber weiß er auch nicht weiter und es ist ein anderes Gruppenmit-
glied, das die entscheidende Idee hat. Jedes der Kinder ist mal verzagt oder ängstlich,
unvorsichtig oder besonders gewitzt. Diese Verhaltensweisen und Emotionen werden
nicht entlang von Geschlecht oder Milieu konstruiert. Die Stiefel des Mörders, und
damit den Beweis zur Überführung des Mörders, findet schließlich Gerda.

In Erika Manns Detektivgeschichte Zehn jagen Mr. X (1990; A Gang of Ten, 1942)
macht sich im Jahr 1942 eine Kindergruppe auf die Suche nach einem Unbekannten,
der sich, nach der Vereitelung eines Anschlags auf ein Flugzeugwerk durch die Kinder,
als deutscher Agent entpuppt. In diesem Flugzeugwerk arbeiten die Eltern der Kinder,
während diese die Internatsschule mit dem Namen „New World“ besuchen. Hier
bestimmen die Kinder selbst in demokratischen Prozessen über ihre Angelegenheiten.
Die Schule und ihr Direktor werden als reformpädagogisches Idealbild konzipiert. Die
Geschichte, die Mann während ihrer Reisen als Lecturer durch die USA schrieb, ist
aber zugleich von deutlichen Bezügen zum politischen Tagesgeschehen geprägt. Die

 Es zeigen sich im Text einige Unstimmigkeiten, die wohl auf ein ungenaues Lektorat zurückzuführen
sind. Die Haltung der Zwillinge zu den Diskriminierungen ist, anders als auf S. 18 behauptet, tat-
sächlich defensiv. Im Zitat von S. 17 ist der genannte Anführer Fritz Huschke selbst Lederwams.

Kinder- und Jugendliteratur des Exils unter Gendergesichtspunkten 247



Kindergruppe ist international besetzt, weil in die Internatsschule geflüchtete Kinder
aus Europa, Russland und China aufgenommen worden sind, deren Fluchtgeschich-
ten am Beginn durch die Kinderfiguren selbst erzählt werden. Die sich nach der An-
kunft der geflüchteten Kinder neu zusammenfindende Kindergruppe nennt sich die
„Kinder der Vereinten Nationen“ und der Kampf gegen den deutschen Faschismus ist
auch hier Anlass für die Detektivgeschichte.Wie Zimmering hat auch Erika Mann ihr
Publikum bei der Konzeption der Geschichte klar im Blick. Sie wirbt mit dem Text für
die Idee der Vereinten Nationen,⁴ für die Aufnahme von (auch deutschen) Flüchtlin-
gen aus Europa und China und nicht zuletzt für den Kriegseintritt der USA. Die Dar-
stellung der Geschlechterverhältnisse orientiert sich am realistischen Setting der Ge-
schichte in einer kalifornischen Kleinstadt Anfang der 1940er Jahre. Mann präsentiert
zunächst geschlechtertypische Verhaltensweisen der Kinder, räumt diesen aber in den
selbstorganisierten demokratischen Zusammenhängen der Schule und später in der
Detektivgeschichte keine weitere Bedeutung ein (Bernstorff 2013, 425). Die homodie-
getische Erzählerin ist Journalistin, die aus der Kleinstadt, in der das Flugzeugwerk
gebaut wird, berichten soll. Durch die Freundschaft zu den Kindern wird sie in die
Jagd nach Mr. X involviert. Sie tritt so besonders am Anfang als berichtende und auch
zwischen den geflüchteten und den amerikanischen Kindern vermittelnde Instanz
auf. Imweiteren Verlauf der Handlung wird sie mehr und mehr Teil der Jagd von Mr. X.
Über die Figur der Journalistin gelingt Erika Mann eine Erzählkonstruktion, die po-
litische Aufklärung mit einem aktionsreichen Kinderkrimi verknüpft. Zehn jagen Mr. X
gehörte nicht ohne Grund zu den erfolgreichsten Kinderbüchern des Exils. Das große
Happy End des Buches wartet etwas zusammenhanglos mit der Verlobung der Er-
zählerin mit ihrem Chef auf. Da das Liebesleben der Erzählerin bis zu dieser letzten
Seite nicht die geringste Rolle gespielt hat, erscheint das wenig folgerichtig, sorgt aber
für Rührung. Indem Mann hier die Genrestrukturen in leicht parodistischer Manier
übererfüllt, bietet sie Raum für Romantik. Das Bestehen auf Romantik und auch
Sentimentalität kann als bewusster Widerspruch zu den Geschlechterbildern des
Nationalsozialismus verstanden werden. In der Jugendschriften-Warte von 1936 hatte
Georg Usadel zum Beispiel für die Literatur des Deutschen Jungvolks behauptet, „die
‚Zeiten des süßenMädchenkitsches mit ihrem Schwarm und ihrer unechten Romantik‘
seien vorbei“ (zit. n. Hopster 2005, Sp. 154). Erika Mann dagegen besteht auf dem Spiel
mit Genre- und Genderkonventionen.

Die Kindergruppen,⁵ die sich zum Beispiel in der Jagd nach dem Stiefel, der Jagd
nach Mr. X oder dem Schutz vor Verfolgung (Balázs: Karlchen, durchhalten!, 1936;
Heinrich beginnt den Kampf, 1939; Held: Die rote Zora und ihre Bande, 1941) zusam-
menfinden, spiegeln ein in Maßen emanzipiertes Geschlechterbild. Das geschieht oft
sowohl auf der Ebene der Eltern und Erwachsenen als auch auf der Ebene der Kinder.
Während es unter den Eltern und Erwachsenen zumeist einige wenige, dafür aber

 Die Deklaration der Vereinten Nationen fand am 1. Januar 1942 statt.
 Vgl. zu diesem Aspekt den Beitrag von Christian Heigel in diesem Band.

248 Wiebke von Bernstorff und Susanne Blumesberger



umso wichtigere Vorbilder gibt, wie zum Beispiel den Vater, der sich liebe- und
phantasievoll um Kinder und Haushalt kümmert, die Mutter, die mutig und klug il-
legale Parteiarbeit leistet, Lehrer*innen oder die berufstätige Frau, die die Kinder
unterstützt, müssen die Rollenvorstellungen in den Kindergruppen häufig erst aus-
diskutiert werden. Das Mädchen aus dem Vorderhaus (1935), der dritte Band von
Tetzners Kinderodyssee, zum Beispiel ist komplett der Auseinandersetzung um die
Aufnahme eines (fremden und wiederum jüdischen) Mädchens in die Jungsbande
gewidmet. Helds Rote Zora muss ebenfalls Konflikte in ihrer Bande austragen und
schlichten.

Die Rolle der erwachsenen (Vorbild‐)Figuren in diesen Bandengeschichten be-
steht sehr häufig darin, den Kindern Geschichten zu erzählen. Die hart arbeitenden
Väter oder älteren Männer nehmen sich am Abend oder am Wochenende Zeit dafür
und erzählen Erfundenes und Wahres, Lehrreiches oder auch einfach Lustiges. Die
Mütter erklären den Kindern auf diese Art parabelhaft gesellschaftliche Zusammen-
hänge und die Journalistin hilft durch das Berichten ihrer Beobachtungen. Sie stellen
so einen Rahmen bereit, in dem die Kindergruppe weitgehend selbstständig aktiv
werden kann. Vater, Mutter und erwachsene Freund*innen zeichnen sich durch Für-
sorge, Phantasie und Kreativität aus. Das intradiegetische Erzählen dieser Vorbildfi-
guren wird durch die metareflexive Einbettung der erzählten Geschichten durch die
Autor*innen gespiegelt. Die Antwort auf die in der Situation des Exils essenzielle
Frage: Wozu in Kriegszeiten Kinderliteratur schreiben respektive Geschichten erzäh-
len?, wird durch diese selbstreferenzielle Struktur der Texte beantwortet.

3.2 Ruth Rewald: Vier spanische Jungen (1938) und andere
Jugendliche und Kinder im Krieg

Verfolgt man die Diskurslinie des Antimilitarismus ist die kritische Orientierung an
den im nationalsozialistischen Deutschland propagierten Kinder- und Jugendbildern
und den damit einhergehenden Geschlechtervorstellungen besonders deutlich. Der
spanische Bürgerkrieg ist bevorzugtes Sujet dieser literarischen und essayistischen
Auseinandersetzungen.

Ruth Rewalds Kinderbuch Vier Spanische Jungen (1938) geht auf einen realen
Vorfall während des Spanischen Bürgerkriegs zurück. Am 16. Juni 1937 hatten sich vier
Jungen aus einem von den franquistischen Truppen besetzten Dorf zu den Interna-
tionalen Brigaden durchgeschlagen, um zu ihren Vätern zu kommen, die auf repu-
blikanischer Seite kämpften. Der Text ist ein Auftragswerk der Internationalen Bri-
gaden. Rewald reiste dafür aus dem Pariser Exil nach Spanien, informierte sich vor Ort
über die Umstände und lernte die vier Jungen kennen. Das Buch konnte erst 1987
veröffentlicht werden. Als Rewald den Text fertig geschrieben hatte, war der Spani-
sche Bürgerkrieg bereits entschieden und niemand hatte mehr Interesse an einer
Veröffentlichung. Rewald wurde 1942 in Auschwitz ermordet (vgl. Krüger 1989). Um
den verwaisten Kindern des Krieges und den Kindern der kämpfenden Eltern Schutz

Kinder- und Jugendliteratur des Exils unter Gendergesichtspunkten 249



zu bieten, gründeten die Republikaner Kinderheime. Hier wurde versucht, eine so-
zialistisch-demokratische Pädagogik in die Tat umzusetzen, deren Vordenker*innen
aus den 1920er Jahren unter anderem Die Kinderfreunde und Das rote Wien waren.

Auch hier ist die Metareflexion über die Entstehung und Motivation des Buches
wichtiger Bestandteil der Narration. Hervorgehoben wird die Authentizität des Er-
zählten, die ‚wahre Begebenheit‘. Die Erzählkonstruktion Rewalds wechselt jeweils
zwischen der Ebene der Väter und jener der Kinder. Das erste Kapitel ist der Per-
spektive der Väter gewidmet. Die Erzählung beginnt im Stil einer Abenteuererzählung.
Eine Gruppe republikanischer Männer ist nachts im von Faschisten besetzten Gebiet
auf der Suche nach ihrem verschollenen Anführer:

Nur selten kämpfte sich der Mond durch die Wolken. Der Wind sauste eisig über die Berge. […]
Zwölf Mann tappten mühsam die steile Höhe empor. In dem schwachen Lichtschimmer verein-
zelter Sterne türmte sich die Bergwand wie ein endloses Ungeheuer vor ihnen auf […]. (Rewald
1987, 5)

Sie umzingeln eine Hütte, in der sie Feinde vermuten. Als sie die Hütte stürmen, be-
merken sie, dass sich dort ihr eigener Anführer versteckt hält. Die abenteuerliche
Szene löst sich in Gelächter und Erleichterung auf. Die Männer werden als ängstlich
und mutig, müde und verletzlich sowie humorvoll charakterisiert. Den Abschluss der
Szene bildet der Blick auf die in der Hütte schlafenden fremden Kinder:

Die drei Männer standen stumm über das fremde Kinderbett gebeugt. Sie dachten alle an das
Gleiche, an ihre Kinder, die sie in Penarroya zurücklassen mußten, als sie vor den Faschisten
flohen. Schliefen sie auch so friedlich? Hatten sie zu essen? Dachten sie noch an ihre Väter, die sie
seit vielen Monaten nicht mehr gesehen hatten? (Rewald 1987, 12)

Dieser Blick auf die Kinder wird am Ende der Erzählung wiederholt durch den Blick
der Männer der Internationalen Brigaden auf die Jungen, die sich zu ihnen durchge-
schlagen haben – es sind die Söhne der anfangs eingeführten Männer. Die Männer der
Internationalen Brigaden versorgen die vier Jungen und erzählen dabei von ihren
eigenen Kindern. Sie machen den Jungen sehr deutlich, dass sie nicht werden mit-
kämpfen können. Ihr Platz ist in einem der neuen Kinderheime, wo sie lernen sollen,
damit sie es später einmal besser haben, wie ihnen die Soldaten mitteilen. Die Rah-
mung macht zweierlei deutlich: Dieser Krieg wird erstens auf der republikanischen
Seite für die Zukunft der eigenen Kinder geführt und zweitens ist der Krieg kein Ort für
Kinder. Sie müssen vor dem Krieg beschützt und von ihm ferngehalten werden. Damit
stellt sich Rewald explizit gegen die kriegsverherrlichende Kinder- und Jugendliteratur
des Faschismus. Auch die Männer, die hier alle Väter sind, sind keine prototypischen
Helden. Das wird in der Eingangsszene besonders deutlich. Die angedeutete Hel-
dennarration löst sich in Gelächter auf.

Die Jungen begegnen auf ihrem Weg zu ihren Vätern mehrfach Erwachsenen, die
ihnen den Ernst der Lage deutlich machen und sie vor falschem Heldentum warnen.
Immer wieder wird durch diese Figuren betont, dass der Krieg kein Spiel ist, nichts,

250 Wiebke von Bernstorff und Susanne Blumesberger



was herbeigesehnt werden sollte,wie die Jungen es anfangs tun. Denn sie wollen sich
wehren gegen die Besatzer ihres Dorfes und mittun im Kampf.

„Alvarez“, rief er [d. i. Rubio], „das wird jetzt richtig Krieg geben, wir wollen jetzt die Faschisten
hinausjagen.“ „Red nicht solchen Unsinn, Junge“, sagte Perez. „Einmal gibt es deswegen noch
lange keinen Krieg und dann ist Krieg überhaupt niemals ein Grund zur Freude. Krieg ist etwas
Schreckliches, den soll man sich niemals wünschen, verstehst du?“ (Rewald 1987, 33)

Die Väter aber entscheiden sich, nachts in die Berge zu gehen und das Dorf und damit
ihre Familien vorerst der Besatzung zu überlassen,während sie den Partisanenkampf
aufnehmen. Zur Enttäuschung der Kinder halten sie nichts vom vorgeblich heroischen
Widerstand gegen die franquistischen Truppen, da deutlich ist, dass diese in der
Übermacht sind. Die schwierigen Verhandlungen der Erwachsenen über die beste
Strategie des Widerstands werden vorher in der Kneipe geführt und von Rewald
ausführlich beschrieben. Die demokratische Idee, dass jede*r seine bzw. ihre Meinung
sagen darf und die Gemeinschaft im Konsens zu einer Entscheidung kommt, wird in
diesen Szenen repräsentiert. Das gilt auch für die Gestaltung der Schule durch die
Kinder in der Phase vor der Besetzung des Dorfes durch die franquistischen Truppen.
Seit der Bürgermeister aus dem Dorf geflohen ist, gibt es in dessen schönem Haus eine
Schule für alle Kinder. Die Kinder müssen,weil ihre Eltern seit Gründung der Republik
genug verdienen, nicht mehr arbeiten und können so zur neu gegründeten Schule
gehen. Diese Schule entspricht, ähnlich wie in Zehn jagen Mr. X die „New World“-
Schule, den Grundsätzen sozialistisch-demokratischer Erziehung, Auch hier lässt der
Direktor die Kinder die Belange ihrer Schule selbst entscheiden. Er greift zum Beispiel
nicht ein, als die Kinder beim Spielen beinahe die Rosenbeete zerstören:

Alle erwarteten eine tadelnde Predigt oder gar eine empfindliche Strafe. […] „Ihr müsst selber
wissen,wie ihr eure neue Schule und den Garten verwaltet“, sagte Luis und ging wieder zurück in
das Haus. Die Kinder blieben einige Augenblicke stummvor Überraschung. […] „Wißt ihr,was das
heißt? Wir müssen selbst dafür sorgen, daß es schön bei uns bleibt,wir müssen selbst aufpassen,
daß keiner die Blumen zertrampelt, daß die Bänke nicht kaputt gehen […].“ (Rewald 1987, 53)

Die Kinder berufen daraufhin eine Versammlung ein, auf der sie Ideen teilen, Komi-
tees bilden,Verantwortliche wählen und sich gemeinsam eigene Regeln geben.Voller
Feuereifer pflegen sie den Garten, legen einen Fußballplatz an, planen, eine Frei-
lichtbühne zu bauen, und entscheiden selbstständig und auf demokratischem Weg
über ihre Belange. Auchwenn es ein Junge ist, der den Fußballplatz als Idee einbringt,
und ein Mädchen, das sich um die Beete kümmernwill, hat das Geschlecht der Kinder
in diesen Prozessen keine weitergehende Bedeutung. Das gilt auch für die vier Prot-
agonisten. Die Jungen werden in ihrer Unterschiedlichkeit gezeigt und präsentiert.
Während der eine großund stark ist, ist ein anderer verträumt und ängstlich, der dritte
körperlich schwach und der vierte klug und humorvoll. Rewald präsentiert sie in
ihrem Abenteuer realistisch als Kinder mit naivem Mut, Ängsten und Träumen, kei-
nesfalls aber als Kämpfer und männliche Helden.

Kinder- und Jugendliteratur des Exils unter Gendergesichtspunkten 251



Die Kinderfiguren werden so zu Repräsentanten von gewöhnlichen Menschen, die als schwach
und stark, fehlerhaft und kreativ sowie lernfähig gezeichnet werden. Kreativität und Lernfähigkeit
aber brauchen, um wirken zu können, eine demokratische und kritische Öffentlichkeit. (Berns-
torff 2016, 137)

Diesen Zusammenhang stellt Rewald über die Schule und den parallelen Erzählstrang
der Erwachsenen her, die durch die neue republikanische Regierung beginnen, de-
mokratische Verhaltensweisen einzuüben. Den Kindern wird dabei die Sphäre des
Lernens und Spielens zugewiesen, den Erwachsenen die des Neu-Lernens, Arbeitens
und, wenn es die Not gebietet, des Kämpfens. Besonders ist die Zeichnung der Va-
terfiguren, die realistisch und zugleich individuell charakterisiert werden. Übergrei-
fend verbindet die unterschiedlichen Charaktere und Erziehungsstile der (nur in
Teilen realistische) Wunsch danach, den Kindern ein besseres Leben zu ermöglichen.
Der Bürgerkrieg erscheint als ein ‚Krieg der Väter‘ für den Schutz der Kinder vor
Ausbeutung und für ihre Zukunft.

Ambivalenter als Rewalds noch heute überzeugendes Kinderbuch erscheinen
jugendliterarische Texte, die an die sogenannte „Wandlungsliteratur“ (Hopster 2005,
Sp. 144) der Nationalsozialisten anknüpfen und das Genre inhaltlich in sein Gegenteil
zu verkehren suchen. Die jugendlichen Held*innen sind zunächst begeistert vom
Nationalsozialismus und erkennen dann aber dessen ‚wahren‘ Charakter. Die natio-
nalsozialistischen Texte, die die Wandlung von Jugendlichen zum Beispiel von der
bündischen Jugendbewegung hin zur Hitlerjugend und zum Nationalsozialismus
quasi-religiös präsentieren, sind häufig mit den Namen der Held*innen (Schenzinger:
Hitlerjunge Quex, 1932) betitelt.⁶ Daran knüpfen Maria Leitner mit Elisabeth, ein Hit-
lermädchen (1937) und Hans Siemsen mit Die Geschichte des Hitlerjungen Adolf Goers
(1940) direkt an. Obwohl die Titel das zunächst nicht verraten, geschieht die Wand-
lung in diesen Texten aber in die entgegengesetzte Richtung. Die Held*innen sind
zunächst begeistert von der Bewegung, der Hitlerjugend und dem Bund deutscher
Mädel. Elisabeth in Leitners Jugendroman verliebt sich in einen SA-Mann. Ihr Erwa-
chen beginnt, als sie von ihm schwanger wird, er von ihr den Abbruch der Schwan-
gerschaft verlangt und sie aufs Land zum Arbeiten verschickt wird. Den Aufenthalt im
Arbeitslager nutzt Leitner für eine ausführliche Schilderung der Schießausbildung der
Mädchen. In den Dialogpassagen zwischen dem Oberjungbannführer, der für die
Schießausbildung ins Lager kommt, und der Ausbilderin Fräulein Kuczinsky wird das
Für und Wider der (Mädchen‐)Erziehung zu Kämpferinnen präsentiert.

„Ich versichere Ihnen, dass meine elf- und zwölfjährigen Pimpfe besser schießen lernen als ein
Rekrut, dem das Ganze gar keinen Spaß macht und der nur widerwillig ein Gewehr in die Hand
nimmt. – Eine Armee aufgeweckter Jungens würde größere Taten vollbringen als die alten
Landstürmer; die sehnen sich nach ihrer Familie, die jammern über Unbequemlichkeiten, aber
die Jungens sind biegsam, sie sind waghalsig, abenteuerlustig und opferbereit – ich meine,wenn
man sie richtig erzieht.“ Fräulein Kuczinsky blickte mit starren Augen auf Herrn von Kreuth. Ihr

 Vgl. hierzu den Beitrag von Anna Sator in diesem Band.

252 Wiebke von Bernstorff und Susanne Blumesberger



Gesicht verlor plötzlich die Farbe des Lebens; […]. In ihrem blutlosen Gehirn jagten Bilder, Bilder
dieser Kinder, die grausam zerfetzt zwischen den Falten der Erde lagen. […] Und nach einer kurzen
Pause: „Was denken Sie von der heutigen weiblichen Jugend und von den kriegerischen Fähig-
keiten der Mädchen?“ „Ich glaube nicht, dass unter Jungens und Mädchen, wenn ihre Erziehung
früh genug einem neuen Ziel zustrebt, große Unterschiede sein können.“ „Sie glauben also, dass
sich unsere Mädchen zum Kriegerhandwerk eignen würden?“ „Warum nicht? Dort zum Beispiel,
dieses große, schöne Mädchen mit den glatten, hellen Haaren könnte ich mir als guten Soldaten
vorstellen.“ (Leitner 2020, 169)

Herr von Kreuth lässt die Mädchen dann zur Übung aufeinander zielen und bringt sie
durch Anerkennung und Machtdemonstration alle dazu, schießen zu lernen. Dabei
wählt Leitner variable interne Fokalisierungen, um die Gefühle und Gedanken der
Figuren und damit verschiedenen Haltungen zu den behandelten Fragen zu reprä-
sentieren.

Der männliche Protagonist Adolf aus Hans Siemsens Jugendroman sucht 1933
nach den verloren gegangenen bündischen Jungenfreundschaften und tritt zunächst
neugierig und, wie er in seiner Ich-Erzählung immer wieder betont, ohne politisches
Interesse in die HJ ein. Auch diese Erzählung wird metareflexiv eingebettet. In einer
Herausgeberfiktion berichtet Hans Siemsen zunächst, dass ihn ein deutscher junger
Mann im Pariser Exil aufgesucht und ihm über Monate von seinen Erfahrungen in
Deutschland berichtet habe, verknüpft mit der Bitte, diese aufzuschreiben. Siemsen
nutzt die Rahmung zum Nachweis der Authentizität. Am Ende wird die Rahmung
geschlossen durch zwei Briefe Adolfs aus dem Spanischen Bürgerkrieg, in denen er
davon berichtet, dass er „jetzt schon ein richtiger Soldat“ sei (Siemsen 1947, 223). Die
‚Richtigkeit‘ wird verbürgt durch die Meldung des Jungen zu den Internationalen
Brigaden. Ambivalenzen in Bezug auf das Militärische, Kämpferische und die Vor-
stellungen von Männlichkeit durchziehen den gesamten Text. In der vom Herausgeber
sozusagen stellvertretend aufgeschriebenen Ich-Erzählung des Hitlerjungen Adolf
Goers reflektiert die Figur nachträglich über die eigenen Beweggründe und Erlebnisse
in der Hitlerjugend. Das Militärische der HJ sei ihm von Beginn an verhasst gewesen,
darin bestehe für ihn der größte Unterschied zur bündischen Jugend. Der erste
Sonntag in der HJ endet für den ehemaligen Profi-Sportler mit blutig gelaufenen Fü-
ßen und dem Schwur, alsbald zu einem „Führer“ in dieser Jugendorganisation auf-
zusteigen, um demmilitärischen Drill zu entkommen. Prominent und ambivalent wird
in diesem Wandlungsroman die Homosexualität in der HJ und vorher in der bündi-
schen Jugend verhandelt. Der Ich-Erzähler berichtet zunächst im schwärmerischen
Ton von seinen Erfahrungen in der bündischen Jugend, seiner Liebe zu den Freunden,
schließt aber für sich jede homosexuelle Neigung und Erfahrung aus. In der HJ er-
kennt er nach und nach eine heimlich von homosexuellen Freundschaften durchzo-
gene Organisation. Adolf ist zwar immer wieder bemüht, seine normgerechte Männ-
lichkeit unter Beweis zu stellen und zu verbürgen, dabei wird in der Figurenrede
Homosexualität aber nicht grundsätzlich abgelehnt. Der Kontakt zu seinem homo-
sexuellen Bruder und dessen Freunden wird ihm später zum Verhängnis, führt zu
seiner Verhaftung, zur Überführung in ein Konzentrationslager und zur Flucht nach

Kinder- und Jugendliteratur des Exils unter Gendergesichtspunkten 253



Paris. Das Bild von der HJ als mehr oder weniger homosexuellem Männerbund dient
aber zugleich als Abwertungsstrategie. Der militaristische Habitus der Organisation
wird entlarvt als Tarnung für homosexuelle Männerbünde. Bei den Internationalen
Brigaden aber wird Adolf zu einem „richtigen Soldaten“. Er schreibt: „Wenn ich nur
einmal an der Front einem richtigen Hitlersoldaten oder einem Mussolini persönlich
gegenüberkäme! Das ist mein größter Wunsch.“ (Siemsen 1947, 223) Die Vorstellungen
von Soldatentum und Männlichkeit im Text von Hans Siemsen sind daher mehr als
ambivalent.

An diesem Beispiel für die Umkehrung des Genres der Wandlungsliteratur wird
deutlich, dass die intendierte Anknüpfung an die Erlebniswelt der Jugendlichen im
Nationalsozialismus Inkongruenzen produziert, die es erschweren, den realistischen
Anspruch, die Adressatenorientierung und zugleich das Sujet der Wandlung hin zu
einer reflektierten und aufgeklärtenWeltsicht überzeugendmiteinander zu verbinden.

3.3 Lisa Tetzner: Mirjam in Amerika (1945) und andere ‚outcasts‘,
die die Welt erkunden

Mirjam in Amerika ist der sechste Band von Tetzners Serie Die Kinder aus Nr. 67, die sie
mehrheitlich im Schweizer Exil schrieb. Die ersten beiden Bände sind noch in Berlin
entstanden. Die Vielgestaltigkeit dieser Serie bringt es mit sich, dass hier alle ge-
nannten Diskurslinien aufzufinden sind. Sich demokratisch organisierende Kinder-
banden sind genauso vertreten wie die Auseinandersetzung mit dem Krieg und der
nationalsozialistischen Vorstellung vom kämpfenden Helden bzw. Soldaten. Kindge-
rechte Entwicklung und ein spielerischer Umgang mit sozialen Normen sind im
fünften und sechsten Band, der hier näher betrachtet wird, besonders anschaulich.
Der erste Band Erwin und Paul (1933) ist inspiriert von den Geschichten der Kinder, die
Tetzner als Redakteurin und Moderatorin der Kinderstunde des Berliner Rundfunks in
ihre Sendung eingeladen hatte. Die sogenannte Kinderodyssee begleitet die beiden
Berliner Freunde und Arbeiterkinder Erwin und Paul, und ab dem zweiten Band auch
Mirjam, die als Waise zu ihrer (jüdischen) Tante in das Berliner Wohnhaus der Jungen
zieht (Das Mädchen aus dem Vorderhaus, 1935) durch die Jahre des beginnenden
Nationalsozialismus bis zum Kriegsende. Während der zweite Band noch die Inte-
gration des fremden Mädchens in die Jungenbande behandelt, trennen sich schon ab
dem dritten Band und mit dem Jahr 1933 die Wege der Kinder. Erwin flüchtet mit
seinem sozialdemokratischen Vater über Paris ins schwedische (Erwin kommt nach
Schweden, 1941) und später ins englische Exil, von wo aus er im Krieg als Soldat nach
Deutschland zurückkehrt (Als ich wiederkam, 1946). Der siebte Band behandelt die
Geschichte Pauls, der in Berlin bleibt und dort das Kriegsende erlebt (War Paul
schuldig?, 1945). Mirjam flüchtet mit ihrer Tante nach Paris und reist dann weiter mit
einem Schiff in Richtung USA. Dem Flüchtlingsschiff wird in keinem Hafen die Ein-
fahrt erlaubt, bis es schließlich aufgrund eines Erdbebens sinkt (Das Schiff ohne Ha-
fen, 1943). Eine Kindergruppe, darunter Mirjam und das ihr anvertraute Baby Ruth,

254 Wiebke von Bernstorff und Susanne Blumesberger



kann sich auf eine Insel retten (Die Kinder auf der Insel, 1944). Als sie nach vielen
Wochen gefunden und geborgenwerden, bringt sie ein Kriegsschiff nach New York,wo
Mirjams amerikanisches Abenteuer beginnt (Mirjam in Amerika, 1945). Mirjam hatte
Ruths Mutter das Versprechen gegeben, Ruth zu ihremVater nach Amerika zu bringen.
Sie hat aber nur ein Foto von ihm und seinen Namen. Da Mirjam als einzige der Kinder
elternlos ist, wird sie in einem Mädcheninternat untergebracht, wo sie sich nicht
weiter um Ruth und die Suche nach deren Vater kümmern kann. Hesekiel ein
(Schwarzer) Liftboy, mit dem sich Mirjam gegen den Willen der weißen Damen vom
Flüchtlingskomitee angefreundet hat, und dessen Freund Mackenzie, ein Straßen-
junge, sehen, dass die neuen, sehr reichen Pflegeeltern von Ruth schon bald gar keine
Zeit mehr für sie haben und kidnappen sie, ummit Mirjam zusammen den Vater Ruths
zu suchen. Als die beiden nachts im Internat auftauchen, umMirjam an ihr gegebenes
Versprechen zu erinnern, bleibt ihr nichts anderes übrig, als aus ihrer „guten ameri-
kanischen Erziehung wegzulaufen“ (Tetzner 2005, 270) und mit in Mackenzies Ver-
steck zu kommen, wo auch Ruth untergebracht ist. Für ihre Reise quer durch die USA
nach Kanada,wo sich Ruths Vater inzwischen aufhalten soll, verwandeln sich die drei
Freunde in drei Brüder (Mackenzie, Mirjam, Ruth) und ihren „Nigger“ (Hesekiel)
(Tetzner 2005, 216). Hesekiel erklärt Mirjam, der es schwerfällt, ihn als ‚Nigger‘ zu
behandeln, dass das unbedingt notwendig sei, weil sie sonst sofort auffallen würden.
Mädchen auf Reisen fallen ebenso auf, daher wirdMirjam in einen Jungen verwandelt.
Für diesen Geschlechtertausch werden ihr von Mackenzies Bande die Haare ge-
schnitten. Jeder der Jungen darf mal schneiden, zum Schluss macht Mackenzie einen
einigermaßen passablen Schnitt daraus:

„Die Lady gibt einen hübschen Jungen ab“, erklärte er. Ihm gefielen Jungen überhaupt besser als
Mädchen, setzte er noch hinzu. Meine Nähe sei ihm ohnehin unbehaglich gewesen. Jetzt fühlte er
sich gleich wohler.“ (Tetzner 2005, 284)

Geschlecht wird hier als sozial konstruiert präsentiert. Die Kleidung, der Haarschnitt
und später noch der Name Joshua machen aus Mirjam einen „hübschen Jungen“. Die
Geschlechtsrolle wird zum Versteck für die Protagonistin, die so auf ihre eigene große
Abenteuerreise gehen kann. Mirjam muss auf der Reise lernen, wie ein Mann zu
sprechen, und wenn andere anwesend sind, ihren Freund Hesekiel als ‚Nigger‘ zu
adressieren. Das tradierte Motiv des Geschlechtertauschs, in dem die Verkleidung
einer Frau als Mann in der Regel der Ermöglichung von selbstbestimmter Bewegung in
der Welt dient, wird von Tetzner für Mirjams Reise durch die soziale Ordnung der US-
amerikanischen Gesellschaft aufgegriffen. So wird das tradierte Genre der Abenteu-
ererzählung mit zumeist männlichen Helden oder Abenteurern ebenfalls neu kon-
zeptualisiert. Das typische Strukturmodell einer Abenteuererzählung folgt einem
idealtypischen (freudianischen) männlichen Sozialisationsmodell, nach dem sich der
junge Mann von der Mutter lösen sowie Aufgaben und Kämpfe bestehen muss, um
erwachsen zu werden. Mirjam dagegen geht auf die Suche nach dem Vater der ihr
anvertrauten Ruth und findet am Ende in Ruths Vater und seiner neuen Frau eine neue

Kinder- und Jugendliteratur des Exils unter Gendergesichtspunkten 255



eigene Familie, in der sie bei aller gewonnenen Selbstständigkeit in einem sie un-
terstützenden sozialen Umfeld heranwachsen kann. Ihre Herausforderung ist die für
eine Jugendliche zu große Verantwortung für ein Kleinkind. Ziel der Abenteuerreise ist
es, diese Verantwortung wieder abzugeben. Das ist eine Neukonzeptualisierung des
Genres der Abenteuererzählung. Mirjam macht sich entgegen der Tradition des
Abenteuerromans daher nicht alleine auf die Reise, sondern mit ihren Freunden, die
in mehrfacher Hinsicht sozial als outcastsmarkiert sind. Erstens ist Hesekiel Schwarz
und damit aus Sicht der Mehrheitsgesellschaft ‚kein Umgang‘ für Mirjam; zweitens ist
Mackenzie als Straßenjunge sozial geächtet. Das Kidnapping von Ruth macht sie
zudem zu gesuchten Verbrechern. Über Mackenzie schreibt die intradiegetische Ich-
Erzählerin Mirjam, dass er ein Don Quijote sei, der zu viele Abenteuerromane gelesen
habe (Tetzner 2005, 274). Sie selbst markiert also die kritische Haltung gegenüber den
Traditionen des Genres. Sie hebt den spielerischen Charakter ihres Agierens hervor
und reflektiert über die Falschheit der sozialen Normen. Die Gruppe der Kinder auf
ihrer Abenteuerreise steht außerhalb der sozialen Norm. Ihre Gender- und race-Per-
formance („drei Brüder“ und ihr „Niggerboy“; Tetzner 2005, 314, 325 u.a.) dient der
Ermöglichung von Selbstermächtigung. Wenn Sie alleine sind, nennt Mackenzie
Mirjam stets „die Lady“ und spielt ihr gegenüber die Gentleman-Rolle. Für ihn ist das
Leben ein Theaterspiel, was den performativen Charakter aller seiner Handlungen
betont. Sprache als performativer Diskursakt und in ihrer politisch-ideologischen
Form wird durch Tetzners Erzählung kenntlich gemacht. Gender- und race-Perfor-
mance wird intersektional als parodistische Re-Präsentation konzeptualisiert.

Auch in diesem Buch ist die metareflexive Rahmung von großer Bedeutung. Von
Beginn der Serie an wendet sich Tetzner als Erzählerin direkt an ihre Adressat*innen
und erklärt die Umstände der Geschichte oder kommentiert auch im Verlauf des Textes
die Geschehnisse. Der Band Mirjam in Amerika nimmt aber eine Sonderstellung ein,
weil die Autorin hier mit einer Herausgeberfiktion arbeitet. Sie erzählt, wie Mirjam zu
ihr gekommen sei und ihr einen Stapel Papiere überreicht habe, mit der Bitte, diese zu
korrigieren und zu veröffentlichen. Mirjam selbst hält sich nicht für einen „Schrift-
steller“ (Tetzner 2005, 164), hat die Erlebnisse aber für Erwin aufgeschrieben und
möchte sie ihm nach dem Krieg schenken. Der Haupttext erscheint so als Mirjams
Autodiegese, auch stilistisch: Hinzugefügte Kommentare oder Erklärungen der Her-
ausgeberin Tetzner sind kursiv oder in Klammern klar unterscheidbar vom Haupttext.
Dieses Verfahren wendet Tetzner nur in diesem Band der Serie an. Damit verleiht sie
der Mädchenstimme eine besondere Bedeutung. Das selbstreflexive Moment des
Schreibens und die Autorschaft der eigenen Geschichte werden betont. Das spiegelt
sich in einer Episode des Textes, in der Mirjam einen Journalisten, der ihrem Versteck
auf die Schliche gekommen ist, bittet, nicht über sie zu schreiben oder erst dann,wenn
sie ihre Aufgabe erfüllt hat, Ruth zu deren Vater zu bringen. Den Band beschließt ein
Brief an den Journalisten, in dem Mirjam ihm erlaubt, nun, nachdem sie ihr eigenes
Buch geschrieben hat, über sie zu berichten. Die Autorschaft Mirjams ist verbunden
mit der fiktionalisierten Herausgeberschaft Tetzners und damit mit jener der er-
wachsenen Autorin. Poetisch handelt es sich also um eine doppelte (weibliche) Au-

256 Wiebke von Bernstorff und Susanne Blumesberger



torschaft, in der die erwachsene Stimme die Autorschaft der jugendlichen Frau er-
möglicht.

4 Fallanalysen: Werke von Exilautor*innen aus
Österreich (Susanne Blumesberger)

4.1 Anna Gmeyner: Manja. Ein Roman um fünf Kinder (1938)

Anna Gmeyner (1902–1991) begann schon früh,vor allem Theaterstücke zu schreiben;
1933 wurden ihre Werke verboten. 1934 emigrierte sie nach England, wo sie ab 1950
ihre Schreibtätigkeit wieder aufnahm. Ihr Roman Manja erschien 1938 im deutsch-
sprachigen Verlag Querido, der vom emigrierten ehemaligen Verlagsleiter des be-
kannten Kiepenheuer Verlages in Berlin, Fritz Landshoff, und dem politisch enga-
gierten sozialdemokratischen Verleger Emanuel Querido in Amsterdam gegründet
worden war. Das Buch, das gleichermaßen als Kindheits-, Frauen- und Jugendroman
sowie als antifaschistischer und antirassistischer Text zu lesen ist, wurde in
Deutschland erstmals 1984 im Mannheimer Persona Verlag publiziert und mehrfach
neu aufgelegt, zuletzt im Jahr 2014. Eine Hörbuchfassung des Werks erschien im Jahr
2007, eine Verfilmung konnte jedoch nicht realisiert werden (vgl. Blumesberger 2016
und 2020, 66).

Der Roman, den Anna Gmeyner unter ihrem Mädchennamen Anna Reiner her-
ausgab und der den Untertitel Das Leben von fünf Kindern im Zeitraum von 1920 bis
1934 trug, kann man unter anderem als erschütternden Zeitbericht lesen. Fünf Kinder
aus gesellschaftlich und politisch unterschiedlichen Familien, einer großbürgerlich-
jüdischen, einer mittelständisch-gebildeten, einer kleinbürgerlichen und sozial ver-
fallenen, einer proletarischen und einer ostjüdischen (Klapdor 2008, 396), deren Le-
ben ab dem Zeitpunkt ihrer Zeugung beschrieben werden, verbindet eine tiefe
Freundschaft, die unzerstörbar scheint. Der ungewöhnlich gewählte Zeitrahmen der
Erzählung, der sich auf neun Monate vor der Geburt ausdehnt und damit die Fami-
lienverhältnisse der Elternteile und vor allem der fünf Mütter miteinbezieht, ermög-
licht es der Autorin, einen noch tieferen Einblick in die unterschiedlichen Lebens-
bedingungen der Figuren zu geben. Die Kinder wachsen heran undmit ihnen auch der
Antisemitismus und der Faschismus. Im Klappentext der 1984 erschienen Neuauflage
ist zu lesen:

Die Freundschaft der Kinder, ihre Geheimnisse und Zerwürfnisse, spiegeln die gesellschaftlichen
Verhältnisse Deutschlands zu jener Zeit. MANJA schilderte als eines der ersten Bücher die ver-
heerenden Auswirkungen des Nationalsozialismus auf die heranwachsende Jugend. Rassismus
und Denunziantentum treffen die Kinder ganz unvermittelt. (Gmeyner 1984, Klappentext)

Kinder- und Jugendliteratur des Exils unter Gendergesichtspunkten 257



Die Leser*innen sehen sich zunächst mit der Elterngeneration und damit mit den
Rahmenbedingungen konfrontiert, in die die fünf Protagonist*innen hineingeborgen
werden: Der arbeitslose Vertreter Anton Meißner gibt pauschal den Juden die Schuld
an seiner Misere und wird schließlich Mitglied der SS. Im gleichen Haus wohnt auch
der klassenbewusste Proletarier Eduard Müller, der zunächst in den Untergrund
flüchtet und schließlich in ein Konzentrationslager deportiert wird. Eine Nachbarin
der beiden ist die aus sehr armen Verhältnissen stammende Jüdin Lea mit ihren drei
Kindern, unter ihnen die Protagonistin Manja. Eine große Rolle spielt auch die Familie
des liberalen und engagierten Arztes Ernst Heidemann und die des großbürgerlichen
Kommerzienrates Max Hartung, der seine jüdische Abstammung verleugnet.

Die Frauenfiguren geraten insgesamt sehr oft in Widerspruch zu den Meinungen
ihrer Ehemänner, sind ihre Opfer, zugleich aber auch ihre Retterinnen. Damit bricht
Gmeyner mit der Spiegelung der damals herrschenden Machtstrukturen; im Fall
Manjas wird dies besonders deutlich, da sie diese Ausübung von Macht in Form einer
Vergewaltigung nicht verkraften kann und den Freitod wählt. Die Männerfiguren sind
sehr ambivalent gestaltet, das zeigt sich schon zu Beginn des Romans,wo sie teilweise
als hilflose und Schutz suchende Liebhaber, aber auch als aggressiv und fordernd
beschrieben werden.

Durch die Beschreibung der einzelnen zum Teil durch Armut und Entfremdung
geprägten Familienverhältnisse zum Zeitpunkt der Zeugung der fünf Kinder Franz
Meißner, Karl Müller, Harry Hartung, Heini Heidemann und Manja, deren Vater direkt
nach dem Zeugungsakt Selbstmord begeht, zeichnet die Autorin die gesellschafts-
politischen Zustände des Jahres 1930 anschaulich nach.

Auffällig ist, dass es sich bei Manja innerhalb der fünfköpfigen Kindergruppe um
die einzige Protagonistin handelt. Ihre äußerst prekäre Ausgangslage als Kind einer
verwitweten, alleinerziehenden, mehrfachen Mutter aus armen Verhältnissen und als
Jüdin wird durch ihre Geschlechtszugehörigkeit noch verstärkt. Die fünf Kinder treffen
einander regelmäßig an einer Mauer und spielen zunächst harmlose Kinderspiele, bis
im Laufe der 14 Jahre deutlich wird, dass die Freundschaft, die sie sich einst ge-
schworen haben, dem politischen Druck nicht gewachsen ist und Manja schließlich
am Antisemitismus und an einem sexuellen Übergriff zerbricht und Selbstmord be-
geht. Dieses Ende wird im ersten Kapitel unter dem Titel „Ende als Vorspiel“ vor-
weggenommen. Der Selbstmord der Protagonistin infolge des erfahrenen sexuellen
Übergriffs setzt die bereits durch den Tod des Vaters etablierte Verknüpfung von Se-
xualität und Tod fort.

Die eng miteinander verwobenen Schicksale der Familien und der fünf Kinder
entwickeln sich völlig unterschiedlich, dennoch ist das Demokratische in ihnen zu
erkennen; sie alle sind aufeinander angewiesen, brauchen diese Kindergruppe um
überleben zu können,vor allem aber brauchen sie Manja, das Mädchen, das aus einer
ostjüdischen Familie stammt. In einer im Jahr 2015 erschienenen Rezension heißt es:
„Und ja, jeder ist auch verliebt in sie. In der Gruppe, die sich jeweils an der Mauer trifft,
erleben sie eine Gegenwelt zum eigenen Zuhause, hier gelten andere Gesetze, es gibt
so etwas wie Gleichheit und Gerechtigkeit, Werte, die draußen zunehmend an Wert

258 Wiebke von Bernstorff und Susanne Blumesberger



verlieren.“ (Suder 2015) In ihrer Kindheit gibt die Gruppe der Kinder den Einzelnen
Halt und Wärme:

Wie kleine Tiere waren sie gewesen, die beieinander Wärme suchen. Nunwar der gute Katzenkorb
der Kindheit umgeworfen und sie konnten nicht wieder hineinklettern. Sie waren jeder ganz al-
lein, obgleich sie noch nahe beieinander saßen, als ob Berührung schon Hilfe wäre und Schutz.
Aber das ‚Wir‘ und ‚Uns‘ und ‚Miteinander‘ war auf einmal wie ausgewachsene Kinderkleidchen,
eng, abgetragen und gestrig. […] Sie verstanden, jeder auf seine besondere Weise, dass sie ein-
ander nur halten konnten, wenn sie sich losließen, nur beisammen bleiben, wenn sie sich
trennten. (Gmeyner 1938, 8)

In ihren kindlichen Spielen ist der Ernst des Lebens bzw. des aufkommenden Fa-
schismus zu erkennen, der es schließlich schafft, das Zusammengehörigkeitsgefühl zu
schwächen, und der dazu führt, dass aufgrund des massiven Drucks, der auf allen
lastet, Manja schließlich verraten und im Stich gelassen wird. Das jedoch ist nicht den
Kindern anzulasten, vielmehr den Umständen, die diese Zeit mit sich bringt und den
Bezugspersonen, die selbst dem Druck nicht standhalten können. Manja ist die Ein-
zige, die ohne Schuld bleibt, und als sie, seelisch gebrochen durch eine Vergewalti-
gung, Selbstmord begeht, endet das Hoffen auf eine Verbesserung der Umstände. Die
einzige weibliche kindliche Protagonistin ist also auch die einzige Schuldlose, die
Einzige, die nur Opfer bleibt und schließlich an physischer und verbaler Gewalt zu-
grunde geht. Als Verkörperung schuldloser Reinheit, die an der Grausamkeit äußerer
Umstände zerbricht, rückt sie in die Nähe christlicher Märtyrerinnen. Die christliche
Symbolik wird am Ende des Werkes erneut aufgenommen, als die übrig gebliebenen
Protagonisten über dem Kreuz am Kirchturm die Enthüllung der Kassiopeia beob-
achten.

Gleichzeitig sind Anleihen bei der Mythologie zu erkennen, die immer sichtbare
Kassiopeia durchzieht die gesamte Geschichte und spielt auch zuletzt, nach dem Tod
Manjas, eine große Rolle, als die vier übrig gebliebenen Jugendlichen in den Himmel
schauen:

Alle vier sahen nun über dem Kirchturmkreuz, langsam wie bei einer Enthüllung, einen Wol-
kenfetzen fallen. Klar und wunderbar deutlich mit ihren fünf Endsternen, vom zackigen Wol-
kenrandwie mit einem schwarzen Rahmen umschlossen, stand die Kassiopeia ihnen zu Häupten.
Keiner sprach einWort. Es war eine ungeheure, alles erfüllende Freude. […] Der schützende Raum
um sie war bis in den Himmel erhöht und ein Teil des Gewölbes von Stille, das den regungslosen
Kristall des Augenblicks umschloss wie mit tausend sanft darübergelegten Händen. […] Es war
nichts geschehen. (Gmeyner 1984, 392–393)

Kurz vor Manjas Selbstmord heißt es: „Sie ging, ohne sich umzusehen und ohne
Furcht. Alles,was geschehen konnte,war schon geschehen.“ (Gmeyner 1984, 387) Dies
könnte unter anderem auch als Vorwegnahme der Gräuel während der NS-Zeit gelesen
werden.

Aus heutiger Sicht sind vor allem die Weitsicht, mit der der aufkommende Na-
tionalsozialismus beschrieben wird, und die detailreiche Beschreibung der unter-

Kinder- und Jugendliteratur des Exils unter Gendergesichtspunkten 259



schiedlichenWelten, in denen die Kinder aufwachsen, erstaunlich. Die Schilderungen
wirken authentisch, aus erster Hand erfahren, und sind nicht mit späterem Wissen
über diese Zeit vermengt. Berthold Viertel, mit dem Gmeyner gemeinsam Theater-
stücke schrieb, meinte: „Von allen Büchern, die bisher das neudeutsche Chaos zu
gestalten versucht haben, scheint mir dieses eines der reichsten, der lebensvollsten
und der schönsten zu sein.“ (Viertel 1938, 1355) Dieses Jugendbuch ist zudem in einer
erschreckenden Klarheit verfasst: Gmeyner beschönigt nichts, stellt den Alltag in all
seiner düsteren Realität dar, schildert die Armut und das einfache Leben der Familien,
die Naivität, mit der die Kinder dem Nationalsozialismus begegnen, und begleitet das
jüdische Mädchen durch sämtliche Gefühlslagen, bis das kurze Leben im verzwei-
felten Selbstmord endet.

Der Adressat*innenkreis dieses Werkes, das als „soziologisch umfassendes und
mit den Jahren zwischen 1920 und 1934 zeitlich weitgreifendes Panorama, in dem die
Schicksale […] miteinander verwoben wurden“ (Klapdor 2008, 396), gelesen werden
kann, geht weit über Jugendliche hinaus. Gmeyner schuf damit ein umfassendes Bild
der Weimarer Republik und zugleich einen Einblick in den alltäglichen Faschismus.
Manja selbst könnte als Vision eines ewigen Kindes gesehen werden.

4.2 Die Inselgeschichte: Mira Lobes Insu-Pu (1948)

Mira Lobes Roman wurde 1948 unter dem Titel I-Hajeladim (‚Die Kinderinsel‘) erst-
mals publiziert. Die stark bearbeitete deutsche Fassung erschien 1951 unter dem Titel
Insu-Pu. Die Insel der verlorenen Kinder. Die hebräische Version verfasste Mira Lobe
(1913–1995) als Exilantin in Palästina, die deutschsprachige Version, die entstand, als
die Autorin in Wien lebte, bildete ihre erste Veröffentlichung in Österreich.

Die beiden Ausgaben der Robinsonade unterscheiden sich in wesentlichen
Punkten, vor allem wird in der deutschen Ausgabe der Kontext völlig ausgespart.
Zohar Shavit mutmaßt, dass Lobe angenommen haben könnte, dass die deutsch-
sprachigen Leserinnen und Leser nichts über das Schicksal von jüdischen Kindern
während und nach dem Holocaust wissen wollten (Shavit 2005, 71). Hintergrund des
auf Deutsch erschienenen Romans war deshalb ein nicht näher bezeichneter Krieg,
während in der hebräischen Version ganz klar der Nationalsozialismus angesprochen
wird. In der ursprünglichen Formvon Insu-Pu, abgeleitet von ‚Insula Puerorum‘ (‚Insel
der Kinder‘), weist das Werk außerdem direkte Verbindungen zu Vertreibung und Exil
auf, die in den deutschen Versionen ab 1951 verschwinden. In der Originalversionwird
eine große Gruppe englischer Kinder von England nach Amerika geschickt, um sich
von den Bombenangriffen während eines Krieges zu erholen. Dabei läuft ihr Schiff auf
eine deutsche Mine auf und sinkt. In den späteren, deutschen Ausgaben fehlt dieser
Bezug zur Realität. Die Kinder geraten hier zufällig auf eine Insel, eine Bombardierung
gibt es nicht. Die Länder erhalten fiktive Namen, und auch die Namen der Kinder
ändern sich, sie tragen in Insu-Pu deutsche Namen. Das Arbeiterkind Pete sagt nicht,
wie in der hebräischen Fassung, dass es später für die Rechte der Arbeiter kämpfen

260 Wiebke von Bernstorff und Susanne Blumesberger



will, und der jüdische Junge, der sehr gut Geige spielt, spricht in der deutschen Version
nicht von der Judenverfolgung. Mit diesen Veränderungen wurde der historische Be-
zug gelöscht und mit ihm auch die Chance, sich in der Kinder- und Jugendliteratur
kritisch mit der eigenen Vergangenheit zu befassen.

Die Handlung bleibt jedoch in ihrer Grundstruktur gleich. Elf der Kinder auf dem
gekenterten Schiff flüchten auf eine Insel und bauen einen Kinderstaat auf, bis sie
schließlich gerettet werden. Die Geschichte wird in zwei Erzählsträngen erzählt, ei-
nerseits dem des Kinderstaates auf der Insel und andererseits dem der Befreiung der
Kinder durchMichael, den Enkel des Präsidenten auf Terranien. Mira Lobe berichtet in
dieser politischen Erzählung, in der sich laut Werner Wintersteiner (2005, 105) noch
Spuren einer Kindererzählung aus Kolonialzeiten finden,vor allem von der Entfaltung
der Sozialbeziehungen. Im Kinderstaat, den Mira Lobe entwirft, sind sämtliche
Klassen vertreten, wobei es zu einer Klassenversöhnung kommt, als die Kinder ak-
zeptieren, dass nur die Arbeitsleistung für die Gemeinschaft zählt. Jungen sind meist
die Helden, Ausnahmen wie das artistisch begabte Schlangenmädchen existieren
jedoch. Außerdem gibt es eine klare Arbeitsteilung zwischen den Geschlechtern, bei
der die traditionelle Rollenaufteilung beibehalten wird, es jedoch keine Einteilung in
wichtigere oder unwichtige Arbeiten gibt. Interessant ist in diesem Zusammenhang
auch, wie Lobe Machtverhältnisse darstellt. Als ein Junge den Anführer stürzen
möchte, kommt es zunächst zum Kampf, danach zu einer Abstimmung, die der An-
führer nur knapp gewinnt. Der Aufrührer muss die Gemeinschaft verlassen,wird aber
von der Gruppe wieder aufgenommen, als er schwer erkrankt. Fazit dieses Vorfalles
ist, dass man alleine nicht überleben kann, einer braucht den anderen. Macht muss
immer Hand in Hand mit Verantwortungsbewusstsein gehen. In dieser Konstellation
werden Mädchen und Jungen als gleichermaßen wichtig für die Gruppe geschildert,
weder bei der Herkunft noch beim Geschlecht oder bei den zugewiesenen Aufgaben
werden Unterscheidungen getroffen, sodass die althergebrachten Genderoppositio-
nen und -stereotype hier nivelliert werden. Wintersteiner weist darauf hin, dass die
Rettung der Kinder erst nach der Lösung ihrer Konflikte in ihrem Staat erfolgt. Damit
zeigt Lobe das Potenzial von Kindern in Bezug auf Solidarität, Verantwortungsbe-
wusstsein und Engagement auf (Wintersteiner 2005, 109). Gleichzeitig schildert Lobe
diesen Kinderstaat keineswegs als perfekte Struktur, sondern lässt Spielraum für die
moralische Bewertung der jungen Leserinnen und Leser.

4.3 Auguste Lazar: Sally Bleistift in Amerika (1935)

Auguste Lazar gilt neben Alex Wedding als Wegbereiterin der sozialdemokratischen
Kinder- und Jugendliteratur, ihr erstmals 1935 unter dem Pseudonym Mary Macmillan
in Moskau erschienenes Buch Sally Bleistift in Amerika gehörte zum festen literari-
schen Kanon der DDR und gilt heute als Klassiker der DDR-Literatur. Im Klappentext
des Buches ist zu lesen: „Es ist ein Kapitel Kampf um die Menschenrechte, das in
diesem Buch geschrieben ist, ein dramatisches Stück Befreiungsgeschichte, das sich

Kinder- und Jugendliteratur des Exils unter Gendergesichtspunkten 261



hinter den Kulissen und unter dem Fußboden des Alltags abspielt.“ (Lazar 1947,
Klappentext)

Zu Beginn stellt Lazar die handelnden Personen vor: Sally Bleistift, „eine alte
Tante aus Rußland, die alte Kleider in einer amerikanischen Fabrikstadt verkauft. Sie
verträgt sich schlecht mit der Polizei und gut mit den Arbeitern“ (Lazar 1947, 7); John
Brown, ein Schwarzes Findelkind, „das Sally bei sich aufgenommen hat“ (Lazar 1947,
9); Betti, Sallys Enkelin, deren Mutter an einer Lungenkrankheit gestorben und deren
Vater in der Fabrik tödlich verunglückt ist; Redjacket, ein fünfzehnjähriger Indianer-
junge, den Sally Bleistift aufgenommen hat, er „arbeitet in einer Fabrik und kämpft in
den Reihen der Arbeiterjugend“ (Lazar 1947, 13); Billy, semmelblond und sommer-
sprossig; und seine Eltern: „gute Leute, aber gar zu ängstlicher Natur“ (Lazar 1947, 17);
Jim, genannt „Niggerjim“, ein Schwarzer „mit einem Glasauge. Er fährt in einem
Speisewagen in Amerika herum und hat geheime Aufträge für Redjacket und Billy“
(Lazar 1947, 19); Wenzel Swoboda, „ein alter böhmischer Arbeiter, der mehr kann als
Klarinette blasen“ (Lazar 1947, 21); Samuel F. Gold, „ein Landsmann von Sally Bleistift,
der aber keinerlei Ähnlichkeit mit ihr hat. Glücklicherweise tritt er persönlich in der
Geschichte überhaupt nicht auf“ (Lazar 1947, 23); Sheriff Bullering, „ein dicker, immer
wütender Polizeimann. Es ist gerade ein Vergnügen, ihn zum Narren zu halten“ (Lazar
1947, 25); und „ein Mann in einem weißen Mantel, der nur bei Nacht und Nebel durch
die Straßen geht“ (Lazar 1947, 25).

Sally Bleistift, eine auf sich selbst gestellte und sehr durchsetzungskräftige Frau,
die wegen eines Pogroms im Jahre 1903 aus ihrer Heimat Kischinew, Russland,
flüchten musste, betreibt einen Secondhandladen in Amerika, der zugleich Anlauf-
stelle für alle Unterdrückten ist. Die Erzählung beginnt, als in einer Gewitternacht ein
kleiner Schwarzer Junge vor den Laden Sally Bleistifts gelegt wird, die sich selbst-
verständlich des Kindes annimmt. Auch Redjacket hatte sie 15 Jahre zuvor, nachdem
seine Mutter verstorbenwar, zu sich genommen. Das Baby wird von Sally Bleistift John
Brown genannt, in Anlehnung an einen Kämpfer gegen die Sklaverei. Dieses Kind ist
es auch, das unabsichtlich die Vergangenheit von Sally Bleistift wieder ans Licht holt,
indem es versehentlich einen Koffer voll mit Bildern und Erinnerungsstücken umwirft
und dieser sich öffnet. Das veranlasst Sally Bleistift dazu, von ihrem Haus und ihrem
Werkzeuggeschäft in Kischinew zu erzählen. Der Antisemitismus schwelte dort seit
längerem, und der örtliche Wirt schürte in der verängstigten und unwissenden Be-
völkerung die Judenfeindlichkeit. Eines Tages überfielen die Russen die Straße mit
ausschließlich jüdischen Häusern und Geschäften, in der auch Sally Bleistift wohnte.
Bei dem Versuch, das Haus zu schützen, wurden Sally Bleistifts Mann und – wie sie
lange Zeit fälschlicherweise angenommen hat – ihr Sohn ermordet.

Im Buch wird nicht nur über die Judenfeindlichkeit berichtet, sondern vor allem
auch über die allgemeine politische Situation in den USA und in Russland, die sehr
angespannt ist. Die hohe Arbeitslosigkeit lässt die Menschen verarmen. Als publik
wird, dass ein russischer Kommunist sprechen wird, nimmt sich die Polizei vor, diese
Versammlung zu stören. Vorgewarnt durch Sallys Schwarzen Freund Jim, lenken je-

262 Wiebke von Bernstorff und Susanne Blumesberger



doch die Kinder der Arbeiter die Polizisten ab, indem sie Wenzel Svoboda folgen, der
klarinettenspielend durch die Stadt zieht.

Ein zweites Mal bringt der kleine John Brown Sally Bleistift in Kontakt mit ihrer
Vergangenheit, als er wegläuft und am Bahnhof sein Lied über John Brown singt und
dabei auch seine Adresse und den Namen von Sally Bleistift nennt. Der Russe, der den
Vortrag gehalten hat und eben wieder abreisen wollte, erkennt den Namen und
überbringt der überraschten Sally Bleistift die Nachricht, dass ihr Sohn nicht, wie
vermutet, bei der Revolution umgekommen ist, sondern nur für lange Zeit nach Si-
birien geschickt worden war. Sally Bleistift beschließt daraufhin mit Betti und John
Brown in die UdSSR zu gehen und überredet Redjacket mitzukommen und in Sibirien
den unterdrückten Völkern zu helfen. Redjacket ist einverstanden, hat aber vor, nach
einigen Jahren zurückzukommen, um die in Amerika lebenden „Indianer“ zu unter-
stützen. Verborgen vor Sally Bleistift arbeiten Billy und Redjacket an einer geheimen
Sache, sie verteilen selbstgeschriebene kommunistische Flugblätter im ganzen Land,
in Kooperation mit Jim, der durch seine Tätigkeit als Kellner im Speisewagen viel
herumkommt.

Auguste Lazar selbst schrieb in ihren Erinnerungen mit dem Titel Arabesken:
„‚Sally Bleistift‘ war ein Protest gegen meine ganze Vergangenheit, gegen die geistige
und politische Haltung der Kreise, aus der ich kam.“ (Lazar 1957, 84) Ursula Seeber-
Weyrer merkt 1997 an:

Auguste Lazar zählt zu jener […] Gruppe sozialdemokratischer und kommunistischer Autoren, die
ausdrücklich gegen den Nationalsozialismus schrieben – und wissen, daß es der Ehrgeiz aller
Autoren ist, der Jugend habhaft zu werden – Jugendliteratur dezidiert als Mittel der politischen
Aufklärung im proletarisch-revolutionären Sinn verstanden. (Seeber-Weyrer 1997, 117)

Auguste Lazar richtete sich gegen Vorurteile aller Art und gegen sämtliche Überzeu-
gungen der Nationalsozialisten. Statt „Reinheit der Rasse“ wird Multikulturalität ge-
fördert, das Aussehen von Sally Bleistift, die zur Überwindung von Rassenvorurteilen
aufruft und vehement den Kommunismus unterstützt, wird gleich zu Beginn mehr-
mals hintereinander als „alt und dick“ (Lazar 1947, 31) bezeichnet und widerspricht
jeglichem Schönheitsideal. Sally Bleistift nimmt direkt auf die Verfolgung von
Jüd*innen und die Situation im Exil Bezug, kümmert sich dort unter anderem um
einen Schwarzen Jungen und den „Indianerjungen“ Redjacket und ruft damit zur
Überwindung von Rassenvorurteilen auf. Zur Heldin wird in Lazars Kinderroman also
untypischerweise eine mütterliche alte Frau, die selbst aufgrund ihrer Religion, ihres
Geschlechts und ihres Alters marginalisiert ist und zur Beschützerin,Versorgerin und
sogar zum Vorbild ebenfalls marginalisierter Jungen wird. Mit dieser Versorgungs-
funktion und dem resoluten Auftreten der ehemaligen Werkzeughändlerin wird mit
Sally Bleistift ein Weiblichkeitsentwurf vorgestellt, der Alter und Weiblichkeit nicht
mit Schwäche, sondern mit Stärke und Kampfgeist verknüpft.

In die Geschichte sind drei Berichte Sally Bleistifts eingewoben, in denen es um
die Unterdrückung und Ausrottung Schwarzer und jüdischer Menschen geht. Sally

Kinder- und Jugendliteratur des Exils unter Gendergesichtspunkten 263



Bleistift, kauzig, grantig, aber mit großem Herzen dargestellt, bietet dabei eine posi-
tive Identifikationsfigur. „Ich bringe den Leuten bei, was sich gehört und was sich
nicht gehört“, stellt sie gleich am Anfang der Geschichte fest (Lazar 1947, 33).

Interessant an diesem Text ist nicht zuletzt, dass Lazar antisemitische Vorurteile
aufgreift und Sally Bleistift ‚jüdeln‘ lässt. Auch die Zeichnung von Samuel F. Gold als
jüdischer Kapitalist, „Eisenkönig“ (Lazar 1947, 23), erinnert an die antisemitischen
Porträts von reichen jüdischen Kapitalisten im Stürmer und war bei der Erstveröf-
fentlichung nicht unumstritten. Lazar hatte keine Scheu, Bezeichnungenwie „Neger“,
„Indianer“ oder „Nigger“ zu verwenden, sie lässt Sally Bleistift mit einfachen Worten
den Kindern erklären, wie es zur Unterdrückung der „Indianer“ und zur Sklaverei
gekommen ist, wobei sie darauf hinweist, dass die „Indianer“ „ganz und gar un-
brauchbar als Sklaven“ waren: „Sie haben sich das eben nicht gefallen lassen“ (Lazar
1947, 56). Eine aus heutiger Warte nicht unproblematische Sicht. Lazar ging es jedoch
um die Aufklärung der Kinder über Rassenhass und Ungerechtigkeit, und die Ge-
schichte über John Brown, der gegen die Sklaverei kämpfte und dafür hingerichtet
wurde, soll dem Schwarzen Findelkind ebenfalls Mut geben.

Wie dargestellt, sind in diesem Roman sowohl demokratische, antifaschistische
als auch feministische Aspekte zu erkennen. Die Figur Sally Bleistift wird diametral zu
den Vorstellungen einer nationalsozialistischen deutschen Frau geschildert, als Jüdin,
die Kinder unterschiedlicher Herkunft um sich sammelt, die selbst entscheidet und für
sich selbst sorgt und die durch ein Schwarzes Kind zu ihrem Glück findet.

4.4 Béla Balázs: Heinrich beginnt den Kampf (1939)

Das Werk von Béla Balázs (1884– 1949) erschien erstmals 1939 im Moskauer Verlag
Verlagsgenossenschaft Ausländischer Arbeiter in der UdSSR, der eine zentrale Position
im sowjetischen Literaturbetrieb einnahm (Benner 2015, 124). „Die in der Sowjetunion
entstandenen Kinder- und Jugendbücher sind vorwiegend realistisch gestaltet, ex-
plizit kontrafaschistisch und lassen sich zur proletarisch-revolutionären bzw. antifa-
schistischen (Kinder- und Jugend‐)Literatur zählen.“ (Benner 2015, 127) Ab dem
deutsch-sowjetischen Nichtangriffspakt entsprach die kontrafaschistische Kinder-
und Jugendliteratur jedoch nicht mehr der sowjetischen Parteilinie; Werke, die den
Nationalsozialismus thematisierten, wurden aus dem Verkehr gezogen und konnten
erst wieder nach dem Überfall auf die Sowjetunion im Jahr 1941 erscheinen. So wurde
auch Béla Balázs’ Heinrich beginnt den Kampf 1941 publiziert. Nach 1941 erschienen
dann keine kinder- und jugendliterarischen Texte mehr, da der Kriegseintritt der So-
wjetunion die Publikationsmöglichkeiten einschränkte. Heinrich beginnt den Kampf
stand 1941 und 1942 jeweils auf der Jahresliste des schädlichen und unerwünschten
Schrifttums. Erst 1955 erschien die erste Ausgabe nach dem Zweiten Weltkrieg im
Berliner Kinderbuchverlag. Sowohl in Heinrich beginnt den Kampf als auch in Karl-
chen, durchhalten! (1936) thematisiert Béla Balázs den antifaschistischen Kampf.

264 Wiebke von Bernstorff und Susanne Blumesberger



In Heinrich beginnt den Kampf wird Heinrich Klamm, der sechsjährige Sohn an-
tifaschistischer Eltern, zunächst als begeisterter Nazi geschildert, auf den die Märsche
großen Eindruck machen.Vater, Mutter, Heinrich und der Schäferhund Wolfi leben in
einem kleinen, spärlich möblierten Zimmer neben dem Dachboden. Die Mutter
möchte ihren Sohn gerne von den Polizei und SA spielenden Nachbarskindern fern-
halten, aber der Vater meint:

„Die Kinder spielen, was sie bei den Großen hören und sehen. […] Laß Heinrich nur mitmachen.
Unser Junge ist gar nicht so dumm. Er wird mit der Zeit schon merken, was los ist. Aber wenn er
sich ausschließt, dann werden die anderen Kinder fragen, warum spielt der Klamm nicht mit?
Erlauben es ihm die Eltern nicht, SA zu spielen? Warum denn nicht? Sind sie etwa Kommunisten?
Und gleich hast du den Verdacht am Halse.“ (Balázs 1955, 10)

So gerät Heinrich mitten in das Spiel, bei dem Kinder, die die SA, meistens in der HJ-
Uniform, verkörpern, gegen die Kinder, die die Arbeitslosen spielen, brutal vorgehen.
Mit diesem grausamen Spiel, das eigentlich eine Abbildung der Wirklichkeit ist, wird
den Leserinnen und Lesern die politische Situation erklärt. Eines Tages wird Heinrichs
seit längerer Zeit arbeitsloser Vater als Kommunist verhaftet und vor den Augen
Heinrichs und der Kinder aus der Nachbarschaft von der Polizei abgeholt. Schließlich
gelingt es der Mutter durch die Erzählung eines parabelhaften Märchens, den völlig
verstörten Heinrich zu einem kleinen Widerstandskämpfer zu machen. Drei andere
Kinder geben sich ebenfalls als Widerstandskämpfer zu erkennen und schließen
Freundschaft mit Heinrich, sie teilen Zettel mit Botschaften wie „Faschismus ist Krieg.
Sozialismus ist Frieden. Hände weg von der Sowjetunion!“ aus. Heinrich versteckt
sogar einen Kommunisten in dem Zimmer, das er mit seinen Eltern bewohnt. Bei der
Polizeiuntersuchung wird sein geliebter Hund getötet. Schlussendlich kämpft er mit
zahlreichen anderen Kindern mit viel List gegen die Pimpfe, die das Begräbnis seines
Hundes störenwollen. Am Ende müssen sich Heinrich und seine Mutter verstecken, es
scheint jedoch alles gut zu werden.

Balázs hat in seiner Geschichte eine scharfe Grenze zwischen den als reich, brutal
und dumm charakterisierten Faschist*innen und den als arm, klug und eng mitein-
ander kooperierend dargestellten Kommunist*innen gezogen, die sich bereits bei den
Kindern zeigt und nicht einmal von ihnen durchbrochenwerden kann. Die politischen
Konflikte der Eltern werden auf das Kinderspiel übertragen und damit zu Ernst. Da
auch Kinder massiv vom Nationalsozialismus betroffen waren, werden auch sie im
Roman in den Kampf miteinbezogen, obwohl sie keine Schuld an den Geschehnissen
haben. Wie Benner (2015, 346) festhält, ist mit der Jugend in diesem Kontext eine
Heilserwartung verknüpft.

Obwohl es sich eher um eine Jungengeschichte handelt, spielen auch weibliche
Figuren eine wichtige Rolle darin. Hier ist die Mutter zu nennen, die zwar zunächst als
etwas ängstlich und vorsichtig geschildert wird, aber den Kampf gegen die Fa-
schist*innen mitträgt. Auch Hilde, das Mädchen, das kluge Entscheidungen bei der
Begegnung mit den Pimpfen trifft und eine Anführerinnenrolle annimmt, und nicht
zuletzt die Frau, die unter Lebensgefahr Heinrich zu einem Versteck geleitet, handeln

Kinder- und Jugendliteratur des Exils unter Gendergesichtspunkten 265



nicht nur umsichtig, sondern auch selbstbestimmt. Die Schilderung der männlichen
Figuren teilt sich dagegen in zwei gegensätzliche Lager: Auf der einen Seite gibt es
konsequent nationalsozialistisch eingestellte Figuren, die sich in ihrem Fanatismus
lächerlich machen, auf der anderen Seite gibt es widerständige und ausschließlich
positiv konnotierte Figuren. Heinrichs Vater beispielsweise nimmt die Verfolgung und
Verhaftung aufgrund seiner politischen Einstellung beinahe schon märtyrerhaft auf
sich.

Insgesamt ist dieser Roman sowohl der proletarischen, demokratischen als auch
der antifaschistischen Kinder- und Jugendliteratur zuzurechnen.

Literaturverzeichnis

1 Primärliteratur

Balázs, Bela. Karlchen, durchhalten! Berlin: Verlag Kultur und Fortschritt, 1956 [1936].
Balázs, Bela. Heinrich beginnt den Kampf. Berlin: Der Kinderbuchverlag, 1955 [1939].
Faber du Faur, Irmgard. Die Kinderarche. Frankfurt a.M.: Hirschgraben, 1949 [1935].
Gmeyner, Anna (unter dem Pseudonym Anna Reiner). Manja. Ein Roman um fünf Kinder.

Amsterdam: Querido, 1938.
Gmeyner, Anna (unter dem Pseudonym Anna Reiner). Manja. Ein Roman um fünf Kinder. Mannheim:

Persona, 1984.
Held, Kurt (eigentlich Kurt Kläber). Die rote Zora und ihre Bande. Düsseldorf: Sauerländer, 2007

[1941].
Jokl, Anna-Maria. Die Perlmutterfarbe. Ein Kinderroman für fast alle Leute. Berlin: Dietz, 1948.
Lazar, Auguste (unter dem Pseudonym Mary Macmillan). Sally Bleistift in Amerika. Wien: Globus

1947 [1935].
Lazar, Auguste (unter dem Pseudonym Mary Macmillan). Arabesken. Aufzeichnungen aus bewegter

Zeit. Berlin: Dietz, 1957.
Leitner, Maria. Elisabeth, ein Hitlermädchen. Berlin: Aviva, 2020 [1937 im Pariser Tageblatt als

Fortsetzungsroman].
Lobe, Mira. Insu-Pu. Die Insel der verlorenen Kinder. Wien u.a.: Jugend & Volk, 1969 [1951;

Ersterscheinung hebräisch: I-Hajeladim. Tel Aviv: Twersky, 1948].
Mann, Erika. Zehn Millionen Kinder. Die Erziehung der Jugend im Dritten Reich. Mit einem

Geleitwort von Thomas Mann und einem Nachwort von Irmela von der Lühe. Reinbek: Rowohlt,
2007 [1938].

Mann, Erika. Zehn jagen Mr. X. Aus dem Englischen übersetzt von Elga Abramowitz. Mit einem
Nachwort von Golo Mann. Wuppertal: Arco, 2011 [1942].

Neurath, Marie. Fire! London: Parrish, 1950.
Rewald, Ruth. Müllerstraße. Jungens von heute. Stuttgart: D. Gundert, 1932.
Rewald, Ruth. Janko, der Junge aus Mexico. Illustriert von Paul Urban. Hg. und mit einem Nachwort

von Dirk Krüger. Wuppertal: Arco, 2007 [1934].
Rewald, Ruth. Vier spanische Jungen. Hg. und mit einem Nachwort von Dirk Krüger. Köln:

Röderberg, 1987.
Schenzinger, Karl Aloys. Der Hitlerjunge Quex. Berlin: Verlag für Zeitgeschichte, 1940 [1932].
Seidlin, Oskar/Richard Plaut [Plant]. S.O.S Genf. Ein Friedensbuch für Kinder. Zürich: Humanitas,

1940 [1939].

266 Wiebke von Bernstorff und Susanne Blumesberger



Siemsen, Hans. Die Geschichte des Hitlerjungen Adolf Goers. Düsseldorf: Komet, 1947 [1940].
Steffin, Margarete. Konfutse versteht nichts von Frauen. Nachgelassene Texte. Berlin: Rowohlt, 1991.
Tetzner, Lisa. Die Kinder aus Nr. 67. Erwin und Paul. Das Mädchen aus dem Vorderhaus (Bd. 1 und

2). Düsseldorf: Sauerländer, 2004 [1933; 1935].
Tetzner, Lisa. Die Kinder aus Nr. 67. Erwin kommt nach Schweden. Das Schiff ohne Hafen (Bd. 3 und

4). Düsseldorf: Sauerländer, 2004 [1941; 1943].
Tetzner, Lisa. Die Kinder aus Nr. 67. Die Kinder auf der Insel. Mirjam in Amerika (Bd. 5 und 6).

Düsseldorf: Sauerländer, 2005 [1944; 1945].
Tetzner, Lisa. Die Kinder aus Nr. 67. War Paul schuldig? Als ich wiederkam (Bd. 7 und 8).

Düsseldorf: Sauerländer, 2005 [1945; 1946].
Thomas, Adrienne. Die Katrin wird Soldat. Ein Roman aus Elsaß-Lothringen. Berlin: Propyläen, 1930.
Thomas, Adrienne. Die Katrin wird Soldat. Ein Roman aus Elsaß-Lothringen. Amsterdam: Allert de

Lange, 1950.
Wedding, Alex (geb. Margarete Bernheim). Das Eismeer ruft. Die Abenteuer einer kleinen und einer

großen Mannschaft. Nach wahren Begebenheiten erzählt. Prag: Malik, 1936.
Zimmering, Max. Die Jagd nach dem Stiefel. Berlin: Der Kinderbuchverlag, 1955 [1936].

2 Sekundärliteratur

Benner, Julia. Federkrieg. Kinder- und Jugendliteratur gegen den Nationalsozialismus 1933– 1945.
Göttingen: Wallstein, 2015.

Bernstorff, Wiebke von. Fluchtorte. Die mexikanischen und karibischen Erzählungen von Anna
Seghers. Göttingen: Wallstein, 2006.

Bernstorff, Wiebke von. „Geschichte(n) machen. Für eine Wiederaufnahme der
historisch-politischen Perspektive in der Exil(literatur)- und Genderforschung“. Exilforschung.
Ein internationales Jahrbuch. Exilforschung im historischen Prozess 30 (2012), 304–326.

Bernstorff, Wiebke von. „Erika Mann: A Gang of Ten (1942), deutsch: Zehn jagen Mr. X (1990)“.
Handbuch der deutschsprachigen Exilliteratur. Von Heinrich Heine bis Herta Müller. Hg. Bettina
Bannasch/Gerhild Rochus. Berlin u.a.: De Gruyter, 2013, 421–427.

Bernstorff, Wiebke von. „‚[…] vom Kinde aus‘: Der spanische Bürgerkrieg in der Kinderliteratur des
deutschen Exils: Rewald und Brecht“. Argonautenschiff 24 (2016), 128–138.

Bernstorff, Wiebke von. „Un-/Doing Gender in Exile Children’s Literature: for example Lisa Tetzners
Children’s Odyssee“. Exile and Gender I. Yearbook of the Research Centre for German and
Austrian Exile Studies 17 (2016), 207–219.

Blumesberger, Susanne. Handbuch der österreichischen Kinder- und Jugendschriftstellerinnen.
Bd. 1: A-L; Bd. 2: M-Z. Wien: Böhlau, 2014.

Blumesberger, Susanne. „Zwischen Wehmut und Distanz. Das Bild Österreichs in der Kinder- und
Jugendliteratur im Exil“. Österreichische Identitäten. libri liberorum. Zeitschrift der
Österreichischen Gesellschaft für Kinder- und Jugendliteraturforschung. 17.47–48 (2016),
65–76.

Blumesberger, Susanne. „Kinder- und Jugendliteratur im Exil. Ein Überblick über die Jahre
1933–1945“. Exilforschung: Österreich. Leistungen, Defizite & Perspektiven. Hg. Evelyn
Adunka/Primavera Driessen Gruber/Simon Usaty. Wien: Mandelbaum, 2018, 258–278.

Blumesberger, Susanne. „Facetten der politisch aufgeladenen Kinder- und Jugendliteratur in
Österreich zwischen 1933 und 1945“. Parole(n) – Politische Dimensionen von Kinder- und
Jugendmedien. Hg. Caroline Roeder. Stuttgart: Metzler, 2020, 79–91.

Kinder- und Jugendliteratur des Exils unter Gendergesichtspunkten 267



Blumesberger, Susanne. „Spuren des Nachexils in der österreichischen Kinder- und
Jugendliteratur“. Mitteilungen der Gesellschaft für Buchforschung in Österreich. 1 (2020),
47–70.

Blumesberger, Susanne/Jörg Thunecke (Hg.). Deutschsprachige Kinder- und Jugendliteratur
während der Zwischenkriegszeit und im Exil. Schwerpunkt Österreich. Frankfurt a.M. u.a.:
Peter Lang, 2017.

Ewers, Hans-Heino. „Kinder, die nicht erwachsen werden. Die Geniusgestalt des ewigen Kindes bei
Goethe, E.T.A. Hoffmann, J.M. Barrie, Ende und Nöstlinger.“ Kinderwelten, Kinder und Kindheit
in der neueren Literatur. Festschrift für Klaus Doderer. Hg. Freundeskreis des Instituts für
Jugendbuchforschung. Weinheim u.a.: Beltz, 1985, 42–70.

Fernengel, Astrid. Kinderliteratur im Exil. Im „modernen Dschungel einer aufgelösten Welt“.
Marburg: Tectum, 2008.

Göttlicher, Wilfried. „Otto Glöckels Schulreform, das Rote Wien und die deutsche Reformpädagogik.
Zur Einordnung der Glöckelschen Schulreform 1919–1934“. 1918 in Bildung und Erziehung.
Traditionen, Transitionen, Vision. Hg. Andrea De Vincenti/Norbert Grube/Andreas
Hoffmann-Ocon. Bad Heilbronn: Klinkhard, 2020, 229–150.

Hall, Murray Gordon. „Die Militarisierung der Jugendliteratur 1933–1945“. Deutschsprachige
Kinder- und Jugendliteratur während der Zwischenkriegszeit und im Exil. Hg. Susanne
Blumesberger/Jörg Thunecke. Frankfurt a.M. u.a.: Peter Lang, 2017, 99–114.

Hopster, Norbert/Petra Josting/Joachim Neuhaus. Kinder- und Jugendliteratur 1933– 1945. Ein
Handbuch. Bd. 1: Bibliographischer Teil mit Registern. Stuttgart u.a.: Metzler, 2001.

Hopster, Norbert/Petra Josting/Joachim Neuhaus. Kinder- und Jugendliteratur 1933– 1945. Ein
Handbuch. Bd. 2: Darstellender Teil. Stuttgart u.a.: Metzler, 2005.

Hopster, Norbert. „Literatur der Organisationen und der Dienste“. Kinder- und Jugendliteratur
1933–1945. Ein Handbuch. Bd. 2: Darstellender Teil. Hg. Ders./Petra Josting/Joachim Neuhaus.
Stuttgart u.a.: Metzler, 2005, Sp. 121–186.

Josting, Petra. „Kinder- und Jugendliteratur im Kontext von Pädagogik, Ästhetik und NS-Ideologie“.
Kinder- und Jugendliteratur 1933–1945. Ein Handbuch. Bd. 2: Darstellender Teil. Hg.
Dies./Norbert Hopster/Joachim Neuhaus. Stuttgart u.a.: Metzler, 2005, Sp. 95–115. [= Josting
2005a]

Josting, Petra. „Kinder- und Jugendliteratur deutschsprachiger ExilautorInnen“. Kinder- und
Jugendliteratur 1933– 1945. Ein Handbuch. Bd. 2: Darstellender Teil. Hg. Dies./Norbert
Hopster/Joachim Neuhaus. Stuttgart u.a.: Metzler, 2005, Sp. 837–892. [= Josting 2005b]

Josting, Petra. „Exil“. Geschichte der deutschen Kinder- und Jugendliteratur. Hg. Reiner Wild.
Stuttgart u.a.: Metzler 2008, 295–311.

Kaminiski, Winfried. „Exil und innere Emigration“. In: Geschichte der deutschen Kinder- und
Jugendliteratur. Hg. Reiner Wild. Stuttgart: Metzler, 1990, 285–298.

Klapdor, Heike. „Nachwort“. Anna Gemyner. Manja. Ein Roman um fünf Kinder. Mannheim: Persona,
2008, 395–403.

Krüger, Dirk. Die Deutsch-jüdische Kinder- und Jugendbuchautorin Ruth Rewald und die Kinder- und
Jugendliteratur im Exil. Diss. Univ. Wuppertal, 1989.

Leitner, Maria. „Dorfschule im Dritten Reich. Kleines Kulturbild“. Elisabeth, ein Hitlermädchen. Ein
Roman und Reportagen (1934–1939). Hg. Dies./Helga Schwarz/Wilfried Schwarz. Berlin: Aviva,
2014 [1938], 318–320.

Löwenstein, Kurt. „Das Kind als Träger der werdenden Gesellschaft“. Sozialismus und Erziehung.
Eine Auswahl aus den Schriften 1919– 1933. Hg. Ders./Ferdinand Brandecker/Hildegard
Feidel-Merz. Berlin u.a.: J. H. W. Dietz Nachf., 1976 [1924], 89–21.

Lühe, Irmela von der. „‚Und der Mann war oft eine schwere, undankbare Last‘. Frauen im Exil –
Frauen in der Exilforschung“. Exilforschung 14 (1996), 44–61.

268 Wiebke von Bernstorff und Susanne Blumesberger



Lühe, Irmela von der. „Nachwort“. Erika Mann. Zehn Millionen Kinder. Die Erziehung der Jugend im
Dritten Reich. Reinbek: Rowohlt 2007, 199–217.

Lühe, Irmela von der. Erika Mann. Eine Lebensgeschichte. Reinbek: Rowohlt, 2009.
Mikota, Jana. „Kinder- und Jugendliteratur des Nachexils. Exemplarische Überlegungen zur Kinder-

und Jugendliteratur des Exils und ihrer Rezeption nach 1945“. Nachexil/Post-Exil. Hg. Bettina
Bannasch/Katja Sarkowsky. Berlin u.a.: De Gruyter, 2020, 370–388.

Neurath, Marie/Otto Neurath. Visual History of Mankind. London: Adprint 1948.
Pinfold, Debbie. The Child’s View of the Third Reich in German Literature. Oxford u.a.: Clarendon

Press, 2001.
Seeber-Weyrer, Ursula. „Zweifaches Exil? Österreichische Kinder- und Jugendliteratur im Exil“.

Geschichte der österreichischen Kinder- und Jugendliteratur vom 18. Jahrhundert bis zur
Gegenwart. Hg. Hans-Heino Ewers/Ernst Seibert. Wien: Buchkultur Verlagsgesellschaft, 1997,
114–125.

Schlenstedt, Silvia. „Überlegungen zu Anna Seghers ‚Frauen und Kinder in der Emigration‘“
Argonautenschiff. Jahrbuch der Anna-Seghers-Gesellschaft 2 (1993), 123–131.

Seghers, Anna. „Frauen und Kinder in der Emigration (1938)“. Argonautenschiff Jahrbuch der
Anna-Seghers-Gesellschaft 2 (1993), 319–327.

Shavit, Zohar. „Zwischen Kinder-Insel und Insu-Pu. Wie der hebräische Text von Mira Lobe für die
österreichischen Kinder geändert wurde“. Mira Lobe … in aller Kinderwelt. Hg. Heidi
Lexe/Ernst Seibert. Wien: Praesens, 2005, 67–85.

Siemsen, Anna. „Frauenerwerbsarbeit und Mädchenbildung“. Deutsche Lehrerinnenzeitung. Organ
des Allgemeinen deutschen Lehrerinnenvereins, 47 (1930), 97–99.

Siemsen, Anna. Spanisches Bilderbuch. Düsseldorf: Komet, 1947 [1937].
Siemsen, Anna. Die gesellschaftlichen Grundlagen der Erziehung. Hamburg: Oetinger, 1948.
Stern, Guy. „Wirkung und Nachwirkung der antifaschistischen Jugendliteratur“. „Wir tragen den

Zettelkasten mit den Steckbriefen unserer Freunde“. Beiträge jüdischer Autoren zur deutschen
Literatur seit 1945. Hg. Jens Stüben/Winfried Woesler. Darmstadt: Häusser, 1994, 299–312.

Stern, Guy/Brigitte V. Sumann. „Women’s Voices in American Exile“. Between Sorrow and Strength.
Women Refugees of the Nazi Period. Hg. Sybille Quack. Cambridge: Cambridge University Press
u.a., 1995, 341–352.

Suder, Liliane. „Fünf Familien in Berlin. Der aufschlussreiche Roman ‚Manja‘ von Anna Gmeyner
endlich wieder greifbar“. literaturkritik.de. 13. April 2015. https://literaturkritik.de/id/20514
(13. Februar 2021).

Thomalla, Andrea/Jörg Räuber. Kinder- und Jugendliteratur im Exil 1933–1950. Mit einem Anhang:
Jüdische Kinder- und Jugendliteratur in Deutschland 1933– 1938. Eine Ausstellung der
Sammlung Exil-Literatur der Deutschen Bücherei Leipzig. Frankfurt a.M.: Die Deutsche
Bibliothek, 1999.

Usadel, Georg. „Nationalsozialistische Forderungen an das Jugendschriftentum“. Jugendschriften-
Warte 41 (1936), 1–3.

Wedding, Alex (geb. Margarete Bernheim). „Kinderliteratur“. In: Das Wort. Literarische
Monatsschrift 6 (1937), 50–54.

Wedding, Alex (geb. Margarete Bernheim). Alex Wedding. Aus vier Jahrzehnten. Erinnerungen,
Aufsätze und Fragmente. Zu ihrem 70. Geburtstag. Hg. Günter Ebert. Berlin: Der
Kinderbuchverlag, 1975.

Weiskopf, Franz C. Unter fremden Himmeln. Ein Abriß der deutschen Literatur im Exil 1933–1947.
Berlin: Dietz, 1947.

Viertel, Berthold. „Ein Roman um fünf Kinder“. Die Weltbühne 34 (1938), 1354–1359.
Werner, Birte. Illusionslos hoffnungsvoll. Die Zeitstücke und Exilromane Anna Gmeyners. Göttingen:

Wallstein, 2006.

Kinder- und Jugendliteratur des Exils unter Gendergesichtspunkten 269



Wintersteiner, Werner. „‚Zeit zu träumen, Zeit zu handeln‘. Mira Lobe als politische
Kinderbuchautorin“. Mira Lobe … in aller Kinderwelt. Hg. Heidi Lexe/Ernst Seibert. Wien:
Praesens, 2005, 99–122.

[o.A.]. Jahresliste des schädlichen und unerwünschten Schrifttums. Leipzig: Brandstetter,
1939–1941.

270 Wiebke von Bernstorff und Susanne Blumesberger


