
Christian Heigel

Genderkonstrukte in der ‚realistischen‘
Kinder- und Jugendliteratur der Weimarer
Republik

Erich Kästners Roman Emil und die Detektive

Zusammenfassung: Die Zeit der Weimarer Republik fällt mit gewaltigen politischen,
sozialen und kulturellen Umbrüchen in den 1920ern und frühen 1930er Jahren zu-
sammen. Diese gehenmit zahlreichen Ungleichzeitigkeiten und Ambivalenzen einher,
die sich nicht zuletzt in den zwischen traditionellen und progressiven Tendenzen
verorteten Weiblichkeits- und Männlichkeitsentwürfen niederschlagen. Die Literatur
wirkt an der Produktion dieser Geschlechterbilder mit und fungiert zugleich als kri-
tisches Korrektiv. Das Subsystem ‚realistisch‘-neusachlicher Kinder- und Jugendlite-
ratur der Zeit partizipiert an diesen Entwicklungen: In ihm zeigt sich die Ambivalenz
der Geschlechterkonstruktionen ebenso wie deren kritische Reflexion. Am Beispiel
von Erich Kästners Kinderroman Emil und die Detektive – als einem bis heute stark
rezipierten ‚Klassiker‘ des Genres – lässt sich zeigen, wie ein literarischer Text Gen-
derkonstruktionen seiner Entstehungszeit verhandelt und dabei die genannten Am-
bivalenzen widerspiegelt.

1 Einleitung

Die Zeitspanne zwischen dem Ende des Ersten Weltkriegs 1918 und dem Beginn der
nationalsozialistischen Diktatur 1933 zeichnet sich durch eine stark ausgeprägte
Gleichzeitigkeit von innovativen und reaktionären Tendenzen sowie oft extremen
Gegensätzen im Gelingen und Scheitern gesellschaftlicher und kultureller Projekte
aus. Damit gehen zahlreichen Ambivalenzen im politischen, sozialen und kulturellen
Leben der Zeit einher.Vielversprechende politische Utopien stehen neben den immer
noch dominierenden traumatischen Folgen des Krieges und schließlich einem
Scheitern des noch jungen Weimarer Parlamentarismus. Ein – bis heute bemerkens-
werter – Aufschwung des kulturellen Lebens wird stets und in zunehmendem Maße
von der prekären wirtschaftlichen Lage in großen Teilen der Bevölkerung begleitet
(vgl. Peukert 1987).

Diese Ambivalenzen zeigen sich nicht zuletzt auch in den Geschlechterkonzepten
sowie dem Alltag von Männern und Frauen, wobei zwischen Anspruch und Wirk-
lichkeit in vielen Fällen eine große Lücke klafft. Sowohl sich verändernde Vorstel-
lungen von Männlichkeit und Weiblichkeit als auch die gelebten Herausforderungen
und Widersprüche in den Geschlechterverhältnissen werden immer wieder im Medi-
um der Literatur thematisiert. Die Texte reflektieren dabei gesellschaftliche Entwick-

OpenAccess. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110726404-011



lungen und wirken zugleich selbst aktiv an der Hervorbringung und Weiterentwick-
lung von Genderkonstruktionen mit. Literatur im engeren Sinne tritt zudem ange-
sichts eines sich rasant entwickelnden Kulturlebens in intertextuelle und intermediale
Austauschprozesse mit journalistischen Formen, Theater, Kabarett und Revue und
immer stärker auch mit dem noch jungen Medium Film. Ein Autor wie Erich Kästner
hat entscheidenden Anteil an der Vielgestaltigkeit der kulturellen Äußerungen:
Kästner verfasst Romane und Gedichte, Essays und Rezensionen für Zeitungen und
Zeitschriften, Texte für den Hörfunk und das Kabarett sowie Drehbücher für den Film
und erschreibt sich damit eine zunehmend prominente Position im literarischen Le-
ben der Weimarer Republik. Nicht zuletzt leistet er Beachtliches für die Kinder- und
Jugendliteratur, der er durch seine in den 1920er und frühen 1930er Jahren vorgelegten
Romane entscheidende Innovationschübe verschafft. Die Frage, wie diese an ein
junges Publikum adressierten Texte sich zu den Genderkonzeptionen und -praktiken
ihrer Entstehungszeit verhalten, soll im Folgenden erörtert werden. Dabei wird Käst-
ners Debut im Bereich der Kinder- und Jugendliteratur, sein Roman Emil und die
Detektive (1929), im Mittelpunkt stehen, für die Gender-Thematik relevante Bezüge zu
Kästners anderen kinderliterarischenWerken dieser Zeit – vor allem zu Pünktchen und
Anton (1931), Der 35. Mai oder Konrad reitet in die Südsee (1931), Das fliegende Klas-
senzimmer (1933) sowie der Emil-Fortsetzung Emil und die drei Zwillinge (1934)¹ – er-
folgen punktuell. Zunächst soll jedoch beleuchtet werden, auf welche Genderkon-
zepte (in der ‚Erwachsenenkultur‘) der Zeit sowie Vorstellungen von Kindheit und
Jugend Kästners Texte rekurrieren und in welches Korpus zeitgenössischer Kinder-
und Jugendliteratur sie sich einschreiben.

2 Gesellschaftliche und kulturelle Kontexte der
1920er und frühen 1930er Jahre

2.1 ‚Neue Frauen‘ und ‚Krisen der Männlichkeit‘:
Geschlechterkonstruktionen und -verhältnisse der Weimarer
Zeit

Die Zeit der Weimarer Republik ist in hohem Maße durch Innovationen und Ver-
schiebungen der Geschlechterrollen und Geschlechterbeziehungen geprägt. Im Zu-
sammenhang mit tiefgreifenden gesellschaftlichen, kulturellen und wirtschaftlichen

 Das fliegende Klassenzimmer erschien vor dem Beginn der nationalsozialistischen Herrschaft, Emil
und die drei Zwillinge danach. Der letztgenannte Roman wird aufgrund der dichten intertextuellen
Bezüge zu Emil und die Detektive im Folgenden dennoch herangezogen. Zudem ergeben sich auch
durch die spezifische Situation Kästners als von den Nationalsozialisten teils verbotenem, teils ge-
duldetem Autor gewisse Kontinuitäten, auf die hier nicht näher eingegangen werden kann.

176 Christian Heigel



Wandlungsprozessen findet zunächst eine Neuausrichtung weiblicher Lebensent-
würfe statt. Zum einen ist die Frau ‚Konsumgegenstand‘ und passives Objekt männ-
licher Begierden in den Revues und den visuellen Medien der Zeit, sie ist in zuneh-
mendem Maße jedoch auch aktive Mitgestalterin: Sie verdient ihr eigenes Geld und
entwirft zudem, mittels Kleidung, Frisur und anderen Accessoires, ihr eigenes
Selbstbild:

In den 1920er Jahren erobern die ‚City Girls‘ die Medien undMetropolen. Sie treten in einemneuen
Look auf: mit Bubikopf, kurzem Rock und mit Zigarette. Ihr Schauplatz ist die Großstadt. Die
Bubiköpfe, Blaustrümpfe, Working Girls und Tippmamsells sind Ausdruck eines veränderten
Rollenverständnisses der Frau zu Beginn des 20. Jahrhunderts. Rastlosigkeit,Tanzwut und Exzess
kreieren für eine kurze Zeitperiode einen verrückten Kosmos. Weiblichkeit, Großstadt und Mo-
derne verdichten sich zum Mythos der ‚Neuen Frau‘. (Freytag und Tacke 2012, 9)

Diese Ausführungen lassen erkennen, dass die Rede von der ‚Neuen Frau‘ der 1920er
Jahre Fakten und Fiktionen gleichermaßen in sich birgt,wobei zwischen beidem nicht
immer ganz klar zu trennen ist, vor allem, wenn es um das Verhältnis von Selbst- und
Fremdzuschreibungen in Bezug auf Weiblichkeitsbilder geht. Einen entscheidenden
Anteil daran haben die sich rasant entwickelnden Print- und visuellen Medien, die zur
Herausbildung ‚neuer Frauentypen‘ führen (Sykora et al. 1993; Gonzalbez Cantó 2012).

Eine wichtige realpolitische Grundlage für die Selbstbestimmung der Frau ist die
Einführung des Wahlrechts für Frauen ab zwanzig Jahren mit der Gründung der
Weimarer Republik. Auch auf dem Arbeitsmarkt entsteht eine neue Situation für
Frauen: Durch den Ersten Weltkrieg fehlen Männer als Arbeitskräfte und auch als
traditionelle eheliche Versorger. Dadurch bleiben viele Frauen erst einmal ledig und
beginnen zu arbeiten. Sie tun dies jedoch nicht mehr vorrangig als Hausmädchen oder
in der Landwirtschaft. Die junge Weimarer Republik bringt vielmehr einen neuen
Berufszweig hervor: die Büroangestellte.

Die Zahl weiblicher Angestellter steigt – nicht nur in Deutschland – deutlich an,
von einer halben Million 1907 auf fast anderthalb Millionen 1925. Auch unter den
verheirateten Frauen geht fast ein Drittel einer Erwerbstätigkeit nach, darunter al-
lerdings überproportional viele Arbeiterfrauen und einige wenige hochqualifizierte
Akademikerinnen. Die nicht berufstätige Ehefrau und Mutter bleibt auch in der
Weimarer Republik das gesellschaftliche Ideal, was sich unter anderem an der immer
wieder aufflammenden Debatte über weibliche Doppelverdienerinnen ablesen lässt
(Frevert 1986, 163–180). Auch die verbreitete romantisch-utopische Vorstellung von
den Tätigkeiten der stets adrett gekleideten weiblichen Angestellten entspricht kaum
der Realität. Vielmehr ist der Arbeitsalltag vieler Büroangestellter von langen Ar-
beitszeiten, Unterbezahlung, sexuellen Übergriffen und schwierigen Arbeitsbedin-
gungen geprägt,was auch in der Literatur (insbesondere von Frauen) reflektiert wird.²

 Vgl. etwa Anita Brücks dokumentarischen Roman Schicksale hinter Schreibmaschinen (1930).

Genderkonstrukte in der ‚realistischen‘ KJL der Weimarer Republik 177



Ein zentraler kulturell geformter Frauentypus der 1920er-Jahre ist das ‚Girl‘ – in
den USA auch ‚Flapper‘ genannt. Der Begriff stammt aus der Tierwelt. Mit ‚Flapper‘
werden Vögel bezeichnet, die noch nicht fliegen können, jedoch kurz davorstehen, ihr
Nest zu verlassen und bereits heftig mit den Flügeln flattern, was im Englischen ‚to
flap‘ heißt. Mit diesem Bild wird eine Mobilität angesprochen, die sich auf reale wie
übertragene Bewegungsmöglichkeiten von Frauen bezieht. Als offensichtlicher Aus-
druck der neuen Bewegungsfreiheit fungieren Mode und Tanz. In einem Deutungsakt,
den man heute als kulturwissenschaftlich bezeichnen würde, haben schon zeitge-
nössische Publizistinnen und Publizisten die für die sogenannte ‚Flapper‘- oder ‚Girl‘-
Kultur charakteristischen modischen Phänomen auf weitreichende soziale und poli-
tische Freiheiten bezogen. Dementsprechend erscheint die Mode so fortschrittlich wie
das selbstbestimmte Agieren der Frauen im öffentlichen Leben, Handlungsräume von
Frauen erweitern sich, es findet ein „Wechsel vom Innen- zum Außenraum“ statt, die
weibliche „Präsenz im öffentlichen Raum“ ist gegenüber der früheren Beschränkung
auf die häusliche Sphäre deutlich erhöht (Becker 2018, 108). Diese neue Bewe-
gungsfreiheit ist innerlich wie äußerlich wahrnehmbar. In diesem Sinne schreibt die
Modejournalistin Dinah Nelken 1928 in der Modezeitschrift Elegante Welt: „Wir sind
stolz geworden, […] seit wir gelernt haben, am Steuer des Autos zu sitzen; wir können
unbegleitet gehen, seit wir zu gehen gelernt haben, wir können uns selbst schützen,
seit unsere Röcke uns das Davonlaufen gestatten […]“ (zit. n. Bertschick 2005, 229). Die
angesprochene Bewegungsfreiheit offenbart also nicht zuletzt eine Selbstbehauptung
angesichts männlicher Führungsansprüche und gewährt Schutz vor Übergriffen. Sie
ist wesentlich gebunden an die neue Mode: Anstatt einengender Korsetts werden
hemdartige Kleider entworfen, die mehr Bewegungsfreiheit garantieren, aber auch
den Körper optisch verlängern und dadurch wiederum neue Körperideale fordern: die
große schlanke Frau. Ein neues Körperbewusstsein als Ausdruck weiblicher Eman-
zipation zeigt sich auch in der Teilhabe von Frauen am Phänomen des Massensports,
der sich in der Weimarer Republik entwickelt. So nehmen etwa 1928 zum ersten Mal
Leichtathletinnen an den Olympischen Spielen teil (Becker 2018, 228). Dass Frauen als
Fahrerinnen auch die „Männerdomäne Automobil“³ erobern, ist einerseits Ausdruck
einer Emanzipationsbewegung und eine Annäherung der Geschlechter, andererseits
kann das Autofahren – in Analogie zur gewandelten Mode – als Metapher für die
neugewonnene soziale Mobilität von Frauen gedeutet werden. Das ‚Eindringen‘ von
Frauen in traditionell männlich konnotierte Sportarten wie das Boxen (das mit Ag-
gression und Durchsetzungskraft assoziiert wird) wird von zeitgenössischen Kom-
mentatoren als Bedrohung männlicher Dominanz gesehen. Gleichzeitig wird eine
‚Degeneration‘ klassischer weiblicher Schönheitsideale befürchtet, wie sich etwa in
zeitgenössischen Karikaturen zeigt (Sutton 2008, 7–74).

 So der Titel der Studie von Hertling (2013), in der sie die enge Verflechtung von Autofahren und
literarischer Produktion anhand der Autorinnen und ‚Selbstfahrerinnen‘ Ruth Landshoff-Yorck, Erika
Mann und Annemarie Schwarzenbach herausarbeitet.

178 Christian Heigel



Ein wichtiger Diskurs betrifft dementsprechend auch die ‚Vermännlichung‘ der
Frau und den Typus der Garçonne, der, ausgehend von der Literatur, nicht zuletzt
durch die Auftritte Marlene Dietrichs in den Filmen der 1930er Jahre eine breite Wir-
kung entfaltet. Eng verbunden mit der (körperlichen) Bewegungsfreiheit und einem
männlichen Habitus sind Konzepte einer veränderten weiblichen Sexualmoral, die
durch Selbstbewusstsein und aktives Handeln geprägt ist; initiiert zunächst durch
Frauenrechtlerinnen der Zeit, wie etwa der russischen Autorin Alexandra Kollontai,
die sich in theoretischen Schriften und literarischen Texten auf sehr offene Weise mit
weiblicher Sexualität auseinandersetzt (Becker 2018, 118– 120). Damit einher gehen
Ängste und Unsicherheiten aufseiten von Männern, die etwa in Erich Kästners Roman
Fabian (1931) ihren Ausdruck finden. Sexuelle und ökonomische Unabhängigkeit
gehen oftmals Hand in Hand, der Frau werden die gleichen sexuellen Freiheiten zu-
gestanden wie dem Mann, Geschlechtsverkehr ist nicht länger an die Ehe oder eine
feste Beziehung gebunden. Dass diese emanzipatorischen Ideale oftmals an der so-
zialen Wirklichkeit scheitern, ist ebenso Thema der Literatur der ‚neuen Frauen‘ in der
Weimarer Republik.⁴

Insgesamt gesehen ist das Konzept der ‚neuen Frau‘ eines, das nur von einem
geringen Teil der weiblichen Bevölkerung der Zeit tatsächlich gelebt wird, der sich im
Wesentlichen aus Intellektuellen und Künstlerinnen zusammensetzt (Becker 2018,
117) und das zumindest partiell auch ein mediales Konstrukt im Zuge der sich rasant
entwickelten Zeitschriften-, Film- und Werbekultur der Zeit darstellt (Peukert 1987,
105). In der Endphase der Weimarer Republik wird im öffentlichen Diskurs zuneh-
mend die Restituierung traditioneller Frauenbilder propagiert, die im Übrigen die
gesamte Weimarer Zeit über niemals gänzlich verschwunden waren (Sutton 2011,
25–26). Auf der visuellen Ebene werden diese durch traditionellere Kleidung und
längere Haarmoden charakterisiert, in sozialer Hinsicht durch die ‚Bestimmung‘ der
Frau zu Häuslichkeit, Ehe und Mutterschaft. In der zeitgenössischen Publizistik ist
hier – in Angrenzung von ‚Girl‘ und ‚Garçonne‘ – vom ‚Gretchen‘-Typus die Rede (vgl.
Frame 1999; Hung 2016).

Der Aufstieg der prototypischen ‚neuen Frau‘ sowie ihre affirmative, aber auch
kritische Betrachtung in Diskursen der Weimarer Zeit wird vielfach mit einer ‚Krise der
Männlichkeit‘ während dieser Zeit in Verbindung gebracht. Diese geht mit einem
Verlust traditioneller männlicher Rollenbilder einher. Ursachen sind zunächst in der
psychischen und physischen Versehrtheit und der Abwesenheit von Männern als di-
rekte Folgen des Ersten Weltkriegs zu sehen: Männer kehren nicht nur als Invaliden
zurück, die Kriegstoten führen auch zu einer erheblichen Dezimierung der männli-
chen Bevölkerung. In direktem Zusammenhang damit nehmen Frauen, wie bereits

 Ein bedeutendes literarisches Zeugnis weiblicher Selbstermächtigung ist in dieser Hinsicht etwa
Irmgard Keuns Roman Das kunstseidene Mädchen (1932). Im Zentrum stehen eine weibliche Emanzi-
pationsgeschichte und deren Scheitern. Die Ich-Erzählerin Doris artikuliert ihr sexuelles Begehren
offen und macht immer wieder deutlich, dass sie männliche Verhaltensweisen durchschaut und kri-
tisiert.

Genderkonstrukte in der ‚realistischen‘ KJL der Weimarer Republik 179



beschrieben, teilweise traditionell männlich besetzte Positionen im gesellschaftlichen
und wirtschaftlichen Leben ein. Nicht zuletzt ist die Weltwirtschaftskrise von 1929 zu
nennen, „welche die Männer in die Massenarbeitslosigkeit und mit ihnen ihre Fa-
milien in die Armut stürzt“ (Wieland 2009/10, 179). Damit wird die Rolle des Mannes
als ‚Versorger‘ und ‚Ernährer‘ der Familie bedroht. Angesichts dieses „Rollentauschs“
ist von einer „Vermännlichung der Frau“ und umgekehrt einer „Verweiblichung des
Mannes“ die Rede (Becker 2018, 235). Als Nachwirkung der psychischen und physi-
schen Spätfolgen der Kriegserlebnisse aus dem Ersten Weltkrieg werden Männern
traditionell weibliche Verhaltensdispositionen zugeschrieben: „Die feminine Nervo-
sitätskultur der Jahrhundertwende schlägt um in Kriegsneurosen und durch den Krieg
ausgelöste Nervenkrankheiten bzw. in zerstörerische männliche Hysterie.“ (Becker
2018, 239)

Ein Versuch, die ‚bedrohte Männlichkeit‘ wiederherzustellen, begegnet in der
Formierung von ‚Männerbünden‘ als Teil der Massenkultur in der Weimarer Republik
(Schmidt 2000, 35–40). Dabei dominieren eine starke militärische Ausrichtung und
das Ideal der Kameradschaft, „vor allem bei den Freikorps, den paramilitärischen
Kampfverbänden der politischen Parteien und bei der bündischen Jugend“ (Schmidt
2000, 37). Das „maskuline Stereotyp des Kämpferischen“, „Disziplin- und Ord-
nungsvorstellungen“ sowie „Freund-Feind-Kategorien“ (Schmidt 2000, 37–38) sollen
dabei helfen, die ‚bedrohte Männlichkeit‘ zu restituieren. Eine in diesem Zusam-
menhang vergleichbare Funktion kommt dem Sport als klassenübergreifendem und
zugleich – trotz wachsender weiblicher Teilhabe – stark männlich dominiertem
Massenphänomen zu. Als Inbegriff von körperlicher und mentaler Stärke sowie der
Kontrolle über das Geschehen spielt der Boxkampf eine große Rolle, die etwa Bertolt
Brecht auch im literarischen Diskurs reflektiert (Gumbrecht 2020, 73). Das Boxen gilt
im zeitgenössischen Diskurs als Ausdruck von körperlicher und charakterlicher Härte
und steht in ausdrücklicher Abgrenzung von der mit dem ‚Weiblichen‘ konnotierten
Weichheit (Schaper 2006, 93–94). Ein solchermaßen mit Männlichkeitsidealen auf-
geladener und dem ‚Weiblichen‘ entgegengesetzter Sportbegriff kann in der Zeit nach
dem Ersten Weltkrieg als „Ersatz zu militärischem Drill“ (Becker 2018, 229) gedeutet
werden.⁵ Angesichts der mit dem Sport assoziierten männlichen Dominanz, der Ver-

 In diesem Sinne konstatiert etwa Fritz Giese in seiner 1925 erschienenen Analyse der amerikani-
sierten „Girlkultur“ eine geschlechtsspezifische Körperkultur. Demnach sei das Ziel von Körper-
übungen bei Männern „Ertüchtigung des Leibes für kommende Kriege“ (Giese 1925, 10), aus dem sich
zudem ein national geprägtes Curriculum ableitet: „Leibesübung, Kampf, Sieg, Militarismus: das sind
deutsche Assoziationen gewohnter Bahnung von Kindesbeinen an.“ (Giese 1925, 10) Demgegenüber
müssten die sportlichen Aktivitäten von Mädchen und Frauen schon allein aufgrund ihrer anatomi-
schen und psychischen Besonderheiten anders ausgerichtet sein: „Das Mädchen kann nicht immer
turnen wie ein Knabe; es kann auch nicht alles turnen wie der Junge. Es verlangt seinen eigenen
Turnstil, dank psychophysischer Besonderheit.“ (Giese 1925, 10) Deshalb orientiere sich das für
Mädchen und Frauen konzipierte Programm an einer modernen Gymnastik, die in einem dichotomi-
schen Verhältnis zu den genannten männlichen Attributen steht: „Harmonie,Weichheit nach außen;
Funktion und Anatomie nach innen: das wird Formel.“ (Giese 1925, 10) Hinzu tritt laut Giese für das

180 Christian Heigel



bindung von Sport und Militär sowie der latenten Aggressionen auch im Publikum
sehen Kritiker*innen,wie etwa Marieluise Fleißer, am Ende der Weimarer Republik im
Massensport Vorboten des Nationalsozialismus.

Doch neben diesen Versuchen, eine verlorene Männlichkeit durch ‚Ersatzhand-
lungen‘wiederherzustellen, finden sich auch neue Männlichkeitsentwürfe, die „einen
bestimmten Habitus, etwa eine dandyhafte Lässigkeit statt militärischem Stramm-
stehen, eine andere Kleidung, eine veränderte Haltung, feminine Eigenschaften statt
maskuliner Eindeutigkeit“ (Becker 2018, 235) hervorbringen. Analog zu den visuell
geprägten Konzepten der ‚neuen Frau‘ finden sich in den zeitgenössischen Illus-
trierten Bilder einer „zivile[n] Männlichkeit […], [repräsentiert durch] Männer mit
kurzen Haaren, mit streng blickendem Gesicht, markanten Zügen und mit durch-
trainiertem Körper“ (Becker 2018, 243). Auch wenn hier ein durch körperliche und
mentale Stärke charakterisierter Habitus noch einen Teil der männlichen Identität
ausmacht, so deutet sich zugleich die Betonung eines Schönheitsideals an, das auf ein
‚gepflegtes Äußeres‘ abzielt (Schmidt 2000, 69–72) und sich denmode- und ‚lifestyle‘-
bewussten Weiblichkeitskonzepten zumindest partiell annähert. Analog zur ‚neuen‘
und ‚maskulinen‘ Frau werden ‚verweiblichte‘ Männlichkeitsentwürfe in der Zeit-
schriftenkultur derWeimarer Zeit in affirmativer Absicht dargestellt (Sutton 2008, 132–
133). Die Sozialfigur des Dandys aus dem 19. Jahrhundert erfährt dabei eine Renais-
sance. Er folgt den ästhetischen Normen der modischen Eleganz, der Erotisierung des
eigenen Körpers. Als großstädtischer Flaneur geht er der hedonistischen Beschäfti-
gung mit Kunst und anderen Genüssen des Alltags nach. Diese Abkehr von einem auf
physische Stärke und militärische Härte setzenden Männlichkeitsideal ruft jedoch,
besonders in konservativen Kreisen, auch heftige Kritik hervor, die sich häufig in
satirischen Darstellungen äußert. Darin wird – im Anschluss an sexualwissen-
schaftliche Prämissen – das ‚feminisierte‘ Männlichkeitskonzept (oft verbunden mit
homophoben Ressentiments) als pervers und degeneriert disqualifiziert und als
Symptom eines ‚nationalen Niedergangs‘ gedeutet (Sutton 2008, 136). Entsprechend
werden aus dieser Sicht physisch und mental ‚gestählte‘ Männer – insbesondere in
Verbindung mit athletischer Betätigung als Supplement für eine militärische Haltung
– favorisiert.

Während sich also die zeitgenössischen Weiblichkeitsentwürfe zwischen ‚ver-
männlichter‘ Selbstbestimmung und der Rückkehr zu traditionell häuslichen Kon-
zeptionen bewegen, oszillieren Männlichkeitsbilder zwischen soldatisch-sportlicher
Härte und einem feminisierten Dandy-Typus.

weibliche Geschlecht ein an den Lehren der Hygiene und dem modernen Ausdruckstanz orientiertes
Schönheitsideal, das er in der ‚Girlkultur‘ der amerikanischen Unterhaltungsindustrie und ihrer Re-
vuen verwirklicht sieht (Giese 1925, 11– 15).

Genderkonstrukte in der ‚realistischen‘ KJL der Weimarer Republik 181



2.2 Das Spannungsverhältnis zwischen den Lebenswelten
Heranwachsender und der Kinder- und Jugendliteratur

Die gesellschaftlichen und politischen Verwerfungen der Weimarer Republik prägen
das Aufwachsen von Kindern und Jugendlichen in dieser Zeit erheblich: Arbeitslo-
sigkeit, Armut und Hunger bis in erhebliche Teile der Mittelschicht hinein wirken sich
hier ebenso aus wie das kriegsbedingte Aufwachsen mit invaliden Vätern oder ganz
ohne Vater sowie mit alleinerziehenden und mit der Mehrfachbelastung von Haus-
arbeit, Erwerbstätigkeit und Kindererziehung konfrontierten Müttern, wobei sich
diese Tendenzen in der zunehmend von der Wirtschaftskrise bedrohten Endphase der
Republik entscheidend zuspitzen. Diese Herausforderungen „stellen das bürgerliche
Projekt der Familienkindheit als umhegte Schutzsphäre infrage; auch bürgerliche
Kindheit wird, wie die proletarische seit je, jetzt tendenziell als krisenhafte und kri-
senanfällige erfahren“ (Karrenbrock 2008, 241). Dennoch bestehen weiterhin starke
soziale Unterschiede: Der Großteil der Kinder aus dem Arbeitermilieu ist mit gravie-
renden materiellen Entbehrungen und extrem beengten Wohnverhältnissen kon-
frontiert (Reulecke 1989, 90), sodass für viele von ihnen die Straße als vorrangiger
Lebensraum fungiert. „Dort spielen sie oder betätigen sich auf der Suche nach zu-
sätzlichem Einkommen als Straßenhändler, Zeitungsverkäufer, Bettler oder sogar als
Diebe.“ (Karrenbrock 2008, 242) Der Zusammenschluss von (obdachlosen) Kindern
aus prekären sozialen Verhältnissen zu Banden oder Cliquen war ein Phänomen der
Großstädte, allen voran Berlin, das sich als literarisches Motiv etwa in Wolf Durians
Kinderroman Kai aus der Kiste (1926) oder in Ernst Haffners Roman Blutsbrüder (1932)
wiederfindet (Merz 2020, 123– 130). Auch in institutionalisierten Kontexten finden
sich Heranwachsende in der Weimarer Republik auf breiter Ebene zusammen. Fast
jeder zweite Jugendliche ist in politischen, kirchlichen, sportlichen oder autonomen
Jugendverbänden organisiert, wobei deutlich mehr männliche als weibliche Mitglie-
der zu verzeichnen sind (Reulecke 1989, 99–100). Trotz der Heterogenität der Grup-
pierungen zeichnet sich dabei eine Form der „[s]tark männerbündlerisch“ (Reulecke
1989, 103) orientierten Jugendkultur ab. Diese charakterisiert sich durch einen para-
militärischen Charakter mit hierarchischen, auf Befehl und Gehorsam sowie dem
Prinzip eines ‚charismatischen Führers‘ beruhenden Strukturen.

Die zeittypischen sozialen, kulturellen und geschlechterbezogenen Themen und
Diskussionsfelder der ‚Erwachsenenwelt‘, einschließlich der mit ihnen verbundenen
Antagonismen und Verwerfungen, finden ihren Niederschlag auch im pädagogischen
Diskurs. In Anbetracht der rasanten Modernisierungsprozesse entwickelt sich eine
neue Sichtweise auf das Heranwachsen in dieser Welt in Form eines

erstaunten, neugierigen Blick[s], der die Kinder nicht länger in ein idyllisches Märchen-Kinder-
land bannt, sondern in ihnen höchst gewitzte Zeitgenossen erkennt, für die die neueWirklichkeit,
mit der die Erwachsenen sich noch schwer tun, schon selbstverständlich ist. (Karrenbrock 2008,
244)

182 Christian Heigel



Zugleich wird die Jugend als etwas Schützenswertes (vgl. das Reichsjugendwohl-
fahrtsgesetz von 1922), aber auch Bedrohliches erfahren. Kinderliterarische Texte
werden staatlicher Beobachtung und Kontrolle unterworfen,was insbesondere an der
Debatte über die sogenannte Schund- und Schmutzliteratur, dem Gesetz „zur Be-
wahrung der Jugend vor Schund- und Schmutzschriften“ von 1926 und den Empfeh-
lungslisten der Jugendschriften-Warte abzulesen ist (vgl. Dettmar 2012). Im Kontext der
Massenkultur der Weimarer Republik werden als literarisch minderwertig eingestufte
Werke, etwa aus dem Genre der Abenteuer- oder der ‚Backfisch‘-Literatur indiziert,
von denen schädliche Einflüsse auf die geistig-seelische und körperliche Entwicklung
von Kindern und Jugendlichen befürchtet werden.

Die Jugendschriftenbewegung befürwortet vor allem kinderliterarische Bearbei-
tungen von Werken der Weltliteratur wie Don Quichote oder Robinson Crusoe und
beliebte und auflagenstarke Kinder- und Jugendliteratur aus der Zeit des Kaiserreichs,
darunter Johanna Spyris Heidi-Romane (1880/81), Emmy von Rhodens Der Trotzkopf
(1885) und seine diversen Fortsetzungsbände sowie Die Biene Maja und ihre Abenteuer
(1912) von Waldemar Bonsels. Unter den Neuerscheinungen finden sich zunächst
hauptsächlich Märchen, die zumeist biedermeierliche Idyllen konstruieren oder
phantastisch-allegorische Gegenentwürfe zur zeitgenössischen Wirklichkeit darstel-
len.

Ab der Mitte der 1920er Jahre „beginnt sich dann im Zeichen des ‚Modernisie-
rungsprinzips Sachlichkeit‘ auch in der Kinderliteratur ein Paradigmenwechsel ab-
zuzeichnen […]“ (Karrenbrock 2008, 248), der durchaus auch von den Verantwortli-
chen der Jugendschriften-Prüfungsausschüsse honoriert wird, die etwa Kästners Emil
und die Detektive empfehlen und dabei besonders das Motiv der Großstadt und die
Tugenden der männlichen Kinderbande lobend hervorheben. Sie bezeichnen Kästners
Roman als ein „spaßhaftes Kriminalabenteuer aus dem gegenwärtigen Großstadtle-
ben in Berlin. Eine Bande Straßenjungen verfolgt und stellt durch Geschicklichkeit,
Unerschrockenheit und stetes Zusammenhalten einen Taschendieb“ (Verzeichnis
empfehlenswerter Jugendschriften 1930, 17).

Ein Großteil dieser innovativen Kinder- und Jugendliteratur greift,wie das Beispiel
Emil und die Detektive zeigt, zeitgenössische Entwicklungen und Diskurse auf. So
findet sich das Motiv der Großstadt in der an ein erwachsenes Publikum adressierten
Literatur (wie etwa Kästners Fabian, 1931) ebenso wie in Kästner Pünktchen und Anton
(1931) sowie in weiteren kinderliterarischen Werken der Zeit wie Wolf Durians Kai aus
der Kiste (1927), der im Übrigen in mehrfacher Hinsicht als ein wichtiger Prätext des
Emil-Romans fungiert (vgl. Karrenbrock 1995). Auch die soziale Schichtung der Ge-
sellschaft und die sich zuspitzenden Gegensätze zwischen Armut und Reichtum
werden in der Kinder- und Jugendliteratur der Zeit aufgegriffen. Zudem verlaufen hier
ideologische Trennlinien zwischen gemäßigt-liberalen, linken und konservativen
Autorinnen und Autoren. So unterliegt die Großstadt unterschiedlichen moralischen
Bewertungen, ebenso, wie sich eine linke von einer nationalkonservativen Kinderli-
teratur abgrenzen lässt (Kaminski 2002, 257–265). Dabei finden sich vor allem im
linken Lager Formen einer engagierten Literatur, die politische Missstände benennt

Genderkonstrukte in der ‚realistischen‘ KJL der Weimarer Republik 183



und, im Modus der Narration (aber auch im lyrischen Sprechen), aus ihrer Perspektive
wünschenswerte Lösungsmöglichkeiten aufzeigt, teilweise sogar direkt zum Klas-
senkampf aufruft. Diese Tendenz geht oft mit präzisen Milieuschilderungen,vor allem
in Bezug auf proletarische Schichten bzw. die Lebenswirklichkeit von Arbeiterinnen
und Arbeitern einher. Zu ihrer Zeit beliebte und in der heutigen Kinder- und Ju-
gendliteraturforschung wiederholt behandelte Werke in dieser Hinsicht sind etwa
Peter Stoll. Ein Kinderleben (1925) von Carl Dantz und Alex Weddings Ede und Unku
(1931).

Im Hinblick auf die Darstellung von Mädchenfiguren finden sich in der Kinder-
und Jugendliteratur – beispielsweise in Romanen von Grete Berges, Clara Hohrath
oder Tami Oelfken – zunehmend Rollenbilder, die sich in Gestalt von ‚neuenMädchen‘
der ‚neuen Frau‘ der 1920er Jahre annähern (Tost 2005, 273–311). Diese progressiven
Tendenzen grenzen sich von der sogenannten ‚Backfisch‘-Literatur – etwa in Romanen
von Emmy Rhoden oder Magda Trott, die sich ebenfalls in der Weimarer Zeit noch
großer Beliebtheit erfreuen – ab. Während in den Backfischbüchern weibliche Un-
abhängigkeit und Wildheit im Zuge der Sozialisation gebändigt werden und die tra-
ditionelle ‚Bestimmung‘ der Heranwachsenden als Ehefrau und Mutter den Zielpunkt
weiblicher Entwicklung darstellt, gehen die Protagonistinnen in Gestalt der ‚neuen
Mädchen‘ oftmals andere Wege. Sie durchbrechen „traditionelle geschlechtsspezifi-
sche Verhaltensmuster und Klischees […]. Bekannte stereotype Zuordnungen, wie
Mädchen und Jungen ‚zu sein haben‘, geraten in diesen innovativen kinderliterari-
schen Texten durcheinander und öffnen den Blick für neue Perspektiven der Gestal-
tung […]“ (Tost 2005, 274). Dabei schließen sie an Motive der zeitgenössischen Kin-
derliteratur wie den Schauplatz der Großstadt oder die soziale Formation der
Kinderbande an und adaptieren diese bezüglich empanzipatorischer Weiblichkeits-
entwürfe. So gründet etwa die Protagonistin in Grete Berges Roman Liselott diktiert
den Frieden (1932) in Hamburg eine Mädchenbande, um sich eine Gleichstellung der
Geschlechter in der Auseinandersetzung mit einer Jungenbande zu erkämpfen. Die
fortschrittlichen Mädchenbilder zeigen sich in vielen Fällen bereits optisch, durch die
an das Erscheinungsbild der ‚neuen Frau‘ angelehnten Kurzhaarfrisuren wie den
Bubikopf oder traditionell ‚männliche‘ Kleidung (Tost 2005, 275–283). Damit einher
gehen veränderte Selbstbilder und Verhaltensweisen in Form aktiver, selbstbe-
stimmter und dynamischer weiblicher Charaktere. Diese sind vielfach an räumliche
Ordnungen geknüpft: Ähnlich wie die prototypischen ‚neuen Frauen‘ verlassen die
neuen Mädchenfiguren die traditionell in der Literatur an Weiblichkeit geknüpften
Innenräume und bewegen sich in den öffentlichen Räumen der Großstadt,wie etwa in
öffentlichen Verkehrsmitteln oder Warenhäusern. Damit „erobern [die ‚neuen Mäd-
chen‘] neue Spiel- und Freiräume [und] erweitern Handlungs- und Entwicklungsräu-
me“ (Tost 2005, 288), worin sich nicht zuletzt – wie in den progressiven Weiblich-
keitsentwürfen der Weimarer Zeit – eine veränderte soziale Mobilität ausdrückt. Dies
wird bereits an zwei programmatischen Romantiteln deutlich: Hannelore erlebt die
Großstadt (1932) von Clara Hohrath und Tami OelfkensNickelmann erlebt Berlin (1930).
Auch das Automobil als Ausdruck technischen Fortschritts und gesteigerter Mobilität

184 Christian Heigel



und Autonomie der ‚neuen Frau‘ spielt zum Teil eine zentrale Rolle für die jugendli-
chen weiblichen Protagonistinnen. In Drei Mädel in einem Auto (1929) der dänischen
Autorin Estrid Ott unternimmt die siebzehnjährige Protagonistin mit ihren beiden
amerikanischen Cousinen eine Autofahrt durch die USA.

Oelfkens Protagonistin Nickelmann, deren offizieller Name Gertrude ist, zeigt
zudem durch ihren Spitzamen „Nickelmann“ – und ihren insgesamt traditionell
männlich konnotierten Habitus – einen veränderten Umgang mit Geschlechterrollen
an. ‚Geschlecht‘ wird damit in einem sehr modernen Sinn als ein performatives, ge-
stalt- und veränderbares Konzept begriffen. Dadurch sind auch Verbindungen von
traditionell weiblichen und männlichen Verhaltensmustern im Rahmen eines ju-
gendlichen weiblichen Lebensentwurfs möglich. Dies zeigt etwa die Protagonistin in
Lotte Arnheims Lusch wird eine Persönlichkeit (1932), die trotz eines traditionell
weiblichen Habitus und der (temporären) Übernahme häuslich-mütterlicher Tätig-
keiten (in Abwesenheit ihrer Mutter) selbstbestimmt auftritt und eine außerhäusliche
Berufstätigkeit anstrebt. Identitätskonflikte zwischen traditioneller Weiblichkeit und
neugewonnener Selbstbestimmung bleiben in vielen Romanen ebenso wenig ausge-
klammert wie Auseinandersetzungen zwischen den weiblichen Heranwachsenden
und ihren oftmals traditionelleren, patriarchalischen Werten verpflichteten Vätern
(Asper 2012, 96–99). Zudem werden in den genannten Romanen immer wieder Ver-
flechtungen mit sozialen Problemlagen und Herausforderungen der Weimarer Zeit
deutlich, wie etwa soziales Elend, Arbeitslosigkeit und der wachsende Antisemitis-
mus der frühen 1930er Jahre, denen die jungen Protagonistinnen begegnen, die sie
kritisch hinterfragen und dabei zum Teil zu Problemlösungen beitragen. Bei den er-
wachsenen Figuren finden sich im Hinblick auf die Genderkonzeptionen ebenfalls
typische zeitgenössische Konstellationen, wie etwa die – oftmals als unhinterfragte
Selbstverständlichkeit dargestellte – Erwerbstätigkeit von (alleinerziehenden) Müt-
tern oder kranke, versehrte oder (zumeist durch Tod) abwesende Väter.

3 Genderaspekte in Kästners Emil und die Detektive
unter Bezugnahme auf seine weiteren
kinderliterarischen Werke der Zeit

3.1 Erzählerische Vermittlung: Männliche Erzählerfigur und
Programmatik der ‚Neuen Sachlichkeit‘

Im Folgenden soll gezeigt werden, dass bereits die Erzählsituation in Emil und die
Detektive von polarisierenden Genderkonzeptionen durchzogen ist. Die narrative
Vermittlung im Roman ist, wie in allen frühen Kinderromanen Kästners, von einem

Genderkonstrukte in der ‚realistischen‘ KJL der Weimarer Republik 185



auktorialen Erzähler geprägt, der stellenweise als Figur in Erscheinung tritt⁶ und sich
direkt an seine kindlichen Leser*innen wendet. Die Erzählerfigur markiert sich selbst
als Autor und als männlich.⁷ In dem die Erzählhandlung einleitenden fiktiven Vorwort
mit dem Titel „Die Geschichte fängt noch gar nicht an“ (7– 17)⁸ wird die Dominanz der
Erzählerfigur für poetologische Reflexionen genutzt. In diesem Zusammenhang wer-
den auf kindgerechte Weise durchaus komplexe literarische Fragen verhandelt – im
Hinblick auf den dichterischen Schaffensprozess und das Programm eines literari-
schen Realismus in Anlehnung an die Neue Sachlichkeit, den der Roman verfolgt.
Dies geschieht zunächst in negativer Abgrenzung in Form des von der Erzählerfigur
schlussendlich nicht realisierten, der phantastischen Literatur zuzurechnenden
„Südseeromans“. Einige Inhalte daraus werden im Vorwort in Form metafiktionaler
Kommentare skizziert, die wiederum durch kleine Erzählungen illustriert werden.
Auffällig ist, dass darin ausschließlich weibliche Figuren auftreten. Zunächst wird
eine ungewöhnliche weibliche Protagonistin und Titelheldin⁹ erwähnt, nämlich „das
kleine schwarz-weiß karierte Kannibalenmädchen, das Petersilie hieß“ (8) und das
sich in der hier angedeuteten Mischung aus Exotik und Phantastik jeglichen zeitge-
nössischen und realistischen Geschlechterordnungen zu entziehen scheint.¹⁰ Zudem
wird die „Diamantenwaschfrau Lehmann“ vorgestellt, die, im Bezug auf den ihr zu-
gewiesenen Beruf, phantastische Elemente und realistisch geprägte traditionelle
Weiblichkeitszuschreibungen vereint. Hier deutet sich die Tendenz an, traditionelle
Geschlechterzuschreibungen teilweise zu zitieren und auch zu reproduzieren, diese
andererseits aber auch im Hinblick auf eine im Stil der Phantastik inszenierte ge-
sellschaftliche Utopie zu überschreiten. Diese ambivalente Geschlechterprogramma-
tik scheint typisch für Kästners Erzählweise im phantastischen Kinderroman; der
Autor hat sie in seinem tatsächlichen ‚Südseeroman‘ mit dem Titel Der 35. Mai oder
Konrad reitet in die Südsee (1931) zwei Jahre nach Emil und die Detektive in vielen
Fällen verwirklicht.¹¹

 Dabei tritt der Autor Kästner in fiktionalisierter Form auf und erzählt in Form metafiktionaler Äu-
ßerungen von der Entstehung seines eigenen Textes. Im Rahmen der späteren Handlung taucht er
zudem als Romanfigur in Gestalt des Journalisten Kästner auf, der Emil während und nach der Ver-
brecherjagd unterstützt (vgl. 144–149).
 Vgl. dazu auch Zhang (2018, 29–30). Dies geschieht deutlich stärker in der Emil-Fortsetzung Emil
und die drei Zwillinge (Kästner 2019, 11).
 Wenn im Folgenden lediglich die Seitenzahl genannt wird, beziehen sich alle Zitate aus Emil und die
Detektive auf die im Literaturverzeichnis angeführte Textausgabe.
 Der vom Erzähler geplante Roman sollte den Titel „Petersilie im Urwald“ (9) tragen.
 Allerdings ließe sich der Name ‚Petersilie‘ auch metonymisch als Hinweis auf eine traditionelle
Geschlechterrollenzuschreibung des Mädchens bzw. der zukünftigen Frau im Hinblick auf die ihr
zugedachte Rolle als Hausfrau oder Köchin deuten, die mit der traditionellen Küchenzutat hantiert.
 Der gesamte Roman Der 35. Mai ist in für die phantastische Literatur idealtypischer Weise von
Grenzüberschreitungen zwischen einer realistisch und einer phantastisch konturierten Welt geprägt.
Im Hinblick auf die im Text entworfenen Genderkonstrukte scheinen in der ‚realen‘ Welt traditionelle
Rollenbilder durch, die aber auch immer wieder durchkreuzt werden – etwa wenn vom Erzähler

186 Christian Heigel



Im Vorwort von Emil und die Detektive dienen die Poetologie des Phantastischen
und die ihr eingeschriebene partiell progressive Geschlechterprogrammatik jedoch als
Negativfolie, um ein realistisches Literaturverständnis zu entwerfen, das zugleich die
Poetik des folgenden Emil-Romans projektiert. Auffällig ist, dass diese poetologischen
Überlegungen wiederum auf der Folie von traditionellen Geschlechterordnungen in-
szeniert werden – als eine Unterhaltung unter Männern. Aufgrund eines Gesprächs
mit dem „Oberkellner Nietenführ“ über die literarischen Arbeiten des Ich-Erzählers
(9), beschließt Letzterer, seine ursprünglichen Pläne zu einem phantastischen „Süd-
seeroman“ (8) aufzugeben und dem Rat Nietenführs zu folgen, über „Dinge [zu]
schreiben […], die man kennt und gesehen hat“ (9). Der Erzähler berichtet, er habe mit
Emil und die Detektive schließlich „eine Geschichte über Dinge geschrieben, die wir,
ihr und ich, längst kennen.“ (13) Auf diese Weise konstituiert er eine fiktive Gemein-
schaft von Autor und Rezipient*innen, die sich durch die gemeinsame Teilhabe an
einer Gegenwartserfahrung auszeichnet. Damit wird eine programmatische Ausrich-
tung von Bezügen zwischen Kultur und Gesellschaft zur Entstehungszeit des Romans
und dessen Inhalten und Themen projektiert. Zugleich wird so die Programmatik der
Neuen Sachlichkeit als die einer männlich konnotierten „wirklichkeitsnahe[n] Lite-
ratur“ (Wieland 2009/10, 180) aufgerufen. Dort „spielt das Thema der Männlichkeit
eine bedeutende Rolle, wie schon allein der Terminus ‚Sachlichkeit‘ anzeigt, der eine
in unserer Kultur männlich kodierte Eigenschaft benennt“ (Wieland 2009/10, 180).
Inhaltlich-thematisch orientiert sich die Literatur der neuen Sachlichkeit an zeitge-
nössischen Diskursen, sprachlich-formal an journalistischen Schreibweisen. Vor
diesem Hintergrund ist auch der metaleptische Teil der Erzählhandlung zu verstehen,
in der sich der männliche Autor Kästner als Journalist mit Namen Kästner (144) in die
Romanhandlung einschreibt.

Dass die aufgerufene neusachliche Programmatik eine Auseinandersetzung mit
Geschlechterkonzeptionen und Geschlechterverhältnissen einschließt, wird nicht nur
im folgenden Romantext, sondern bereits in den poetologischen Gesprächen des

konstatiert wird, dass der männliche erwachsene Protagonist als Junggeselle „keine Frau [hat], die das
Mittagessen hätte kochen können“, sodass er „lauter verrücktes Zeug“ zubereitet, das alle bürgerlichen
Konventionen sprengt (Kästner 2019b, 6). Im Bereich der phantastischen Welt lassen sich einzelne
Begebenheiten durchaus als Kritik an überkommenen Geschlechterordnungen lesen, etwa im Hinblick
auf den militärisch geprägten männlichen Heldentypus: Die historischen Feldherren Hannibal und
Wallenstein werden in ihrer bornierten Ernsthaftigkeit und Engstirnigkeit der Lächerlichkeit preisge-
geben, wobei auch das kindlich-männliche Spiel mit Zinnsoldaten auf der Figurenebene kritisch
hinterfragt wird (Kästner 2019b, 51–56). Auf der Ebene der Kinder werden in der phantastischen Welt
traditionelle Rollenmuster einerseits reproduziert, wenn Mädchen einkaufen und Jungen mit „Ak-
tenmappen“ offensichtlich in der Berufswelt unterwegs sind (Kästner 2016, 61) oder die Mutter der
Südseeprinzessin Petersilie nach ihrer Hochzeit mit dem „schwarzen Südseehäuptling“ ihren Beruf als
„Tippfräulein“ aufgibt (Kästner 2019b, 96–97); zudem werden die traditionellen Genderkonstrukte
hier, wie in der gesamten „Südsee“-Episode, von rassistischen Ressentiments flankiert. Andererseits
findet sich mit der „Ministerialrätin für Erziehung und Unterricht“ (Kästner 2019b, 63) ein Mädchen in
einer politisch-öffentlichen und verantwortungsvollen Position.

Genderkonstrukte in der ‚realistischen‘ KJL der Weimarer Republik 187



Vorworts deutlich. Anders als in den phantastischen Elementen aus dem „Südsee-
roman“ sind hier Geschlechterverhältnisse erkennbar, die zunächst deren konserva-
tiven Varianten zur Entstehungszeit von Emil und die Detektive zu entsprechen
scheinen. So zitiert der Erzähler ein „Fräulein Fiedelbogen“, die, angesichts seiner
Entscheidung, den „Südseeroman“ aufzugeben, „beinahe geweint“ habe (8). Dies
kommentiert der Erzähler in der Folge ironisch, um schließlich eine generalisierende
Anmerkung zu einem unterstellten weiblichen ‚Geschlechtscharakter‘ anzufügen:
„Sie hatte aber gerade keine Zeit, weil sie den Abendbrottisch decken musste, und
verschob das Weinen auf später.Und dann hatte sie es vergessen. So sind die Frauen.“
(8–9) Neben die nicht weiter hinterfragte Erwähnung einer traditionell weiblich
konnotierten häuslichen Arbeit tritt die stereotype Charakterisierung der Frauen als
zugleich emotionale und kühl-pragmatische Wesen, deren Emotionalität dabei zu-
gleich als oberflächliche Geste entlarvt wird. ¹² Auch das bereits erwähnte Gespräch
mit dem Oberkellner Nietenführ über die literarischen Arbeiten des Erzählers ist von
solch traditionellen Zuschreibungen geprägt. Nietenführ erzählt in diesem Zusam-
menhang von einer aufgrund mangelnder Kochkenntnisse misslingenden Zuberei-
tung einer Weihnachtsgans durch ein „Dienstmädchen“, um in allegorischer Weise zu
verdeutlichen, dass ein Schriftsteller ebenso wenig Themen wählen solle, deren
Kenntnis sich ihm entziehe, wie die Köchin etwas verarbeiten solle, mit dessen Zu-
bereitung sie nicht vertraut sei (9– 10). Damit setzt sich die traditionell-stereotype
Geschlechterdarstellung im Hinblick auf die Festschreibung ‚typisch‘ weiblicher,
häuslicher Berufsfelder fort – zu dem hinsichtlich seiner Kochkünste als unfähig
dargestellten „Dienstmädchen“¹³ tritt noch dessen Vorgesetzte „Frau Neugebauer“,
die lediglich durch die von ihr erledigten „Einkäufe“ charakterisiert wird (10). Inter-
essant ist, dass also bereits vor dem Einsetzen der Romanhandlung deren realistische
Programmatik mithilfe zeitgenössischer Alltagsbeispiele inszeniert wird, die zugleich
von traditionell-stereotypen Geschlechterdarstellungen geprägt sind. Es stellt sich die
Frage, ob die folgende Romanhandlung von einer ebensolchen traditionellen Ge-
schlechterordnung bestimmt ist oder ob diese (zumindest partiell) auch von den
eingangs erwähnten progressiven Geschlechterinszenierungen und -realitäten aus der
Zeit der Weimarer Republik durchkreuzt wird.

 Eine vergleichbare Ironisierung der dem weiblichen ‚Wesen‘ zugeschriebenen Emotionalität bei
gleichzeitig nüchternem Pragmatismus findet sich in der Romanhandlung im Hinblick auf Emils
Mutter. Als sie ihren nach Berlin reisenden Sohn am Bahnhof verabschiedet, kommentiert der Er-
zähler: „Die Mutter winkte noch lange mit dem Taschentuch. Dann drehte sie sich langsam um und
ging nach Hause. Und weil sie das Taschentuch sowieso schon in der Hand hielt, weinte sie gleich ein
bisschen. Aber nicht lange. Denn zu Hause wartete schon Frau Fleischermeister Augustin und wollte
gründlich den Kopf gewaschen haben.“ (41) Ähnliche Zuschreibungen finden sich in Kästners Lyrik
(Haywood 1999, 76–77).
 Zu der vielfach auf der diegetischen Ebene und durch Erzählerkommentare abgewerteten Figur der
weiblichen Hausangestellten in den Kinderromanen Kästners vgl. Haywood 1999, 81–85.

188 Christian Heigel



3.2 Genderkonzepte bei Erwachsenenfiguren

Auch wenn in der Romanhandlung, anders als im Vorwort, Kinder als Protago-
nist*innen klar dominieren, so treten in deren Verlauf doch eine Reihe erwachsener
Figuren auf.

Die wichtigste Bezugsperson des männlichen Protagonisten Emil ist seine Mutter.
Durch ihre Fürsorglichkeit und ihre enge emotionale Bindung an ihren Sohn steht sie
in einer Reihe positiv konnotierter Mutterfiguren in den Kinderromanen Kästners
(Haywood 1999, 77–81). Eingeführt wird sie – gemeinsam mit anderen zentralen
Haupt- und Nebenfiguren – in Form eines knappen Porträts im Rahmen des Vorworts.
Dass dieses direkt im Anschluss an das Emils platziert ist, unterstreicht ihre Bedeu-
tung – weniger für die Romanhandlung, in deren Hauptsträngen sie über weite
Strecken gar nicht vorkommt, als vielmehr in Bezug auf den männlichen Protago-
nisten. In der ersten Nennung ihres Namens im Vorwort wird ihre Identität einerseits
aus ihrem Beruf,¹⁴ andererseits aus ihrer familiären Rolle abgeleitet: „Frau Friseuse
Tischbein, Emils Mutter“ (19). Ihre Berufstätigkeit wird dabei eng an die Abwesenheit
ihres verstorbenen Ehemanns geknüpft: „Als Emil fünf Jahre alt war, starb sein Vater,
der Herr Klempnermeister Tischbein. Und seitdem frisiert Emils Mutter.“ (19) Somit
wird hier die weibliche Berufstätigkeit in zeittypischer Weise mit dem Verlust des
männlichen ‚Versorgers‘ – wenn auch hier offenbar nicht wie in der frühen Weimarer
Republik als unmittelbare Folge des Krieges – und der daraus resultierenden öko-
nomischen Notwendigkeit gerechtfertigt. Damit grenzt sich Emils Mutter von den
„Ladenfräuleins“ (19), also (vorzugsweise als Verkäuferinnen im Einzelhandel ar-
beitenden) weiblichen Angestellten ab, die zu ihren Kundinnen zählen und die in den
1920er Jahren zumindest in feuilletonistisch-literarischen Diskursen als Prototyp der
unabhängigen, ihre Freiheit genießenden und die Produkte der modernen Massen-
kultur konsumierenden ‚neuen Frau‘ galten.¹⁵ Gerade der Friseurinnenberuf ist
gleichwohl ein in der Weimarer Republik zunehmend von Frauen ‚erobertes‘ Berufs-
feld – nicht zuletzt vor dem Hintergrund der neuen Haarmoden, allen voran der
‚Bubikopf‘ als Inbegriff der ‚neuen Frau‘ in den 1920er Jahren (vgl. Kornher 2012).
Emils Mutter weiß diesen Umstand offenbar zu schätzen: „Sie hat den Emil sehr lieb
und ist froh, dass sie arbeiten kann und Geld verdienen“ (19). Die weibliche Er-
werbstätigkeit wird hier als ein offensichtlich nicht selbstverständliches Privileg

 Auch die Einführung von Emils Mutter in die Romanhandlung im Rahmen des ersten Kapitels
erfolgt mittels einer Szene, in der sie in Ausübung ihres Berufs gezeigt wird (29–31).
 So stellt Siegfried Kracauer in seiner Artikelserie Die kleinen Ladenmädchen gehen ins Kino (1927)
den Prototyp der weiblichen Verkäuferin in den Mittelpunkt seiner kritischen Analyse des Kinos in der
Weimarer Republik, um – nicht ohne männlichen Überlegenheitsgestus – zu zeigen, wie sich die
Frauen als Konsumentinnen von den ‚Blendwerken‘ des Kinos beeindrucken lassen (vgl. Kracauer
2017).

Genderkonstrukte in der ‚realistischen‘ KJL der Weimarer Republik 189



dargestellt. Zugleich wird sie als Form der wirtschaftlichen Notwendigkeit¹⁶ und
mütterlichen Selbstaufopferung ausgewiesen:

Emil hatte keinen Vater mehr. Doch seine Mutter hatte zu tun, frisierte in ihrer Stube, wusch
blonde Köpfe und braune Köpfe und arbeitete unermüdlich, damit sie zu essen hatten und die
Gasrechnung, die Kohlen, die Miete, die Kleidung, die Bücher und das Schulgeld bezahlen
konnten. (35)

Zugleich grenzt sich Emils Mutter in der Rolle der aufopferungsvollen Mutter und
tüchtigen erwerbstätigen Hausfrau von dem Typus der emanzipierten berufstätigen
‚neuen Frau‘ der 1920er Jahre ab, deren Berufstätigkeit Ausdruck einer neugewonnen
weiblichen Autonomie darstellt und die zudem aktiv am kulturellen und sozialen
Leben ihrer Zeit partizipiert. Dass dieser moderne Frauentypus unvereinbar mit der
Rolle einer fürsorglichen Mutter ist, macht der Erzähler anhand von Frau Pogge,
Luises (genannt Pünktchen) Mutter in Erich Kästners Pünktchen und Anton (1931),
deutlich.¹⁷

 Dieser Aspekt wird in Emil und die drei Zwillinge (1934) noch stärker betont. Dort denkt Frau
Tischbein – trotz gegenteiliger Gefühle und einer starken ödipalen Bindung an ihren Sohn – darüber
nach, den Oberwachtmeister Jeschke zu heiraten, um einen männlichen Versorger insbesondere für
Emil zu haben, da sie Zweifel hat, ob sie ihre Berufstätigkeit aufrechterhalten kann (vermutlich auf-
grund der zunehmend wirtschaftlich angespannten Situation) (Kästner 2019, 37). Auch Emil wäre
bereit, (zukünftig) Geld zu verdienen, „[d]amit sie [d.i seine Mutter] nicht mehr zu arbeiten braucht“ –
und „um das ganze Leben mit ihr zusammenzubleiben.“ (Kästner 2019, 34). Neben der auch von Emil
empfundenen ödipalen Bindung an seine Mutter sieht er die weibliche Berufstätigkeit damit als ein
notwendiges, im Sinne der Frau zu überwindendes Übel und nicht als eine emanzipatorische Leistung
an. Gleichwohl betont Emil an anderer Stelle gegenüber seiner Großmutter, dass seiner Mutter „ohne
Arbeit […] das Leben keinen Spaß machen“ (Kästner 2019, 82) würde. Dass er ihr diesen „Spaß“ an der
Arbeit dennoch zu nehmen bereit wäre, zeigt, wie sehr die traditionellen Geschlechterrollenbilder zur
Handlungszeit des Romans immer noch als eine zu erfüllende gesellschaftliche Idealvorstellung
fungieren.
 Auf der diegetischen Ebene beurteilt der unverkennbar männlich markierte Erzähler das Verhalten
von Frau Pogge explizit, nicht ohne (anders als bei männlichen Figuren) auch eine Bewertung ihres
äußeren Erscheinungsbildes einfließen zu lassen: „Sie war zwar sehr hübsch, aber, ganz unter uns, sie
war auch ziemlich unausstehlich.“ (Kästner 1987, 16– 17) Immer wieder wird ihr ‚vergnügungssüchti-
ges‘ und konsumorientiertes Verhalten betont, das sie als eine Verkörperung der ‚neuen Frau‘ er-
scheinen lässt, die einkauft, „Fünf-Uhr-Tees“, und „Modevorführungen“ ebenso besucht wie „Sechs-
tagerennen, Theater, Kino, Bälle“ und damit an den zentralen Elementen der Massenkultur der 1920er
Jahre partizipiert (Haywood 1999, 79). Dass dieser ‚moderne‘ weibliche Habitus gegenüber dem tra-
ditionellen Rollenbild der Mutter und Ehefrau als nachrangig einzustufen ist, macht der Erzähler
spätestens in einer der den gesamten Roman strukturierenden ‚Nachdenkereien‘ deutlich: „Die Frau
vernachlässigt ihre Pflicht, habe ich recht? Niemand wird etwas dabei finden, daß sie gern ins Theater
geht oder ins Kino oder meinetwegen auch zum Sechstagerennen. Aber zunächst einmal ist sie
Pünktchens Mutter und Herrn Pogges Frau.“ (Kästner 1987, 20) Im weiteren Verlauf des Romans wird
Frau Pogge durch aggressiv zur Schau gestellte patriarchale Machtgesten ihres Mannes gezwungen,
sich seinen Vorstellungen der traditionellen Frauenrolle zu beugen (Kästner 1987, 126–133, 150– 151),
was der Erzähler zudem durch generalisierende Hinweise auf den nötigen „Respekt“ der Frauen ge-

190 Christian Heigel



Erwachsene Frauen treten ansonsten nur als Nebenfiguren auf und sind im Ver-
gleich zu den erwachsenen Männern im Roman deutlich unterrepräsentiert. Neben
den Frauen aus Emils Familie, die sich allesamt in der häuslichen Sphäre aufhalten,
werden am Rande auch berufstätige Frauen erwähnt, die stärker an den ‚neuen
Frauentypus‘ der Weimarer Republik angelehnt sind. So begegnet Emil im Redakti-
onsbüro des Herrn Kästner einer weiblichen Bürokraft, die der Angestelltenkultur der
Zeit entspricht und in protypischer Weise mit einer Schreibmaschine assoziiert wird.
Gleichwohl dominiert auch hier der männliche Blick: „Sie kamen in ein Zimmer, in
dem ein hübsches blondes Fräulein saß. Und Herr Kästner lief im Zimmer auf und ab
und diktierte das,was Emil erzählt hatte, dem Fräulein in die Schreibmaschine.“ (147)
Zum einen wird die Frau erkennbar in ihrer Körperlichkeit wahrgenommen und dabei
– anders als die Männerfiguren im Roman – zugleich bewertet und sexualisiert. Zum
anderen wird sie in ihrer Funktion als dienende Arbeitskraft repräsentiert, die Befehle
des hierarchisch übergeordneten Mannes ausführt. Interessant ist dabei die Ge-
schlechtertrennung in der Hierarchie von Schreibtätigkeiten. Dem Journalisten Käst-
ner fällt die Autorschaft zu, die Frau ist demgegenüber diejenige, die lediglich die
männlichen Gedankeninhalte – Emils Erlebniserzählung und Kästners Formgebung
derselben – reproduziert.

Es fällt auf, dass – ebenso wie der Journalist Kästner – auch ein großer Teil der
übrigen männlichen Erwachsenenfiguren Träger gesellschaftlicher Ressourcen und
Ämter sind, wie Straßenbahnschaffner (70), Chauffeure (98, 150–51), ein Liftboy und
ein Portier (116), Bankbeamte (128– 131), Polizeiwachtmeister und -kommissare (136–
145) sowie Journalistenkollegen Kästners (143– 145). Diese männlichen Figuren be-
wegen sich (im Falle von Fahrern und Schaffnern sogar im wörtlichen Sinne) im öf-
fentlichen Raum und stellen auch durch ihre Tätigkeiten im direkten Kontakt mit ihren
Kundinnen und Kunden wirkmächtige öffentliche Situationen her (anders als etwa
das ‚Schreibfräulein‘ im Redaktionsbüro). Neben diesen zumeist nur skizzenhaft an-
gedeuteten und für den thematischen Gehalt des Romans tendenziell sekundären
Nebenfiguren erhält eine weitere männliche Figur eine etwas klarere Kontur und eine
inhaltlich-thematisch stärkere Relevanz (wenn auch vor allem in Form von Emils
Imaginationen): der Polizeiwachtmeister Jeschke, der Emil und seiner Mutter auf dem
Weg zum Bahnhof begegnet. Er erscheint Emil mit seiner brummenden, „dicke[n]
Stimme“ (38) als Autoritätsperson, zudem empfindet der Junge bei seinem Anblick ein
schlechtes Gewissen – angesichts eines Jungenstreichs, den er gemeinsam mit Klas-
senkameraden verübte und bei dem er – so vermutet es Emil zumindest – von Jeschke
beobachtet und erkannt wurde, bevor die Jungen fliehen konnten. Trotz der Freund-
lichkeit, die Jeschke Emil und seiner Mutter erweist, entwickelt Emil im Angesicht
Jeschkes – von körperlichen Symptomen wie ‚flauen Knien‘ begleitete – Angstphan-
tasien, in denen er Jeschkes Autorität in hyperbolischer Weise imaginiert: „Und jeden

genüber ihrem Ehemann untermauert, wobei Frauen mit zu strafenden Kindern gleichgesetzt werden
(Kästner 1987, 134– 135) (vgl. auch Klüger 1996, 78–79).

Genderkonstrukte in der ‚realistischen‘ KJL der Weimarer Republik 191



Augenblick rechnete er damit, Jeschke werde plötzlich hinter ihm herbrüllen: ‚Emil
Tischbein, du bist verhaftet, Hände hoch!‘‘ (39) In diesen Phantasien erscheint die
männliche Autorität als imaginäre Macht, die gerade angesichts der Abwesenheit
einer männlich-väterlichen Instanz in Emils Leben ins Gewicht fällt.¹⁸ Durch die
Verknüpfung Jeschkes mit dem, „Denkmal des Großherzogs“ (38) als dem Vertreter
der einstmals regierenden Aristokratie, das die Jungen angemalt haben, als sie von
Jeschke (vermeintlich) erkannt wurden, wird dessen Autorität gleichsam potenziert
und als eine der vergangenen (Geschlechter‐)Ordnung des Kaiserreichs zugehörige
apostrophiert. Dazu gehört auch die „Pferdebahn“ (37–38), die – statt der zu der Zeit
(etwa in Berlin) bereits existierenden elektrischen Straßenbahn – in der Provinzstadt
Neustadt noch fährt und aus der Emil und seine Mutter gerade ausgestiegen sind,
bevor sie auf den Polizeimeister Jeschke treffen. Potenziert werden Jeschkes Autorität
und ihre bei Emil auslösenden Ängste in dem Traum Emils während seiner an-
schließenden Zugfahrt nach Berlin. Dort erscheint Jeschke eindeutig als reaktionärer
Vertreter eines überkommenen Regimes, der als „Lokomotivführer“ einen Eisen-
bahnzug von einem „Kutschbock“ aus mithilfe von Pferden lenkt (51–52) – zu einer
Zeit, als in Deutschland längst Dampflokomotiven und zum Teil auch schon elektri-
sche Eisenbahnen betrieben wurden. Der reaktionär-autoritäre Charakter Jeschkes
findet in diesem Traum seinen Ausdruck weiterhin in einem aggressiven Habitus, der
sich sowohl den Pferden als auch Emil gegenüber zeigt. So schlägt er wiederholt „mit
der Peitsche wie verrückt auf die Pferde ein“ (52). Den sich ängstigenden und ein
Zugunglück befürchtenden Emil weist er barsch zurück (52) und konfrontiert ihn auf
bedrohliche Weise mit dem von Emil und anderen Jungen verübten Streich: Jeschke
„blickte ihn [d.i. Emil] durchdringend an und rief ‚Wer waren die anderen Jungens?
Wer hat den Großherzog Karl angeschmiert?‘“ (51) Als Emil die Namen seiner Helfer
nicht preisgeben will, droht Jeschke, die gefährliche Zugfahrt „im Kreise“ (52) fort-
zusetzen. Als Emil schließlich aus dem Zug springt, wird er von dem ihn weiterhin
anbrüllenden und seine (später losgelassenen) Pferde malträtierenden Polizei-
wachtmeister und der sich monströs vergrößernden Eisenbahn verfolgt (54–55). Da-
bei überwindet der reaktionäre Jeschke mit seinem Zug sogar die zweihundert Etagen
hohen Wolkenkratzer der sich im Traum offenbarenden modernen Großstadt und
deutet somit die Überlegenheit traditionell-aggressiver Männlichkeit gegenüber den
Entwicklungen der (auch im Hinblick auf sich verändernde Geschlechterordnungen)
progressiven Moderne an.

 Zieht man an dieser Stelle die Romanfortsetzung Emil und die drei Zwillinge (1934) hinzu, erhält die
geschilderte Szene aus Emil und die Detektive die Funktion einer Prolepse: Dass Emils Mutter einige
Jahre später den mittlerweile zum ‚Oberwachtmeister‘ aufgestiegenen Jeschke heiraten wird, wie in
Emil und die drei Zwillinge anvisiert, lässt die imaginierte väterlich-autoritäre Macht Jeschkes zu einer
realen werden – wobei Jeschke sich dort letztlich als weit weniger autoritär erweist als von Emil be-
fürchtet. Wichtig ist in diesem Zusammenhang also das von Emil als Vertreter der Kindergeneration
internalisierte gesellschaftliche Imaginäre der väterlichen Macht.

192 Christian Heigel



Emil gelingt es schließlich, in den Schutzraum der Mutter und ihrer weiblichen
Kundin zu flüchten, die sich in einer durchsichtigen „gläserne[n] Mühle“ (55) befin-
den. Interessanterweise bedient sich die Mutter – auf Anraten ihrer Kundin – mo-
derner Technik in Form von motorisierenden gläsernen Mühlenflügeln, um den her-
annahenden Jeschke samt seiner Bahn und seinen Pferden davon abzuhalten, das
Gebäude zu stürmen. Da die von Frau Tischbein in Gang gesetzten Mühlenflügel sich
so drehen, dass sie eine starke Blendwirkung entfachen,werden die Pferde scheu und
die Gefahr ist abgewendet (56–57). In diesem Bild verbinden sich verschiedene As-
pekte, die in Bezug auf Geschlechterkonstellationen bedeutsam sind. Auf der einen
Seite agiert die weibliche Figur Frau Tischbein in ihrer Rolle als Mutter, die ihren Sohn
mit Unterstützung ihrer weiblichen Kundin beschützt und Gefahren von ihm ab-
wendet. Die Mühle, in der sie sich befindet, ist ein traditioneller, kleinstädtisch-
ländlicher Ort, der hier zudem als Schutzraum dient. Mit ihrer gläsernen Architektur
und technischen Ausstattung in unmittelbarer Nähe der Hochhäuser repräsentiert sie
jedoch zugleich einen modernen, großstädtischen Schauplatz. Die dort agierenden
Frauen bedienen sich moderner Technik in wohlüberlegter und souveräner Weise und
behaupten sich damit zugleich gegenüber einer Männlichkeit (in Form des Polizei-
wachtmeisters Jeschke als Vertreter der Staatsgewalt), die sich in ihren Mitteln und
ihrem gesamten Habitus als reaktionär und aggressiv darstellt. Damit zeigt sich hier
im Gewand des phantastisch-utopischen Traumgeschehens eine Geschlechterdicho-
tomie, bei der einer überkommenen Tradition verhaftete männliche Geschlechter-
konzepte einer Konfiguration des Weiblichen gegenüberstehen, die traditionelle mit
modernen Aspekten verbindet. In der erzählten realen Welt zeigen sich die Gender-
konzepte insgesamt weniger plakativ und eindeutig. Liest man den Traum jedoch als
Angstphantasie eines Heranwachsenden,¹⁹ in der sich zugleich Aspekte des gesell-
schaftlich Imaginären zeigen, dann offenbaren sich darin in für den Traum typisch
verdichteter Form Geschlechterdiskurse, die in der Gesellschaft der Weimarer Zeit
virulent sind und die für viele Zeitgenoss*innen zugleich eine Chance und eine Be-
drohung darstellten. Dies zeigt, dass der Roman aus der Kindersicht eine Ge-
schlechterdichotomie in der Erwachsenenwelt entwirft, die die traditionelle Seite der
Genderkonzeptionen in der Weimarer Zeit repräsentiert: Einer mit Mütterlichkeit as-
soziierten emotional aufgeladenen Version von Weiblichkeit steht eine kühl-sachliche
und autoritäre und mit der Figur des (realen oder imaginären) Vaters verbundene
Männlichkeit gegenüber.

Einen im Vergleich zu Jeschke ganz anderen Männlichkeitstypus repräsentiert die
männliche Erwachsenenfigur, die am stärksten im Mittelpunkt der Handlung steht:

 Als Emil bemerkt, dass ihm sein Geld im Zug gestohlen wurde,wird sofort die Angst vor der Polizei
in Gestalt des Wachtmeisters Jeschke wieder in ihm wach. Emil fürchtet dessen Autorität, gegen deren
Anschuldigungen, Emil sei der eigentlich Schuldige, der den Diebstahl nur vorgetäuscht habe, er
chancenlos wäre (61–62). Selbst nach der erfolgreichen Überführung des Diebs im Polizeipräsidium
(143–144) und beim Besuch des Wachtmeisters, der Emils Finderlohn überbringt (155), kommen Ge-
danken an Jeschke und Ängste vor einer Verhaftung wieder in ihm hoch.

Genderkonstrukte in der ‚realistischen‘ KJL der Weimarer Republik 193



der Dieb mit dem (wie sich später herausstellt falschen) Namen Grundeis. In direkter
Opposition zu „eine[r] Frau, die an einem Schal häkelte“ (43), erscheint er zwar bei
seinem ersten Auftritt im Zugabteil als „ein Herr im steifen Hut [, der] die Zeitung“ (43)
liest, wobei durch die skizzenhafte Figurenzeichnung geschlechtsbezogene Typisie-
rungen in Bezug auf das Freizeitverhalten umso deutlicher hervortreten. In der Folge
entfernt sich seine Darstellung jedoch von solch eindeutig typisierenden Gender-
konstrukten. Vielmehr entpuppt er sich als ein kreativer Autor phantastischer, die
kindliche Phantasie herausfordernder Geschichten. So skizziert er im Gespräch mit
Emil ein Bild von Berlin, das die Modernität der Großstadt in utopisch-phantastischer
Manier überhöht, wenn er etwa von „hundert Stockwerke“ hohen Häusern berichtet,
deren „Dächer man am Himmel [hat] festbinden müssen, damit sie nicht fortwehen“
(44), oder von einer „Röhre“, in der Menschen gleich einem „Rohrpostbrief“ durch die
Stadt transportiert werden (44). Der intertextuelle Bezug zur „automatische[n] Stadt“
mit dem Namen „Elektropolis“, die den Protagonisten in Der 35. Mai auf ihrer phan-
tastischen Reise begegnet (Kästner 2019b, 72–85), ist evident. Dort finden sich
ebenfalls, neben einer Fülle an „Wolkenkratzern“ (Kästner 2019b, 73), utopisch an-
mutende, hochtechnisierte Fortbewegungsmittel, wie automatisch gesteuerte Züge
(Kästner 2019b, 72–73), selbstfahrende Autos (Kästner 2019b, 76–77) sowie Bürger-
steige in Form von automatisierten Laufbändern (Kästner 2019b, 78). Auch dort sind
die phantastischen (und in die erzählte Realität transformierten) Erzählungen an ei-
nen unkonventionell-künstlerisch veranlagten Männertypus (in Form des Onkels
Ringelhuth) gebunden, dem sich Grundeis anzunähern scheint. Nicht zuletzt ließe
sich die von Grundeis entworfene (und in Emils Traum wieder aufgegriffene) Vision
der modernen Großstadt mit einer – gerade an den urbanen Raum gebundenen –
progressiven Geschlechterkonzeption in Verbindung bringen. Bezeichnenderweise
deutet bereits das äußere Erscheinungsbild von Grundeis auf einen modernen
Männlichkeitstypus hin. Die Innensicht Emils aufnehmend charakterisiert es der Er-
zähler wie folgt:

Warum der Mann nur immer den Hut aufbehielt? Und ein längliches Gesicht hatte er, einen ganz
schmalen, schwarzen Schnurrbart und hundert Falten um den Mund, und die Ohren waren sehr
dünn und standen weit ab. (46)

Grundeis erscheint auf den ersten Blick mit dem Hut als Accessoire als ein offen-
sichtlich durchaus eleganter undmodebewusster Herr,wozu auch der „ganz schmale“
Schnurrbart beiträgt, sodass der Mann insgesamt dem Habitus eines Dandys zu ent-
sprechen scheint. Dieser Eindruck setzt sich fort, als der ‚Mann mit dem steifen Hut‘ –
der sich bei seinem letzten Auftritt noch einen Schlips umbindet (120) – im weiteren
Handlungsverlauf Zigaretten rauchend und „seelenvergnügt“ (78–79), offenbar ohne
weitere Beschäftigung, auf der Terrasse des Berliner Cafés Josty (in der damaligen
Kaiserallee) sitzt. Auch dieser Ort charakterisiert Grundeis als dandyhaft-künstleri-
schen Männlichkeitstypus,war das Café Josty –wenn auch imWesentlichen in Gestalt
seiner Hauptfiliale am Potsdamer Platz – doch ein zentraler Treffpunkt von (vorwie-

194 Christian Heigel



gend männlichen) Schriftstellern des Expressionismus und der Neuen Sachlichkeit.²⁰
In der Folge hat Grundeis Muße, „sich die Gegend [zu betrachten] als wäre er in der
Schweiz“ (97), in aller Ruhe am Kiosk eine Zeitung zu lesen und sich schließlich per
„Autodroschke“ zu einem vornehmen Hotel fahren zu lassen (98– 101), das sich
wiederum in unmittelbarer Nähe zu einem Kino befindet (103). Auf diese Weise nähert
sich der spätere Dieb dem Typus des Ästhetik und Genuss schätzenden feminisierten
‚neuen Mannes‘ mit den Zügen eines großstädtischen Flaneurs an.²¹ Interessanter-
weise vermuten auch die Jungen, es sei wohl möglich, dass Grundeis (statt sich im
Hotel zur Ruhe zu begeben) „stundenlang im Auto rumsaust und in Restaurants geht
oder tanzen oder ins Theater oder alles zusammen“ (104), also die typischen Aktivi-
täten der Vergnügungskultur der Weimarer Zeit ausübt, die weiblich konnotiert sind.
Zu dieser ‚feminisierten‘ Männlichkeit treten Anzeichen einer versehrten und defor-
mierten Körperlichkeit in Form der faltenreichen Mundpartie und der dünnen, weit
abstehenden Ohren, die dem Idealbild des kämpferisch-starken, soldatischenMannes
zuwiderlaufen und sich – zumindest metaphorisch – eher einer ‚beschädigten‘
Männlichkeit annähern, die als Folge der Wunden des Ersten Weltkrieges lesbar wird.
Allerdings legt es der Kontext der Romanhandlung auch nahe, diese Beschreibungen
in der Tradition der Physiognomie als Ausweis des kriminellen Mannes zu lesen, als
der sich Grundeis im weiteren Verlauf erweist. Damit erfahren aber auch die positiv
lesbaren Formen ‚neuer‘, verletzlicher und auf einemmodisch-dandyhaft beruhenden
Habitus beruhenden Männlichkeit eine entschiedene Abwertung im Sinne einer ‚de-
maskierten Identität‘, zumal Grundeis als ihr einziger Repräsentant im Roman fun-
giert. Diese betrifft auf einer poetologischen Ebene auch Grundeis‘ Autorschaft im
Bereich des für kindliche Imaginationen sensiblen utopisch-phantastischen Genres –
zumal Emil infolge von Grundeisʼ Erzählungen lediglich einen Albtraum erleidet.²²

Dieser schließt direkt an die Vision einer hochtechnisierten Großstadterfahrung an,
die Grundeis zuvor entworfen hatte. Das Traumgeschehen wird, wie bereits im Hin-
blick auf die Figur des Polizeiwachtmeisters Jeschke verdeutlicht, von räumlich in-
szenierten Geschlechterkonstruktionen durchzogen. Der in der Realität Emil zunächst
zugewandte Grundeis mutiert im Traum zu einem Mann – dem einzigen in dem das
Geschehen dominierenden Zug – mit einem „steifen Hut aus Schokolade“ (51). Teile
davon bricht der Mann ab, bietet die Schokoladenstücke, anders als in der Realität,

 Eine literarische Verewigung erfuhr die Filiale am Potsdamer Platz durch Paul Boldts expressio-
nistisches Sonett Auf der Terrasse des Café Josty (1912). Der Autor Erich Kästner verkehrte wiederum
selbst im Café Josty in der Trautenaustraße, Ecke Kaiserallee, in dessen Nähe er zeitweise wohnte.
 Dazu passt auch, dass Grundeis Emil während der Zugfahrt Schokolade anbietet, die als tradi-
tionell weiblich konnotiertes Genussmittel gilt (vgl. Rossfeld 2001).
 Demgegenüber wird, im bereits analysierten Vorwort und seiner Abgrenzung realistischer von
phantastischer Literatur, das neusachlich-realistische Programm der Erzählerfigur Kästner und der
Figur des Journalisten Kästner aufgewertet. Dass der reale Autor Kästner mit Der 35. Mai oder Konrad
reitet in die Südsee (1932) einen phantastischen Roman mit phantasiebegabten Männer- und Jungen-
figuren geschrieben hat, ist Teil der ambivalenten Vielschichtigkeit seines Gesamtwerks.

Genderkonstrukte in der ‚realistischen‘ KJL der Weimarer Republik 195



jedoch Emil nicht an, sondern verschlingt sie in hedonistisch-solipsistischer Weise
selbst (51). Dies könnte als bildlicher Ausdruck für die Egozentrik und Selbstbezüg-
lichkeit auch seiner (literarischen) Phantasien gelten, was sich durchaus mit einem
Konzept männlicher Autorschaft in Verbindung bringen lässt. Emil flieht vor der ag-
gressiven, bedrohlichen und selbstbezüglichen Männlichkeit in den Schutzraum der
liebenden, fürsorglichen und selbstlosen Mutter, sodass in dieser räumlichen Insze-
nierung eine stark traditionell geprägt Geschlechterdichotomie reproduziert wird.

3.3 Mädchen- und Jungenfiguren

Im Zentrum des Romans stehen ganz eindeutig die Kinderfiguren, deren Selbstwirk-
samkeit durch ihre die Handlung entscheidend vorantreibenden Charaktere betont
wird. Welche geschlechtsspezifischen Diskurse dabei – auch im Verhältnis zu den
Erwachsenenfiguren – zu erkennen sind, soll im Folgenden herausgearbeitet werden.

Bezeichnenderweise wird Emil im Rahmen des Vorworts zuerst in Bezug auf seine
Mutter vorgestellt. Sein äußeres Erscheinungsbild in „seinem dunkelblauen Sonn-
tagsanzug“ (18) wird aus der Perspektive seiner um sein ordentliches Aussehen be-
sorgten Mutter präsentiert. Zugleich wird aus seiner Perspektive verdeutlicht, wie die
Grundbedingungen seiner Existenz und seine Bildungschancen von der Aufopfe-
rungsbereitschaft seiner Mutter abhängen (18). Somit ist seine Identität ebenso sehr
an sie geknüpft, wie dies umgekehrt der Fall ist. Die mütterliche Fürsorge dem Sohn
gegenüber wird von diesem zudem erwidert, wenn es darum geht, der Mutter in
Notsituationen beizustehen: „Manchmal ist sie [d.i. Emils Mutter] krank und Emil brät
für sie und sich Spiegeleier. Das kann er nämlich. Beefsteak braten kann er auch.“ (19)
Diese Beziehungskonstellation wird im Rahmen der Romanhandlung fortgeführt:

Nur manchmal war sie [d.i. die Mutter] krank und lag zu Bett. Der Doktor kam und verschrieb
Medikamente. Und Emil machte der Mutter heiße Umschläge und kochte in der Küche für sie und
sich. Und wenn sie schlief, wischte er sogar die Fußböden mit dem nassen Scheuerlappen, damit
sie nicht sagen sollte: „Ich muss aufstehen. Die Wohnung verkommt ganz und gar.“ (35)

Damit übernimmt Emil, darin Anton aus Pünktchen und Anton vergleichbar,²³ tradi-
tionell weiblich konnotierte Rollenmuster im Hinblick auf hauswirtschaftliche Tätig-
keiten. Ebenso wie bei Frau Tischbeins Übernahme eines traditionell männlichen
Lebensentwurfs ist dieser Geschlechterrollentausch jedoch auch hier an eine (tem-
poräre) Notlage geknüpft und nicht als eine davon unabhängige emanzipatorische
Entwicklung zu betrachten.²⁴ Im Hinblick auf andere Verhaltensweisen wird Emil

 Der Erzähler selbst weist in seinem Nachwort zu Pünktchen und Anton auf Parallelen zwischen den
beiden männlichen Protagonisten hin (Kästner 1987, 155).
 Vor diesem Hintergrund ist es bezeichnend, dass der Erzähler in Pünktchen und Anton das tradi-
tionell weibliche Rollenmuster des den Haushalt versorgenden Jungen nur angesichts der Notlage der

196 Christian Heigel



dann auch bezeichnenderweise durch traditionell männliche Attribute charakteri-
siert. So wird etwa, als Emil infolge des Verlusts seines Geldes und der Verletzung
durch einen Nadelstich zu weinen beginnt, sogleich betont, dass die emotionale
Regung keinesfalls auf den physischen Schmerz zurückzuführen sei:

Er wickelte das Taschentuch um den Finger und weinte. Natürlich nicht wegen des lächerlichen
bisschen Bluts. Vor vierzehn Tagen war er gegen den Laternenpfahl gerannt, dass der bald um-
geknickt wäre, und Emil hatte noch jetzt einen Buckel auf der Stirn. Aber geheult hatte er keine
Sekunde. (59)

Die sprichwörtliche männliche Tapferkeit wird hier also zur Verteidigung gegen
mögliche Einwände angesichts von Emils Gefühlsäußerung hervorgehoben. Damit
wird zugleich eine Geschlechterdifferenz markiert, erscheint das Weinen bei Frauen
doch als selbstverständlicher Teil ihres ‚Geschlechtscharakters‘, wie an anderen
Stellen – etwa bei Emils Mutter – verdeutlicht wird. Das Weinen des Jungen wird
dagegen in der vorliegenden Szene in Bezug auf eine exzeptionelle Situation ge-
rechtfertigt, die eng an seine Rolle als Sohn geknüpft ist:

Er weinte wegen des Geldes. Und er weinte wegen seiner Mutter.Wer das nicht versteht, und wäre
er noch so tapfer, dem ist nicht zu helfen. Emil wusste, wie seine Mutter monatelang geschuftet
hatte, um die hundertvierzig Mark für die Großmutter zu sparen und um ihn nach Berlin schicken
zu können.Und kaum saß der Herr Sohn im Zug, so lehnte er sich auch schon in eine Ecke, schlief
ein, träumte verrücktes Zeug und ließ sich von einem Schweinehund das Geld stehlen. Und da
sollte er nicht weinen? (59–60)

Emils Weinen wird hier vom Erzähler als angemessene Reaktion auf ein durch Emil
gestörtes Vertrauensverhältnis zur Mutter eingeordnet, wobei er mittels interner Fo-
kalisierung die Perspektive Emils übernimmt, der sichwiederummit den Augen seiner
Mutter betrachtet, was zeigt, wie stark er deren Wertesystem bereits internalisiert hat.
Mit der Selbsterniedrigung des Sohnes geht zudem eine Überhöhung der Mutter und
ihrer Opferbereitschaft einher. Dass der Sohn die Opfer, die seine Mutter erbringt, zu
schätzen weiß und sich durch sein ebenfalls pflichtbewusstes und loyales Verhalten
ihr gegenüber auszeichnet, bringt ihm vonseiten des Erzählers die anerkennende
Charakterisierung als „Musterknabe“ (35) ein. Eine der wenigen Stellen, an denen sich
der Erzähler außerhalb des Vorworts direkt an die Leser*innen wendet, beschäftigt
sich mit diesem Thema

Könnt ihr es begreifen und werdet ihr nicht lachen, wenn ich euch jetzt erzähle, dass Emil ein
Musterknabe war?

Mutter gelten lässt.Während es dort sogar mit dem Hinweis auf ein Verhalten, auf das man stolz sein
könne, aufgewertet wird, erscheint ein darüberhinausgehender ‚weiblicher‘ Habitus bei Jungen aus
Sicht des Erzählers als etwas deutlich weniger Erstrebenswertes. In einem seine Sichtweise illustrie-
renden Gespräch bemerkt der Erzähler gegenüber einem männlichen Freund: „Wenn du mit einer
Puppenküche spieltest, hättest du vielleicht Grund, dich zu schämen.“ (Kästner 1987, 32)

Genderkonstrukte in der ‚realistischen‘ KJL der Weimarer Republik 197



Seht, er hatte seine Mutter sehr lieb. Und er hätte sich zu Tode geschämt, wenn er faul gewesen
wäre, während sie arbeitete, rechnete und wieder arbeitete […] Er sah, wie sie sich bemühte, ihn
nichts von dem entbehren zu lassen, was die andern Realschüler bekamen und besaßen. Und da
hätte er sie beschwindeln und ihr Kummer machen sollen? Emil war ein Musterknabe. So ist es.
Aber er war keiner von der Sorte, die nicht anders kann, weil sie feig ist und geizig und nicht
richtig jung. Er war einMusterknabe,weil er einer seinwollte! Er hatte sich dazu entschlossen,wie
man sich etwa dazu entschließt, nicht mehr ins Kino zu gehen oder keine Bonbonsmehr zu essen.
Er hatte sich dazu entschlossen und oft fiel es ihm recht schwer.
Wenn er aber zu Ostern nach Hause kam und sagen konnte: „Mutter, da sind die Zensuren und ich
bin wieder der Beste!“, dann war er sehr zufrieden. Er liebte das Lob, das er in der Schule und
überall erhielt, nicht deshalb, weil es ihm, sondern weil es seiner Mutter Freude machte. Er war
stolz darauf, dass er ihr, auf seineWeise, ein bisschen vergelten konnte,was sie für ihn, ihr ganzes
Leben lang, ohne müde zu werden, tat … (35–36)

Damit erfährt auch Emils ‚Feminisierung‘ im Hinblick auf sein Weinen eine Recht-
fertigung. Trotz seiner engen emotionalen Bindung an die Mutter und seines Pflicht-
bewusstseins ihr gegenüber betont Emil, er sei „noch lange kein Muttersöhnchen“
(112). Für den Fall einer solchen Beleidigung droht er präventiv mit männlich kon-
notierter Gewaltbereitschaft: „Und wer das nicht glaubt, den schmeiße ich an die
Wand.“ (112)

An anderen Stellen wird dann auch Emils traditionell ‚männliche Seite‘ betont,
etwa beim ersten Aufeinandertreffen mit Gustav. Als dieser ihn wegen seiner pro-
vinziellen Herkunft und seines Kleidungsstils beleidigt (80), antwortet Emil sofort mit
der Androhung körperlicher Gewalt, die er in hyperbolischen Zügen ausmalt: „Nimm
das zurück! Sonst kleb ich dir eine, dass du scheintot hinfällst.“ (80) Sein Gegenüber
fasst dies als Aufforderung zum stark männlich konnotierten „Boxen“ auf, lenkt aber
gleichzeitig „gutmütig“ ein (80), was zeigt, dass diese Form der verbalen Androhung
körperlicher Gewalt offensichtlich als üblicher Teil eines männlichen Habitus und der
Wahrung und Verteidigung des eigenen Selbst zu gelten scheint. An diesem Wettbe-
werb der sich überbietenden körperlichen Auszeichnungen im Boxen halten die
beiden Jungen auch nach geschlossener Freundschaft fest.²⁵ Während Gustav an
dieser und weiteren Textstellen jedoch auf den körperlich geprägten Anteil dieser

 Sie vereinbaren, nach der erfolgreichen Jagd auf den Dieb miteinander zu boxen und überbieten
sich verbal mit ihren Erfolgen vom „Champion der Landhausbande“ zum „Meister fast aller Ge-
wichtsklassen“ (108). Bei dem entscheidenden Erfolg über den Dieb Grundeis heißt es über Gustav, er
„machte breite Schultern und stieg vor Emil her wie ein Boxkämpfer, der vor Kraft nicht laufen kann“
(125). Und schlussendlich kommt Gustav nach der erfolgreichen Gefangennahme des Diebs wieder auf
den anfänglich abgemachten Boxkampf mit Emil zurück und will diesen noch austragen (140), Emil
lehnt jedoch,Gustav und den Professor an den Händen haltend, ab: „Ich bin so guter Laune! Das Boxen
lassen wir am besten sein. Ich brächte es vor lauter Rührung nicht übers Herz, dich für die Zeit zu
Boden zu schicken.“ (140) In dieser Aussage mischen sich männliches Selbstbewusstsein und Sie-
gesgewissheit mit der, auch durch die körperliche Nähe ausgedrückten, eher ‚unmännlichen‘ Rührung
angesichts der emotionalen Verbundenheit.

198 Christian Heigel



Identität und auf seine Außenwirkung reduziert wird,²⁶ beweist Emil immer wieder
auch mentale Stärke, etwa, wenn er Gustav auffordert, Freunde zu mobilisieren, was
schließlich zur Formation der Kinderbande, bestehend aus „mindestens zwei Dutzend
Jungen“ (83), führt. Dass diese Gruppierung ausschließlich aus männlichen Mitglie-
dern besteht, die sich zudem als ‚normgerechte‘ Vorbilder ihres Geschlechts zu er-
weisen haben,²⁷ wirft ein starkes Licht auf die oftmals nach Geschlechtern getrennte
Sozialisation von Kindern und Jugendlichen, die sich etwa auch in den organisierten
Jugendbewegungen der 1920er und 1930er Jahre niederschlägt.

Auch an das Phänomen der (in vielen Fällen) männlich dominierten Kinderbande
und der ‚männerbündlerisch‘ geprägten Jugendbewegungen der Weimarer Zeit
schließt die hierarchisch organisierte Jungenbande in Emil und die Detektive an. Be-
reits in der Charakterisierung Gustavs scheint das Moment des Anführers durch, dem
die anderen Jungen gehorchen und den sie behandeln, „als wäre er ihr Präsident“
(24). Der zur Entstehungszeit des Romans (und bis in die jüngere Gegenwart ge-
brauchte) Begriff der „Kameraden“ (82) verweist klar auf die militärische Provenienz
dieses Konzepts männlichen Zusammenhalts. In der Folge zeigt sich anhand der Or-
ganisationsstruktur und des von den Jungen verwendeten Vokabulars der paramili-
tärische Charakter der von der Jungenbande geplanten und durchgeführten Aktio-
nen.²⁸ Es ist Emil selbst, der das erste Planungstreffen der Jungen explizit als

 Vgl. zum Beispiel den ironischen Erzählerkommentar an der Stelle, als die Idee zur Mobilisierung
der Freunde geboren wird: „Gustav hupte leise, um sein Denken anzuregen. Es half nichts.“ (82)
 In Emil und die drei Zwillinge (1934) stellt der Erzähler die Verbrecherjagd der männlichen Kind-
ergruppe in Emil und die Detektive rückblickend als ein vorbildhaftes männliches Verhalten dar, das
sich „jeder richtige Junge“ (Kästner 2018a, 10) wohl vorstellen könne und das durch diese Charakte-
risierung als ein normativer Aspekt von Männlichkeit herausgehoben wird. Bereits die Selbstcharak-
terisierung der Jungenbande in Emil und die Detektive trägt aus der Sicht des „Professors“ normative
Züge, wenn er die Mitlieder dazu auffordert zu zeigen, dass sie „richtige Jungens“ (95) seien, die sich
durchvolle Einsatzbereitschaft auszeichnen. Dass etwa der „kleine Dienstag“ dieseWerte internalisiert
hat, zeigt er mit dem Fazit, das er aus seiner Mitwirkung in der Jungenbande zieht: „Ein richtiger Junge
tut, was er tun soll.“ (167)
 Eine noch stärkere Ausprägung erfährt das Konzept der paramilitärisch organisierten Jungenbande
in Kästners Das fliegende Klassenzimmer (1933). Dort stehen körperlich und verbal auf brutale Weise
ausgetragene Kämpfe zwischen Jungengruppen aus zwei traditionell verfeindeten Schulen im Mittel-
punkt der Handlung, die vom Erzähler und den Figuren wiederholt als „Krieg“ (Kästner 2016, 45)
bezeichnet und von den erwachsenen Bezugspersonen sogar toleriert werden. Die Kampfhandlungen
werden ausführlich und unter wiederholtem Rückgriff auf militärisches Vokabular beschrieben.
Weibliche jugendliche Protagonistinnen kommen im Kontext der gesamten Handlung nicht vor, sodass
der gezeigte Habitus als ein rein männlicher zu verstehen ist. Ruth Klüger bezeichnet diese „Kriegs-
spiele“ (Klüger 1996, 74) als „reaktionäre[] Heldentümelei“, in der sich „nur die allerherkömmlichsten
und traditionellsten Wertvorstellungen von Männlichkeit und Tapferkeit“ (Klüger 1996, 75) offenbar-
ten. Zudem wird in Das fliegende Klassenzimmer innerhalb der männlichen Schülerschaft des Gym-
nasiums dieses auf körperliche Stärke und Durchsetzungskraft fokussierte Konzept von Männlichkeit
gegenüber einer Gruppe älterer männlicher Schüler abgegrenzt, die sich durch das Üben von Paar-
tänzen und einen ‚weiblichen‘ Habitus auszeichnen und von der ‚kämpferischen‘ Jungengruppe mit
Verachtung belegt werden (Kästner 2016, 25–28).

Genderkonstrukte in der ‚realistischen‘ KJL der Weimarer Republik 199



„Kriegsrat“ (86) bezeichnet, in der Folge werden „Nachrichtendienst“, „Vorposten“
und „Stafetten“ (86), sowie eine „Wache“ (101) organisiert und aufgestellt, die ver-
schiedenen Einheiten der Jungenbande werden vom Erzähler als „Kindertrupps“ (124)
bezeichnet, die einer „Marschordnung“ (125) folgen. Bei der „Jagd“ (114) auf den Dieb
wird eine „Taktik“ (121) ersonnen, die daraus besteht, „ihn in die Enge [zu treiben], bis
er sich ergibt“ (121).²⁹ Anstelle des eher auf körperliche Durchsetzung fokussierten
Gustav übernimmt der eindeutig als intellektueller Führer charakterisierte „Professor“
das Kommando der Aktionen. Dieser legt sich in seinem Auftreten einen bewusst
erwachsenen und männlichen Habitus zu,³⁰ wenn er „wie sein Vater, der Justizrat“
(87), agiert, Befehle erteilt und die Gruppe insgesamt hierarchisch und arbeitsteilig
organisiert, indem er einen „Bereitschaftsdienst“, „Ersatzleute“ und „Verstärkung“
einteilt und in einem militärischen Befehlston Anweisungen gibt (89). Als ein Junge
aus der Gruppe, Petzold, das autoritäre Verhalten des Anführers und dessen Be-
fehlsstruktur in Frage stellt,³¹ reagiert der Professor mit rigiden Maßnahmen,wenn er
vorschlägt, dass der sich Widersetzende „sofort ausgewiesen wird und dass man ihm
verbietet,weiterhin an der Jagd teilzunehmen“ (114). Nicht zuletzt gehört auch die fast
sprichwörtlich gewordene „Parole Emil“ (96) in diesen paramilitärischen Kontext.
Gleichwohl finden sich neben dieser militärisch geprägten Verhaltensnorm auch de-
mokratische Elemente, etwa wenn ein kurzer Meinungsaustausch über die moralische
Frage stattfindet, ob es legitim sei, dem Dieb das von diesem entwendete Geld wie-
derum zu stehlen (90–91), oder wenn Emil vorschlägt, über eine mögliche Verwar-
nung Petzolds „wie im Reichstag ab[zu]stimmen“ (114). Zu Letzterem kommt es jedoch
nicht, da Petzold die Gruppe aus eigenen Stücken verlässt, und im ersten Fall beendet

 Ruth Klüger sieht im Vorgehen der Jungen bei der Verfolgung des Diebs ein fragwürdiges Verhalten,
das sie mit der beschränkten Perspektive der Kinder begründet: „Vom Strandpunkt der Berliner Kinder
könnte ja der Herr im steifen Hut genausogut unschuldig wie schuldig sein. Sie trauen Emil auf Anhieb
und instinktiv, weil er ihnen gleicht und weil ihnen seine Notlage ein Abenteuer verspricht, während
der Herr im steifen Hut fremd und verdächtig erscheint.“ (Klüger 1996, 71) Darin sieht Klüger ein
moralisches Fehlverhalten. „Daß Kinder jederzeit bereit sind, mit oder ohne Disziplin, sich zusam-
menzurotten, um einem Sündenbock nachzustellen, ob es nun ein Krüppel oder ein Ausländer oder ein
wie immer Andersartiger ist […]“ (Klüger 1996, 72), deutet sie als gruppendynamischen Prozess: „Mit
Überzeugung hat das meist weniger zu tun als mit einem aggressiven Zusammengehörigkeitsgefühl,
das nach einem Opfer sucht.“ (Klüger 1996, 72) Klüger sieht diese Problematik auch vor dem zeitge-
nössischen Hintergrund antisemitischer Gewalttaten: „Einige Jahre nach dem Erscheinen des Romans
und des Films [d.i. die erste Verfilmung des Romans aus dem Jahr 1931, Regie: Gerhard Lamprecht] gab
es die Verhöhnung und gelegentliche Verprügelung von einzelnen Juden durch Kinderbanden, die
auch irgend jemand überzeugt hatte, daß der Fußgänger dort drüben gefährlich und schuldig sei. Es
dürften ‚Emil‘-Leser darunter gewesen sein.“ (Klüger 1996, 73) Diese These lässt sich auch vor dem
Hintergrund eines militärisch-aggressiven Habitus innerhalb der Jungengruppe in Emil und die De-
tektive aufrechterhalten, wie er in der vorliegenden Interpretation herausgearbeitet wird.
 Dieser wird von der Gruppe insgesamt übernommen. So heißt es etwa an einer Stelle: „Man ver-
abschiedete sich. Alle schüttelten sich, wie kleine ernste Männer, die Hände.“ (118; Hervorh. C.H.)
 „‚Schrei gefälligst nicht so‘, sagte Petzold [zum Professor], ‚du hast mir einen Dreck zu befehlen.‘“
(114)

200 Christian Heigel



der Professor den Diskurs recht barsch und entscheidet den moralischen Streit qua
Autorität mit dem Hinweis auf den juristischen Tatbestand des Diebstahls (90–91).
Durch den wiederholten Hinweis auf das väterliche Vorbild und die väterliche Auto-
rität (87, 95) erscheint die durch den Professor geführte Jungenbande als Fortführung
einer männlich-patriarchalischen Tradition, in der weibliche Vorbilder oder Mitglie-
der keinerlei Rolle spielen und dementsprechend auch an keiner Stelle erwähnt
werden. Stattdessen wird die männlich-militärische Traditionslinie sogar historisch
weiter zurückverfolgt, indem der Erzähler (wenn auch mit ironischem Unterton) über
den auf einem Stuhl in einem Hinterhof sitzenden Professor bemerkt: „Er sah aus wie
Napoleon während der Schlacht bei Leipzig.“ (101) ‚Weibliches‘ Verhalten ist in die-
sem Männerbund nicht erwünscht, es wird abgewertet und entsprechend sanktio-
niert. Einige Mitglieder der Jungenbande, die weitere Jugendliche „mobilisiert“ (120)
haben und damit aus Sicht des Professors das ganze Unternehmen gefährden, belegt
der Anführer mit einer misogyn konnotierten Beleidigung: „Wenn der Kerl uns durch
die Lappen geht, seid ihr dran schuld, ihr Klatschtanten!“ (120; Hervorh. C.H.) In der
abschließenden Einschätzung des „kleinen Dienstag“ wird deutlich, dass das Ver-
halten in der Jungenbande vom Imperativ eines internalisierten männlichen Ge-
schlechtscharakters geleitet ist. Anlässlich der Würdigung seiner Aufgabe innerhalb
der Gruppe legitimiert er sein von den anderen Kindern gelobtes Verhalten als ein
‚typisch männliches‘: „Ein richtiger Junge tut, was er soll. Basta!“ (167) Von den
(vorwiegendmännlichen) Erwachsenenwird das Verhalten der Jungen unter expliziter
Erwähnung ihres Geschlechts ebenfalls gelobt. So bezeichnet die den Autor spie-
gelnde Romanfigur des Journalisten Kästner Emil, Gustav und den Professor als
„Prachtkerle“ (147), was zur Steigerung ihres Selbstbewusstseins führt, indem „sie
sehr stolz auf sich selber“ (147) werden, und ein Mitreisender der nach Berlin fah-
renden Frau Tischbein nennt Emil ebenfalls einen „Prachtkerl“ (160) und „richtige[n]
Kerl, aus dem später mal was werden wird“ (162). So ist der Ruhm ein stark männlich
konnotierter.

Auch die einzige weibliche Kinderfigur wird bezüglich ihrer Geschlechtszugehö-
rigkeit markiert: Der Spitzname „Pony Hütchen“ charakterisiert Emils Cousine met-
onymisch mit zwei prominenten visuellen Merkmalen der ‚neuen Frau‘ in der Wei-
marer Republik: Die Ponyfrisur ist oft zentraler Bestandteil des viel zitierten Bubikopfs
und auch die weibliche Hutmode ist ein zentrales Accessoire des neuen Frauentyps.
Die Diminutivform „Hütchen“ charakterisiert Emils Cousine gleichsam als prämature
Vorform der ‚neuen Frau‘, als ‚neues Mädchen‘. Die solchermaßen zunächst durch
visuelle Merkmale eingeführte Figur wird vom männlichen Erzähler im Rahmen des
Vorworts als „reizendes Mädchen“ (22) charakterisiert und dabei zugleich einer Be-
wertung unterzogen. Das Adjektiv ‚reizend‘ ist stark geschlechtlich konnotiert: Es
bezieht sich fast ausschließlich auf weibliche Personen und wird zudem häufig im
Hinblick auf ein ‚hübsches‘ optisches Erscheinungsbild verwendet, das die Sinne des

Genderkonstrukte in der ‚realistischen‘ KJL der Weimarer Republik 201



(männlichen) Betrachters ‚reizt‘.³² Somit ist mit dieser Begriffsverwendung eine ero-
tische Konnotation verbunden. Diese scheint in dem späteren, von Bewunderung
geprägten Verhalten der männlichen Kinderbande wieder auf. Auch die erste Cha-
rakterisierung der Figur innerhalb der Romanhandlung erfolgt aus männlicher Per-
spektive. Da er sie länger nicht gesehen hat, versucht sich Emil auf der Fahrt nach
Berlin vorzustellen, „wie Pony Hütchen jetzt aussähe“ (48). An ihr Gesicht erinnert er
sich nicht mehr, jedoch daran, dass sie „mit ihm hatte boxen wollen“ (48). Damit wird
das Mädchen mit einem in der Zeit sehr beliebten und stark männlich konnotierten
Sport in Verbindung gebracht, der bezeichnenderweise auch im bereits erwähnten
‚Kräftemessen‘ der Jungen zitiert wird. Auch wenn es sich bei oberflächlicher Be-
trachtung lediglich um ein frühkindliches Spiel handeln mag, wird Pony Hütchen
damit zugleich als ein Mädchen charakterisiert, das Aspekte der ‚neuen Frau‘ der
1920er Jahre für sich reklamiert, indem es an die Vergnügungskultur der Weimarer Zeit
anschließt und dabei zugleich Attribute traditioneller Männlichkeit übernimmt.³³ Emil
hat diesen Anspruch Pony Hütchens seinerzeit zurückgewiesen, was er rückblickend
mit dem Hinweis auf die große Selbstverständlichkeit seiner Haltung untermauert:

Er hatte natürlich abgelehnt, weil sie ein Papiergewicht war und er mindestens Halbschwerge-
wicht. Das wäre unfair, hatte er damals gesagt. Und wenn er ihr einen Uppercut geben würde,
müsse man sie hinterher von der Wand kratzen. (48)

Die solchermaßen begründete Ablehnung bezieht sich offensichtlich auf Ponys Ge-
schlecht und den aus männlicher Sicht vermessenen Anspruch, sich mit einem
männlichen Gegner auf Augenhöhe messen zu wollen. Sowohl die Selbstüberhöhung
als „mindestens Halbschwergewicht“ als auch die Herabsetzung Ponys in Form der
niedrigsten Gewichtsklasse des „Papiergewichts“ stellen den hyperbolischen Versuch
dar, jenseits annähernd gleichwertiger körperlicher Voraussetzungen im Kindesalter
eine Geschlechterdifferenz zu behaupten, die die männliche Überlegenheit mithilfe
zeittypischer biologistischer Argumentationsmuster betont und die Eroberung tradi-
tionell männlicher Sphären durch Angehörige des weiblichen Geschlechts negiert.³⁴

 Vgl. hierzu die Einträge zu DWDS. Der deutsche Wortschatz von 1600 bis heute im Literaturver-
zeichnis.
 Auch in ihrem Auftreten in der Erzählgegenwart lässt sie einen ‚männlichen‘ Habitus erkennen,
wenn sie etwa Emil „einen Schlag auf die Schulter“ (106) gibt. In Emil und die drei Zwillinge bezeichnet
der männliche Erzähler Pony – rückblickend auf die Handlungszeit von Emil und die Detektive – als
„ein[en] halbe[n] Junge[n]“ (Kästner 2019, 24) und betont damit die hybride Geschlechtsidentität Po-
nys, den er in der Erzählgegenwart fortgesetzt sieht: Pony changiert dabei aus seiner Sicht zwischen
„junge[r] Dame“, patente[m] Kerl“ und halbe[m] Backfisch“, vereint also traditionell männlich und
weiblich konnotierte Rollenbilder und befindet sich zudem in der Entwicklung vomMädchen zur Frau.
 An einer späteren Stelle in Emil und die Detektive findet sich ein ähnliches Argumentationsmuster
Emils gegenüber seiner Cousine.Wiederum betont er ihre angebliche körperliche Unterlegenheit und
verknüpft diese mit ihrem Geschlecht. Nachdem Emil Ponys Radfahrkünste als „Afferei“ bezeichnet
und den Sattel ihres Rads in der Höhe verstellt hat, beleidigt Pony ihn ihrerseits als „Affe“ und droht
mit der Beendigung ihrer Freundschaft. Darauf entgegnet Emil: „Wenn du nicht ein Mädchen wärst

202 Christian Heigel



Trotz dieser Abwehrversuche hatte sich Pony seinerzeit nicht von ihrem Vorhaben
abbringen lassen und „erst Ruhe gegeben, als Tante Martha dazwischenkam“ (48).

Diese Selbstbehauptung zeigt sich auch in Ponys erstem Auftritt im Rahmen der
Erzählgegenwart, als sie mit ihrem Fahrrad am Bahnhof Friedrichstraße erscheint und
sich damit gegen ihre Großmutter durchgesetzt hat, die ihr das Mitnehmen des
Fahrrads hatte verbieten wollen (73). Das Fahrradfahren kann dabei – analog zum
Boxen – vor dem Hintergrund seiner zeitgeschichtlichen Bedeutung im Rahmen der
Selbstermächtigung von Frauen in den 1920er Jahren gedeutet werden. Das Fahrrad
als Mittel zur Steigerung der Mobilität des Mädchens ließe sich dabei als kindliche
Vorstufe des Autos deuten, das als ein wichtiges kulturelles Symbol fungierte,welches
die größer gewordene Bewegungsfreiheit von Frauen verdeutlichte – im Straßenver-
kehr, aber auch als pars pro toto für die neu gewonnene gesellschaftliche Mobilität.
Bezeichnenderweise wird Pony zugeschrieben, sie wolle „wie eine Rennfahrerin
aussehen“ (169), was von Emil wiederum mit dem abwertenden Ausdruck „Afferei“
(169) quittiert wird. Zugleich ist Ponys Fahrrad eng an ein männliches Blickregime
gebunden. Angesichts ihres Fahrrads ist Pony „guter Laune und freute sich auf Emils
respektvollen Blick. ‚Sicher findet er es oberfein‘, sagte sie und war ihrer Sache völlig
gewiss“ (73). Diese Gewissheit bleibt einerseits an eine antizipierte männliche Be-
stätigung gebunden, andererseits drücken sich darin auch weibliches Selbstbe-
wusstsein und Stolz angesichts dieser Errungenschaft aus.

In der Folge werden Ponys selbstbewusstes, bestimmtes und forsches Auftreten
sowie ihre Schlagfertigkeit und ihr ‚kesses (Berliner) Mundwerk‘ immer wieder betont
(z.B. 75). Dabei bewertet sie zugleich einen von ihr unterstellten männlichen Ge-
schlechtscharakter als negativ. Angesichts von Emils ausbleibender Ankunft am
Bahnhof stellt sie gegenüber ihrer Großmutter fest: „Sicher ist er falsch ausgestiegen.
Jungens sind manchmal furchtbar blöde. Ich möchte wetten! Du wirst noch sehen,
dass ich recht habe.“ (75) Dieses weibliche Selbstbewusstsein wird jedoch nicht nur
von der Großmutter wiederholt in die Schranken der Wohlanständigkeit verwiesen,
wenn sie ihre Enkelin zum Teil in barschem Ton zum Schweigen zu bringen versucht
(75–76) und sogar mit dem Verlust des Fahrrads durch die patriarchalische Autorität
droht, sollte Pony die aus erwachsener Sicht zu ‚wilden‘ Fahrkünste fortführen: „Wenn
das [d.i. das Mitnehmen eines Jungen (!) auf der Lenkstange] noch ein einziges Mal
vorkommt, nimmt dir dein Vater das Rad für immer weg.“ (76) Auch der (männliche)
Erzähler lässt eine negative Bewertung der (weiblichen) Selbstermächtigung Ponys
erkennen, wenn er ihre Äußerungen als ‚Wichtigtuerei‘ disqualifiziert (75). Auf der
Handlungsebene widersetzt sich Pony diesen Versuchen, ihre Selbstbestimmtheit
einzuschränken, jedoch immer wieder. So nimmt sie Emil gegenüber wiederholt eine
überlegene Haltung ein (vgl. die Ausführungen weiter unten) und auch der Autorität
ihres Vaters begegnet sie mit ihrer typischen wortgewandten und schlagfertigen Art.

und dünn wie eine Strippe,würde ich dich mal Moritz lehren, mein Kind“ (169), um dann, als Zeichen
unterdrückter (männlicher) Aggressivität, „bockig beide Fäuste in die Hosentaschen“ (170) zu stecken.

Genderkonstrukte in der ‚realistischen‘ KJL der Weimarer Republik 203



Als dieser Emil versagen will, über die Verwendung des ihm zuerkannten Beloh-
nungsgeldes selbständig, ohne erwachsene Anleitung zu verfügen, weist sie ihn mit
recht barschen Worten zurecht: „‚Alle Wetter, Heimbold, bist du ein Dickschädel‘,
sagte Pony Hütchen zu ihrem Vater. Siehst du denn nicht, dass Emil sich so darauf
freut, seiner Mutter was zu schenken? Ihr Erwachsenen seid manchmal kolossal hart
verpackt.‘“ (169)

In weiten Teilen der Romanhandlung wird Pony in ihrem Verhältnis zu der
männlichen Kinderbande charakterisiert und dabei einem männlichen Blickregime
unterworfen. Bei dem ersten Aufeinandertreffen Ponys mit der Kinderbande fällt auf,
dass die Jungen ihr imponieren wollen, indem sie sich in Galanterie üben („Der
Professor bot Hütchen höflich seinen Stuhl an und sie setzte sich“ [104]),³⁵ oder sich in
betont ‚männliche‘ Posen werfen und dabei gleichzeitig verlegen werden: Auf Ponys
Kompliment gegenüber dem von ihr mit dem Rad zur Gruppe transportierten Bleuer
(„Netter Kerl übrigens“ [105]) errötet dieser „und drückte die Brust raus“ (105). Selbst
der sonst so souveräne und überlegene Professor wird im Angesicht Pony Hütchens
unsicher: Er „lachte verlegen und stotterte ein paar unverständliche Worte“ (106).
Dass die Jungen Pony offensichtlich in Bezug auf ihr äußeres Erscheinungsbild
wahrnehmen, wird vom Erzähler durch einen aussagekräftigen Vergleich explizit
thematisiert: „Sie saß wie eine Schönheitskönigin auf dem Stuhl und die Jungen
umstanden sie wie die Preisrichter“ (106). Hier wie an anderen Stellen (vgl. etwa den
bereits erwähnten Gestus des Professors) orientieren sich die Jungen am Verhalten
und Habitus erwachsener männlicher Vorbilder.³⁶ Ein in der Erwachsenenwelt übli-
ches männliches Blickregime im Hinblick auf den weiblichen Körper wird hier bereits
im Jungenalter präfiguriert. Der Körper der Frau wird taxiert und männlichen Blicken
und Bewertungen unterworfen.³⁷ Die Erwähnung der „Schönheitskönigin“ und der
männlichen „Preisrichter“ verweist auf die in den 1920er Jahren sich etablierenden
Miss-Wahlen³⁸ im Zuge der amerikanisierten ‚Girlkultur‘.³⁹ Damit wird ein Ungleich-

 Vgl. auch 123: „Die Jungen benahmen sich [d.h. Pony Hütchen gegenüber] äußerst aufmerksam.
Der Professor hielt Ponys Rad. Krummbiegel ging, die Thermosflasche und die Tasse auszuspülen.
Mittenzwey senior faltete das Brötchenpapier fein säuberlich zusammen. Emil schnallte den Korb
wieder an die Lenkstange. Gerold prüfte, ob noch Luft im Radreifen wäre.Und Pony Hütchen hüpfte im
Hof umher, sang sich ein Lied und erzählte zwischendurch alles Mögliche.“
 Pony beteiligt sich an diesem Spiel, wenn sie den Jungen Geld gibt, damit sich diese „Zigarren“
kaufen können (106).
 Diese Betonung des weiblichen erotisierten Körpers setzt sich in Emil und die drei Zwillinge (1934)
mit dem Hinweis auf Ponys Heranwachsen zur „junge[n] Dame“ (Kästner 2019, 24) fort. Die Charak-
terisierung der Figur durch den deutlich männlich markierten Erzähler im „Vorwort für Fachleute“
wird von einer Zeichnung Walter Triers begleitet, die sich deutlich von ihrem kindlich geprägten
Pendant in Emil und die Detektive abhebt und Pony mit hohen Schuhen, kurzem Rock, figurbetontem
Oberteil, Kurzhaarfrisur und einer modischen Mütze eindeutig als ‚neue Frau‘ der Weimarer Zeit
ausweist.
 Bezeichnenderweise fand die ersteWahl zur Miss Germany 1927, also zwei Jahre vor Erscheinen von
Emil und die Detektive, in Berlin statt (Didczuneit 1998, 13– 14).

204 Christian Heigel



gewicht der Geschlechter – männliches Anschauen und weibliches Angeschaut-Wer-
den – ebenso konnotiert wie die Etablierung weiblicher Schönheitsideale, die nicht
zuletzt durch die visuelle Massenkultur der 1920er Jahre (Fotografie, Kino,Werbung)
propagiert wird. Die Trennlinie zwischen weiblicher Selbstermächtigung und Unter-
werfung unter patriarchalische Normen ist gerade im Hinblick auf Mode und Kör-
perinszenierung der Frau nicht immer leicht zu ziehen. Spätestens angesichts des
Fortbestehens traditioneller Verhältnisse in den Geschlechterrelationen (vgl. Kap. 2)
entstehen wiederum Ungleichgewichte. Diese spiegeln sich auch in der Figur Pony
Hütchen wider. Verweisen ihr Aussehen und ihr Verhalten einerseits auf die selbst-
bewusste und selbstbestimmte ‚neue Frau‘, so unterwirft sich das Mädchen doch
andererseits gerade im Verhältnis zu der Jungenbande traditionellen Geschlechter-
rollen. Sie bezeichnet sich selbst als „anständiges Mädchen“ (106), das ins Bett „ge-
hört“ (106) und sich diesem Gebot fügt, anstatt mit den Jungen den Abend zu ver-
bringen. Einen Höhepunkt erreicht die Übernahme traditioneller Verhaltensmuster,
als sie die Jungen während der Belagerung des Hotels, in dem sich der Dieb aufhält,
mit Kaffee und Buttersemmeln versorgt (122), nachdem sie ihnen schon beim ersten
Zusammentreffen offenbart hatte, dass sie zu gerne für sie „Kaffee kochen“ würde
(106). Die klare Rollenverteilung zwischen den im öffentlichen Raum agierenden
Jungen und ihrer häuslichen, fürsorgenden Tätigkeit ist ihr dabei wohl bewusst und
sie kommentiert letztere affirmativ: „Ja, ja, es ist eben doch was andres, wenn eine
Frau im Hause ist!“ (122) Ähnlich wie die Jungen sich als erwachsene Männer insze-
nieren und auf ihre Väter als Vorbilder rekurrieren, folgt Pony dem Rollenbild der
erwachsenen Haus- und Ehefrau. Als das öffentliche Agieren der Jungen bei der Jagd
auf den Dieb seinen Höhepunkt erreicht und der Professor die entscheidenden Befehle
zum Aufbruch erteilt (124), wird Pony bezeichnenderweise von den Jungen zurück-
gelassen,was ihr missfällt: „Pony Hütchen blieb, etwas beleidigt, allein zurück.“ (124)
Letztlich ist sie nicht bereit, vollständig in der traditionellen Frauenrolle aufzugehen.
Gemäß ihrem bereits erwähnten Habitus als ‚neues Mädchen‘, das forsch und
selbstbestimmt auftritt, möchte sie auch am öffentlichen Agieren der Jungen aktiv
teilhaben: „Dann schwang sie sich auf ihr kleines vernickeltes Rad, murmelte wie ihre
eigene Großmutter: ‚Die Sache gefällt mir nicht. Die Sache gefällt mir nicht!‘, und fuhr
hinter den Jungen her.“ (124) Erneut fungiert hier das Fahrrad als Symbol weiblicher
Mobilität und Autonomie, wenn es auch vorläufig bei einem durchaus symbolisch zu
verstehenden ‚Hinter-den-Jungen-Herfahren‘ bleibt, der Anschluss weiblicher an die
männliche Handlungsfähigkeit also noch nicht hergestellt ist. So bleibt Pony auch bei
der entscheidenden finalen Aktion rund um die Gefangennahme des Diebs von den
Jungen räumlich getrennt: „Pony Hütchen fuhr neben dem Umzuge und klingelte
vergnügt.“ (125; Hervorh. C.H.) Sie ist also nicht Teil der Jungengruppe, sondern im

 Giese verortet in den USA der 1920er Jahre eine „Kultur der Körperschönheit“, in der „ideale
Körper“ mittels Preisausschreiben gesucht würden, wobei der „Mädchentyp“ bevorzugt werde (Giese
1925, 43). Die erste Wahl zur Miss America fand 1921 statt.

Genderkonstrukte in der ‚realistischen‘ KJL der Weimarer Republik 205



Wortsinn eine Begleiterscheinung, die zudem eher für gute Stimmung sorgt, als dass
sie entscheidend in das Geschehen eingreift.⁴⁰ Dies scheint jedoch eher an den vor-
auseilenden Jungen zu liegen als an ihrer durchaus vorhandenen Bereitschaft zur
Mitwirkung: „Pony Hütchen bat einen Knaben, ihr Rad zu halten, und trat zu Emil. ‚Da
bin ich‘, sagte sie. ‚Kopf hoch. Jetzt wird’s ernst. O Gott, o Gott, ich bin gespannt.Wie
ein Regenschirm.‘“ (127) Sie ist auch in der Folge bereit, sich aktiv am Geschehen zu
beteiligen, soweit ihr das im von den Jungen abgesteckten Handlungsrahmen möglich
ist, indem sie etwa „mit ihrem kleinen Rade“ (133) einen Schutzpolizisten zur Hilfe
holt. Letztlich bleibt sie aber doch externe Beobachterin und hat keinen entschei-
denden Anteil am Erfolg der Jungen, was erneut anhand der räumlichen Ordnung
deutlich wird:

Pony Hütchen fuhr auf ihrem kleinen vernickelten Fahrrad nebenher, nickte dem glücklichen
Vetter Emil zu und rief: „Emil, mein Junge! Ich fahre rasch nach Hause und erzähle dort das ganze
Theater.“ Der Junge nickte zurück und sagte: „Zum Mittagessen bin ich zu Hause! Grüße schön!“
(134, Hervorh. C.H.)

An dieser Stelle fällt Pony wiederum in eine mütterliche Rolle zurück, indem sie ihren
Cousin mit „mein Junge“ anspricht, um sich anschließend in die häusliche Sphäre
zurückzuziehen.⁴¹ Dort erscheint sie dann auch im Schlusstableau des Romans und

 Vgl. zur Marginalisierung Pony Hütchens auch Haywood (1999, 73–76). In Emil und die drei Zwil-
linge (1934) gerät Pony Hütchen noch stärker in den Hintergrund – hier grenzt sie sich als ‚junge Dame‘
zunehmend von den als vom Erzähler als noch vergleichsweise kindlich beschriebenen Jungen ab,
sodass jedoch letztlich wieder eine Dichotomisierung in den Geschlechterrelationen entsteht und die
Jungen schließlich in der entscheidenden Phase der Handlung als „Detektive unter sich“ (Kästner 2019,
122) bleiben, die zu ihrer Entfaltung geradezu der Abwesenheit von Frauen bedürfen. Nachdem er von
der Abreise Pony Hütchens und der erwachsenen Frauen berichtet hat, bemerkt der Erzähler über die
Jungengruppe: „Wenige Minuten später waren Emil, Gustav und der Professor allein. Und ihrer selb-
ständigen Entwicklung stand nichts mehr im Wege.“ (Kästner 2019, 122) Auch Pünktchen in Pünktchen
und Anton erscheint – obwohl Titelheldin – letztlich gegenüber den männlichen Protagonisten im
Hinblick auf entscheidende Handlungsmomente untergeordnet (Haywood 1999, 73–74). Bezeichnen-
derweise steht Anton – zudem in einer vom Erzähler hergestellten Parallelisierung zu Emil aus Emil
und die Detektive – im Mittelpunkt des an die Erzählhandlung anschließenden Nachworts. Das Han-
deln der beiden männlichen Protagonisten werden den (wohl hauptsächlich männlichen) Lesern zur
Nachahmung empfohlen, zudem wird die Bedeutung ihrer männlichen Tugenden für ihr späteres
Erwachsenenleben betont. In Form einer direkten Leseransprache heißt es dort: „Vielleicht entschließt
ihr euch, so wie sie zu werden? Vielleicht werdet ihr, wenn ihr sie liebgewonnen habt, wie diese
Vorbilder, so fleißig, so anständig, so tapfer und so ehrlich? Das wäre der schönste Lohn für mich.
Denn aus dem Emil, demAnton und allen, die den beiden gleichen,werden später einmal sehr tüchtige
Männer werden. Solche,wie wir sie brauchenwerden.“ (Kästner 1987, 155) Pünktchen – undmit ihr alle
Mädchen und zukünftigen Frauen – bleiben aus dieser vom Erzähler empfohlenen Lehre des Romans
ausgeschlossen.
 Ihre Abschiedsworte in dieser Szene lassen jedoch einen ironischen Unterton in Richtung der sich
männlich gebärdenden Jungengruppe erkennen: „Wisst ihr, wie ihr ausseht? Wie ein großer Schul-
ausflug!“ (135) Damit holt sie die sich als Erwachsene inszenierenden Jungen auf den Boden ihrer

206 Christian Heigel



scheint ganz in ihrer Rolle als Hausfrau aufzugehen, die wohl nach dem Vorbild ihrer
Mutter konzipiert ist: „Und Pony Hütchen hielt ihm [d.i. Emil] den Ellbogen hin, trug
eine Schürze von ihrer Mutter und quiekte: ‚Vorsicht! Ich habe nasse Hände. Ich
wasche nämlich Geschirr ab.‘“ (152) In der Folge wird sie in Verbindung mit einer
Reihe von häuslichen Tätigkeiten erwähnt: Sie „schleppt[] eine Vase heran“ (153),
deckt, nach Aufforderung ihrer Mutter, pflichtbewusst den Tisch (154) und „[rennt] mit
einer großen Kanne von einem zum andern und schenkt[] heiße Schokolade ein“
(164), während die Jungen sich von ihr bedienen lassen und keinesfalls in die häus-
lichen Tätigkeiten eingebunden zu sein scheinen. Allerdings erkennt Pony zumindest
in Ansätzen die geschlechtliche Verortung dieser Aufgabenbereiche und bedauert es,
dass Vertreterinnen ihres Geschlechts daran gebunden zu sein scheinen, wenn sie
Emil gegenüber ausruft: „Wir armen Frauen!“ (152) Hier wird erneut ihr bereits in
anderen Situationen offenbarter Drang zu einem selbstbestimmten Agieren auch im
öffentlichen, traditionell männlich besetzten Raum deutlich. Dieser kommt auch dann
zum Tragen, wenn sie mit ihrem Cousin Emil und ihrem Fahrrad auf der Straße un-
terwegs ist. Dabei lässt sie Emil auch einmal auf das Rad steigen, tritt ihrem männ-
lichen Verwandten gegenüber aber zugleich als erfahrene und überlegene Expertin für
das (kunstvolle) Radfahren auf:

Emil radelte durch die Schumannstraße. Und Hütchen rannte hinter ihm her, hielt den Sattel fest
und behauptete, das sei nötig, sonst fliege der Vetter hin. Dann musste er absteigen und sie fuhr
ihm Kreise und Dreien und Achten vor. (155)

Im Rahmen der Gesamtkonzeption des Romans ist es bemerkenswert, dass dieser mit
einem Auftritt Pony Hütchens endet, der ihr selbstbewusst-forsches Auftreten und ihre
physische und geistige Mobilität unterstreicht: Nachdem sie schon kurz vorher, auf
einem Stuhl reitend, einen Ausruf ihrer Großmutter singend intensiviert und imitiert
hat,⁴² setzt sie, wie im allerletzten Satz des Romans vermerkt wird, mit einem Freu-
deschrei ihre kleine Reise fort: „‚Hurra!‘ rief Pony Hütchen und ritt auf einem Stuhl ins
Schlafzimmer.“ (171) Der Roman lässt offen, ob dieser Ritt ins Schlafzimmer der
Auftakt zu einem Leben als selbstbestimmte ‚neue Frau‘ der Weimarer Zeit oder der
Rückzug in ein eher traditionelles Familienleben ist.⁴³

kindlichen Realität zurück. Eine deutliche Akzentuierung der Rolle Pony Hütchens als selbstbe-
stimmte, autonome Mädchenfigur findet sich in der filmischen Adaption des Romans aus dem Jahr
2011 (Regie: Franziska Buch), in der Pony zur Anführerin einer gemischtgeschlechtlichen Kinder-
gruppe avanciert, während ältere Verfilmungen eher die traditionellen Aspekte der Geschlechterver-
hältnisse akzentuieren (Zhang 2018, 41–64).
 „‚Quatsch, Quatsch, Quatsch!‘, sang Pony Hütchen und ritt auf einem Stuhl durchs Zimmer.“ (170)
 In Emil und die drei Zwillinge erscheint Pony einerseits wiederum als selbst- und modebewusste
‚junge Dame‘, die – anders als die gleichaltrigen Jungen – zugleich jedoch in hauswirtschaftliche
Tätigkeiten eingebunden wird (Kästner 2019, 74) und sogar das Kochen erlernt (Kästner 2019, 111),
während die Jungen sich vergnügen. Andererseits strebt Pony ihrer eigenen Aussage nach eine be-
rufliche Tätigkeit an: Neben dem traditionell ‚weiblichen‘ Beruf der „Krankenpflegerin“ zieht sie auch

Genderkonstrukte in der ‚realistischen‘ KJL der Weimarer Republik 207



3.4 Familienbilder

Bereits anhand der Darstellung von Emils Mutter konnte verdeutlich werden, dass der
Roman – trotz der weiblichen Erwerbstätigkeit der Frau – in Bezug auf Familien-
konstellationen traditionelle Rollenbilder reproduziert. Hausarbeit bleibt auch an-
gesichts der beruflichen Selbständigkeit der Frau eine ausschließlich weibliche An-
gelegenheit. So heißt es über Emils Mutter: „Außerdem [d.h. neben ihrer Tätigkeit als
selbständige Friseurin] muss sie kochen, die Wohnung in Ordnung halten, und auch
die große Wäsche besorgt sie ganz allein.“ (19)

Über ihre Schwester sagt Frau Tischbein: „Ihr Mann verdient ganz anständig. Er
ist bei der Post. Im Innendienst.“ (30) Der relative wirtschaftliche Wohlstand ist hier
also eindeutig auf die Berufstätigkeit des Mannes bezogen. Dessen Ehefrau, „Tante
Martha“, scheint Hausfrau zu sein, da sie offenbar nichts zum Einkommen der Familie
beiträgt und ausschließlich im häuslichen Kontext gezeigt wird.

Auffällig ist zudem die zeittypische Abwesenheit von Vätern. Emils Vater ist tot,
Pony Hütchens Vater zeigt zwar – wie weiter oben ausgeführt – gelegentlich seine
patriarchale Autorität und erhält mit Zigarre und Bier traditionell männliche Attribute,
spielt aber, gemessen an den Frauen der Familie (Pony, ihre Mutter und Großmutter),
keine große Rolle im Hinblick auf das Romangeschehen. Seine Sphäre ist offen-
sichtlich die Berufswelt (aus der er erst am Abend zurückkehrt, z.B. 168), die emo-
tional stark aufgeladenen familiären Angelegenheiten rund um Emils Sorgen und
schlussendlichen Erfolg begleitet er im Vergleich zu den handlungswirksamen
weiblichen Familienmitgliedern eher passiv und allenfalls beratend (z.B. 76).
Gleichwohl werden, wie bereits gezeigt, aus Sicht der Jungen oftmals die Väter als
vorbildhafte Autorität zitiert, deren Werte und Normen sie internalisiert haben,⁴⁴
während die Mütter in diesem Kontext keine Erwähnung finden. Vor diesem Hinter-
grund erscheint Emils enge und ödipal anmutende Bindung an die Mutter exzeptio-
nell, wobei Emil auch ihre Leistung immer wieder würdigt und bemüht ist, ihr diese
durch sein strebsames Verhalten zu vergelten. Innerhalb dieses ebenfalls durch die
Abwesenheit des Vaters gekennzeichneten und somit aus Mutter und Sohn beste-
henden Haushalts scheint Emil zugleich die Rolle der fürsorglichen Mutter wie auch
die des abwesenden Ehemanns zu übernehmen und hat damit –wiederum angesichts
der ‚Notlage‘ des fehlenden Vaters und Gatten bzw. der Doppelrolle der Mutter als
Hausfrau und Erwerbstätiger – Anteil an den familiären Rollenbildern beider Ge-
schlechter.

„Drogistin“ zeitweise in die engere Wahl. Einer ihrer – wenn auch von ihr selbst als eher utopisch
apostrophierten – Berufswünsche ist jedoch mit dem Inbegriff der modernen, mobilen und selbst-
bewussten Frau ihrer Zeit verknüpft: „Wenn ich reich wäre, würde ich Pilotin.“ (Kästner 2019, 188)
 Vgl. neben den bereits erwähnten Textbeispielen etwa folgende Aussage des Professors: Er [d.i. der
Vater des Professors] hat gesagt, ich solle mir immer ausmalen, ob ich genauso handeln würde, wenn
er dabei wäre. Und das täte ich heute.“ (95)

208 Christian Heigel



Generell fällt auf, dass die Familien im Roman eine untergeordnete Rolle spielen.
Stattdessen stehen die Kinder sehr im Vordergrund, was ein Zeichen dafür ist, dass
diesen eine neueWichtigkeit zugemessenwird, die, so deutet es sich vor allem bei den
Figuren Emil und Pony Hütchen an, als junge Generation zumindest partiell auch
neue Geschlechterrollenbilder etablieren.

4 Fazit

Die Darstellung von Geschlechterrollen, Geschlechterverhältnissen und Genderkon-
strukten in Kästners Emil und die Detektive ist von zahlreichen Ambivalenzen
durchzogen. Diese korrelieren teilweise mit den unterschiedlichen Generationen,
denen die dargestellten Figuren angehören. Bei den erwachsenen Frauen- und Män-
nerfiguren begegnen uns traditionelle, teils aus der Zeit des Kaiserreichs fortwirkende
Geschlechterbilder, die den wirtschaftlichen und sozialen Bedingungen der Weimarer
Republik geschuldet und an diese angepasst sind, z.B. die der alleinerziehenden
Erwerbstätigen, ohne jedoch darüber hinaus in einem gesellschaftlichen oder kultu-
rellen Sinne emanzipativ zu wirken. An einer grundsätzlichen Behauptung von tra-
ditionellen Genderkonstrukten, vor allem in Bezug auf die Trennung in eine weiblich-
häusliche und eine männlich-öffentliche Sphäre, wird jenseits wirtschaftlicher Not-
lagen festgehalten. Junge erwerbstätige, stärker selbstbestimmte Frauen finden sich
nur in skizzenhaft angedeuteten Nebenfiguren – in Gestalt der ‚Ladenmädchen‘ und
‚Bürofräuleins‘ –, die dabei zugleich einem männlichen, erotisierenden Blick unter-
worfen werden. Zudem bekleiden sie im Gegensatz zu den männlichen Figuren we-
niger verantwortungsvolle und öffentlichkeitswirksame Positionen.

Der männliche Blick – vermittelt durch die männliche Erzählinstanz und die
überwiegend männlichen Protagonisten – prägt auch den Blick auf die Kinderfiguren
im Text. Die für die Haupthandlung konstitutive Jungenbande folgt einem traditionell
männlichen Kameradschaftsideal, das stark hierarchisch und paramilitärisch geprägt
ist und Mädchen als Akteurinnen weitgehend ausschließt. In der Charakterisierung
des männlichen Protagonisten Emil findet sich neben stereotypen männlichen Ei-
genschaften (wie der Betonung von Stärke und Tapferkeit) auch die Übernahme tra-
ditionell weiblicher Rollenmuster, die jedochwiederum an die spezifischen familiären
und wirtschaftlichen Bedingungen der Weimarer Zeit geknüpft sind und keinen ge-
nerellen sozialutopischen Charakter innehaben. Die einzige kindliche weibliche Figur
trägt in Habitus und Verhalten zum einen deutliche Züge eines ‚neuen‘ Mädchentyps,
wie ihn ein Teil der progressiven, von Frauen verfassten Jugendliteratur der Zeit ent-
wirft, bzw. wirkt als Präfiguration der ‚neuen Frau‘ der Weimarer Zeit. Zugleich bleibt
sie jedoch von den entscheidenden männlich dominierten Handlungen ausge-
schlossen und charakterisiert sich durch Verhalten und Äußerungen auch immer
wieder selbst als der traditionellen hausfraulichen Sphäre zugehörig – wobei ange-
deutet wird, dass ihr dies durchaus missfällt. Somit bleibt im Roman letztlich offen,
wohin sich die dargestellte Generation der Kinder im Hinblick auf ihre Jugend und ihr

Genderkonstrukte in der ‚realistischen‘ KJL der Weimarer Republik 209



Erwachsenendasein entwickeln wird, da sie sich offenbar in einem Schwellenzustand
zwischen traditionellen und modernen Geschlechterentwürfen befinden.

Die zwei Jahre nach dem Erscheinen von Emil und die Detektive beginnende na-
tionalsozialistische Diktatur lässt im Hinblick auf die Geschlechterbilder und -ver-
hältnisse das Pendel eindeutig in die traditionell-konservative Richtung ausschlagen
und nimmt viele Entwicklungen zurück, die in der Weimarer Republik ihren Anfang
genommen haben.

Literatur

1 Primärliteratur

Arnheim, Lotte. Lusch wird eine Persönlichkeit. Ein lustig-nachdenkliches Mädelbuch. Stuttgart: D.
Gundert, 1932.

Berges, Grete. Liselott diktiert den Frieden. Eine Geschichte mit heiteren Zwischenfällen. Stuttgart
u.a.: Union Deutsche Verlagsgesellschaft, 1932.

Brück, Anita. Schicksale hinter Schreibmaschinen. Berlin: Sieben-Stäbe, 1930.
Dantz, Carl. Peter Stoll. Ein Kinderleben. Von ihm selbst erzählt. Berlin: J. H. W. Dietz Nachf., 1925.
Durian, Wolf. Kai aus der Kiste. Hamburg: Dressler, 2004 [1926].
Haffner, Ernst. Blutsbrüder. Berlin: Aufbau, 2015 [1932].
Hohrath, Clara. Hannelore erlebt die Großstadt. Eine vergnügliche Geschichte von den heutigen

Schwaben. Stuttgart: Thienemanns, 1932.
Kästner, Erich. Emil und die Detektive. Zürich: Atrium, 2020 [1929].
Kästner, Erich. Fabian. Die Geschichte eines Moralisten. Zürich: Atrium, 2019 [1931]. [= Kästner

2019a]
Kästner, Erich. Pünktchen und Anton. Hamburg: Dressler, 1987 [1931].
Kästner, Erich. Der 35. Mai oder Konrad reitet in die Südsee. Zürich: Atrium, 2019 [1931]. [= Kästner

2019b]
Kästner, Erich. Das fliegende Klassenzimmer. Hamburg: Dressler/Zürich: Atrium, 2016 [1933].
Kästner, Erich. Emil und die drei Zwillinge. Zürich: Atrium, 2019 [1934]. [= Kästner 2019c]
Keun, Irmgard. Das kunstseidene Mädchen. Berlin: Ullstein, 2004 [1932].
Oelfken, Tami. Nickelmann erlebt Berlin. Ein Großstadt-Roman für Kinder und deren Freunde. Berlin

u.a.: Hentrich & Hentrich, 2020 [1931].
Ott, Estrid. Drei Mädel in einem Auto. Aus dem Dänischen übersetzt von Else von Hollander-Lossow.

Stuttgart: Thienemanns, 1929.
Wedding, Alex. Ede und Unku. Berlin (DDR): Der Kinderbuchverlag, 1982 [1931].

2 Sekundärliteratur

Asper, Barbara. „Das alte und das neue Mädchenbuch“. Die Kinder- und Jugendliteratur der
Weimarer Republik. Teil 1. Hg. Norbert Hopster. Frankfurt a.M. u.a.: Peter Lang, 2012, 89–124.

Becker, Sabina. Experiment Weimar. Eine Kulturgeschichte Deutschlands 1918–1933. Darmstadt:
Wiss. Buchges., 2018.

Bertschick, Julia. Mode und Moderne, Kleidung als Spiegel des Zeitgeistes in der deutschsprachigen
Literatur (1770–1945). Köln u.a.: Böhlau, 2005.

210 Christian Heigel



Dettmar, Ute: „Der Kampf gegen ‚Schmutz und Schund‘“. Die Kinder- und Jugendliteratur der
Weimarer Republik. Teil 2. Hg. Norbert Hopster. Frankfurt a.M. u.a.: Peter Lang, 2012,
565–586.

DWDS. Der deutsche Wortschatz von 1600 bis heute. Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache.
Hg. Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften. https://www.dwds.de/wb/
reizend#wb-1 (21.02.2021).

Didczuneit, Veit: Miss Germany. Eine schöne Geschichte. Hamburg: S&L Medien Contor, 1998.
Frame, Lynn. „Gretchen, Girl, Garçonne? Auf der Suche nach der idealen Neuen Frau“. Frauen in der

Großstadt: Herausforderung der Moderne? Hg. Katharina von Ankum. Dortmund: edition
ebersbach, 1999, 21–58.

Frevert, Ute. Frauen-Geschichte. Zwischen Bürgerlicher Verbesserung und Neuer Weiblichkeit.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1986.

Freytag, Julia/Alexandra Tacke. City Girls. Bubiköpfe & Blaustrümpfe in den 1920er Jahren. Köln
u.a.: Böhlau, 2012.

Giese, Fritz. Girlkultur. Vergleiche zwischen amerikanischem und europäischem Rhythmus und
Lebensgefühl. München: Delphin, 1925.

Gonzalbez Cantó, Patricia. Fotografische Inszenierungen von Weiblichkeit. Massenmediale und
künstlerische Frauenbilder der 1920er und 1930er Jahre in Deutschland und Spanien. Bielefeld:
transcript, 2012.

Gumbrecht, Hans Ulrich. 1926. Ein Jahr am Rand der Zeit. Aus dem Englischen übersetzt von
Joachim Schulte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2020 [2003].

Haywood, Susanne. „Die Mädchen- und Frauenfiguren in Erich Kästners frühen Kinderromanen vor
dem Hintergrund der sozialen Verhältnisse der Weimarer Republik“. Kinder- und
Jugendliteraturforschung 1998/99. Hg. Hans-Heino Ewers. Stuttgart: Metzler, 1999, 70–87.

Hertling, Anke. Eroberung der Männerdomäne Automobil. Die Selbstfahrerinnen Ruth
Landshoff-Yorck, Erika Mann und Annemarie Schwarzenbach. Bielefeld: Aisthesis Verlag, 2013.

Hung, Jochen. „Das veränderliche Gesicht der weiblichen Generation. Ein Beitrag zur politischen
Kulturgeschichte der späten Weimarer Republik“. Geschlechter(un)ordnung in der Weimarer
Republik. Hg. Gabriele Metzler/Dirk Schumann. Bonn: Dietz, 2016, 217–253.

Kaminski, Winfried. „Weimarer Republik.“ Geschichte der deutschen Kinder- und Jugendliteratur.
Hg. Reiner Wild. 2. Aufl. Stuttgart u.a.: Metzler, 2002, 251–265.

Karrenbrock, Helga. „Das stabile Trottoir der Großstadt. Zwei Kinderromane der Neuen Sachlichkeit.
Wolf Durians ‚Kai aus der Kiste‘ und Erich Kästners ‚Emil und die Detektive‘“. Neue
Sachlichkeit im Roman. Neue Interpretationen zum Roman der Weimarer Republik. Hg. Sabina
Becker/Christoph Weiss. Stuttgart u.a.: Metzler, 1995, 176–194.

Karrenbrock, Helga. „Weimarer Republik“. Geschichte der deutschen Kinder- und Jugendliteratur.
Hg. Reiner Wild. 3. Aufl. Stuttgart u.a.: Metzler, 2008, 241–259.

Klüger, Ruth. „Korrupte Moral. Erich Kästners Kinderbücher“. Frauen lesen anders. Dies. München:
dtv, 1996, 63–82.

Kornher, Svenja. Virtuose Haargestaltung. Mode- und Branchenentwicklung im deutschen
Friseurhandwerk (1871– 1945). Köln u.a.: Böhlau, 2012.

Kracauer, Siegfried. „Die kleinen Ladenmädchen gehen ins Kino.“ Das Ornament der Masse.
Essays. Ders. Mit einem Nachwort von Karsten Witte. 13. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2017,
297–294.

Merz, Kai-Uwe. Vulkan Berlin. Eine Kulturgeschichte der 1920er-Jahre. Berlin: Elsengold, 2020.
Peukert, Detlev J. K. Die Weimarer Republik. Krisenjahre der klassischen Moderne. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp, 1987.
Reulecke, Jürgen. „Jugend und ‚junge Generation‘ in der Gesellschaft der Zwischenkriegszeit“.

Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte. Bd. 5: Die Weimarer Republik und die

Genderkonstrukte in der ‚realistischen‘ KJL der Weimarer Republik 211

https://www.dwds.de/wb/reizend%23wb-1%20
https://www.dwds.de/wb/reizend%23wb-1%20
https://www.dwds.de/wb/reizend%23wb-1%20
http://dietz-verlag.de/isbn/9783801242367/Geschlechterunordnung-und-Politik-in-der-Weimarer-Republik-Gabriele-Metzler-Dirk-Schumann
http://dietz-verlag.de/isbn/9783801242367/Geschlechterunordnung-und-Politik-in-der-Weimarer-Republik-Gabriele-Metzler-Dirk-Schumann
http://dietz-verlag.de/isbn/9783801242367/Geschlechterunordnung-und-Politik-in-der-Weimarer-Republik-Gabriele-Metzler-Dirk-Schumann
http://dietz-verlag.de/isbn/9783801242367/Geschlechterunordnung-und-Politik-in-der-Weimarer-Republik-Gabriele-Metzler-Dirk-Schumann


nationalsozialistische Diktatur. Hg. Dieter Langewiesche/Heinz-Elmar Tenorth. München: Beck,
1989, 86–110.

Rossfeld, Roman. „Vom Frauengetränk zur militärischen Notration. Der Konsum von Schokolade aus
geschlechtergeschichtlicher Perspektive.“ Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde
63 (2001), 55–65.

Schaper, Ukrike. „Boxsport – Männersport. Männlichkeitsbilder im Boxdiskurs der Weimarer
Republik“. Berliner Debatte Initial 17 (2006), 92–102.

Schmidt, Jens. „Sich hart machen, wenn es gilt“. Männlichkeitskonzeptionen in Illustrierten der
Weimarer Republik. Münster u.a.: Lit Verlag, 2000.

Sykora, Katharina/Annette Dorgerloh/Doris Noell-Rumpelts/Ada Raev. Die neue Frau.
Herausforderungen für die Bildmedien der 1920er Jahre. Marburg: Jonas Verlag, 1993.

Sutton, Katie. „From Dandies to Naturburschen. The Gendering of Men’s Fashions in Weimar
Germany“. Edinburgh German Yearbook 2 (2008), 130–148.

Sutton, Katie. The Masculine Woman in Weimar Germany. New York u.a.: Berghahn, 2011.
Tost, Birte. Moderne und Modernisierung in der Kinder- und Jugendliteratur der Weimarer Republik.

Frankfurt a.M. u.a.: Peter Lang, 2005.
Verzeichnis empfehlenswerter Jugendschriften. Zusammengestellt und herausgegeben von den

Vereinigten Deutschen Prüfungs-Ausschüssen für Jugendschriften (Arbeitsgemeinschaft für
geistige Jugendpflege). Hamburg: Geschäftsstelle Wilhelm Senger, 1930.

Wieland, Klaus. „Die Maskulinität des kleinen Mannes. Anmerkungen zur neusachlichen
Männlichkeit“. Jahrbuch zur Kultur und Literatur der Weimarer Republik 13/14 (2009/10),
179–207.

Zhang, Tao. Vom Premake zum Remake. Gender-Diskurse und internationale Bezüge in den
deutschen Verfilmungen der Kinderromane Erich Kästners. Heidelberg: Universitätsverlag
Winter, 2018.

212 Christian Heigel


