Christian Heigel

Genderkonstrukte in der ,realistischen®
Kinder- und Jugendliteratur der Weimarer
Republik

Erich Kdastners Roman Emil und die Detektive

Zusammenfassung: Die Zeit der Weimarer Republik fallt mit gewaltigen politischen,
sozialen und kulturellen Umbriichen in den 1920ern und frithen 1930er Jahren zu-
sammen. Diese gehen mit zahlreichen Ungleichzeitigkeiten und Ambivalenzen einher,
die sich nicht zuletzt in den zwischen traditionellen und progressiven Tendenzen
verorteten Weiblichkeits- und Méannlichkeitsentwiirfen niederschlagen. Die Literatur
wirkt an der Produktion dieser Geschlechterbilder mit und fungiert zugleich als kri-
tisches Korrektiv. Das Subsystem ,realistisch’-neusachlicher Kinder- und Jugendlite-
ratur der Zeit partizipiert an diesen Entwicklungen: In ihm zeigt sich die Ambivalenz
der Geschlechterkonstruktionen ebenso wie deren kritische Reflexion. Am Beispiel
von Erich Késtners Kinderroman Emil und die Detektive — als einem bis heute stark
rezipierten ,Klassiker’ des Genres — lasst sich zeigen, wie ein literarischer Text Gen-
derkonstruktionen seiner Entstehungszeit verhandelt und dabei die genannten Am-
bivalenzen widerspiegelt.

1 Einleitung

Die Zeitspanne zwischen dem Ende des Ersten Weltkriegs 1918 und dem Beginn der
nationalsozialistischen Diktatur 1933 zeichnet sich durch eine stark ausgeprdgte
Gleichzeitigkeit von innovativen und reaktiondren Tendenzen sowie oft extremen
Gegensatzen im Gelingen und Scheitern gesellschaftlicher und kultureller Projekte
aus. Damit gehen zahlreichen Ambivalenzen im politischen, sozialen und kulturellen
Leben der Zeit einher. Vielversprechende politische Utopien stehen neben den immer
noch dominierenden traumatischen Folgen des Krieges und schlief3lich einem
Scheitern des noch jungen Weimarer Parlamentarismus. Ein — bis heute bemerkens-
werter — Aufschwung des kulturellen Lebens wird stets und in zunehmendem Mafle
von der prekdren wirtschaftlichen Lage in grofien Teilen der Bevilkerung begleitet
(vgl. Peukert 1987).

Diese Ambivalenzen zeigen sich nicht zuletzt auch in den Geschlechterkonzepten
sowie dem Alltag von Médnnern und Frauen, wobei zwischen Anspruch und Wirk-
lichkeit in vielen Fillen eine grofie Liicke klafft. Sowohl sich verdndernde Vorstel-
lungen von Mannlichkeit und Weiblichkeit als auch die gelebten Herausforderungen
und Widerspriiche in den Geschlechterverhéltnissen werden immer wieder im Medi-
um der Literatur thematisiert. Die Texte reflektieren dabei gesellschaftliche Entwick-

8 OpenAccess. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110726404-011



176 —— Christian Heigel

lungen und wirken zugleich selbst aktiv an der Hervorbringung und Weiterentwick-
lung von Genderkonstruktionen mit. Literatur im engeren Sinne tritt zudem ange-
sichts eines sich rasant entwickelnden Kulturlebens in intertextuelle und intermediale
Austauschprozesse mit journalistischen Formen, Theater, Kabarett und Revue und
immer starker auch mit dem noch jungen Medium Film. Ein Autor wie Erich Kastner
hat entscheidenden Anteil an der Vielgestaltigkeit der kulturellen Auferungen:
Kastner verfasst Romane und Gedichte, Essays und Rezensionen fiir Zeitungen und
Zeitschriften, Texte fiir den Horfunk und das Kabarett sowie Drehbiicher fiir den Film
und erschreibt sich damit eine zunehmend prominente Position im literarischen Le-
ben der Weimarer Republik. Nicht zuletzt leistet er Beachtliches fiir die Kinder- und
Jugendliteratur, der er durch seine in den 1920er und friihen 1930er Jahren vorgelegten
Romane entscheidende Innovationschiibe verschafft. Die Frage, wie diese an ein
junges Publikum adressierten Texte sich zu den Genderkonzeptionen und -praktiken
ihrer Entstehungszeit verhalten, soll im Folgenden erortert werden. Dabei wird Kast-
ners Debut im Bereich der Kinder- und Jugendliteratur, sein Roman Emil und die
Detektive (1929), im Mittelpunkt stehen, fiir die Gender-Thematik relevante Beziige zu
Kastners anderen kinderliterarischen Werken dieser Zeit — vor allem zu Piinktchen und
Anton (1931), Der 35. Mai oder Konrad reitet in die Siidsee (1931), Das fliegende Klas-
senzimmer (1933) sowie der Emil-Fortsetzung Emil und die drei Zwillinge (1934)! - er-
folgen punktuell. Zunéchst soll jedoch beleuchtet werden, auf welche Genderkon-
zepte (in der ,Erwachsenenkultur) der Zeit sowie Vorstellungen von Kindheit und
Jugend Kastners Texte rekurrieren und in welches Korpus zeitgendssischer Kinder-
und Jugendliteratur sie sich einschreiben.

2 Gesellschaftliche und kulturelle Kontexte der
1920er und friihen 1930er Jahre

2.1 ,Neue Frauen‘ und ,Krisen der Mannlichkeit*:
Geschlechterkonstruktionen und -verhiltnisse der Weimarer
Zeit

Die Zeit der Weimarer Republik ist in hohem Mafie durch Innovationen und Ver-
schiebungen der Geschlechterrollen und Geschlechterbeziehungen gepragt. Im Zu-
sammenhang mit tiefgreifenden gesellschaftlichen, kulturellen und wirtschaftlichen

1 Das fliegende Klassenzimmer erschien vor dem Beginn der nationalsozialistischen Herrschaft, Emil
und die drei Zwillinge danach. Der letztgenannte Roman wird aufgrund der dichten intertextuellen
Beziige zu Emil und die Detektive im Folgenden dennoch herangezogen. Zudem ergeben sich auch
durch die spezifische Situation Kastners als von den Nationalsozialisten teils verbotenem, teils ge-
duldetem Autor gewisse Kontinuitdten, auf die hier nicht ndher eingegangen werden kann.



Genderkonstrukte in der ,realistischen® KJL der Weimarer Republik = 177

Wandlungsprozessen findet zundchst eine Neuausrichtung weiblicher Lebensent-
wiirfe statt. Zum einen ist die Frau ,Konsumgegenstand* und passives Objekt mdnn-
licher Begierden in den Revues und den visuellen Medien der Zeit, sie ist in zuneh-
mendem Maf3e jedoch auch aktive Mitgestalterin: Sie verdient ihr eigenes Geld und
entwirft zudem, mittels Kleidung, Frisur und anderen Accessoires, ihr eigenes
Selbstbild:

In den 1920er Jahren erobern die ,City Girls‘ die Medien und Metropolen. Sie treten in einem neuen
Look auf: mit Bubikopf, kurzem Rock und mit Zigarette. Ihr Schauplatz ist die Grofistadt. Die
Bubikopfe, Blaustriimpfe, Working Girls und Tippmamsells sind Ausdruck eines verdnderten
Rollenverstdandnisses der Frau zu Beginn des 20. Jahrhunderts. Rastlosigkeit, Tanzwut und Exzess
kreieren fiir eine kurze Zeitperiode einen verriickten Kosmos. Weiblichkeit, Grof3stadt und Mo-
derne verdichten sich zum Mythos der ,Neuen Frau‘. (Freytag und Tacke 2012, 9)

Diese Ausfiihrungen lassen erkennen, dass die Rede von der ,Neuen Frau‘ der 1920er
Jahre Fakten und Fiktionen gleichermaf3en in sich birgt, wobei zwischen beidem nicht
immer ganz Kklar zu trennen ist, vor allem, wenn es um das Verhaltnis von Selbst- und
Fremdzuschreibungen in Bezug auf Weiblichkeitsbilder geht. Einen entscheidenden
Anteil daran haben die sich rasant entwickelnden Print- und visuellen Medien, die zur
Herausbildung ,neuer Frauentypen’ fithren (Sykora et al. 1993; Gonzalbez Cant6 2012).

Eine wichtige realpolitische Grundlage fiir die Selbstbestimmung der Frau ist die
Einfiihrung des Wahlrechts fiir Frauen ab zwanzig Jahren mit der Griindung der
Weimarer Republik. Auch auf dem Arbeitsmarkt entsteht eine neue Situation fiir
Frauen: Durch den Ersten Weltkrieg fehlen Méadnner als Arbeitskrdfte und auch als
traditionelle eheliche Versorger. Dadurch bleiben viele Frauen erst einmal ledig und
beginnen zu arbeiten. Sie tun dies jedoch nicht mehr vorrangig als Hausmaddchen oder
in der Landwirtschaft. Die junge Weimarer Republik bringt vielmehr einen neuen
Berufszweig hervor: die Biiroangestellte.

Die Zahl weiblicher Angestellter steigt — nicht nur in Deutschland — deutlich an,
von einer halben Million 1907 auf fast anderthalb Millionen 1925. Auch unter den
verheirateten Frauen geht fast ein Drittel einer Erwerbstitigkeit nach, darunter al-
lerdings {iberproportional viele Arbeiterfrauen und einige wenige hochqualifizierte
Akademikerinnen. Die nicht berufstdatige Ehefrau und Mutter bleibt auch in der
Weimarer Republik das gesellschaftliche Ideal, was sich unter anderem an der immer
wieder aufflammenden Debatte {iber weibliche Doppelverdienerinnen ablesen lasst
(Frevert 1986, 163 —180). Auch die verbreitete romantisch-utopische Vorstellung von
den Tatigkeiten der stets adrett gekleideten weiblichen Angestellten entspricht kaum
der Realitdt. Vielmehr ist der Arbeitsalltag vieler Biiroangestellter von langen Ar-
beitszeiten, Unterbezahlung, sexuellen Ubergriffen und schwierigen Arbeitsbedin-
gungen gepragt, was auch in der Literatur (insbesondere von Frauen) reflektiert wird.?

2 Vgl. etwa Anita Briicks dokumentarischen Roman Schicksale hinter Schreibmaschinen (1930).



178 —— Christian Heigel

Ein zentraler kulturell geformter Frauentypus der 1920er-Jahre ist das ,Girl* — in
den USA auch ,Flapper‘ genannt. Der Begriff stammt aus der Tierwelt. Mit ,Flapper
werden Vogel bezeichnet, die noch nicht fliegen kdnnen, jedoch kurz davorstehen, ihr
Nest zu verlassen und bereits heftig mit den Fliigeln flattern, was im Englischen ,to
flap® heif3t. Mit diesem Bild wird eine Mobilitdt angesprochen, die sich auf reale wie
iibertragene Bewegungsmoglichkeiten von Frauen bezieht. Als offensichtlicher Aus-
druck der neuen Bewegungsfreiheit fungieren Mode und Tanz. In einem Deutungsakt,
den man heute als kulturwissenschaftlich bezeichnen wiirde, haben schon zeitge-
nossische Publizistinnen und Publizisten die fiir die sogenannte ,Flapper‘- oder ,Girl*-
Kultur charakteristischen modischen Phdnomen auf weitreichende soziale und poli-
tische Freiheiten bezogen. Dementsprechend erscheint die Mode so fortschrittlich wie
das selbstbestimmte Agieren der Frauen im 6ffentlichen Leben, Handlungsraume von
Frauen erweitern sich, es findet ein ,,Wechsel vom Innen- zum Aufienraum* statt, die
weibliche ,,Prasenz im 6ffentlichen Raum” ist gegeniiber der friiheren Beschrankung
auf die hiusliche Sphire deutlich erhéht (Becker 2018, 108). Diese neue Bewe-
gungsfreiheit ist innerlich wie duflerlich wahrnehmbar. In diesem Sinne schreibt die
Modejournalistin Dinah Nelken 1928 in der Modezeitschrift Elegante Welt: ,,Wir sind
stolz geworden, [...] seit wir gelernt haben, am Steuer des Autos zu sitzen; wir kbnnen
unbegleitet gehen, seit wir zu gehen gelernt haben, wir konnen uns selbst schiitzen,
seit unsere Rocke uns das Davonlaufen gestatten [...] (zit. n. Bertschick 2005, 229). Die
angesprochene Bewegungsfreiheit offenbart also nicht zuletzt eine Selbstbehauptung
angesichts mannlicher Fiihrungsanspriiche und gewdhrt Schutz vor Ubergriffen. Sie
ist wesentlich gebunden an die neue Mode: Anstatt einengender Korsetts werden
hemdartige Kleider entworfen, die mehr Bewegungsfreiheit garantieren, aber auch
den Korper optisch verldangern und dadurch wiederum neue Korperideale fordern: die
grofe schlanke Frau. Ein neues Korperbewusstsein als Ausdruck weiblicher Eman-
zipation zeigt sich auch in der Teilhabe von Frauen am Phanomen des Massensports,
der sich in der Weimarer Republik entwickelt. So nehmen etwa 1928 zum ersten Mal
Leichtathletinnen an den Olympischen Spielen teil (Becker 2018, 228). Dass Frauen als
Fahrerinnen auch die ,,Mdnnerdoméane Automobil“® erobern, ist einerseits Ausdruck
einer Emanzipationshewegung und eine Anndherung der Geschlechter, andererseits
kann das Autofahren — in Analogie zur gewandelten Mode — als Metapher fiir die
neugewonnene soziale Mobilitdt von Frauen gedeutet werden. Das ,Eindringen‘ von
Frauen in traditionell minnlich konnotierte Sportarten wie das Boxen (das mit Ag-
gression und Durchsetzungskraft assoziiert wird) wird von zeitgendssischen Kom-
mentatoren als Bedrohung méannlicher Dominanz gesehen. Gleichzeitig wird eine
,Degeneration‘ klassischer weiblicher Schonheitsideale befiirchtet, wie sich etwa in
zeitgenossischen Karikaturen zeigt (Sutton 2008, 7—74).

3 So der Titel der Studie von Hertling (2013), in der sie die enge Verflechtung von Autofahren und
literarischer Produktion anhand der Autorinnen und ,Selbstfahrerinnen‘ Ruth Landshoff-Yorck, Erika
Mann und Annemarie Schwarzenbach herausarbeitet.



Genderkonstrukte in der ,realistischen® KJL der Weimarer Republik — 179

Ein wichtiger Diskurs betrifft dementsprechend auch die ,Vermadnnlichung‘ der
Frau und den Typus der Garconne, der, ausgehend von der Literatur, nicht zuletzt
durch die Auftritte Marlene Dietrichs in den Filmen der 1930er Jahre eine breite Wir-
kung entfaltet. Eng verbunden mit der (kdrperlichen) Bewegungsfreiheit und einem
mannlichen Habitus sind Konzepte einer verdnderten weiblichen Sexualmoral, die
durch Selbstbewusstsein und aktives Handeln geprégt ist; initiiert zundchst durch
Frauenrechtlerinnen der Zeit, wie etwa der russischen Autorin Alexandra Kollontai,
die sich in theoretischen Schriften und literarischen Texten auf sehr offene Weise mit
weiblicher Sexualitit auseinandersetzt (Becker 2018, 118 —120). Damit einher gehen
Angste und Unsicherheiten aufseiten von Médnnern, die etwa in Erich Kistners Roman
Fabian (1931) ihren Ausdruck finden. Sexuelle und 6konomische Unabhingigkeit
gehen oftmals Hand in Hand, der Frau werden die gleichen sexuellen Freiheiten zu-
gestanden wie dem Mann, Geschlechtsverkehr ist nicht langer an die Ehe oder eine
feste Beziehung gebunden. Dass diese emanzipatorischen Ideale oftmals an der so-
zialen Wirklichkeit scheitern, ist ebenso Thema der Literatur der ,neuen Frauen‘ in der
Weimarer Republik.”

Insgesamt gesehen ist das Konzept der ,neuen Frau‘ eines, das nur von einem
geringen Teil der weiblichen Bevolkerung der Zeit tatsachlich gelebt wird, der sich im
Wesentlichen aus Intellektuellen und Kiinstlerinnen zusammensetzt (Becker 2018,
117) und das zumindest partiell auch ein mediales Konstrukt im Zuge der sich rasant
entwickelten Zeitschriften-, Film- und Werbekultur der Zeit darstellt (Peukert 1987,
105). In der Endphase der Weimarer Republik wird im 6ffentlichen Diskurs zuneh-
mend die Restituierung traditioneller Frauenbilder propagiert, die im Ubrigen die
gesamte Weimarer Zeit tiber niemals gédnzlich verschwunden waren (Sutton 2011,
25-26). Auf der visuellen Ebene werden diese durch traditionellere Kleidung und
langere Haarmoden charakterisiert, in sozialer Hinsicht durch die ,Bestimmung‘ der
Frau zu Hauslichkeit, Ehe und Mutterschaft. In der zeitgendssischen Publizistik ist
hier - in Angrenzung von ,Girl‘ und ,Garconne‘ - vom ,Gretchen‘-Typus die Rede (vgl.
Frame 1999; Hung 2016).

Der Aufstieg der prototypischen ,neuen Frau‘ sowie ihre affirmative, aber auch
kritische Betrachtung in Diskursen der Weimarer Zeit wird vielfach mit einer ,Krise der
Mannlichkeit* wahrend dieser Zeit in Verbindung gebracht. Diese geht mit einem
Verlust traditioneller mannlicher Rollenbilder einher. Ursachen sind zundchst in der
psychischen und physischen Versehrtheit und der Abwesenheit von Madnnern als di-
rekte Folgen des Ersten Weltkriegs zu sehen: Mdnner kehren nicht nur als Invaliden
zuriick, die Kriegstoten fiihren auch zu einer erheblichen Dezimierung der mannli-
chen Bevolkerung. In direktem Zusammenhang damit nehmen Frauen, wie bereits

4 Ein bedeutendes literarisches Zeugnis weiblicher Selbstermdchtigung ist in dieser Hinsicht etwa
Irmgard Keuns Roman Das kunstseidene Mddchen (1932). Im Zentrum stehen eine weibliche Emanzi-
pationsgeschichte und deren Scheitern. Die Ich-Erzdhlerin Doris artikuliert ihr sexuelles Begehren
offen und macht immer wieder deutlich, dass sie ménnliche Verhaltensweisen durchschaut und kri-
tisiert.



180 —— Christian Heigel

beschrieben, teilweise traditionell ménnlich besetzte Positionen im gesellschaftlichen
und wirtschaftlichen Leben ein. Nicht zuletzt ist die Weltwirtschaftskrise von 1929 zu
nennen, ,,welche die Minner in die Massenarbeitslosigkeit und mit ihnen ihre Fa-
milien in die Armut stiirzt“ (Wieland 2009/10, 179). Damit wird die Rolle des Mannes
als ,Versorger‘ und ,Erndhrer‘ der Familie bedroht. Angesichts dieses ,,Rollentauschs®
ist von einer ,,Vermdnnlichung der Frau®“ und umgekehrt einer ,,Verweiblichung des
Mannes“ die Rede (Becker 2018, 235). Als Nachwirkung der psychischen und physi-
schen Spdtfolgen der Kriegserlebnisse aus dem Ersten Weltkrieg werden Madnnern
traditionell weibliche Verhaltensdispositionen zugeschrieben: ,,Die feminine Nervo-
sitatskultur der Jahrhundertwende schldagt um in Kriegsneurosen und durch den Krieg
ausgeltste Nervenkrankheiten bzw. in zerstdrerische ménnliche Hysterie.“ (Becker
2018, 239)

Ein Versuch, die ,bedrohte Mannlichkeit® wiederherzustellen, begegnet in der
Formierung von ,Ménnerbiinden’ als Teil der Massenkultur in der Weimarer Republik
(Schmidt 2000, 35-40). Dabei dominieren eine starke militdrische Ausrichtung und
das Ideal der Kameradschaft, ,,vor allem bei den Freikorps, den paramilitdrischen
Kampfverbdanden der politischen Parteien und bei der biindischen Jugend“ (Schmidt
2000, 37). Das ,maskuline Stereotyp des Kampferischen“, ,Disziplin- und Ord-
nungsvorstellungen“ sowie ,,Freund-Feind-Kategorien® (Schmidt 2000, 37—-38) sollen
dabei helfen, die ,bedrohte Mannlichkeit‘ zu restituieren. Eine in diesem Zusam-
menhang vergleichbare Funktion kommt dem Sport als klasseniibergreifendem und
zugleich — trotz wachsender weiblicher Teilhabe — stark mé&nnlich dominiertem
Massenphdnomen zu. Als Inbegriff von korperlicher und mentaler Starke sowie der
Kontrolle {iber das Geschehen spielt der Boxkampf eine grofie Rolle, die etwa Bertolt
Brecht auch im literarischen Diskurs reflektiert (Gumbrecht 2020, 73). Das Boxen gilt
im zeitgendssischen Diskurs als Ausdruck von korperlicher und charakterlicher Harte
und steht in ausdriicklicher Abgrenzung von der mit dem ,Weiblichen‘ konnotierten
Weichheit (Schaper 2006, 93— 94). Ein solchermafien mit Mannlichkeitsidealen auf-
geladener und dem ,Weiblichen entgegengesetzter Sportbegriff kann in der Zeit nach
dem Ersten Weltkrieg als ,,Ersatz zu militdrischem Drill“ (Becker 2018, 229) gedeutet
werden.® Angesichts der mit dem Sport assoziierten ménnlichen Dominanz, der Ver-

5 In diesem Sinne konstatiert etwa Fritz Giese in seiner 1925 erschienenen Analyse der amerikani-
sierten ,,Girlkultur” eine geschlechtsspezifische Kérperkultur. Demnach sei das Ziel von Korper-
tibungen bei Mannern ,,Ertiichtigung des Leibes fiir kommende Kriege* (Giese 1925, 10), aus dem sich
zudem ein national gepragtes Curriculum ableitet: ,,Leibesiibung, Kampf, Sieg, Militarismus: das sind
deutsche Assoziationen gewohnter Bahnung von Kindesbeinen an.“ (Giese 1925, 10) Demgegeniiber
miissten die sportlichen Aktivitdten von Madchen und Frauen schon allein aufgrund ihrer anatomi-
schen und psychischen Besonderheiten anders ausgerichtet sein: ,,Das Mddchen kann nicht immer
turnen wie ein Knabe; es kann auch nicht alles turnen wie der Junge. Es verlangt seinen eigenen
Turnstil, dank psychophysischer Besonderheit.“ (Giese 1925, 10) Deshalb orientiere sich das fiir
Médchen und Frauen konzipierte Programm an einer modernen Gymnastik, die in einem dichotomi-
schen Verhiltnis zu den genannten ménnlichen Attributen steht: ,,Harmonie, Weichheit nach aufien;
Funktion und Anatomie nach innen: das wird Formel.“ (Giese 1925, 10) Hinzu tritt laut Giese fiir das



Genderkonstrukte in der ,realistischen® KJL der Weimarer Republik = 181

bindung von Sport und Militdr sowie der latenten Aggressionen auch im Publikum
sehen Kritiker*innen, wie etwa Marieluise Fleif3er, am Ende der Weimarer Republik im
Massensport Vorboten des Nationalsozialismus.

Doch neben diesen Versuchen, eine verlorene Mannlichkeit durch ,Ersatzhand-
lungen‘ wiederherzustellen, finden sich auch neue Mannlichkeitsentwiirfe, die ,,einen
bestimmten Habitus, etwa eine dandyhafte Lassigkeit statt militdrischem Stramm-
stehen, eine andere Kleidung, eine verdanderte Haltung, feminine Eigenschaften statt
maskuliner Eindeutigkeit* (Becker 2018, 235) hervorbringen. Analog zu den visuell
gepragten Konzepten der ,neuen Frau‘ finden sich in den zeitgendssischen Illus-
trierten Bilder einer ,zivile[n] Médnnlichkeit [...], [reprdsentiert durch] Madnner mit
kurzen Haaren, mit streng blickendem Gesicht, markanten Ziigen und mit durch-
trainiertem Korper“ (Becker 2018, 243). Auch wenn hier ein durch kérperliche und
mentale Stidrke charakterisierter Habitus noch einen Teil der mannlichen Identitét
ausmacht, so deutet sich zugleich die Betonung eines Schonheitsideals an, das auf ein
,gepflegtes Aufleres* abzielt (Schmidt 2000, 69 - 72) und sich den mode- und ,lifestyle*-
bewussten Weiblichkeitskonzepten zumindest partiell anndhert. Analog zur ,neuen’
und ,maskulinen‘ Frau werden ,verweiblichte‘ Madnnlichkeitsentwiirfe in der Zeit-
schriftenkultur der Weimarer Zeit in affirmativer Absicht dargestellt (Sutton 2008, 132—
133). Die Sozialfigur des Dandys aus dem 19. Jahrhundert erfihrt dabei eine Renais-
sance. Er folgt den dsthetischen Normen der modischen Eleganz, der Erotisierung des
eigenen Korpers. Als grof3stddtischer Flaneur geht er der hedonistischen Beschifti-
gung mit Kunst und anderen Geniissen des Alltags nach. Diese Abkehr von einem auf
physische Stdrke und militdrische Harte setzenden Mannlichkeitsideal ruft jedoch,
besonders in konservativen Kreisen, auch heftige Kritik hervor, die sich hdufig in
satirischen Darstellungen duflert. Darin wird — im Anschluss an sexualwissen-
schaftliche Pramissen — das ,feminisierte’ Mannlichkeitskonzept (oft verbunden mit
homophoben Ressentiments) als pervers und degeneriert disqualifiziert und als
Symptom eines ,nationalen Niedergangs‘ gedeutet (Sutton 2008, 136). Entsprechend
werden aus dieser Sicht physisch und mental ,gestdhlte‘ Manner — insbesondere in
Verbindung mit athletischer Betdtigung als Supplement fiir eine militdarische Haltung
— favorisiert.

Wahrend sich also die zeitgendssischen Weiblichkeitsentwiirfe zwischen ,ver-
mannlichter® Selbstbestimmung und der Riickkehr zu traditionell hdauslichen Kon-
zeptionen bewegen, oszillieren Mannlichkeitsbilder zwischen soldatisch-sportlicher
Harte und einem feminisierten Dandy-Typus.

weibliche Geschlecht ein an den Lehren der Hygiene und dem modernen Ausdruckstanz orientiertes
Schonheitsideal, das er in der ,Girlkultur’ der amerikanischen Unterhaltungsindustrie und ihrer Re-
vuen verwirklicht sieht (Giese 1925, 11-15).



182 —— Christian Heigel

2.2 Das Spannungsverhdltnis zwischen den Lebenswelten
Heranwachsender und der Kinder- und Jugendliteratur

Die gesellschaftlichen und politischen Verwerfungen der Weimarer Republik pragen
das Aufwachsen von Kindern und Jugendlichen in dieser Zeit erheblich: Arbeitslo-
sigkeit, Armut und Hunger bis in erhebliche Teile der Mittelschicht hinein wirken sich
hier ebenso aus wie das kriegsbedingte Aufwachsen mit invaliden Vatern oder ganz
ohne Vater sowie mit alleinerziehenden und mit der Mehrfachbelastung von Haus-
arbeit, Erwerbstatigkeit und Kindererziehung konfrontierten Miittern, wobei sich
diese Tendenzen in der zunehmend von der Wirtschaftskrise bedrohten Endphase der
Republik entscheidend zuspitzen. Diese Herausforderungen ,,stellen das biirgerliche
Projekt der Familienkindheit als umhegte Schutzsphdre infrage; auch biirgerliche
Kindheit wird, wie die proletarische seit je, jetzt tendenziell als krisenhafte und kri-
senanfillige erfahren® (Karrenbrock 2008, 241). Dennoch bestehen weiterhin starke
soziale Unterschiede: Der Grofdteil der Kinder aus dem Arbeitermilieu ist mit gravie-
renden materiellen Entbehrungen und extrem beengten Wohnverhiltnissen kon-
frontiert (Reulecke 1989, 90), sodass fiir viele von ihnen die Straf3e als vorrangiger
Lebensraum fungiert. ,,Dort spielen sie oder betdtigen sich auf der Suche nach zu-
sdtzlichem Einkommen als Straflenhdndler, Zeitungsverkdufer, Bettler oder sogar als
Diebe.“ (Karrenbrock 2008, 242) Der Zusammenschluss von (obdachlosen) Kindern
aus prekédren sozialen Verhdltnissen zu Banden oder Cliquen war ein Phdnomen der
Grof3stadte, allen voran Berlin, das sich als literarisches Motiv etwa in Wolf Durians
Kinderroman Kai aus der Kiste (1926) oder in Ernst Haffners Roman Blutsbriider (1932)
wiederfindet (Merz 2020, 123-130). Auch in institutionalisierten Kontexten finden
sich Heranwachsende in der Weimarer Republik auf breiter Ebene zusammen. Fast
jeder zweite Jugendliche ist in politischen, kirchlichen, sportlichen oder autonomen
Jugendverbanden organisiert, wobei deutlich mehr ménnliche als weibliche Mitglie-
der zu verzeichnen sind (Reulecke 1989, 99 —100). Trotz der Heterogenitét der Grup-
pierungen zeichnet sich dabei eine Form der ,,[s|tark mannerbiindlerisch* (Reulecke
1989, 103) orientierten Jugendkultur ab. Diese charakterisiert sich durch einen para-
militdrischen Charakter mit hierarchischen, auf Befehl und Gehorsam sowie dem
Prinzip eines ,charismatischen Fiihrers‘ beruhenden Strukturen.

Die zeittypischen sozialen, kulturellen und geschlechterbezogenen Themen und
Diskussionsfelder der ,Erwachsenenwelt‘, einschliefilich der mit ihnen verbundenen
Antagonismen und Verwerfungen, finden ihren Niederschlag auch im padagogischen
Diskurs. In Anbetracht der rasanten Modernisierungsprozesse entwickelt sich eine
neue Sichtweise auf das Heranwachsen in dieser Welt in Form eines

erstaunten, neugierigen Blick[s], der die Kinder nicht ldnger in ein idyllisches Marchen-Kinder-
land bannt, sondern in ihnen hochst gewitzte Zeitgenossen erkennt, fiir die die neue Wirklichkeit,
mit der die Erwachsenen sich noch schwer tun, schon selbstverstiandlich ist. (Karrenbrock 2008,
244)



Genderkonstrukte in der ,realistischen‘ KJL der Weimarer Republik — 183

Zugleich wird die Jugend als etwas Schiitzenswertes (vgl. das Reichsjugendwohl-
fahrtsgesetz von 1922), aber auch Bedrohliches erfahren. Kinderliterarische Texte
werden staatlicher Beobachtung und Kontrolle unterworfen, was insbesondere an der
Debatte iiber die sogenannte Schund- und Schmutzliteratur, dem Gesetz ,zur Be-
wahrung der Jugend vor Schund- und Schmutzschriften” von 1926 und den Empfeh-
lungslisten der Jugendschriften-Warte abzulesen ist (vgl. Dettmar 2012). Im Kontext der
Massenkultur der Weimarer Republik werden als literarisch minderwertig eingestufte
Werke, etwa aus dem Genre der Abenteuer- oder der ,Backfisch‘-Literatur indiziert,
von denen schédliche Einfliisse auf die geistig-seelische und korperliche Entwicklung
von Kindern und Jugendlichen befiirchtet werden.

Die Jugendschriftenbewegung befiirwortet vor allem kinderliterarische Bearbei-
tungen von Werken der Weltliteratur wie Don Quichote oder Robinson Crusoe und
beliebte und auflagenstarke Kinder- und Jugendliteratur aus der Zeit des Kaiserreichs,
darunter Johanna Spyris Heidi-Romane (1880/81), Emmy von Rhodens Der Trotzkopf
(1885) und seine diversen Fortsetzungsbinde sowie Die Biene Maja und ihre Abenteuer
(1912) von Waldemar Bonsels. Unter den Neuerscheinungen finden sich zunichst
hauptsdachlich Marchen, die zumeist biedermeierliche Idyllen konstruieren oder
phantastisch-allegorische Gegenentwiirfe zur zeitgenossischen Wirklichkeit darstel-
len.

Ab der Mitte der 1920er Jahre ,beginnt sich dann im Zeichen des ,Modernisie-
rungsprinzips Sachlichkeit auch in der Kinderliteratur ein Paradigmenwechsel ab-
zuzeichnen [...]“ (Karrenbrock 2008, 248), der durchaus auch von den Verantwortli-
chen der Jugendschriften-Priifungsausschiisse honoriert wird, die etwa Kastners Emil
und die Detektive empfehlen und dabei besonders das Motiv der Grofistadt und die
Tugenden der mannlichen Kinderbande lobend hervorheben. Sie bezeichnen Késtners
Roman als ein ,,spafhaftes Kriminalabenteuer aus dem gegenwartigen Grof3stadtle-
ben in Berlin. Eine Bande Straf3enjungen verfolgt und stellt durch Geschicklichkeit,
Unerschrockenheit und stetes Zusammenhalten einen Taschendieb® (Verzeichnis
empfehlenswerter Jugendschriften 1930, 17).

Ein Grofteil dieser innovativen Kinder- und Jugendliteratur greift, wie das Beispiel
Emil und die Detektive zeigt, zeitgenossische Entwicklungen und Diskurse auf. So
findet sich das Motiv der Grof3stadt in der an ein erwachsenes Publikum adressierten
Literatur (wie etwa Kédstners Fabian, 1931) ebenso wie in Kistner Piinktchen und Anton
(1931) sowie in weiteren kinderliterarischen Werken der Zeit wie Wolf Durians Kai aus
der Kiste (1927), der im Ubrigen in mehrfacher Hinsicht als ein wichtiger Pritext des
Emil-Romans fungiert (vgl. Karrenbrock 1995). Auch die soziale Schichtung der Ge-
sellschaft und die sich zuspitzenden Gegensdtze zwischen Armut und Reichtum
werden in der Kinder- und Jugendliteratur der Zeit aufgegriffen. Zudem verlaufen hier
ideologische Trennlinien zwischen gemafligt-liberalen, linken und konservativen
Autorinnen und Autoren. So unterliegt die Grof3stadt unterschiedlichen moralischen
Bewertungen, ebenso, wie sich eine linke von einer nationalkonservativen Kinderli-
teratur abgrenzen lasst (Kaminski 2002, 257—-265). Dabei finden sich vor allem im
linken Lager Formen einer engagierten Literatur, die politische Missstdnde benennt



184 —— Christian Heigel

und, im Modus der Narration (aber auch im lyrischen Sprechen), aus ihrer Perspektive
wiinschenswerte Losungsmoglichkeiten aufzeigt, teilweise sogar direkt zum Klas-
senkampf aufruft. Diese Tendenz geht oft mit prazisen Milieuschilderungen, vor allem
in Bezug auf proletarische Schichten bzw. die Lebenswirklichkeit von Arbeiterinnen
und Arbeitern einher. Zu ihrer Zeit beliebte und in der heutigen Kinder- und Ju-
gendliteraturforschung wiederholt behandelte Werke in dieser Hinsicht sind etwa
Peter Stoll. Ein Kinderleben (1925) von Carl Dantz und Alex Weddings Ede und Unku
(1931).

Im Hinblick auf die Darstellung von Maddchenfiguren finden sich in der Kinder-
und Jugendliteratur — beispielsweise in Romanen von Grete Berges, Clara Hohrath
oder Tami Oelfken — zunehmend Rollenbilder, die sich in Gestalt von ,neuen Madchen*
der ,neuen Frau‘ der 1920er Jahre anndhern (Tost 2005, 273 —311). Diese progressiven
Tendenzen grenzen sich von der sogenannten ,Backfisch'-Literatur — etwa in Romanen
von Emmy Rhoden oder Magda Trott, die sich ebenfalls in der Weimarer Zeit noch
grofier Beliebtheit erfreuen — ab. Wahrend in den Backfischbiichern weibliche Un-
abhidngigkeit und Wildheit im Zuge der Sozialisation gebdndigt werden und die tra-
ditionelle ,Bestimmung‘ der Heranwachsenden als Ehefrau und Mutter den Zielpunkt
weiblicher Entwicklung darstellt, gehen die Protagonistinnen in Gestalt der ,neuen
Madchen‘ oftmals andere Wege. Sie durchbrechen ,traditionelle geschlechtsspezifi-
sche Verhaltensmuster und Klischees [...]. Bekannte stereotype Zuordnungen, wie
Madchen und Jungen ,zu sein haben’, geraten in diesen innovativen kinderliterari-
schen Texten durcheinander und 6ffnen den Blick fiir neue Perspektiven der Gestal-
tung [...]* (Tost 2005, 274). Dabei schlief3en sie an Motive der zeitgenGssischen Kin-
derliteratur wie den Schauplatz der Grof3stadt oder die soziale Formation der
Kinderbande an und adaptieren diese beziiglich empanzipatorischer Weiblichkeits-
entwiirfe. So griindet etwa die Protagonistin in Grete Berges Roman Liselott diktiert
den Frieden (1932) in Hamburg eine Mddchenbande, um sich eine Gleichstellung der
Geschlechter in der Auseinandersetzung mit einer Jungenbande zu erkdmpfen. Die
fortschrittlichen Madchenbilder zeigen sich in vielen Fillen bereits optisch, durch die
an das Erscheinungsbild der ,neuen Frau‘ angelehnten Kurzhaarfrisuren wie den
Bubikopf oder traditionell ,madnnliche‘ Kleidung (Tost 2005, 275-283). Damit einher
gehen verdnderte Selbstbilder und Verhaltensweisen in Form aktiver, selbstbe-
stimmter und dynamischer weiblicher Charaktere. Diese sind vielfach an rdumliche
Ordnungen gekniipft: Ahnlich wie die prototypischen ,neuen Frauen‘ verlassen die
neuen Mddchenfiguren die traditionell in der Literatur an Weiblichkeit gekniipften
Innenrdume und bewegen sich in den 6ffentlichen Rdumen der Grof3stadt, wie etwa in
Offentlichen Verkehrsmitteln oder Warenhdusern. Damit ,,erobern [die ,neuen Mad-
chen‘] neue Spiel- und Freirdume [und] erweitern Handlungs- und Entwicklungsréu-
me* (Tost 2005, 288), worin sich nicht zuletzt — wie in den progressiven Weiblich-
keitsentwiirfen der Weimarer Zeit — eine verdnderte soziale Mobilitdt ausdriickt. Dies
wird bereits an zwei programmatischen Romantiteln deutlich: Hannelore erlebt die
Grofistadt (1932) von Clara Hohrath und Tami Oelfkens Nickelmann erlebt Berlin (1930).
Auch das Automobil als Ausdruck technischen Fortschritts und gesteigerter Mobilitét



Genderkonstrukte in der ,realistischen® KJL der Weimarer Republik =—— 185

und Autonomie der ,neuen Frau‘ spielt zum Teil eine zentrale Rolle fiir die jugendli-
chen weiblichen Protagonistinnen. In Drei Mddel in einem Auto (1929) der danischen
Autorin Estrid Ott unternimmt die siebzehnjdhrige Protagonistin mit ihren beiden
amerikanischen Cousinen eine Autofahrt durch die USA.

Oelfkens Protagonistin Nickelmann, deren offizieller Name Gertrude ist, zeigt
zudem durch ihren Spitzamen ,Nickelmann“ — und ihren insgesamt traditionell
mannlich konnotierten Habitus — einen verdanderten Umgang mit Geschlechterrollen
an. ,Geschlecht® wird damit in einem sehr modernen Sinn als ein performatives, ge-
stalt- und veranderbares Konzept begriffen. Dadurch sind auch Verbindungen von
traditionell weiblichen und maénnlichen Verhaltensmustern im Rahmen eines ju-
gendlichen weiblichen Lebensentwurfs moglich. Dies zeigt etwa die Protagonistin in
Lotte Arnheims Lusch wird eine Personlichkeit (1932), die trotz eines traditionell
weiblichen Habitus und der (temporiren) Ubernahme héuslich-miitterlicher Tatig-
keiten (in Abwesenheit ihrer Mutter) selbstbestimmt auftritt und eine auerh&usliche
Berufstédtigkeit anstrebt. Identitatskonflikte zwischen traditioneller Weiblichkeit und
neugewonnener Selbstbestimmung bleiben in vielen Romanen ebenso wenig ausge-
klammert wie Auseinandersetzungen zwischen den weiblichen Heranwachsenden
und ihren oftmals traditionelleren, patriarchalischen Werten verpflichteten Vatern
(Asper 2012, 96-99). Zudem werden in den genannten Romanen immer wieder Ver-
flechtungen mit sozialen Problemlagen und Herausforderungen der Weimarer Zeit
deutlich, wie etwa soziales Elend, Arbeitslosigkeit und der wachsende Antisemitis-
mus der friihen 1930er Jahre, denen die jungen Protagonistinnen begegnen, die sie
kritisch hinterfragen und dabei zum Teil zu Problemldsungen beitragen. Bei den er-
wachsenen Figuren finden sich im Hinblick auf die Genderkonzeptionen ebenfalls
typische zeitgendssische Konstellationen, wie etwa die — oftmals als unhinterfragte
Selbstverstindlichkeit dargestellte — Erwerbstétigkeit von (alleinerziehenden) Miit-
tern oder kranke, versehrte oder (zumeist durch Tod) abwesende Viter.

3 Genderaspekte in Kdstners Emil und die Detektive
unter Bezugnahme auf seine weiteren
kinderliterarischen Werke der Zeit

3.1 Erzdhlerische Vermittlung: Mannliche Erzdhlerfigur und
Programmatik der ,Neuen Sachlichkeit*

Im Folgenden soll gezeigt werden, dass bereits die Erzdhlsituation in Emil und die
Detektive von polarisierenden Genderkonzeptionen durchzogen ist. Die narrative
Vermittlung im Roman ist, wie in allen frithen Kinderromanen Késtners, von einem



186 —— Christian Heigel

auktorialen Erzihler geprigt, der stellenweise als Figur in Erscheinung tritt® und sich
direkt an seine kindlichen Leser*innen wendet. Die Erzdhlerfigur markiert sich selbst
als Autor und als ménnlich.” In dem die Erzihlhandlung einleitenden fiktiven Vorwort
mit dem Titel ,,Die Geschichte fiangt noch gar nicht an“ (7-17)® wird die Dominanz der
Erzdhlerfigur fiir poetologische Reflexionen genutzt. In diesem Zusammenhang wer-
den auf kindgerechte Weise durchaus komplexe literarische Fragen verhandelt — im
Hinblick auf den dichterischen Schaffensprozess und das Programm eines literari-
schen Realismus in Anlehnung an die Neue Sachlichkeit, den der Roman verfolgt.
Dies geschieht zundchst in negativer Abgrenzung in Form des von der Erzdhlerfigur
schlussendlich nicht realisierten, der phantastischen Literatur zuzurechnenden
»Stidseeromans®. Einige Inhalte daraus werden im Vorwort in Form metafiktionaler
Kommentare skizziert, die wiederum durch kleine Erzdhlungen illustriert werden.
Auffdllig ist, dass darin ausschlie3lich weibliche Figuren auftreten. Zunachst wird
eine ungewohnliche weibliche Protagonistin und Titelheldin® erwéhnt, nimlich ,,das
kleine schwarz-weif karierte Kannibalenmidchen, das Petersilie hief3“ (8) und das
sich in der hier angedeuteten Mischung aus Exotik und Phantastik jeglichen zeitge-
nossischen und realistischen Geschlechterordnungen zu entziehen scheint.'® Zudem
wird die ,,Diamantenwaschfrau Lehmann® vorgestellt, die, im Bezug auf den ihr zu-
gewiesenen Beruf, phantastische Elemente und realistisch geprdgte traditionelle
Weiblichkeitszuschreibungen vereint. Hier deutet sich die Tendenz an, traditionelle
Geschlechterzuschreibungen teilweise zu zitieren und auch zu reproduzieren, diese
andererseits aber auch im Hinblick auf eine im Stil der Phantastik inszenierte ge-
sellschaftliche Utopie zu iiberschreiten. Diese ambivalente Geschlechterprogramma-
tik scheint typisch fiir Kastners Erzdhlweise im phantastischen Kinderroman; der
Autor hat sie in seinem tatsdchlichen ,Siidseeroman’ mit dem Titel Der 35. Mai oder
Konrad reitet in die Siidsee (1931) zwei Jahre nach Emil und die Detektive in vielen
Fillen verwirklicht.™

6 Dabei tritt der Autor Késtner in fiktionalisierter Form auf und erzihlt in Form metafiktionaler Au-
ferungen von der Entstehung seines eigenen Textes. Im Rahmen der spateren Handlung taucht er
zudem als Romanfigur in Gestalt des Journalisten Kastner auf, der Emil wahrend und nach der Ver-
brecherjagd unterstiitzt (vgl. 144 —149).

7 Vgl. dazu auch Zhang (2018, 29 -30). Dies geschieht deutlich stdrker in der Emil-Fortsetzung Emil
und die drei Zwillinge (Kastner 2019, 11).

8 Wenn im Folgenden lediglich die Seitenzahl genannt wird, beziehen sich alle Zitate aus Emil und die
Detektive auf die im Literaturverzeichnis angefiihrte Textausgabe.

9 Der vom Erzdhler geplante Roman sollte den Titel ,,Petersilie im Urwald“ (9) tragen.

10 Allerdings lief3e sich der Name ,Petersilie’ auch metonymisch als Hinweis auf eine traditionelle
Geschlechterrollenzuschreibung des Mddchens bzw. der zukiinftigen Frau im Hinblick auf die ihr
zugedachte Rolle als Hausfrau oder Kéchin deuten, die mit der traditionellen Kiichenzutat hantiert.
11 Der gesamte Roman Der 35. Mai ist in fiir die phantastische Literatur idealtypischer Weise von
Grenziiberschreitungen zwischen einer realistisch und einer phantastisch konturierten Welt gepragt.
Im Hinblick auf die im Text entworfenen Genderkonstrukte scheinen in der ,realen‘ Welt traditionelle
Rollenbilder durch, die aber auch immer wieder durchkreuzt werden — etwa wenn vom Erzédhler



Genderkonstrukte in der ,realistischen® KJL der Weimarer Republik =—— 187

Im Vorwort von Emil und die Detektive dienen die Poetologie des Phantastischen
und die ihr eingeschriebene partiell progressive Geschlechterprogrammatik jedoch als
Negativfolie, um ein realistisches Literaturverstindnis zu entwerfen, das zugleich die
Poetik des folgenden Emil-Romans projektiert. Auffallig ist, dass diese poetologischen
Uberlegungen wiederum auf der Folie von traditionellen Geschlechterordnungen in-
szeniert werden — als eine Unterhaltung unter Mdnnern. Aufgrund eines Gesprachs
mit dem ,,Oberkellner Nietenfiihr“ {iber die literarischen Arbeiten des Ich-Erzdhlers
(9), beschlie3t Letzterer, seine urspriinglichen Pldne zu einem phantastischen ,,Siid-
seeroman® (8) aufzugeben und dem Rat Nietenfiihrs zu folgen, {iber ,Dinge [zu]
schreiben [...], die man kennt und gesehen hat“ (9). Der Erzihler berichtet, er habe mit
Emil und die Detektive schliefllich ,,eine Geschichte iiber Dinge geschrieben, die wir,
ihr und ich, langst kennen.“ (13) Auf diese Weise konstituiert er eine fiktive Gemein-
schaft von Autor und Rezipient*innen, die sich durch die gemeinsame Teilhabe an
einer Gegenwartserfahrung auszeichnet. Damit wird eine programmatische Ausrich-
tung von Beziigen zwischen Kultur und Gesellschaft zur Entstehungszeit des Romans
und dessen Inhalten und Themen projektiert. Zugleich wird so die Programmatik der
Neuen Sachlichkeit als die einer mannlich konnotierten ,,wirklichkeitsnahe[n] Lite-
ratur” (Wieland 2009/10, 180) aufgerufen. Dort ,,spielt das Thema der Mannlichkeit
eine bedeutende Rolle, wie schon allein der Terminus ,Sachlichkeit‘ anzeigt, der eine
in unserer Kultur ménnlich kodierte Eigenschaft benennt“ (Wieland 2009/10, 180).
Inhaltlich-thematisch orientiert sich die Literatur der neuen Sachlichkeit an zeitge-
nossischen Diskursen, sprachlich-formal an journalistischen Schreibweisen. Vor
diesem Hintergrund ist auch der metaleptische Teil der Erzahlhandlung zu verstehen,
in der sich der ménnliche Autor Késtner als Journalist mit Namen Késtner (144) in die
Romanhandlung einschreibt.

Dass die aufgerufene neusachliche Programmatik eine Auseinandersetzung mit
Geschlechterkonzeptionen und Geschlechterverhiltnissen einschlief3t, wird nicht nur
im folgenden Romantext, sondern bereits in den poetologischen Gesprachen des

konstatiert wird, dass der médnnliche erwachsene Protagonist als Junggeselle ,,keine Frau [hat], die das
Mittagessen hitte kochen konnen®, sodass er ,,lauter verriicktes Zeug*“ zubereitet, das alle biirgerlichen
Konventionen sprengt (Kastner 2019h, 6). Im Bereich der phantastischen Welt lassen sich einzelne
Begebenheiten durchaus als Kritik an iiberkommenen Geschlechterordnungen lesen, etwa im Hinblick
auf den militdrisch gepragten mannlichen Heldentypus: Die historischen Feldherren Hannibal und
Wallenstein werden in ihrer bornierten Ernsthaftigkeit und Engstirnigkeit der Lacherlichkeit preisge-
geben, wobei auch das kindlich-ménnliche Spiel mit Zinnsoldaten auf der Figurenebene kritisch
hinterfragt wird (Kistner 2019b, 51-56). Auf der Ebene der Kinder werden in der phantastischen Welt
traditionelle Rollenmuster einerseits reproduziert, wenn Mddchen einkaufen und Jungen mit , Ak-
tenmappen” offensichtlich in der Berufswelt unterwegs sind (Kédstner 2016, 61) oder die Mutter der
Siidseeprinzessin Petersilie nach ihrer Hochzeit mit dem ,,schwarzen Siidseehduptling® ihren Beruf als
,Tippfraulein“ aufgibt (Kistner 2019b, 96 -97); zudem werden die traditionellen Genderkonstrukte
hier, wie in der gesamten ,,Slidsee“-Episode, von rassistischen Ressentiments flankiert. Andererseits
findet sich mit der ,,Ministerialrétin fiir Erziehung und Unterricht“ (Kdstner 2019b, 63) ein Mddchen in
einer politisch-6ffentlichen und verantwortungsvollen Position.



188 —— Christian Heigel

Vorworts deutlich. Anders als in den phantastischen Elementen aus dem ,,Siidsee-
roman® sind hier Geschlechterverhiltnisse erkennbar, die zundchst deren konserva-
tiven Varianten zur Entstehungszeit von Emil und die Detektive zu entsprechen
scheinen. So zitiert der Erzdhler ein , Fraulein Fiedelbogen®, die, angesichts seiner
Entscheidung, den ,Siidseeroman® aufzugeben, ,beinahe geweint“ habe (8). Dies
kommentiert der Erzdhler in der Folge ironisch, um schlief3lich eine generalisierende
Anmerkung zu einem unterstellten weiblichen ,Geschlechtscharakter’ anzufiigen:
,»Sie hatte aber gerade keine Zeit, weil sie den Abendbrottisch decken musste, und
verschob das Weinen auf spater. Und dann hatte sie es vergessen. So sind die Frauen.*
(8—9) Neben die nicht weiter hinterfragte Erwdhnung einer traditionell weiblich
konnotierten hduslichen Arbeit tritt die stereotype Charakterisierung der Frauen als
zugleich emotionale und kiihl-pragmatische Wesen, deren Emotionalitdt dabei zu-
gleich als oberflachliche Geste entlarvt wird. ** Auch das bereits erwihnte Gesprach
mit dem Oberkellner Nietenfiihr iiber die literarischen Arbeiten des Erzéhlers ist von
solch traditionellen Zuschreibungen gepragt. Nietenfiihr erzdhlt in diesem Zusam-
menhang von einer aufgrund mangelnder Kochkenntnisse misslingenden Zuberei-
tung einer Weihnachtsgans durch ein ,,Dienstmaddchen®, um in allegorischer Weise zu
verdeutlichen, dass ein Schriftsteller ebenso wenig Themen wdahlen solle, deren
Kenntnis sich ihm entziehe, wie die K6chin etwas verarbeiten solle, mit dessen Zu-
bereitung sie nicht vertraut sei (9-10). Damit setzt sich die traditionell-stereotype
Geschlechterdarstellung im Hinblick auf die Festschreibung ,typisch® weiblicher,
hiduslicher Berufsfelder fort — zu dem hinsichtlich seiner Kochkiinste als unfdahig
dargestellten ,,Dienstmiddchen“?® tritt noch dessen Vorgesetzte ,,Frau Neugebauer®,
die lediglich durch die von ihr erledigten ,,Einkdufe*“ charakterisiert wird (10). Inter-
essant ist, dass also bereits vor dem Einsetzen der Romanhandlung deren realistische
Programmatik mithilfe zeitgendssischer Alltagsbeispiele inszeniert wird, die zugleich
von traditionell-stereotypen Geschlechterdarstellungen geprdgt sind. Es stellt sich die
Frage, ob die folgende Romanhandlung von einer ebensolchen traditionellen Ge-
schlechterordnung bestimmt ist oder ob diese (zumindest partiell) auch von den
eingangs erwdhnten progressiven Geschlechterinszenierungen und -realitdten aus der
Zeit der Weimarer Republik durchkreuzt wird.

12 Eine vergleichbare Ironisierung der dem weiblichen ,Wesen‘ zugeschriebenen Emotionalitidt bei
gleichzeitig niichternem Pragmatismus findet sich in der Romanhandlung im Hinblick auf Emils
Mutter. Als sie ihren nach Berlin reisenden Sohn am Bahnhof verabschiedet, kommentiert der Er-
zdhler: ,,Die Mutter winkte noch lange mit dem Taschentuch. Dann drehte sie sich langsam um und
ging nach Hause. Und weil sie das Taschentuch sowieso schon in der Hand hielt, weinte sie gleich ein
bisschen. Aber nicht lange. Denn zu Hause wartete schon Frau Fleischermeister Augustin und wollte
griindlich den Kopf gewaschen haben.“ (41) Ahnliche Zuschreibungen finden sich in Késtners Lyrik
(Haywood 1999, 76 -77).

13 Zu der vielfach auf der diegetischen Ebene und durch Erzdahlerkommentare abgewerteten Figur der
weiblichen Hausangestellten in den Kinderromanen Késtners vgl. Haywood 1999, 81— 85.



Genderkonstrukte in der ,realistischen KJL der Weimarer Republik —— 189

3.2 Genderkonzepte bei Erwachsenenfiguren

Auch wenn in der Romanhandlung, anders als im Vorwort, Kinder als Protago-
nist*innen klar dominieren, so treten in deren Verlauf doch eine Reihe erwachsener
Figuren auf.

Die wichtigste Bezugsperson des mannlichen Protagonisten Emil ist seine Mutter.
Durch ihre Fiirsorglichkeit und ihre enge emotionale Bindung an ihren Sohn steht sie
in einer Reihe positiv konnotierter Mutterfiguren in den Kinderromanen Késtners
(Haywood 1999, 77-81). Eingefiihrt wird sie — gemeinsam mit anderen zentralen
Haupt- und Nebenfiguren — in Form eines knappen Portréts im Rahmen des Vorworts.
Dass dieses direkt im Anschluss an das Emils platziert ist, unterstreicht ihre Bedeu-
tung — weniger fiir die Romanhandlung, in deren Hauptstrdngen sie iiber weite
Strecken gar nicht vorkommt, als vielmehr in Bezug auf den ménnlichen Protago-
nisten. In der ersten Nennung ihres Namens im Vorwort wird ihre Identitdt einerseits
aus ihrem Beruf,' andererseits aus ihrer familiZren Rolle abgeleitet: ,,Frau Friseuse
Tischbein, Emils Mutter® (19). Ihre Berufstétigkeit wird dabei eng an die Abwesenheit
ihres verstorbenen Ehemanns gekniipft: ,,Als Emil fiinf Jahre alt war, starb sein Vater,
der Herr Klempnermeister Tischbein. Und seitdem frisiert Emils Mutter.“ (19) Somit
wird hier die weibliche Berufstitigkeit in zeittypischer Weise mit dem Verlust des
mannlichen ,Versorgers‘ — wenn auch hier offenbar nicht wie in der frithen Weimarer
Republik als unmittelbare Folge des Krieges — und der daraus resultierenden 6ko-
nomischen Notwendigkeit gerechtfertigt. Damit grenzt sich Emils Mutter von den
»Ladenfrdauleins® (19), also (vorzugsweise als Verkduferinnen im Einzelhandel ar-
beitenden) weiblichen Angestellten ab, die zu ihren Kundinnen zéhlen und die in den
1920er Jahren zumindest in feuilletonistisch-literarischen Diskursen als Prototyp der
unabhingigen, ihre Freiheit genieflenden und die Produkte der modernen Massen-
kultur konsumierenden ,neuen Frau‘ galten.® Gerade der Friseurinnenberuf ist
gleichwohl ein in der Weimarer Republik zunehmend von Frauen ,erobertes‘ Berufs-
feld — nicht zuletzt vor dem Hintergrund der neuen Haarmoden, allen voran der
,Bubikopf® als Inbegriff der ,neuen Frau‘ in den 1920er Jahren (vgl. Kornher 2012).
Emils Mutter weif3 diesen Umstand offenbar zu schétzen: ,,Sie hat den Emil sehr lieb
und ist froh, dass sie arbeiten kann und Geld verdienen“ (19). Die weibliche Er-
werbstétigkeit wird hier als ein offensichtlich nicht selbstverstdandliches Privileg

14 Auch die Einfiihrung von Emils Mutter in die Romanhandlung im Rahmen des ersten Kapitels
erfolgt mittels einer Szene, in der sie in Ausiibung ihres Berufs gezeigt wird (29 —31).

15 So stellt Siegfried Kracauer in seiner Artikelserie Die kleinen Ladenmddchen gehen ins Kino (1927)
den Prototyp der weiblichen Verkduferin in den Mittelpunkt seiner kritischen Analyse des Kinos in der
Weimarer Republik, um - nicht ohne ménnlichen Uberlegenheitsgestus — zu zeigen, wie sich die
Frauen als Konsumentinnen von den ,Blendwerken‘ des Kinos beeindrucken lassen (vgl. Kracauer
2017).



190 —— Christian Heigel

dargestellt. Zugleich wird sie als Form der wirtschaftlichen Notwendigkeit'® und
miitterlichen Selbstaufopferung ausgewiesen:

Emil hatte keinen Vater mehr. Doch seine Mutter hatte zu tun, frisierte in ihrer Stube, wusch
blonde Kopfe und braune Képfe und arbeitete unermiidlich, damit sie zu essen hatten und die
Gasrechnung, die Kohlen, die Miete, die Kleidung, die Biicher und das Schulgeld bezahlen
konnten. (35)

Zugleich grenzt sich Emils Mutter in der Rolle der aufopferungsvollen Mutter und
tlichtigen erwerbstatigen Hausfrau von dem Typus der emanzipierten berufstiatigen
,neuen Frau‘ der 1920er Jahre ab, deren Berufstatigkeit Ausdruck einer neugewonnen
weiblichen Autonomie darstellt und die zudem aktiv am kulturellen und sozialen
Leben ihrer Zeit partizipiert. Dass dieser moderne Frauentypus unvereinbar mit der
Rolle einer fiirsorglichen Mutter ist, macht der Erzdhler anhand von Frau Pogge,
Luises (genannt Piinktchen) Mutter in Erich Késtners Piinktchen und Anton (1931),
deutlich.””

16 Dieser Aspekt wird in Emil und die drei Zwillinge (1934) noch stirker betont. Dort denkt Frau
Tischbein - trotz gegenteiliger Gefiihle und einer starken édipalen Bindung an ihren Sohn — dariiber
nach, den Oberwachtmeister Jeschke zu heiraten, um einen mannlichen Versorger inshesondere fiir
Emil zu haben, da sie Zweifel hat, ob sie ihre Berufstétigkeit aufrechterhalten kann (vermutlich auf-
grund der zunehmend wirtschaftlich angespannten Situation) (Kastner 2019, 37). Auch Emil wére
bereit, (zukiinftig) Geld zu verdienen, ,,[d]amit sie [d.i seine Mutter] nicht mehr zu arbeiten braucht* —
und ,,um das ganze Leben mit ihr zusammenzubleiben.“ (Kistner 2019, 34). Neben der auch von Emil
empfundenen ddipalen Bindung an seine Mutter sieht er die weibliche Berufstatigkeit damit als ein
notwendiges, im Sinne der Frau zu iiberwindendes Ubel und nicht als eine emanzipatorische Leistung
an. Gleichwohl betont Emil an anderer Stelle gegeniiber seiner GrofSmutter, dass seiner Mutter ,,ohne
Arbeit [...] das Leben keinen Spaf; machen” (Kédstner 2019, 82) wiirde. Dass er ihr diesen ,,Spaf3“ an der
Arbeit dennoch zu nehmen bereit wére, zeigt, wie sehr die traditionellen Geschlechterrollenbilder zur
Handlungszeit des Romans immer noch als eine zu erfiillende gesellschaftliche Idealvorstellung
fungieren.

17 Auf der diegetischen Ebene beurteilt der unverkennbar médnnlich markierte Erzdhler das Verhalten
von Frau Pogge explizit, nicht ohne (anders als bei méinnlichen Figuren) auch eine Bewertung ihres
aufleren Erscheinungshbildes einflief3en zu lassen: ,,Sie war zwar sehr hiibsch, aber, ganz unter uns, sie
war auch ziemlich unausstehlich.“ (Kédstner 1987, 16 —17) Immer wieder wird ihr ,vergniigungssiichti-
ges‘ und konsumorientiertes Verhalten betont, das sie als eine Verkdrperung der ,neuen Frau‘ er-
scheinen ldsst, die einkauft, , Fiinf-Uhr-Tees“, und ,,Modevorfiihrungen“ ebenso besucht wie ,,Sechs-
tagerennen, Theater, Kino, Bdlle“ und damit an den zentralen Elementen der Massenkultur der 1920er
Jahre partizipiert (Haywood 1999, 79). Dass dieser ,moderne‘ weibliche Habitus gegeniiber dem tra-
ditionellen Rollenbild der Mutter und Ehefrau als nachrangig einzustufen ist, macht der Erzdhler
spdtestens in einer der den gesamten Roman strukturierenden ,Nachdenkereien‘ deutlich: ,,Die Frau
vernachldssigt ihre Pflicht, habe ich recht? Niemand wird etwas dabei finden, daf sie gern ins Theater
geht oder ins Kino oder meinetwegen auch zum Sechstagerennen. Aber zundchst einmal ist sie
Piinktchens Mutter und Herrn Pogges Frau.“ (Kdstner 1987, 20) Im weiteren Verlauf des Romans wird
Frau Pogge durch aggressiv zur Schau gestellte patriarchale Machtgesten ihres Mannes gezwungen,
sich seinen Vorstellungen der traditionellen Frauenrolle zu beugen (Kistner 1987, 126 —133, 150 — 151),
was der Erzdhler zudem durch generalisierende Hinweise auf den nétigen ,,Respekt® der Frauen ge-



Genderkonstrukte in der ,realistischen® KJL der Weimarer Republik — 191

Erwachsene Frauen treten ansonsten nur als Nebenfiguren auf und sind im Ver-
gleich zu den erwachsenen Madnnern im Roman deutlich unterreprasentiert. Neben
den Frauen aus Emils Familie, die sich allesamt in der hduslichen Sphéare aufhalten,
werden am Rande auch berufstdtige Frauen erwdhnt, die stirker an den ,neuen
Frauentypus‘ der Weimarer Republik angelehnt sind. So begegnet Emil im Redakti-
onshiiro des Herrn Kdstner einer weiblichen Biirokraft, die der Angestelltenkultur der
Zeit entspricht und in protypischer Weise mit einer Schreibmaschine assoziiert wird.
Gleichwohl dominiert auch hier der méannliche Blick: ,,Sie kamen in ein Zimmer, in
dem ein hiibsches blondes Fraulein saf3. Und Herr Kastner lief im Zimmer auf und ab
und diktierte das, was Emil erzdhlt hatte, dem Frdulein in die Schreibmaschine.“ (147)
Zum einen wird die Frau erkennbar in ihrer Kérperlichkeit wahrgenommen und dabei
— anders als die Mannerfiguren im Roman - zugleich bewertet und sexualisiert. Zum
anderen wird sie in ihrer Funktion als dienende Arbeitskraft reprasentiert, die Befehle
des hierarchisch ilibergeordneten Mannes ausfiihrt. Interessant ist dabei die Ge-
schlechtertrennung in der Hierarchie von Schreibtdtigkeiten. Dem Journalisten Kast-
ner fallt die Autorschaft zu, die Frau ist demgegeniiber diejenige, die lediglich die
mannlichen Gedankeninhalte — Emils Erlebniserzahlung und Késtners Formgebung
derselben — reproduziert.

Es fallt auf, dass — ebenso wie der Journalist Kastner — auch ein grofler Teil der
tibrigen mannlichen Erwachsenenfiguren Trager gesellschaftlicher Ressourcen und
Amter sind, wie Straenbahnschaffner (70), Chauffeure (98, 150 —51), ein Liftboy und
ein Portier (116), Bankbeamte (128 —131), Polizeiwachtmeister und -kommissare (136 —
145) sowie Journalistenkollegen Kastners (143 —145). Diese ménnlichen Figuren be-
wegen sich (im Falle von Fahrern und Schaffnern sogar im wortlichen Sinne) im 6f-
fentlichen Raum und stellen auch durch ihre Tatigkeiten im direkten Kontakt mit ihren
Kundinnen und Kunden wirkméchtige 6ffentliche Situationen her (anders als etwa
das ,Schreibfraulein‘ im Redaktionshiiro). Neben diesen zumeist nur skizzenhaft an-
gedeuteten und fiir den thematischen Gehalt des Romans tendenziell sekunddren
Nebenfiguren erhalt eine weitere mannliche Figur eine etwas klarere Kontur und eine
inhaltlich-thematisch stdrkere Relevanz (wenn auch vor allem in Form von Emils
Imaginationen): der Polizeiwachtmeister Jeschke, der Emil und seiner Mutter auf dem
Weg zum Bahnhof begegnet. Er erscheint Emil mit seiner brummenden, ,,dicke[n]
Stimme* (38) als Autoritdtsperson, zudem empfindet der Junge bei seinem Anblick ein
schlechtes Gewissen — angesichts eines Jungenstreichs, den er gemeinsam mit Klas-
senkameraden veriibte und bei dem er — so vermutet es Emil zumindest — von Jeschke
beobachtet und erkannt wurde, bevor die Jungen fliehen konnten. Trotz der Freund-
lichkeit, die Jeschke Emil und seiner Mutter erweist, entwickelt Emil im Angesicht
Jeschkes — von korperlichen Symptomen wie ,flauen Knien‘ begleitete — Angstphan-
tasien, in denen er Jeschkes Autoritdt in hyperbolischer Weise imaginiert: ,,Und jeden

geniiber ihrem Ehemann untermauert, wobei Frauen mit zu strafenden Kindern gleichgesetzt werden
(Kastner 1987, 134—135) (vgl. auch Kliiger 1996, 78 -79).



192 —— Christian Heigel

Augenblick rechnete er damit, Jeschke werde pl6tzlich hinter ihm herbriillen: ,Emil
Tischbein, du bist verhaftet, Hinde hoch!* (39) In diesen Phantasien erscheint die
mannliche Autoritdt als imagindre Macht, die gerade angesichts der Abwesenheit
einer mannlich-viterlichen Instanz in Emils Leben ins Gewicht fillt.?® Durch die
Verkniipfung Jeschkes mit dem, ,,Denkmal des Grof3herzogs*“ (38) als dem Vertreter
der einstmals regierenden Aristokratie, das die Jungen angemalt haben, als sie von
Jeschke (vermeintlich) erkannt wurden, wird dessen Autoritit gleichsam potenziert
und als eine der vergangenen (Geschlechter-)Ordnung des Kaiserreichs zugehorige
apostrophiert. Dazu gehort auch die ,,Pferdebahn® (37-38), die — statt der zu der Zeit
(etwa in Berlin) bereits existierenden elektrischen Stralenbahn — in der Provinzstadt
Neustadt noch fihrt und aus der Emil und seine Mutter gerade ausgestiegen sind,
bevor sie auf den Polizeimeister Jeschke treffen. Potenziert werden Jeschkes Autoritéit
und ihre bei Emil auslésenden Angste in dem Traum Emils wihrend seiner an-
schlieflenden Zugfahrt nach Berlin. Dort erscheint Jeschke eindeutig als reaktionérer
Vertreter eines iiberkommenen Regimes, der als , Lokomotivfiihrer“ einen Eisen-
bahnzug von einem ,,Kutschbock® aus mithilfe von Pferden lenkt (51-52) — zu einer
Zeit, als in Deutschland langst Dampflokomotiven und zum Teil auch schon elektri-
sche Eisenbahnen betrieben wurden. Der reaktiondr-autoritdre Charakter Jeschkes
findet in diesem Traum seinen Ausdruck weiterhin in einem aggressiven Habitus, der
sich sowohl den Pferden als auch Emil gegeniiber zeigt. So schldgt er wiederholt ,,mit
der Peitsche wie verriickt auf die Pferde ein“ (52). Den sich dngstigenden und ein
Zugungliick befiirchtenden Emil weist er barsch zuriick (52) und konfrontiert ihn auf
bedrohliche Weise mit dem von Emil und anderen Jungen veriibten Streich: Jeschke
»blickte ihn [d.i. Emil] durchdringend an und rief ,Wer waren die anderen Jungens?
Wer hat den Grof3herzog Karl angeschmiert?*“ (51) Als Emil die Namen seiner Helfer
nicht preisgeben will, droht Jeschke, die gefdhrliche Zugfahrt ,,im Kreise“ (52) fort-
zusetzen. Als Emil schlief3lich aus dem Zug springt, wird er von dem ihn weiterhin
anbriillenden und seine (spdter losgelassenen) Pferde maltritierenden Polizei-
wachtmeister und der sich monstros vergréfiernden Eisenbahn verfolgt (54 -55). Da-
bei iiberwindet der reaktiondre Jeschke mit seinem Zug sogar die zweihundert Etagen
hohen Wolkenkratzer der sich im Traum offenbarenden modernen Grofistadt und
deutet somit die Uberlegenheit traditionell-aggressiver Mannlichkeit gegeniiber den
Entwicklungen der (auch im Hinblick auf sich verdndernde Geschlechterordnungen)
progressiven Moderne an.

18 Zieht man an dieser Stelle die Romanfortsetzung Emil und die drei Zwillinge (1934) hinzu, erhdlt die
geschilderte Szene aus Emil und die Detektive die Funktion einer Prolepse: Dass Emils Mutter einige
Jahre spdter den mittlerweile zum ,Oberwachtmeister aufgestiegenen Jeschke heiraten wird, wie in
Emil und die drei Zwillinge anvisiert, lasst die imaginierte vaterlich-autoritdre Macht Jeschkes zu einer
realen werden — wobei Jeschke sich dort letztlich als weit weniger autoritdr erweist als von Emil be-
flirchtet. Wichtig ist in diesem Zusammenhang also das von Emil als Vertreter der Kindergeneration
internalisierte gesellschaftliche Imagindre der véterlichen Macht.



Genderkonstrukte in der ,realistischen KJL der Weimarer Republik —— 193

Emil gelingt es schlief3lich, in den Schutzraum der Mutter und ihrer weiblichen
Kundin zu fliichten, die sich in einer durchsichtigen ,,gldaserne[n] Miihle“ (55) befin-
den. Interessanterweise bedient sich die Mutter — auf Anraten ihrer Kundin — mo-
derner Technik in Form von motorisierenden gldasernen Miihlenfliigeln, um den her-
annahenden Jeschke samt seiner Bahn und seinen Pferden davon abzuhalten, das
Gebdude zu stiirmen. Da die von Frau Tischbein in Gang gesetzten Miihlenfliigel sich
so drehen, dass sie eine starke Blendwirkung entfachen, werden die Pferde scheu und
die Gefahr ist abgewendet (56 —57). In diesem Bild verbinden sich verschiedene As-
pekte, die in Bezug auf Geschlechterkonstellationen bedeutsam sind. Auf der einen
Seite agiert die weibliche Figur Frau Tischbein in ihrer Rolle als Mutter, die ihren Sohn
mit Unterstiitzung ihrer weiblichen Kundin beschiitzt und Gefahren von ihm ab-
wendet. Die Miihle, in der sie sich befindet, ist ein traditioneller, kleinstadtisch-
landlicher Ort, der hier zudem als Schutzraum dient. Mit ihrer gldsernen Architektur
und technischen Ausstattung in unmittelbarer Ndhe der Hochhéduser reprasentiert sie
jedoch zugleich einen modernen, grof3stidtischen Schauplatz. Die dort agierenden
Frauen bedienen sich moderner Technik in wohliiberlegter und souverdner Weise und
behaupten sich damit zugleich gegeniiber einer Ménnlichkeit (in Form des Polizei-
wachtmeisters Jeschke als Vertreter der Staatsgewalt), die sich in ihren Mitteln und
ihrem gesamten Habitus als reaktiondr und aggressiv darstellt. Damit zeigt sich hier
im Gewand des phantastisch-utopischen Traumgeschehens eine Geschlechterdicho-
tomie, bei der einer iiberkommenen Tradition verhaftete méannliche Geschlechter-
konzepte einer Konfiguration des Weiblichen gegeniiberstehen, die traditionelle mit
modernen Aspekten verbindet. In der erzdhlten realen Welt zeigen sich die Gender-
konzepte insgesamt weniger plakativ und eindeutig. Liest man den Traum jedoch als
Angstphantasie eines Heranwachsenden,'® in der sich zugleich Aspekte des gesell-
schaftlich Imagindren zeigen, dann offenbaren sich darin in fiir den Traum typisch
verdichteter Form Geschlechterdiskurse, die in der Gesellschaft der Weimarer Zeit
virulent sind und die fiir viele Zeitgenoss*innen zugleich eine Chance und eine Be-
drohung darstellten. Dies zeigt, dass der Roman aus der Kindersicht eine Ge-
schlechterdichotomie in der Erwachsenenwelt entwirft, die die traditionelle Seite der
Genderkonzeptionen in der Weimarer Zeit reprasentiert: Einer mit Miitterlichkeit as-
soziierten emotional aufgeladenen Version von Weiblichkeit steht eine kiihl-sachliche
und autoritdre und mit der Figur des (realen oder imaginiren) Vaters verbundene
Maénnlichkeit gegeniiber.

Einen im Vergleich zu Jeschke ganz anderen Mdnnlichkeitstypus reprasentiert die
mannliche Erwachsenenfigur, die am starksten im Mittelpunkt der Handlung steht:

19 Als Emil bemerkt, dass ihm sein Geld im Zug gestohlen wurde, wird sofort die Angst vor der Polizei
in Gestalt des Wachtmeisters Jeschke wieder in ihm wach. Emil fiirchtet dessen Autoritdt, gegen deren
Anschuldigungen, Emil sei der eigentlich Schuldige, der den Diebstahl nur vorgetdauscht habe, er
chancenlos wire (61-62). Selbst nach der erfolgreichen Uberfiihrung des Diebs im Polizeiprasidium
(143 -144) und beim Besuch des Wachtmeisters, der Emils Finderlohn {iberbringt (155), kommen Ge-
danken an Jeschke und Angste vor einer Verhaftung wieder in ihm hoch.



194 —— Christian Heigel

der Dieb mit dem (wie sich spéter herausstellt falschen) Namen Grundeis. In direkter
Opposition zu ,,eine[r] Frau, die an einem Schal hikelte“ (43), erscheint er zwar bei
seinem ersten Auftritt im Zugabteil als ,,ein Herr im steifen Hut [, der] die Zeitung* (43)
liest, wobei durch die skizzenhafte Figurenzeichnung geschlechtsbezogene Typisie-
rungen in Bezug auf das Freizeitverhalten umso deutlicher hervortreten. In der Folge
entfernt sich seine Darstellung jedoch von solch eindeutig typisierenden Gender-
konstrukten. Vielmehr entpuppt er sich als ein kreativer Autor phantastischer, die
kindliche Phantasie herausfordernder Geschichten. So skizziert er im Gesprach mit
Emil ein Bild von Berlin, das die Modernitdt der Grof3stadt in utopisch-phantastischer
Manier tiberhoht, wenn er etwa von ,,hundert Stockwerke*“ hohen Hausern berichtet,
deren ,, Dacher man am Himmel [hat] festbinden miissen, damit sie nicht fortwehen*
(44), oder von einer ,,R6hre“, in der Menschen gleich einem ,,Rohrpostbrief“ durch die
Stadt transportiert werden (44). Der intertextuelle Bezug zur ,,automatische[n] Stadt*“
mit dem Namen ,,Elektropolis®, die den Protagonisten in Der 35. Mai auf ihrer phan-
tastischen Reise begegnet (Kistner 2019b, 72-85), ist evident. Dort finden sich
ebenfalls, neben einer Fiille an ,,Wolkenkratzern® (Kédstner 2019b, 73), utopisch an-
mutende, hochtechnisierte Fortbewegungsmittel, wie automatisch gesteuerte Ziige
(Kéastner 2019hb, 72-73), selbstfahrende Autos (Kdstner 2019b, 76 —77) sowie Biirger-
steige in Form von automatisierten Laufbandern (Kadstner 2019b, 78). Auch dort sind
die phantastischen (und in die erzihlte Realitit transformierten) Erzahlungen an ei-
nen unkonventionell-kiinstlerisch veranlagten Mannertypus (in Form des Onkels
Ringelhuth) gebunden, dem sich Grundeis anzunidhern scheint. Nicht zuletzt lief3e
sich die von Grundeis entworfene (und in Emils Traum wieder aufgegriffene) Vision
der modernen Grof3stadt mit einer — gerade an den urbanen Raum gebundenen —
progressiven Geschlechterkonzeption in Verbindung bringen. Bezeichnenderweise
deutet bereits das duflere Erscheinungsbild von Grundeis auf einen modernen
Ménnlichkeitstypus hin. Die Innensicht Emils aufnehmend charakterisiert es der Er-
zahler wie folgt:

Warum der Mann nur immer den Hut aufbehielt? Und ein ldngliches Gesicht hatte er, einen ganz
schmalen, schwarzen Schnurrbart und hundert Falten um den Mund, und die Ohren waren sehr
diinn und standen weit ab. (46)

Grundeis erscheint auf den ersten Blick mit dem Hut als Accessoire als ein offen-
sichtlich durchaus eleganter und modebewusster Herr, wozu auch der ,,ganz schmale®
Schnurrbart beitrdgt, sodass der Mann insgesamt dem Habitus eines Dandys zu ent-
sprechen scheint. Dieser Eindruck setzt sich fort, als der ,Mann mit dem steifen Hut‘ —
der sich bei seinem letzten Auftritt noch einen Schlips umbindet (120) — im weiteren
Handlungsverlauf Zigaretten rauchend und ,,seelenvergniigt“ (78 —79), offenbar ohne
weitere Beschiftigung, auf der Terrasse des Berliner Cafés Josty (in der damaligen
Kaiserallee) sitzt. Auch dieser Ort charakterisiert Grundeis als dandyhaft-kiinstleri-
schen Mannlichkeitstypus, war das Café Josty — wenn auch im Wesentlichen in Gestalt
seiner Hauptfiliale am Potsdamer Platz — doch ein zentraler Treffpunkt von (vorwie-



Genderkonstrukte in der ,realistischen® KJL der Weimarer Republik —— 195

gend minnlichen) Schriftstellern des Expressionismus und der Neuen Sachlichkeit.?°
In der Folge hat Grundeis Mufe, ,sich die Gegend [zu betrachten] als wére er in der
Schweiz“ (97), in aller Ruhe am Kiosk eine Zeitung zu lesen und sich schlief3lich per
,Autodroschke® zu einem vornehmen Hotel fahren zu lassen (98-101), das sich
wiederum in unmittelbarer Ndhe zu einem Kino befindet (103). Auf diese Weise néhert
sich der spétere Dieb dem Typus des Asthetik und Genuss schitzenden feminisierten
,neuen Mannes‘ mit den Ziigen eines grof3stiddtischen Flaneurs an.*! Interessanter-
weise vermuten auch die Jungen, es sei wohl méglich, dass Grundeis (statt sich im
Hotel zur Ruhe zu begeben) ,,stundenlang im Auto rumsaust und in Restaurants geht
oder tanzen oder ins Theater oder alles zusammen® (104), also die typischen Aktivi-
taten der Vergniigungskultur der Weimarer Zeit ausiibt, die weiblich konnotiert sind.
Zu dieser ,feminisierten’ Mannlichkeit treten Anzeichen einer versehrten und defor-
mierten Korperlichkeit in Form der faltenreichen Mundpartie und der diinnen, weit
abstehenden Ohren, die dem Idealbild des kdampferisch-starken, soldatischen Mannes
zuwiderlaufen und sich - zumindest metaphorisch — eher einer ,beschaddigten’
Maénnlichkeit anndhern, die als Folge der Wunden des Ersten Weltkrieges lesbar wird.
Allerdings legt es der Kontext der Romanhandlung auch nahe, diese Beschreibungen
in der Tradition der Physiognomie als Ausweis des kriminellen Mannes zu lesen, als
der sich Grundeis im weiteren Verlauf erweist. Damit erfahren aber auch die positiv
lesharen Formen ,neuer’, verletzlicher und auf einem modisch-dandyhaft beruhenden
Habitus beruhenden Mannlichkeit eine entschiedene Abwertung im Sinne einer ,de-
maskierten Identitdt’, zumal Grundeis als ihr einziger Reprdasentant im Roman fun-
giert. Diese betrifft auf einer poetologischen Ebene auch Grundeis‘ Autorschaft im
Bereich des fiir kindliche Imaginationen sensiblen utopisch-phantastischen Genres —
zumal Emil infolge von Grundeis’ Erzdhlungen lediglich einen Albtraum erleidet.?
Dieser schlief3t direkt an die Vision einer hochtechnisierten Grofistadterfahrung an,
die Grundeis zuvor entworfen hatte. Das Traumgeschehen wird, wie bereits im Hin-
blick auf die Figur des Polizeiwachtmeisters Jeschke verdeutlicht, von rdumlich in-
szenierten Geschlechterkonstruktionen durchzogen. Der in der Realitdt Emil zunédchst
zugewandte Grundeis mutiert im Traum zu einem Mann — dem einzigen in dem das
Geschehen dominierenden Zug — mit einem ,,steifen Hut aus Schokolade“ (51). Teile
davon bricht der Mann ab, bietet die Schokoladenstiicke, anders als in der Realitit,

20 Eine literarische Verewigung erfuhr die Filiale am Potsdamer Platz durch Paul Boldts expressio-
nistisches Sonett Auf der Terrasse des Café Josty (1912). Der Autor Erich Késtner verkehrte wiederum
selbst im Café Josty in der Trautenaustrafe, Ecke Kaiserallee, in dessen Nadhe er zeitweise wohnte.
21 Dazu passt auch, dass Grundeis Emil wahrend der Zugfahrt Schokolade anbietet, die als tradi-
tionell weiblich konnotiertes Genussmittel gilt (vgl. Rossfeld 2001).

22 Demgegeniiber wird, im bereits analysierten Vorwort und seiner Abgrenzung realistischer von
phantastischer Literatur, das neusachlich-realistische Programm der Erzédhlerfigur Kéastner und der
Figur des Journalisten Kastner aufgewertet. Dass der reale Autor Kastner mit Der 35. Mai oder Konrad
reitet in die Siidsee (1932) einen phantastischen Roman mit phantasiebegabten Manner- und Jungen-
figuren geschrieben hat, ist Teil der ambivalenten Vielschichtigkeit seines Gesamtwerks.



196 —— Christian Heigel

jedoch Emil nicht an, sondern verschlingt sie in hedonistisch-solipsistischer Weise
selbst (51). Dies konnte als bildlicher Ausdruck fiir die Egozentrik und Selbstbeziig-
lichkeit auch seiner (literarischen) Phantasien gelten, was sich durchaus mit einem
Konzept ménnlicher Autorschaft in Verbindung bringen ldsst. Emil flieht vor der ag-
gressiven, bedrohlichen und selbstbeziiglichen Mannlichkeit in den Schutzraum der
liebenden, fiirsorglichen und selbstlosen Mutter, sodass in dieser rdumlichen Insze-
nierung eine stark traditionell gepragt Geschlechterdichotomie reproduziert wird.

3.3 Mddchen- und Jungenfiguren

Im Zentrum des Romans stehen ganz eindeutig die Kinderfiguren, deren Selbstwirk-
samkeit durch ihre die Handlung entscheidend vorantreibenden Charaktere betont
wird. Welche geschlechtsspezifischen Diskurse dabei — auch im Verhiltnis zu den
Erwachsenenfiguren — zu erkennen sind, soll im Folgenden herausgearbeitet werden.
Bezeichnenderweise wird Emil im Rahmen des Vorworts zuerst in Bezug auf seine
Mutter vorgestellt. Sein dufieres Erscheinungsbild in ,,seinem dunkelblauen Sonn-
tagsanzug® (18) wird aus der Perspektive seiner um sein ordentliches Aussehen be-
sorgten Mutter prasentiert. Zugleich wird aus seiner Perspektive verdeutlicht, wie die
Grundbedingungen seiner Existenz und seine Bildungschancen von der Aufopfe-
rungsbereitschaft seiner Mutter abhéngen (18). Somit ist seine Identitédt ebenso sehr
an sie gekniipft, wie dies umgekehrt der Fall ist. Die miitterliche Fiirsorge dem Sohn
gegeniiber wird von diesem zudem erwidert, wenn es darum geht, der Mutter in
Notsituationen beizustehen: ,,Manchmal ist sie [d.i. Emils Mutter] krank und Emil brat
fiir sie und sich Spiegeleier. Das kann er ndmlich. Beefsteak braten kann er auch.“ (19)
Diese Beziehungskonstellation wird im Rahmen der Romanhandlung fortgefiihrt:

Nur manchmal war sie [d.i. die Mutter] krank und lag zu Bett. Der Doktor kam und verschrieb
Medikamente. Und Emil machte der Mutter heifle Umschlédge und kochte in der Kiiche fiir sie und
sich. Und wenn sie schlief, wischte er sogar die FuBbdden mit dem nassen Scheuerlappen, damit
sie nicht sagen sollte: ,,Ich muss aufstehen. Die Wohnung verkommt ganz und gar.“ (35)

Damit iibernimmt Emil, darin Anton aus Piinktchen und Anton vergleichbar,? tradi-
tionell weiblich konnotierte Rollenmuster im Hinblick auf hauswirtschaftliche Tatig-
keiten. Ebenso wie bei Frau Tischbeins Ubernahme eines traditionell ménnlichen
Lebensentwurfs ist dieser Geschlechterrollentausch jedoch auch hier an eine (tem-
porédre) Notlage gekniipft und nicht als eine davon unabhingige emanzipatorische
Entwicklung zu betrachten.®* Im Hinblick auf andere Verhaltensweisen wird Emil

23 Der Erzdhler selbst weist in seinem Nachwort zu Piinktchen und Anton auf Parallelen zwischen den
beiden méannlichen Protagonisten hin (Kastner 1987, 155).

24 Vor diesem Hintergrund ist es bezeichnend, dass der Erzéhler in Piinktchen und Anton das tradi-
tionell weibliche Rollenmuster des den Haushalt versorgenden Jungen nur angesichts der Notlage der



Genderkonstrukte in der ,realistischen® KJL der Weimarer Republik —— 197

dann auch bezeichnenderweise durch traditionell mannliche Attribute charakteri-
siert. So wird etwa, als Emil infolge des Verlusts seines Geldes und der Verletzung
durch einen Nadelstich zu weinen beginnt, sogleich betont, dass die emotionale
Regung keinesfalls auf den physischen Schmerz zuriickzufiihren sei:

Er wickelte das Taschentuch um den Finger und weinte. Natiirlich nicht wegen des lacherlichen
bisschen Bluts. Vor vierzehn Tagen war er gegen den Laternenpfahl gerannt, dass der bald um-
geknickt wére, und Emil hatte noch jetzt einen Buckel auf der Stirn. Aber geheult hatte er keine
Sekunde. (59)

Die sprichwértliche mannliche Tapferkeit wird hier also zur Verteidigung gegen
mogliche Einwdnde angesichts von Emils Gefiihlsduf3erung hervorgehoben. Damit
wird zugleich eine Geschlechterdifferenz markiert, erscheint das Weinen bei Frauen
doch als selbstverstdndlicher Teil ihres ,Geschlechtscharakters, wie an anderen
Stellen — etwa bei Emils Mutter — verdeutlicht wird. Das Weinen des Jungen wird
dagegen in der vorliegenden Szene in Bezug auf eine exzeptionelle Situation ge-
rechtfertigt, die eng an seine Rolle als Sohn gekniipft ist:

Er weinte wegen des Geldes. Und er weinte wegen seiner Mutter. Wer das nicht versteht, und ware
er noch so tapfer, dem ist nicht zu helfen. Emil wusste, wie seine Mutter monatelang geschuftet
hatte, um die hundertvierzig Mark fiir die Gro3mutter zu sparen und um ihn nach Berlin schicken
zu kénnen. Und kaum saf3 der Herr Sohn im Zug, so lehnte er sich auch schon in eine Ecke, schlief
ein, traumte verriicktes Zeug und lief3 sich von einem Schweinehund das Geld stehlen. Und da
sollte er nicht weinen? (59 —60)

Emils Weinen wird hier vom Erzdhler als angemessene Reaktion auf ein durch Emil
gestortes Vertrauensverhiltnis zur Mutter eingeordnet, wobei er mittels interner Fo-
kalisierung die Perspektive Emils {ibernimmt, der sich wiederum mit den Augen seiner
Mutter betrachtet, was zeigt, wie stark er deren Wertesystem bereits internalisiert hat.
Mit der Selbsterniedrigung des Sohnes geht zudem eine Uberhthung der Mutter und
ihrer Opferbereitschaft einher. Dass der Sohn die Opfer, die seine Mutter erbringt, zu
schitzen weifd und sich durch sein ebenfalls pflichtbewusstes und loyales Verhalten
ihr gegeniiber auszeichnet, bringt ihm vonseiten des Erzdhlers die anerkennende
Charakterisierung als ,,Musterknabe“ (35) ein. Eine der wenigen Stellen, an denen sich
der Erzdhler auflerhalb des Vorworts direkt an die Leser*innen wendet, beschaftigt
sich mit diesem Thema

Konnt ihr es begreifen und werdet ihr nicht lachen, wenn ich euch jetzt erzdhle, dass Emil ein
Musterknabe war?

Mutter gelten lasst. Wahrend es dort sogar mit dem Hinweis auf ein Verhalten, auf das man stolz sein
konne, aufgewertet wird, erscheint ein dariiberhinausgehender ,weiblicher’ Habitus bei Jungen aus
Sicht des Erzdhlers als etwas deutlich weniger Erstrebenswertes. In einem seine Sichtweise illustrie-
renden Gesprach bemerkt der Erzdhler gegeniiber einem méannlichen Freund: ,,Wenn du mit einer
Puppenkiiche spieltest, héttest du vielleicht Grund, dich zu schamen.“ (Kédstner 1987, 32)



198 —— Christian Heigel

Seht, er hatte seine Mutter sehr lieb. Und er hitte sich zu Tode geschdmt, wenn er faul gewesen
wire, wihrend sie arbeitete, rechnete und wieder arbeitete [...] Er sah, wie sie sich bemiihte, ihn
nichts von dem entbehren zu lassen, was die andern Realschiiler bekamen und besaf3en. Und da
hétte er sie beschwindeln und ihr Kummer machen sollen? Emil war ein Musterknabe. So ist es.
Aber er war keiner von der Sorte, die nicht anders kann, weil sie feig ist und geizig und nicht
richtig jung. Er war ein Musterknabe, weil er einer sein wollte! Er hatte sich dazu entschlossen, wie
man sich etwa dazu entschlief3t, nicht mehr ins Kino zu gehen oder keine Bonbons mehr zu essen.
Er hatte sich dazu entschlossen und oft fiel es ihm recht schwer.

Wenn er aber zu Ostern nach Hause kam und sagen konnte: ,,Mutter, da sind die Zensuren und ich
bin wieder der Beste!*, dann war er sehr zufrieden. Er liebte das Lob, das er in der Schule und
tiberall erhielt, nicht deshalb, weil es ihm, sondern weil es seiner Mutter Freude machte. Er war
stolz darauf, dass er ihr, auf seine Weise, ein bisschen vergelten konnte, was sie fiir ihn, ihr ganzes
Leben lang, ohne miide zu werden, tat ... (35-36)

Damit erfahrt auch Emils ,Feminisierung‘ im Hinblick auf sein Weinen eine Recht-
fertigung. Trotz seiner engen emotionalen Bindung an die Mutter und seines Pflicht-
bewusstseins ihr gegeniiber betont Emil, er sei ,,noch lange kein Mutterséhnchen®
(112). Fiir den Fall einer solchen Beleidigung droht er priventiv mit méinnlich kon-
notierter Gewaltbereitschaft: ,,Und wer das nicht glaubt, den schmeifie ich an die
Wand.“ (112)

An anderen Stellen wird dann auch Emils traditionell ,ménnliche Seite‘ betont,
etwa beim ersten Aufeinandertreffen mit Gustav. Als dieser ihn wegen seiner pro-
vinziellen Herkunft und seines Kleidungsstils beleidigt (80), antwortet Emil sofort mit
der Androhung korperlicher Gewalt, die er in hyperbolischen Ziigen ausmalt: ,,Nimm
das zuriick! Sonst kleb ich dir eine, dass du scheintot hinféllst.“ (80) Sein Gegeniiber
fasst dies als Aufforderung zum stark mannlich konnotierten ,,Boxen* auf, lenkt aber
gleichzeitig ,,gutmiitig® ein (80), was zeigt, dass diese Form der verbalen Androhung
korperlicher Gewalt offensichtlich als iiblicher Teil eines mannlichen Habitus und der
Wahrung und Verteidigung des eigenen Selbst zu gelten scheint. An diesem Wettbe-
werb der sich {iberbietenden korperlichen Auszeichnungen im Boxen halten die
beiden Jungen auch nach geschlossener Freundschaft fest.> Wéihrend Gustav an
dieser und weiteren Textstellen jedoch auf den kérperlich gepragten Anteil dieser

25 Sie vereinbaren, nach der erfolgreichen Jagd auf den Dieb miteinander zu boxen und iiberbieten
sich verbal mit ihren Erfolgen vom ,,Champion der Landhausbande® zum ,Meister fast aller Ge-
wichtsklassen* (108). Bei dem entscheidenden Erfolg iiber den Dieb Grundeis heift es iiber Gustav, er
,machte breite Schultern und stieg vor Emil her wie ein Boxkampfer, der vor Kraft nicht laufen kann*
(125). Und schlussendlich kommt Gustav nach der erfolgreichen Gefangennahme des Diebs wieder auf
den anfédnglich abgemachten Boxkampf mit Emil zuriick und will diesen noch austragen (140), Emil
lehnt jedoch, Gustav und den Professor an den Hdanden haltend, ab: ,,Ich bin so guter Laune! Das Boxen
lassen wir am besten sein. Ich brachte es vor lauter Rithrung nicht iibers Herz, dich fiir die Zeit zu
Boden zu schicken.“ (140) In dieser Aussage mischen sich ménnliches Selbstbewusstsein und Sie-
gesgewissheit mit der, auch durch die korperliche Ndhe ausgedriickten, eher ,unménnlichen‘ Riihrung
angesichts der emotionalen Verbundenheit.



Genderkonstrukte in der ,realistischen KJL der Weimarer Republik —— 199

Identitdt und auf seine Auflenwirkung reduziert wird,*® beweist Emil immer wieder
auch mentale Starke, etwa, wenn er Gustav auffordert, Freunde zu mobilisieren, was
schliefdlich zur Formation der Kinderbande, bestehend aus ,,mindestens zwei Dutzend
Jungen® (83), fiihrt. Dass diese Gruppierung ausschliellich aus ménnlichen Mitglie-
dern besteht, die sich zudem als ,normgerechte‘ Vorbilder ihres Geschlechts zu er-
weisen haben,” wirft ein starkes Licht auf die oftmals nach Geschlechtern getrennte
Sozialisation von Kindern und Jugendlichen, die sich etwa auch in den organisierten
Jugendbewegungen der 1920er und 1930er Jahre niederschlégt.

Auch an das Phidnomen der (in vielen Fillen) ménnlich dominierten Kinderbande
und der ,mdnnerbiindlerisch’ gepragten Jugendbewegungen der Weimarer Zeit
schlief3t die hierarchisch organisierte Jungenbande in Emil und die Detektive an. Be-
reits in der Charakterisierung Gustavs scheint das Moment des Anfiihrers durch, dem
die anderen Jungen gehorchen und den sie behandeln, ,,als wére er ihr Prasident”
(24). Der zur Entstehungszeit des Romans (und bis in die jlingere Gegenwart ge-
brauchte) Begriff der ,,Kameraden® (82) verweist klar auf die militdrische Provenienz
dieses Konzepts mannlichen Zusammenhalts. In der Folge zeigt sich anhand der Or-
ganisationsstruktur und des von den Jungen verwendeten Vokabulars der paramili-
tarische Charakter der von der Jungenbande geplanten und durchgefiihrten Aktio-
nen.”® Es ist Emil selbst, der das erste Planungstreffen der Jungen explizit als

26 Vgl. zum Beispiel den ironischen Erzdhlerkommentar an der Stelle, als die Idee zur Mobilisierung
der Freunde geboren wird: ,,Gustav hupte leise, um sein Denken anzuregen. Es half nichts.” (82)
27 In Emil und die drei Zwillinge (1934) stellt der Erzédhler die Verbrecherjagd der médnnlichen Kind-
ergruppe in Emil und die Detektive riickblickend als ein vorbildhaftes mannliches Verhalten dar, das
sich ,jeder richtige Junge® (Kistner 2018a, 10) wohl vorstellen kénne und das durch diese Charakte-
risierung als ein normativer Aspekt von Madnnlichkeit herausgehoben wird. Bereits die Selbstcharak-
terisierung der Jungenbande in Emil und die Detektive tragt aus der Sicht des ,,Professors* normative
Ziige, wenn er die Mitlieder dazu auffordert zu zeigen, dass sie ,richtige Jungens* (95) seien, die sich
durch volle Einsatzbereitschaft auszeichnen. Dass etwa der ,,kleine Dienstag“ diese Werte internalisiert
hat, zeigt er mit dem Fazit, das er aus seiner Mitwirkung in der Jungenbande zieht: ,,Ein richtiger Junge
tut, was er tun soll.“ (167)

28 Eine noch stiarkere Auspragung erfahrt das Konzept der paramilitdrisch organisierten Jungenbande
in Késtners Das fliegende Klassenzimmer (1933). Dort stehen korperlich und verbal auf brutale Weise
ausgetragene Kampfe zwischen Jungengruppen aus zwei traditionell verfeindeten Schulen im Mittel-
punkt der Handlung, die vom Erzdhler und den Figuren wiederholt als ,,Krieg® (Késtner 2016, 45)
bezeichnet und von den erwachsenen Bezugspersonen sogar toleriert werden. Die Kampfhandlungen
werden ausfiihrlich und unter wiederholtem Riickgriff auf militdarisches Vokabular beschrieben.
Weibliche jugendliche Protagonistinnen kommen im Kontext der gesamten Handlung nicht vor, sodass
der gezeigte Habitus als ein rein méannlicher zu verstehen ist. Ruth Kliiger bezeichnet diese ,,Kriegs-
spiele“ (Kliiger 1996, 74) als ,,reaktionire[] Heldentiimelei*, in der sich ,,nur die allerherkdmmlichsten
und traditionellsten Wertvorstellungen von Ménnlichkeit und Tapferkeit* (Kliiger 1996, 75) offenbar-
ten. Zudem wird in Das fliegende Klassenzimmer innerhalb der mannlichen Schiilerschaft des Gym-
nasiums dieses auf korperliche Starke und Durchsetzungskraft fokussierte Konzept von Méannlichkeit
gegeniiber einer Gruppe &lterer mannlicher Schiiler abgegrenzt, die sich durch das Uben von Paar-
tdnzen und einen ,weiblichen' Habitus auszeichnen und von der ,kdmpferischen‘ Jungengruppe mit
Verachtung belegt werden (Kdstner 2016, 25-28).



200 —— Christian Heigel

»Kriegsrat“ (86) bezeichnet, in der Folge werden ,,Nachrichtendienst®, ,, Vorposten®
und ,,Stafetten” (86), sowie eine ,,Wache* (101) organisiert und aufgestellt, die ver-
schiedenen Einheiten der Jungenbande werden vom Erzdhler als ,,Kindertrupps* (124)
bezeichnet, die einer ,,Marschordnung* (125) folgen. Bei der ,,Jagd“ (114) auf den Dieb
wird eine ,,Taktik“ (121) ersonnen, die daraus besteht, ,,ihn in die Enge [zu treiben], bis
er sich ergibt® (121).* Anstelle des eher auf kdrperliche Durchsetzung fokussierten
Gustav iibernimmt der eindeutig als intellektueller Fiihrer charakterisierte ,,Professor”
das Kommando der Aktionen. Dieser legt sich in seinem Auftreten einen bewusst
erwachsenen und méannlichen Habitus zu,*® wenn er ,,wie sein Vater, der Justizrat“
(87), agiert, Befehle erteilt und die Gruppe insgesamt hierarchisch und arbeitsteilig
organisiert, indem er einen ,,Bereitschaftsdienst®, , Ersatzleute” und ,,Verstarkung*
einteilt und in einem militdrischen Befehlston Anweisungen gibt (89). Als ein Junge
aus der Gruppe, Petzold, das autoritdre Verhalten des Anfiihrers und dessen Be-
fehlsstruktur in Frage stellt, reagiert der Professor mit rigiden Maf3nahmen, wenn er
vorschlédgt, dass der sich Widersetzende ,,sofort ausgewiesen wird und dass man ihm
verbietet, weiterhin an der Jagd teilzunehmen® (114). Nicht zuletzt gehort auch die fast
sprichwortlich gewordene ,,Parole Emil“ (96) in diesen paramilitdrischen Kontext.
Gleichwohl finden sich neben dieser militdrisch geprdagten Verhaltensnorm auch de-
mokratische Elemente, etwa wenn ein kurzer Meinungsaustausch {iber die moralische
Frage stattfindet, ob es legitim sei, dem Dieb das von diesem entwendete Geld wie-
derum zu stehlen (90 —91), oder wenn Emil vorschligt, {iber eine mogliche Verwar-
nung Petzolds ,,wie im Reichstag ab[zu]stimmen* (114). Zu Letzterem kommt es jedoch
nicht, da Petzold die Gruppe aus eigenen Stiicken verldsst, und im ersten Fall beendet

29 Ruth Kliiger sieht im Vorgehen der Jungen bei der Verfolgung des Diebs ein fragwiirdiges Verhalten,
das sie mit der beschrankten Perspektive der Kinder begriindet: ,,Vom Strandpunkt der Berliner Kinder
konnte ja der Herr im steifen Hut genausogut unschuldig wie schuldig sein. Sie trauen Emil auf Anhieb
und instinktiv, weil er ihnen gleicht und weil ihnen seine Notlage ein Abenteuer verspricht, wahrend
der Herr im steifen Hut fremd und verdachtig erscheint.” (Kliiger 1996, 71) Darin sieht Kliiger ein
moralisches Fehlverhalten. ,,Daf3 Kinder jederzeit bereit sind, mit oder ohne Disziplin, sich zusam-
menzurotten, um einem Siindenbock nachzustellen, ob es nun ein Kriippel oder ein Ausldnder oder ein
wie immer Andersartiger ist [...]“ (Kliiger 1996, 72), deutet sie als gruppendynamischen Prozess: ,,Mit
Uberzeugung hat das meist weniger zu tun als mit einem aggressiven Zusammengehérigkeitsgefiihl,
das nach einem Opfer sucht.“ (Kliiger 1996, 72) Kliiger sieht diese Problematik auch vor dem zeitge-
nossischen Hintergrund antisemitischer Gewalttaten: ,,Einige Jahre nach dem Erscheinen des Romans
und des Films [d.i. die erste Verfilmung des Romans aus dem Jahr 1931, Regie: Gerhard Lamprecht] gab
es die Verh6hnung und gelegentliche Verpriigelung von einzelnen Juden durch Kinderbanden, die
auch irgend jemand iiberzeugt hatte, daf3 der Fuf3ganger dort driiben gefahrlich und schuldig sei. Es
diirften ,Emil‘-Leser darunter gewesen sein.” (Kliiger 1996, 73) Diese These ldsst sich auch vor dem
Hintergrund eines militdrisch-aggressiven Habitus innerhalb der Jungengruppe in Emil und die De-
tektive aufrechterhalten, wie er in der vorliegenden Interpretation herausgearbeitet wird.

30 Dieser wird von der Gruppe insgesamt iibernommen. So heif3t es etwa an einer Stelle: ,,Man ver-
abschiedete sich. Alle schiittelten sich, wie kleine ernste Mdnner, die Hande.“ (118; Hervorh. C.H.)
31 ,,,Schrei gefalligst nicht so, sagte Petzold [zum Professor], ,du hast mir einen Dreck zu befehlen.‘*
(114)



Genderkonstrukte in der ,realistischen‘ KJL der Weimarer Republik —— 201

der Professor den Diskurs recht barsch und entscheidet den moralischen Streit qua
Autoritit mit dem Hinweis auf den juristischen Tatbestand des Diebstahls (90 —91).
Durch den wiederholten Hinweis auf das vaterliche Vorbild und die véaterliche Auto-
ritdt (87, 95) erscheint die durch den Professor gefiihrte Jungenbande als Fortfithrung
einer mannlich-patriarchalischen Tradition, in der weibliche Vorbilder oder Mitglie-
der keinerlei Rolle spielen und dementsprechend auch an keiner Stelle erwdhnt
werden. Stattdessen wird die mannlich-militdrische Traditionslinie sogar historisch
weiter zuriickverfolgt, indem der Erzdhler (wenn auch mit ironischem Unterton) {iber
den auf einem Stuhl in einem Hinterhof sitzenden Professor bemerkt: ,,Er sah aus wie
Napoleon wihrend der Schlacht bei Leipzig.“ (101) ,Weibliches* Verhalten ist in die-
sem Mannerbund nicht erwiinscht, es wird abgewertet und entsprechend sanktio-
niert. Einige Mitglieder der Jungenbande, die weitere Jugendliche ,,mobilisiert* (120)
haben und damit aus Sicht des Professors das ganze Unternehmen gefdhrden, belegt
der Anfiihrer mit einer misogyn konnotierten Beleidigung: ,,Wenn der Kerl uns durch
die Lappen geht, seid ihr dran schuld, ihr Klatschtanten!* (120; Hervorh. C.H.) In der
abschlief}enden Einschatzung des ,,kleinen Dienstag” wird deutlich, dass das Ver-
halten in der Jungenbande vom Imperativ eines internalisierten médnnlichen Ge-
schlechtscharakters geleitet ist. Anldsslich der Wiirdigung seiner Aufgabe innerhalb
der Gruppe legitimiert er sein von den anderen Kindern gelobtes Verhalten als ein
,2typisch méannliches: ,,Ein richtiger Junge tut, was er soll. Basta!“ (167) Von den
(vorwiegend ménnlichen) Erwachsenen wird das Verhalten der Jungen unter expliziter
Erwahnung ihres Geschlechts ebenfalls gelobt. So bezeichnet die den Autor spie-
gelnde Romanfigur des Journalisten Kadstner Emil, Gustav und den Professor als
»Prachtkerle“ (147), was zur Steigerung ihres Selbstbewusstseins fiihrt, indem ,sie
sehr stolz auf sich selber“ (147) werden, und ein Mitreisender der nach Berlin fah-
renden Frau Tischbein nennt Emil ebenfalls einen ,,Prachtkerl® (160) und ,,richtige[n]
Kerl, aus dem spéter mal was werden wird“ (162). So ist der Ruhm ein stark minnlich
konnotierter.

Auch die einzige weibliche Kinderfigur wird beziiglich ihrer Geschlechtszugeho-
rigkeit markiert: Der Spitzname ,,Pony Hiitchen“ charakterisiert Emils Cousine met-
onymisch mit zwei prominenten visuellen Merkmalen der ,neuen Frau‘ in der Wei-
marer Republik: Die Ponyfrisur ist oft zentraler Bestandteil des viel zitierten Bubikopfs
und auch die weibliche Hutmode ist ein zentrales Accessoire des neuen Frauentyps.
Die Diminutivform ,,Hiitchen charakterisiert Emils Cousine gleichsam als pramature
Vorform der ,neuen Frau‘, als ,neues Madchen‘. Die solchermafien zunichst durch
visuelle Merkmale eingefiihrte Figur wird vom mannlichen Erzdhler im Rahmen des
Vorworts als ,,reizendes Madchen“ (22) charakterisiert und dabei zugleich einer Be-
wertung unterzogen. Das Adjektiv ,reizend‘ ist stark geschlechtlich konnotiert: Es
bezieht sich fast ausschlief3lich auf weibliche Personen und wird zudem hdufig im
Hinblick auf ein ,hiibsches‘ optisches Erscheinungshild verwendet, das die Sinne des



202 —— Christian Heigel

(ménnlichen) Betrachters ,reizt‘.>* Somit ist mit dieser Begriffsverwendung eine ero-
tische Konnotation verbunden. Diese scheint in dem spéteren, von Bewunderung
gepragten Verhalten der mannlichen Kinderbande wieder auf. Auch die erste Cha-
rakterisierung der Figur innerhalb der Romanhandlung erfolgt aus mannlicher Per-
spektive. Da er sie ldnger nicht gesehen hat, versucht sich Emil auf der Fahrt nach
Berlin vorzustellen, ,,wie Pony Hiitchen jetzt aussdhe® (48). An ihr Gesicht erinnert er
sich nicht mehr, jedoch daran, dass sie ,,mit ihm hatte boxen wollen“ (48). Damit wird
das Maddchen mit einem in der Zeit sehr beliebten und stark ménnlich konnotierten
Sport in Verbindung gebracht, der bezeichnenderweise auch im bereits erwdhnten
,Kraftemessen' der Jungen zitiert wird. Auch wenn es sich bei oberflachlicher Be-
trachtung lediglich um ein friihkindliches Spiel handeln mag, wird Pony Hiitchen
damit zugleich als ein Mddchen charakterisiert, das Aspekte der ,neuen Frau‘ der
1920er Jahre fiir sich reklamiert, indem es an die Vergniigungskultur der Weimarer Zeit
anschliet und dabei zugleich Attribute traditioneller Mannlichkeit {ibernimmt.>* Emil
hat diesen Anspruch Pony Hiitchens seinerzeit zuriickgewiesen, was er riickblickend
mit dem Hinweis auf die grofie Selbstverstandlichkeit seiner Haltung untermauert:

Er hatte natiirlich abgelehnt, weil sie ein Papiergewicht war und er mindestens Halbschwerge-
wicht. Das wiare unfair, hatte er damals gesagt. Und wenn er ihr einen Uppercut geben wiirde,
miisse man sie hinterher von der Wand kratzen. (48)

Die solchermafien begriindete Ablehnung bezieht sich offensichtlich auf Ponys Ge-
schlecht und den aus ménnlicher Sicht vermessenen Anspruch, sich mit einem
mannlichen Gegner auf Augenhdhe messen zu wollen. Sowohl die Selbstiiberh6hung
als ,,mindestens Halbschwergewicht* als auch die Herabsetzung Ponys in Form der
niedrigsten Gewichtsklasse des ,,Papiergewichts* stellen den hyperbolischen Versuch
dar, jenseits anndhernd gleichwertiger korperlicher Voraussetzungen im Kindesalter
eine Geschlechterdifferenz zu behaupten, die die médnnliche Uberlegenheit mithilfe
zeittypischer biologistischer Argumentationsmuster betont und die Eroberung tradi-
tionell ménnlicher Sphiren durch Angehorige des weiblichen Geschlechts negiert.>*

32 Vgl. hierzu die Eintrdge zu DWDS. Der deutsche Wortschatz von 1600 bis heute im Literaturver-
zeichnis.

33 Auch in ihrem Auftreten in der Erzdhlgegenwart ldsst sie einen ,mdnnlichen‘ Habitus erkennen,
wenn sie etwa Emil ,,einen Schlag auf die Schulter® (106) gibt. In Emil und die drei Zwillinge bezeichnet
der ménnliche Erzédhler Pony — riickblickend auf die Handlungszeit von Emil und die Detektive — als
»ein[en] halbe[n] Junge[n]* (Kédstner 2019, 24) und betont damit die hybride Geschlechtsidentitét Po-
nys, den er in der Erzdhlgegenwart fortgesetzt sieht: Pony changiert dabei aus seiner Sicht zwischen
»junge[r] Dame*, patente[m] Kerl“ und halbe[m] Backfisch®, vereint also traditionell ménnlich und
weiblich konnotierte Rollenbilder und befindet sich zudem in der Entwicklung vom Madchen zur Frau.
34 An einer spateren Stelle in Emil und die Detektive findet sich ein dhnliches Argumentationsmuster
Emils gegeniiber seiner Cousine. Wiederum betont er ihre angebliche korperliche Unterlegenheit und
verkniipft diese mit ihrem Geschlecht. Nachdem Emil Ponys Radfahrkiinste als ,, Afferei“ bezeichnet
und den Sattel ihres Rads in der Hohe verstellt hat, beleidigt Pony ihn ihrerseits als ,,Affe” und droht
mit der Beendigung ihrer Freundschaft. Darauf entgegnet Emil: ,,Wenn du nicht ein Mddchen warst



Genderkonstrukte in der ,realistischen® KJL der Weimarer Republik = 203

Trotz dieser Abwehrversuche hatte sich Pony seinerzeit nicht von ihrem Vorhaben
abbringen lassen und ,,erst Ruhe gegeben, als Tante Martha dazwischenkam® (48).

Diese Selbstbehauptung zeigt sich auch in Ponys erstem Auftritt im Rahmen der
Erzdhlgegenwart, als sie mit ihrem Fahrrad am Bahnhof Friedrichstrafie erscheint und
sich damit gegen ihre Grofimutter durchgesetzt hat, die ihr das Mitnehmen des
Fahrrads hatte verbieten wollen (73). Das Fahrradfahren kann dabei — analog zum
Boxen — vor dem Hintergrund seiner zeitgeschichtlichen Bedeutung im Rahmen der
Selbstermdchtigung von Frauen in den 1920er Jahren gedeutet werden. Das Fahrrad
als Mittel zur Steigerung der Mobilitdt des Maddchens lief3e sich dabei als kindliche
Vorstufe des Autos deuten, das als ein wichtiges kulturelles Symbol fungierte, welches
die grofler gewordene Bewegungsfreiheit von Frauen verdeutlichte — im Straf3enver-
kehr, aber auch als pars pro toto fiir die neu gewonnene gesellschaftliche Mobilitat.
Bezeichnenderweise wird Pony zugeschrieben, sie wolle ,wie eine Rennfahrerin
aussehen® (169), was von Emil wiederum mit dem abwertenden Ausdruck ,,Afferei®
(169) quittiert wird. Zugleich ist Ponys Fahrrad eng an ein ménnliches Blickregime
gebunden. Angesichts ihres Fahrrads ist Pony ,,guter Laune und freute sich auf Emils
respektvollen Blick. ,Sicher findet er es oberfein‘, sagte sie und war ihrer Sache vollig
gewiss“ (73). Diese Gewissheit bleibt einerseits an eine antizipierte mdnnliche Be-
statigung gebunden, andererseits driicken sich darin auch weibliches Selbstbe-
wusstsein und Stolz angesichts dieser Errungenschaft aus.

In der Folge werden Ponys selbstbewusstes, bestimmtes und forsches Auftreten
sowie ihre Schlagfertigkeit und ihr ,kesses (Berliner) Mundwerk‘ immer wieder betont
(z.B. 75). Dabei bewertet sie zugleich einen von ihr unterstellten ménnlichen Ge-
schlechtscharakter als negativ. Angesichts von Emils ausbleibender Ankunft am
Bahnhof stellt sie gegeniiber ihrer GroSmutter fest: ,,Sicher ist er falsch ausgestiegen.
Jungens sind manchmal furchtbar bléde. Ich m6chte wetten! Du wirst noch sehen,
dass ich recht habe.“ (75) Dieses weibliche Selbstbewusstsein wird jedoch nicht nur
von der GrofSmutter wiederholt in die Schranken der Wohlanstdndigkeit verwiesen,
wenn sie ihre Enkelin zum Teil in barschem Ton zum Schweigen zu bringen versucht
(75-76) und sogar mit dem Verlust des Fahrrads durch die patriarchalische Autoritét
droht, sollte Pony die aus erwachsener Sicht zu ,wilden‘ Fahrkiinste fortfiihren: ,,Wenn
das [d.i. das Mitnehmen eines Jungen (!) auf der Lenkstange] noch ein einziges Mal
vorkommt, nimmt dir dein Vater das Rad fiir immer weg.“ (76) Auch der (ménnliche)
Erzdhler lasst eine negative Bewertung der (weiblichen) Selbsterméchtigung Ponys
erkennen, wenn er ihre Auflerungen als ,Wichtigtuerei® disqualifiziert (75). Auf der
Handlungsebene widersetzt sich Pony diesen Versuchen, ihre Selbstbestimmtheit
einzuschranken, jedoch immer wieder. So nimmt sie Emil gegeniiber wiederholt eine
iiberlegene Haltung ein (vgl. die Ausfiihrungen weiter unten) und auch der Autoritét
ihres Vaters begegnet sie mit ihrer typischen wortgewandten und schlagfertigen Art.

und diinn wie eine Strippe, wiirde ich dich mal Moritz lehren, mein Kind“ (169), um dann, als Zeichen
unterdriickter (médnnlicher) Aggressivitét, ,,bockig beide Fauste in die Hosentaschen® (170) zu stecken.



204 —— Christian Heigel

Als dieser Emil versagen will, iiber die Verwendung des ihm zuerkannten Beloh-
nungsgeldes selbstdndig, ohne erwachsene Anleitung zu verfiigen, weist sie ihn mit
recht barschen Worten zurecht: ,,,Alle Wetter, Heimbold, bist du ein Dickschadel‘,
sagte Pony Hiitchen zu ihrem Vater. Siehst du denn nicht, dass Emil sich so darauf
freut, seiner Mutter was zu schenken? Ihr Erwachsenen seid manchmal kolossal hart
verpackt.“ (169)

In weiten Teilen der Romanhandlung wird Pony in ihrem Verhdltnis zu der
méannlichen Kinderbande charakterisiert und dabei einem ménnlichen Blickregime
unterworfen. Bei dem ersten Aufeinandertreffen Ponys mit der Kinderbande fallt auf,
dass die Jungen ihr imponieren wollen, indem sie sich in Galanterie iiben (,,Der
Professor bot Hiitchen héflich seinen Stuhl an und sie setzte sich® [104]),* oder sich in
betont ,médnnliche* Posen werfen und dabei gleichzeitig verlegen werden: Auf Ponys
Kompliment gegeniiber dem von ihr mit dem Rad zur Gruppe transportierten Bleuer
(,,Netter Kerl iibrigens* [105]) errGtet dieser ,,und driickte die Brust raus“ (105). Selbst
der sonst so souverdne und iiberlegene Professor wird im Angesicht Pony Hiitchens
unsicher: Er ,lachte verlegen und stotterte ein paar unverstidndliche Worte“ (106).
Dass die Jungen Pony offensichtlich in Bezug auf ihr dufieres Erscheinungsbild
wahrnehmen, wird vom Erzdhler durch einen aussagekraftigen Vergleich explizit
thematisiert: ,,Sie saf3 wie eine Schonheitskonigin auf dem Stuhl und die Jungen
umstanden sie wie die Preisrichter” (106). Hier wie an anderen Stellen (vgl. etwa den
bereits erwidhnten Gestus des Professors) orientieren sich die Jungen am Verhalten
und Habitus erwachsener mannlicher Vorbilder.?® Ein in der Erwachsenenwelt iibli-
ches méannliches Blickregime im Hinblick auf den weiblichen Korper wird hier bereits
im Jungenalter prafiguriert. Der Kérper der Frau wird taxiert und ménnlichen Blicken
und Bewertungen unterworfen.”” Die Erwdhnung der ,,Schonheitskénigin® und der
mannlichen ,,Preisrichter” verweist auf die in den 1920er Jahren sich etablierenden
Miss-Wahlen®® im Zuge der amerikanisierten ,Girlkultur‘.>®* Damit wird ein Ungleich-

35 Vgl. auch 123: ,,Die Jungen benahmen sich [d.h. Pony Hiitchen gegeniiber] duferst aufmerksam.
Der Professor hielt Ponys Rad. Krummbiegel ging, die Thermosflasche und die Tasse auszuspiilen.
Mittenzwey senior faltete das Brotchenpapier fein sduberlich zusammen. Emil schnallte den Korb
wieder an die Lenkstange. Gerold priifte, ob noch Luft im Radreifen ware. Und Pony Hiitchen hiipfte im
Hof umbher, sang sich ein Lied und erzdhlte zwischendurch alles Mogliche.*

36 Pony beteiligt sich an diesem Spiel, wenn sie den Jungen Geld gibt, damit sich diese ,,Zigarren“
kaufen konnen (106).

37 Diese Betonung des weiblichen erotisierten Korpers setzt sich in Emil und die drei Zwillinge (1934)
mit dem Hinweis auf Ponys Heranwachsen zur ,,junge[n] Dame* (Kastner 2019, 24) fort. Die Charak-
terisierung der Figur durch den deutlich méannlich markierten Erzédhler im ,,Vorwort fiir Fachleute®
wird von einer Zeichnung Walter Triers begleitet, die sich deutlich von ihrem kindlich geprdgten
Pendant in Emil und die Detektive abhebt und Pony mit hohen Schuhen, kurzem Rock, figurbetontem
Oberteil, Kurzhaarfrisur und einer modischen Miitze eindeutig als ,neue Frau‘ der Weimarer Zeit
ausweist.

38 Bezeichnenderweise fand die erste Wahl zur Miss Germany 1927, also zwei Jahre vor Erscheinen von
Emil und die Detektive, in Berlin statt (Didczuneit 1998, 13-14).



Genderkonstrukte in der ,realistischen KJL der Weimarer Republik = 205

gewicht der Geschlechter — mannliches Anschauen und weibliches Angeschaut-Wer-
den — ebenso konnotiert wie die Etablierung weiblicher Schonheitsideale, die nicht
zuletzt durch die visuelle Massenkultur der 1920er Jahre (Fotografie, Kino, Werbung)
propagiert wird. Die Trennlinie zwischen weiblicher Selbstermédchtigung und Unter-
werfung unter patriarchalische Normen ist gerade im Hinblick auf Mode und Kor-
perinszenierung der Frau nicht immer leicht zu ziehen. Spatestens angesichts des
Fortbestehens traditioneller Verhéltnisse in den Geschlechterrelationen (vgl. Kap. 2)
entstehen wiederum Ungleichgewichte. Diese spiegeln sich auch in der Figur Pony
Hiitchen wider. Verweisen ihr Aussehen und ihr Verhalten einerseits auf die selbst-
bewusste und selbstbestimmte ,neue Frau‘, so unterwirft sich das Madchen doch
andererseits gerade im Verhdltnis zu der Jungenbande traditionellen Geschlechter-
rollen. Sie bezeichnet sich selbst als ,,anstdndiges Madchen*“ (106), das ins Bett ,,ge-
hort“ (106) und sich diesem Gebot fiigt, anstatt mit den Jungen den Abend zu ver-
bringen. Einen Hohepunkt erreicht die Ubernahme traditioneller Verhaltensmuster,
als sie die Jungen wahrend der Belagerung des Hotels, in dem sich der Dieb aufhilt,
mit Kaffee und Buttersemmeln versorgt (122), nachdem sie ihnen schon beim ersten
Zusammentreffen offenbart hatte, dass sie zu gerne fiir sie ,,Kaffee kochen“ wiirde
(106). Die klare Rollenverteilung zwischen den im o6ffentlichen Raum agierenden
Jungen und ihrer hauslichen, fiirsorgenden Tatigkeit ist ihr dabei wohl bewusst und
sie kommentiert letztere affirmativ: ,,Ja, ja, es ist eben doch was andres, wenn eine
Frau im Hause ist!“ (122) Ahnlich wie die Jungen sich als erwachsene Ménner insze-
nieren und auf ihre Véter als Vorbilder rekurrieren, folgt Pony dem Rollenbild der
erwachsenen Haus- und Ehefrau. Als das 6ffentliche Agieren der Jungen bei der Jagd
auf den Dieb seinen Hohepunkt erreicht und der Professor die entscheidenden Befehle
zum Aufbruch erteilt (124), wird Pony bezeichnenderweise von den Jungen zuriick-
gelassen, was ihr missfillt: ,,Pony Hiitchen blieb, etwas beleidigt, allein zuriick.* (124)
Letztlich ist sie nicht bereit, vollstindig in der traditionellen Frauenrolle aufzugehen.
Gemafd ihrem bereits erwdhnten Habitus als ,neues Madchen‘, das forsch und
selbstbestimmt auftritt, méchte sie auch am 6ffentlichen Agieren der Jungen aktiv
teilhaben: ,,Dann schwang sie sich auf ihr kleines vernickeltes Rad, murmelte wie ihre
eigene Grofimutter: ,Die Sache gefdllt mir nicht. Die Sache gefdllt mir nicht!‘, und fuhr
hinter den Jungen her.“ (124) Erneut fungiert hier das Fahrrad als Symbol weiblicher
Mobilitdt und Autonomie, wenn es auch vorlaufig bei einem durchaus symbolisch zu
verstehenden ,Hinter-den-Jungen-Herfahren‘ bleibt, der Anschluss weiblicher an die
mannliche Handlungsfahigkeit also noch nicht hergestellt ist. So bleibt Pony auch bei
der entscheidenden finalen Aktion rund um die Gefangennahme des Diebs von den
Jungen rdumlich getrennt: ,,Pony Hiitchen fuhr neben dem Umzuge und klingelte
vergniigt.“ (125; Hervorh. C.H.) Sie ist also nicht Teil der Jungengruppe, sondern im

39 Giese verortet in den USA der 1920er Jahre eine ,Kultur der Korperschonheit”, in der ,ideale
Korper“ mittels Preisausschreiben gesucht wiirden, wobei der ,,Mddchentyp* bevorzugt werde (Giese
1925, 43). Die erste Wahl zur Miss America fand 1921 statt.



206 —— Christian Heigel

Wortsinn eine Begleiterscheinung, die zudem eher fiir gute Stimmung sorgt, als dass
sie entscheidend in das Geschehen eingreift.*® Dies scheint jedoch eher an den vor-
auseilenden Jungen zu liegen als an ihrer durchaus vorhandenen Bereitschaft zur
Mitwirkung: ,,Pony Hiitchen bat einen Knaben, ihr Rad zu halten, und trat zu Emil. ,Da
bin ich’, sagte sie. ,Kopf hoch. Jetzt wird’s ernst. O Gott, o Gott, ich bin gespannt. Wie
ein Regenschirm.*“ (127) Sie ist auch in der Folge bereit, sich aktiv am Geschehen zu
beteiligen, soweit ihr das im von den Jungen abgesteckten Handlungsrahmen moglich
ist, indem sie etwa ,,mit ihrem kleinen Rade“ (133) einen Schutzpolizisten zur Hilfe
holt. Letztlich bleibt sie aber doch externe Beobachterin und hat keinen entschei-
denden Anteil am Erfolg der Jungen, was erneut anhand der rdumlichen Ordnung
deutlich wird:

Pony Hiitchen fuhr auf ihrem kleinen vernickelten Fahrrad nebenher, nickte dem gliicklichen
Vetter Emil zu und rief: ,,Emil, mein Junge! Ich fahre rasch nach Hause und erzéhle dort das ganze
Theater.“ Der Junge nickte zuriick und sagte: ,,Zum Mittagessen bin ich zu Hause! Griif3e schon!*
(134, Hervorh. C.H.)

An dieser Stelle fallt Pony wiederum in eine miitterliche Rolle zuriick, indem sie ihren
Cousin mit ,,mein Junge* anspricht, um sich anschliefend in die hédusliche Sphére
zuriickzuziehen.”* Dort erscheint sie dann auch im Schlusstableau des Romans und

40 Vgl. zur Marginalisierung Pony Hiitchens auch Haywood (1999, 73-76). In Emil und die drei Zwil-
linge (1934) gerit Pony Hiitchen noch stérker in den Hintergrund — hier grenzt sie sich als ,junge Dame*
zunehmend von den als vom Erzdhler als noch vergleichsweise kindlich beschriebenen Jungen ab,
sodass jedoch letztlich wieder eine Dichotomisierung in den Geschlechterrelationen entsteht und die
Jungen schliefilich in der entscheidenden Phase der Handlung als ,,Detektive unter sich® (Kdstner 2019,
122) bleiben, die zu ihrer Entfaltung geradezu der Abwesenheit von Frauen bediirfen. Nachdem er von
der Abreise Pony Hiitchens und der erwachsenen Frauen berichtet hat, bemerkt der Erzdhler iiber die
Jungengruppe: ,,Wenige Minuten spdter waren Emil, Gustav und der Professor allein. Und ihrer selb-
standigen Entwicklung stand nichts mehr im Wege.“ (Kdstner 2019, 122) Auch Piinktchen in Piinktchen
und Anton erscheint — obwohl Titelheldin — letztlich gegeniiber den mannlichen Protagonisten im
Hinblick auf entscheidende Handlungsmomente untergeordnet (Haywood 1999, 73 - 74). Bezeichnen-
derweise steht Anton — zudem in einer vom Erzdhler hergestellten Parallelisierung zu Emil aus Emil
und die Detektive — im Mittelpunkt des an die Erzdhlhandlung anschlieBenden Nachworts. Das Han-
deln der beiden mannlichen Protagonisten werden den (wohl hauptsédchlich mannlichen) Lesern zur
Nachahmung empfohlen, zudem wird die Bedeutung ihrer mannlichen Tugenden fiir ihr spidteres
Erwachsenenleben betont. In Form einer direkten Leseransprache heif3t es dort: ,,Vielleicht entschlief3t
ihr euch, so wie sie zu werden? Vielleicht werdet ihr, wenn ihr sie liebgewonnen habt, wie diese
Vorhilder, so fleilig, so anstdndig, so tapfer und so ehrlich? Das wére der schonste Lohn fiir mich.
Denn aus dem Emil, dem Anton und allen, die den beiden gleichen, werden spéter einmal sehr tiichtige
Méinner werden. Solche, wie wir sie brauchen werden.“ (Kédstner 1987, 155) Piinktchen — und mit ihr alle
Maddchen und zukiinftigen Frauen - bleiben aus dieser vom Erzdhler empfohlenen Lehre des Romans
ausgeschlossen.

41 Thre Abschiedsworte in dieser Szene lassen jedoch einen ironischen Unterton in Richtung der sich
mannlich gebdrdenden Jungengruppe erkennen: ,,Wisst ihr, wie ihr ausseht? Wie ein grof3er Schul-
ausflug!“ (135) Damit holt sie die sich als Erwachsene inszenierenden Jungen auf den Boden ihrer



Genderkonstrukte in der ,realistischen® KJL der Weimarer Republik == 207

scheint ganz in ihrer Rolle als Hausfrau aufzugehen, die wohl nach dem Vorbild ihrer
Mutter konzipiert ist: ,,Und Pony Hiitchen hielt ihm [d.i. Emil] den Ellbogen hin, trug
eine Schiirze von ihrer Mutter und quiekte: ,Vorsicht! Ich habe nasse Hande. Ich
wasche ndamlich Geschirr ab.* (152) In der Folge wird sie in Verbindung mit einer
Reihe von hiuslichen Téitigkeiten erwdhnt: Sie ,,schleppt[] eine Vase heran“ (153),
deckt, nach Aufforderung ihrer Mutter, pflichtbewusst den Tisch (154) und ,,[rennt] mit
einer groflen Kanne von einem zum andern und schenkt[] heifle Schokolade ein“
(164), wahrend die Jungen sich von ihr bedienen lassen und keinesfalls in die héus-
lichen Tatigkeiten eingebunden zu sein scheinen. Allerdings erkennt Pony zumindest
in Ansatzen die geschlechtliche Verortung dieser Aufgabenbereiche und bedauert es,
dass Vertreterinnen ihres Geschlechts daran gebunden zu sein scheinen, wenn sie
Emil gegeniiber ausruft: ,,Wir armen Frauen!“ (152) Hier wird erneut ihr bereits in
anderen Situationen offenbarter Drang zu einem selbstbestimmten Agieren auch im
offentlichen, traditionell mannlich besetzten Raum deutlich. Dieser kommt auch dann
zum Tragen, wenn sie mit ihrem Cousin Emil und ihrem Fahrrad auf der Straf3e un-
terwegs ist. Dabei ldsst sie Emil auch einmal auf das Rad steigen, tritt ihrem mann-
lichen Verwandten gegeniiber aber zugleich als erfahrene und iiberlegene Expertin fiir
das (kunstvolle) Radfahren auf:

Emil radelte durch die Schumannstrafe. Und Hiitchen rannte hinter ihm her, hielt den Sattel fest
und behauptete, das sei notig, sonst fliege der Vetter hin. Dann musste er absteigen und sie fuhr
ihm Kreise und Dreien und Achten vor. (155)

Im Rahmen der Gesamtkonzeption des Romans ist es bemerkenswert, dass dieser mit
einem Auftritt Pony Hiitchens endet, der ihr selbstbewusst-forsches Auftreten und ihre
physische und geistige Mobilitdt unterstreicht: Nachdem sie schon kurz vorher, auf
einem Stuhl reitend, einen Ausruf ihrer GroBmutter singend intensiviert und imitiert
hat,** setzt sie, wie im allerletzten Satz des Romans vermerkt wird, mit einem Freu-
deschrei ihre kleine Reise fort: ,,,Hurra!‘ rief Pony Hiitchen und ritt auf einem Stuhl ins
Schlafzimmer.“ (171) Der Roman lisst offen, ob dieser Ritt ins Schlafzimmer der
Auftakt zu einem Leben als selbstbestimmte ,neue Frau‘ der Weimarer Zeit oder der
Riickzug in ein eher traditionelles Familienleben ist.*?

kindlichen Realitdt zuriick. Eine deutliche Akzentuierung der Rolle Pony Hiitchens als selbstbe-
stimmte, autonome Madchenfigur findet sich in der filmischen Adaption des Romans aus dem Jahr
2011 (Regie: Franziska Buch), in der Pony zur Anfiihrerin einer gemischtgeschlechtlichen Kinder-
gruppe avanciert, wahrend dltere Verfilmungen eher die traditionellen Aspekte der Geschlechterver-
héltnisse akzentuieren (Zhang 2018, 41— 64).

42 ,,,Quatsch, Quatsch, Quatsch!‘, sang Pony Hiitchen und ritt auf einem Stuhl durchs Zimmer.“ (170)
43 In Emil und die drei Zwillinge erscheint Pony einerseits wiederum als selbst- und modebewusste
,junge Dame‘, die — anders als die gleichaltrigen Jungen — zugleich jedoch in hauswirtschaftliche
Tatigkeiten eingebunden wird (Kédstner 2019, 74) und sogar das Kochen erlernt (Kastner 2019, 111),
wahrend die Jungen sich vergniigen. Andererseits strebt Pony ihrer eigenen Aussage nach eine be-
rufliche Tatigkeit an: Neben dem traditionell ,weiblichen‘ Beruf der ,,Krankenpflegerin“ zieht sie auch



208 —— Christian Heigel

3.4 Familienbilder

Bereits anhand der Darstellung von Emils Mutter konnte verdeutlich werden, dass der
Roman - trotz der weiblichen Erwerbstétigkeit der Frau — in Bezug auf Familien-
konstellationen traditionelle Rollenbilder reproduziert. Hausarbeit bleibt auch an-
gesichts der beruflichen Selbstdndigkeit der Frau eine ausschlief3lich weibliche An-
gelegenheit. So heifdt es iiber Emils Mutter: ,,Aufierdem [d. h. neben ihrer Tatigkeit als
selbstdndige Friseurin] muss sie kochen, die Wohnung in Ordnung halten, und auch
die grofe Wische besorgt sie ganz allein.* (19)

Uber ihre Schwester sagt Frau Tischbein: ,,Jhr Mann verdient ganz anstindig. Er
ist bei der Post. Im Innendienst.“ (30) Der relative wirtschaftliche Wohlstand ist hier
also eindeutig auf die Berufstatigkeit des Mannes bezogen. Dessen Ehefrau, ,,Tante
Martha“, scheint Hausfrau zu sein, da sie offenbar nichts zum Einkommen der Familie
beitrdgt und ausschlief3lich im hduslichen Kontext gezeigt wird.

Auffdllig ist zudem die zeittypische Abwesenheit von Vitern. Emils Vater ist tot,
Pony Hiitchens Vater zeigt zwar — wie weiter oben ausgefiihrt — gelegentlich seine
patriarchale Autoritdt und erhalt mit Zigarre und Bier traditionell mannliche Attribute,
spielt aber, gemessen an den Frauen der Familie (Pony, ihre Mutter und Grof3mutter),
keine grofie Rolle im Hinblick auf das Romangeschehen. Seine Sphire ist offen-
sichtlich die Berufswelt (aus der er erst am Abend zuriickkehrt, z.B. 168), die emo-
tional stark aufgeladenen familidren Angelegenheiten rund um Emils Sorgen und
schlussendlichen Erfolg begleitet er im Vergleich zu den handlungswirksamen
weiblichen Familienmitgliedern eher passiv und allenfalls beratend (z.B. 76).
Gleichwohl werden, wie bereits gezeigt, aus Sicht der Jungen oftmals die Vater als
vorbildhafte Autoritit zitiert, deren Werte und Normen sie internalisiert haben,**
wahrend die Miitter in diesem Kontext keine Erwdhnung finden. Vor diesem Hinter-
grund erscheint Emils enge und 6dipal anmutende Bindung an die Mutter exzeptio-
nell, wobei Emil auch ihre Leistung immer wieder wiirdigt und bemiiht ist, ihr diese
durch sein strebsames Verhalten zu vergelten. Innerhalb dieses ebenfalls durch die
Abwesenheit des Vaters gekennzeichneten und somit aus Mutter und Sohn beste-
henden Haushalts scheint Emil zugleich die Rolle der fiirsorglichen Mutter wie auch
die des abwesenden Ehemanns zu iibernehmen und hat damit — wiederum angesichts
der ,Notlage‘ des fehlenden Vaters und Gatten bzw. der Doppelrolle der Mutter als
Hausfrau und Erwerbstatiger — Anteil an den familidren Rollenbildern beider Ge-
schlechter.

,Drogistin“ zeitweise in die engere Wahl. Einer ihrer — wenn auch von ihr selbst als eher utopisch
apostrophierten — Berufswiinsche ist jedoch mit dem Inbegriff der modernen, mobilen und selbst-
bewussten Frau ihrer Zeit verkniipft: ,,Wenn ich reich wére, wiirde ich Pilotin.“ (Kastner 2019, 188)
44 Vgl. neben den bereits erwdhnten Textbeispielen etwa folgende Aussage des Professors: Er [d.i. der
Vater des Professors] hat gesagt, ich solle mir immer ausmalen, ob ich genauso handeln wiirde, wenn
er dabei wére. Und das téte ich heute.“ (95)



Genderkonstrukte in der ,realistischen KL der Weimarer Republik —— 209

Generell fallt auf, dass die Familien im Roman eine untergeordnete Rolle spielen.
Stattdessen stehen die Kinder sehr im Vordergrund, was ein Zeichen dafiir ist, dass
diesen eine neue Wichtigkeit zugemessen wird, die, so deutet es sich vor allem bei den
Figuren Emil und Pony Hiitchen an, als junge Generation zumindest partiell auch
neue Geschlechterrollenbilder etablieren.

4 Fazit

Die Darstellung von Geschlechterrollen, Geschlechterverhaltnissen und Genderkon-
strukten in Kastners Emil und die Detektive ist von zahlreichen Ambivalenzen
durchzogen. Diese korrelieren teilweise mit den unterschiedlichen Generationen,
denen die dargestellten Figuren angehoren. Bei den erwachsenen Frauen- und Man-
nerfiguren begegnen uns traditionelle, teils aus der Zeit des Kaiserreichs fortwirkende
Geschlechterbilder, die den wirtschaftlichen und sozialen Bedingungen der Weimarer
Republik geschuldet und an diese angepasst sind, z.B. die der alleinerziehenden
Erwerbstatigen, ohne jedoch dariiber hinaus in einem gesellschaftlichen oder kultu-
rellen Sinne emanzipativ zu wirken. An einer grundsétzlichen Behauptung von tra-
ditionellen Genderkonstrukten, vor allem in Bezug auf die Trennung in eine weiblich-
héusliche und eine ménnlich-6ffentliche Sphére, wird jenseits wirtschaftlicher Not-
lagen festgehalten. Junge erwerbstétige, starker selbstbestimmte Frauen finden sich
nur in skizzenhaft angedeuteten Nebenfiguren — in Gestalt der ,Ladenméddchen‘ und
,Biirofrauleins‘ —, die dabei zugleich einem méannlichen, erotisierenden Blick unter-
worfen werden. Zudem bekleiden sie im Gegensatz zu den mannlichen Figuren we-
niger verantwortungsvolle und 6ffentlichkeitswirksame Positionen.

Der madnnliche Blick — vermittelt durch die madnnliche Erzdhlinstanz und die
iiberwiegend mannlichen Protagonisten — pragt auch den Blick auf die Kinderfiguren
im Text. Die fiir die Haupthandlung konstitutive Jungenbande folgt einem traditionell
mannlichen Kameradschaftsideal, das stark hierarchisch und paramilitdrisch gepragt
ist und Madchen als Akteurinnen weitgehend ausschliefit. In der Charakterisierung
des mannlichen Protagonisten Emil findet sich neben stereotypen mannlichen Ei-
genschaften (wie der Betonung von Stirke und Tapferkeit) auch die Ubernahme tra-
ditionell weiblicher Rollenmuster, die jedoch wiederum an die spezifischen familidren
und wirtschaftlichen Bedingungen der Weimarer Zeit gekniipft sind und keinen ge-
nerellen sozialutopischen Charakter innehaben. Die einzige kindliche weibliche Figur
tragt in Habitus und Verhalten zum einen deutliche Ziige eines ,neuen‘ Madchentyps,
wie ihn ein Teil der progressiven, von Frauen verfassten Jugendliteratur der Zeit ent-
wirft, bzw. wirkt als Prafiguration der ,neuen Frau‘ der Weimarer Zeit. Zugleich bleibt
sie jedoch von den entscheidenden ménnlich dominierten Handlungen ausge-
schlossen und charakterisiert sich durch Verhalten und Auferungen auch immer
wieder selbst als der traditionellen hausfraulichen Sphére zugehorig — wobei ange-
deutet wird, dass ihr dies durchaus missfillt. Somit bleibt im Roman letztlich offen,
wohin sich die dargestellte Generation der Kinder im Hinblick auf ihre Jugend und ihr



210 —— Christian Heigel

Erwachsenendasein entwickeln wird, da sie sich offenbar in einem Schwellenzustand
zwischen traditionellen und modernen Geschlechterentwiirfen befinden.

Die zwei Jahre nach dem Erscheinen von Emil und die Detektive beginnende na-
tionalsozialistische Diktatur lasst im Hinblick auf die Geschlechterbilder und -ver-
hiéltnisse das Pendel eindeutig in die traditionell-konservative Richtung ausschlagen
und nimmt viele Entwicklungen zuriick, die in der Weimarer Republik ihren Anfang
genommen haben.

Literatur

1 Primarliteratur

Arnheim, Lotte. Lusch wird eine Personlichkeit. Ein lustig-nachdenkliches Mddelbuch. Stuttgart: D.
Gundert, 1932.

Berges, Grete. Liselott diktiert den Frieden. Eine Geschichte mit heiteren Zwischenfillen. Stuttgart
u.a.: Union Deutsche Verlagsgesellschaft, 1932.

Briick, Anita. Schicksale hinter Schreibmaschinen. Berlin: Sieben-Stdbe, 1930.

Dantz, Carl. Peter Stoll. Ein Kinderleben. Von ihm selbst erzdhlt. Berlin: J. H. W. Dietz Nachf., 1925.

Durian, Wolf. Kai aus der Kiste. Hamburg: Dressler, 2004 [1926].

Haffner, Ernst. Blutsbriider. Berlin: Aufbau, 2015 [1932].

Hohrath, Clara. Hannelore erlebt die Grofstadt. Eine vergniigliche Geschichte von den heutigen
Schwaben. Stuttgart: Thienemanns, 1932.

Kéastner, Erich. Emil und die Detektive. Ziirich: Atrium, 2020 [1929].

Kastner, Erich. Fabian. Die Geschichte eines Moralisten. Ziirich: Atrium, 2019 [1931]. [= Kastner
2019a]

Kdstner, Erich. Piinktchen und Anton. Hamburg: Dressler, 1987 [1931].

Kéastner, Erich. Der 35. Mai oder Konrad reitet in die Siidsee. Ziirich: Atrium, 2019 [1931]. [= Kdstner
2019b]

Kdstner, Erich. Das fliegende Klassenzimmer. Hamburg: Dressler/Ziirich: Atrium, 2016 [1933].

Kastner, Erich. Emil und die drei Zwillinge. Ziirich: Atrium, 2019 [1934]. [= Kdstner 2019¢]

Keun, Irmgard. Das kunstseidene Mddchen. Berlin: Ullstein, 2004 [1932].

Oelfken, Tami. Nickelmann erlebt Berlin. Ein Grofstadt-Roman fiir Kinder und deren Freunde. Berlin
u.a.: Hentrich & Hentrich, 2020 [1931].

Ott, Estrid. Drei Mddel in einem Auto. Aus dem Ddnischen {ibersetzt von Else von Hollander-Lossow.
Stuttgart: Thienemanns, 1929.

Wedding, Alex. Ede und Unku. Berlin (DDR): Der Kinderbuchverlag, 1982 [1931].

2 Sekundarliteratur

Asper, Barbara. ,,Das alte und das neue Madchenbuch® Die Kinder- und Jugendliteratur der
Weimarer Republik. Teil 1. Hg. Norbert Hopster. Frankfurt a. M. u.a.: Peter Lang, 2012, 89 -124.

Becker, Sabina. Experiment Weimar. Eine Kulturgeschichte Deutschlands 1918 —1933. Darmstadt:
Wiss. Buchges., 2018.

Bertschick, Julia. Mode und Moderne, Kleidung als Spiegel des Zeitgeistes in der deutschsprachigen
Literatur (1770 —1945). K6ln u.a.: Bohlau, 2005.



Genderkonstrukte in der ,realistischen‘ KJL der Weimarer Republik — 211

Dettmar, Ute: ,,Der Kampf gegen ,Schmutz und Schund‘“. Die Kinder- und Jugendliteratur der
Weimarer Republik. Teil 2. Hg. Norbert Hopster. Frankfurt a. M. u.a.: Peter Lang, 2012,
565-586.

DWDS. Der deutsche Wortschatz von 1600 bis heute. Digitales Worterbuch der deutschen Sprache.
Hg. Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften. https://www.dwds.de/wb/
reizend#wb-1 (21.02.2021).

Didczuneit, Veit: Miss Germany. Eine schéne Geschichte. Hamburg: S&L Medien Contor, 1998.

Frame, Lynn. ,,Gretchen, Girl, Garconne? Auf der Suche nach der idealen Neuen Frau“ Frauen in der
Gropfstadt: Herausforderung der Moderne? Hg. Katharina von Ankum. Dortmund: edition
ebersbach, 1999, 21-58.

Frevert, Ute. Frauen-Geschichte. Zwischen Biirgerlicher Verbesserung und Neuer Weiblichkeit.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1986.

Freytag, Julia/Alexandra Tacke. City Girls. Bubikopfe & Blaustriimpfe in den 1920er Jahren. K6ln
u.a.: Bohlau, 2012.

Giese, Fritz. Girlkultur. Vergleiche zwischen amerikanischem und europdischem Rhythmus und
Lebensgefiihl. Miinchen: Delphin, 1925.

Gonzalbez Canté, Patricia. Fotografische Inszenierungen von Weiblichkeit. Massenmediale und
kiinstlerische Frauenbilder der 1920er und 1930er Jahre in Deutschland und Spanien. Bielefeld:
transcript, 2012.

Gumbrecht, Hans Ulrich. 1926. Ein Jahr am Rand der Zeit. Aus dem Englischen iibersetzt von
Joachim Schulte. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2020 [2003].

Haywood, Susanne. ,,Die Mddchen- und Frauenfiguren in Erich Kastners frithen Kinderromanen vor
dem Hintergrund der sozialen Verhaltnisse der Weimarer Republik®. Kinder- und
Jugendliteraturforschung 1998/99. Hg. Hans-Heino Ewers. Stuttgart: Metzler, 1999, 70-87.

Hertling, Anke. Eroberung der Mdnnerdomdne Automobil. Die Selbstfahrerinnen Ruth
Landshoff-Yorck, Erika Mann und Annemarie Schwarzenbach. Bielefeld: Aisthesis Verlag, 2013.

Hung, Jochen. ,,Das veranderliche Gesicht der weiblichen Generation. Ein Beitrag zur politischen
Kulturgeschichte der spaten Weimarer Republik®. Geschlechter(un)ordnung in der Weimarer
Republik. Hg. Gabriele Metzler/Dirk Schumann. Bonn: Dietz, 2016, 217 —253.

Kaminski, Winfried. ,,Weimarer Republik.“ Geschichte der deutschen Kinder- und Jugendliteratur.
Hg. Reiner Wild. 2. Aufl. Stuttgart u.a.: Metzler, 2002, 251-265.

Karrenbrock, Helga. ,,Das stabile Trottoir der GroBstadt. Zwei Kinderromane der Neuen Sachlichkeit.
Wolf Durians ,Kai aus der Kiste‘ und Erich Kédstners ,Emil und die Detektive‘“. Neue
Sachlichkeit im Roman. Neue Interpretationen zum Roman der Weimarer Republik. Hg. Sabina
Becker/Christoph Weiss. Stuttgart u.a.: Metzler, 1995, 176 —194.

Karrenbrock, Helga. ,Weimarer Republik“. Geschichte der deutschen Kinder- und Jugendliteratur.
Hg. Reiner Wild. 3. Aufl. Stuttgart u.a.: Metzler, 2008, 241-259.

Kliiger, Ruth. ,,Korrupte Moral. Erich Kdstners Kinderbiicher“. Frauen lesen anders. Dies. Miinchen:
dtv, 1996, 63-82.

Kornher, Svenja. Virtuose Haargestaltung. Mode- und Branchenentwicklung im deutschen
Friseurhandwerk (1871-1945). K6ln u.a.: Béhlau, 2012.

Kracauer, Siegfried. ,,Die kleinen Ladenmddchen gehen ins Kino.“ Das Ornament der Masse.
Essays. Ders. Mit einem Nachwort von Karsten Witte. 13. Aufl. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2017,
297 -294.

Merz, Kai-Uwe. Vulkan Berlin. Eine Kulturgeschichte der 1920er-Jahre. Berlin: Elsengold, 2020.

Peukert, Detlev ). K. Die Weimarer Republik. Krisenjahre der klassischen Moderne. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp, 1987.

Reulecke, Jiirgen. ,Jugend und ,junge Generation‘ in der Gesellschaft der Zwischenkriegszeit“.
Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte. Bd. 5: Die Weimarer Republik und die


https://www.dwds.de/wb/reizend%23wb-1%20
https://www.dwds.de/wb/reizend%23wb-1%20
https://www.dwds.de/wb/reizend%23wb-1%20
http://dietz-verlag.de/isbn/9783801242367/Geschlechterunordnung-und-Politik-in-der-Weimarer-Republik-Gabriele-Metzler-Dirk-Schumann
http://dietz-verlag.de/isbn/9783801242367/Geschlechterunordnung-und-Politik-in-der-Weimarer-Republik-Gabriele-Metzler-Dirk-Schumann
http://dietz-verlag.de/isbn/9783801242367/Geschlechterunordnung-und-Politik-in-der-Weimarer-Republik-Gabriele-Metzler-Dirk-Schumann
http://dietz-verlag.de/isbn/9783801242367/Geschlechterunordnung-und-Politik-in-der-Weimarer-Republik-Gabriele-Metzler-Dirk-Schumann

212 —— Christian Heigel

nationalsozialistische Diktatur. Hg. Dieter Langewiesche/Heinz-Elmar Tenorth. Miinchen: Beck,
1989, 86 -110.

Rossfeld, Roman. ,Vom Frauengetrank zur militarischen Notration. Der Konsum von Schokolade aus
geschlechtergeschichtlicher Perspektive.“ Berner Zeitschrift fiir Geschichte und Heimatkunde
63 (2001), 55-65.

Schaper, Ukrike. ,,Boxsport — Mdnnersport. Mannlichkeitsbilder im Boxdiskurs der Weimarer
Republik“. Berliner Debatte Initial 17 (2006), 92-102.

Schmidt, Jens. ,,Sich hart machen, wenn es gilt“. Mdnnlichkeitskonzeptionen in Illustrierten der
Weimarer Republik. Munster u. a.: Lit Verlag, 2000.

Sykora, Katharina/Annette Dorgerloh/Doris Noell-Rumpelts/Ada Raev. Die neue Frau.
Herausforderungen fiir die Bildmedien der 1920er Jahre. Marburg: Jonas Verlag, 1993.

Sutton, Katie. ,,From Dandies to Naturburschen. The Gendering of Men’s Fashions in Weimar
Germany*“. Edinburgh German Yearbook 2 (2008), 130 - 148.

Sutton, Katie. The Masculine Woman in Weimar Germany. New York u. a.: Berghahn, 2011.

Tost, Birte. Moderne und Modernisierung in der Kinder- und Jugendliteratur der Weimarer Republik.
Frankfurt a. M. u.a.: Peter Lang, 2005.

Verzeichnis empfehlenswerter Jugendschriften. Zusammengestellt und herausgegeben von den
Vereinigten Deutschen Priifungs-Ausschiissen fiir Jugendschriften (Arbeitsgemeinschaft fiir
geistige Jugendpflege). Hamburg: Geschéftsstelle Wilhelm Senger, 1930.

Wieland, Klaus. ,,Die Maskulinitdt des kleinen Mannes. Anmerkungen zur neusachlichen
Ménnlichkeit®. Jahrbuch zur Kultur und Literatur der Weimarer Republik 13/14 (2009/10),

179 -207.

Zhang, Tao. Vom Premake zum Remake. Gender-Diskurse und internationale Beziige in den
deutschen Verfilmungen der Kinderromane Erich Kdstners. Heidelberg: Universitdtsverlag
Winter, 2018.



