
Simone Loleit und Liane Schüller

Zu Genderkonstrukten in Zaubermärchen der
Brüder Grimm

Schweigen und Schatten in „Die Gänsemagd“ und „Die weiße und
die schwarze Braut“

Zusammenfassung: Das Schweigen der Heldin im Märchen wird häufig als (bürger-
liches) Genderstereotyp diskutiert. Im Beitrag werden demgegenüber die Polyvalenz
und die vielfältigen Zusammenhänge dieses Motivs mit Gender- und Weiblichkeits-
inszenierungen herausgearbeitet. Im Mittelpunkt der exemplarischen Analysen ste-
hen die zum Themenkreis der ‚unterschobenen Braut‘ zählenden Zaubermärchen „Die
Gänsemagd“ und „Die weiße und die schwarze Braut“ aus den Kinder- und Haus-
märchen der Brüder Grimm. Den engeren Untersuchungsfokus bildet der Gegensatz
von Schweigen und Reden und seine Korrelationen zur optischen Metapher von
Schwarz und Weiß, Schatten und Licht. Unter Einbeziehung kommunikations- und
psychoanalytischer Ansätze, anknüpfend an die stoff-, motivgeschichtlichen und
‚mythologischen‘ Forschungen der Grimms sowie unter Bezugnahme auf die mittel-
alterliche Stoff- und Motivtradition (Bertasage; Pentamerone 4,7) werden Perspektiven
für die Erforschung von Genderkonstrukten in Märchen der Grimms aufgezeigt.

1 Vorüberlegungen

Die Kinder- und Hausmärchen (KHM) der Brüder Grimm sind ein „‚romantisches Buch‘.
Ihre Poetik ist durch philologische Poesie geprägt“ (Sennewald 2004, 346). Die
Sammlung als Ganzes, aber auch die einzelnen Märchen erhalten ihr charakteristi-
sches Gepräge, wie Sennewald festhält, „durch das Zusammenwirken von wissen-
schaftlichem Rahmen und poetischem Gegenstand“ (Sennewald 2013, 88). In eine
ähnliche Richtung zielt Ewersʼ Erwägung, die KHM „in den Kontext der großen, in eine
Rahmenhandlung eingebetteten Märchenzyklen zu stellen – in eine Reihe, die mit
Basiles Pentamerone und den Märchen aus Tausendundeine Nacht beginnt und bis hin
zu Ludwig Tiecks Phantasus und E.T.A. Hoffmanns Serapionsbrüdern reicht“ (Senn-
ewald 2013, 8). Eine umfassende Analyse der Genderkonstrukte in den KHM als
(wissenschaftliches) Gesamt(kunst)werk steht bislang aus. Ihr Charakter als „litera-
risches Kunstwerk“ (Ewers 2014, 8) müsste hierfür ebenso beachtet werden wie die
miteinander konfligierenden Ansprüche, die aus der Kombination von philologi-
schem Sammel- und Forschungsprojekt und Leseausgabe mit auch erzieherischem
Auftrag (Märtin 2013, 129; Rölleke 2016, 89) erwachsen, sowie nicht zuletzt die Gat-

OpenAccess. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110726404-005



tungsvielfalt und -hybridität der in den KHM versammelten Texte.¹ Die Forschung zu
Gender-, d.h. zumeist Weiblichkeitskonstrukten in den KHM konzentriert sich jedoch
in der Regel fast ausschließlich auf die Zaubermärchen innerhalb der KHM² – welche
zwar „höchstens ein Drittel der Grimmschen Sammlung ausmachen, allerdings so gut
wie sämtliche der bekanntesten Märchentexte repräsentieren“ (Rölleke 2016, 43). Die
Genderforschungserträge zu ‚Grimms Märchen‘ bedürfen somit eigentlich dringend
einer Überprüfung in Bezug auf andere Textsorten innerhalb der KHM.³ Im Rahmen
eines Bandes zu Genderaspekten in der Kinder- und Jugendliteratur und speziell im
Kapitel zur Romantik erscheint jedoch eine Konzentration auf Zaubermärchen als die
Hauptgattung der sogenannten Volksmärchen aus folgenden Gründen sinnvoll:

Erstens machen Zaubermärchen innerhalb der 1825 erstveröffentlichten, als
Kinderbuch konzipierten Kleinen Ausgabe der KHM den überwiegenden Teil der darin
aufgenommenen Texte aus (Rölleke 1982, 554–556).⁴ Ihr Vorbild war der 1823 er-
schienene erste Band der von Edgar Taylor und David Jardine erarbeiteten, an ein
kindliches Publikum adressierten englischen Übersetzung von Märchen aus den
KHM; die German Popular Stories wurden insbesondere durch die skurril-komischen
Kupferstiche George Cruikshanks zum Verkaufsschlager (Freyberger 2009, 58–59).

Zweitens stehen Zaubermärchen im Fokus der psychoanalytischen Märchenfor-
schung. Für den Zugang zu Märchen über „die Deutung von Träumen und die Suche
nach Inhalten des Unbewussten“ (Pöge-Alder 2016, 230) lässt sich eine Entwick-
lungslinie von der Romantik und ihrem Bemühen, den Symbolcharakter von Mythen
zu entschlüsseln, hin zu psychoanalytischen Interpretationsansätzen der Freudʼschen
und Jungʼschen Schule ziehen (Pöge-Alder 2016, 230–240).⁵

Drittens wird in der Vorrede zur ersten Auflage der Großen Ausgabe ein Konnex
zwischen Märchen und Kindern hergestellt:

Innerlich geht durch diese Dichtungen dieselbe Reinheit, um derentwillen uns Kinder so wun-
derbar und seelig erscheinen; sie haben gleichsam dieselben bläulich-weißen, mackellosen,
glänzenden Augen (in die sich die kleinen Kinder selbst so gern greifen), die nicht mehr wachsen

 Vgl. hierzu Uthers (2021, 481–482) Kategorisierungsversuch der Erzählgattungen innerhalb der
KHM.
 Als einschlägiges Beispiel für diesen Untersuchungsfokus wäre etwa Feustel 2012 zu nennen, vgl.
Abschnitt 2: Typologien der Märchenheldinnen und -helden.
 Lehnert (1996, 11) geht zwar auf den möglichen Einwand, „daß auch die Geschlechterideale und
-bilder innerhalb der Grimmschen Sammlung nicht vollkommen einheitlich sind“, ein und verortet
dies insbesondere in der Vielfalt der in die KHM eingeflossenen Gattungen; sie nivelliert diese „Un-
stimmigkeiten im Gesamtkorpus“ dann aber damit, dass „– besonders deutlich in den bekanntesten
(Zauber‐)Märchen, nämlich in denen der Kleinen Ausgabe – Kindern ganz offenkundig bürgerliche
Geschlechtermodelle des 19. Jahrhunderts angeboten“ würden.
 Vgl. besonders Röllekes (1982, 555–556) Aufzählung der aus der Zweitauflage aufgenommenen
Stücke.
 Vgl. auch die Kurzüberblicke zur psychoanalytischen Märchenforschung bei Lüthi (2005, 106– 108)
und Rusch-Feja (1995, 9–15).

64 Simone Loleit und Liane Schüller



können, während die andern Glieder noch zart, schwach, und zum Dienst der Erde ungeschickt
sind. (KHM/1812, viii–ix)

In der Einleitung der zweiten Auflage von 1819 werden als beispielhaft für das „Wesen
der Märchen“ kurzgefasste Märchenplots von „Hänsel und Gretel“, „Aschenputtel“,
„Brüderchen und Schwesterchen“ und „Die sechs Schwäne“ angeführt (KHM/1819,
xxii). Bei allen vier Texten handelt es sich um Zaubermärchen, welche den Grimms
also offensichtlich als besonders eindrückliche Beispiele für Märchen als „Gattung
von kindlicher Geistesart“ (Ewers 2013, 13) erschienen. Die „seit Johann Herder üblich
gewordene Parallelisierung von Phylo- und Ontogenese“ (Ewers 2013, 14) erlaubte den
Grimms eine doppelbödige Verwendung des Kinder- und Kindheitsbegriffs, einerseits
auf die kindlichen Adressatinnen und Adressaten bezogen, andererseits als volks-
poetologische Chiffre für ‚Alter‘, ‚Vorzeit‘, ‚Ursprünglichkeit‘.⁶ Die zahlreichen Unge-
reimtheiten einer solchen „Märchenpoetik aus dem Geist der spätromantischen Ge-
schichtsphilosophie“ (Ewers 2013, 10) werden von Ewers kritisch diskutiert.Wie Roots
festhält, bedeutet das Postulat einer ‚Reinheit‘ der Vergangenheit und zugleich
Kindgemäßheit (nach der bürgerlichen Moral des 19. Jahrhunderts), dass die Märchen
zunehmend von sämtlichen sexuellen und erotischen Anzüglichkeiten befreit wurden
(Roots 2020, 195). Einhergehend damit beobachtet Ewers eine von Auflage zu Auflage
fortschreitende Verkindlichung der Heldinnen und Helden (Ewers 2013, 15). Diese der
Bearbeitung durch die Grimms geschuldete Entsexualisierungstendenz ist noch ein-
mal von dem Stilmerkmal der Sublimation zu unterscheiden, für das Lüthi (2005, 65)
als Beispiel u.a. die Entwirklichung sexueller und erotischer Stoffkerne anführt: „Das
Märchen versteht seine eigenen (oder besser: die von ihmverwendeten) Symbole nicht
mehr“ (2005, 67).

2 Typologien der Märchenheldinnen und -helden

Volks- bzw. Zaubermärchen bilden die Untersuchungsbasis für die Stilanalyse Lüthis
(Das europäische Volksmärchen. Form und Wesen, 1947) und die strukturalistische
Märchenforschung Propps (Morphologie des Märchens, 1928). Für beide Ansätze ist
festzuhalten, dass sie gewissermaßen genderneutral ausgerichtet sind. Lüthi unter-
teilt das Märchenpersonal in „Held oder Heldin“ und weitere

charakteristische Figuren: Auftraggeber, Helfer des Helden […], Kontrastgestalten […] und von
Held oder Heldin gerettete, befreite, erlöste oder sonstwie gewonnene Personen […]. Alle wich-
tigen Figuren also sind auf den Helden bezogen als dessen Partner, Schädiger, Helfer oder als
Kontrastfiguren zu ihm […]. (Lüthi 2004, 27)

 Vgl. ein ähnliches Konzept bei Lüthi (2005, 90–92).

Zu Genderkonstrukten in Zaubermärchen der Brüder Grimm 65



Propp unterscheidet die Handlungskreise des Gegenspielers (Schadenstifters), des
Schenkers, des Helfers, der gesuchten Gestalt, des Senders, des Helden und des fal-
schen Helden (Propp 1972a, 79–80). Die handelnden Personen sind dabei über die
ihrem Handlungskreis zugehörigen Funktionen bestimmt, wobei die Definition einer
Funktion sich „auf keinen Fall nach der Gestalt richten [darf], die die betreffende
Funktion ausübt“ (Propp 1972a, 26); man müsse vielmehr „von der Bedeutung aus-
gehen, die die betreffende Funktion im Handlungsablauf besitzt. […] So können
identische Handlungen unterschiedliche Bedeutungen tragen und umgekehrt“ (Propp
1972a, 27). Hinsichtlich des Genderaspekts erscheint folgende Bemerkung Propps in
der Abhandlung „Transformationen von Zaubermärchen“ (1928) unter dem Stichwort
‚Umwandlung‘ aufschlussreich: „Nicht selten verwandelt sich die Grundform in ihr
Gegenteil. Frauenfiguren z.B. werden zu männlichen und umgekehrt“ (Propp 1972b,
166). Die von Feustel (Rätselprinzessinnen und schlafende Schönheiten, 2012) unter
gendertheoretischen Ansätzen erarbeitete Typologie der weiblichen Figuren konzen-
triert sich auf „die im Erzähltext ersichtlich dominierenden Gesinnungsarten und
Handlungspraktiken der jeweiligen Märchenfiguren. Folglich können gewisse Frau-
engestalten auch in mehreren Kategorien erscheinen, sofern sie die jeweiligen Ei-
genschaften der verschiedenen Typen erfüllen“ (Feustel 2012, 185). Insgesamt orien-
tiert sich Feustels Typologie stärker an konkreten Märchenfiguren. Sie unterscheidet
zauberkundige weibliche Jenseitige, Muttertypen und junge Frauen bis zur Ehereife,
der sogenannte Königstochtertypus, jeweils im kurzen Vergleich mit den entspre-
chenden männlichen Figuren (Feustel 2012, 286–303). Feustels auf Basis der Märchen
erarbeitete Figurentypologie erscheint insgesamt ergiebiger als z.B. Lehnerts Unter-
suchung zum bürgerlichen Frauenbild der Grimmʼschen Märchen. Die von Lehnert
(1996, 11, 24–30, 34–36) von außen an die Märchen herangetragenen dichotomischen
Geschlechterstereotype, die sie im bürgerlichen Kontext des 19. Jahrhunderts verortet,
die aber teilweise wohl weit älter sind, formen ein Kriterienraster, das, trotz der Fülle
der aufgenommenen Eigenschaften, zu einer in Teilen holzschnittartig wirkenden
Gegenüberstellung eines positiven und eines negativen Frauenbilds führt.

3 Zum Themenkreis der ‚unterschobenen Braut‘

Die für die folgenden exemplarischen Analysen ausgewählten Zaubermärchen „Die
Gänsemagd“ (KHM 89) und „Die weiße und die schwarze Braut“ (KHM 135) gehören,
ebenso wie das zum Vergleich herangezogene Märchen „Die beiden Kuchen“ aus dem
Pentamerone, zum Themenkreis der ‚unterschobenen Braut‘ (Uther 2021, 196 und 274)
und spezieller in den Motivkomplex der Bertasage (KHM/1856, 158 und 218; Arfert
1897, 7–8).⁷ „Das Phantasma der Ersetzbarkeit der Braut durch eine andere, fremde

 Arfert ordnet die drei Märchen der Untergruppe „a. Die wahre Braut wird auf der Fahrt zum Ver-
lobten beseitigt“ der Gruppe „I. Die eigentlichen Märchen von der unterschobenen Braut“ (Arfert 1897,

66 Simone Loleit und Liane Schüller



Frau in der Hochzeitsnacht wurzelt in all seinen Variationen tief im mittelalterlichen
Erzählfundus.“ (Witthöft 2016, 177)

Als zentrale Vergleichstexte für beide Märchen werden die karolingische Berta-
sage und das italienische Märchen „Die beiden Kuchen“ („Le due pizzelle“) aus Ba-
siles Pentamerone angeführt (KHM/1856, 218). Weitere Verweise auf stoffverwandte
Texte für KHM 89 aus der italienischen und russischen, für KHM 135 aus der franzö-
sischen und finnischen Literatur (KHM/1856, 158 und 217–218) zeigen, dass den
Grimms das Vorkommen des Stoffs in der europäischen Literatur bekannt war; ebenso
ersichtlich ist jedoch ihr Bemühen, ihn in seinen Ursprüngen in der deutschen
‚Volksdichtung‘ zu verorten, wie z.B. aus folgender Formulierung hervorgeht:⁸ „Im
Pentamerone (4, 7) findet sich ein halb aus diesem [d. i. aus KHM 135], halb aus dem
Gänsmädchen (Nr. 89) zusammengesetztes Märchen“ (KHM/1856, 218).

Im Mittelpunkt der aus dem karolingischen Sagenkreis stammenden, in der
deutschsprachigen und europäischen Literatur breit rezipierten, altfranzösischen
Bertasage (Witthöft 2019, 178) steht die Gemahlin des Frankenkönigs Pippin, des Va-
ters Karls des Großen.⁹ Jacob Grimm sieht in der Deutschen Mythologie einen Zu-
sammenhang zwischen der sagenhaften Berta und der mythischen Perahta (Berchta)
(Grimm 1835, 172). Das Erkennungszeichen der Heldin – ihre missgestalteten Füße
oder ein übergroßer Fuß – erinnert an den „Vogel- oder Gänsefuß, das Merkmal der
wahrscheinlichen mythischen Ahnherrin der Heldin, Perchta oder Perahta“ (Wolf-
zettel 2005, 62). Die Gänse hütende (KHM 89) oder fütternde (Pentamerone 4,7) Pro-
tagonistin ist ebenso wie die in eine Ente verwandelte Heldin (KHM 135) eine Remi-
niszenz an die sagenhaft-mythische Berta-Perahta (Wolfzettel 2005, 62).

4 Leitende Fragestellung

Im Fokus der folgenden Analyse steht der Gegensatz von Schweigen und Reden in
mehrdimensionaler Korrelation zur optischen Metapher von Schwarz und Weiß,
Schatten und Licht. Zu untersuchen ist die narrative Entfaltung dieses Gegensatzes in
der Handlung und Figurenkonzeption der Märchen; das daraus entstehende Span-
nungsfeld soll mit Blick auf kommunikationsanalytische Ansätze untersucht sowie
auf psychoanalytische Deutungsmöglichkeiten und, unter Anknüpfung an die stoff-,
motivgeschichtlichen und ‚mythologischen‘ Forschungen der Grimms, auch hin-
sichtlich ‚mythischer‘ Konnotationen befragt werden. Das Schweigen der Heldin, das

7–8) zu: KHM 89 gehöre zur Variante „a1. Nach Verlust eines Talismans“, wohingegen KHM 135 und
„Die beiden Kuchen“ die Variante „a2. Dadurch, dass sie ins Meer gestürzt wird“ und dabei noch
einmal die Untervarianten „Sie wird in Haft der Meersirene gehalten“ und „Sie wird dabei verwandelt“
(Arfert 1897, 8) repräsentieren.
 Vgl. allgemeiner zu diesem Paradoxon einer gleichzeitig komparatistischen und nationalphilolo-
gischen Perspektive Zipes 2001, 867.
 Zur historischen Kontextualisierung vgl. Rumpf 1979, 157 und 160.

Zu Genderkonstrukten in Zaubermärchen der Brüder Grimm 67



Lehnert (1996, 28) zufolge einen der Eckpunkte des am bürgerlichen Vorbild orien-
tierten Frauenbildes der Märchen darstellt, erweist sich bei genauerer Betrachtung als
vieldeutig und erscheint nicht mehr eindimensional im Raster dualistischer Gender-
stereotype verortbar.

5 „Die Gänsemagd“ (KHM 89)

In dem Märchen, das den Grimms durch Dorothee Viehmann zugetragen und später
von Jacob Grimm aufgezeichnet wurde (Uther 2021, 195),wird eine junge Königstochter
von ihrer Mutter in die Fremde geschickt, um einen Königssohn zu ehelichen, dem sie
versprochen ist. Der Königstochter, deren Vater „schon lange gestorben“ (G, 23)¹⁰ ist,
wird ihr königlicher Brautschatz und eine Kammerjungfrau mitgegeben, die die Braut
bis „in die Hände des Bräutigams überliefern soll“ (G, 24). Beide reisen zu Pferd; das
Pferd der Königstochter, Falada, kann sprechen. In der Stunde des Abschieds nimmt
die Mutter ein weißes Tuch, lässt drei Blutstropfen hinauftröpfeln und ermahnt ihre
Tochter, diese gut zu verwahren: „[S]ie werden dir unterweges Not tun“ (G, 24), wo-
durch die Blutstropfen die Funktion eines Schutzzaubers erhalten. Unterwegs weigert
sich die Kammerjungfer mehrfach, der Königstochter Wasser zu bringen, als diese
Durst verspürt: „[I]ch mag eure Magd nicht sein“ (G, 24), spricht sie wiederholt. Als die
Königstochter in einem unbedachten Moment das Tuch mit den Blutstropfen verliert,
erlangt die Kammerjungfer Macht über die Königstochter. Sie nötigt diese, Pferd und
Kleider mit ihr zu tauschen und gibt sich bei der Ankunft am Zielort als die ‚rechte‘
Braut aus,während die wahre Königstochter zu ‚niederen‘ Diensten als Begleitung des
Gänsehütejungen, Kürdchen (bzw. Conrädchen),verpflichtet wird. Imweiteren Verlauf
wird die falsche Braut durch den König, den Vater des Bräutigams, entlarvt, der
mitanhört,wie die wahre Königstochter in einem Eisenofen sitzend ihr Leid klagt. Die
falsche Braut spricht schließlich ihr eigenes Todesurteil und der Königssohn und die
wahre Braut werden nach Vollstreckung des Urteils miteinander vermählt.

5.1 Identitätstausch

Die von der alten Königin mit der Übergabe der Tochter an den Bräutigam beauftragte
Kammerjungfrau fungiert in der Ausgangshandlung als autorisierte Stellvertreterin
der Mutter und nutzt diese Position, um gewaltsam zur unrechtmäßigen Stellvertre-
terin der Königstochter aufzusteigen. Motivation für diesen Akt der Usurpation (Bet-
telheim 1987, 159) scheinen Konkurrenzdenken und Neid zu sein; offensichtlich kann

 DasMärchen „Die Gänsemagd“ (KHM 89) – im Folgenden abgekürzt mit der Sigle G –wird nach der
Fassung der Ausgabe letzter Hand von 1857 in der Edition von Rölleke zitiert: Brüder Grimm 2014,
23–30.

68 Simone Loleit und Liane Schüller



sie sich mit ihrer gegenüber der Königstochter inferioren Position nicht identifizieren,
denn sie sagt mehrmals, dass sie nicht deren Magd sein möchte (G, 25) und befiehlt ihr
schließlich „mit harten Worten“ (G, 25), die königlichen Kleider auszuziehen und zu
schwören, nichts von dem erzwungenen Tausch zu verraten. In dem Moment, in dem
die Kammerjungfrau die königlichen Gewänder der Königstochter trägt, besitzt sie die
angemessene Hülle, um alle weiteren Akteurinnen und Akteure zu blenden; über das
Medium der Kleidung, die normalerweise unmissverständlich den sozialen Status der
Trägerin abbildet, werden der Ordnungsverlust und die gestörte Hierarchie symboli-
siert.¹¹ Das Kleidertauschmotiv begründet hier,wie auch in KHM 135, Pentamerone 4,7
und der Bertasage, den (Identitäts‐)Tausch und die daraus resultierende Spannung
zwischen Wahrheit und Lüge, Sein und Schein.

Dass die Königstochter sich nicht zur Wehr setzt und den plötzlichen Rollen-
wechsel kommentarlos hinnimmt, wohingegen die Kammerjungfer „mit den Mitteln
des Raubs, der Gewalt und der Unterdrückung“ (Rinne 1987, 46) agiert, entspricht auf
den ersten Blick dem in der Märchenforschung zur Typologisierung weiblichen Fi-
gurenhandelns häufig verwendeten Aktiv-passiv-Schema. Lehnert hält hierbei als
Beispiel für einen grundsätzlichen Genderbias fest, dass „Aktivität und Macht […] bei
Frauen negativ bewertet [werden], weil sie als ‚unweiblich‘ gelten. Bei Männern wer-
den dieselben Attribute positiv bewertet“ (Lehnert 1996, 35). Mit dem Modell der
passiven und leidenden Heldin würden Erwartungshaltungen besonders des Publi-
kums im 19. Jahrhundert erfüllt (Lehnert 1996, 24–25). Es lohnt sich jedoch, der au-
genscheinlichen Passivität der zur Gänsemagd degradierten Prinzessin auf den Grund
zu gehen. Hierbei ist zunächst festzuhalten, dass der Rollentausch durch einen von
der Kammerjungfer erzwungenen Schwur besiegelt wird: „[…] endlich musste sie sich
unter freiem Himmel verschwören dass sie am königlichen Hof keinem Menschen
etwas davon sprechen wollte; und wenn sie diesen Eid nicht abgelegt hätte, wäre sie
auf der Stelle umgebracht worden“ (G, 25). Lehnert sieht in der schweigenden Mär-
chenheldin generell das „Ideal der ‚wesenhaft‘ ruhigen, stillen, schweigsamen Frau
zur Zeit des deutschen Bildungsbürgertums“ (Lehnert 1996, 28) und im (erzwungenen)
Nicht-Sprechen „einen weiteren Baustein zu ihrer Machtlosigkeit […]. Das Schweigen-
Müssen scheint teilweise sogar den eigenen Willen der weiblichen Märchenfiguren zu
brechen.“ (Lehnert 1996, 28) Am Beispiel des Schweige-Handelns in KHM 89 ist eine
solche Ineinssetzung von weiblich/passiv/machtlos allerdings kritisch zu hinterfra-
gen, denn das Einhalten des – wenn auch erzwungenen – Schwurs kann auch als
aktive Handlung gedeutet werden. Dies tritt noch deutlicher hervor, wenn man die
Bertasage als Subtext zugrunde legt: In Boiardos Version der Bertasage, auf die die
Grimms verweisen (KHM/1856, 157), wird die Heldin von einer sie auf der Fahrt zum
Bräutigam begleitenden alten Französin namens Margiste vor den „Schrecken der

 Dies passt zur Geschichte der verdrängten Braut als „Geschichte einer Usurpation […]. Das Motiv
der Usurpation bezeichnet bekanntlich einen beinahe obsessionellen Aspekt mittelalterlicher Er-
zählliteratur, es indiziert die Angst um den Ordnungsverlust einer hierarchisch gegliederten Gesell-
schaft.“ (Wolfzettel 2005, 66)

Zu Genderkonstrukten in Zaubermärchen der Brüder Grimm 69



ersten Nacht“ (Boiardo 1825, 6) gewarnt und so in den folgenreichen Schritt des
Brauttauschs in der Brautnacht hineinmanipuliert. Das von Margiste und ihrer als
falsche Stellvertreterin fungierenden Tochter Aliste angezettelte Mordkomplott
scheitert jedoch. Berta bleibt allein im Wald zurück und legt, nachdem sie wie durch
ein Wunder vor zwei Räubern gerettet wird, aus Dankbarkeit und verbunden mit der
Bitte um weitere Unterstützung, vor Gott den Schwur ab, ihren Namen und Stand nur
bei äußerster Gefahr für Ehre oder Leben zu verraten. Berta hält mehrjährig an diesem
von ihr geleisteten Schweigegelübde fest und bricht dieses nur kurzfristig, um einem
sexuellen Übergriff zu entgehen; sie tarnt die in der Notsituation enthüllte wahre
Identität danach jedoch wieder als Lüge, sodass sie nur durch die von ihrem Bräuti-
gam und späteren Gemahl Pippin initiierte Wiederbegegnung mit ihrer Mutter als die
wahre Braut identifiziert werden kann (Boiardo 1825, 6–8 und 17– 19).

Bettelheim sieht in seiner besonders auf die ödipalen Motive konzentrierten
psychoanalytischen Deutung von KHM 89 die „Gefahren, die der Heldin drohen […] im
Inneren: Sie muß der Versuchung, das Geheimnis preiszugeben, widerstehen“ (Bet-
telheim 1987, 159). So wäre das Schweigen der Gänsemagd eng mit dem Prozess der
Ablösung von der Mutter und der Autonomiegewinnung verschaltet (Bettelheim 1987,
157). Das Märchen betone, so Bettelheim, „die Schwierigkeiten auf der Lebensreise:
sexuell reifen, unabhängig werden, sich selbst verwirklichen. Gefahren müssen be-
wältigt, Prüfungen überstanden und Entscheidungen gefällt werden […].“ (Bettelheim
1987, 162)

Die von Lüthi (2005, 16) unter dem Stilmerkmal der Flächenhaftigkeit erfasste
Darstellungstendenz, dass im Märchen die sonst einer Person zuzuordnenden un-
terschiedlichen Eigenschaften und Handlungen auf mehrere Figuren verteilt werden,
lässt die Heldin als Dreh- und Angelpunkt des Geschehens erscheinen, in dem die
anderen Figuren lediglich ihre auf sie ausgerichtete Funktion erfüllen (Lüthi 2005, 18;
2004, 27). Dies korreliert mit psychoanalytischen Deutungen der Märchenhandlung
und der Figurenkonstellationen als entwicklungspsychologisches Geschehen. Die
stilanalytische wie auch die psychoanalytische Deutungsperspektive legen es somit
nahe, die gegensätzlichen Handlungsweisen, Motivationen und Charaktereigen-
schaften der unterschiedlichen Figuren sämtlich auf die Heldin zu beziehen. Bei-
spielhaft hierfür kann Rusch-Fejas Ansatz genannt werden, die Kammerjungfrau, in
Anlehnung an C. G. Jung, als ‚Schatten‘ (shadow) der Königstochter zu deuten, in dem
sich unbewusste Wünsche und/oder Möglichkeiten zur (Identitäts‐)Entwicklung ab-
bilden: „The shadow figure here embodied in the handmaid symbolically manifests
the negative, underdeveloped aspects of the princess.“ (Rusch-Feja 1995, 106) Der
Schwebezustand des Unterwegsseins korrespondiert bei der Königstochter mit der
Entwicklungsphase der Adoleszenz, die als Zwischenstadium angesehen werden
kann, in dem sich der Reifungsprozess vom Kind zur Erwachsenen vollzieht. Dies wird
etwa an dem der Tochter als Talisman mitgegebenen Tuch mit den drei Blutstropfen
deutlich: Zunächst die Verbindung zur Mutter repräsentierend (Rusch-Feja 1995, 104),
fungiert sein Verlust als Initiation und Eintritt in eine neue Entwicklungsphase, in der
die Königstochter schließlich „a new sense of identity and of feminine dignity“

70 Simone Loleit und Liane Schüller



(Rusch-Feja 1995, 112) erlangt. Sexualsymbolisch könnten die Blutstropfen für Men-
struation und beginnende Geschlechtsreife (Rusch-Feja 1995, 104), aber auch für den
bevorstehenden oder womöglich bereits erfolgten Verlust der ‚Jungfräulichkeit‘ ste-
hen. Beides – sowohl die Angst vor dem ersten Geschlechtsakt als auch die Furcht,
dass der Bräutigam ihr ‚Defizit‘ in der Brautnacht bemerken könnte – würde hand-
lungslogisch die Macht, die die Kammerjungfrau über sie gewinnt, erklären. Auffällig
ist, dass diese Details im Märchen von der Gänsemagd – anders als etwa in den un-
terschiedlichen Varianten der Bertasage, in denen beide Szenarien vorkommen
(Witthöft 2019, 178; Wolfzettel 2005, 57) – nicht auserzählt werden, sondern eine
Leerstelle bilden.

Uther (2021, 196) zählt die „drei Blutstropfen als Schutzzauber“ zu den Motiven
des Märchens, die „eine archaisch-magische Wirklichkeitsauffassung spiegeln“.
Durch den Verlust des Tüchleins mit den drei Blutstropfen wird die Königstochter,
ohne es zu bemerken, entmachtet (Rusch-Feja 1995, 105– 106). Sie überhört auch die
zuvor zweifach von den Blutstropfen selbst ausgesprochene Warnung: „[W]enn das
deine Mutter wüsste, das Herz im Leibe tät ihr zerspringen“ (G, 24–25), mit der sie
daran erinnert werden soll, dass es ihrer königlichen Stellung nicht geziemt, aus dem
Bach zu trinken, statt von der Kammerjungfrau bedient zu werden. Es ist für den im
Folgenden zu untersuchenden Aspekt des Schweigens von Interesse, dass die Kö-
nigstochter nach dem Verlust des Tuchs mit den sprechenden Blutstropfen zum
Schweigen genötigt wird.

5.2 Formen der Kommunikation: Sprechen und Schweigen

Im Kontext des Rollentausches zwischen der Königstochter und der Kammerjungfrau
ist die Art und Weise, in der das Märchen Formen der Kommunikation thematisiert,
insbesondere in Bezug auf das Sprechen bzw. Nicht-Sprechen, bedeutsam für die sich
daraus entspinnende Handlung. So können Reden und Schweigen, die im Märchen in
verschiedenen Spielarten vorkommen, in der „Gänsemagd“ zunächst als rein „prag-
matische Opposition“ verstanden werden (Willand 2017, 111), der sich die zentralen
weiblichen Figuren zuordnen lassen – „Sprechende“ versus „Schweigende“ –, um
dann peu à peu eine die Handlung dynamisierende Funktion zu übernehmen.
Grundsätzlich zu fragen wäre in einem ersten Schritt nach Formen und Anlässen des
Schweigens, um in einem zweiten die Funktion(en) des Schweigens im Märchen zu
ergründen. Wie Hahn erörtert, handelt es sich beim Schweigen letztlich um eine
„paradoxe Kommunikation“ (Hahn 2013, 29):

Wer redet, braucht nicht zusätzlich zu betonen, er rede. Aber wenn das Schweigen verschwiege,
dass es Schweigen ist, würde man es dann als Schweigen erkennen? Wir würden ja von jeman-
dem, der zufällig nichts sagt oder nichts schreibt, z.B. weil er schläft, nicht sagen, er schweige.
Schweigen als Kommunikation setzt voraus, dass sich etwas zwischen ‚ego‘ und ‚alter‘ abspielt.
(Hahn 2013, 29)

Zu Genderkonstrukten in Zaubermärchen der Brüder Grimm 71



Besonders letzterer Aspekt ist in Hinblick auf die Königstochter in der „Gänsemagd“
bemerkenswert, denn: Zwischen wem spielt sich im Märchen das Schweigen als Form
der Kommunikation ab bzw. wer realisiert überhaupt, dass die Königstochter hin-
sichtlich des Erlebten und ihrer Herkunft schweigt? Letzteres wird nicht etwa von
ihrem Bräutigam bemerkt – der im gesamten Märchen untergeordnet-passiv agiert
und also eine Statistenrolle einnimmt –, sondern im späteren Verlauf lediglich von
dessen Vater kommentiert und hinterfragt. Das erzeugt eine wichtige Verbindungsli-
nie zwischen der Königstochter und dem alten König, der im zweiten Teil des Mär-
chens die Fäden insofern in der Hand hält, als er seiner Intuition folgt, die ihm eingibt,
dass etwas an der Situation um die beiden Frauen nicht rechtens sei: „Da schaute der
alte König am Fenster, und sah sie im Hof halten und sah wie sie fein war, zart und gar
schön.“ (G, 25) Im Gegensatz zum alten König stellt der Königssohn die Rechtmä-
ßigkeit der Braut überhaupt nicht in Frage.

Eine ‚sprechende‘, also Signale aussendende Form des Schweigens findet sich bei
dem Pferd Falada, das zwar auch noch mit abgeschlagenem Kopf im Bogengang
hängend sprechen kann, den mitangesehenen, durch die Kammerzofe erzwungenen
Identitätstausch der beiden Frauen allerdings nicht verrät. Es spricht – bemerkens-
werterweise im öffentlichen Raum – repetitiv und formelhaft das Immergleiche und
wiederholt dabei zudem die Warnung der Blutstropfen: „[O] du Jungfer Königin, da du
gangest, wenn das deine Mutter wüsste, das Herz tät ihr zerspringen.“ (G, 27) Diese
Aussage unterstreicht die Funktion des Pferdes als Bindeglied zwischen Mutter und
Tochter. Laut Lüthi (2005, 48) ist „die starre wörtliche Wiederholung ein Element des
abstrakten Stils“. Zugleich antizipiert und markiert die mehrfache Wiederholung hier
– wie auch in zahlreichen anderen Märchen (vgl. etwa KHM 135 und KHM 11) – den
Prozess beginnender Erkenntnis und späterer (Er‐)Lösung. Das Moment der potenzi-
ellen Entlarvung des Tausches durch das Pferd schwingt im Text mit,wenn die falsche
Braut den jungen König bittet, den Schinder zu rufen, um dem Tier den Kopf abzu-
schlagen, da sie fürchtet, „dass das Pferd sprechen möchte wie sie mit der Königs-
tochter umgegangen war“ (G, 26). Es bleibt also vordergründig verborgen, warum
Falada zu dem Geschehenen keine Auskunft gibt, zumal diese Möglichkeit im Text in
der Szene des geleisteten Schwurs durchaus angelegt ist: „Aber Falada sah das alles
an und nahm’s wohl in Acht.“ (G, 25) Im Pferd Falada verbinden sich also zwei Formen
der Kommunikation, indem es, wie die Königstochter, gleichermaßen spricht und
schweigt. Das verweist auf die enge, fast symbiotische Verbindung zwischen ihm und
der Königstochter und ist Ausdruck des Gefangenseins in seiner Rolle als – durch das
Enthaupten entmachteter – Beschützer der Königstochter.Wenn diese später in ihrer
Ofenbeichte die Worte, die das Pferd und zuvor bereits die Blutstropfen mehrfach an
sie gerichtet hatten, in Ich-Form wiederholt, wird deutlich, dass das Pferd ihre Ge-
danken und Gefühle ausgesprochen und sie damit wiederholt an ihre wahre Identität
erinnert hat. Anders als die falsche Braut erweist sich das Pferd somit als wahrer,
vertrauenswürdiger Stellvertreter der Königstochter, der in ihr Geheimnis eingeweiht
ist und ihr dabei hilft, das verborgen gehaltene Wissen zu bewahren. Dies entspricht
dem Konzept des Schweigens als Attribut des Wissenden (von Bonin 2001, 108) und

72 Simone Loleit und Liane Schüller



verweist, im Falle der Königstochter, auf ihre zu lösende Aufgabe: „Im Märchen ist der
Held oft stumm oder es ist ihm verboten, über eine bestimmte Sache zu reden, bis
seine Erlösungsaufgabe erfüllt ist. Das deutet auf den eigentlichen spirituellen Kern,
den inneren Wert der Aufgabe hin, die im Märchen in äußere Vorgänge projiziert
wird.“ (von Bonin 2001, 108)

Bezüglich der Genderkonzeptionen in dem Märchen ist es bedeutsam, dass die
Protagonistin sich durch ihr Schweigen zwar isoliert, zugleich aber einen Reifungs-
prozess durchläuft und sich mit anderen verbindet.Um die Komplexität der sich daran
anlagernden Genderkonstrukte zu erfassen, sollte das Schweigen der Heldin nicht auf
ein negatives Weiblichkeitsstereotyp reduziert, sondern als Kommunikationsform
verstanden werden.

5.3 Der Ofen: Kommunikationsraum und -medium

Gemäß Wittgensteins vielzitierter Einlassung aus seinem Tractatus logico-philoso-
phicus muss man darüber schweigen, „wovon man nicht reden kann“ (Wittgenstein
1963, Vorwort). Die Ursachen des Schweigens der Königstochter scheinen hingegen
vorrangig darin zu liegen, dass sie ihren Konflikt nicht offen anzusprechen vermag
und sich folglich ins Schweigen zurückzieht. Sie schweigt zunächst, da die Kam-
merjungfrau ihr das Schweigen unter Androhung des Todes auferlegt. Der unter
Zwang geleistete Schwur gleicht insofern einem Schweigegelübde und ist für die
Königstochter bindend. Auffällig ist, dass sie auch nicht über das Vorgefallene spricht,
als der König, der den Betrug von Anbeginn zu spüren scheint, ihr das Angebot macht,
sich zu offenbaren. Relevant scheint also nicht nur zu sein, worüber, warum, wann
und wo, sondern vor allem, wem gegenüber die Königstochter schweigt. Erst als sie
vom König dazu aufgefordert – „[…] wenn du mir nichts sagen willst, so klag dem
Eisenofen da dein Leid“ (G, 29) –, in den Eisenofen kriecht, beginnt sie zu sprechen.
Dass sie das zuvor nicht getan hatte, bedeutet keineswegs das „Aussetzen von Kom-
munikation in einer Interaktion“ (Assmann 2013, 51); schließlich hat der König, wenn
auch über außersprachliche Signale, wahrgenommen, dass etwas nicht rechtens ist.
Der Ofen entspricht hier eher der Spiegelung des eigenen ‚Unruheherds‘ der Königs-
tochter, der zwar, als kalter, unbelebter Gegenstand, weder zu Rückmeldung noch zu
Bewertung in der Lage ist, der Königstochter aber als wichtiger Rückzugsort, als
‚stilles Kämmerlein‘ dient, dem, metaphorisch gesprochen, das ‚Feuer‘¹² eines Ge-
heimnisses anvertraut wird und dem gegenüber das bislang Beschwiegene verbalisiert
werden kann. Was der Königstochter in der zwischenmenschlichen Kommunikation

 Vgl. hierzu KHM 135, wo die weiße Braut in Entengestalt nachts in die Küche schwimmt, den Kü-
chenjungen um die Einheizung des Ofens bittet und ihm Fragen stellt, die schließlich zur Aufdeckung
des Geheimnisses führen (vgl. hierzu ausführlicher Abschnitt 6.3: Erscheinungen und Wahrnehmun-
gen).

Zu Genderkonstrukten in Zaubermärchen der Brüder Grimm 73



nicht gelingt, da ihr ein repressives Schweigen auferlegt wurde, wird in der Stille des
Zurückgezogenseins in einem unbelebten Gegenstand (und ihm gegenüber) offenbart.

Zum Motiv der Ofenbeichte schreibt Jacob Grimm in der Deutschen Mythologie:
„unglückliche, verfolgte wenden sich zum ofen und klagen ihr leid, enthüllen ihm ein
geheimnis, das sie der welt nicht anvertrauen […].“ (Grimm 1844, 595–596; Hervorh.
im Original) Bolte und Polívka konstatieren eine List- und Trostfunktion des Motivs:

In einigen dieser Fälle sieht es so aus, als solle durch solche Ofenbeichte nur ein erzwungener Eid
über Dinge, die das Gewissen zu offenbaren gebietet, listig umgangen werden; zu Grunde aber
liegt sicherlich der uralte Brauch, daß Unglückliche und Verfolgte, die bei keinemMenschen Trost
finden, sich klagend an die umgebende Natur und an leblose Gegenstände wenden […]. (Bolte
und Polívka 1982, 276–277)

Der Eisenofen fungiert in der „Gänsemagd“ folglich zugleich als Katalysator und als
handlungsgenerierendes Moment, das den zur Lösung nötigen Transformationspro-
zess bei der Königstochter befördert:

Da kroch sie in den Eisenofen, fieng an zu jammern und zu weinen, schüttete ihr Herz aus und
sprach ‚da sitze ich nun von aller Welt verlassen, und bin doch eine Königstochter, und eine
falsche Kammerjungfer hat mich mit Gewalt dahin gebracht dass ich meine königlichen Kleider
habe ablegen müssen, und hat meinen Platz bei meinem Bräutigam eingenommen, und ich muss
als Gänsemagd gemeine Dienste tun. Wenn das meine Mutter wüsste, das Herz im Leib tät ihr
zerspringen.‘ (G, 29)

So vermag sich letztlich in dem dunklen, engen Raum ‚ihre Zunge zu lösen‘. Der Ofen
fungiert nicht nur als–wenn auch ungewöhnlicher–Kommunikationsraum, sondern
er stellt die besondere Form eines gleichsam genuinen Kommunikationsmediums dar.
Dies liegt nicht zuletzt darin begründet, dass der König am Ofenrohr lauscht. Hier-
durch erhält der Ofen eine vom König konstituierte Übermittlungsfunktion. Dass die
Königstochter sich jedoch nicht belauscht weiß und sich der König die Informationen
ohne ihr Wissen aneignet, führt sie letztlich zu ihrer angestammten Rolle zurück. Hier
zeigen sich zwar Tendenzen eines am bürgerlichen Vorbild orientierten Frauenbilds,
da die Königstochter nur im zutiefst Privaten spricht und eine Kommunikation le-
diglich indirekt – und ohne, dass sie ihr bewusst wäre – stattfindet. Dennochwird das
enge Raster dualistischer Genderstereotype zumindest insofern ausgedehnt, als die
Königstochter ihr Schweigen gewissermaßen für und vor sich selbst bricht und da-
durch einen individuellen Reflexionsprozess in Gang zu setzen scheint, der zugleich
ihren Reifungsprozess dokumentiert.

Dass die Königstochter dem Ofen ihr Leid klagt und nicht schon früher ihren
beiden Interaktionspartnern, Kürdchen und dem König, kann auch im Zusammen-
hang damit betrachtet werden, dass der Ofen häufig schon in archaischen Kulturen
der heimischen Sphäre und Weiblichkeit zugeordnet und auch noch im 19. Jahrhun-
dert als ein wichtiges Zeichen für Privatheit, Sicherheit und soziales Miteinander
definiert wird. So wird im Rahmen von genderbezogenen Analyseansätzen der Ofen
als zentrale Feuer- und Kochstelle, die die „Wandlung der Nahrung vom rohen Natur-

74 Simone Loleit und Liane Schüller



in den gekochten Kulturzustand“ befördert, zuweilen auch als Werkzeug gedeutet, das
die „erste ‚magische‘ Kulturtätigkeit der Frau“ (Rinne 1987, 90) ermöglicht; Darstel-
lungen „von Nahrung, deren Zubereitung und Verzehr eröffnen [darüber hinaus] so-
mato-sensorische Zugänge zu Extremsituationen“ (Meyer 2013, 85). In der Tat wohnt
dem Ofen als Feuerstelle – „Feuer erhält das Leben und vernichtet es“ (von Bonin
2001, 84) – auch das Motiv der Wandlung inne: „Wandlung, Verwandlung ist immer
auch mit dem Geheimnisvollen verbunden“ (von Bonin 2001, 84). Umberto Eco (2020,
134) betont, dass Feuer für Leben sowie für die Erfahrung seines Erlöschens und also
seiner ständigen Gefährdung stehe und stellt dessen Symbolhaftigkeit und Ambiva-
lenz heraus: „Das Feuer ist also vieles zugleich und wird–über das Naturphänomen
hinaus – zu einem Symbol, und wie alle Symbole ist es ambivalent, vieldeutig, es
evoziert je nach Kontext unterschiedliche Sinnfiguren.“ (Eco 2020, 135) Für den Ofen
als Raum erscheint die von Sigmund Freud in seinen Vorlesungen zur Einführung in
die Psychoanalyse erörterte latent sexuelle Konnotation bedeutsam. Freud zufolge
wird das weibliche Genital symbolisch durch Objekte dargestellt, die die Eigenschaft
haben, einen Hohlraum einzuschließen (Freud 2000, 165). Der Aufzählung diverser
Objekte – Gefäße, Flaschen, Schachteln, aber auch Schachte, Gruben, Höhlen – fügt
Freud die Notiz hinzu, dass manche Symbole „mehr Beziehung auf den Mutterleib als
auf das Genitale des Weibes“ haben (Freud 2000, 165), nämlich Schränke, Öfen und
Zimmer. Die Bedeutung des Ofens als Sexualsymbol wäre in dem Märchen somit
mehrdeutig: Neben der Deutung, dass die Königstochter sich in einen imaginären
Mutter-Raum zurückzieht, um ihr Leid klagen zu können, steht die Interpretations-
möglichkeit der Ofen-Kommunikation als Symbol für den Beischlaf; das Ofenrohr (an
dem der alte König lauscht) fungiert als phallisches Symbol. Diese Ambiguität be-
stätigt sich in der teilweise analogen Raumkonstruktion in KHM 135 (vgl. hierzu Ab-
schnitt 6.3: Erscheinungen und Wahrnehmungen), bei der mit Hitze/Einheizen eine
traditionelle erotische Metapher und mit dem Schwert ein (nach Freud) eindeutiges
Phallussymbol¹³ vorkommt.

6 „Die weiße und die schwarze Braut“ (KHM 135)

In dem Märchen „Die weiße und die schwarze Braut“,¹⁴ dessen mecklenburgischer
Beiträger unbekannt ist (Uther 2021, 276), fragt Gott als auf Erden Wandelnder drei
Frauen nach dem Weg. Lediglich die Stieftochter gibt Auskunft. Während die Stief-

 „[D]as männliche Glied […] findet symbolischen Ersatz erstens durch Dinge, die ihm in der Form
ähnlich, also lang und hochragend sind […]. Ferner durch Gegenstände, die die Eigenschaft des In-den-
Körper-Eindringens und Verletzens mit dem Bezeichneten gemein haben, also spitze Waffen jeder
Art […].“ (Freud 2000, 164)
 Das Märchen „Die weiße und die schwarze Braut“ (KHM 135) – im Folgenden abgekürzt mit der
Sigle WS –wird nach der Fassung der Ausgabe letzter Hand von 1857 in der Edition von Rölleke zitiert:
Brüder Grimm 2014, 217–222.

Zu Genderkonstrukten in Zaubermärchen der Brüder Grimm 75



mutter und deren Tochter aufgrund ihrer Unhöflichkeit von Gott verwünscht und
schwarz „wie die Nacht und hässlich wie die Sünde“ (WS, 218) werden, werden der
Stieftochter dreiWünsche erfüllt und sie wird „weißund schön“ (WS, 218). Als sich der
König in das von ihrem Bruder angefertigte Bildnis der schönen Stieftochter verliebt
und sie mit der Kutsche zu sich holen will, setzt die Stiefmutter ihre Zauberkünste ein,
woraufhin die beiden jungen Frauen ihre Kleider tauschen. Im Anschluss wird die
wahre Braut insWasser gestoßen,wo sie sich in eine weiße Ente verwandelt. Nachdem
die verwunschene Braut als Ente dem Küchenjungen im Schloss Andeutungen über
das Geschehene macht, werden die falsche Braut und ihre Mutter entlarvt. Beide
sprechen ihr eigenes Urteil und kommen auf die gleiche Weise zu Tode wie die falsche
Braut im Märchen „Die Gänsemagd“: Sie werden nackt in ein mit Nägeln versehenes
Fass gelegt und von Pferden zu Tode gezogen. Der König und die wahre Braut heiraten
schließlich.

6.1 Berta – Berchta (Perahta) – weiße Braut

Die Grimms verweisen in den Anmerkungen zu KHM 135 auf die Ähnlichkeit des
Märchens zur „Fabel von der Königin Berta“ (KHM/1856, 218) und heben hervor:

Besonders ist der einfache Gegensatz von Schwärze und Weiße, für Häßlichkeit und Schönheit,
Sündlichkeit und Reinheit, zu bemerken, da er an die Mythe von Tag und Nacht (und der Nacht
Tochter) denken läßt und Berta (die weiße, biort) schon im Wort den Tag und das Tagesbrehen
[sic!], des Tages Anbruch, ausdrückt. Indem die ins Wasser Gestoßene als schneeweiße Ente
aufsteigt und fortlebt, erscheint sie als Schwanenjungfrau. Ebenso ist die nordische Schwanhild
weiß und schön wie der Tag, im Gegensatz zu ihren rabenschwarzen Stiefbrüdern; auch gibt es
eine altdeutsche Erzählung von einem weißen und schwarzen Dieterich,¹⁵ Zwillingsbrüdern, und
eine schwarze und eine weiße Tochter kommen in einem schwedischen Volkslied (Geyer und
Afzelius 1, 81) vor. (KHM/1856, 218)¹⁶

Die motivgeschichtlichen Ausführungen zum Gegensatz von Weiß und Schwarz, Licht
und Dunkelheit nehmen etwa ein Viertel des Kommentars zu KHM 135 ein. Die Grimms
fokussieren damit ein in der Interpretationsgeschichte des Märchens vieldiskutiertes
Strukturelement des Textes: „Die Farben- und Lichtsymbolik im Gegensatzpaar
Schwärze und Weiße und die stark kontrastreiche Handlung hat viele Deuter ange-
regt, sich mit dem international sehr verbreiteten Märchen zu beschäftigen.“ (Uther
2021, 277) Über die Einbeziehung der psychoanalytischen Deutung der falschen

 Gemeint ist die aus der Kaiserchronik (V. 11.352–12.812) stammende Crescentia-Erzählung; zu Inhalt
und Überlieferung vgl. Mierke 2013, 14– 18 und 91–92; den Grimms lag sie in einer 1853 von Schade
herausgegebenen und ihnen zugeeigneten Ausgabe vor.
 An den Motivparallelen, die im Kommentar der Grimms zu KHM 135 genannt werden, fällt, unter
Genderaspekten betrachtet, auf, dass der Weiß-Schwarz-Antagonismus in den Konstellationen weib-
lich–weiblich, weiblich–männlich und männlich–männlich vorkommt.

76 Simone Loleit und Liane Schüller



Stellvertreterin als Schatten (shadow) wäre die Polarität von Schwarz und Weiß in der
Psyche der Protagonistin zu verorten (Rusch-Feja 1995, 143). Rusch-Feja spricht dies-
bezüglich vom „splitting of the personality into two emphatically opposite but com-
plementary fairy tale charakters“ (Rusch-Feja 1995, 143). Die in den Anmerkungen der
Grimms zu beobachtende Tendenz, die Märchenheldinnen durch den Filter mythi-
scher Figuren zu betrachten, führt im Fall von KHM 135, wenn man die gelegte Spur
weiterverfolgt, ebenfalls zu dem Befund, dass die wahre Braut und ihre falsche
Stellvertreterin als Repräsentantinnen derselben Figur gedeutet werden könnten:
Unter Hinzuziehung der Deutschen Mythologie, in der über die ambivalente Darstel-
lung der mythischen Berchta (Perahta) in der Volksüberlieferung berichtet wird, lie-
ßen sich nämlich sowohl die wahre (weiße) Braut als auch ihre falsche (schwarze)
Stellvertreterin auf die mythische Berchta/Perahta-Figur beziehen. Auf Basis der
Überlieferung beschreibt Jacob Grimm sie einerseits als ein „gutes, günstiges Wesen“
(Grimm 1835, 169), betont aber zugleich, dass im Volksglauben oft die grauenhafte
Seite der Berchta hervorgehoben werde (Grimm 1835, 169).

6.2 Visuelle Metaphern

Weiß und Schwarz als äußerliche Unterscheidungsmerkmale und quasi Verkörperli-
chungen der inneren (guten bzw. bösen) Qualität werden den beiden ungleichen
Stiefschwestern in KHM 135 als Konsequenz ihres Handelns von einer jenseitigen Figur
zugeteilt. Anders als Dinggaben manifestiert sich die Begabung mit körperlicher
Schönheit direkt in der Heldin und trägt, gabentypisch, zu ihrer Isoliertheit bei (Lüthi
2005, 54–55). Denn während sie, in Erfüllung ihres Wunsches, „schön und rein [zu]
werden wie die Sonne“, tatsächlich „weiß und schön, wie der Tag“ (WS, 218) wird,
vollzieht sich an Stiefschwester und -mutter die von Gott ausgesprochene Verwün-
schung, „sie sollten schwarz werden wie die Nacht und hässlich wie die Sünde“ (WS,
218): „Als die Stiefmutter mit ihrer Tochter nach Hause kam und sah dass sie beide
kohlschwarz und häßlich waren, die Stieftochter aber weiß und schön, so stieg die
Bosheit in ihremHerzen noch höher, und sie hatte nichts anders im Sinn als wie sie ihr
ein Leid antun könnte.“ (WS, 218) Die weiße Farbe ist so sehr mit der Märchenheldin
verschmolzen, dass sie ihr selbst in der Tiergestalt erhalten bleibt. Mit ihren Hexen-
künsten trübt die Stiefmutter dem Bruder der Heldin, der sie zum königlichen Bräu-
tigam kutschiert, die Augen, sodass er „halb blind“ wird und verstopft der Heldin
selbst die Ohren, sodass sie „halb taub“ (WS, 219) wird. Hierdurch bewerkstelligt sie
im Folgenden den Kleidertausch und schafft die Voraussetzung für denMordanschlag.
Letzterer misslingt durch die wundersame Verwandlung der Heldin in eine weiße
Ente. Nachdem ihr Bruder ihr zum dritten Mal zugerufen hat, sie solle sich zudecken
und vor Regen schützen, um schön zum Bräutigam zu kommen, fragt die weiße Braut,
ebenfalls zum dritten Mal:

Zu Genderkonstrukten in Zaubermärchen der Brüder Grimm 77



„[W]as sagt mein lieber Bruder?“ „Ach“, sprach die Alte, „er hat gesagt du möchtest einmal aus
dem Wagen sehen.“ Sie fuhren aber gerade auf einer Brücke über ein tiefes Wasser.Wie nun die
Braut aufstand und aus demWagen sich heraus bückte, da stießen sie die beiden hinaus, dass sie
mitten ins Wasser stürzte. Als sie versunken war, in demselben Augenblick, stieg eine schnee-
weiße Ente aus dem Wasserspiegel hervor und schwamm den Fluss hinab. Der Bruder hatte gar
nichts davon gemerkt und fuhr den Wagen weiter, bis sie an den Hof kamen. (WS, 220)

Der Gegensatz von Tag und Nacht, Licht und Dunkel korreliert im weiteren Hand-
lungsverlauf mit dem von Reden und Schweigen. Der Mordversuch soll die Heldin
endgültig zum Schweigen bringen; sie wird jedoch in Form einer wundersamen Ret-
tung in eine Tiergestalt verbannt,¹⁷ aus der heraus ihr das Sprechen bzw. die Kom-
munikation mit Menschen erschwert wird. Die gestörte Kommunikation wird aller-
dings nicht erst durch die Tiergestalt ausgelöst, sondern beginnt mit den durch
Zauberkraft verstopften Ohren. Die halbe Blindheit des Bruders erklärt handlungs-
logisch, warum er weder den Kleidertausch bemerkt, noch zum Zeugen des Mord-
anschlags und der wundersamen Verwandlungwird.¹⁸Die Trübung der Augen und die
daraus resultierende Blindheit können jedoch auch bildhaft verstanden und kom-
munikationssoziologisch interpretiert werden. Hahnweist darauf hin, dass Schweigen
und Verschweigen nicht nur als Modifikationen der Rede verstanden, sondern in ei-
nen weiterführenden Zusammenhang mit den Sinneswahrnehmungen gebracht wer-
den müssten, und nennt als eindrückliches Beispiel hierfür, dass „die gesamte Sphäre
des Geheimnisses und des Geheimhaltens […] mit optischen Metaphern besetzt“
(Hahn 2013, 48) sei. Deutlich als Metapher fassbar ist das ‚Verblenden‘ der Augen des
Königs durch die Stiefmutter (WS, 220), der die Hässlichkeit der schwarzen Braut
zunächst nicht übersehen kann.

Obgleich es der Schwarz-Weiß-Kontrast zunächst nahezulegen scheint, sind die
Genderkonzeptionen in dem Märchen keinesfalls auf dualistische Geschlechterste-
reotype zu reduzieren. An Schwarz und Weiß lagert sich nämlich jeweils ein breites
Konnotationssspektrum an. Neben der mythischen Dimension (vgl. Abschnitt 6.1:
Berta – Berchta [Perahta] – weiße Braut) erscheint besonders die Vernetzung von

 Bezüglich der Entengestalt erscheint auch Rusch-Fejas (1995, 159) Hinweis von Interesse, dass die
Ente in mehreren Märchen die Seele vermisster oder ermordeter Personen verkörpere.
 Bemerkenswert ist der Vergleich mit Pentamerone 4,7: Hier kann die schöne Marziella – die nach
demMordanschlag durch ihre Tante von einer Sirene vor dem Ertrinken bewahrt wird, sich aber nun in
den Fesseln der Sirene befindet – nur in den Abend- und Nachtstunden aus dem Meer heraussteigen.
Sie füttert dann Nacht für Nacht die vom Bruder vernachlässigten Gänse „mit Zuckerwerk und gab
ihnen Rosenwasser zu trinken, so daß die Gänse fett wurden wie die Hammel und fast nichts aus den
Augen sehen konnten, und immer, wann sie des Abends in einem Gärtchen anlangten, das sich unter
dem Fenster des Königs befand, fingen sie an zu singen“ (Basile 1972, 282). Diese ‚halbe Blindheit‘ der
Gänse korreliert in demMärchen mit der Ich-Fixiertheit und Unaufmerksamkeit von Marziellas Bruder,
der sich den ganzen Tag über dem Kummer über seine Verbannung vom Hof hingibt. Über den Gesang
der Gänse schafft Marziella sich auf Umwegen Gehör; dabei ist es vor allem die Feistheit der Gänse, die
den König schließlich dazu bewegt, der Sache auf den Grund zu gehen, wodurch es Marziella
schließlich ermöglicht wird, selbst mit ihm zu sprechen (Basile 1972, 282–282; 1982, 409–411).

78 Simone Loleit und Liane Schüller



visuellem und (nicht‐)auditivem Bereich auch gendertheoretisch von Interesse. Im
Auseinanderdriften wie in der Vereinigung von Schwärze und Weiße, Schatten und
Licht, Reden und Nicht-Reden bzw. Schweigen gewinnt die weibliche Heldin Kontur
und Gestalt und ist damit eben nicht auf ein eindimensionales Weiblichkeitsklischee
reduzierbar.

6.3 Erscheinungen und Wahrnehmungen

Die weitere Handlung spielt sich, konsequenterweise, in den Abendstunden ab, also
auf der Schwelle von Tag und Nacht,¹⁹ und in zwei voneinander geschiedenen
Handlungsräumen.Während der König offenbar sexuellen Kontakt mit seiner falschen
Gemahlin hat – die schwarze Braut sitzt bei ihm nämlich auf dem Schoß (WS, 220) –,
kommt die Ente „zum Gossenstein in die Küche geschwommen“ (WS, 220). Sie bittet
den Küchenjungen, ein Herdfeuer zu entzünden, damit sie sich wärmen kann, und
stellt ihm Fragen nach dem Ergehen ihres Bruders und ihrer falschen Stellvertreterin
(WS, 221). Die Reduktion der Erzählung auf die Abendstunden korreliert mit der
Handlung des Schweigens im Sinne eines Verschweigens und Geheimhaltens: Die
wahre Identität der falschen Braut darf nicht an den Tag kommen, ihre Schwärze wird
durch die Nacht quasi verhüllt. Die weiße Braut kann in dieser Situation nicht mehr
wie die Sonne sein; der Kontrast zwischen der Weiße ihres Gefieders und der mit
Dunkelheit zu assoziierenden Abendstunden – „Einmal Abends […] kam eine weiße
Ente“ (WS, 220) – ließe jedoch eine Assoziation mit dem Glanz des Mondes zu.
Wolfzettel (2005, 63) interpretiert das Mondmotiv, in Bezug auf die altfranzösische
Bertasage, als „Epiphanie der weiblichen Wahrheit“. Die Erscheinung der sprechen-
den Ente ist so eindrucksvoll, dass der Küchenjunge sich nach der dritten Begegnung
dem König anvertraut. Damit kommt dem Küchenjungen, ähnlich wie Kürdchen in
KHM 89, eine Signal(verstärkungs)funktion zu (Rusch-Feja 1995, 112). Die von Bettel-
heim (1987, 165) an der Figur Kürdchens festgemachte Aufgabe, die „Lösung des
Knotens in Gang“ zu setzen, zeigt an der Kommunikationskette Ente – Küchenjunge –
König sogar noch deutlicher: Letzterer schlägt nämlich, als er vom Küchenjungen ins
Vertrauen gezogen wird, der Ente, als diese ihren Kopf in der folgenden Nacht durch
den Gossenstein steckt, mit seinem Schwert den Hals durch, worauf sie sich in ihre
menschliche Gestalt zurückverwandelt. Die sehr offensichtliche Sexualsymbolik
(Rusch-Feja 1995, 161) ist eine naheliegende, aber nicht die einzige Deutungsmög-
lichkeit dieser Szene. Zu berücksichtigen ist auch, dass der Hals der Sitz der
Sprechorgane ist; mit dem Durchschlagen würde die zur weißen Ente verwunschene
Braut, wenn sie nicht erneut durch eine wundersame Verwandlung gerettet würde,
zum Schweigen gebracht und zwar im doppelten Sinne von sterben und nicht mehr
reden können.Der Schwerthieb, der das dunkle Geheimnis eigentlich endgültig vor der

 Eine Parallele hierzu findet sich in Pentamerone 4,7, vgl. Abschnitt 6.2: Visuelle Metaphern.

Zu Genderkonstrukten in Zaubermärchen der Brüder Grimm 79



Preisgabe schützen müsste, wird jedoch zum Befreiungsschlag. Dass damit die Licht-
Schatten-Verhältnisse in der Märchenhandlung in ihr Gegenteil verkehrt und somit
wieder ins rechte Licht gerückt werden, ist an folgender Formulierung zu erkennen:
Als der König die alte Hexe, d.h. die Stiefmutter, nach einer geeigneten Strafe für den,
wohlweislich anonymisierten, Hergang fragt, da „war sie so verblendet, dass sie
nichts merkte“ (WS, 222). Sie gerät damit in die Position, in die sie zuvor den Bruder
der weißen Braut und den König versetzt hatte.

Interpretiert man bestimmte Handlungsversatzstücke als optische Metaphern, so
gerät das Schweigen abermals als „paradoxe Kommunikation“ (Hahn 2013, 29) in den
Blick. Die Dialoge der weißen Braut, zunächst mit Gott, danach mit ihrem Bruder und
später, halb taub, in der Kutsche, sind deutbar als Rede, hinter der sich Ungesagtes
verbirgt. Die Stieftochter äußert sich nicht über ihre Stiefmutter und -schwester. Dieses
Schweigen wird paradoxerweise erst gebrochen, als sie, in die Tiergestalt verzaubert,
nur mit dem Küchenjungen kommunizieren kann und sich schließlich Gehör ver-
schafft. Erst hier findet sie urteilende Worte, indem sie ihre Stiefschwester als
„schwarze Hexe“ (WS, 221) bezeichnet. Dieses erst im Nachhinein, im Licht der Rede,
zu identifizierende Schweigen könnte man ebenfalls mit dem Begriff des Schattens
fassen und damit an eine Überlegung Schnyders anknüpfen, die folgende Analogie
zwischen Schweigen/Rede und Schatten/Licht zieht:

Das Wort ist aber in doppeltem Sinne Anfang: Anfang des sprachlichen Kosmos, der sich in ihm
gründet, Anfang aber auch des Schweigens, das in ihm endet. Außerhalb des kommunikativen
Diskurses, außerhalb der vom Text, vom jeweiligen Gespräch, von der Erzählung eingerichteten
Ordnung, gehört dieses Schweigen einer fremden Vorwelt an – und existiert doch nur da,wo Rede
ist. Denn nur weil diese in die ihr fremde Welt einbricht und sie (zer)stört,wird sie erschaffen.Wo
sich das Wort verkörpert, wirft es einen Schatten zurück. Und so wie das Licht für solchen
Schattenwurf vom Text her kommen muss, aus der Zukunft sozusagen, kann das Schweigen vor
dem Reden nicht anders als im Licht des ihm folgenden Textes, der ihm folgenden Rede gefasst
werden. (Schnyder 2003, 47–48)

Der „Schattenwurf“ der Rede der Ente ließe sich zunächst auf die nicht erzählte
Vorgeschichte beziehen, nämlich auf Zurücksetzungen und Verfolgungen, die die
weiße Braut womöglich schon jahrelang als Stieftochter erfahren hat.Wie die Grimms
in dem „Ueber das Wesen der Märchen“ betitelten Abschnitt der „Einleitung“ an-
merken, seien die „meisten der hier geschilderten Zustände des Lebens […] so einfach,
daß viele sie wohl im eigenen gefunden, aber sie sind, wie alle wahrhaftigen, doch
immer wieder neu und ergreifend“ (KHM/1819, xxii). Unter den Beispielen wird auch
das durch eine harte Stiefmutter erfahrene Leid erwähnt. Das Verschwiegene wäre
somit auch als Leerstelle zu fassen, die von den Rezipierenden mit eigenen Erfah-
rungen gefüllt werden kann. Der Schatten könnte dann als dem Lesen bzw. Hören des
Märchens vorgängige Erfahrung verstanden werden, die im Licht des Märchens neu
begriffen werden kann.

Die Titulierung der schwarzen Braut als „schwarze Hexe“ kann dabei metapho-
risch verstanden, also auf den nun erkannten schlechten Charakter der Stiefschwester

80 Simone Loleit und Liane Schüller



bezogen werden, aber auch wörtlich genommen darauf verweisen, dass es sich bei
dieser ebenso wie bei der Stiefmutter um eine Hexe handelt. In der Entengestalt würde
die weiße Braut dann erstmals der magisch-mythischen Dimension der Märchen-
handlung teilhaftig. Erst in der Entengestalt findet sie – wenn man die magisch-my-
thische Ebene als ihre eigentliche Identität interpretiert – auch zu sich selbst: Hinter
der Figur der weißen Braut scheinen die gänse- bzw. vogelfüßige Perahta (Wolfzettel
2005, 62) bzw. die Schwanenjungfrau auf; hierzu sind noch einmal die Ausführungen
Jacob Grimms zur Bertasage in der Deutschen Mythologie hinzuzuziehen:

Berta, des königs Blume und der Weißblume tochter, hernach gemahlin Pippins, und mutter des
großen helden Carl, verleugnet ihren mythischen ursprung nicht. sie heißt ‚Berhte [sic!] mit dem
fuoze‘ […], Berthe au grand pied; […] es scheint der fuß einer schwanjungfrau, den sie […] zum
zeichen ihrer höheren natur nicht ablegen kann. (Grimm 1835, 173; Hervorh. im Original)

Die die menschliche Gestalt verhüllende Tiergestalt ist somit Verbindung zum, in der
Terminologie der Grimms, Mythischen,²⁰ das die Gebrüder Grimm über die Stoff- und
Motivparallelen in den mündlich und schriftlich überlieferten Märchentexten aufzu-
decken suchen. Auch Wolfzettel sieht, wiederum mit Blick auf die Bertasage, eine
ältere Stofftradition, in deren Kontext auch die Märchen KHM 89 und 137 zu stellen
sind:

Thema einer aus der Tradition zu erschließenden Märchenhandlung ist offensichtlich die miss-
lungene Verbindung eines Königssohns mit der – wohl mit Vogelattributen ausgezeichneten –
zauberkundigen Tierbraut, die erst nach einer lange Periode der Erniedrigung ihre angestammte
Rolle einnehmen kann. (Wolfzettel 2005, 62)

Selbstverständlich kann und sollte auch die von den Grimms intendierte Re-Mythi-
sierung der Märchenheldin unter gendertheoretischen Gesichtspunkten kritisch be-
leuchtet werden. Festzuhalten ist jedoch, dass sich hieraus ein facettenreicheres Bild
von Weiblichkeit (und Männlichkeit) ergibt als durch den bloßen Abgleich mit dem
bürgerlichen Frauenbild des 19. Jahrhunderts. Insbesondere auch die beobachteten
Zusammenhänge zwischen Re-Mythisierung und Kommunikationsprozessen weisen
auf eine Mehrdimensionalität der weiblichen Heldin hin, die im Zuge des Märchens –
ebenso wie die Königstochter im Märchen „Die Gänsemagd“ – quasi mit sich selbst
kommuniziert und dabei ihre verschiedenen, teils konträren Bedeutungsschichten
nach und nach aufdeckt.

 Vgl. Kellner (1994, 53–56) zum romantisch geprägtenMythenbegriff der Grimms und besonders zur
Vorstellung der ‚Wahrheit‘ des Mythos.

Zu Genderkonstrukten in Zaubermärchen der Brüder Grimm 81



7 Ausblick

Der Ofen bzw. die Küche mit dem Herdfeuer fungieren, wie ausführlich dargelegt, in
KHM 89 und 135 als Kommunikationsräume. Dies wird auch auf einer Metaebene
deutlich, wenn sie nämlich im Vorwort zur Erstauflage der KHM von 1812 im Zuge der
Tradierung der Volkspoesie in Form von Volksliedern und Hausmärchen genannt
werden:

Die Plätze am Ofen, der Küchenheerd [sic!], Bodentreppen, Feiertage noch gefeiert, Triften und
Wälder in ihrer Stille,vor allem die ungetrübte Phantasie sind die Hecken gewesen, die sie [d. i. die
Hausmärchen] gesichert und einer Zeit aus der andern überliefert haben. (KHM/1812, vi)

Das ‚Aufflammen‘ der Rede der Märchenheldinnen im Ofen bzw. am Küchenherd ist
hinsichtlich der Weiblichkeitsinszenierungen in den Märchen insofern von Interesse,
als diese (märchen‐)poetologisch überformt erscheinen. Ähnliches hat Sennewald für
die Beiträgerin bzw. ‚Märchenerzählerin‘ Dorothea Viehmann als „Erzählfigur und
erzählte Figur zugleich“ (Sennewald 2013, 89) sowie, genderübergreifend, für die
„Körper-Metaphern und Körper-Inszenierungen in den Märchen“ (Sennewald 2013, 91)
herausgearbeitet.

Die Untersuchung von Genderkonstrukten in den Märchen der Grimms erschöpft
sich, wie die ‚Tiefenbohrungen‘ zum Schweigen in KHM 89 und 135 verdeutlicht ha-
ben, nicht im Herausarbeiten vorgefasster (bürgerlicher) Genderstereotype. Vielmehr
erscheint es wichtig, im Sinne einer ‚Spurensuche‘ die verschiedenen ineinander-
greifenden Bedeutungs- und Textschichten der Figuren und des ihnen angelagerten
Motivkomplexes zu entwirren.

Literatur

1 Primärliteratur

Basile, Giambattista. Il Pentamerone ossia La fiaba delle fiabe (Bd. 2). Hg. Benedetto Croce. Mit
einem Vorwort von Umberto Eco. Rom/Bari: Editori Laterza, 1982 [Orig.: 1634–1636 unter dem
Titel Le cunto de li cunti; 1674 unter dem Titel Il Pentamerone].

Basile, Giambattista. Das Pentameron oder – Das Märchen aller Märchen. Mit 50 farbigen
Pinselzeichnungen von Josef Hegenbarth. Übertragen von Felix Liebrecht. München: Beck, 1985
[1846].

Boiardo, Matteo Maria. Rolands Abentheuer in hundert romantischen Bildern. Nach dem Italienischen
des Grafen Bojardo. Über die italiänischen Helden-Gedichte aus dem Sagenkreis Karls des
Großen, dritter Theil. Hg. Friedrich Wilhelm Valentin Schmidt. Berlin u.a.: Nauck, 1820.

Grimm, Jacob/Wilhelm Grimm. Kinder- und Hausmärchen. Ausgabe letzter Hand mit den
Originalanmerkungen der Brüder Grimm. Mit einem Anhang sämtlicher, nicht in allen Auflagen
veröffentlichter Märchen und Herkunftsnachweise (Bd. 2). Hg. Heinz Rölleke. Stuttgart: Reclam,
2014 [1857].

82 Simone Loleit und Liane Schüller



Grimm, Jacob. Deutsche Mythologie. Göttingen: Dieterich, 1835.
Grimm, Jacob. Deutsche Mythologie. 2. Ausg. Bd. 2. Göttingen: Dieterich, 1844.
KHM/1812 = Kinder- und Hausmärchen. Gesammelt durch die Brüder Grimm. Bd. 1. Berlin:

Realschulbuchhandlung, 1812.
KHM/1819 = Kinder- und Hausmärchen. Gesammelt durch die Brüder Grimm. Bd. 1 und 2, verb. u.

verm. Aufl. Berlin: Reimer, 1819.
KHM/1856 = Kinder- und Hausmärchen. Gesammelt durch die Brüder Grimm. Bd. 3, 3. Aufl.

Göttingen: Dieterich, 1856.
Mierke, Gesine (Hg.). Die Crescentia-Erzählung aus der ‚Leipziger Kleinepikhandschrift‘ Ms 1279.

Chemnitz: Universitätsverlag, 2013.
Schade, Oskar (Hg.). Crescentia. Ein niederrheinisches Gedicht aus dem 12. Jahrhundert. An Jacob

und Wilhelm Grimm zum 4. Januar und 24. Februar 1853. Berlin: F. Dümmler, 1853.
Taylor, Edgar/David Jardine (Hg.). German Popular Stories. Translated from the Kinder- und

Hausmärchen. Collected by M. M. Grimm. From Oral Tradition. Mit Illustrationen von George
Cruikshank. 2 Bde. London: Baldwyn, 1823/26.

2 Sekundärliteratur

Arfert, Paul. Das Motiv von der unterschobenen Braut in der internationalen Erzählungslitteratur
[sic!]. Mit einem Anhang: Ueber den Ursprung und die Entwicklung der Bertasage. Schwerin:
Bärensprungsche Hofdruckerei, 1897.

Assmann, Aleida. „Formen des Schweigens“. Schweigen. Hg. Dies./Jan Assmann. München: Fink,
2013, 51–68.

Bettelheim, Bruno. Kinder brauchen Märchen. Aus dem Englischen übersetzt von Liselotte Mickel
und Brigitte Weitbrecht. München: dtv, 1987 [1976].

Bolte, Johannes/Georg Polívka. Anmerkungen zu den Kinder- u. Hausmärchen der Brüder Grimm.
Bd. 2. Hildesheim u.a.: Olms, 1982.

Bonin, Felix von. Kleines Handlexikon der Märchensymbolik. Stuttgart: Kreuz, 2001.
Eco, Umberto. „Die Flamme ist schön“. Auf den Schultern von Riesen. Das Schöne, die Lüge und

das Geheimnis. Ders. Aus dem Italienischen übersetzt von Martina Kempter und Burkhart
Kroeber. München: dtv, 2020, 131–164.

Ewers, Hans-Heino. „Grimms Märchen – ein romantischer Mythos. Die Kinder- und Hausmärchen im
Kontext der europäischen Märchennovellistik“. Märchen – (k)ein romantischer Mythos? Zur
Poetologie und Komparatistik von Märchen. Hg. Claudia Maria Pecher. Baltmannsweiler:
Schneider Hohengehren, 2013, 5–20.

Feustel, Elke. Rätselprinzessinnen und schlafende Schönheiten. Typologie und Funktionen der
weiblichen Figuren in den Kinder- und Hausmärchen der Brüder Grimm. Hildesheim u.a.:
Olms, 2012.

Freud, Sigmund. „Die Symbolik im Traum“. [1915–17] Sigmund Freud. Studienausgabe. Bd. 1. Hg.
Alexander Mitscherlich/Angela Richards/James Strachey. Limitierte Sonderausgabe. Frankfurt
a.M.: Fischer, 2000, 159–177.

Freyberger, Regina. Märchenbilder – Bildermärchen. Illustrationen zu Grimms Märchen 1819– 1945.
Über einen vergessenen Bereich deutscher Kunst. Oberhausen: Athena, 2009.

Hahn, Alois. „Schweigen, Verschweigen, Wegschauen und Verhüllen.“ Schweigen. Hg. Aleida
Assmann/Jan Assmann. München: Fink, 2013, 29–50.

Kellner, Beate. Grimms Mythen. Studien zum Mythosbegriff und seiner Anwendung in Jacob Grimms
„Deutscher Mythologie“. Frankfurt a.M. u.a.: Lang, 1994.

Zu Genderkonstrukten in Zaubermärchen der Brüder Grimm 83



Lehnert, Nicole. Brave Prinzessin oder freie Hexe? Zum bürgerlichen Frauenbild in den Grimmschen
Märchen. Münster: Selbstverlag/Professur für Frauenforschung WWU Münster, 1996.

Lüthi, Max. Das europäische Volksmärchen. Form und Wesen. Tübingen u.a.: Francke, 2005 [1947].
Lüthi, Max. Märchen. Bearb. v. Heinz Rölleke. Stuttgart u.a.: Metzler, 2004 [1962].
Märtin, Jörn Ludger. „200 Jahre ‚Kinder- und Hausmärchen‘ der Brüder Grimm. Ursprung und

Popularisierung einer gattungsprägenden Sammlung (1812–2012)“. Zeitschrift für Germanistik
13 (2013), 124–133.

Memmer, Adolf. Die altfranzösische Bertasage und das Volksmärchen. Halle: Gräfenhainichen, 1935.
Meyer, Anne-Rose. „Herd, Feuer und Küchengerät in Exilwerken Anna Seghers’, Irmgard Keuns und

Aglaja Veteranyis“. Exilforschung. Ein internationales Jahrbuch. Bd. 31: Dinge des Exils. Hg.
Doerte Bischoff/Joachim Schlör. München: edition text + kritik, 2013, 71–85.

Pöge-Alder, Kathrin. Märchenforschung. Theorien, Methoden, Interpretationen. 3., überarb. u. erw.
Aufl. Tübingen: Narr Francke Attempto, 2016 [2007].

Propp, Vladimir. „Morphologie des Märchens“. [1928] Aus dem Russischen von Christel Wendt.
Morphologie des Märchens. Ders. Hg. Karl Eimermacher. München: Hanser, 1972, 7–152 u.
226–228 (Anm.). [= 1972a]

Propp, Vladimir. „Transformationen von Zaubermärchen“. [1928] Aus dem Russischen von
Maria-Gabriele Woisen. Morphologie des Märchens. Ders. Hg. Karl Eimermacher. München:
Hanser, 1972, 153–177 u. 228 (Anm.). [= 1972b]

Rinne, Olga. Die Gänsemagd. Zürich: Kreuz, 1987.
Rölleke, Heinz. „Zur Biographie der Grimmschen Märchen. Mit besonderer Berücksichtigung der

Ausgabe von 1819“. Jacob Grimm/Wilhelm Grimm. Kinder- und Hausmärchen. Bd. 2. Nach der
2. verm. u. verb. Aufl. von 1819, textkritisch revidiert u. mit einer Biographie der Grimmschen
Märchen versehen. Hg. Heinz Rölleke. Köln: Diederichs, 1982, 521–578.

Rölleke, Heinz. Die Märchen der Brüder Grimm. Eine Einführung. 5., durchges. Aufl. Stuttgart:
Reclam, 2016 [1985].

Rumpf, Marianne. „Berta“. Enzyklopädie des Märchens. Bd. 2. Hg. Kurt Ranke/Hermann
Bausinger/Wolfgang Brückner/Max Lüthi/Lutz Röhrich/Rudolf Schenda. Berlin u.a.: De
Gruyter, 1979, 156–161.

Rusch-Feja, Diann. The Portrayal of the Maturation Process of Girl Figures in Selected Tales of the
Brothers Grimm. Frankfurt a.M. u.a.: Lang, 1995.

Schnyder, Mireille. Topographie des Schweigens. Untersuchungen zum deutschen höfischen Roman
um 1200. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2003.

Sennewald, Jens Emil. Das Buch, das wir sind. Zur Poetik der „Kinder- und Hausmärchen,
gesammelt durch die Brüder Grimm“. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2004.

Sennewald, Jens Emil. „Wie es ist, ein Buch zu sein. Die ‚Kinder- und Hausmärchen, gesammelt
durch die Brüder Grimm‘ zwischen Poetik, Identitätsfindung und Selbstbezug.“ Märchen –
(k)ein romantischer Mythos? Zur Poetologie und Komparatistik von Märchen. Hg. Claudia Maria
Pecher. Baltmannsweiler: Schneider Hohengehren, 2013, 81–94.

Uther, Hans-Jörg. Handbuch zu den „Kinder- und Hausmärchen“ der Brüder Grimm. Entstehung –
Wirkung – Interpretation. 3., durchges. u. erg. Aufl. Berlin u.a.: De Gruyter, 2021 [2008].

Willand, Marcus. „Funktionen des Faktischen im Fiktionalen. Die erzählten Fotografien in Lenzʼ
Schweigeminute.“ Non Fiktion 12.1 (2017), 109–127.

Wittgenstein, Ludwig. Tractatus logico-philosophicus. Logisch-philosophische Abhandlung.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1963 [1922].

Witthöft, Christiane. Vertreten, Ersetzen, Vertauschen. Phänomene der Stellvertretung und der
Substitution im ‚Prosalancelot‘. Berlin u.a.: De Gruyter, 2016.

Wolfzettel, Friedrich. „Le Conte en palimpseste“. Studien zur Funktion von Märchen und Mythos im
französischen Mittelalter. Wiesbaden: Steiner, 2005.

84 Simone Loleit und Liane Schüller



Zipes, Jack. „Cross-cultural Connections and the Contamination of the Classicale Fairy Tale“. The
Great Fairy Tale Tradition from Straparola and Basile to the Grimms. Texts. Criticism. Hg. Ders.
New York u.a.: Norton, 2001, 854–869.

Zu Genderkonstrukten in Zaubermärchen der Brüder Grimm 85




