Simone Loleit und Liane Schiiller
Zu Genderkonstrukten in Zaubermarchen der
Briider Grimm

Schweigen und Schatten in ,,Die Ginsemagd* und ,,Die weif3e und
die schwarze Braut“

Zusammenfassung: Das Schweigen der Heldin im Marchen wird héufig als (biirger-
liches) Genderstereotyp diskutiert. Im Beitrag werden demgegeniiber die Polyvalenz
und die vielfaltigen Zusammenhédnge dieses Motivs mit Gender- und Weiblichkeits-
inszenierungen herausgearbeitet. Im Mittelpunkt der exemplarischen Analysen ste-
hen die zum Themenkreis der ,unterschobenen Braut‘ zdhlenden Zauberméarchen ,,Die
Gansemagd“ und ,,Die weifle und die schwarze Braut“ aus den Kinder- und Haus-
mdrchen der Briider Grimm. Den engeren Untersuchungsfokus bildet der Gegensatz
von Schweigen und Reden und seine Korrelationen zur optischen Metapher von
Schwarz und Weif3, Schatten und Licht. Unter Einbeziehung kommunikations- und
psychoanalytischer Ansdtze, ankniipfend an die stoff-, motivgeschichtlichen und
;mythologischen’ Forschungen der Grimms sowie unter Bezugnahme auf die mittel-
alterliche Stoff- und Motivtradition (Bertasage; Pentamerone 4,7) werden Perspektiven
fiir die Erforschung von Genderkonstrukten in Marchen der Grimms aufgezeigt.

1 Voriiberlegungen

Die Kinder- und Hausmdrchen (KHM) der Briider Grimm sind ein ,,,romantisches Buch®.
TIhre Poetik ist durch philologische Poesie geprigt“ (Sennewald 2004, 346). Die
Sammlung als Ganzes, aber auch die einzelnen Marchen erhalten ihr charakteristi-
sches Geprage, wie Sennewald festhilt, ,,durch das Zusammenwirken von wissen-
schaftlichem Rahmen und poetischem Gegenstand“ (Sennewald 2013, 88). In eine
dhnliche Richtung zielt Ewers’ Erwdgung, die KHM ,,in den Kontext der grof3en, in eine
Rahmenhandlung eingebetteten Madrchenzyklen zu stellen — in eine Reihe, die mit
Basiles Pentamerone und den Marchen aus Tausendundeine Nacht beginnt und bis hin
zu Ludwig Tiecks Phantasus und E.T.A. Hoffmanns Serapionsbriidern reicht“ (Senn-
ewald 2013, 8). Eine umfassende Analyse der Genderkonstrukte in den KHM als
(wissenschaftliches) Gesamt(kunst)werk steht bislang aus. Ihr Charakter als , litera-
risches Kunstwerk® (Ewers 2014, 8) miisste hierfiir ebenso beachtet werden wie die
miteinander konfligierenden Anspriiche, die aus der Kombination von philologi-
schem Sammel- und Forschungsprojekt und Leseausgabe mit auch erzieherischem
Auftrag (Martin 2013, 129; Rolleke 2016, 89) erwachsen, sowie nicht zuletzt die Gat-

8 OpenAccess. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110726404-005



64 —— Simone Loleit und Liane Schiiller

tungsvielfalt und -hybriditat der in den KHM versammelten Texte.! Die Forschung zu
Gender-, d. h. zumeist Weiblichkeitskonstrukten in den KHM konzentriert sich jedoch
in der Regel fast ausschlieflich auf die Zauberméirchen innerhalb der KHM? — welche
zwar ,,hochstens ein Drittel der Grimmschen Sammlung ausmachen, allerdings so gut
wie sdmtliche der bekanntesten Marchentexte reprisentieren (Rlleke 2016, 43). Die
Genderforschungsertrage zu ,Grimms Marchen® bediirfen somit eigentlich dringend
einer Uberpriifung in Bezug auf andere Textsorten innerhalb der KHM.? Im Rahmen
eines Bandes zu Genderaspekten in der Kinder- und Jugendliteratur und speziell im
Kapitel zur Romantik erscheint jedoch eine Konzentration auf Zauberméarchen als die
Hauptgattung der sogenannten Volksmarchen aus folgenden Griinden sinnvoll:

Erstens machen Zaubermdrchen innerhalb der 1825 erstveroffentlichten, als
Kinderbuch konzipierten Kleinen Ausgabe der KHM den iiberwiegenden Teil der darin
aufgenommenen Texte aus (Rolleke 1982, 554-556).* Thr Vorbild war der 1823 er-
schienene erste Band der von Edgar Taylor und David Jardine erarbeiteten, an ein
kindliches Publikum adressierten englischen Ubersetzung von Méirchen aus den
KHM; die German Popular Stories wurden insbesondere durch die skurril-komischen
Kupferstiche George Cruikshanks zum Verkaufsschlager (Freyberger 2009, 58 —59).

Zweitens stehen Zaubermdrchen im Fokus der psychoanalytischen Méarchenfor-
schung. Fiir den Zugang zu Méarchen iiber ,,die Deutung von Trdumen und die Suche
nach Inhalten des Unbewussten“ (Poge-Alder 2016, 230) ldsst sich eine Entwick-
lungslinie von der Romantik und ihrem Bemiihen, den Symbolcharakter von Mythen
zu entschliisseln, hin zu psychoanalytischen Interpretationsansdtzen der Freud’schen
und Jung’schen Schule ziehen (Pdge-Alder 2016, 230 —240).°

Drittens wird in der Vorrede zur ersten Auflage der Grofien Ausgabe ein Konnex
zwischen Madrchen und Kindern hergestellt:

Innerlich geht durch diese Dichtungen dieselbe Reinheit, um derentwillen uns Kinder so wun-
derbar und seelig erscheinen; sie haben gleichsam dieselben bldulich-weifien, mackellosen,
glanzenden Augen (in die sich die kleinen Kinder selbst so gern greifen), die nicht mehr wachsen

1 Vgl. hierzu Uthers (2021, 481-482) Kategorisierungsversuch der Erzdhlgattungen innerhalb der
KHM.

2 Als einschlédgiges Beispiel fiir diesen Untersuchungsfokus ware etwa Feustel 2012 zu nennen, vgl.
Abschnitt 2: Typologien der Mdrchenheldinnen und -helden.

3 Lehnert (1996, 11) geht zwar auf den méglichen Einwand, ,,dafl auch die Geschlechterideale und
-bilder innerhalb der Grimmschen Sammlung nicht vollkommen einheitlich sind“, ein und verortet
dies insbesondere in der Vielfalt der in die KHM eingeflossenen Gattungen; sie nivelliert diese ,,Un-
stimmigkeiten im Gesamtkorpus® dann aber damit, dass ,,— besonders deutlich in den bekanntesten
(Zauber-)Marchen, namlich in denen der Kleinen Ausgabe — Kindern ganz offenkundig biirgerliche
Geschlechtermodelle des 19. Jahrhunderts angeboten“ wiirden.

4 Vgl. besonders Rollekes (1982, 555-556) Aufzdhlung der aus der Zweitauflage aufgenommenen
Stiicke.

5 Vgl. auch die Kurziiberblicke zur psychoanalytischen Marchenforschung bei Liithi (2005, 106 —108)
und Rusch-Feja (1995, 9-15).



Zu Genderkonstrukten in Zauberméarchen der Briider Grimm —— 65

konnen, wiahrend die andern Glieder noch zart, schwach, und zum Dienst der Erde ungeschickt
sind. (KHM/1812, viii—ix)

In der Einleitung der zweiten Auflage von 1819 werden als beispielhaft fiir das ,, Wesen
der Marchen“ kurzgefasste Marchenplots von ,,Hansel und Gretel®, ,,Aschenputtel®,
,»Briiderchen und Schwesterchen“ und ,,Die sechs Schwine“ angefiihrt (KHM/1819,
xxii). Bei allen vier Texten handelt es sich um Zaubermarchen, welche den Grimms
also offensichtlich als besonders eindriickliche Beispiele fiir Marchen als ,,Gattung
von kindlicher Geistesart® (Ewers 2013, 13) erschienen. Die ,,seit Johann Herder {iblich
gewordene Parallelisierung von Phylo- und Ontogenese“ (Ewers 2013, 14) erlaubte den
Grimms eine doppelbodige Verwendung des Kinder- und Kindheitsbegriffs, einerseits
auf die kindlichen Adressatinnen und Adressaten bezogen, andererseits als volks-
poetologische Chiffre fiir ,Alter?, ,Vorzeit‘, ,Urspriinglichkeit‘.® Die zahlreichen Unge-
reimtheiten einer solchen ,,Marchenpoetik aus dem Geist der spatromantischen Ge-
schichtsphilosophie“ (Ewers 2013, 10) werden von Ewers kritisch diskutiert. Wie Roots
festhidlt, bedeutet das Postulat einer ,Reinheit’ der Vergangenheit und zugleich
Kindgemafiheit (nach der biirgerlichen Moral des 19. Jahrhunderts), dass die Marchen
zunehmend von sdmtlichen sexuellen und erotischen Anziiglichkeiten befreit wurden
(Roots 2020, 195). Einhergehend damit beobachtet Ewers eine von Auflage zu Auflage
fortschreitende Verkindlichung der Heldinnen und Helden (Ewers 2013, 15). Diese der
Bearbeitung durch die Grimms geschuldete Entsexualisierungstendenz ist noch ein-
mal von dem Stilmerkmal der Sublimation zu unterscheiden, fiir das Liithi (2005, 65)
als Beispiel u. a. die Entwirklichung sexueller und erotischer Stoffkerne anfiihrt: ,,.Das
Marchen versteht seine eigenen (oder besser: die von ihm verwendeten) Symbole nicht
mehr*“ (2005, 67).

2 Typologien der Mdrchenheldinnen und -helden

Volks- bzw. Zaubermarchen bilden die Untersuchungsbasis fiir die Stilanalyse Liithis
(Das europdische Volksmdrchen. Form und Wesen, 1947) und die strukturalistische
Mérchenforschung Propps (Morphologie des Mdrchens, 1928). Fiir beide Ansitze ist
festzuhalten, dass sie gewissermafien genderneutral ausgerichtet sind. Liithi unter-
teilt das Marchenpersonal in ,,Held oder Heldin“ und weitere

charakteristische Figuren: Auftraggeber, Helfer des Helden [...], Kontrastgestalten [...] und von
Held oder Heldin gerettete, befreite, erloste oder sonstwie gewonnene Personen |[...]. Alle wich-
tigen Figuren also sind auf den Helden bezogen als dessen Partner, Schddiger, Helfer oder als
Kontrastfiguren zu ihm [...]. (Liithi 2004, 27)

6 Vgl. ein dhnliches Konzept bei Liithi (2005, 90 —92).



66 —— Simone Loleit und Liane Schiiller

Propp unterscheidet die Handlungskreise des Gegenspielers (Schadenstifters), des
Schenkers, des Helfers, der gesuchten Gestalt, des Senders, des Helden und des fal-
schen Helden (Propp 1972a, 79 - 80). Die handelnden Personen sind dabei tiber die
ihrem Handlungskreis zugehorigen Funktionen bestimmt, wobei die Definition einer
Funktion sich ,,auf keinen Fall nach der Gestalt richten [darf], die die betreffende
Funktion ausiibt“ (Propp 1972a, 26); man miisse vielmehr ,,von der Bedeutung aus-
gehen, die die betreffende Funktion im Handlungsablauf besitzt. [...] So kdnnen
identische Handlungen unterschiedliche Bedeutungen tragen und umgekehrt“ (Propp
1972a, 27). Hinsichtlich des Genderaspekts erscheint folgende Bemerkung Propps in
der Abhandlung ,,Transformationen von Zaubermérchen“ (1928) unter dem Stichwort
,Umwandlung‘ aufschlussreich: ,,Nicht selten verwandelt sich die Grundform in ihr
Gegenteil. Frauenfiguren z. B. werden zu mannlichen und umgekehrt“ (Propp 1972b,
166). Die von Feustel (Rdtselprinzessinnen und schlafende Schonheiten, 2012) unter
gendertheoretischen Ansédtzen erarbeitete Typologie der weiblichen Figuren konzen-
triert sich auf ,,die im Erzdhltext ersichtlich dominierenden Gesinnungsarten und
Handlungspraktiken der jeweiligen Marchenfiguren. Folglich konnen gewisse Frau-
engestalten auch in mehreren Kategorien erscheinen, sofern sie die jeweiligen Ei-
genschaften der verschiedenen Typen erfiillen“ (Feustel 2012, 185). Insgesamt orien-
tiert sich Feustels Typologie starker an konkreten Marchenfiguren. Sie unterscheidet
zauberkundige weibliche Jenseitige, Muttertypen und junge Frauen bis zur Ehereife,
der sogenannte Konigstochtertypus, jeweils im kurzen Vergleich mit den entspre-
chenden méannlichen Figuren (Feustel 2012, 286 —303). Feustels auf Basis der Marchen
erarbeitete Figurentypologie erscheint insgesamt ergiebiger als z.B. Lehnerts Unter-
suchung zum biirgerlichen Frauenbild der Grimm’schen Marchen. Die von Lehnert
(1996, 11, 2430, 34—36) von auflen an die Marchen herangetragenen dichotomischen
Geschlechterstereotype, die sie im biirgerlichen Kontext des 19. Jahrhunderts verortet,
die aber teilweise wohl weit dlter sind, formen ein Kriterienraster, das, trotz der Fiille
der aufgenommenen Eigenschaften, zu einer in Teilen holzschnittartig wirkenden
Gegeniiberstellung eines positiven und eines negativen Frauenbilds fiihrt.

3 Zum Themenkreis der ,unterschobenen Braut*

Die fiir die folgenden exemplarischen Analysen ausgewdhlten Zaubermdrchen ,,Die
Gansemagd“ (KHM 89) und ,,Die weifie und die schwarze Braut“ (KHM 135) gehoren,
ebenso wie das zum Vergleich herangezogene Marchen ,,Die beiden Kuchen“ aus dem
Pentamerone, zum Themenkreis der ,unterschobenen Braut‘ (Uther 2021, 196 und 274)
und spezieller in den Motivkomplex der Bertasage (KHM/1856, 158 und 218; Arfert
1897, 7-8).7 ,,Das Phantasma der Ersetzbarkeit der Braut durch eine andere, fremde

7 Arfert ordnet die drei Marchen der Untergruppe ,,a. Die wahre Braut wird auf der Fahrt zum Ver-
lobten beseitigt“ der Gruppe ,,I. Die eigentlichen Mdrchen von der unterschobenen Braut“ (Arfert 1897,



Zu Genderkonstrukten in Zaubermarchen der Bridder Grimm —— 67

Frau in der Hochzeitsnacht wurzelt in all seinen Variationen tief im mittelalterlichen
Erzahlfundus.“ (Wittho6ft 2016, 177)

Als zentrale Vergleichstexte fiir beide Marchen werden die karolingische Berta-
sage und das italienische Marchen ,,Die beiden Kuchen“ (,,Le due pizzelle“) aus Ba-
siles Pentamerone angefiihrt (KHM/1856, 218). Weitere Verweise auf stoffverwandte
Texte fiir KHM 89 aus der italienischen und russischen, fiir KHM 135 aus der franzo-
sischen und finnischen Literatur (KHM/1856, 158 und 217-218) zeigen, dass den
Grimms das Vorkommen des Stoffs in der europdischen Literatur bekannt war; ebenso
ersichtlich ist jedoch ihr Bemiihen, ihn in seinen Urspriingen in der deutschen
,Volksdichtung® zu verorten, wie z.B. aus folgender Formulierung hervorgeht:® ,,Im
Pentamerone (4, 7) findet sich ein halb aus diesem [d.i. aus KHM 135], halb aus dem
Gansmédchen (Nr. 89) zusammengesetztes Marchen* (KHM/1856, 218).

Im Mittelpunkt der aus dem karolingischen Sagenkreis stammenden, in der
deutschsprachigen und europdischen Literatur breit rezipierten, altfranzdsischen
Bertasage (Witthoft 2019, 178) steht die Gemahlin des Frankenkonigs Pippin, des Va-
ters Karls des Groflen.’ Jacob Grimm sieht in der Deutschen Mythologie einen Zu-
sammenhang zwischen der sagenhaften Berta und der mythischen Perahta (Berchta)
(Grimm 1835, 172). Das Erkennungszeichen der Heldin - ihre missgestalteten Fiif3e
oder ein iibergrofler Fuf3 — erinnert an den ,,Vogel- oder Gansefuf3, das Merkmal der
wahrscheinlichen mythischen Ahnherrin der Heldin, Perchta oder Perahta“ (Wolf-
zettel 2005, 62). Die Ganse hiitende (KHM 89) oder fiitternde (Pentamerone 4,7) Pro-
tagonistin ist ebenso wie die in eine Ente verwandelte Heldin (KHM 135) eine Remi-
niszenz an die sagenhaft-mythische Berta-Perahta (Wolfzettel 2005, 62).

4 Leitende Fragestellung

Im Fokus der folgenden Analyse steht der Gegensatz von Schweigen und Reden in
mehrdimensionaler Korrelation zur optischen Metapher von Schwarz und Weif3,
Schatten und Licht. Zu untersuchen ist die narrative Entfaltung dieses Gegensatzes in
der Handlung und Figurenkonzeption der Marchen; das daraus entstehende Span-
nungsfeld soll mit Blick auf kommunikationsanalytische Ansdtze untersucht sowie
auf psychoanalytische Deutungsmdglichkeiten und, unter Ankniipfung an die stoff-,
motivgeschichtlichen und ,mythologischen’ Forschungen der Grimms, auch hin-
sichtlich ,mythischer* Konnotationen befragt werden. Das Schweigen der Heldin, das

7-8) zu: KHM 89 gehore zur Variante ,,al. Nach Verlust eines Talismans®, wohingegen KHM 135 und
»Die beiden Kuchen®“ die Variante ,,a2. Dadurch, dass sie ins Meer gestiirzt wird“ und dabei noch
einmal die Untervarianten ,,Sie wird in Haft der Meersirene gehalten* und ,,Sie wird dabei verwandelt“
(Arfert 1897, 8) reprisentieren.

8 Vgl. allgemeiner zu diesem Paradoxon einer gleichzeitig komparatistischen und nationalphilolo-
gischen Perspektive Zipes 2001, 867.

9 Zur historischen Kontextualisierung vgl. Rumpf 1979, 157 und 160.



68 —— Simone Loleit und Liane Schiiller

Lehnert (1996, 28) zufolge einen der Eckpunkte des am biirgerlichen Vorbild orien-
tierten Frauenbildes der Marchen darstellt, erweist sich bei genauerer Betrachtung als
vieldeutig und erscheint nicht mehr eindimensional im Raster dualistischer Gender-
stereotype verorthar.

5 ,,Die Ginsemagd*“ (KHM 89)

In dem Mérchen, das den Grimms durch Dorothee Viehmann zugetragen und spéter
von Jacob Grimm aufgezeichnet wurde (Uther 2021, 195), wird eine junge Kénigstochter
von ihrer Mutter in die Fremde geschickt, um einen Konigssohn zu ehelichen, dem sie
versprochen ist. Der Kénigstochter, deren Vater ,,schon lange gestorben® (G, 23)™° ist,
wird ihr koniglicher Brautschatz und eine Kammerjungfrau mitgegeben, die die Braut
bis ,,in die Hdnde des Brautigams iiberliefern soll“ (G, 24). Beide reisen zu Pferd; das
Pferd der Konigstochter, Falada, kann sprechen. In der Stunde des Abschieds nimmt
die Mutter ein weifles Tuch, lasst drei Blutstropfen hinauftrépfeln und ermahnt ihre
Tochter, diese gut zu verwahren: ,,[S]ie werden dir unterweges Not tun® (G, 24), wo-
durch die Blutstropfen die Funktion eines Schutzzaubers erhalten. Unterwegs weigert
sich die Kammerjungfer mehrfach, der Konigstochter Wasser zu bringen, als diese
Durst verspiirt: ,,[IJch mag eure Magd nicht sein“ (G, 24), spricht sie wiederholt. Als die
Konigstochter in einem unbedachten Moment das Tuch mit den Blutstropfen verliert,
erlangt die Kammerjungfer Macht iiber die Kénigstochter. Sie nétigt diese, Pferd und
Kleider mit ihr zu tauschen und gibt sich bei der Ankunft am Zielort als die ,rechte’
Braut aus, wahrend die wahre Konigstochter zu ,niederen’ Diensten als Begleitung des
Gansehiitejungen, Kiirdchen (bzw. Conrddchen), verpflichtet wird. Im weiteren Verlauf
wird die falsche Braut durch den Konig, den Vater des Brautigams, entlarvt, der
mitanhort, wie die wahre Kdnigstochter in einem Eisenofen sitzend ihr Leid klagt. Die
falsche Braut spricht schlief3lich ihr eigenes Todesurteil und der Konigssohn und die
wahre Braut werden nach Vollstreckung des Urteils miteinander vermahlt.

5.1 Identitatstausch

Die von der alten Kénigin mit der Ubergabe der Tochter an den Briutigam beauftragte
Kammerjungfrau fungiert in der Ausgangshandlung als autorisierte Stellvertreterin
der Mutter und nutzt diese Position, um gewaltsam zur unrechtméafiigen Stellvertre-
terin der Koénigstochter aufzusteigen. Motivation fiir diesen Akt der Usurpation (Bet-
telheim 1987, 159) scheinen Konkurrenzdenken und Neid zu sein; offensichtlich kann

10 Das Marchen ,,Die Gdnsemagd“ (KHM 89) — im Folgenden abgekiirzt mit der Sigle G — wird nach der
Fassung der Ausgabe letzter Hand von 1857 in der Edition von Rolleke zitiert: Briider Grimm 2014,
23-30.



Zu Genderkonstrukten in Zauberméarchen der Briider Grimm —— 69

sie sich mit ihrer gegeniiber der Kénigstochter inferioren Position nicht identifizieren,
denn sie sagt mehrmals, dass sie nicht deren Magd sein mdchte (G, 25) und befiehlt ihr
schlief3lich ,,mit harten Worten“ (G, 25), die koniglichen Kleider auszuziehen und zu
schworen, nichts von dem erzwungenen Tausch zu verraten. In dem Moment, in dem
die Kammerjungfrau die koniglichen Gewander der Kénigstochter tragt, besitzt sie die
angemessene Hiille, um alle weiteren Akteurinnen und Akteure zu blenden; iiber das
Medium der Kleidung, die normalerweise unmissverstdandlich den sozialen Status der
Tragerin abbildet, werden der Ordnungsverlust und die gestorte Hierarchie symboli-
siert.™ Das Kleidertauschmotiv begriindet hier, wie auch in KHM 135, Pentamerone 4,7
und der Bertasage, den (Identitdts-)Tausch und die daraus resultierende Spannung
zwischen Wahrheit und Liige, Sein und Schein.

Dass die Kdnigstochter sich nicht zur Wehr setzt und den plétzlichen Rollen-
wechsel kommentarlos hinnimmt, wohingegen die Kammerjungfer ,,mit den Mitteln
des Raubs, der Gewalt und der Unterdriickung® (Rinne 1987, 46) agiert, entspricht auf
den ersten Blick dem in der Marchenforschung zur Typologisierung weiblichen Fi-
gurenhandelns hdufig verwendeten Aktiv-passiv-Schema. Lehnert hélt hierbei als
Beispiel fiir einen grundsétzlichen Genderbias fest, dass ,,Aktivitdt und Macht [...] bei
Frauen negativ bewertet [werden], weil sie als ,unweiblich‘ gelten. Bei Mdnnern wer-
den dieselben Attribute positiv bewertet“ (Lehnert 1996, 35). Mit dem Modell der
passiven und leidenden Heldin wiirden Erwartungshaltungen besonders des Publi-
kums im 19. Jahrhundert erfiillt (Lehnert 1996, 24— 25). Es lohnt sich jedoch, der au-
genscheinlichen Passivitdt der zur Ginsemagd degradierten Prinzessin auf den Grund
zu gehen. Hierbei ist zundchst festzuhalten, dass der Rollentausch durch einen von
der Kammerjungfer erzwungenen Schwur besiegelt wird: ,,[...] endlich musste sie sich
unter freiem Himmel verschwéren dass sie am koniglichen Hof keinem Menschen
etwas davon sprechen wollte; und wenn sie diesen Eid nicht abgelegt hitte, wére sie
auf der Stelle umgebracht worden® (G, 25). Lehnert sieht in der schweigenden Mér-
chenheldin generell das ,,Ideal der ,wesenhaft‘ ruhigen, stillen, schweigsamen Frau
zur Zeit des deutschen Bildungsbiirgertums* (Lehnert 1996, 28) und im (erzwungenen)
Nicht-Sprechen ,,einen weiteren Baustein zu ihrer Machtlosigkeit [...]. Das Schweigen-
Miissen scheint teilweise sogar den eigenen Willen der weiblichen Marchenfiguren zu
brechen.“ (Lehnert 1996, 28) Am Beispiel des Schweige-Handelns in KHM 89 ist eine
solche Ineinssetzung von weiblich/passiv/machtlos allerdings kritisch zu hinterfra-
gen, denn das Einhalten des — wenn auch erzwungenen — Schwurs kann auch als
aktive Handlung gedeutet werden. Dies tritt noch deutlicher hervor, wenn man die
Bertasage als Subtext zugrunde legt: In Boiardos Version der Bertasage, auf die die
Grimms verweisen (KHM/1856, 157), wird die Heldin von einer sie auf der Fahrt zum
Brautigam begleitenden alten Franzosin namens Margiste vor den ,,Schrecken der

11 Dies passt zur Geschichte der verdrangten Braut als ,,Geschichte einer Usurpation [...]. Das Motiv
der Usurpation bezeichnet bekanntlich einen beinahe obsessionellen Aspekt mittelalterlicher Er-
zdhlliteratur, es indiziert die Angst um den Ordnungsverlust einer hierarchisch gegliederten Gesell-
schaft.“ (Wolfzettel 2005, 66)



70 —— Simone Loleit und Liane Schiiller

ersten Nacht“ (Boiardo 1825, 6) gewarnt und so in den folgenreichen Schritt des
Brauttauschs in der Brautnacht hineinmanipuliert. Das von Margiste und ihrer als
falsche Stellvertreterin fungierenden Tochter Aliste angezettelte Mordkomplott
scheitert jedoch. Berta bleibt allein im Wald zuriick und legt, nachdem sie wie durch
ein Wunder vor zwei Raubern gerettet wird, aus Dankbarkeit und verbunden mit der
Bitte um weitere Unterstiitzung, vor Gott den Schwur ab, ihren Namen und Stand nur
bei duflerster Gefahr fiir Ehre oder Leben zu verraten. Berta hdlt mehrjahrig an diesem
von ihr geleisteten Schweigegeliibde fest und bricht dieses nur kurzfristig, um einem
sexuellen Ubergriff zu entgehen; sie tarnt die in der Notsituation enthiillte wahre
Identitat danach jedoch wieder als Liige, sodass sie nur durch die von ihrem Brauti-
gam und spadteren Gemahl Pippin initiierte Wiederbegegnung mit ihrer Mutter als die
wahre Braut identifiziert werden kann (Boiardo 1825, 68 und 17-19).

Bettelheim sieht in seiner besonders auf die ddipalen Motive konzentrierten
psychoanalytischen Deutung von KHM 89 die ,,Gefahren, die der Heldin drohen [...] im
Inneren: Sie muf3 der Versuchung, das Geheimnis preiszugeben, widerstehen* (Bet-
telheim 1987, 159). So wire das Schweigen der Ginsemagd eng mit dem Prozess der
Abl6sung von der Mutter und der Autonomiegewinnung verschaltet (Bettelheim 1987,
157). Das Marchen betone, so Bettelheim, ,,die Schwierigkeiten auf der Lebensreise:
sexuell reifen, unabhdngig werden, sich selbst verwirklichen. Gefahren miissen be-
wiltigt, Priifungen iiberstanden und Entscheidungen gefillt werden [...].“ (Bettelheim
1987, 162)

Die von Liithi (2005, 16) unter dem Stilmerkmal der Flichenhaftigkeit erfasste
Darstellungstendenz, dass im Marchen die sonst einer Person zuzuordnenden un-
terschiedlichen Eigenschaften und Handlungen auf mehrere Figuren verteilt werden,
lasst die Heldin als Dreh- und Angelpunkt des Geschehens erscheinen, in dem die
anderen Figuren lediglich ihre auf sie ausgerichtete Funktion erfiillen (Liithi 2005, 18;
2004, 27). Dies korreliert mit psychoanalytischen Deutungen der Miarchenhandlung
und der Figurenkonstellationen als entwicklungspsychologisches Geschehen. Die
stilanalytische wie auch die psychoanalytische Deutungsperspektive legen es somit
nahe, die gegensitzlichen Handlungsweisen, Motivationen und Charaktereigen-
schaften der unterschiedlichen Figuren samtlich auf die Heldin zu beziehen. Bei-
spielhaft hierfiir kann Rusch-Fejas Ansatz genannt werden, die Kammerjungfrau, in
Anlehnung an C. G. Jung, als ,Schatten‘ (shadow) der Kénigstochter zu deuten, in dem
sich unbewusste Wiinsche und/oder Moglichkeiten zur (Identitits-)Entwicklung ab-
bilden: ,,The shadow figure here embodied in the handmaid symbolically manifests
the negative, underdeveloped aspects of the princess.“ (Rusch-Feja 1995, 106) Der
Schwebezustand des Unterwegsseins korrespondiert bei der Konigstochter mit der
Entwicklungsphase der Adoleszenz, die als Zwischenstadium angesehen werden
kann, in dem sich der Reifungsprozess vom Kind zur Erwachsenen vollzieht. Dies wird
etwa an dem der Tochter als Talisman mitgegebenen Tuch mit den drei Blutstropfen
deutlich: Zunichst die Verbindung zur Mutter reprisentierend (Rusch-Feja 1995, 104),
fungiert sein Verlust als Initiation und Eintritt in eine neue Entwicklungsphase, in der
die Konigstochter schliefilich ,a new sense of identity and of feminine dignity“



Zu Genderkonstrukten in Zaubermirchen der Briider Grimm — 71

(Rusch-Feja 1995, 112) erlangt. Sexualsymbolisch konnten die Blutstropfen fiir Men-
struation und beginnende Geschlechtsreife (Rusch-Feja 1995, 104), aber auch fiir den
bevorstehenden oder womdglich bereits erfolgten Verlust der ,Jungfraulichkeit’ ste-
hen. Beides — sowohl die Angst vor dem ersten Geschlechtsakt als auch die Furcht,
dass der Brautigam ihr ,Defizit‘ in der Brautnacht bemerken konnte — wiirde hand-
lungslogisch die Macht, die die Kammerjungfrau iiber sie gewinnt, erklaren. Auffallig
ist, dass diese Details im Marchen von der Ginsemagd — anders als etwa in den un-
terschiedlichen Varianten der Bertasage, in denen beide Szenarien vorkommen
(Witthoft 2019, 178; Wolfzettel 2005, 57) — nicht auserzdhlt werden, sondern eine
Leerstelle bilden.

Uther (2021, 196) zdhlt die ,,drei Blutstropfen als Schutzzauber“ zu den Motiven
des Mirchens, die ,eine archaisch-magische Wirklichkeitsauffassung spiegeln®.
Durch den Verlust des Tiichleins mit den drei Blutstropfen wird die Konigstochter,
ohne es zu bemerken, entmachtet (Rusch-Feja 1995, 105-106). Sie tiberhort auch die
zuvor zweifach von den Blutstropfen selbst ausgesprochene Warnung: ,,[W]enn das
deine Mutter wiisste, das Herz im Leibe tét ihr zerspringen® (G, 24-25), mit der sie
daran erinnert werden soll, dass es ihrer kdniglichen Stellung nicht geziemt, aus dem
Bach zu trinken, statt von der Kammerjungfrau bedient zu werden. Es ist fiir den im
Folgenden zu untersuchenden Aspekt des Schweigens von Interesse, dass die Ko-
nigstochter nach dem Verlust des Tuchs mit den sprechenden Blutstropfen zum
Schweigen genétigt wird.

5.2 Formen der Kommunikation: Sprechen und Schweigen

Im Kontext des Rollentausches zwischen der Kdnigstochter und der Kammerjungfrau
ist die Art und Weise, in der das Marchen Formen der Kommunikation thematisiert,
insbesondere in Bezug auf das Sprechen bzw. Nicht-Sprechen, bedeutsam fiir die sich
daraus entspinnende Handlung. So kdnnen Reden und Schweigen, die im Marchen in
verschiedenen Spielarten vorkommen, in der ,,Gdnsemagd® zunachst als rein ,,prag-
matische Opposition* verstanden werden (Willand 2017, 111), der sich die zentralen
weiblichen Figuren zuordnen lassen - ,,Sprechende® versus ,,Schweigende® —, um
dann peu a peu eine die Handlung dynamisierende Funktion zu {ibernehmen.
Grundsatzlich zu fragen wiére in einem ersten Schritt nach Formen und Anldssen des
Schweigens, um in einem zweiten die Funktion(en) des Schweigens im Mirchen zu
ergriinden. Wie Hahn erortert, handelt es sich beim Schweigen letztlich um eine
»paradoxe Kommunikation“ (Hahn 2013, 29):

Wer redet, braucht nicht zusatzlich zu betonen, er rede. Aber wenn das Schweigen verschwiege,
dass es Schweigen ist, wiirde man es dann als Schweigen erkennen? Wir wiirden ja von jeman-
dem, der zuféllig nichts sagt oder nichts schreibt, z. B. weil er schléft, nicht sagen, er schweige.
Schweigen als Kommunikation setzt voraus, dass sich etwas zwischen ,ego‘ und ,alter‘ abspielt.
(Hahn 2013, 29)



72 —— Simone Loleit und Liane Schiiller

Besonders letzterer Aspekt ist in Hinblick auf die Kénigstochter in der ,,Gansemagd“
bemerkenswert, denn: Zwischen wem spielt sich im Madrchen das Schweigen als Form
der Kommunikation ab bzw. wer realisiert iiberhaupt, dass die Kénigstochter hin-
sichtlich des Erlebten und ihrer Herkunft schweigt? Letzteres wird nicht etwa von
ihrem Brautigam bemerkt — der im gesamten Madrchen untergeordnet-passiv agiert
und also eine Statistenrolle einnimmt —, sondern im spateren Verlauf lediglich von
dessen Vater kommentiert und hinterfragt. Das erzeugt eine wichtige Verbindungsli-
nie zwischen der Kénigstochter und dem alten Konig, der im zweiten Teil des Mar-
chens die Faden insofern in der Hand halt, als er seiner Intuition folgt, die ihm eingibt,
dass etwas an der Situation um die beiden Frauen nicht rechtens sei: ,,Da schaute der
alte Konig am Fenster, und sah sie im Hof halten und sah wie sie fein war, zart und gar
schon.” (G, 25) Im Gegensatz zum alten Konig stellt der K6nigssohn die Rechtma-
Rigkeit der Braut iiberhaupt nicht in Frage.

Eine ,sprechende’, also Signale aussendende Form des Schweigens findet sich bei
dem Pferd Falada, das zwar auch noch mit abgeschlagenem Kopf im Bogengang
hédngend sprechen kann, den mitangesehenen, durch die Kammerzofe erzwungenen
Identitdtstausch der beiden Frauen allerdings nicht verrat. Es spricht — bemerkens-
werterweise im Offentlichen Raum - repetitiv und formelhaft das Immergleiche und
wiederholt dabei zudem die Warnung der Blutstropfen: ,,[O] du Jungfer K6nigin, da du
gangest, wenn das deine Mutter wiisste, das Herz tét ihr zerspringen.“ (G, 27) Diese
Aussage unterstreicht die Funktion des Pferdes als Bindeglied zwischen Mutter und
Tochter. Laut Liithi (2005, 48) ist ,,die starre wortliche Wiederholung ein Element des
abstrakten Stils“. Zugleich antizipiert und markiert die mehrfache Wiederholung hier
— wie auch in zahlreichen anderen Méarchen (vgl. etwa KHM 135 und KHM 11) — den
Prozess beginnender Erkenntnis und spaterer (Er-)Losung. Das Moment der potenzi-
ellen Entlarvung des Tausches durch das Pferd schwingt im Text mit, wenn die falsche
Braut den jungen Konig bittet, den Schinder zu rufen, um dem Tier den Kopf abzu-
schlagen, da sie fiirchtet, ,,dass das Pferd sprechen mdchte wie sie mit der Konigs-
tochter umgegangen war“ (G, 26). Es bleibt also vordergriindig verborgen, warum
Falada zu dem Geschehenen keine Auskunft gibt, zumal diese Moglichkeit im Text in
der Szene des geleisteten Schwurs durchaus angelegt ist: ,,Aber Falada sah das alles
an und nahm’s wohl in Acht.“ (G, 25) Im Pferd Falada verbinden sich also zwei Formen
der Kommunikation, indem es, wie die Kénigstochter, gleichermafien spricht und
schweigt. Das verweist auf die enge, fast symbiotische Verbindung zwischen ihm und
der Kénigstochter und ist Ausdruck des Gefangenseins in seiner Rolle als — durch das
Enthaupten entmachteter — Beschiitzer der Kénigstochter. Wenn diese spéter in ihrer
Ofenbeichte die Worte, die das Pferd und zuvor bereits die Blutstropfen mehrfach an
sie gerichtet hatten, in Ich-Form wiederholt, wird deutlich, dass das Pferd ihre Ge-
danken und Gefiihle ausgesprochen und sie damit wiederholt an ihre wahre Identitét
erinnert hat. Anders als die falsche Braut erweist sich das Pferd somit als wahrer,
vertrauenswiirdiger Stellvertreter der Konigstochter, der in ihr Geheimnis eingeweiht
ist und ihr dabei hilft, das verborgen gehaltene Wissen zu bewahren. Dies entspricht
dem Konzept des Schweigens als Attribut des Wissenden (von Bonin 2001, 108) und



Zu Genderkonstrukten in Zaubermérchen der Briider Grimm — 73

verweist, im Falle der Kdnigstochter, auf ihre zu 16sende Aufgabe: ,,Jm Marchen ist der
Held oft stumm oder es ist ihm verboten, iiber eine bestimmte Sache zu reden, bis
seine Erlésungsaufgabe erfiillt ist. Das deutet auf den eigentlichen spirituellen Kern,
den inneren Wert der Aufgabe hin, die im Mdrchen in dufiere Vorgédnge projiziert
wird.“ (von Bonin 2001, 108)

Beziiglich der Genderkonzeptionen in dem Marchen ist es bedeutsam, dass die
Protagonistin sich durch ihr Schweigen zwar isoliert, zugleich aber einen Reifungs-
prozess durchlduft und sich mit anderen verbindet. Um die Komplexitét der sich daran
anlagernden Genderkonstrukte zu erfassen, sollte das Schweigen der Heldin nicht auf
ein negatives Weiblichkeitsstereotyp reduziert, sondern als Kommunikationsform
verstanden werden.

5.3 Der Ofen: Kommunikationsraum und -medium

Gemdfd Wittgensteins vielzitierter Einlassung aus seinem Tractatus logico-philoso-
phicus muss man dariiber schweigen, ,,wovon man nicht reden kann“ (Wittgenstein
1963, Vorwort). Die Ursachen des Schweigens der Koénigstochter scheinen hingegen
vorrangig darin zu liegen, dass sie ihren Konflikt nicht offen anzusprechen vermag
und sich folglich ins Schweigen zuriickzieht. Sie schweigt zundchst, da die Kam-
merjungfrau ihr das Schweigen unter Androhung des Todes auferlegt. Der unter
Zwang geleistete Schwur gleicht insofern einem Schweigegeliibde und ist fiir die
Ko6nigstochter bindend. Aufféllig ist, dass sie auch nicht iiber das Vorgefallene spricht,
als der Konig, der den Betrug von Anbeginn zu spiiren scheint, ihr das Angebot macht,
sich zu offenbaren. Relevant scheint also nicht nur zu sein, woriiber, warum, wann
und wo, sondern vor allem, wem gegeniiber die Kénigstochter schweigt. Erst als sie
vom Konig dazu aufgefordert — ,[...] wenn du mir nichts sagen willst, so klag dem
Eisenofen da dein Leid“ (G, 29) —, in den Eisenofen kriecht, beginnt sie zu sprechen.
Dass sie das zuvor nicht getan hatte, bedeutet keineswegs das ,,Aussetzen von Kom-
munikation in einer Interaktion“ (Assmann 2013, 51); schlief3lich hat der K6nig, wenn
auch iiber auf3ersprachliche Signale, wahrgenommen, dass etwas nicht rechtens ist.
Der Ofen entspricht hier eher der Spiegelung des eigenen ,Unruheherds‘ der Konigs-
tochter, der zwar, als kalter, unbelebter Gegenstand, weder zu Riickmeldung noch zu
Bewertung in der Lage ist, der Konigstochter aber als wichtiger Riickzugsort, als
,stilles Kdmmerlein‘ dient, dem, metaphorisch gesprochen, das ,Feuer'? eines Ge-
heimnisses anvertraut wird und dem gegeniiber das bislang Beschwiegene verbalisiert
werden kann. Was der Konigstochter in der zwischenmenschlichen Kommunikation

12 Vgl. hierzu KHM 135, wo die weifie Braut in Entengestalt nachts in die Kiiche schwimmt, den Kii-
chenjungen um die Einheizung des Ofens bittet und ihm Fragen stellt, die schlie3lich zur Aufdeckung
des Geheimnisses fiihren (vgl. hierzu ausfiihrlicher Abschnitt 6.3: Erscheinungen und Wahrnehmun-
gen).



74 —— Simone Loleit und Liane Schiiller

nicht gelingt, da ihr ein repressives Schweigen auferlegt wurde, wird in der Stille des
Zuriickgezogenseins in einem unbelebten Gegenstand (und ihm gegeniiber) offenbart.

Zum Motiv der Ofenbeichte schreibt Jacob Grimm in der Deutschen Mythologie:
,ungliickliche, verfolgte wenden sich zum ofen und klagen ihr leid, enthiillen ihm ein
geheimnis, das sie der welt nicht anvertrauen [...].“ (Grimm 1844, 595 -596; Hervorh.
im Original) Bolte und Polivka konstatieren eine List- und Trostfunktion des Motivs:

In einigen dieser Fille sieht es so aus, als solle durch solche Ofenbeichte nur ein erzwungener Eid
iiber Dinge, die das Gewissen zu offenbaren gebietet, listig umgangen werden; zu Grunde aber
liegt sicherlich der uralte Brauch, daf Ungliickliche und Verfolgte, die bei keinem Menschen Trost
finden, sich klagend an die umgebende Natur und an leblose Gegenstinde wenden [...]. (Bolte
und Polivka 1982, 276 —277)

Der Eisenofen fungiert in der ,,Gdnsemagd* folglich zugleich als Katalysator und als
handlungsgenerierendes Moment, das den zur Losung nétigen Transformationspro-
zess bei der Konigstochter beférdert:

Da kroch sie in den Eisenofen, fieng an zu jammern und zu weinen, schiittete ihr Herz aus und
sprach ,da sitze ich nun von aller Welt verlassen, und bin doch eine Konigstochter, und eine
falsche Kammerjungfer hat mich mit Gewalt dahin gebracht dass ich meine koniglichen Kleider
habe ablegen miissen, und hat meinen Platz bei meinem Brautigam eingenommen, und ich muss
als Gansemagd gemeine Dienste tun. Wenn das meine Mutter wiisste, das Herz im Leib tdt ihr
zerspringen.‘ (G, 29)

So vermag sich letztlich in dem dunklen, engen Raum ,ihre Zunge zu 16sen’. Der Ofen
fungiert nicht nur als —wenn auch ungew6hnlicher - Kommunikationsraum, sondern
er stellt die besondere Form eines gleichsam genuinen Kommunikationsmediums dar.
Dies liegt nicht zuletzt darin begriindet, dass der Kénig am Ofenrohr lauscht. Hier-
durch erhilt der Ofen eine vom Konig konstituierte Ubermittlungsfunktion. Dass die
Ko6nigstochter sich jedoch nicht belauscht weifd und sich der Kénig die Informationen
ohne ihr Wissen aneignet, fiihrt sie letztlich zu ihrer angestammten Rolle zuriick. Hier
zeigen sich zwar Tendenzen eines am biirgerlichen Vorbild orientierten Frauenbilds,
da die Konigstochter nur im zutiefst Privaten spricht und eine Kommunikation le-
diglich indirekt — und ohne, dass sie ihr bewusst ware — stattfindet. Dennoch wird das
enge Raster dualistischer Genderstereotype zumindest insofern ausgedehnt, als die
Konigstochter ihr Schweigen gewissermafien fiir und vor sich selbst bricht und da-
durch einen individuellen Reflexionsprozess in Gang zu setzen scheint, der zugleich
ihren Reifungsprozess dokumentiert.

Dass die Konigstochter dem Ofen ihr Leid klagt und nicht schon friiher ihren
beiden Interaktionspartnern, Kiirdchen und dem Ko6nig, kann auch im Zusammen-
hang damit betrachtet werden, dass der Ofen hadufig schon in archaischen Kulturen
der heimischen Sphéare und Weiblichkeit zugeordnet und auch noch im 19. Jahrhun-
dert als ein wichtiges Zeichen fiir Privatheit, Sicherheit und soziales Miteinander
definiert wird. So wird im Rahmen von genderbezogenen Analyseansdtzen der Ofen
als zentrale Feuer- und Kochstelle, die die ,,Wandlung der Nahrung vom rohen Natur-



Zu Genderkonstrukten in Zaubermérchen der Briider Grimm — 75

in den gekochten Kulturzustand“ beférdert, zuweilen auch als Werkzeug gedeutet, das
die ,erste ,magische‘ Kulturtatigkeit der Frau“ (Rinne 1987, 90) erméglicht; Darstel-
lungen ,,von Nahrung, deren Zubereitung und Verzehr eroéffnen [dariiber hinaus] so-
mato-sensorische Zugiange zu Extremsituationen“ (Meyer 2013, 85). In der Tat wohnt
dem Ofen als Feuerstelle — ,,Feuer erhilt das Leben und vernichtet es“ (von Bonin
2001, 84) — auch das Motiv der Wandlung inne: ,,Wandlung, Verwandlung ist immer
auch mit dem Geheimnisvollen verbunden® (von Bonin 2001, 84). Umberto Eco (2020,
134) betont, dass Feuer fiir Leben sowie fiir die Erfahrung seines Erléschens und also
seiner stdndigen Gefahrdung stehe und stellt dessen Symbolhaftigkeit und Ambiva-
lenz heraus: ,,Das Feuer ist also vieles zugleich und wird —iiber das Naturphdnomen
hinaus - zu einem Symbol, und wie alle Symbole ist es ambivalent, vieldeutig, es
evoziert je nach Kontext unterschiedliche Sinnfiguren.“ (Eco 2020, 135) Fiir den Ofen
als Raum erscheint die von Sigmund Freud in seinen Vorlesungen zur Einfiihrung in
die Psychoanalyse erorterte latent sexuelle Konnotation bedeutsam. Freud zufolge
wird das weibliche Genital symbolisch durch Objekte dargestellt, die die Eigenschaft
haben, einen Hohlraum einzuschliefen (Freud 2000, 165). Der Aufzdhlung diverser
Objekte — Gefdf3e, Flaschen, Schachteln, aber auch Schachte, Gruben, Hohlen — fiigt
Freud die Notiz hinzu, dass manche Symbole ,,mehr Beziehung auf den Mutterleib als
auf das Genitale des Weibes“ haben (Freud 2000, 165), ndmlich Schrinke, Ofen und
Zimmer. Die Bedeutung des Ofens als Sexualsymbol wire in dem Mé&rchen somit
mehrdeutig: Neben der Deutung, dass die Konigstochter sich in einen imagindren
Mutter-Raum zuriickzieht, um ihr Leid klagen zu konnen, steht die Interpretations-
moglichkeit der Ofen-Kommunikation als Symbol fiir den Beischlaf; das Ofenrohr (an
dem der alte Konig lauscht) fungiert als phallisches Symbol. Diese Ambiguitét be-
statigt sich in der teilweise analogen Raumkonstruktion in KHM 135 (vgl. hierzu Ab-
schnitt 6.3: Erscheinungen und Wahrnehmungen), bei der mit Hitze/Einheizen eine
traditionelle erotische Metapher und mit dem Schwert ein (nach Freud) eindeutiges
Phallussymbol® vorkommt.

6 ,,Die weif3e und die schwarze Braut“ (KHM 135)

In dem Miérchen ,,Die weifle und die schwarze Braut“,* dessen mecklenburgischer
Beitrdger unbekannt ist (Uther 2021, 276), fragt Gott als auf Erden Wandelnder drei
Frauen nach dem Weg. Lediglich die Stieftochter gibt Auskunft. Wahrend die Stief-

13 ,,[D]as ménnliche Glied [...] findet symbolischen Ersatz erstens durch Dinge, die ihm in der Form
dhnlich, also lang und hochragend sind [...]. Ferner durch Gegenstinde, die die Eigenschaft des In-den-
Korper-Eindringens und Verletzens mit dem Bezeichneten gemein haben, also spitze Waffen jeder
Art [...].“ (Freud 2000, 164)

14 Das Mérchen ,,Die weifie und die schwarze Braut“ (KHM 135) — im Folgenden abgekiirzt mit der
Sigle WS — wird nach der Fassung der Ausgabe letzter Hand von 1857 in der Edition von Rolleke zitiert:
Briider Grimm 2014, 217-222.



76 —— Simone Loleit und Liane Schiiller

mutter und deren Tochter aufgrund ihrer Unhoflichkeit von Gott verwiinscht und
schwarz ,wie die Nacht und hisslich wie die Siinde“ (WS, 218) werden, werden der
Stieftochter drei Wiinsche erfiillt und sie wird ,,weifd und schon“ (WS, 218). Als sich der
Konig in das von ihrem Bruder angefertigte Bildnis der schénen Stieftochter verliebt
und sie mit der Kutsche zu sich holen will, setzt die Stiefmutter ihre Zauberkiinste ein,
woraufhin die beiden jungen Frauen ihre Kleider tauschen. Im Anschluss wird die
wahre Braut ins Wasser gestof3en, wo sie sich in eine weifie Ente verwandelt. Nachdem
die verwunschene Braut als Ente dem Kiichenjungen im Schloss Andeutungen {iber
das Geschehene macht, werden die falsche Braut und ihre Mutter entlarvt. Beide
sprechen ihr eigenes Urteil und kommen auf die gleiche Weise zu Tode wie die falsche
Braut im Marchen ,,Die Gansemagd“: Sie werden nackt in ein mit Ndgeln versehenes
Fass gelegt und von Pferden zu Tode gezogen. Der Konig und die wahre Braut heiraten
schlief3lich.

6.1 Berta — Berchta (Perahta) — weif3e Braut

Die Grimms verweisen in den Anmerkungen zu KHM 135 auf die Ahnlichkeit des
Marchens zur ,,Fabel von der Konigin Berta“ (KHM/1856, 218) und heben hervor:

Besonders ist der einfache Gegensatz von Schwirze und Weif3e, fiir Haf8lichkeit und Schonheit,
Siindlichkeit und Reinheit, zu bemerken, da er an die Mythe von Tag und Nacht (und der Nacht
Tochter) denken 1483t und Berta (die weif3e, biort) schon im Wort den Tag und das Tagesbrehen
[sic!], des Tages Anbruch, ausdriickt. Indem die ins Wasser Gestoflene als schneeweifle Ente
aufsteigt und fortlebt, erscheint sie als Schwanenjungfrau. Ebenso ist die nordische Schwanhild
weifd und schon wie der Tag, im Gegensatz zu ihren rabenschwarzen Stiefbriidern; auch gibt es
eine altdeutsche Erzdhlung von einem weifien und schwarzen Dieterich,” Zwillingsbriidern, und
eine schwarze und eine weifle Tochter kommen in einem schwedischen Volkslied (Geyer und
Afzelius 1, 81) vor. (KHM/1856, 218)'¢

Die motivgeschichtlichen Ausfiihrungen zum Gegensatz von Weif3 und Schwarz, Licht
und Dunkelheit nehmen etwa ein Viertel des Kommentars zu KHM 135 ein. Die Grimms
fokussieren damit ein in der Interpretationsgeschichte des Marchens vieldiskutiertes
Strukturelement des Textes: ,Die Farben- und Lichtsymbolik im Gegensatzpaar
Schwirze und Weifle und die stark kontrastreiche Handlung hat viele Deuter ange-
regt, sich mit dem international sehr verbreiteten Marchen zu beschiftigen.“ (Uther
2021, 277) Uber die Einbeziehung der psychoanalytischen Deutung der falschen

15 Gemeint ist die aus der Kaiserchronik (V. 11.352-12.812) stammende Crescentia-Erzdhlung; zu Inhalt
und Uberlieferung vgl. Mierke 2013, 14—18 und 91-92; den Grimms lag sie in einer 1853 von Schade
herausgegebenen und ihnen zugeeigneten Ausgabe vor.

16 An den Motivparallelen, die im Kommentar der Grimms zu KHM 135 genannt werden, fallt, unter
Genderaspekten betrachtet, auf, dass der Weif3-Schwarz-Antagonismus in den Konstellationen weib-
lich—-weiblich, weiblich-mé&nnlich und ménnlich-méannlich vorkommt.



Zu Genderkonstrukten in Zaubermérchen der Briider Grimm — 77

Stellvertreterin als Schatten (shadow) wére die Polaritdt von Schwarz und Weif3 in der
Psyche der Protagonistin zu verorten (Rusch-Feja 1995, 143). Rusch-Feja spricht dies-
beziiglich vom ,,splitting of the personality into two emphatically opposite but com-
plementary fairy tale charakters (Rusch-Feja 1995, 143). Die in den Anmerkungen der
Grimms zu beobachtende Tendenz, die Marchenheldinnen durch den Filter mythi-
scher Figuren zu betrachten, fiihrt im Fall von KHM 135, wenn man die gelegte Spur
weiterverfolgt, ebenfalls zu dem Befund, dass die wahre Braut und ihre falsche
Stellvertreterin als Reprdsentantinnen derselben Figur gedeutet werden kénnten:
Unter Hinzuziehung der Deutschen Mythologie, in der iiber die ambivalente Darstel-
lung der mythischen Berchta (Perahta) in der Volksiiberlieferung berichtet wird, lie-
Ben sich ndmlich sowohl die wahre (weif3e) Braut als auch ihre falsche (schwarze)
Stellvertreterin auf die mythische Berchta/Perahta-Figur beziehen. Auf Basis der
Uberlieferung beschreibt Jacob Grimm sie einerseits als ein ,,gutes, giinstiges Wesen*
(Grimm 1835, 169), betont aber zugleich, dass im Volksglauben oft die grauenhafte
Seite der Berchta hervorgehoben werde (Grimm 1835, 169).

6.2 Visuelle Metaphern

Weif3 und Schwarz als duf3erliche Unterscheidungsmerkmale und quasi Verkorperli-
chungen der inneren (guten bzw. bdsen) Qualitdt werden den beiden ungleichen
Stiefschwestern in KHM 135 als Konsequenz ihres Handelns von einer jenseitigen Figur
zugeteilt. Anders als Dinggaben manifestiert sich die Begabung mit korperlicher
Schonheit direkt in der Heldin und trédgt, gabentypisch, zu ihrer Isoliertheit bei (Liithi
2005, 54-55). Denn wihrend sie, in Erfiillung ihres Wunsches, ,,schén und rein [zu]
werden wie die Sonne®, tatsdchlich ,,weif und schon, wie der Tag® (WS, 218) wird,
vollzieht sich an Stiefschwester und -mutter die von Gott ausgesprochene Verwiin-
schung, ,,sie sollten schwarz werden wie die Nacht und hésslich wie die Siinde* (WS,
218): ,,Als die Stiefmutter mit ihrer Tochter nach Hause kam und sah dass sie beide
kohlschwarz und hafilich waren, die Stieftochter aber weif3 und schén, so stieg die
Bosheit in ihrem Herzen noch hoher, und sie hatte nichts anders im Sinn als wie sie ihr
ein Leid antun konnte.“ (WS, 218) Die weif3e Farbe ist so sehr mit der Mdrchenheldin
verschmolzen, dass sie ihr selbst in der Tiergestalt erhalten bleibt. Mit ihren Hexen-
kiinsten triibt die Stiefmutter dem Bruder der Heldin, der sie zum koniglichen Brau-
tigam kutschiert, die Augen, sodass er ,halb blind“ wird und verstopft der Heldin
selbst die Ohren, sodass sie ,,halb taub® (WS, 219) wird. Hierdurch bewerkstelligt sie
im Folgenden den Kleidertausch und schafft die Voraussetzung fiir den Mordanschlag.
Letzterer misslingt durch die wundersame Verwandlung der Heldin in eine weif3e
Ente. Nachdem ihr Bruder ihr zum dritten Mal zugerufen hat, sie solle sich zudecken
und vor Regen schiitzen, um schon zum Brautigam zu kommen, fragt die weif3e Braut,
ebenfalls zum dritten Mal:



78 —— Simone Loleit und Liane Schiiller

»[W]as sagt mein lieber Bruder?“ ,,Ach®, sprach die Alte, ,.er hat gesagt du mochtest einmal aus
dem Wagen sehen.” Sie fuhren aber gerade auf einer Briicke iiber ein tiefes Wasser. Wie nun die
Braut aufstand und aus dem Wagen sich heraus biickte, da stief3en sie die beiden hinaus, dass sie
mitten ins Wasser stiirzte. Als sie versunken war, in demselben Augenblick, stieg eine schnee-
weifle Ente aus dem Wasserspiegel hervor und schwamm den Fluss hinab. Der Bruder hatte gar
nichts davon gemerkt und fuhr den Wagen weiter, bis sie an den Hof kamen. (WS, 220)

Der Gegensatz von Tag und Nacht, Licht und Dunkel korreliert im weiteren Hand-
lungsverlauf mit dem von Reden und Schweigen. Der Mordversuch soll die Heldin
endgiiltig zum Schweigen bringen; sie wird jedoch in Form einer wundersamen Ret-
tung in eine Tiergestalt verbannt,"” aus der heraus ihr das Sprechen bzw. die Kom-
munikation mit Menschen erschwert wird. Die gestérte Kommunikation wird aller-
dings nicht erst durch die Tiergestalt ausgelost, sondern beginnt mit den durch
Zauberkraft verstopften Ohren. Die halbe Blindheit des Bruders erkldrt handlungs-
logisch, warum er weder den Kleidertausch bemerkt, noch zum Zeugen des Mord-
anschlags und der wundersamen Verwandlung wird.*® Die Triibung der Augen und die
daraus resultierende Blindheit kénnen jedoch auch bildhaft verstanden und kom-
munikationssoziologisch interpretiert werden. Hahn weist darauf hin, dass Schweigen
und Verschweigen nicht nur als Modifikationen der Rede verstanden, sondern in ei-
nen weiterfiihrenden Zusammenhang mit den Sinneswahrnehmungen gebracht wer-
den miissten, und nennt als eindriickliches Beispiel hierfiir, dass ,,die gesamte Sphére
des Geheimnisses und des Geheimhaltens [...] mit optischen Metaphern besetzt“
(Hahn 2013, 48) sei. Deutlich als Metapher fassbar ist das ,Verblenden‘ der Augen des
Ko6nigs durch die Stiefmutter (WS, 220), der die Héasslichkeit der schwarzen Braut
zundchst nicht {ibersehen kann.

Obgleich es der Schwarz-Weif3-Kontrast zundchst nahezulegen scheint, sind die
Genderkonzeptionen in dem Marchen keinesfalls auf dualistische Geschlechterste-
reotype zu reduzieren. An Schwarz und Weif3 lagert sich namlich jeweils ein breites
Konnotationssspektrum an. Neben der mythischen Dimension (vgl. Abschnitt 6.1:
Berta — Berchta [Perahta] — weifle Braut) erscheint besonders die Vernetzung von

17 Beziiglich der Entengestalt erscheint auch Rusch-Fejas (1995, 159) Hinweis von Interesse, dass die
Ente in mehreren Mérchen die Seele vermisster oder ermordeter Personen verkorpere.

18 Bemerkenswert ist der Vergleich mit Pentamerone 4,7: Hier kann die schone Marziella — die nach
dem Mordanschlag durch ihre Tante von einer Sirene vor dem Ertrinken bewahrt wird, sich aber nun in
den Fesseln der Sirene befindet — nur in den Abend- und Nachtstunden aus dem Meer heraussteigen.
Sie fiittert dann Nacht fiir Nacht die vom Bruder vernachldssigten Ganse ,,mit Zuckerwerk und gab
ihnen Rosenwasser zu trinken, so daf} die Ganse fett wurden wie die Hammel und fast nichts aus den
Augen sehen konnten, und immer, wann sie des Abends in einem Gértchen anlangten, das sich unter
dem Fenster des Konigs befand, fingen sie an zu singen® (Basile 1972, 282). Diese ,halbe Blindheit‘ der
Génse korreliert in dem Marchen mit der Ich-Fixiertheit und Unaufmerksamkeit von Marziellas Bruder,
der sich den ganzen Tag iiber dem Kummer iiber seine Verbannung vom Hof hingibt. Uber den Gesang
der Ganse schafft Marziella sich auf Umwegen Gehor; dabei ist es vor allem die Feistheit der Gédnse, die
den Konig schliellich dazu bewegt, der Sache auf den Grund zu gehen, wodurch es Marziella
schliefllich ermoglicht wird, selbst mit ihm zu sprechen (Basile 1972, 282—282; 1982, 409 — 411).



Zu Genderkonstrukten in Zaubermirchen der Briider Grimm =— 79

visuellem und (nicht-)auditivem Bereich auch gendertheoretisch von Interesse. Im
Auseinanderdriften wie in der Vereinigung von Schwirze und Weif3e, Schatten und
Licht, Reden und Nicht-Reden bzw. Schweigen gewinnt die weibliche Heldin Kontur
und Gestalt und ist damit eben nicht auf ein eindimensionales Weiblichkeitsklischee
reduzierbar.

6.3 Erscheinungen und Wahrnehmungen

Die weitere Handlung spielt sich, konsequenterweise, in den Abendstunden ab, also
auf der Schwelle von Tag und Nacht,” und in zwei voneinander geschiedenen
Handlungsraumen. Wahrend der Konig offenbar sexuellen Kontakt mit seiner falschen
Gemabhlin hat — die schwarze Braut sitzt bei ihm namlich auf dem Schof} (WS, 220) -,
kommt die Ente ,,zum Gossenstein in die Kiiche geschwommen® (WS, 220). Sie bittet
den Kiichenjungen, ein Herdfeuer zu entziinden, damit sie sich wirmen kann, und
stellt ihm Fragen nach dem Ergehen ihres Bruders und ihrer falschen Stellvertreterin
(WS, 221). Die Reduktion der Erzdhlung auf die Abendstunden korreliert mit der
Handlung des Schweigens im Sinne eines Verschweigens und Geheimhaltens: Die
wabhre Identitédt der falschen Braut darf nicht an den Tag kommen, ihre Schwarze wird
durch die Nacht quasi verhiillt. Die weifde Braut kann in dieser Situation nicht mehr
wie die Sonne sein; der Kontrast zwischen der Weifde ihres Gefieders und der mit
Dunkelheit zu assoziierenden Abendstunden - ,,Einmal Abends [...] kam eine weif3e
Ente“ (WS, 220) — liefle jedoch eine Assoziation mit dem Glanz des Mondes zu.
Wolfzettel (2005, 63) interpretiert das Mondmotiv, in Bezug auf die altfranzosische
Bertasage, als ,,Epiphanie der weiblichen Wahrheit“. Die Erscheinung der sprechen-
den Ente ist so eindrucksvoll, dass der Kiichenjunge sich nach der dritten Begegnung
dem Konig anvertraut. Damit kommt dem Kiichenjungen, dhnlich wie Kiirdchen in
KHM 89, eine Signal(verstarkungs)funktion zu (Rusch-Feja 1995, 112). Die von Bettel-
heim (1987, 165) an der Figur Kiirdchens festgemachte Aufgabe, die ,Losung des
Knotens in Gang*“ zu setzen, zeigt an der Kommunikationskette Ente — Kiichenjunge —
Konig sogar noch deutlicher: Letzterer schldagt namlich, als er vom Kiichenjungen ins
Vertrauen gezogen wird, der Ente, als diese ihren Kopf in der folgenden Nacht durch
den Gossenstein steckt, mit seinem Schwert den Hals durch, worauf sie sich in ihre
menschliche Gestalt zuriickverwandelt. Die sehr offensichtliche Sexualsymbolik
(Rusch-Feja 1995, 161) ist eine naheliegende, aber nicht die einzige Deutungsmog-
lichkeit dieser Szene. Zu beriicksichtigen ist auch, dass der Hals der Sitz der
Sprechorgane ist; mit dem Durchschlagen wiirde die zur weiflen Ente verwunschene
Braut, wenn sie nicht erneut durch eine wundersame Verwandlung gerettet wiirde,
zum Schweigen gebracht und zwar im doppelten Sinne von sterben und nicht mehr
reden konnen. Der Schwerthieb, der das dunkle Geheimnis eigentlich endgiiltig vor der

19 Eine Parallele hierzu findet sich in Pentamerone 4,7, vgl. Abschnitt 6.2: Visuelle Metaphern.



80 —— Simone Loleit und Liane Schiiller

Preisgabe schiitzen miisste, wird jedoch zum Befreiungsschlag. Dass damit die Licht-
Schatten-Verhdltnisse in der Marchenhandlung in ihr Gegenteil verkehrt und somit
wieder ins rechte Licht geriickt werden, ist an folgender Formulierung zu erkennen:
Als der Konig die alte Hexe, d. h. die Stiefmutter, nach einer geeigneten Strafe fiir den,
wohlweislich anonymisierten, Hergang fragt, da ,war sie so verblendet, dass sie
nichts merkte*“ (WS, 222). Sie gerét damit in die Position, in die sie zuvor den Bruder
der weifien Braut und den Konig versetzt hatte.

Interpretiert man bestimmte Handlungsversatzstiicke als optische Metaphern, so
gerit das Schweigen abermals als ,,paradoxe Kommunikation“ (Hahn 2013, 29) in den
Blick. Die Dialoge der weif3en Braut, zundchst mit Gott, danach mit ihrem Bruder und
spdter, halb taub, in der Kutsche, sind deutbar als Rede, hinter der sich Ungesagtes
verbirgt. Die Stieftochter duflert sich nicht {iber ihre Stiefmutter und -schwester. Dieses
Schweigen wird paradoxerweise erst gebrochen, als sie, in die Tiergestalt verzaubert,
nur mit dem Kiichenjungen kommunizieren kann und sich schliefilich Gehor ver-
schafft. Erst hier findet sie urteilende Worte, indem sie ihre Stiefschwester als
,schwarze Hexe* (WS, 221) bezeichnet. Dieses erst im Nachhinein, im Licht der Rede,
zu identifizierende Schweigen konnte man ebenfalls mit dem Begriff des Schattens
fassen und damit an eine Uberlegung Schnyders ankniipfen, die folgende Analogie
zwischen Schweigen/Rede und Schatten/Licht zieht:

Das Wort ist aber in doppeltem Sinne Anfang: Anfang des sprachlichen Kosmos, der sich in ihm
griindet, Anfang aber auch des Schweigens, das in ihm endet. Auferhalb des kommunikativen
Diskurses, auf3erhalb der vom Text, vom jeweiligen Gespréach, von der Erzdhlung eingerichteten
Ordnung, gehort dieses Schweigen einer fremden Vorwelt an — und existiert doch nur da, wo Rede
ist. Denn nur weil diese in die ihr fremde Welt einbricht und sie (zer)stort, wird sie erschaffen. Wo
sich das Wort verkdrpert, wirft es einen Schatten zuriick. Und so wie das Licht fiir solchen
Schattenwurf vom Text her kommen muss, aus der Zukunft sozusagen, kann das Schweigen vor
dem Reden nicht anders als im Licht des ihm folgenden Textes, der ihm folgenden Rede gefasst
werden. (Schnyder 2003, 47-48)

Der ,,Schattenwurf“ der Rede der Ente liele sich zunédchst auf die nicht erzihlte
Vorgeschichte beziehen, ndmlich auf Zuriicksetzungen und Verfolgungen, die die
weifde Braut womoglich schon jahrelang als Stieftochter erfahren hat. Wie die Grimms
in dem ,,Ueber das Wesen der Madrchen“ betitelten Abschnitt der ,Einleitung® an-
merken, seien die ,,meisten der hier geschilderten Zustinde des Lebens [...] so einfach,
daf} viele sie wohl im eigenen gefunden, aber sie sind, wie alle wahrhaftigen, doch
immer wieder neu und ergreifend* (KHM/1819, xxii). Unter den Beispielen wird auch
das durch eine harte Stiefmutter erfahrene Leid erwdhnt. Das Verschwiegene ware
somit auch als Leerstelle zu fassen, die von den Rezipierenden mit eigenen Erfah-
rungen gefiillt werden kann. Der Schatten kénnte dann als dem Lesen bzw. Héren des
Marchens vorgédngige Erfahrung verstanden werden, die im Licht des Marchens neu
begriffen werden kann.

Die Titulierung der schwarzen Braut als ,,schwarze Hexe* kann dabei metapho-
risch verstanden, also auf den nun erkannten schlechten Charakter der Stiefschwester



Zu Genderkonstrukten in Zaubermérchen der Briider Grimm — 81

bezogen werden, aber auch wortlich genommen darauf verweisen, dass es sich bei
dieser ebenso wie bei der Stiefmutter um eine Hexe handelt. In der Entengestalt wiirde
die weifie Braut dann erstmals der magisch-mythischen Dimension der Marchen-
handlung teilhaftig. Erst in der Entengestalt findet sie — wenn man die magisch-my-
thische Ebene als ihre eigentliche Identitét interpretiert — auch zu sich selbst: Hinter
der Figur der weien Braut scheinen die gédnse- bzw. vogelfiilige Perahta (Wolfzettel
2005, 62) bzw. die Schwanenjungfrau auf; hierzu sind noch einmal die Ausfiithrungen
Jacob Grimms zur Bertasage in der Deutschen Mythologie hinzuzuziehen:

Berta, des konigs Blume und der Weif3blume tochter, hernach gemahlin Pippins, und mutter des
grof3en helden Carl, verleugnet ihren mythischen ursprung nicht. sie heift ,Berhte [sic!] mit dem
fuoze* [...], Berthe au grand pied; |...] es scheint der fuf} einer schwanjungfrau, den sie [...] zum
zeichen ihrer hoheren natur nicht ablegen kann. (Grimm 1835, 173; Hervorh. im Original)

Die die menschliche Gestalt verhiillende Tiergestalt ist somit Verbindung zum, in der
Terminologie der Grimms, Mythischen,?® das die Gebriider Grimm iiber die Stoff- und
Motivparallelen in den miindlich und schriftlich iiberlieferten Marchentexten aufzu-
decken suchen. Auch Wolfzettel sieht, wiederum mit Blick auf die Bertasage, eine
altere Stofftradition, in deren Kontext auch die Marchen KHM 89 und 137 zu stellen
sind:

Thema einer aus der Tradition zu erschlieflenden Marchenhandlung ist offensichtlich die miss-
lungene Verbindung eines Konigssohns mit der — wohl mit Vogelattributen ausgezeichneten —
zauberkundigen Tierbraut, die erst nach einer lange Periode der Erniedrigung ihre angestammte
Rolle einnehmen kann. (Wolfzettel 2005, 62)

Selbstverstandlich kann und sollte auch die von den Grimms intendierte Re-Mythi-
sierung der Marchenheldin unter gendertheoretischen Gesichtspunkten kritisch be-
leuchtet werden. Festzuhalten ist jedoch, dass sich hieraus ein facettenreicheres Bild
von Weiblichkeit (und Mannlichkeit) ergibt als durch den blof3en Abgleich mit dem
biirgerlichen Frauenbild des 19. Jahrhunderts. Insbesondere auch die beobachteten
Zusammenhdnge zwischen Re-Mythisierung und Kommunikationsprozessen weisen
auf eine Mehrdimensionalitdt der weiblichen Heldin hin, die im Zuge des Marchens —
ebenso wie die Kénigstochter im Marchen ,,Die Gansemagd“ — quasi mit sich selbst
kommuniziert und dabei ihre verschiedenen, teils kontrdren Bedeutungsschichten
nach und nach aufdeckt.

20 Vgl. Kellner (1994, 53— 56) zum romantisch gepragten Mythenbegriff der Grimms und besonders zur
Vorstellung der ,Wahrheit* des Mythos.



82 —— Simone Loleit und Liane Schiiller

7 Ausblick

Der Ofen bzw. die Kiiche mit dem Herdfeuer fungieren, wie ausfiihrlich dargelegt, in
KHM 89 und 135 als Kommunikationsrdume. Dies wird auch auf einer Metaebene
deutlich, wenn sie namlich im Vorwort zur Erstauflage der KHM von 1812 im Zuge der
Tradierung der Volkspoesie in Form von Volksliedern und Hausmérchen genannt
werden:

Die Plitze am Ofen, der Kiichenheerd [sic!], Bodentreppen, Feiertage noch gefeiert, Triften und
Wilder in ihrer Stille, vor allem die ungetriibte Phantasie sind die Hecken gewesen, die sie [d.i. die
Hausmaérchen] gesichert und einer Zeit aus der andern tiberliefert haben. (KHM/1812, vi)

Das ,Aufflammen‘ der Rede der Marchenheldinnen im Ofen bzw. am Kiichenherd ist
hinsichtlich der Weiblichkeitsinszenierungen in den Marchen insofern von Interesse,
als diese (marchen-)poetologisch iiberformt erscheinen. Ahnliches hat Sennewald fiir
die Beitrdagerin bzw. ,Marchenerzdhlerin’ Dorothea Viehmann als ,,Erzdhlfigur und
erzihlte Figur zugleich“ (Sennewald 2013, 89) sowie, genderiibergreifend, fiir die
»Korper-Metaphern und Kérper-Inszenierungen in den Marchen® (Sennewald 2013, 91)
herausgearbeitet.

Die Untersuchung von Genderkonstrukten in den Marchen der Grimms erschopft
sich, wie die ,Tiefenbohrungen‘ zum Schweigen in KHM 89 und 135 verdeutlicht ha-
ben, nicht im Herausarbeiten vorgefasster (biirgerlicher) Genderstereotype. Vielmehr
erscheint es wichtig, im Sinne einer ,Spurensuche‘ die verschiedenen ineinander-
greifenden Bedeutungs- und Textschichten der Figuren und des ihnen angelagerten
Motivkomplexes zu entwirren.

Literatur

1 Primarliteratur

Basile, Giambattista. /l Pentamerone ossia La fiaba delle fiabe (Bd. 2). Hg. Benedetto Croce. Mit
einem Vorwort von Umberto Eco. Rom/Bari: Editori Laterza, 1982 [Orig.: 1634 -1636 unter dem
Titel Le cunto de li cunti; 1674 unter dem Titel /| Pentameronel].

Basile, Giambattista. Das Pentameron oder — Das Mdrchen aller Mdrchen. Mit 50 farbigen
Pinselzeichnungen von Josef Hegenbarth. Ubertragen von Felix Liebrecht. Miinchen: Beck, 1985
[1846].

Boiardo, Matteo Maria. Rolands Abentheuer in hundert romantischen Bildern. Nach dem Italienischen
des Grafen Bojardo. Uber die italidinischen Helden-Gedichte aus dem Sagenkreis Karls des
Grofen, dritter Theil. Hg. Friedrich Wilhelm Valentin Schmidt. Berlin u.a.: Nauck, 1820.

Grimm, Jacob/Wilhelm Grimm. Kinder- und Hausmdrchen. Ausgabe letzter Hand mit den
Originalanmerkungen der Briider Grimm. Mit einem Anhang samtlicher, nicht in allen Auflagen
verdffentlichter Marchen und Herkunftsnachweise (Bd. 2). Hg. Heinz Rolleke. Stuttgart: Reclam,
2014 [1857].



Zu Genderkonstrukten in Zaubermérchen der Briider Grimm — 83

Grimm, Jacob. Deutsche Mythologie. Gottingen: Dieterich, 1835.

Grimm, Jacob. Deutsche Mythologie. 2. Ausg. Bd. 2. Gottingen: Dieterich, 1844.

KHM/1812 = Kinder- und Hausmdrchen. Gesammelt durch die Briider Grimm. Bd. 1. Berlin:
Realschulbuchhandlung, 1812.

KHM/1819 = Kinder- und Hausmdérchen. Gesammelt durch die Briider Grimm. Bd. 1 und 2, verb. u.
verm. Aufl. Berlin: Reimer, 1819.

KHM/1856 = Kinder- und Hausmérchen. Gesammelt durch die Briider Grimm. Bd. 3, 3. Aufl.
Gottingen: Dieterich, 1856.

Mierke, Gesine (Hg.). Die Crescentia-Erzdhlung aus der ,Leipziger Kleinepikhandschrift’ Ms 1279.
Chemnitz: Universitatsverlag, 2013.

Schade, Oskar (Hg.). Crescentia. Ein niederrheinisches Gedicht aus dem 12. Jahrhundert. An Jacob
und Wilhelm Grimm zum 4. Januar und 24. Februar 1853. Berlin: F. Dimmler, 1853.

Taylor, Edgar/David Jardine (Hg.). German Popular Stories. Translated from the Kinder- und
Hausmdrchen. Collected by M. M. Grimm. From Oral Tradition. Mit Illustrationen von George
Cruikshank. 2 Bde. London: Baldwyn, 1823/26.

2 Sekundarliteratur

Arfert, Paul. Das Motiv von der unterschobenen Braut in der internationalen Erzdhlungslitteratur
[sic!]. Mit einem Anhang: Ueber den Ursprung und die Entwicklung der Bertasage. Schwerin:
Barensprungsche Hofdruckerei, 1897.

Assmann, Aleida. ,,Formen des Schweigens“. Schweigen. Hg. Dies./)Jan Assmann. Miinchen: Fink,
2013, 51-68.

Bettelheim, Bruno. Kinder brauchen Mdrchen. Aus dem Englischen {ibersetzt von Liselotte Mickel
und Brigitte Weitbrecht. Miinchen: dtv, 1987 [1976].

Bolte, Johannes/Georg Polivka. Anmerkungen zu den Kinder- u. Hausmdrchen der Briider Grimm.
Bd. 2. Hildesheim u.a.: Olms, 1982.

Bonin, Felix von. Kleines Handlexikon der Mdrchensymbolik. Stuttgart: Kreuz, 2001.

Eco, Umberto. ,,Die Flamme ist schon“. Auf den Schultern von Riesen. Das Schone, die Liige und
das Geheimnis. Ders. Aus dem ltalienischen iibersetzt von Martina Kempter und Burkhart
Kroeber. Miinchen: dtv, 2020, 131-164.

Ewers, Hans-Heino. ,,Grimms Médrchen - ein romantischer Mythos. Die Kinder- und Hausmarchen im
Kontext der europdischen Marchennovellistik®. Mdrchen — (k)ein romantischer Mythos? Zur
Poetologie und Komparatistik von Mdrchen. Hg. Claudia Maria Pecher. Baltmannsweiler:
Schneider Hohengehren, 2013, 5-20.

Feustel, Elke. Rdtselprinzessinnen und schlafende Schénheiten. Typologie und Funktionen der
weiblichen Figuren in den Kinder- und Hausmdrchen der Briider Grimm. Hildesheim u.a.:
Olms, 2012.

Freud, Sigmund. ,,Die Symbolik im Traum“. [1915-17] Sigmund Freud. Studienausgabe. Bd. 1. Hg.
Alexander Mitscherlich/Angela Richards/James Strachey. Limitierte Sonderausgabe. Frankfurt
a.M.: Fischer, 2000, 159 -177.

Freyberger, Regina. Mdrchenbilder — Bildermdrchen. lllustrationen zu Grimms Mdrchen 1819 —1945.
Uber einen vergessenen Bereich deutscher Kunst. Oberhausen: Athena, 2009.

Hahn, Alois. ,,Schweigen, Verschweigen, Wegschauen und Verhiillen.“ Schweigen. Hg. Aleida
Assmann/Jan Assmann. Minchen: Fink, 2013, 29 -50.

Kellner, Beate. Grimms Mythen. Studien zum Mythosbegriff und seiner Anwendung in Jacob Grimms
»Deutscher Mythologie*. Frankfurt a. M. u.a.: Lang, 1994.



84 —— Simone Loleit und Liane Schiiller

Lehnert, Nicole. Brave Prinzessin oder freie Hexe? Zum biirgerlichen Frauenbild in den Grimmschen
Mdrchen. Minster: Selbstverlag/Professur fiir Frauenforschung WWU Miinster, 1996.

Luthi, Max. Das europdische Volksmdrchen. Form und Wesen. Tiibingen u.a.: Francke, 2005 [1947].

Luthi, Max. Mdrchen. Bearb. v. Heinz Rolleke. Stuttgart u.a.: Metzler, 2004 [1962].

Madrtin, Jorn Ludger. ,,200 Jahre ,Kinder- und Hausmérchen* der Briider Grimm. Ursprung und
Popularisierung einer gattungspragenden Sammlung (1812 -2012)“. Zeitschrift fiir Germanistik
13 (2013), 124-133.

Memmer, Adolf. Die altfranzosische Bertasage und das Volksmdrchen. Halle: Grafenhainichen, 1935.

Meyer, Anne-Rose. ,,Herd, Feuer und Kiichengerdt in Exilwerken Anna Seghers’, Irmgard Keuns und
Aglaja Veteranyis®“. Exilforschung. Ein internationales Jahrbuch. Bd. 31: Dinge des Exils. Hg.
Doerte Bischoff/Joachim Schlor. Miinchen: edition text + kritik, 2013, 71-85.

Poge-Alder, Kathrin. Mdrchenforschung. Theorien, Methoden, Interpretationen. 3., iberarb. u. erw.
Aufl. Tibingen: Narr Francke Attempto, 2016 [2007].

Propp, Vladimir. ,,Morphologie des Marchens“. [1928] Aus dem Russischen von Christel Wendt.
Morphologie des Mdrchens. Ders. Hg. Karl Eimermacher. Miinchen: Hanser, 1972, 7-152 u.
226-228 (Anm.). [= 1972a]

Propp, Vladimir. ,Transformationen von Zaubermdrchen®. [1928] Aus dem Russischen von
Maria-Gabriele Woisen. Morphologie des Mdrchens. Ders. Hg. Karl Eimermacher. Miinchen:
Hanser, 1972, 153-177 u. 228 (Anm.). [= 1972b]

Rinne, Olga. Die Gdnsemagd. Ziirich: Kreuz, 1987.

Rolleke, Heinz. ,,Zur Biographie der Grimmschen Marchen. Mit besonderer Beriicksichtigung der
Ausgabe von 1819“. Jacob Grimm/Wilhelm Grimm. Kinder- und Hausmdrchen. Bd. 2. Nach der
2. verm. u. verb. Aufl. von 1819, textkritisch revidiert u. mit einer Biographie der Grimmschen
Mdrchen versehen. Hg. Heinz Rolleke. K6ln: Diederichs, 1982, 521-578.

Rolleke, Heinz. Die Mdrchen der Briider Grimm. Eine Einfiihrung. 5., durchges. Aufl. Stuttgart:
Reclam, 2016 [1985].

Rumpf, Marianne. ,,Berta“. Enzyklopddie des Mdrchens. Bd. 2. Hg. Kurt Ranke/Hermann
Bausinger/Wolfgang Briickner/Max Liithi/Lutz R6hrich/Rudolf Schenda. Berlin u.a.: De
Gruyter, 1979, 156 -161.

Rusch-Feja, Diann. The Portrayal of the Maturation Process of Girl Figures in Selected Tales of the
Brothers Grimm. Frankfurt a. M. u.a.: Lang, 1995.

Schnyder, Mireille. Topographie des Schweigens. Untersuchungen zum deutschen héfischen Roman
um 1200. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2003.

Sennewald, Jens Emil. Das Buch, das wir sind. Zur Poetik der ,,Kinder- und Hausmdrchen,
gesammelt durch die Briider Grimm*. Wirzburg: Kénigshausen & Neumann, 2004.

Sennewald, Jens Emil. ,,Wie es ist, ein Buch zu sein. Die ,Kinder- und Hausmarchen, gesammelt
durch die Briider Grimm* zwischen Poetik, Identitdtsfindung und Selbstbezug.“ Mdrchen —
(k)ein romantischer Mythos? Zur Poetologie und Komparatistik von Mérchen. Hg. Claudia Maria
Pecher. Baltmannsweiler: Schneider Hohengehren, 2013, 81-94.

Uther, Hans-Jorg. Handbuch zu den ,,Kinder- und Hausmdrchen* der Briider Grimm. Entstehung —
Wirkung - Interpretation. 3., durchges. u. erg. Aufl. Berlin u.a.: De Gruyter, 2021 [2008].

Willand, Marcus. ,,Funktionen des Faktischen im Fiktionalen. Die erzdhlten Fotografien in Lenz’
Schweigeminute.* Non Fiktion 12.1 (2017), 109 -127.

Wittgenstein, Ludwig. Tractatus logico-philosophicus. Logisch-philosophische Abhandlung.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1963 [1922].

Witthoft, Christiane. Vertreten, Ersetzen, Vertauschen. Phdnomene der Stellvertretung und der
Substitution im ,Prosalancelot’. Berlin u.a.: De Gruyter, 2016.

Wolfzettel, Friedrich. ,Le Conte en palimpseste“. Studien zur Funktion von Mdrchen und Mythos im
franzdsischen Mittelalter. Wiesbaden: Steiner, 2005.



Zu Genderkonstrukten in Zaubermérchen der Briider Grimm —— 85

Zipes, Jack. ,,Cross-cultural Connections and the Contamination of the Classicale Fairy Tale“. The
Great Fairy Tale Tradition from Straparola and Basile to the Grimms. Texts. Criticism. Hg. Ders.
New York u.a.: Norton, 2001, 854 —869.






