
V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘
Subjekts: Das schöne Fleisch als
Subjektivierungsform

Die Erledigung dieser Frage erfordert weitläufige Erörterung, und bis sie gelöst sein wird, strömt
gleichwie aus einer unendlichen Quelle eine Menge von verschiedenen daran hängenden Neben-
fragen herbei, so dass sie nicht mit Unrecht mit der Gestalt der Herkuleischen Hyder verglichen
wird, deren Häupter in demselben Maasse wachsen, als sie abgehauen werden, so dass für ein
abgehauenes hundert andere zum Vorschein kommen.

(Johannes Scotus Eriugena: Periphyseon, Buch IV, S. 45)

Im übrigen ist nichts schwerer zu begreifen als ein symbolisches Kunstwerk. Ein Symbol wächst
über den, der es gebraucht, stets hinaus und läßt ihn tatsächlich mehr ausdrücken, als er wis-
sentlich ausspricht. (Albert Camus: Der Mythos von Sisyphos, Anhang)

Im vorangegangenen Kapitel ist argumentiert worden, körperliche ‚Schönheit‘ fun-
giere – oftmals sans la lettre – in der rhetorischen Struktur der Narrationen vor allen
Dingen als Index für ‚Fleischlichkeit‘, welche ihrerseits Prokreativität und Weiblichkeit
konnotiert. Umgekehrt muss gefragt werden, wie weitere Gegenstände jenseits des Kör-
pers mit dem Konzept ‚Schönheit‘ in Verbindung gebracht werden; zudem stellt sich
die Frage, wie ‚Schönheit‘ im Zusammenspiel der verschiedenen, durch das Sprach-
spiel zusammengebundenen Gegenstände ontologisiert und naturalisiert wird.1

Im Folgenden sollen daher verschiedene Teilbereiche befragt werden, welche bis-
lang lediglich subkutan und implizit mitgeführt worden sind:

1. Es gilt, nach der Verbindung zu fragen, welche im Rahmen der christlichen Mat-
rixkultur zwischen der weiblichen Schönheit und den Dingen der Welt gestiftet wird.
Hierbei muss der – in Kap. II.1 angesprochenen – ‚aphasischen‘ Reihe (Foucault)
nachgespürt werden, welche als Effekt eines epistemischen Zusammenhangs arbit-
räre Gegenstände der unterschiedlichsten Gegenstandbereiche zusammenzuschlie-
ßen in der Lage ist.2 Es wird im Folgenden argumentiert werden, dass die Linie, an
der entlang sich die Gegenstände homologisieren, an der sich der menschliche
Körper, die Blume, das Kunstwerk und die süße Frucht nebeneinander aufreihen,
die Außengrenze des erbsündigen Subjektes der christlichen Pastoral ist, welches
sich, der Welt und Gott Rechenschaft geben muss. Entlang dieser Demarkationsli-
nie organisiert sich das Epitheton ‚schön‘ als generalisierbare Eigenschaft einer
Klasse, die es selbst erst konstituiert, die jedoch keinen notwendigen, ontologi-
schen Zusammenhalt hat. Dies ist das Ziel der Analysen und wird Gegenstand des
nachfolgenden – letzten – Kapitels sein (Kap. VI).

 Vgl. die Ausführungen zum Sprachspiel in Kap. II.2.1, S. 48–54.
 Zur „aphasischen Reihe“ vgl. Kap. II.1, S. 46–48, mit Bezug auf Foucault, Ordnung der Dinge, S. 17.

Open Access. ©2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung - Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110719444-005

https://doi.org/10.1515/9783110719444-005


2. Es gilt zunächst zu zeigen, dass die auf diese Art entstehende Klasse der schö-
nen Dinge – der pulchra – zugleich Anteil an der Klasse des ‚Anderen‘ hat, welche sich
gerade nicht über ihre Einheit, sondern über ihre Vielheit organisiert. Sie tritt als
oszillierende Klasse des Ausgeschlossenen, in welcher wiederum vielfältige Ein-
schlüsse eine große Zahl an potentiellen Homologisierungen bereithalten, über-
haupt erst in Erscheinung, weil sie ex negativo den Bereich des (christlichen)
Eigenen konstituiert. Dabei – so die These – wird dieses Andere in der christlichen
Matrix nicht allein als das Abjekte, sondern zugleich als (konstitutiver) Teil des Ei-
genen imaginiert, welcher Abjektes und Faszinosum zugleich sein kann – dies ist
Gegenstand des vorliegenden und des folgenden Kapitels.

3. Es gilt zu zeigen, wie – auf Grundlage dieser Prämissen – der Zeichenwert und
die Wahrheitsfähigkeit körperlicher Schönheit einerseits und das Erkenntnisvermögen
des – über seine Schönheit als fleischlich markierten – Körpers selbst verfasst sind.
Dabei ist auch danach zu fragen, wie – zu guter Letzt – auch der männlich mar-
kierte Körper in ein Verhältnis zur ‚Schönheit‘ gebracht wird. Hierbei wird zugleich
zu zeigen sein, dass das ‚Andere‘ im Rahmen der christlichen Matrix einen – ambi-
valenten – Platz im ‚Eigenen‘ zugewiesen erhält.

Schönheit des Körpers als Diskurselement des Textes ist eben mehr als nur die va-
riable Realisierung poetorhetorischer Topik. Sie ist – ganz im Gegenteil – vielfältig an
benachbarte Diskursbereiche, an ganze Netzwerke von Sinn- und Bedeutungserzeu-
gung angeschlossen. Sie ist rekursiv in Homologisierungen eingebunden, denen das
folgende Kapitel nachzugehen versucht. Schönheit des Körpers wird hierbei als Ein-
schreibungsfläche und Anschlussstelle für weitere kulturelle Semantiken analysiert,
die den Körper und das Subjekt überziehen.

Im Zentrum steht dabei die vielfach formulierte Vorstellung eines Zusammenhangs
zwischen Schönheit und Erkenntnis. Dieser ist für die germanistische Mediävistik pro-
minent und einflussreich in Joachim Bumkes Monographie zu den Blutstropfen im Par-
zival Wolframs von Eschenbach (2001) hergestellt worden, weshalb die vorliegenden
Überlegungen hier ihren Ausgangspunkt haben.3 Sie werden im Folgenden zunächst
den hier gelegten Spuren und Themen folgen und dabei zentral anhand von Wolframs
von Eschenbach Parzival, dem Welschen Gast Thomasîns von Zerklaere, Rudolfs von
Ems Barlaam und Josaphat, einem Bispel des Strickers (Die Königin von Mohrenland),
mittellateinischen Mohammeds-Viten sowie Texten Augustinus (De vera religione liber
unus, De trinitate libri XV) und Hugos von Sankt Viktor die diskursive Rahmung der
sinnlichen Wahrnehmung, der aisthesis, untersuchen. Hierbei gilt es einerseits zu klä-
ren, welche Rolle der Wahrnehmung des Schönen in Hinblick auf eine – wie auch
immer geartete – Erkenntnis spielt, und andererseits zu reflektieren, welche diskursive
Valenz der Markierung des Wahrnehmenden als ‚schön‘ zukommt.

 Bumke, Blutstropfen.

452 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Es geht hier nicht darum, direkte Übernahmen theologischer Systeme zwischen
den verschiedenen Texten (und damit etwa Wolframs Augustinus-Kenntnis4 oder Tho-
masîns Hugo-Kenntnis) nachzuweisen, sondern vielmehr darum, gewisse strukturelle
Parallelen zu analysieren, die auch zwischen solchen Texten existieren, die keinen di-
rekten Einfluss aufeinander haben, sondern die isolierte Elemente eines gemeinsamen
diskursiven Feldes sind.5 Zur Aufarbeitung dieses diskursiven Feldes schien es daher
geboten, die in der Forschung immer wieder hergestellten Bezüge ernst zu nehmen
und auch der Erarbeitung des theologischen Diskurses im Konzert der Texte einen grö-
ßeren Raum zuzugestehen.

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen
(aisthesis): Erkenntnis von Kreatur und Kreator im Parzival

Se la pupilla inferma
Non può fissarsi al sole,
Colpa del sol non è:
Colpa è di chi non vede,
Ma crede in ogni oggetto
Quell’ombra, quel difetto,
Che non conosce in sé.
(Metastasio: La Passione di Gesù Cristo, Parte 2a)

Es gibt im Parzival Wolframs von Eschenbach mehrere Passagen, die den Zusammen-
hang von sinnlicher Wahrnehmung und (Gottes-)Erkenntnis explizit zum Thema zu ma-
chen scheinen und insofern an einem Diskurs über die Erkenntniskraft der aisthesis
partizipieren.6 In diesem Zusammenhang spielt auch der schöne Körper eine besondere
Rolle und zwar sowohl als Erkenntnissubjekt wie auch als Erkenntnisobjekt. Joachim
Bumke hat in seiner Blutstropfen-Monographie den Seh-Akt, in welchem der schöne
Parzival drei Blutstropfen im Schnee wahrnimmt, und den Erkenntnisakt, in welchem

 Es ist schon früh und lange vor Bumke versucht worden, den Parzival mit der Theologie Augustins
in Verbindung zu bringen. So hat schon etwa Peter Wapnewski: Wolframs Parzival. Studien zur Religio-
sität und Form. Heidelberg 1955, hier bes. S. 74–114, für den unmittelbaren Einfluss der Augustinischen
Schriften auf den Parzival votiert. Dass die Forschung hiervon wieder abgekommen ist, mag nicht zu-
letzt auch daran liegen, dass die Versuche oftmals von dem Bestreben geprägt waren, eine Eindeutig-
keit der Bezugnahme herzustellen, die im Ganzen nicht belastbar war.
 Ähnlich verfährt jüngst auch Antje Sablotny: Zeit und âventiure in Wolframs von Eschenbach Parzi-
val. Zur narrativen Identitätskonstruktion des Helden. Berlin/Boston 2020 (Deutsche Literatur. Studien
und Quellen 34), vgl. hier S. 157, die die Confessiones des Augustinus in Bezug zum Parzival setzt.
 Vgl. hierzu grundlegend Joachim Bumke: Wahrnehmung und Erkenntnis im Parzival Wolframs von
Eschenbach. In: Text und Kultur. Mittelalterliche Literatur 1150–1450, Hrsg. von Ursula Peters, Stutt-
gart/Weimar 2001 (Germanistische Symposien. Berichtsbände [DVjs] XXIII), S. 355–370.

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 453



die Figur die rote Farbe auf weißem Grund mit der Schönheit ihrer Gattin Condwîr
âmûrs in Verbindung bringt, explizit in Beziehung zu einer zeitgenössischen Theorie
der Ästhetik gebracht,7 welche im hier weiterhin explizierten Sinne vielleicht eher als
aisthesis gefasst werden sollte:

Bei Wolfram liegt der Schwerpunkt auf dem Erkenntnisprozeß [...]. [...] In seinen Gedanken stellt
Parzival die Frage nach dem Urheber des schönen Bildes aus Licht und Farbe, das er vor sich
sieht; und dieser Gedanke führt ihn zu Gott. In der Schönheit der geschaffenen Welt offenbart sich
die Schöpferherrlichkeit Gottes.8

Das Postulat, dass die Reflexion des sinnlich Wahrgenommenen und der Schönheit sei-
ner geliebten Ehefrau zur Erkenntnis Gottes führt, ist zentral und insgesamt in der For-
schung vielfach adaptiert worden, steht aber freilich in einem Widerspruch zu dem
anschließenden Handlungszug, der mit Cundrîes Schelte beginnt und in dem Parzival
einem dezidierten Gotteshass verfällt. Bumke muss diesen Umstand als Kontrastwir-
kung zwischen zwei verschiedenen Prozessen, nämlich einem ‚ästhetischen‘ einerseits
und einem ‚rationalen‘ andererseits, erklären:

Die Zuhörer sollten sicherlich bemerken, daß diese Art der Gotteserkenntnis in krassem Wider-
spruch steht zu der Art und Weise, wie Parzival im Zustand der wiedergewonnenen Vernunftbe-
herrschung noch am selben Tag über Gott spricht, nachdem ihn der Fluch Kundries getroffen
hat.9

Bumke geht also von einer durch die sinnliche Anschauung gewonnenen, unmittelba-
ren Gotteserkenntnis aus, welche dem „Vernunftschluß“ überlegen sei. Es wird aber
spätestens hier – bei Bumke allerdings nur implizit – die begrenzte Reichweite der Got-
teserkenntnis durch aisthesis deutlich, wenn diese dem falschen, ebenfalls nicht zu Gott
führenden Vernunftschluss weicht, in welchem Parzival reflektiert, dass er von seinem
Schöpfer verlassen sei, da dieser ihm in Munsalvæsche nicht geholfen habe, obgleich
seine Mutter gesagt hatte, Gott helfe immer. Bumkes Folgerung lautet gleichwohl:

Den Zuhörern dürfte klar geworden sein, daß der Vernunftschluß Parzival zu einer Erkenntnis
über Gott führt, die dümmer nicht sein kann, während die ‚unvernünftige‘ liebende Betrachtung
des schönen Farbbilds im Schnee ihn zu einer Einsicht von großer Bedeutung gelangen lässt.10

 Dieser Erkenntnisakt wird von Bumke, Blutstropfen, S. 46, konkret in den Zusammenhang zu einer
„platonischen Ästhetik“ gebracht, in welcher es „ein zentraler Gedanke“ gewesen sei, „daß der Anblick
der Schönheit des geliebten Menschen zugleich ein Akt der Selbsterkenntnis ist.“ Selbsterkenntnis und
Gotteserkenntnis werden indessen zwar von der Theologie immer wieder in Zusammenhang gebracht,
sie sind aber hier nicht identisch. Dies wird im Folgenden zu diskutieren sein. – Dahinter steht etwa
auch eine verallgemeinernde Tendenz, wie sie sich bei Schnell, Causa amoris, S. 165, findet: „Das philo-
sophische Fundament für solche Rechtfertigungsversuche sexueller Liebe bildet sicher auch der christ-
liche Neuplatonismus und die Schule von St. Viktor: die Schönheit dieser Welt führt zu Gott hin. In der
Schönheit einer Frau scheint die göttliche Schöpferkraft durch.“
 Bumke, Blutstropfen, S. 45 f.
 Ebd., S. 46.
 Ebd.

454 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Indem nun Bumke das Misslingen des ‚Vernunftschlusses‘ fokussiert, impliziert er
zugleich eine zwar wirkungslose, aber prinzipiell gelingende Gotteserkenntnis durch
„unvernünftige“ aisthesis und postuliert dieserart eine Aufwertung der sinnlichen
Wahrnehmung, ja sogar eine Priorität derselben gegenüber dem falschen „Vernunft-
schluß“, welche bei genauerer Betrachtung zumindest problematisch erscheinen
muss. Es stellt sich nämlich die Frage, was Parzival wirklich erkennt, wenn er die
Blutstropfen im Schnee fokussiert.

V.1.1 Die falsche Transzendenz: Erfolglose aisthesis in Chrétiens
Conte du Graal und Wolframs Parzival

Parzival wird im Verlauf seines Weges immer wieder als Figur vorgeführt, deren aisthe-
tische Erkenntnis misslingt,11 weil ihm als Schlüssel das universale Lexikon Adams
fehlt, um die Dinge, die er sieht, richtig zu benennen und damit richtig zu verstehen.
Dieser Aspekt ist schon im französischen Prätext vorhanden und durchgeführt.

Obgleich es nötig scheint, den – in der germanistischen Mediävistik vor allem in
der Nachfolge Rosario Assuntos und Ingrid Hahns12 – zu hoch veranschlagten Einfluss
der pseudo-dionysianischen Schönheits- und Lichttheologie auf die weltlichen Schön-
heitsdarstellungen der höfischen Erzähltexte kritisch zu hinterfragen, so muss doch

 Zu einer sehr ähnlichen Einsicht ist bereits Hartmut Bleumer: Wahrnehmung literarisch. Ein Ver-
such über ‚Parzival‘ und ‚Tristan‘ In: Das Mittelalter 8 (2003), S. 137–155, hier bes. S. 143–149, gelangt,
der schreibt: „Auf ähnliche Weise [= wie in Parzivals erster Ritterbegegnung; F. D. S.] führen auch die
Lehren Herzeloydes bei Parzival später zu Wahrnehmungs- und Handlungsfehlern“, welcher indessen
die hier in Rede stehenden Passagen nicht analysiert. Er konstatiert mithin, dass hinter der falschen
Wahrnehmung der Ritter die Unfähigkeit Parzivals zur Differenzierung zwischen Transzendenz und Im-
manenz steht, welche die Klärung der Frage waz ist got? (Pz 119,17) verunmöglicht: „Parzival wird
durch einen Eindruck irritiert, der sich mit seinem Vorwissen nicht deckt, und beginnt daher zu fragen.
Aber auch die nun folgende Antwort ist für den Frager zu komplex, sie überschreitet das vorhandene,
rudimentäre System seiner Wahrnehmungsmuster und produziert dadurch weitere Missverständnisse,
die wiederum neue Fragebewegungen auslösen. So handelt es sich bei Herzeloydes Antwort um über-
tragene Rede, deren Doppelsinn Parzival nicht zu erkennen vermag. Er versteht die Aussagen rein re-
ferentiell: Gott ist heller als der Tag und hat menschliche Gestalt angenommen, Parzival soll ihn gegen
seine Not um Hilfe anflehen (Pz 119, 19–24). In diesen Worten steht das Licht im übertragenen Sinn für
jene Verheißung auf Erlösung, die in der Menschwerdung Gottes liegt. Aber Parzival nimmt die Rede
wörtlich auf, die Erklärung wird dadurch zu einem Wahrnehmungsmuster der Realität: Als der Knabe
im Wald den lichten Rittergestalten begegnet, hält er diese für Gott und fleht sie um Hilfe an, wie dies
in den Worten der Mutter angedeutet zu sein schien“ (ebd., S. 145 f.).
 Vgl. etwa Wandhoff, Kosmische Strahlung, S. 15–36, der eine direkte Verbindung zwischen der
„Lichtmetaphorik“ des Christentums und Darstellung des Strahlens und Glänzens in volkssprachlicher
Literatur zieht. Zu Parzivals Begegnung mit den glänzenden Rittern vgl. hier S. 23 f.

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 455



mindestens für einen Fall eine sehr offenkundige Entsprechung zu De cælesti hierar-
chia konstatiert werden, die sich in Chrétiens de Troyes Conte du Graal findet und von
hier aus – indirekt – in die deutschsprachige Literatur wirkt. Für die Begegnung des
jungen Perceval mit den fremden Rittern, welche seinen Fortgang von der Mutter zur
Folge hat, ist bereits von Felicitas Olef-Krafft im Kommentarteil zu ihrer Ausgabe des
Conte ein Bezug zum Corpus Dionysiacum hergestellt worden, der allerdings vielleicht
zu pauschal ausfällt, in seiner Vagheit jedoch kennzeichnend für die Rezeption der
pseudo-dionysianischen (Licht-)Theologie durch die Vermittlung Rosario Assuntos ist:

Die platonische, dem Mittelalter insbesondere durch die neuplatonischen Areopagita-Übersetzun-
gen (des Johannes Scotus Eriugena) vermittelte Auffassung der Identität des Schönen, Wahren
und Guten hat zur Konsequenz, daß Gott als Inbegriff des Guten und Wahren zugleich auch als
die vollkommenste Schönheit zu begreifen ist, so z. B. bei Robert Grosseteste (1168–1253): ‚Deum
videbis non alia forma formosum, sed ipsam formositatem omnis formosi‘. Vgl. R. Assunto, Die
Theorie des Schönen im Mittelalter, Köln 1963, S. 40 ff.13

Tatsächlich jedoch können hier die Bezüge einmal deutlich direkter gesetzt werden, als
allgemein das metaphorische Inventar der Darstellung körperlicher Schönheit durch
das Bildfeld des ‚Leuchtens‘ und ‚Strahlens‘ auf Gott als die vera lux (Io 1,9) zurück zu
beziehen, wie es andernorts geschieht.14 Im vorliegenden Fall kann eine relativ direkte

 Chrétien de Troyes: Le Roman de Perceval ou Le Conte du Graal. Der Percevalroman oder Die Erzäh-
lung vom Gral. Übers. u. hrsg. von Felicitas Olef-Krafft. Stuttgart 2009, S. 530 f. Nach dieser Ausgabe
werden der altfranzösische Perceval und seine Übersetzung im Folgenden zitiert. – Diese Auffassung,
die das göttliche Licht mit dem immanenten Licht problemlos verbindet, findet sich auch schon vor
Assunto, etwa bei Otto Georg von Simson: Über das Religiöse in Wolframs ‚Parzival‘. In: Wolfram von
Eschenbach. Hrsg. von Heinz Rupp. Darmstadt 1966 (Wege der Forschung 57), S. 207–231 (zuerst veröf-
fentlicht in: Arnold Bergsträsser [Hrsg.]: Deutsche Beiträge zur geistigen Überlieferung. München 1953,
S. 25–45), hier S. 213 f.: „Auf dieses [göttliche; F. D. S.] Licht weisen die Schönheit der Welt, der Glanz
der höfischen Kultur“.
 Vgl. etwa Kraß, Geschriebene Kleider, S. 151–157. Hier heißt es etwa, ebd., S. 153 f.: „Die wesentli-
chen Elemente der mittelalterlichen Ästhetik – die qualitative Kategorie des Lichts und der Farbe [...] –
blieben freilich nicht auf die geistliche Sphäre beschränkt. Wie sich an literarischen Kleiderbeschrei-
bungen zeigen läßt, konstituieren sie auch den weltlich-profanen Schönheitsbegriff“, und – über die
descriptio aus Galfreds von Vinsauf Poetria nova – weiter (ebd., S. 154): „Die Art und Weise, wie die
Lichtwirkung beschrieben wird, die vom Körper der Dame erstrahlt und von ihrer Kleidung reflektiert
wird, verweist auf den neuplatonischen Horizont, in dem sich die Beschreibung bewegt.“ – Schon in
der immer wieder rezipierten Arbeit von Hanspeter Mario Huber: Licht und Schönheit in Wolframs ‚Par-
zival‘. Zürich 1981, S. 114–129, wird diese Beziehung zwischen der vera lux und der Immanenz herge-
stellt, sodass hier etwa die Schönheit des Anfortas als „ein Abglanz des göttlichen Lichtes“ (ebd.,
S. 124) verstanden werden kann. Die Folgerung ist, ebd., S. 127: „Die lichte Schönheit von Wolframs
Menschen meint, dass der Mensch schön ist, weil er das unähnliche Abbild seines Schöpfers ist“, so-
dass es schließlich heißen kann, ebd., S. 129: „Der göttliche Bildner schafft auch die schönsten Men-
schen im weltlichen Bereich. Er ist der Urheber aller menschlichen Schönheit.“ Vgl. im Anschluss
hieran und im Rekurs auf verschiedene theologische Texte etwa auch Brinker-von der Heyde,
Geliebte Mütter, S. 75–88. Die umstandslose Gleichsetzung des immanenten Lichtes mit der vera lux
aus Io 1,9 und der Lichtarchitektur des Sakralbaus findet sich hier S. 77, inkl. Anm. 90.

456 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



inhaltliche Parallele zwischen Ps.-Dionysius und dem Perceval gezeigt werden, in wel-
cher es um den Glanz von ‚Männern‘ geht, die fälschlich für Engelswesen gehalten
werden. Im Rahmen der sogenannten negativen Theologe wird bei Pseudo-Dionysius
radikal jede Ähnlichkeit der Transzendenz mit den Begriffen und Dingen (res, creatura)
der Immanenz bestritten, was – besonders auch in De divinis nominibus – dazu führt,
dem Göttlichen im Sprechen über das Göttliche möglichst unähnliche Bilder und
Namen beizulegen, damit die Gefahr einer Verwechslung der Transzendenz mit der Im-
manenz von vorneherein gebannt ist.15 In den Expositiones in ierarchiam coelestem des
Johannes Scotus Eriugena (9. Jh.) wird eine Stelle aus dem Text des Ps.-Dionysius wie
folgt kommentiert:

IN QUIDEM ENIM PRETIOSIORIBVS SACRIS FORMATIONIBVS CONSEQVENS EST SEDVCI AVRI-
FORMES QVASDAM ESTIMANTES ESSE CELESTES ESSENTIAS, ET QVOSDAM VIROS FVLGO-
REOS, DECORA INDVTOS VESTIMENTA, CANDIDE ET IGNEE INNOCVEQVE RESPLENDENTES,
ET QVIBVSCVMQVE ALIIS SMILIBVS IMAGINATIS FORMIS THEOLOGIA CELESTES FIGVRAVIT
INTELLECTVS. In pretiosis, inquit, hoc est pulchris natureque similibus sanctis imaginationibus,
facillime possunt seduci qui existimant celestes substantias aureas habere formas, et quosdam
uiros luculentos ibi esse, qui pulchra induti sunt uestimenta, quique candido colore et igneo,
innucuo tamen, resplendent, aliasque similes imaginatas formas humanorum corporum confi-
gurationibus similes habitare celestia fingunt, spiritualium et inuisibilium uirtutum intelligibiles
naturaliter substitutiones nec recte cogitare, nec pure cognoscere ualentes; et, quod est misera-
bilius, uix in humana multitudine paucissimus sapientum numerus inuenitur, qui tali errore se-
duci non possit, falsa pro ueris approbare respuens.

(Johannes Scotus Eriugena: Expositiones in
ierarchiam coelestem II, 607–624)16

 Vgl. zur Theologie des Corpus Dionysiacum einführend Flasch, Das philosophische Denken,
S. 88–94, hier S. 91: „Das Wort ‚negative Theologie‘ kann vielfache Bedeutungen annehmen. Bei Diony-
sius bezeichnet es ein Nachdenken über das Missverhältnis zwischen allen unseren, auf Vielheit und
Gegensatz beruhenden, Benennungen und der göttlichen Einheit. Dionysius dachte die negative Theo-
logie nicht als Komplement zur ‚positiven‘ Theologie, sondern als deren Wahrheit.“ Weiterhin ebd.,
S. 92: „‚Mystische Theologie‘ – das bedeutet also im Anschluss an Dionysius das Nachdenken über den
befangenen, weil in Gegensätzen verbleibenden Charakter unseres Redens vom Einen. [...] ‚Mystische
Theologie‘ bedeutet die Aufforderung, sinnliche Zeichen als Zeichen zu nehmen und über alles Gege-
bene zum Nicht-Gegebenen, zum unbestimmbaren Einen, aufzusteigen. Dies setzt nach Dionysius ‚Rei-
nigung‘ voraus, also Abkehr von der affektiven und kognitiven Anhänglichkeit an die sinnlichen Dinge.
Nur wenn man das wahre Glück vom sinnlichen Genuss, das reine Denken von der Phantasievorstel-
lung unterscheide und seine Lebensrichtung auf das Nicht-Gegebene gründe, könne man die ‚Erleuch-
tung‘ erfahren“. – Zur Rezeption des Corpus Dionysiacum bei Johannes Scotus Eriugena vgl. ebd., S. 96
u. 184. – Vgl. zudem Walter Haug: Das dunkle Licht. Lichtmetaphorik und Lichtmetaphysik bei Diony-
sius Areopagita, Johannes Scotus Eriugena und Nicolaus Cusanus. In: ders.: Positivierung von Negativi-
tät. Letzte kleine Schriften. Hrsg. von Ulrich Barton. Tübingen 2008, S. 271–285, hier zum irdischen
Licht und den Engeln bes. S. 276 f. Haug setzt eine „radikale Differenz“ (ebd., S. 277) zwischen Transzen-
denz und Immanenz an und begründet so „Ähnlichkeit bei je größerer Unähnlichkeit“ (ebd., S. 276).
 Iohannis Scoti Erivgenae Expositiones in ierarchiam coelestem. Hrsg. von Jeanne Barbet. Turnholt
1975 (Corpvs Christianorvm. Continvatio Mediaevalis 31). – Übers. (Marco Mattheis, Berlin): „Bei edleren
heiligen Darstellungen passiert es, dass man in die Irre geführt wird, indem man glaubt, dass ir-

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 457



Es geht hier um die Unähnlichkeit der sprachlichen Gleichnisse mit den göttlichen
Wahrheiten und der Pseudo-Dionysius-Text fordert dazu auf, die zu weltlich gedachten
Analogien abzustreifen, um zu göttlicher Wahrheit über sprachliche Unähnlichkeit zu
gelangen.

Auch Hugo von Sankt Viktor, der knapp dreihundert Jahre nach Johannes Sco-
tus, in der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts, die Himmlischen Hierarchien des Ps.-
Dionysius erneut ins Lateinische überträgt, kommentiert diese Stelle ähnlich:

Quapropter, inquit, ‚non estimo quemquam bene sapientium contradicere‘ hoc, quod ‚dissimiles
similitudines magis nostrum animum‘ ad veritatem ‚reducunt‘, quia QVIDEM CONSEQVENS EST
PER PRECIOSIORES SACRAS FORMATIONES SEDVCI, id est ‚consequi‘ uel prouenire uel contin-
gere potest facile ut, ‚per‘ illas ‚sacrarum‘ rerum ‚formationes‘ quae ‚preciosiores‘ representantur
in sacro Eloquio, ‚seducantur‘ cogitationes hominum, ESTIMANTES QVASDAM CAELESTES ES-
SENTIAS ESSE AVRIFORMES, sicut in quibusdam locis Scripturarum per similitudinem represen-
tantur; ET existimantes etiam in caelo esse QVOSDAM FVLGVREOS VIROS DECORA INDVTOS
VESTIMENTA, quemadmodum angeli apparuisse leguntur splendidis uestibus et uultibus fulgo-
reis, CANDIDVM, ET IGNEVM INNOCVE RESPERGENTES, id est emittentes uel fundentes clarita-
tem, et lumen, ‚candidum‘ quidem quantum ad uestimenta, et ‚igneum‘ quantum ad uultus
flammeos et ardentes, ‚innocue‘, id est sine lesione, contestante in hoc ipso diuino miraculo, quia
in diuinis et caelestibus naturis, quae hic demonstrantur per speciem, aliter illic sunt secundum
ueritatem, in quibus naturae uisibilis species cernitur, effectus non inuenitur.

(Hugo von Sankt Viktor: Expositiones in
ierarchiam coelestem III,835–853)17

gendwelche himmlischen Wesen golden seien, und irgendwelche Männer blitzend, in anmutige Kleider
gehüllt, weiß und feurig erstrahlend, ohne Schaden anzurichten, oder mit was auch immer für anderen
ähnlichen Vorstellungen die Theologie himmlische Begriffe ausgedrückt hat. || In edlen, also schönen
und der Natur ähnelnden heiligen Bildern, können leicht diejenigen in die Irre geführt werden, die glau-
ben, dass himmlische Wesen goldene Gestalt hätten, und dass dort irgendwelche glänzenden Männer
seien, die mit schönen Kleidern angetan sind und die in weißer und feuriger, dennoch unschädlicher
Farbe erstrahlen; und andere ähnliche erdachte, den Formen menschlicher Körper gleichende Gestalten
lassen sie den Himmel bewohnen, ohne in der Lage zu sein, die der menschlichen Natur begreiflichen
Substitutionen geistlicher und unsichtbarer Tugenden richtig zu erwägen oder sauber zu verstehen. Und
was noch bedauernswerter ist: In der Menschenmenge findet man kaum eine winzig kleine Zahl an Wei-
sen, die sich von einem solchen Fehler nicht in die Irre führen lässt und es nicht hinnimmt, Falsches für
Wahres anzuerkennen.“ – Über die Verbreitung und Wirkung der Expositiones des Johannes Scotus lässt
sich nur spekulieren. Die Überlieferung ist relativ schmal, erhalten ist nur eine vollständige Hs. aus der
Mitte des 12. Jhs. sowie fünfzehn unvollständige (vgl. ebd., S. XII–XXV). Gleichwohl scheint Hugo von
St. Viktor bei der Arbeit an seiner Expositio über die Himmlischen Hierarchien der Text vorgelegen zu
haben, wie Heinrich Weisweiler: Die Ps.-Dionysiuskommentare ‚in Coelestem Hierarchiam‘ des Skotus
Eriugena und Hugos von St. Viktor. In: Recherches de théologie ancienne et médiévale 19 (1952),
S. 26–47, plausibel gemacht hat, was für eine gewisse Verfügbarkeit sprechen könnte. Das Periphyseon
des Johannes kannte Hugo offenbar, denn in seinem Didascalicon (III.2) wird es eigens erwähnt.
 Hier und im Folgenden zitiert nach: Hvgonis de Sancto Victore Svper ierarchiam Dionisii. Hrsg. von
Dominique Poirel. Turnhout 2015 (CCCM 178). – Übers. (Marco Mattheis, Berlin): „Deshalb, sagt er,
glaube ich nicht, dass irgendein weiser Mensch dem gut widersprechen kann, dass unähnliche Ähn-
lichkeiten unseren Geist mehr zur Wahrheit führen. Denn: ES IST FOLGERICHTIG, DASS MAN DURCH

458 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Noch Robert Grosseteste schließt in seinem Kommentar der Himmlischen Hierar-
chien (ca. 1239–1242) an die Diskussion der entsprechenden Passage die spöttische
Frage an, ob derjenige, der bereit sei, himmlische Substanzen (celestes substancie)
für goldglänzend, feurig oder sonnenhaft leuchtend zu halten, auch bereit sein
werde, sie für pferdehaft, ochsen- oder löwengestaltig zu halten.18

Es bedarf nicht des direkten Einflusses der pseudo-dionysischen Lichttheologie auf
Chrétien, welchen die Forschung indessen immer wieder behauptet hat, um die theolo-
gische Skepsis gegenüber immanentem ‚Glanz‘, der die Engelsnatur täuschend fingiert,
zu begründen. Die Warnung vor dem Glanz und den falschen (häretischen oder heidni-
schen) Theurgen findet sich auch in Augustins De civitate Dei:

Quod enim qui has sordidas purgationes sacrilegis ritibus operantur quasdam mirabiliter pul-
chras, sicut iste commemorat, uel angelorum imagines uel deorum tamquam purgato spiritu ui-
dent (si tamen uel tale aliquid uident), illud est, quod apostolus, dicit: Quoniam satanas
transfigurat se uelut angelum lucis [II Cor 11,14; F. D. S.]. Eius enim sunt illa phantasmata[.]

(Augustinus: De civitate Dei X.10.30–36)19

HEILIGE DARSTELLUNGEN VERFÜHRT WIRD, WENN SIE BESONDERS PRÄCHTIG SIND. Das heißt: es
folgt, dass es vorkommt oder leicht passieren kann, dass durch jene Darstellungen heiliger Dinge, die
in der heiligen Schrift besonders prächtig dargestellt werden, die Gedanken der Menschen verführt wer-
den. UND ZWAR, DA MAN GLAUBT, DASS GÖTTLICHE WESEN EINE GOLDENE GESTALT HÄTTEN, wie
sie an einigen Stellen der Schriften in Form eines Gleichnisses beschrieben werden. Und indem sie
glauben, dass auch im Himmel BLITZENDE MÄNNER ANMUTIGE KLEIDER TRÜGEN, so wie man von
Engeln liest, dass sie in glänzenden Kleidern und mit blitzenden Gesichtern erschienen seien, UND
DABEI WEISSEN UND FEUERROTEN SCHIMMER VERSPRÜHEN, OHNE SCHADEN ANZURICHTEN, das
heißt hellen Schimmer und Licht ausstrahlend oder ausgießend. Der helle Schimmer bezieht sich auf
die Kleider, und der feurige Schimmer auf das flammende und brennende Gesicht. Ohne Schaden anzu-
richten meint ‚ohne Verletzungen zu erzeugen‘. Als Beweis hierfür wird das göttliche Wunder selbst
angeführt, dass in göttlichen und himmlischen Naturen, die hier über ihre äußere Gestalt beschrieben
werden, es sich anders mit der Wahrheit verhält. Bei ihnen ist eine sichtbare Gestalt der Natur zu erken-
nen, aber keine Auswirkung zu finden.“
 Vgl. Roberti Grosseteste Episcopi Lincolniensis Versio Caelestis Hierarchiae Psevdo-Dionysii Areopa-
gite. Cum scholiis ex graeco svmptis necnon commentariis notvlisque eivsdem lincolniensis. Hrsg. von
Declan Anthony Lawell, James McEvoy, James Santley McQuade. Turnhout 2015 (CCCM 268), hier S. 47,
Z. 61–64. – Zur Datierung dieses Kommentars vgl. ebd., S. XIX.
 Übers. (Thimme): „Denn wenn jene Leute, die mit ihren schändlichen Praktiken schmutzige Reini-
gungen vornehmen, wie Porphyrius behauptet, mit angeblich gereinigtem Geiste gewisse wunderbar
schöne Erscheinungen von Engeln oder Göttern wahrnehmen, so gilt hier, falls das wirklich zutrifft,
was der Apostel sagt: ‚Denn er selbst, der Satan, verstellt sich zum Engel des Lichts [II Cor 11,14;
F. D. S.].‘ Denn auf ihn sind diese Blendwerke zurückzuführen.“

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 459



Demgegenüber ist bei Augustinus die Natur der Engel als prinzipiell unkörperlich ge-
dacht, weshalb jedes Denken, das in körperlicher Anschauung und Vorstellung ver-
harrt, als falsch abgewiesen wird.20

Es ist dieser Fehler, in den Gleichnissen der innerweltlichen Anschauung zu ver-
harren, den der Conte du Graal Chrtétiens vorführt, wenn der junge Perceval direkt zu
Beginn der Erzählung die strahlenden, glänzenden, farbigen und laut tönenden Reiter
für Engel hält. Die Analogien zur zitierten Pseudo-Dionysius-Stelle von den gold- oder
lichtglänzenden, blitzenden, prächtig in strahlende Kleider gehüllten Männern, ist of-
fenkundig und scheint als gezielte Anlehnung an eine zeitgenössische Angelologie, die
die Körperlichkeit der Engel einerseits und das immanente Glänzen der Transzendenz
ablehnt, ein Modus zu sein, in welchem Percevals mangelnde Einsicht in den rechten
Glauben und die Ordnung der Schöpfung zur Darstellung kommt:

[...] quant il les vit en apert,
Que du bois furent descovert,
Et vit les haubers framïans
Et les elmes clers et luisans,
Et vit le blanc et le vermeil
Reluire contre le soleil,
Et l’or et l’azur et l’argent,
Si li fu molt bel et molt gent,
Et dist: ‚Ha! sire Diex, merchi!
Ce sont angle que je voi chi.
Et voir or ai je molt pechié,
Ore ai je molt mal esploitié,
Qui dis que c’estoient deable.
Ne me dist pas ma mere fable
Qui me dist que li angle estoient
Les plus beles choses qui soient,
Fors Diex qui est plus biax que tuit.
Chi voi je Damedieu, ce quit,

 Man vgl. bspw. eine Stelle aus Augustinus: Confessiones IV.16.31: Sed quid mihi hoc proderat pu-
tanti, quod tu, domine deus veritas, corpus esse lucidum et immensum et ego frustum de illo corpore?
Nimia perversitas! (Übers. [Flasch, Mojsisch]: „Was nützte mir all das schon, der ich doch annahm, du
Herr und Gott, du, die Wahrheit, seiest ein leuchtender, riesiger Körper und ich sei ein Stückchen
davon? Welch eine widersinnige Vorstellung!“) sowie weiterhin in den Confessiones (VII.5.7), wo es
über die eigene körperhafte und daher falsche Vorstellung von den Engeln heißt: [...] sed etiam ipsa,
quasi corpora essent, locis et locis ordinata, ut imaginatio mea; et feci unam massam grandem distinctam
generibus corporum creaturam tuam, sive re vera quae corpora erant, sive quae ipse pro spiritibus finxe-
ram, et eam feci grandem, non quantum erat, quod scire non poteram, sed quantum libuit (Übers. [Flasch,
Mojsisch]: „Aber auch sie [= die Engel; F. D. S.] stellte ich mir, als wären sie Körper, räumlich angeord-
net vor. Ich machte aus deiner Schöpfung eine einzige große Masse, in sich unterschieden nach den
Arten der Körper – mochten es wirkliche Körper sein oder von mir selbst den Geistwesen angedichtete.
Und ich machte sie groß, nicht so groß, wie sie wirklich war, denn das konnte ich nicht wissen, son-
dern nach Belieben[.]“).

460 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Car un si bel en i esgart
Que li autre, se Diex me gart,
N’ont mie de biauté la disme.
Ce me dist ma mere meïsme
Qu’en doit Dieu sor toz aorer
Et supplier et honorer,
Et je aor[e]rai cestui
Et toz les angles aprés lui.‘
Maintenant vers terre se lance
Et dist trestoute sa creance
Et oroisons que il savoit,
Ques a mere apris li avoit.
(Chrétien: Conte du Graal, Vv. 127–158)21

Hierbei ist es nicht allein der Umstand, dass Perceval, der Lehre seiner Mutter folgend,
göttliche Wesen als strahlende, glänzende Männer imaginiert, sondern es ist der Um-
stand, dass diese Vorstellung hier gleichfalls an das Thema des Irrens geknüpft er-
scheint und so die Kategorien „schön“ – „göttlich/engelshaft“ in ihrer Unähnlichkeit
und vor allem in ihrer Relativität exponiert werden, was die besondere Ähnlichkeit der
Textstellen ausmacht. Hier wie dort wird thematisiert, dass der sprachlich vermittelte
Erkenntnisprozess ein prekärer ist, wenn er die Grenzen der irdischen Kreatur hin zur
Erkenntnis der Transzendenz überschreiten soll.

Die Engelserscheinung, welche ja auf histoire-Ebene einzig in Percevals falsch ge-
steuerter Wahrnehmung existiert, nimmt der Conte auf discours-Ebene offenbar spiele-
risch auf, indem der Schönste unter den Rittern, den Perceval deshalb für Gott hält,
ihn mit einer Kontrafaktur des ‚englischen‘ Grußes gegenüber den beiden Marien am
Grab anspricht,22 wie Olef-Krafft in ihrem Stellenkommentar vermerkt: „Vallet, n’aiez
paor.“ (V. 171, Übers. [Olef-Krafft]: „‚Junger Mann, fürchtet Euch nicht!‘“). Die doppel-
bödige Referenz, welche ihren Sinn offenbar aus einer geistreichen Anspielung bezieht,

 Übersetzung: „[A]ls er sie jedoch deutlich wahrnehmen konnte, weil der Wald sie nicht (länger) ver-
barg, und als er die blinkenden Halsbergen erblickte und die glänzenden, funkelnden Helme und als er
das Weiß und Rot (der Rüstungen) in der Sonne aufblitzen sah, das Gold, das Blau und das Silber, da
entzückte und begeisterte ihn das ungemein, und er rief aus: ‚Ah, Herrgott, Erbarmen! Das sind (ja)
Engel, die ich hier sehe. Nun habe ich in der Tat schwer gesündigt, einen bösen Fehler habe ich ge-
macht, indem ich meinte, dies seien Teufel. Meine Mutter hat mich nicht belogen, als sie mir erzählte,
daß die Engel das Schönste seien, was es gebe, außer Gott, der noch schöner sei. Hier schaue ich Gott
(selbst), glaube ich, denn ich erblicke unter ihnen einen, der so schön ist, daß die anderen bei Gott
nicht (einmal) den zehnten Teil seiner Schönheit haben. Meine Mutter selbst hat mir eingeschärft, daß
man Gott vor allen (anderen) anbeten, demütig anflehen und verehren müsse. Also werde ich diesen
hier (jetzt) anbeten und (dann) alle die Engel nach ihm.‘ Sogleich warf er sich auf den Boden und sagte
sein ganzes Credo und alle ihm bekannten Gebete herunter, die seine Mutter ihn gelehrt hatte.“
 Mt 28,5: nolite timere vos (Übers.: „Fürchtet euch nicht.“). – Ich möchte Olef-Krafft, Perceval, S. 531,
zustimmen, die schreibt: „Daß die Assoziation von Chrétien beabsichtigt ist, erhellt aus der plurali-
schen Anredeform, die der Ritter im Gespräch mit Parzival [sic] nur hier gebraucht“.

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 461



zeigt, auf welchem Niveau der Wiedererkennungswert einschlägiger Schriftworte ver-
anschlagt werden kann und soll. Der Conte rechnet offenbar mit einem Publikum, das
eine Grundkompetenz im Umgang mit basalen geistlichen Themen hat. Dazu gehört
wohl auch die in Percevals Worten paraphrasierte Lehre der Mutter, mit welcher der
Junge diese konfrontiert, als er zurückkehrt und ihr von seinem Erlebnis berichtet. In
seiner Paraphrase überlagern sich die Gottes- und Engellehre der Mutter ununter-
scheidbar mit seiner Interpretation derselben:

‚[...]
Mere, dont ne soliez vos dire
Que li angle et Diex, nostre Sire,
Sont si tres bel c’onques Nature
Ne fist si bele creature,
N’el monde n’a si bele rien?‘
(Chrétien: Conte du Graal, Vv. 383–387)23

Hier ist das Konzept der Natura angespielt, die als vicaria Dei, als Statthalterin Gottes,
für die Generationenfolge im Diesseits sorgt und hinter der letztlich das Prinzip der
‚natürlichen‘ Prokreation der Kreatur steht, in welche Gott nicht mehr aktiv eingreift.24

Im Rahmen dieser immanenten Ordnung, so paraphrasiert Perceval, habe Nature nie-
mals eine Kreatur erzeugt, welche an die Schönheit Gottes heranreicht. Dies ist einer-
seits theologisch korrekt, insofern – das betont schon Augustinus – Gottes Schönheit
die kreatürliche Schönheit selbstverständlich übertrifft, da nämlich Gott die pulchritudo
increata (Ulrich von Straßburg) selbst ist. Andererseits zeigt sich hier bereits ein Miss-
verhältnis, insofern bereits im nächsten Moment deutlich wird, dass Perceval in die
grundsätzliche Inkommensurabilität der Kategorien, mit denen er umgeht, keinen Ein-
blick hat. Seine Mutter bestätigt – ganz im Sinne einer theologischen Disputation –
den von Perceval als Nachfrage vorgetragenen Glaubenssatz, indem sie zum einen
seine Richtigkeit bejaht und zum anderen, dass sie ihn in dieser Form vorgetragen
habe (‚Biax fix, encor le di je bien. | Jel di por voir, et di encor.‘ [Chrétien: Conte du Graal,
Vv. 388 f.; Übers. (Olef-Krafft): „‚Lieber Sohn, das versichere ich auch jetzt noch mit
Nachdruck. In der Tat, ich habe es gesagt und sage es immer noch.‘“]). Hierauf antwor-
tet Perceval:

 Übers. (Olef-Krafft): „Mutter, pflegtet Ihr etwa nicht zu behaupten, daß die Engel und Gott, unser
Herr, viel schöner seien als jedes Geschöpf von (Mutter) Natur und jeder Kreatur auf der Welt?“
 Vgl. zum Konzept der Natura überblicksartig Hans-Werner Goetz: Gott und die Welt. Religiöse Vor-
stellungen des frühen und hohen Mittelalters. Teil I, Band 2: II. Die materielle Schöpfung: Kosmos und
Welt. III. Die Welt als Heilsgeschehen. Berlin 2012 (Orbis mediaevalis. Vorstellungswelten des Mittelal-
ters 13.2), S. 15–38. – In Hinblick auf den Einfluss in deutschsprachiger Dichtung vgl. Huber, Aufnahme
und Verarbeitung, sowie ders., Die personifizierte Natur. – Vgl. Kap. IV.2.2.

462 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



‚Taisiez, mere, ne vi je or
Les plus beles choses qui sont,
Qui par le gaste forest vont?
Il sont plus bel, si com je quit,
Que Diex ne que si angle tuit.‘
(Chrétien: Conte du Graal, Vv. 390–394)25

An dieser Aussage nun sind vom theologischen Standpunkt aus verschiedene Punkte
zu inkriminieren – und entsprechend reagiert Percevals Mutter, wenn sie ihren Sohn
mit den Worten in die Arme schließt: ‚Biax fix, a Dieu te rent, | Que molt ai grant paor
de toi. [...]‘ (Chrétien: Conte du Graal, Vv. 395 f.; Übers. [Olef-Krafft]: „‚Lieber Sohn, ich
stelle dich Gottes Schutz anheim, denn ich habe sehr große Angst um dich. [...]‘“) Nicht
zuletzt warnt die Mutter schließlich ihren Sohn vor dem, was ihm dort begegnet ist: ‚[...]
Tu as veü, si com je croi, | Les angles dont la gent se plaignent, | Qui ocïent, quanqu’il
ataignent.‘ (Chrétien: Conte du Graal, Vv. 398–400; Übers. [Olef-Krafft]: „‚[...] Du hast
vermutlich die Engel geschaut, über die die Menschen klagen, weil sie alles töten, wor-
auf sie auch treffen.‘“) In dieser Warnung findet sich das Analogon zu der oben zitierten
Warnung des Apostels (II Cor 11,14: „Auch der Satan tarnt sich als Engel des Lichts.“)
in Augustins De civitate Dei (X.10), insofern die angles, qui ocïent, nicht zuletzt den ge-
fallenen Engel des Lichts, Luzifer, und seine Scharen bezeichnen können.26

Während die Aussagen der Mutter vom theologischen Standpunkt her nicht falsch
sind, ist das, was Perceval darunter versteht, eine Täuschung im Körperlichen. Ganz
offenkundig ist es zunächst einmal theologisch akzeptabel, dass Gott die höchste
Schönheit ist. Dass Perceval jedoch bereit ist, die Gestalten, die ihm begegnet sind und
die ausdrücklich als beles choses qui sont, also als ‚seiende Dinge‘, bezeichnet werden,
Gott vorzuziehen bereit ist, erscheint als Effekt einer kreatürlichen Täuschung.27 Auffäl-
lig ist dabei, dass Perceval zwar die Lehren seiner Mutter annimmt, von diesen jedoch
allein die oberflächliche Hierarchisierung, die Relativität der Schönheiten übernimmt.
Er löst sich jedoch in Hinblick auf die Gotteslehre nicht von der fleischlichen Kreatur
und verpasst damit das wesentliche anagogische Moment, das in der Bezugsetzung
zwischen immanentem Schönen und transzendenter Schönheit besteht.

 Übers. (Olef-Krafft): „Schweigt, Mutter! Sah ich denn nicht die schönsten Wesen, die es gibt, durch
den wilden Wald reiten? Sie sind meiner Meinung nach schöner als Gott und seine Engel.“
 Olef-Krafft hält demgegenüber die Worte der Mutter für eine „Ad-hoc-Erfindung [...] zur Abschre-
ckung des Sohnes“ (Olef-Krafft, Perceval, S. 536). Gleichwohl verweist sie (ebd.) auf einen Beitrag, wel-
cher eine Verbindung zu alttestamentlichen Würg- und Todesengeln herzustellen sucht, nämlich:
Mario Roques: Les anges exterminateurs de Perceval. In: Fin du Moyen Âge et Renaissance. Mélanges
de philologie française offerts à Robert Guiette, Anvers 1961, S. 1–4.
 Schon Augustinus warnt mit den Worten aus Rm 1,25 (qui commutaverunt veritatem Dei in mendacio
| et coluerunt et servierunt creaturae potius quam creatori) immer wieder davor, die Kreatur dem Kreator
vorzuziehen, bspw. in De vera religione, XXXVII.68.190. – Zu Rm 1,25 vgl. im Folgenden bes. Kap. V.1.2.

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 463



An Perceval zeigt sich, was passiert, wenn die Gleichnisse der Theologie nicht als
transitorische Verständnishilfe auf dem Sprung in das Denken der radikalen Unähnlich-
keit fungieren, welche die Transzendenz von der Immanenz und allen ihr zu Gebote ste-
henden Begriffen trennt. Perceval verbleibt ganz auf der wörtlichen Ebene der göttlichen
Schönheitslehre seiner Mutter und operiert mit einem körperlich geprägten Begriff von
Schönheit. Dieser freilich, welcher Dinge messen kann, die ihm unbekannt sind und die
alles bisher Gesehene übersteigen, funktioniert als Apriori-Begriff. Damit entspricht er
letztlich, ohne dass dies figurenintern wirksam würde, dem Augustinischen Schönheits-
apriori, welches seinen Maßstab nicht aus Äußerlichem, sondern aus der Weisheit (sapi-
entia) des Geistes (mens) zieht und so auf das Prinzip der Schönheit selbst (Gott) verweist,
ohne deshalb notwendig zur Erkenntnis Gottes selbst zu gelangen.28 Der anagogische as-
census, das führt der Conte an Perceval vor, versagt. Die Welt, zumal die menschenge-
machte, ist für den in der Entfremdung aufgewachsenen Jungen nicht aus dem Wort
allein erschließbar.29 Insofern hat der junge Perceval mit demmittelhochdeutschen Parzi-

 Zur Funktion der Augustinischen Apriori-Begriffe (Gutheit, Schönheit, Zahlen etc.) vgl. bes. Augusti-
nus: Confessiones X.10.17–X.15.23. Vgl. zudem besonders auch Augustinus: De trinitate VIII.3.4, wo der
Aufruf formuliert wird, die transzendent-absolute Gutheit Gottes als zugrundeliegenden Maßstab der
Beurteilung alles Guten und aller Güter (bona) der Immanenz zu erkennen. Gerade jedoch weil der tran-
szendente Rahmen der immanenten Werte nicht selbstevident ist, formuliert De trinitate diesen Zusam-
menhang als Appell, der zur Einsicht des guten Gutes (bonum bonum), welches Gott ist, führen soll. Die
von Gott herrührende Gutheit in der Kreatur ist kein Garant dafür, dass die Kreatur auf rechte Art geliebt
wird. Auch zur Sünde ist der Mensch, nach De trinitate (XI.5.8) durch die in jeder Kreatur enthaltene
Spur der Gutheit Gottes geneigt, indem er falsch und nicht in Bezug auf den Kreator nach dieser Gutheit
strebt: Quid enim non pro suo genere ac pro suo modulo habet similitudinem dei quandoquidem deus
fecit omnia bona ualde non ob aliud nisi qua ipse summe bonus est? In quantum ergo bonum est quidquid
est in tantum scilicet quamuis longe distantem habet tamen nonnullam similitudinem summi boni, et si
naturalem utique rectam et ordinatam [...]. Nam et animae in ipsis peccatis suis non nisi quandam simili-
tudinem dei superba et praepostera et, ut ita dicam, seruili libertate sectantur. Ita nec primis parentibus
nostris persuaderi peccatum posset nisi diceretur: Eritis sicut dii. Non sane omne quod in creaturis aliquo
modo simile est deo etiam eius imago dicenda est (Hervorh. im Original; F. D. S. – Übers. [Schmaus]:
„Was hätte nämlich in seiner Art und nach seinem Maß eine Ähnlichkeit mit Gott, wo Gott doch alles
sehr gut schuf, aus keinem anderen Grund als deshalb, weil er selbst in höchste Weise gut ist? Insofern
also gut ist, was immer ist, insoweit hat es eine, wenn auch entfernte, so doch irgendeine Ähnlichkeit
mit dem höchsten Gut; wenn sie in ihrem naturgemäßen Sein verharrt, so ist sie recht und geordnet [...].
Selbst in ihren Sünden jagen ja die Seelen nur einer Art Ähnlichkeit mit Gott nach, in ihrer hochmütigen
und verkehrten, ich möchte sagen, knechtischen Freiheit. So hätten auch unsere Stammeltern nicht zur
Sünde überredet werden können, wenn man ihnen nicht gesagt hätte: ‚Ihr werdet sein wie Gott.‘ Es ist
indes nicht alles, was in der Schöpfung irgendwie Gott ähnlich ist, auch sein Bild zu nennen“.)
 Eine ganz ähnliche Konfiguration von Bildung findet sich im Mære vom Gänslein, in welchem ein
Knappe, der das Kloster niemals verlassen darf, außerhalb der Klostermauern sein Lexikon falsch füllt
und entsprechend nicht in der Lage ist, sich angemessen zu seiner Umwelt zu verhalten, über die er
bereits viel gehört, von der er jedoch nichts gesehen hat. Auch hier steht im Hintergrund offenbar eine
Zeichentheorie, welche die Verbindung von (Wort-)Zeichen und Bezeichnetem thematisiert.

464 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



val etwas gemeinsam, denn auch dieser schafft es nicht, aus theologischer Lehre heraus
die Welt zu strukturieren.

Misslingende aisthetische Erkenntnis wird bei Chrétien aber nicht allein anhand der
falschen Wahrnehmung der schönen, glänzenden Ritter als Engel durchgeführt, sondern
das Thema wird im Conte du Graal weiter ausgebaut. Der erste Weg nach dem Aufbruch
des jungen Perceval steht nicht nur unter dem Zeichen seiner Torheit und der zu verkürzt
gestellten, zu wörtlich ausgelegten und daher missverstandenen Regeln seiner Mutter,
sondern er stellt weiterhin zugleich die Wahrnehmung des sich durch die Diegese bewe-
genden stultus (Toren) dar. Als Perceval auf das Zelt jener Jungfrau stößt, die in Wolf-
rams Parzival Jeschûte heißen wird,30 bringt er wiederum das Gesehene mit der ihm
bekannten, scheinbar apriorischen Kategorie, nämlich dem ‚Schönen‘, in Verbindung,
und schließt daraus – wiederum fälschlich – auf dessen Zugehörigkeit zum Göttlichen.
Er findet nämlich auf einer schönen Wiese (une praerie bele [Chrétien: Conte du Graal,
V. 639]) ein schönes und prächtiges Zelt (Li tres fu biax a grant merveille [Chrétien: Conte
du Graal, V. 641]):

Entor le tref a la roonde,
Qui estoit li plus biax del monde,
Avoit ramees et foillies
Et loges galesches drechies.
(Chrétien: Conte du Graal, Vv. 649–652)31

Die vom Erzähler konturierte Schönheit des Zeltes gibt Perceval Anlass, es für eine Kir-
che zu halten und mit einer Regel seiner Mutter in Verbindung zu bringen:

‚Diex, or voi je vostre maison.
Or feroie jou mesprison,
Se aorer ne vos aloie.
Voir dist ma mere tote voie
Qui me dist que mostiers estoit
La plus bele chose qui soit,
Et me dist que ja ne trovaisse
Mostier qu’aorer n’i alaisse
Le Creator en cui je croi.
[...]‘
(Chrétien: Conte du Graal, Vv. 655–663)32

 Für die Jeschûte-Episode in Wolframs Parzival hat Martin Baisch: Zeichen lesen im höfischen Roman.
In: Paragrana. Internationale Zeitschrift für Historische Anthropologie 21 (2012), S. 112–131, gezeigt, dass
hier besonders im Kontrast der Figur Parzival mit Jeschûtes Mann Orilus Zeichenwahrnehmung thema-
tisch wird, denn Orilus spürte an dem touwe (Pz 132,29), dass jemand im Zelt bei Jeschûte ist.
 Übers. (Olef-Krafft): „Rings um dieses herrlichste Zelt der Welt standen Hütten aus Ästen und Laub-
werk und walisische Lauben.“
 Übers. (Olef-Krafft): „‚Gott, nun schaue ich euer Haus. Also täte ich Unrecht, wenn ich nicht hin-
ginge, Euch anzubeten. Meine Mutter hat durchaus die Wahrheit gesprochen, als sie mir sagte, daß

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 465



Die Wahrnehmung von sinnlich Schönem verleitet Perceval hier wiederum – wie in der
Szene mit den Rittern im Wald – zu einem falschen Schluss, diesmal jedoch nicht
mehr bezüglich der Schönheit der Transzendenz selbst, sondern nur noch bezüglich
einer auf die Transzendenz hingeordneten innerweltlichen Schönheit, wie sie hier – in-
direkt – für sakrale Architektur in Anspruch genommen wird.33 Selbst in dieser abge-
stuften, im Innerweltlichen verbleibenden Erkenntnis versagt Perceval, insofern seiner
sinnlichen Wahrnehmung noch immer nicht die notwendigen Kategorien zur Verfü-
gung stehen, die eine transzendente ‚Schönheit‘ von Percevals immanenter Schön-
heitswahrnehmung zu differenzieren in der Lage wären.

Der deutschsprachige Parzival kennt diesen aisthetischen Moment zu Beginn der
ersten Jeschûte-Episode zwar nicht, hat jedoch ein Analogon zu Beginn der anschlie-
ßenden Gurnemanz-Episode, in welchem der Zusammenhang zwischen Sehen, falscher
Rationalität und dem fehlerhaften Schluss von einem menschengemachten Bauwerk auf
die Transzendenz pointiert wird.34 Parzival reitet, in voller Rüstung und mit doppeltem
Tempo, ohne an das Wohl seines Pferdes zu denken, als am Horizont die Burg des
Gurnemanz de Grâharz auftaucht:

hin gein dem âbent er dersach
eins turnes gupfen unt des dach.
den tumben dûhte sêre,
wie der türne wüehse mêre:
der stuont dâ vil ûf einem hûs.
dô wânder si sæt Artûs:
des jaher im für heilikeit,
unt daz sîn sælde wære breit.
(Pz 161,23–30)

ein Münster das Schönste sei, was es gebe. Auch hat sie mich gelehrt, jede Kirche auf meinem Weg
aufzusuchen, um den Schöpfer, an den ich glaube, zu preisen. [...]‘“
 Die Schönheit des Kirchenbaus ist in der Forschung vielfach mit Schönheits- und Lichttheologie in
Verbindung gebracht worden; vgl. bspw. Kraß, Geschriebene Kleider, S. 151–153. Besonders der Schmuck
des gotischen Kathedralbaus, welcher oftmals mit der pseudo-dionysischen Lichttheologie in Bezug ge-
setzt worden und – spätestens seit Erwin Panofsky – selbst als anagogisch aufgefasst worden ist, wird
aber von Abt Suger, dessen Schrift De consecratione in der Regel als Gründungsmoment ‚der‘ Gotik und
als Beleg für den Einfluss der Lichttheologie verstanden wird, expressis verbis als ‚irdische Schönheit‘ be-
nannt. Hierauf hat in jüngerer Zeit bspw. Andreas Speer: Aesthetics. In: The Oxford Handbook of Medi-
eval Philosophy. Hrsg. von John Marenbon. New York 2012, S. 661–684, hier S. 666, hingewiesen. Bei
Suger – hier zitiert nach: Abt Suger von Saint-Denis: De consecratione. Kommentierte Studienausgabe.
Hrsg. von Günther Binding, Andreas Speer. Köln 1995 – heißt es, dass die Basilika zur Einweihung ge-
schmückt worden sei, quatinus aliarum ecclesiarum ornamentis precellere uideretur et omnimodis incom-
parabili nitore uernans et omni terrena pulcritudine compta inestimabili splendesceret (Übers. [Binding/
Speer]: „bis sie den Schmuck der anderer [sic] Kirchen zu übertreffen schien und, auf jegliche Weise in
unvergleichlichem Glanz erblühend und mit aller irdischen Schönheit angetan, in unschätzbarer Würde
erglänzte.“).
 Nellmanns Kommentar verzeichnet diese Parallele nicht.

466 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Es zeigt sich hier, dass die Anschauung der Dinge – seien sie natürlich oder menschen-
gemacht35 – dem tumben Betrachter keine Auskunft über die Regeln des kreatürlichen
Diesseits und artifizieller menschlicher Erzeugnisse geben. Auch die – durch die Figur
Parzival ja vergleichend in Bezug gesetzte und also vorausgehend zu denkende – An-
schauung des prokreativen, lebendigen Wachstums im Rahmen der natürlichen sai-
sonalen Ordnung führt ihn nicht zur Einsicht in diese Naturordnung. So wird das
Missverstehen Parzivals inszeniert, der einerseits das optische Phänomen der Perspek-
tivveränderung bei der Annäherung an ein entferntes Objekt nicht erfasst und anderer-
seits glaubt, dass Türme wie Pflanzen wüchsen und gesät würden.36

 Mit einer Stelle aus Augustin De vera religione (XXX.56.153), welche natürlich Vorhandenes und
Menschengemachtes in Beziehung zueinander setzt, könnte man Dinge unterscheiden, welche natura
edita oder artibus elaborata sind.
 Augustinus: De vera religione XXXII.62.174 f., demonstriert gerade anhand eines optischen Problems
die Täuschungsanfälligkeit der leiblichen, sinnlichen Augen und den Primat des verstandesmäßig urtei-
lenden, inneren Auges, indem hier ein Fall scheiternder aisthesis diskutiert wird. Allerdings, so heißt es
mit Hinweis auf das unter Wasser gebrochen erscheinende Ruder, sei dies nicht der Fehler des Auges,
sondern des Beurteilers (iudex): Sed ne ipsi quidem oculi fallunt. Non enim renuntiare animo possunt nisi
affectionem suam. Quod si non solum ipsi, sed omnes corporis sensus ita nuntiant ut afficiuntur, quid ab
eis amplius exigere debeamus ignoro. [...] Si quis remum in aqua frangi opinatur et cum inde aufertur in-
tegrari, non malum habet internuntium, sed malus est iudex. 175. Nam ille pro sua natura non potuit aliter
in aqua sentire nec aliter debuit. Si enim aliud est aer aliud aqua, iustum est ut aliter in aere aliter in aqua
sentiatur. Quare oculus recte, ad hoc enim factus est ut tantum valeat; sed animus perverse, cui ad contem-
plandam summam pulchritudinem mens, non oculus factus est (Übers. [Thimme]: „Aber nicht einmal die
Augen selber täuschen, denn sie können der Seele nichts anderes als nur ihren Eindruck übermitteln.
Und wenn nicht nur sie, sondern auch alle anderen leiblichen Sinne nur ihre Eindrücke übermitteln,
wüßte ich nicht, was man mehr von ihnen verlangen darf. [...] Wenn jemand meint, das Ruder werde
im Wasser gebrochen und wieder heil, wenn man es herausnimmt, hat er keinen schlechten Berichter-
statter, sondern ist ein schlechter Beurteiler. 175. Denn das Auge konnte seiner Natur nach nichts ande-
res im Wasser wahrnehmen, durfte es auch nicht. Da nämlich die Luft anders ist als das Wasser, gehört
es sich auch, daß man in Luft und Wasser verschieden wahrnimmt. Demnach ist das Auge in Ordnung,
denn es ist nur zum Sehen geschaffen, die Seele dagegen verkehrt, denn die höchste Schönheit zu be-
trachten, dazu ist ihr nicht das Auge, sondern der Geist verliehen.“). Die Figur Parzival wird hier also –
wie bei der Fehlwahrnehmung der Ritter als Engel im Conte du Graal – wiederum in einen geradezu
lehrbuchhaften erkenntnistheoretischen Kasus versetzt, an dem Parzival – als schlechter iudex, der er
ist – scheitert. Das hier zugrundeliegende, durch den Standortwechsel des Betrachters verursachte opti-
sche Phänomen, welches die Türme der Burg in der Vorstellung des unverständigen Beurteilers ‚wach-
sen‘ lässt, zählt zu den Standardproblemen der zeitgenössischen Optik, welches auf Erfahrungen aus
der Nautik beziehbar ist; vgl. hierzu bspw. Patrick Gautier Dalché: Zeit und Raum. In: Das leuchtende
Mittelalter. Hrsg. von Jacques Dalarun. Aus dem Französischen von Birgit Lamerz-Beckschäfer. 2. Aufl.
Darmstadt 2006, S. 22–51, hier S. 36, mit Bezug zum Tractatus de sphaera des Johannes de Sacrobosco
(ca. 1230), in welchem die unterschiedliche Perspektive auf Landmarken vom Ausguck eines Schiffes
zu einem an Deck stehenden Betrachter erläutert wird; eine entsprechende Illustration aus dem 15. Jh.
vgl. ebd., S. 40, Abb. 32. – Zur Entstehung der Entfernungswirkung vgl. bspw. die um 1350 entstandene,

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 467



Die Erkenntnis der kreatürlichen Ordnung wird hier zudem am Beispiel des
Hausbaus durchgeführt, welches einer der Standardvergleiche für die vorausschau-
end planende Tätigkeit des Baumeisters (artifex) ist, durch welche dieser eine – aber
eben sinnfällige – Analogie zum planenden Schöpfergott darstellt.37 Es sei daran er-
innert, dass im theologischen Kontext gezeigt werden kann, wie die Figur des deus
artifex in der Heiligen Schrift (Sap 13,1–5) – und im Anschluss daran beispielsweise
auch bei Augustinus (De trinitate XV.2.3) – an die Mahnung gebunden ist, den Künst-
ler (artifex) hinter seinem Werk (opus) nicht zu vergessen, und dass das Verhältnis
von Kreatur und Kreator derart als Gegenstand einer prekären, potentiell misslingen-
den und dann auf die Kreatur selbst gerichteten Wahrnehmung aufgefasst ist, welche
der Sorge und der Warnung bedarf, wobei das Nicht-Erkennen Gottes geradezu die
zu überwindende Basisdisposition des Menschen darstellt.38 Dieses Lob des höchsten
artifex, das sich idealerweise aus der verstehenden Analyse der Natur oder der er-
kannten Analogie des menschlichen artifex zum göttlichen Schöpfer ableiten lässt,
kann Parzival jedoch nicht leisten. Er liefert ein Beispiel dafür, dass reine Anschau-
ung und unvollständige Kategoriebildung zu falschen Schlüssen führt.39 Dass er dem
Urheber des von ihm als Sähen missverstandenen Vorganges nicht einfaches Lob,
sondern heilikeit zuspricht, zeigt, dass der Vorgang aisthetischen Gottes(v)erkennens

erweiterte deutsche Übersetzung des Tractatus de sphaera durch Konrads von Megenberg: Die Deutsche
Sphaera. Hrsg. von Francis B. Brévart. Tübingen 1980 (ATB 90), S. 13,27–14,9, sowie die entsprechende
Illustration, ebd., S. 156 (Figur 7).
 Der Hausbauvergleich ist der Standardvergleich schlechthin und flexibel funktionalisierbar. Er fin-
det sich etwa in Rudolfs von Ems Barlaam und Josaphat (Hrsg. von Franz Pfeiffer. Leipzig 1843 [Dich-
tungen des deutschen Mittelalters 3]), Vv. 154,38–156,16, wo er dazu dient, die Kreatur auf den Kreator
hin transparent zu machen (Vv. 155,23 f.: Sus sol der welte geschaft | ougen dir die gotes kraft).
 Vgl. hierzu Kap. V.1.3–5. – Die Relationierung zu Rm 1,25 liegt nahe.
 Ganz ähnlich inszeniert die Erzählung von Barlââm und Jôsaphât Rudolfs von Ems die Erfolglosig-
keit der Anschauung der Welt zur Gotteserkenntnis. Hier ist der Versuchsaufbau geradezu umgekehrt
angelegt: Jôsaphât wird von seinem heidnischen Vater in bewusster Isolation bei Hofe gehalten, wo er
zwar einerseits in allem unterrichtet wird, wo jedoch andererseits das Christentum von ihm ferngehal-
ten werden soll. Jôsaphât aber ist von Gott begnadet (vgl. Barlaam 28,15–17) und beginnt angesichts
der Welt Fragen zu stellen (Barlaam 25,31–26,11), auf die er und seine Lehrer keine Antwort finden (Bar-
laam 43,4–9), die jedoch später durch seinen christlichen Lehrer Barlââm mit christlicher Lehre gefüllt
werden. Anhand der Welt fragt Jôsaphât, wer mit sô rîchem werde | des himels und der erde | sô
gewaltic möhte sîn, daz der liehten sunnen schîn | tages schîne und nahtes niht. | in dûhte ein wunderlîch
geschicht, | wâ von diu vinster trüebe | sich ie des nahtes hüebe | und ie der tac wær alsô klâr | und beidiu
zît, stund unde jâr | sô wehsellîche liefen hin (Barlaam 26,11–21). Jôsaphât stellt zwar die richtigen Fra-
gen, ohne Verkündigung einer Lehre kann er jedoch aus dieser Anschauung nicht zum Urheber der
Schöpfung gelangen. Diese Art des – teils erfolgreichen, teils vergeblichen – Bezugs der Immanenz
auf die Transzendenz durch den Heiden kann sicherlich mit der autoritativen Stelle zu ‚aisthesis‘ ei-
nerseits und ‚Heidentum‘ andererseits in den Paulus-Briefen in Verbindung gebracht werden, nämlich
Rm 1,18–23. – Vgl. hierzu im Folgenden Kap. V.1.5.

468 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



die Folie bildet, auf der Parzivals tôr-Sein inszeniert wird.40 Parzival missversteht
nicht allein die Welt und die menschlichen Erzeugnisse, indem er glaubt, sie seien
durch natürliches Wachstum entstanden, sondern er missversteht anhand dieser
Welt besonders auch die Transzendenz, wenn er Artus für denjenigen hält, der Bur-
gen säen könne und dem deshalb heilikeit zukomme.41

V.1.2 Die Verehrung der schönen crêatiure im Parzival: Erfolglose aisthesis
in der Blutstropfenszene

Und auch in der berühmten und vieldiskutierten Blutstropfen-Episode ist die Er-
kenntnis Gottes keineswegs Ziel oder Effekt der aus der aisthesis resultierenden cogi-
tatio, wie Joachim Bumke es suggeriert, sondern eher der Umweg in den eigenen
Verstandesverlust. Zwar heißt es in Parzivals soliloquium: gêret sî diu gotes hant | und
al diu crêatiure sîn (Pz 283,2 f.), es kann indessen kein Zweifel daran bestehen, dass
Parzival mit seiner Betrachtung eben nicht zum creator aufsteigt, sondern – ganz im
Gegenteil – bei der expressis verbis eingeführten creatura verharrt,42 wenn es gerade
die crêatiure (Pz 283,3) ist, über die er weiterhin reflektiert:

 Falsche heilikeit spricht etwa im Willehalm die Figur Rennewart auch Mahmet zu, was dort als Täu-
schung des einfältigen Heiden inszeniert ist, der nicht erkennt, dass dessen Wundergrab aufgrund
eines Tricks schwebt. Vgl. hierzu im Folgenden Kap. V.3.2.1, S. 550–552.
 Völlig anders interpretiert den in Rede stehenden Passus jüngst Daniela Fuhrmann: Ein eigennützi-
ger houptman der wâren zuht? Die Ambivalenz der Ratgeber-Figuren in Wolframs ‚Parzival‘. In:
PBB 140,4 (2018), S. 458–488, indem sie die Wahrnehmung der Figur Parzival auf den Burgherrn Gur-
nemanz bezieht. Fuhrmann begreift die Figurenrede derart als Strategie des Textes, „die Verbindung
von Gurnemanz als Herrn der so wunderbaren Burg mit deren Versprechen von heilikeit und sælde“ zu
unterstützen (ebd., S. 463) und ihn „über die Nähe zur heilikeit dem Bereich des Reinen und Makello-
sen“ zuzuordnen (ebd.). Sie begreift Parzivals „eingeschränkte Sicht der Dinge“ als Wahrnehmung von
„Idealzuständen“ (ebd., S. 464), welche nicht allein in Parzivals mangelndem Verständnis der ihn um-
gebenden Dinge begründet ist, sondern für Fuhrmann ein Ausdruck davon ist, „dass der Erzähler be-
strebt ist, diese [Idealzustände] als wahrhaftig gegeben zu präsentieren“ (ebd.). Sie führt im Weiteren
eine Erzählerrede an, in welcher sie erwiesen sieht, dass „[a]uf Handlungsebene [...] davon auszugehen
[sei], dass er [= Gurnemanz; F. D. S.] als Landesherr auch für diese perfekte Anlage verantwortlich
zeichnet.“
 Monika Schausten: Ein Held sieht Rot: Bildanthropologische Überlegungen zu Wolframs von
Eschenbach Parzival. In: Sehen und Sichtbarkeit in der Literatur des deutschen Mittelalters. XXI.
Anglo-German Colloquium. London 2009. Hrsg. von Ricarda Bauschke, Sebastian Coxon, Martin
H. Jones. Berlin 2011, S. 177–191, hier S. 185, hat nachdrücklich darauf hingewiesen, dass „Wolfram an
dieser Stelle viel daran gelegen ist, seinen Helden selbst als Bilderzeuger in Szene zu setzen, wobei die
bildbearbeitenden Fähigkeiten der Parzivalfigur vom visuellen Eindruck der Farbigkeit angeregt wer-
den.“ Daran, dass hier also ein mentaler Prozess der Figur Parzival selbst inszeniert wird, können die
vorliegenden Überlegungen anschließen.

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 469



‚ [...]
gêret sî diu gotes hant
und al diu crêatiure sîn.
Condwîr âmûrs, hie lît dîn schîn.
sît der snê dem bluote wîze bôt,
und ez den snê sus machet rôt,
Condwîr âmûrs,
dem glîchet sich dîn bêâ curs:
des enbistu niht erlâzen.‘
des heldes ougen mâzen,
als ez dort was ergangen,
zwên zaher an ir wangen,
den dritten an ir kinne.
er pflac der wâren minne
gein ir gar âne wenken,
sus begunder sich verdenken,
unz daz er unversunnen hielt:
diu starke minne sîn dâ wielt,
sölhe nôt fuogt im sîn wîp.
dirre varwe truoc gelîchen lîp
von Pelrapeir diu künegin:
diu zucte im wissenlîche sin.
(Pz 283,2–22)

Parzivals cogitatio streift den Kreator (diu gotes hant) zwar, er ehrt aber tatsächlich im
Folgenden lediglich al diu crêatiure sîn (Pz 283,3) in Gestalt der schönen Condwîr
âmûrs. Als Folie eines solchen Aktes des Ver-/Erkennens kann der Römerbrief des
Apostels Paulus dienen (Rm 1,25), der in der christlichen Erkenntnistheorie seit Augus-
tinus den allgegenwärtigen Bezugspunkt bildet. Hier heißt es, die Heiden brächten der
Schöpfung mehr Ehre entgegen und dienten dem Geschöpf mehr als dem Schöpfer (co-
luerunt et servierunt creaturae potius quam creatori). Das Pauluswort ist dabei – gerade
aufgrund des im Parzival eingespielten latinisierenden (bzw. französisierenden) Signal-
wortes crêatiure – durchaus als Referenzrahmen eines gebildeten Laienpublikums an-
zusetzen.43 Der von Bumke angesetzte Erkenntnisprozess, der zu Gott führe, lässt sich
leicht als Verkennen deuten, denn Parzivals Verfehlung ist, mit Rm 1,20–21 gedacht,
noch schwerwiegender. Hier wird ausgeführt, dass der Schöpfer in der Schöpfung prin-

 Ein prägnantes und frühes Beispiel für die volkssprachliche Aktualisierung von Rm 1,25 findet sich
im Rahmen der unikal überliefertenMahnrede über den Tod des sogenannten Heinrich von Melk (Hein-
rich von Melk: Von des todes gehugde. Mahnrede von dem Tod. Hrsg. u. übers. von Thomas Bein,
Trude Ehlert, Peter Konietzko et al., Stuttgart 1994), in der es wider weltlichen Reichtum heißt: sant
Paulus, der gotes bot | sprichet, ditzes reichtum geirischaeit | sei der abgot schalchaeit. | daz ist an den
geirischen wol gewaere: | fvr ir schephaere | nement si, daz er geschaffen hat (Vv. 840–845). Die Referenz
auf das ‚Heidentum‘ derjenigen, die das Geschaffene dem Schöpfer vorziehen, ist hier im ‚Götzendienst‘
(am abgot) desjenigen, der der Habsucht erliegt, markiert. – Bereits Wapnewski, Wolframs Parzival,
S. 20, schreibt, dass Parzival Gott durch „ein wîp“ ersetze, nennt dies Idolatrie (ebd., S. 49) und wieder-
holt (ebd., S. 148): „Er setzt seinen Gott ab. Und postiert an seine Stelle ein wîp, Frau Minne, Venus.“

470 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



zipiell erkennbar ist und dass derjenige, der Gott zwar prinzipiell denkend erkannt
aber vergessen hat, umso größere Schuld trägt:

20invisibilia enim ipsius a creatura mundi | per ea quae facta sunt intellecta conspiciuntur |
sempiterna quoque eius virtus et divinitas | ut sint inexusabiles || 21quia cum cognovissent
Deum | non sicut Deum glorificaverunt aut gratias egerunt | sed evanuerunt in cogitationibus
suis | et obscuratum est insipiens cor eorum (Rm 1,20–21)44

Dieses Sich-in-Gedanken-Verlieren und das Vergessen des eigentlich bereits erkannten
Gottes, dessen Schöpfertätigkeit Parzival ja zunächst lobt (Pz 283,2 f.), inszeniert die
Blutstropfenepisode.

Weil es hier ganz offenkundig nicht um Gotteserkenntnis geht, sondern sehr vor-
dergründig eine Minne vorgeführt wird, die den Verstand (wissenlîche sin) raubt, geht
Bumke einen Umweg, um seine These von Parzivals Erkenntnis aufrecht zu halten,
indem er zweierlei postuliert, nämlich zum einen: (1) Erkenntnis der Schönheit führe
in der Tradition der platonischen Ästhetik zur Erkenntnis des Selbst,45 und zum ande-
ren: (2) die Erkenntnis des Selbst stehe in engem Zusammenhang zur Gotteserkennt-
nis:46 „Der Zusammenhang von Selbsterkenntnis und Gotteserkenntnis wird auch in
der Blutstropfenszene angesprochen. Als Parzival in der Schönheit des Farbbildes im
Schnee die Schöpferherrlichkeit Gottes erkannt hat, lenkt er den Blick auf sich selbst
zurück“.47 Dass Selbsterkenntnis – entgegen dem französischen Prätext – das Thema

 Übers. (Frank Oborski): „20Denn seine unsichtbaren Taten, von der Erschaffung der Welt an, wer-
den durch das, was geschaffen worden ist, erkannt und erblickt, auch seine ewige Kraft und Göttlich-
keit, sodass sie unentschuldbar sind, 21weil sie, obwohl sie Gott erkannt hatten, ihn nicht wie Gott
verehrt oder ihm Dank erwiesen haben, sondern sich in ihren Gedanken verloren haben und ihr unwis-
sendes Herz verfinstert worden ist.“
 Vgl. Bumke, Blutstropfen, S. 46.
 Ebd., S. 47, heißt es mit Bezug auf Forschung, nicht jedoch auf eine konkrete Stelle bei Augusti-
nus: „Augustin hatte gelehrt, daß die Selbsterkenntnis der erste Schritt zur Gotteserkenntnis ist. Die
Gelehrten des 12. Jahrhunderts sind ihm gefolgt.“ – Vor Bumke hat bereits Benedikt Jeßing: Die Bluts-
tropfenepisode. Ein Versuch zu Wolframs Parzival. In: bickelwort und wildiu mære. Festschrift für
Eberhard Nellmann zum 65. Geburtstag. Hrsg. von Dorothee Lindemann, Berndt Volkmann, Klaus-
Peter Wegera. Göppingen 1995 (Göppinger Arbeiten zur Germanistik 618), S. 120–143, die Blutstropfe-
nepisode in Verbindung zur Gotteserkenntnis gesetzt, dies jedoch ungleich direkter als Bumke: „Par-
zival sieht in der Blutstropfenepisode, wie Johannes in jener ersten prophetischen Vision [der
Apokalpyse; F. D. S.], Gott“ (ebd., S. 128). Jeßing, ebd., S. 130 f., konstruiert diese Gottesschau über
Conwîr âmûrs‘ Schönheit, die „unter Rückgriff auf Bilder und Versatzstücke der Mariendichtung“ ge-
staltet sei (ebd., S. 129). Die Blutstropfen versteht er so als Verweis „auf vielmehr als nur auf die Ehe-
frau, nämlich auf Maria, die Mutter Gottes [...] und darüber hinaus schon hier auf Gott.“ Des Weiteren
will Jeßing die drei Tropfen als Abbild der Trinität verstanden wissen (ebd., S. 139–142) und konsta-
tiert weiterhin, ebd., S. 143: „Parzivals Augen sehen hier das Göttliche, göttliche Verheißung von
Vollendung und Erlösung“, und schließlich, ebd.: „Die drei Blutstropfen im Schnee verweisen auf
das neue, signifikante Andere, das den Kodex der Artuswelt abzulösen im Begriff stand, verweisen
auf Gott.“ Hierfür gibt der Text m. E. keine Anhaltspunkte.
 Bumke, Blutstropfen, S. 48.

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 471



der in Rede stehenden Passage sei, sieht Bumke als erwiesen an: „Daß es in der Bluts-
tropfenszene um Selbsterkenntnis geht, wird am Ende der Szene explizit angespro-
chen, wenn Parzival die Frage nach der eigenen Identität stellt: bin ichz? (302,11).“48

Insgesamt erscheinen mir die Referenzen auf das Thema ‚Identität‘ an dieser Stelle
des Parzival weniger deutlich, als Bumke suggeriert. Immerhin liegen zwischen dem in
Rede stehenden Seh-Akt Parzivals und seinem Erwachen aus der Trance knapp zwei-
hundert Verse. Und selbst wenn man annimmt, dass ‚Selbsterkenntnis‘ an dieser Stelle
im Text thematisch wird, so überrascht doch, dass Bumke hier einen signifikanten
Fortschritt in der Selbsterkenntnis der Figur Parzival feststellen möchte. Hierfür bietet
der Text zunächst keinen wirklichen Anhaltspunkt. Was die (Selbst- oder gar Gottes-)
Erkenntnis Parzivals sein solle, vermag Bumke nicht darzustellen, und so greift er zu
einer Formulierung, die geradezu das Eingeständnis impliziert, dass der Text diese In-
terpretation nur dann zulässt, wennman unterhalb des Textes eine implizit bleibende –
und vielleicht hier zu modern gedachte – Figurenpsychologie annimmt, denn: Parzival
„weiß nicht, daß er in der Liebesversunkenheit vor den Blutstropfen etwas viel Wichti-
geres über sich erkannt hat“.49 Um postulieren zu können, dass Parzival etwas erkannt
habe, und zugleich den Text nicht vollständig zu überdehnen, muss Bumke die These
aufstellen, dass Parzival nicht wisse, was er erkannt habe, und den Inhalt dieser Er-
kenntnis sowie den Bezug des Komparativs (wichtiger als was?) offen lassen. Bumke
muss entsprechend weiterhin diese vermeintlich „wichtigste Einsicht über sich selbst,
zu der Parzival gelangt“,50 jenseits von Parzivals soliloquium verorten und sieht sie in
einer „Zwischenbemerkung“ des Erzählers expliziert, wenn es heißt: sîn pensieren
umben grâl | unt der küngîn glîchiu mâl | iewederz was ein strengiu nôt (Pz 296,5–7).51

Allerdings konzediert auch Bumke: „Auf den ersten Blick scheint es nur eine additive
Zuordnung zu sein: das eine und das andere. Inwiefern da ein Zusammenhang besteht,

 Ebd., S. 47.
 Ebd.
 Ebd., S. 48.
 Vgl. ebd., S. 48. – Bumke legt hier die Lesart der Handschriftenklasse G zugrunde. In Lachmanns
Text nach Klasse D lautet V. 296,5: sîne gedanke umben grâl. – Bspw. Heiko Wandhoff: Schwarz auf
Weiß – Rot auf Weiß. Heraldische Tinkturen und die Farben der Schrift im Parzival Wolframs von
Eschenbach. In: Die Farben imaginierter Welten. Zur Kulturgeschichte ihrer Codierung in Literatur
und Kunst vom Mittelalter bis zur Gegenwart. Hrsg. von Monika Schausten. Berlin 2012 (LTG 1),
S. 147–167, hier: S. 161, hat in einem jüngeren Beitrag von „Parzivals tiefe[r] Einsicht angesichts der
roten Tropfen im weißen Schnee“ gesprochen und diese als die Notwendigkeit interpretiert, „das
Unmögliche möglich [zu] machen und den Gral mit der Minne [zu] versöhnen.“ Auch diese Interpre-
tation ist bei Bumke, Blutstropfen, S. 49, vorgeprägt, wenn es heißt: „In der Gedankenverlorenheit
der Blutstropfenszene hat Parzival das Doppelziel seines Lebens erkannt: wîp und grâl sind die Leit-
begriffe, die hier zum ersten Mal zusammen genannt sind und die von da an den Weg seiner Selbst-
verwirklichung bestimmen.“ Es bleibt zu diskutieren, ob sich Parzival „von da an“ bereits auf dem
richtigenWeg befindet und wie es um seine „Selbstverwirklichung“ steht.

472 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



bleibt ungesagt.“52 Es muss also – auch für Bumkes Analysen selbst – festgehalten
werden, dass Parzivals sinnliche Wahrnehmung und seine in der memoria stattfin-
denden Erinnerung an einen schönen weiblichen Körper im Angesicht der Blutstropfen
zu keinem (erkennbaren) Erkenntnisfortschritt führen, weder zu einer Selbst- noch zu
einer Gotteserkenntnis. Die an anderer Stelle bei Bumke postulierte Vorstellung vom
ästhetischen ascensus, einer anagogischen Aufstiegsbewegung, welche er „im psycho-
logischen Schrifttum des 12. Jahrhunderts“53 verbreitet sieht, träfe dann zumindest an
diesem Punkt der Handlung nicht zu. Zu diesem Aufstiegsmodell heißt es bei Bumke:
„die Erkenntnis beginnt mit der sinnlichen Wahrnehmung; dann werden die Sinnes-
wahrnehmungen von den inneren Sinnen aufgenommen und dem Urteil der ratio un-
terbreitet, was die Grundlage für die höheren Erkenntnisstufen schafft.“54

Es erscheint daher sinnvoll, zunächst einige der loci classici zu re-evaluieren, die –
seit Edgar de Bruyne, Rosario Assunto und Umberto Eco (vgl. Kap. II.1) – zur Begrün-
dung einer ascensus-Ästhetik herangezogen werden, die der Logik des raptus folgt.55

Anstatt diese, wie bisher geschehen, aus einer Vielzahl fragmentierter Einzelzitate ab-

 Bumke, Blutstropfen, S. 48. – In dieser Interpretation, die eine nicht verstandesmäßige, sondern
‚unmittelbare‘ Erkenntnis (im Sinne der mystischen Schau, der visio) veranschlagt, sind Bumke – bei
aller Kritik (vgl. Burkhard Hasebrink: Gawans Mantel: Effekte der Evidenz in der Blutstropfenszene des
‚Parzival‘. In: Texttyp und Textproduktion in der deutschen Literatur des Mittelalters. Hrsg. von Eliza-
beth Andersen, Manfred Eikelmann, Anne Simon. Berlin/New York 2005 [Trends in Medieval Phi-
lology 7], S. 237–247) – viele gefolgt. Vgl. bspw. Bruno Quast: Diu bluotes mâl. Ambiguisierung der
Zeichen und literarische Programmatik in Wolframs von Eschenbach Parzival. In: DVjs 77,1 (2003),
S. 45–60, hier: S. 54 f., aber auch Baisch, Zeichen lesen, S. 127, der von Parzivals „Vision“ und „innerer
Schau“ spricht. – Walter Haug: Warum versteht Parzival nicht, was er hört und sieht? Erzählen zwi-
schen Handlungsschematik und Figurenperspektive bei Hartmann und Wolfram. In: ders.: Positivie-
rung von Negativität. Letzte kleine Schriften. Hrsg. von Ulrich Barton. Tübingen 2008, S. 141–156
(zuerst in: John Greenfield [Hrsg.]: Wahrnehmung im „Parzival“ Wolframs von Eschenbach. Actas do
Colóquio Internacional 15 e 16 de Novembro de 2002. Porto 2004, S. 37–66), hinterfragt zwar einerseits
kritisch, „ob es sich wirklich erlaubt, eine Form religiöser Erfahrung wie die Visio ohne weiteres auf
einen literarisch inszenierten Erkenntnisakt zu übertragen“ (ebd., S. 151). Andererseits folgt er jedoch
Bumkes Deutungsmuster, dass Parzival hier das „Doppelziel“ wîp und grâl erkenne: „Parzival schaut in
der Blutstropfenszene den Zusammenhang zwischen dem Blutbild seiner Liebe und den Blutstropfen
auf der Gralslanze. Er ahnt unbewußt, daß es hier eine Verbindung gibt, obschon er sie nicht versteht“
(ebd., S. 155), obgleich der Text keine Indizien für diese ‚Ahnung‘ der Figur Parzival vergibt. – Michael
Waltenberger: Hermeneutik des Verdacht-Seins. Über den interpretativen Zugang zu mittelalterlichen
Erzählwelten. In: Mitteilungen des Deutschen Germanistenverbandes 49 (2002), S. 156–170, hat die
Blutstropenepisode und Bumkes Monographie zum Anlass genommen, die Verhältnisbestimmung von
Text und Kontext(wissen) in der mediävistischen Literaturwissenschaft zu reflektieren. Vgl. weiterhin
auch Katharina Mertens Fleury: Zur Poetik von ratio und experientia in der Blutstropfenszene im ‚Parzi-
val‘Wolframs von Eschenbach. In: Reflexion und Inszenierung von Rationalität in der mittelalterlichen
Literatur. Blaubeurer Kolloquium 2006. Hrsg. von Klaus Ridder. Berlin 2008 (Wolframstudien XX),
S. 73–94.
 Bumke, Blutstropfen, S. 103.
 Ebd.
 Zum raptus vgl. Haug, Das dunkle Licht, S. 284.

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 473



zuleiten, soll hier anhand zweier zentraler Beispiele, nämlich anhand der ‚Ästhetik‘,
die auf Grundlage des Römerbriefes in Augustins De vera religione entwickelt wird
(Kap. V.1.3), und anhand der mittelalterlichen Rezeption des Corpus Dionysiacum
(Kap. V.1.4), die Möglichkeit einer solchen anagogischen Erkenntnis in ihrem Kontext
analysiert werden. Ich werde im Folgenden zu zeigen versuchen, dass die oben refe-
rierte Vorstellung von einem in der Anschauung des Schönen begründeten, geradezu
automatisierten raptus in der Theologie nicht – zumindest nicht in dieser Einfachheit
und Unmittelbarkeit – anzutreffen ist.

V.1.3 aisthesis und anagogé: Die Notwendigkeit der Anrufung bei Augustinus

Tatsächlich gibt es bereits in Augustins relativ früh anzusetzender Schrift De vera reli-
gione (389–391 u.Z.),56 welche hier bereits vielfach herangezogen worden ist, einen Pas-
sus, der Bumkes Auffassung zu stützen scheint. Wenn man, wie es seit de Bruyne und
Perpeet vielfach geschehen ist, Augustinus als einen ‚Ästhetiker‘ auffassen möchte, so ist
vielleicht dieser in der germanistisch-mediävistischen Forschung im Ganzen nicht stark
beachtete Traktat „Über die wahre Religion“ (neben den großformatigen, späteren De tri-
nitate libri XV; ca. 399–419 u.Z.) derjenige, welcher am ehesten eine konsistente und ko-
härente Auseinandersetzung mit Fragen der aisthesis darstellt. Die Frage nach der
wahren Religion ist hier – wie auch in De trinitate – zugleich verknüpft mit der Frage
nach der Erkenntnis derselben einerseits und der Abgrenzung zu heidnischen Religionen
andererseits, wobei Erkenntnis der wahren Religion dieser Art gleichbedeutend wird mit
der Erkenntnis des wahren Gottes und – tautologisch präzise – der göttlichen Wahrheit.
Insofern heidnische Religionen hier vor allem auch die Form von Götzendienst und Pan-
theismus annehmen, in welchen menschliche Erzeugnisse, Tiere, Tote, Dämonen, Ele-
mente, Himmelskörper, das organische Leben, welches Bäume belebt, oder die weise,
vernünftige Seele des Menschen verehrt werden,57 bietet der Traktat – sich hiervon dis-
tanzierend – eine Diskussion der Erkenntnisfähigkeit des wahren Gottes durch die Krea-
tur und jenseits der Kreatur. In diesem Zusammenhang findet sich ein Passus, welcher
sich wie die Bestätigung der bei Bumke dargestellten Erkenntnisstufen liest:

 Die Entstehungszeiten werden angegeben nach Flasch, Augustin, S. 468–473.
 Augustinus: De vera religione LV.108.295: Non sit nobis religio in phantasmatis nostris [...]. 296: Non
sit nobis religio humanorum operum cultus [...]. Non sit nobis religio cultus bestiarum [...]. Non sit nobis
religio cultus hominum mortuorum[.] 297: Non sit nobis religio cultus daemonum [...]. 298: Non sit nobis
religio terrarum cultus et aquarum [...]. Non sit nobis religio etiam purioris aeris et serenioris cultus [...].
299: Non sit nobis religio cultus corporum aethereorum atque caelestium [...]. 300: Non sit nobis religio
cultus illius vitae qua dicuntur arbores vivere [...]. 301: Non sit nobis religio vel ipsa perfecta et sapiens
anima rationalis [...].

474 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Ergo ipsis carnalibus formis quibus detinemur nitendum est ad eas cognoscendas quas caro
non nuntiat; es enim carnales voco quae per carnem sentiri queunt, id est per oculos, per aures
ceterosque corporis sensus. His ergo carnalibus vel corporalibus formis inhaerere amore pueros
necesse est; aduelscentes vero prope necesse est; hinc iam procedente aetate non est necesse.

(Augustinus: De vera religione XXV.46.124)58

Allerdings ist dieser Passus in De vera religione in eine weitläufige Argumentations-
linie eingebunden, welche geradezu das Gegenteil einer Aufstiegsästhetik von der
Kreatur zum Schöpfer darstellt. Die Abgrenzung fällt umso schärfer aus, als die Er-
kenntnis Gottes in der Kreatur die Gefahr der Verwechslung der Kreatur mit dem
Kreator birgt und damit zugleich einen häretischen Fallstrick. Der zitierte Abschnitt
steht im Kontext von Ausführungen zu der Frage, wie der intellektuelle Sprung aus
der Fessel der fleischlichen Formen überhaupt zu bewerkstelligen sei, um anschlie-
ßend in denselben fleischlichen Formen, die das erkennende Subjekt konstant ge-
fangen nehmen, eine Anleitung zur Erkenntnis dessen zu erhalten, was jenseits der
fleischlichen Formen liegt. In De vera religione ist dieser Urgrund jeden Erkennens
die auctoritas einerseits und die ratio andererseits, welche der aisthetischen Er-
kenntnis vorausgehen muss. Sie sind für Augustinus das ‚Heilmittel‘ (medicina),
welches aus dem Gefangensein in der Kreatur herausführt: auctoritas fidem flagitat et
rationi praeparat hominem, ratio ad intellectum cognitionemque perducit (Augustinus:
De vera religione XXIV.45.122; Übers. [Thimme]: „Die Autorität verlangt Glauben und
bereitet den Menschen auf die Vernunft vor. Die Vernunft führt zur Einsicht und Er-
kenntnis.“). Hieraus resultiert sofort ein Paradoxon, insofern mit der auctoritas eine In-
stanz zum Heil ruft, welche vor der Vernunft liegt und insofern nichts weiter als
immanent-transitorisch sein kann. Das Kreatürliche selbst – welches in diesem Kontext
bei Augustinus als ‚das Zeitliche‘ benannt ist und ein Homolog zum ‚Fleischlichen‘ dar-
stellt – erhält hier die Aufgabe, in Form der heilsverkündenden Autorität – nicht in
Form der gleichfalls kreatürlichen aisthesis! – sich selbst zu überwinden:

Sed qui in temporalia devenimus et eorum amore ab aeternis impedimur, quaedam temporalis me-
dicina, quae non scientes, sed credentes ad salutem vocat, non naturae et excellentiae, sed ipsius
temporis ordine prior est. Nam in quem locum quisque ceciderit ibi debet incumbere ut surgat.

(Augustinus: De vera religione XXIV.45.123)59

 Übers. (Thimme): „So muß man sich auf dieselben fleischlichen Formen, die uns fesseln, stützen,
um zur Erkenntnis derer zu gelangen, von denen das Fleisch keine Kunde geben kann. Freilich nenne
ich diejenigen Formen, die durchs Fleisch, nämlich die Augen, Ohren und übrigen leiblichen Sinne,
wahrgenommen werden können, fleischliche [„fleischliche“ fehlt bei Thimme; F. D. S.]. An den fleisch-
lichen oder körperlichen Formen haften naturgemäß die Knaben, und auch bei den Jünglingen macht
sich dieser Zwang mehr oder weniger noch geltend. Bei fortschreitendem Alter fällt er dann hin.“
 Kursivierung hier u. i. d. Übers. von mir; F. D. S. – Übers. (Thimme): „Aber da wir ins Zeitliche ver-
schlagen sind und durch die Liebe zu ihm vom Ewigen zurückgehalten werden, muß eine zeitliche Arz-
nei, die nicht Wissende, sondern Glaubende zum Heil ruft, den Vortritt haben – nur in zeitlicher
Hinsicht, versteht sich, nicht als wäre sie von vorzüglicherer Beschaffenheit. Denn ebenda, wo jemand
hingefallen ist, muß er sich auch aufstemmen, um wieder hochzukommen.“

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 475



Erst hieran schließt der oben diskutierte Passus an, in welchem es heißt, der Mensch,
der glaubt, aber nicht weiß, müsse sich – von der auctoritas gelenkt – auf „dieselben
fleischlichen Formen stützen“, die ihn fesseln. Die Ambivalenz der Erkenntnis, welche
der Betrachtung der kreatürlichen – der zeitlichen oder fleischlichen – Formen ent-
steht, wird bei Augustinus stets präsent gehalten. Einerseits ist der ‚Aufstieg‘, der hier-
aus resultiert, nur ein „Wiederaufstehen“ des immer bereits gefallenen Menschen,
welcher Gefahr läuft, durch eben diese Formen gefesselt zu bleiben, andererseits wird
eigens betont, dass diese Form der sinnlichen Erkenntnis den Knaben und Jünglingen
angemessen, für die fortgeschrittenen Altersstufen jedoch nicht mehr notwendig sei
(iam procedente aetate non est necesse; Augustinus: De vera religione XXV.46.124).
Diese Altersstufen60 stellen aber in De vera religione zugleich geistliche Alterstufen dar,
wie im Anschluss ausgeführt wird. Die Lebensalter infantia, pueritia, adolescentia, iu-
ventas, senioritas, deterior aetas werden mit den Stufen christlicher Bildung relationiert
und dem Übergang vom homo vetus zum homo novus gleichgesetzt, wobei bereits auf
der zweiten von insgesamt sieben Stufen, welche der pueritia entspricht, der „Schoß
menschlicher Autorität“ zurückgelassen wird und die Vernunft „zum höchsten und un-
wandelbaren Gesetz“ emporsteigen soll, während die erste Stufe, die der infantia ent-
spricht, Belehrung über historia und exempla beinhaltet.

Die Bindung an körperlich Wahrgenommenes, welches über die körperlichen
Sinne gewonnen worden ist, ist dabei fundamental problematisch, insofern es zur Ver-
ehrung von Falschem führt, selbst wenn es sich auf die Transzendenz zu richten ver-
sucht: die Seele, so heißt es, setze an die Stelle Gottes entweder eine Seele oder einen
Körper oder ihre eigenen, „aus der Körperwelt mit Hilfe körperlicher Sinne gewonnene-
[n] Vorstellungsbilder“ (Phantasmata porro nihil sunt aliud quam de specie corporis cor-
poreo sensu adtracta figmenta; De vera religione X.18.52; Hervorhebung von mir, F.
D. S.). Die Seele kommt so also zu einer falschen Vorstellung von Gott, welcher körper-
lichen ‚Vorstellungsbildern‘ kategorial entzogen, allem kreatürlichen kategorial entge-
gensetzt ist.61 Den Römerbrief (Rm 1,21–25) zitierend wird hieraus abgeleitet: Non ergo
‚creaturae potius quam creatori‘ serviamus nec evanescamus ‚in cogitationibus nostris‘,
et perfecta religio est (Augustinus: De vera religione X.19.53; Übers. [Thimme]: „So wol-

 Bumke, Blutstropfen, S. 79 f., diskutiert die Lebensalter im Anschluss an Isidor von Sevilla und mit
Bezug auf Parzivals tatsächliche (nicht etwa spirituelle) Kindheit.
 Bei Augustinus: De vera religione XX.40.110, heißt es: Sed facillimum est execrari carnem, difficilli-
mum autem non carnaliter sapere (Übers. [Thimme]: „Wahrlich, es ist sehr leicht, das Fleisch zu ver-
wünschen, aber sehr schwer, nicht fleischlich zu denken.“).

476 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



len wir denn nicht der Kreatur, sondern dem Schöpfer dienen und keinen eitlen62 Ge-
danken nachhängen, dann wird unsere Religion vollkommen sein.“).63

Die dinglich-körperlichen pulchra beziehungsweise formosa, auf welche bezogen
das Augustinus-Ich der Confessiones (396–398 u. Z.) im Klagegestus konstatiert, dass
sie es nicht zu Gott, der höchsten Schönheit (pulchritudo), sondern nur zurück zur
Kreatur geführt haben,64 diese immanenten pulchra geben auch Perceval/Parzival
keine Auskunft über Gott. Denn auch die Confessiones müssen, um die Erkenntnis
des Kreators anhand seiner Kreatur zu sichern, einen autoritativen Imperativ formu-
lieren, der zum Erkennen erst aufruft.65 Hier muss die Lehre über Kreatur und Krea-
tor, hier muss die sich als fleischlicher Sünder inszenierende Stimme der auctoritas
(„Ich“, Augustinus), welche selbst über eine externe, gnadenhafte auctoritas zur Um-
kehr gerufen worden ist (Tolle et lege!), dasjenige leisten, was die Kreatur selbst nicht
zu leisten vermag.66

 Dass die Gedanken, die cogitationes, „eitel“ seien, ist hierbei jedoch eine vereindeutigende,
wenngleich auch problematische Übersetzung Wilhelm Thimmes, insofern der Eindruck entstehen
mag, dass es auch cogitationes geben könne, welche nicht eitel seien. Demgegenüber wäre heraus-
zustellen, dass cogitatio ein Vorgang ist, welcher per se problematisch ist, solange er dem Irdischen
verhaftet bleibt, indem er die Transzendenz vermittels der Immanenz denkt. Eine auf die Immanenz
selbst gerichtete cogitatio, wie sie Parzival ohne wissenlîche sin geschieht, ist aus dieser Perspektive
hochproblematisch.
 In Augustins De trinitate, welche Elemente einer (rationalen und sinnengebundenen) Erkenntnis-
theorie noch einmal breiter aufrollt, finden sich alle genannten Elemente gleichfalls. Auch hier wird die
Liebe zur Kreatur um ihrer selbst willen und das darüber geschehende Vergessen des Kreators aus-
drücklich abgelehnt: Tunc enim est cupiditas cum propter se amatur creatura. Tunc non utentem adiuuat
sed corrumpit fruentem (Augustinus: De trinitate IX.8.13; Übers. [Schmaus]: „Begehrlichkeit liegt näm-
lich dann vor, wenn das Geschöpf um seinetwillen geliebt wird. Dann hilft es nicht dem, der es ge-
braucht, sondern verdirbt den, der genießt.“).
 Augustinus: Confessiones X.27.38: Sero te amavi, pulchritudo tam antiqua et tam nova, sero te
amavi! Et ecce intus eras et ego foris et ibi te quaerebam et in ista formosa, quae fecisti, deformis inrue-
bam. – Übers. (Flasch, Mojsisch): „Spät erst habe ich dich geliebt, du Schönheit, ewig alt und ewig
neu, spät erst hab ich dich geliebt. Sieh, du warst innen, ich war draußen. Dort habe ich dich gesucht.
Gestaltlos [deformis = hässlich, F. D. S.] stürzte ich mich in die Gestaltenpracht [in ista formosa = in
diese schönen Dinge, F. D. S.], die du gemacht hast.“ – Vgl. hierzu schon Kap. II.1, S. 26.
 Augustinus: Confessiones IV.12.18: Si placent corpora, deum ex illis lauda et in artificem eorum retor-
que amorem, ne in his, quae tibi placent, tu displiceas – Übers. (Flasch, Mojsisch): „Wenn dir Körper
gefallen, lobe Gott um ihretwillen und kehre deine Liebe dem, der sie kunstvoll gestaltete, zu, damit du
nicht in dem, was dir gefällt, missfällst.“
 Programmatisch reflektiert das Augustinus-Ich der Confessiones (II.3.5) seinen Schreibanlass, der
ja – vor einem allwissenden Gott – nicht die Beichte sein kann, als Belehrung des Menschengeschlech-
tes: Cui narro haec? Neque enim tibi, deus meus, sed apud te narro haec generi meo, generi humano,
quantulacumque ex particula incidere potest in istas meas litteras. Et ut quid hoc? Ut videlicet ego et quis-
quis haec legit cogitemus, de quam profundo clamandum sit ad te. – Übers. (Flasch, Mojsisch): „Doch
wem erzähle ich das? Dir fürwahr nicht, mein Gott, aber vor dir erzähle ich das meinem Geschlecht,
dem Menschengeschlecht, mag auch nur ein Bruchteil davon auf diese meine Schrift stoßen! Und wozu
das? Damit wir, ich und jeder, der das liest, bedenken, aus welcher Tiefe man zu dir rufen darf.“

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 477



Auch in den fünfzehn Büchern De trinitate ist es diese autoritative Stimme Augus-
tins, die die Lesenden in einem ‚Aufstieg‘ zur Erkenntnis des trinitarischen Gottes an-
leitet, welcher jedoch in sich immer ein unabgeschlossener Versuch bleiben muss.67

Einerseits ist diese Art des ascensus in De trinitate nicht mehr von der Stimme der Auto-
rität zu trennen und nur vermittels zirkelnder, Ahnungen und Annäherungen an die
Transzendenz vermittelnder Absetzungsbewegungen von der Immanenz zu erlangen;
andererseits ist der ‚Aufstieg‘ zugleich eine Wendung ins Innere, in die eigene, von
Gott stammende, Gott entfernt ähnelnde und der körperlichen Welt unähnliche mens.
Diese ins Innere gerichtete Bewegung, darauf hat Johannes Kreuzer hingewiesen, wird
in die Formel introrsum ascendere (Augustinus: De trinitate XII.15.25; „nach innen auf-
steigen“) gebracht.68 Die im Inneren angestrebte Schau Gottes wird dabei als Prozess
einer fortschreitenden Ablösung von der körperlichen Welt und vom körperlichen Den-
ken formatiert. So heißt es in Hinblick auf die Erkenntnis Gottes als Trinität schon in
Buch VI: Qui uidet hoc el ex parte uel per speculum et in aenigmate [I Cor 13,12] gaudeat
cognoscens deum et sicut deum honoret et gratias agat; qui autem non uidet tendat per
pietatem ad uidendum, non per caecitatem ad calumniandum (Augustinus: De trini-
tate VI.10.12; Übers. [Schmaus]: „Wer dies stückweise durch einen Spiegel und in Rät-
seln sieht, freue sich, daß er Gott erkennt, ehre ihn als Gott und sage Dank! Wer es
nicht zu sehen vermag, der strebe durch Frömmigkeit zum Sehen, nicht jage er in Ver-
blendung nörgelnden Einwendungen nach!“). Es ist das schrittweise Durchschreiten
und langsame Sich-Entfernen von der Uneigentlichkeit des arkan bleibenden Spiegel-
bildes und des allegorischen Rätsels, in welchem man die Dreieinigkeit Gottes nur

 Die – in Hinblick auf die Erkenntnis der Trinität en passant entwickelte – Erkenntnistheorie in De
trinitate darf sicherlich für die maßgebliche des christlichen Westeuropa gehalten werden. Zu ihrem
Einfluss vgl. bspw. Studer, Augustins De Trinitate, S. 15–22, der für das 12. Jh. eine Verbreitung und
Wirkung des Textes, von dem mehr als 300 Handschriften existieren (vgl. ebd., S. 16), selbst bis in ent-
legene, kleine Klöster nachzeichnet. Während die Trinitätslehre im engeren Sinne – gerade in Hinblick
auf die verwendeten Kategorien und die neuaufflammende Rezeption des aristotelischen Textkorpus –
im Mittelalter anhaltenden Diskussionen ausgesetzt war, ist die in ihrem Kielwasser entstandene Kogni-
tions- und Erkenntnistheorie von De trinitate vielleicht genau derjenige Bestandteil, der, gerade weil er
verhältnismäßig unproblematisch war, ein relativ ungebrochenes Fortleben gehabt hat. – Zu De trini-
tate vgl. zudem Roland Kany: Augustins Trinitätsdenken. Bilanz, Kritik und Weiterführung der moder-
nen Forschung zu ‚De trinitate‘. Tübingen 2007 (Studien und Texte zu Antike und Christentum 22). –
Johannes Brachtendorf: Die Struktur des menschlichen Geistes nach Augustinus. Selbstreflexion und
Erkenntnis Gottes in ‚De Trinitate‘. Hamburg 2000 (Paradeigmata 19), kommt – soweit ich sehe – auf
die hier in Rede stehende Funktion der auctoritas nicht zu sprechen, was nicht zuletzt einerseits dem
Umstand geschuldet sein mag, dass seine Studie einen grundlegend anderen Fokus setzt. Andererseits
ist die auctoritas in De trinitate eher implizit vorhanden; explizit wird das Konzept vor allem in De vera
religione gemacht. – Es sei angemerkt, dass alle drei – Kany, Studer und Brachtendorf – De trinitate aus
explizit katholischer Sicht behandeln. Der in der vorliegenden Studie zugrundeliegende diskurshistori-
sche und mithin konstruktivistische Ansatz ist den Spezialstudien entsprechend fremd und wird ihrem
eigenen Anspruch nicht gerecht.
 Kreuzer, De trinitate, S. XXXIX. – Vgl. zudem Augustinus: De trinitate XIV.3.5.

478 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



ahnen kann, welches die Bücher VIII bis XV als textgewordenen ascensus anzuleiten
versuchen und auf welches sie insistierend immer wieder zurückkommen (bspw. Au-
gustinus: De trinitate XV.2.3). Die schriftgestützte Aufstiegsbewegung bietet einen
Weg, auf dem die lesend Nachvollziehenden Schritt für Schritt einer Erkenntnis näher-
kommen, die mit körperlichem Denken und körperlichen Sprachzeichen letztlich gar
nicht herbeizuführen ist, sondern nur in deren Überwindung. Das Ziel, die Trinität zu
verstehen, wird immer wieder avisiert, es werden immer wieder neue, immanente Tri-
nitätsanalogien durchgespielt, die Schritt für Schritt über Analogien in der Körperwelt
die Trinität verständlich machen sollen, nur um sie in letzter Konsequenz immer und
immer wieder als inadäquat und eben körperlich abzuweisen. Die Erkenntnis, die –
von der endzeitlichen Gottesschau abgesehen – ausbleiben muss, ist nicht zuletzt auch
an den Willen des Suchenden gebunden, zu finden.69

Das letzte Buch aus De trinitate (Buch XV) bietet – vor dem entscheidenden, aber
letztlich nicht vollziehbaren Schritt hin zur Trinität70 – schließlich eine Rückschau auf
die vorangehenden Bücher, in welcher dieses Prinzip der schrittweisen und mühsamen,
sich selbst bespiegelnden, ver- und enträtselnden Erkenntnis explizit gemacht wird,
welche nur durch die fortwährende Anleitung der Lesenden erreicht wird, die der Text
selbst bietet. De trinitate setzt seinen impliziten Leser einer rekursiven Schleife der
Selbstbeobachtung und Ablösung von dieser Selbstbeobachtung aus, die immer weiter
und potentiell infinit fortzusetzen ist. Hier ist wiederholt die Rede davon, dass der Leser
in der Immanenz „geübt“ (excerceretur) werden solle (Augustinus: De trinitate XV.3.5);71

es wird das achte Buch als Beginn jenes ‚Aufsteigens ins Innere‘ markiert, in welchem
das, worum es eigentlich geht, nämlich das unaussprechliche Geheimnis des dreieini-
gen Gottes, im Uneigentlichen (nämlich: in der Immanenz) implizit zu „erscheinen“ be-

 Vgl. Augustinus: De trinitate XI.6.10.
 Dass diese auf die Trinität zuführende Suchbewegung im Ganzen nicht an ihr selbstgestecktes Ziel
führt, sondern dieses Ziel konstitutiv verfehlen muss, ist bereits festgestellt worden. So schreibt bspw.
Studer, Augustins De trinitate, S. 47: „Aber er [= Augustinus; F. D. S.] hält weiterhin daran fest, dass
niemand die Trinität begreifen kann. Diese Erkenntnis führte ihn zu einem ‚glänzenden Scheitern‘, zur
Freude daran, entdeckt zu haben, wie unbegreiflich das ist, was er gesucht hat. In der Konklusion hebt
Kany [= Kany, Augustins Trinitätsdenken; F. D. S.] etwas Wesentliches von De Trinitate hervor. Für Au-
gustinus bleibt die Trinitas quae est unus Deus ein Geheimnis, das kein in dieser Zeit lebender Mensch
verstehen kann.“
 Zur exercitatio vgl. bspw. die Einführung von Studer, Augustins De trinitate, hier bes. S. 68–73. Ge-
genüber Studer möchte ich hier besonders die – in De trinitate implizit bleibende – Bedeutung der
schriftvermittelten exercitatio betonen, die dem Suchenden ein Skript bereitstellen will, entlang dessen
seine Erkenntnisbewegung geübt wird. Während Studer – ganz im Sinne der expliziten Verweise in De
trinitate – die Bedeutung einer Schrifthermeneutik auf die Heilige Schrift selbst beschränkt, soll hier
die Rolle der ‚sekundären‘ auctoritas betont werden, welche De trinitate selbst darstellt, indem es eine
Exegese bereitstellt und zwischen dem Suchenden, der Heiligen Schrift und der Immanenz als vermit-
telnde Instanz fungiert.

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 479



gonnen hat.72 Es geht, so heißt es explizit, um die geführte Einübung einer Einsicht im
Niederen, die jedoch wieder zurückgelassen werden muss:73

Et ecce iam quantum necesse fuerat aut forte plus quam necesse fuerat exercitata in inferiori-
bus intellegentia ad summam trinitatem quae deus est conspiciendam nos erigere uolumus nec
ualemus. (Augustinus: De trinitate XV.6.10)74

Der ‚Aufstieg ins Innere‘ (introrsum ascendere), der von der Immanenz ausgehende as-
census, ist hier – ganz entgegen dem scheinbaren ‚ästhetischen‘ Automatismus, für
den man Augustinus so gerne in Anspruch genommen hat – das genaue Gegenteil zu
einem ästhetischen raptus,75 zum „plötzlichen Einbruch der Ekstasis“76 durch An-
schauung der Kreatur in die Immanenz, überhaupt zu einem sich ohne weiteres Zutun
einstellenden ‚ascensus‘, der von der Kreatur umstandslos zum Kreator gelangt. Inso-
fern ist Walter Haugs Urteil zuzustimmen, das dieser in Hinblick auf eine ‚Ästhetik‘ for-
muliert hat, die implizit immer schon von diesem ascensus her gedacht erscheinen
muss:

Was eine relativ eigenständige Ästhetik anbelangt, so ist von hier aus – und mit nochmals einem
Blick auf Augustinus – grundsätzlich festzuhalten, daß die Betonung der ontologischen Differenz
ihr den Boden entzieht, während die Betonung der Ähnlichkeit ihr einen Spielraum, freilich einen

 Augustinus: De trinitate XV.6.10: Si enim recolamus ubi nostro intellectui coeperit in his libris trinitas
apparere, octauus occurrit (Übers. [Kreuzer]: „Wenn wir uns nämlich erinnern, wo unsere Vernunft in
diesen Büchern die Dreieinheit aufzuleuchten begann, so begegnet uns das achte Buch.“). Kurz darauf:
Sed ubi uentum est ad caritatem quae in sancta scriptura deus dicta est eluxit paululum trinitas, id est
amans et quod amatur et amor (Übers. [Kreuzer]: „Als wir aber zu der Liebe kamen, die in der Heiligen
Schrift Gott genannt wird, leuchtete ein wenig eine Dreiheit auf, die Dreiheit des Liebenden, des Gelieb-
ten und der Liebe.“).
 Die Gesamtfaktur der fünfzehn Bücher De trinitate, welche die Augustinus-Forschung mithin als
Effekt mangelnder kompositorischer Kohärenz hat verstehen wollen, kann in ihrer kreisenden, repetiti-
ven, sich selbst bespiegelnden, rekursiven Struktur als textgewordene Umsetzung des Delphischen
Rufes (cognosce te ipsum), als an die Lesenden gerichtete, medial gebundene ‚exercitatio animi‘ verstan-
den werden, durch welche der allgemeine Zustand des ‚se nosse‘ in die Tätigkeit des ‚se cogitare‘ über-
führt wird. Vgl. hierzu Fabian David Scheidel: Wahrheit und Gewohnheit. Zur Konventionalisierung
des Nicht-Konventionellen bei Augustinus (De trinitate libri XV), Thomasîn von Zerklære (Der welsche
Gast) und Georg Philipp Harsdörffer (Frauenzimmer Gesprächspiele). In: Kunst und Konventionalität.
Dynamiken sozialen Wissens und Handelns in der Literatur des Mittelalters. Hrsg. von Udo Friedrich,
Christiane Krusenbaum-Verheugen, Monika Schausten. Berlin 2021 (Beihefte zur ZfdPh 20), S. 179–219.
 Übers. (Kreuzer): „Und siehe, auch jetzt, wo wir schon, wie es notwendig war, oder vielleicht mehr
als notwendig war, die Einsicht im Bereich des Niederen eingeübt haben, haben wir weder den Willen
noch das Vermögen, uns zur Schau der höchsten Dreieinheit, die Gott ist, emporzurecken.“
 In Bezug auf spätere Dichtung vgl. bspw. Thomas Leinkauf: Der neuplatonische Begriff des ‚Schö-
nen‘ im Kontext von Kunst- und Dichtungstheorie der Renaissance. In: Neuplatonismus und Ästhetik.
zur Transformationsgeschichte des Schönen. Hrsg. von Verena Olejniczak Lobsien. Berlin et al. 2007
(Transformationen der Antike 2), S. 85–116, hier bspw. S. 103.
 Haug, Gab es eine mittelalterliche Ästhetik, S. 255.

480 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



immer wieder diskussionsträchtigen Spielraum eröffnen kann. [...] Von der christlichen Position
aus wird man bei allen Anlehnungen an das Stufenschema letztlich auf die absolute Differenz sto-
ßen. Die Gnade als ihr Signum wird für eine platonisch-christliche Ästhetik immer ein Problem
bleiben.77

Ergänzend zu Haug ist zudem die immer wieder eingespielte Instanz der auctoritas,
welche die Vermittlung christlicher Lehre und Glaubensinhalte leistet, hervorzuheben.

V.1.4 Die schweigende Schönheit der Welt: ‚Erleuchtung‘ als Voraussetzung
gelingender aisthesis bei Hugo von Sankt Viktor und Johannes Scotus Eriugena

Auch die Rezeption der Licht- und Schönheitstheologie des Corpus Dionysiacum, welche
in der Forschung im Anschluss an Rosario Assuntos Theorie des Schönen im Mittelalter
immer wieder als Zeugin für eine anagogische raptus-Ästhetik in Anschlag gebracht wor-
den ist, verläuft in diesen Bahnen.78 Wie bei Augustinus gibt es auch in den sogenann-
ten Expositiones in hierarchiam cœlesti des Hugo von St. Viktor eine auf der Kreatur
gründende Erkenntnisfähigkeit, die – in letzter Konsequenz – anagogisch zu nennen ist.
Wie bei Augustinus jedoch bedarf sie auch hier zunächst der Vermittlung durch eine
autoritative Instanz, welche ihre Zeichenhaftigkeit überhaupt erst transparent werden
lässt. Die anagogé (ἀναγωγή) ist auch hier keinesfalls ein Automatismus, wie es etwa in
einer Formulierung aus Umberto Ecos einflussreicher Monographie Kunst und Schönheit
im Mittelalter den Anschein hat: „Man braucht also die Augen nur den sichtbaren
Schönheiten der Welt zuzuwenden, um die ungeheure theophanische Harmonie zu
schauen, die von den primordialen Ursachen und den göttlichen Personen kündet.“79

Die anagogé, so sie denn erreicht wird, hängt auch nicht etwa, wie es sich hier leicht
(miss)verstehen lässt, an den pulchra der Welt (also den Blumen, den Frauen etc.), son-
dern an der pulchritudo jedweder Kreatur.80 Die Forschung – zumindest die germanisti-
sche Mediävistik – ist hier nicht unwesentlich durch das kurze, in Assuntos Theorie des
Schönen im Mittelalter als Anhang beigegebene, von einer charakteristischen und sug-
gestiven Auswahl geprägte Belegstellen-Florilegium gelenkt worden, wenn sie bisweilen

 Ebd., S. 256. – Haug, Das dunkle Licht, S. 280, formuliert in Hinblick auf die Expositiones des Johan-
nes Scotus Eriugena zu den Himmlischen Hierarchien: „Die Erkenntnis der Gattung und Art aller Dinge,
die Einsicht in ihre Schönheit und ihr Gutsein, führen zur Ursache dieser Ordnung, zu Gott zurück.
Deshalb ist alles, was ist, ein großes Licht, in dem das Intelligible in den Dingen zur Erscheinung
kommt. Aber wohlgemerkt: Vernunft und Gnade müssen dabei zusammenwirken, d. h., im Erkenntnis-
prozeß wird die Differenz im christlichen Sinne festgehalten.“
 In diesem Kontext diskutiert sie kritisch auch Haug, Gab es eine mittelalterliche Ästhetik?,
S. 259–262.
 Eco, Kunst und Schönheit, S. 91.
 Auch Andreas Speer, Kunst und Schönheit, S. 946 und zu Hugo von St. Viktor bes. S. 960, geht von
einer anagogischen Führung vom Sichtbaren zum Unsichtbaren, von der Schönheit des Sichtbaren zur
Schönheit des Unsichtbaren aus.

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 481



eine unmittelbar-theophane Verbindung zwischen den schönen Dingen und dem Schöp-
fer gezogen hat. Aus diesem Grund sei der entsprechende, vielzitierte Passus aus Hugos
von St. Viktor Expositiones hier nach Assunto und mit seiner suggestiven Überschrift
wiedergegeben:

Die sichtbare Schönheit als Abbild der unsichtbaren

... non potest noster animus ad invisibilium ipsorum veritatem ascendere, nisi per visibilium con-
siderationem eruditus, ita videlicet, ut arbitretur visibiles formas esse imaginationes invisibilis
pulchritudinis. Quia enim in formis rerum visibilium pulchritudo earumdem consitit, congrue ex
formis visibilibus invisibilem pulchritudinem demonstrari decet, quoniam visibilis pulchritudo in-
visibilis pulchritudo imago est.

(Expositio in hierarchiam ... )

... unsere Seele kann nicht direkt zur Wahrheit des Unsichtbaren aufsteigen, es sei denn, sie wäre
durch die Betrachtung des Sichtbaren geschult und zwar so, daß sie in den sichtbaren Formen
Sinnbilder der unsichtbaren Schönheit erkennt. Da nun aber die Schönheit der sichtbaren Dinge
in ihren Formen gegeben ist, läßt sich entsprechend aus den sichtbaren Formen die unsichtbare
Schönheit beweisen, weil die sichtbare Schönheit ein Abbild der unsichtbaren Schönheit ist.81

Derart isoliert – und mit den wenigen anderen bei Assunto zitierten Stellen kombi-
niert – lässt sich freilich leicht eine unkomplizierte anagogische Ästhetik ableiten.82 Im
Prolog zu den Expositiones des Hugo von St. Viktor finden sich indessen ganz wesentli-
che Zwischenschritte eingezogen, welche die anagogé nicht mehr so unmittelbar und
einfach erscheinen lassen, wie sie im Anschluss an die bei Assunto und Eco entwi-
ckelte Ästhetik oft verstanden worden ist.83 Wenngleich es bei Hugo tatsächlich heißt:
Visibilis pulchritudo invisibilis puchritudinis imago est, so ist die wesentliche Differenz,
welche den direkten ‚ästhetischen‘ ascensus ausschließt, dass hier nicht unmittelbar
vom ‚schönen Sichtbaren‘ auf die Schönheit Gottes geschlossen wird, sondern von der

 Assunto, Theorie des Schönen, S. 201. – Assunto zitiert Hugos von St. Viktor Expositiones in hierar-
chiam cœlestem nach: PL 175,949A–B. In der hier zitierten Ausgabe des Corpvs christianorum findet
sich die entsprechende Stelle S. 435, Z. 640–646. Statt demonstrari decet (bei Assunto) liest die jüngere
Ausgabe demonstrari dicit.
 Einen Beitrag zu den Schriften Hugos von St. Viktor, in welchem Ästhetik im Sinne von aisthesis
behandelt wird, liefert Ralf M. W. Stammberger: Die Theorie der Sinneswahrnehmung bei Hugo von
Sankt Viktor und Bernhard von Clairvaux. In: Revista Portuguesa de Filosofia 60 (2004), S. 687–706, zu
Hugo von St. Viktor hier besonders S. 688–701. – Zum Zusammenhang zwischen den Sakramenten und
Erkenntnistheorie bei Hugo von St. Viktor vgl. zudem: Claus Blessing: Sacramenta in quibus principali-
ter salus constat. Taufe, Firmung und Eucharistie bei Hugo von St. Viktor. Wien/Münster 2017 (Österrei-
chische Studien zur Liturgiewissenschaft und Sakramententheologie 8), S. 89–108.
 Eine umfängliche und bewundernswert detail- und kenntnisreiche Aufarbeitung des Œuvre Hugos
von Sankt Viktor in Hinblick auf Schönheit findet sich bei Lenka Karfíková: ‚De esse ad pulchrum esse‘.
Schönheit in der Theologie Hugos von St. Viktor. Turnhout 1998 (Bibliotheca Victorina VIII). Einen
systematisierenden Überblick über die entwickelten Thesen mit detailliertem Rückverweis auf die
vorangegangenen Analysekapitel bieten ihre ‚Schlussbetrachtungen‘, ebd., S. 421–437.

482 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



‚Schönheit des Sichtbaren‘ aus. Es sind also nicht die pulchra des Diesseits, welche zu
Gott führen, sondern das – bereits denkend erschlossene und daher mittelbare – Prin-
zip der pulchritudo, das intellektuell abstrahierte, im Intellekt abgelegte apriori-Prinzip,
das von der Ordnung Gottes selbst herstammt (vgl. Augustinus: De vera religione
XLI.77.216: nihil enim est ordinatum quod non sit pulchrum; Übers. [Thimme]: „denn wo
Ordnung ist, da ist auch Schönheit“). Der Satz, dass „die Schönheit des Sichtbaren Ab-
bild der Schönheit des Unsichtbaren“ sei, setzt also bereits einen geistigen, einen abs-
trahierenden, einen den Bruch der Erkenntnis überbrückenden Erkenntnisakt voraus
und zielt keineswegs auf die visuelle Wahrnehmung des kreatürlich Schönen. Die
Schönheit jedoch – das zeigt schon Augustinus in seinem ‚Lob des Wurmes‘ (Augusti-
nus: De vera religione XLI.77.217)84 – ist ein Prinzip, das demjenigen, das als kreatür-
lich-schön begriffen wird, unähnlich ist.

In Hugos Expositiones wird Erkenntnis entsprechend vielmehr – wie schon
bei Augustinus (in De vera religione und De trinitate) – als mehrstufiger, anagogi-
scher Prozess gekennzeichnet, der nicht unmittelbar oder selbstevident ist, son-
dern im Gegenteil der Lenkung und der Gnade bedarf.85 Dass die Dinge und ihre
Anschauung aus eigener Kraft, unmittelbar und selbstevident zu Gott führen,
wird hier mit Blick auf die Zeit ante gratiam ausdrücklich negiert:86

 Das „Lob des Wurmes“ ist zitiert in Kap. IV.3.
 In der Tat geht der Prolog zu den Expositiones von einem ‚Aufstieg‘ aus, den schon die Ivdei und
die Greci – in Anlehnung an 1 Cor 1,22 – vermittels von Zeichen (signa) und Weisheit (sapientia) errei-
chen wollten, durch welche sie sich eine ‚Leiter‘ (scala) zu errichten versuchten. Da diese Weisheit je-
doch eine falsche, nämlich weltliche Weisheit (sapientia huius mundi), sei, verfehlten sie ihr Ziel. Gott
habe vielmehr die weltliche Weisheit so eingerichtet, dass die göttliche Weisheit in ihr gerade nicht
gefunden werden könne: Ideo stultam fecit Deus sapientiam huius mundi, quia in illa non potuit inueniri
sapientia Dei, et monstrauit sapientiam aliam, quae stultitia uidebatur et non erat, ut uera sapientia inue-
niretur per eam. Predicatus est Christus crucifixus, ut humilitate ueritas quereretur (Hvgonis Sancti Victo-
ris svper ierarchiam Dionisii, I,17–21; Übers. [Marco Mattheis, Berlin]: „Gott machte die Weisheit dieser
Welt deshalb so töricht, weil sich in jener nicht die Weisheit Gottes finden ließ; und er zeigte uns eine
andere Weisheit, die Einfalt zu sein schien, es aber nicht war, damit die wahre Weisheit durch sie ge-
funden würde. Der gekreuzigte Christus wurde deshalb verkündet/gepredigt, damit die Wahrheit durch
Demut gesucht würde.“). Es ist nicht die Anschauung der species mundi, sondern die über den Stufen-
weg der Philosophia bis zur Theologie geführte Reflexion des sichtbaren und unsichtbaren causæ und
substantiæ (vgl. ebd., I,122–151). – Das Wechselspiel von anagogé, Ver- und Enthüllung der Wahrheit
als vermittelter und indirekter Prozess in der Hermeneutik der Heiligen Schrift wird in der Auslegung
des Ps.-Dionysius-Textes (vgl. ebd., II,490–516) thematisiert; ebd., II,497–500: ‚Anagoge‘ enim, sicut dic-
tum est, ascensio mentis siue eleuatio uocatur in contemplationem supernorum. ‚Anagogice‘ igitur ‚circu-
muelatur‘, quia ad hoc uelatur ut amplius clarescart, ob hoc tegitur ut magis appareat (Übers. [Marco
Mattheis, Berlin]: „‚Anagogé‘ bedeutet nämlich wie gesagt ein Aufstieg des Geistes oder eine Erhöhung
zur Kontemplation des Göttlichen. Daher wird ‚anagogisch verhüllt‘. Denn genau darum verhüllt man
etwas, damit es noch mehr erstrahlt, und deshalb bedeckt man etwas, damit es noch mehr erscheint.“).
 Schon Blessing, Sacramenta, S. 102, formuliert: „Damit ist sehr deutlich die Grenze des Zugangs zu
Gott ex similtudine gezogen. Eine seinsmäßige Teilhabe an Gott ohne die Gnade der Offenbarung ist für
Hugo von St. Viktor undenkbar. [...] [Der Aufstieg] führt ohne die Gnade der Offenbarung nicht zu der

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 483



Duo enim simulachra erant proposita homini, in quibus inuisibilia uidere potuisset: unum naturae
et unum gratiae. Simulachrum naturae erat species huius mundi, simulachrum autem gratiae erat
humanitas Verbi. Et in utroque Deus monstrabatur, sed in utroque non intelligebatur, quoniam
natura quidem specie sua artificem demonstrauit, sed contemplantis oculos illumnare non potuit.
Humanitas uero Saluatoris et medicina fuit ut ceci lumen reciperent, et doctrina pariter ut uidentes
agnoscerent ueritatem. Lutum fecit ex sputo et liniuit oculos ceci, et lauit et uidit. Et quid postea?
Deinde uidenti et nondum cognoscenti ait: ‚Ego sum‘ [= Io 4,26] et ‚Qui loquitur tecum, ipse est
Filius Dei‘ [= Io 9,37]. Prius ergo illuminauit, postea demonstrauit. Natura enim demonstrare po-
tuit, sed illuminare non potuit. Et mundus creatorem suum specie predicauit, sed intelligentiam
ueritatis cordibus homium non infudit. Per simulachra igitur naturae creator tantum significaba-
tur, in simulachris uero gratiae presens Deus ostendebatur, quia illa operatus est ut intelligeretur
esse, in istis uero operatus est ut agnosceretur presens esse.

(Hugo von St. Viktor: Svper Ierarchiam
Dionisii I,88–105, S. 402 f.)87

Das Grundprinzip der aisthesis wird also anhand der Johannes-Stellen ausgeführt: Die
Erleuchtung durch die Anrufung geht dem Sichtbarwerden in der Immanenz voraus:
„Zuerst hat er also erleuchtet, dann hat er gezeigt“.

Zugrunde liegt dem die sogenannte Drei-Augen-Lehre, nach welcher die menschli-
che Seele

von Gott drei Augen empfangen [hatte], das Auge des Fleisches (oculus carnis), mit dem sie die
Welt und die Dinge in der Welt sehen konnte, ferner das Auge des Verstandes (oculus rationis),
mit dem sie sich selbst und alles, was in ihr ist, erkennen konnte[,] und schließlich das Auge der
Beschauung (oculus contemplationis), mit dem die Seele in sich selbst Gott schauen konnte. [...]
Durch die Sünde nun, der die ignorantia folgte, tritt soviel Dunkelheit in die menschliche Seele,
daß das Auge der Beschauung völlig ausgelöscht wird und nichts mehr sieht. Das Auge des Ver-
standes wird triefäugig und nimmt deshalb nur noch zweifelhaft wahr; sein Licht ist neblig und
kein sicheres Urteilen mehr möglich. Nur das Auge des Fleisches bleibt unversehrt. So erklärt sich

durch die Sünde verlorenen seinsmäßigen Teilhabe an Gott, welche erst durch die in der passio Salvato-
ris geschehen Erlösung wiedererlangt wird.“
 Übers. (Marco Mattheis, Berlin): „Zwei Bilder (simulacrum) standen nämlich dem Menschen vor
Augen, in denen er das Unsichtbare hätte sehen können. Ein Bild der Natur und eins der Gnade. Das
Bild der Natur war die Gestalt dieser Welt, das Bild der Gnade hingegen war die Menschheit (humani-
tas) des Wortes. Und in beiden offenbarte sich Gott [wörtlich: „wurde gezeigt“], aber in keinem von
beiden ließ sich Gott begreifen, da die Natur ihren Schöpfer durch ihre Gestalt zeigte, aber die Augen
des Schauenden nicht erhellen konnte. Die Menschheit des Schöpfers war dagegen sowohl eine Medi-
zin, damit die Blinden das Licht empfingen, als auch zugleich eine Lehre, damit die Sehenden die
Wahrheit erkannten. Aus Spucke machte er Lehm und bestrich die Augen des Blinden damit, und er
wusch sich und sah. Und was geschah danach? Dann sagte er dem Sehenden, der aber noch nicht er-
kannte: ‚Ich bin es‘ [Joh. 4,36] und ‚Wer mit Dir spricht, ist der Sohn Gottes‘ [Joh. 9,37]. Zuerst erleuch-
tete er (Prius ergo illuminauit), danach zeigte er (postea demonstrauit). Die Natur konnte nämlich
zeigen, aber nicht die Augen öffnen. Die Welt kündigte ihren Schöpfer durch ihre Gestalt an, aber flößte
nicht den Herzen der Menschen die Wahrnehmung der Wahrheit ein. Durch die Bilder der Natur also
wurde der Schöpfer nur zu erkennen gegeben, in den Bildern der Gnade aber wurde er als anwesender
Gott gezeigt. Denn jene Bilder [der Natur] schuf er, damit seine Existenz verstanden würde, durch diese
[Bilder der Gnade] erreichte er, dass er als Anwesender erkannt wurde.“

484 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



nach Hugos Theorie, daß die Menschen leicht in den Dingen übereinstimmen, die dem Auge des
Fleisches zugänglich sind. Außerdem können sie mit dem Auge des Verstandes auch noch in
etwas sehen, was in ihrem Herzen und in der Welt vorgeht. Doch Gott und das Göttliche können
die Menschen nicht mehr sehen, noch in affirmativ zutreffender Weise aussagen.88

Weil der Mensch auf dem Auge der Beschauung blind ist, braucht er den Glauben, durch den al-
lein das Göttliche in uns subsistieren kann und uns zugänglich wird. Der Glaube ist notwendiger
Ersatz für das erblindete Auge der Beschauung.89

Im Kern steht hier – unter anderen Bedingungen neu formuliert – ein Befund, der in
ähnlicher Form auch schon für Augustinus zentral gewesen ist: Zwar ist die Schönheit
der geschöpflichen Welt eines der beiden Zeichen, in welchem der Schöpfer offenbar
ist (Simulachrum naturae erat species huius mundi);90 diese Kreatur jedoch verkündet
von sich aus nicht selbstständig den Schöpfer, denn: sie konnte den Schöpfer zwar zei-
gen (Natura enim demonstrare potuit), sie konnte jedoch das Auge, welches die Kreatur
wahrnimmt, nicht erleuchten (sed illuminare non potuit).91 Es ist das andere, das Gna-
denzeichen (simulachrum gratiae), welches erst den Hiatus der Erkenntnis schließt,
nämlich der menschgewordene Gott selbst, der – fleischgeworden und mit fleischli-
chen Sinnen sichtbar – das Superzeichen bildet, von dem aus die Schönheit der natür-
lichen Immanenz erschließbar wird (Humanitas uero Saluatoris et medicina fuit ut ceci
lumen reciperent, et doctrina pariter ut uidentes agnoscerent ueritatem).92 Die Erleuch-

 Blessing, Sacramenta, S. 97–99.
 Ebd., S. 101.
 Zum simulacrum vgl. ebd., S. 103–105.
 Während Karfíková, De esse ad pulchrum esse, für den vielfältigen und vieldeutigen Schönheitsbe-
griff in der Theologie Hugos im Ganzen zwar ebenfalls den Bruch zwischen der Immanenz und der
Transzendenz sieht, betont sie meines Erachtens jedoch die bei Hugo angelegte Möglichkeit einer Ana-
goge zu stark und suggeriert, dass diese problemlos aus der Anschauung der ‚weltlichen Schönheit‘ zu
gewinnen sei. Die hier angeführten Stellen, die die Selbstevidenz des ‚Buches der Natur‘ unwahrschein-
lich machen müssen, thematisiert sie in ihrem Kapitel zu Hugos Expositiones in Hierarchiam coelestem
(ebd., S. 175–303) soweit ich sehe nicht. Zugleich argumentiert sie erkennbar von einer ‚ästhetisch‘ ge-
prägten Warte aus. Nicht nur zitiert sie immer wieder Edgar de Bruynes Études d’esthétique médiévale
heran, auch schlägt sie immer wieder traditionellen Brücken bspw. zur gotischen Architektur und
spricht wiederholt von Hugos „Sensibilität“ für die Dinge in der Welt. Es entsteht hierbei der Eindruck,
dass die Schönheit der Kreatur, welche auf die Schönheit ihres Schöpfers verweist, mit dem Schönen
(den pulchra) der Welt identisch ist. Wenngleich auch die pulchra immer wieder in den Blick rücken, so
beziehen doch auch diese ihre Dignität allein aus der Schönheit die der gesamten Kreatur zugrunde
liegt.
 Der menschgewordene Gott ist schon in Augustins De trinitate das Superzeichen, von dem aus die
zeichenhafte Welt dekodierbar wird. Vgl. hierzu Augustinus: De trinitate VII.3.5: Quia enim homo ad
beatitudinem sequi non debebat nisi deum et sentire non poterat deum, sequendo deum hominem factum
sequeretur simul et quem sentire poterat et quem sequi debebat (Übers. [Schmaus]: „Weil nämlich der
Mensch, um zu seiner Seligkeit zu gelangen, nur Gott nachfolgen durfte, Gott aber nicht sehen konnte,
deshalb sollte er dem menschgewordenen Gott nachfolgen, dadurch zugleich jenem nachfolgend, den
er sehen konnte, und jenem, dem er nachfolgen mußte.“).

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 485



tung (des oculus contemplationis) durch Gott muss der Zeichenfähigkeit der Immanenz
notwendig vorausgehen (Prius ergo illuminauit, postea demonstrauit).93

In der – bedeutend älteren – Genesis-Allegorese des Periphyseon (Johannes Scotus,
9. Jh.) findet sich dies ausbuchstabiert. Hier wird die ‚aisthesis‘ selbst zu Eva bezie-
hungsweise dem ‚schönen‘ Baum der Erkenntnis, der dem Menschen verboten ist, weil
dieser mit ihm nicht umgehen kann, wenn er nicht zuvor den Schöpfer selbst erkennen
gelernt hat.94 Auf dieser Grundlage wird geradezu eine ‚Anti-Ästhetik‘ formuliert. Von
der Vorstellung des selbsttätigen Aufstiegs zu Gott, von raptus, ascensus und anagogé
ist hier keine Spur. Stattdessen wird die Mahnung, dass im begehrlichen Anblicken der
Frau die Ehe bereits gebrochen sei (Mt 5,28), unvermittelt über die Formel des symbo-
lum, dass der einige Gott Schöpfer der sichtbaren und unsichtbaren Kreatur sei, wieder
an die Mahnung des Römerbriefes angebunden, nicht – wie die Heiden – die Kreatur
dem Kreator vorzuziehen (Rm 1,25):

‚Qui uiderit mulierem ad concupiscendum eam, iam moechatus est in corde suo.‘ [Mt 5,28] Mate-
rialium siquidem superficies rerum, dum sit naturaliter pulchra, incaute et libidinose sensibus
eam considerantium mortis infert occasionem. Visibilem nanque creaturam ad hoc deus condidit,
ut per eam, sicut per inuisibilem, laus eius cumularetur, et cognosceretur non quid est, sed quia
est, unus totius creaturae uisibilis et inuisibilis conditor [≙ dem Credo; F. D. S.]. Ideoque interdixit
deus humanae naturae uisibili creatura delectari, priusquam ueniret ad perfectionem sapientiae,
in qua posset deificata de rationibus rerum uisibilium cum deo disputare, nec illa mulier (carnalis
uidelicet sensus) ad delectationem materialis creaturae extrinsecus consideratae ualeret attrahere.
Ordo itaque diuinae legis erat primum creatorem cognoscere eiusque ineffabilem pulchritudinem,
deinde creaturam rationabili sensu mentis nutibus obtemperante considerare, totamque ipsius
pulchritudinem, siue interius in rationibus, siue exterius in formis sensibilibus, ad laudem creato-
ris referre. Hunc autem diuinae legis ordinem homo superbiendo spernens, creatoris sui amorem
et cognitionem materialis creaturae exteriori pulchritudini postposuit [≙ Rm 1,25; F. D. S.][.]

(Johannes Scotus: Periphyseon IV,4412–4432)95

 Hier lese ich Hugo von St. Viktor gegen Stammberger, Theorie der Sinneswahrnehmung, und Bles-
sing, Sacramenta, welche meines Erachtens beide die Erkenntnisfähigkeit durch das verbliebene oculus
carnis zu optimistisch bewerten. Demgegenüber möchte ich dafür argumentieren, dass die prinzipielle
Zeichenhaftigkeit der Welt bei Hugo von St. Viktor sehr viel weniger selbstevident ist, als es bei Stamm-
berger und Blessing den Anschein hat.
 Vgl. zu der Tradition, die Eva mit der sinnlichen Wahrnehmung (aisthesis) und Adam mit dem
Geist (nous) gleichsetzt, auch die bereits in Kap. III.3.1.1, III.3.1.2 u. IV.4, zitierten Stellen (Johannes Sco-
tus, Ambrosius von Mailand).
 Übers. (Noack II, S. 144 f.): „Wer ein Weib ansieht, ihrer zu begehren, hat schon in seinem Herzen
die Ehe gebrochen. Indem nämlich die Oberfläche der sinnenfälligen Dinge natürlicherweise schön ist,
bringt sie den Sinnen derjenigen, welche sie unvorsichtig und begehrungsvoll betrachten, den Anlass
des Todes. Hat doch Gott die sichtbare Creatur desshalb geschaffen, um durch die ebenso wie durch
die unsichtbare sein Lob zu erhöhen, und damit erkannt würde, nicht was er ist, sondern dass er der
eine Schöpfer der sichtbaren und unsichtbaren Creatur ist. Darum untersagte Gott der menschlichen
Natur, sich an der sichtbaren Creatur zu ergötzen, bevor sie zur Vollendung der Weisheit gelangt wäre,
worin sie vergöttlicht über die Gründe der sichtbaren Dinge sich mit Gott unterreden können. Und
jenes Weib [= Eva/aisthesis; F. D. S.], d. h. die fleischliche Sinnlichkeit würde zur Ergötzung an der von

486 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Letztlich mag die Rückbindung jeglicher Erkenntnis der Kreatur an die vorherige Er-
kenntnis des Kreators in seiner Menschwerdung, die im sichtbaren Fleisch des Gott-
sohnes den Spalt der Erkenntnis überbrückt, auf die an den zweifelnden Thomas
gerichteten Christusworte aus Io 20,29 zurückgehen: quia vidisti me credidisti | beati
qui non viderunt et crediderunt (Übers. [Clemens Müller]: ‚Weil du mich gesehen hast,
hast du geglaubt. Selig, die nicht gesehen und geglaubt haben.‘). Diese formulieren im-
plizit zugleich eine Aufgabe für die nachfolgenden Generationen von Christen, die
sich auf das tradierte Zeugnis derjenigen verlassen müssen, denen – wie Thomas –
die Gnade der Anschauung zuteil geworden ist. Diesen Zeugen und ihrem Zeugnis
(testamen) muss dasjenige, was nur einmal zu schauen war und nie wieder geschaut
werden kann, rückhaltlos vertrauend geglaubt werden.96 Erst von hier aus wird die
Kreatur auf den Kreator hin transparent. Das ‚Buch der Welt‘, welches Hans Blumen-
berg so pointiert ins Gespräch gebracht hat,97 erweist sich damit – wie jedes andere
Buch auch – als eines, das erst für denjenigen lesbar ist, der zu lesen gelernt hat. Die
Erkenntnis des Zeichens geht der Erkenntnis des von ihm Bezeichneten notwendig

aussen betrachtete stofflichen Creatur den Mann, d. h. den Geist anzuziehen vermögen, wenn er die
Erkenntniss des Schöpfers früher, als die der Creatur haben wollte. Es war daher die Ordnung des gött-
lichen Gesetzes, zuerst den Schöpfer und seine unaussprechliche Schönheit zu erkennen, dann aber
die Creatur mit vernünftigem Sinn mittelst der Winke des Geistes zu betrachten und die ganze Schön-
heit derselben, sei es innerlich in den Gründen, sei es äusserlich in den sinnlichen Formen, auf das Lob
des Schöpfers zu beziehen. Indem nun der Mensch diese Ordnung des göttlichen Gesetzes hochmüthig
verachtete, setzte er die Liebe seines Schöpfers und die Erkenntniss der stofflichen Creatur der äusseren
Schönheit nach“ [vgl. Rm 1,25].
 Vgl. schon Augustinus: De trinitate XV.27.49: Sunt enim quae ita creduntur ut uideri iam omnino non
possint. Non enim Christus iterum in cruce uidendus est, sed nisi hoc credatur quod ita factum atque uisum
est ut futurum ac uidendum iam speretur, non peruenitur ad Christum qualis sins fine uidendus est (Übers.
[Kreuzer]: „Es gibt nämlich Dinge, die so geglaubt werden, daß sie überhaupt nie gesehen werden kön-
nen. Nicht nämlich kann Christus ein zweites Mal am Kreuze geschaut werden; wenn man aber nicht
glaubt, daß dies einmal geschah und gesehen wurde, und so nicht darauf hofft, ihn in der Zukunft zu
sehen, gelangt man nicht zu Christus, wie er ohne Ende zu sehen ist.“). – Auch in volkssprachliche Texte
wird die Differenz von Anschaubarkeit und Bezeugung vermittelt. Im Anegenge wird auf die Unsehbar-
keit Gottes (auch für Erwählte wie etwa Moses) in der Immanenz insistiert (Vv. 2049–2052: wir ensulen
noch enmegen | des niht gelouben, | daz mit vleischlîchen ougen | ie dehein man sæhe got!); erst im Jenseits
werde Gott für die Menschen schaubar (Vv. 2171–2174: als den unser hêrre christ | wider gît der sêle | sô
sehent sie in imere mêre | von gesihte ze gesihte). Demgegenüber wird das Zeugnis der Schrift vom tat-
sächlichen Wandeln Gottes auf Erden als heilsvermittelndes Substitut eingeführt (Vv. 2147–2154: der elliu
rehtiu buoch dâ schreip, | mit dem wil erz behaben | unde wil dar uber sagen | manic testimonium, | daz der
wâre gotes sun | von den selben dinge sprach, | dô er mensche hie enerde was: | daz uns michel hilfe gît!). –
Die Unsichtbarkeit und Sichtbarkeit göttlicher Zeichen und des Kreuzestodes Christi behandelt auch der
Stricker (Nr. 12: Die Messe, in: Moelleken, Stricker, Bd. 2, S. 50–102, hier Vv. 31–36: Ein tougen zaichen
was so groz, | daz †er uns den himel uf sloz: | daz was diu marter des gotes suns. | der opfert †sic tougen fur
uns, | do man in an daz cruce hiench, | da uns sin vater mit empfiench.).
 Hans Blumenberg: Die Lesbarkeit der Welt. Frankfurt a. M. 1986.

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 487



voraus98 und ist zudem an Glauben, Gnade, Vermittlung durch auctoritas und aktiv
suchendes Bemühen gebunden.

An dieser Stelle ist auch die Übertragung zu einfach, die Joachim Bumke vornimmt,
wenn er anhand der Figur Parzival zwar zwischen einem ‚äußeren‘ und ‚inneren Auge‘
differenziert, dabei jedoch übersieht, dass in der zeitgenössischen Theologie auch dem
‚inneren Auge‘ keine problemlose und unmittelbare Erkenntnis (Gottes, der Transzendenz
etc.) möglich ist. Zwar thematisiert Bumke die ‚Erleuchtung‘ des inneren Auges explizit,
suggeriert jedoch zugleich, dass diese eine Art von Automatismus sei.99 Die vera lux Got-
tes indessen, die im menschlichen Geist das Sehen und Erkennen ermöglicht, wird –
mindestens seit Augustinus – durch das Fleisch und das fleischlich gebundene Denken
im Menschen gleichsam verschüttet und muss mühsam wiedergewonnen werden.

V.1.5 Verkündigung und Erleuchtung als Voraussetzung erfolgreicher aisthesis
in Rudolfs von Ems Barlaam und Josaphat

Ein volkssprachliches Beispiel dafür, dass die Anschauung der Immanenz nicht über
eine unmittelbare anagogé zur Einsicht in die Transzendenz führt, bietet etwa die Ju-
genderzählung Jôsaphâts im Barlaam und Josaphat-Roman Rudolfs von Ems. Hier wird
die angeschaute Kreatur dem jungen Jôsaphât einzig aufgrund göttlicher Gnade ein-
sichtig gemacht. Nicht nur ist der Junge selbst göttlich begabt,100 sondern auch der
Umstand, dass Barlââm zu ihm kommt, um ihn christlich zu unterweisen, wird aus-
drücklich als gnadenvolle Sendung Barlââms durch Gott ausgestaltet.101 Jôsaphât, der
von seinem heidnischen Vater, König Avenier, in Isolation aufgezogen wird, um ihn
vom Einfluss des Christentums fernzuhalten, stellt jedoch bereits die richtigen, aus der
Anschauung gewonnenen Fragen:

dâ bî begunde er denken sô:
wer mit sô rîchem werde

 Auch hierzu bereits Augustinus: De trinitate X.1.2: Ita etiam signum si quis audiat incognitum ueluti
uerbi alicuius sonum quo quid significetur ignorat, cupit scire quidnam sit, id est sonus ille cui rei comme-
morandae institutus sit, ueluti audiat cum dicitur ‚temetum‘, et ignorans quid sit requirat. Iam itaque opor-
tet ut nouerit signum esse, id est non esse inanem illam uocem sed aliquid ea significari (Übers.
[Schmaus]: „So ist es auch, wenn jemand ein unbekanntes Zeichen hört, zum Beispiel den Klang eines
Wortes, dessen Bedeutung er nicht kennt: er wünscht zu wissen, was es sei, das heißt, an welchen
Gegenstand zu erinnern jener Klang bestimmt sei, so wenn er etwa das Wort ‚temetum‘ hört, es nicht
kennt und nachfragt, was es bedeute. Er muß also vorher schon wissen, daß es ein Zeichen ist, das
heißt, daß es nicht ein leerer Laut ist, sondern daß es etwas bezeichnet.“).
 Vgl. Bumke, Blutstropfen, S. 37–44.
 Rudolf von Ems: Barlaam und Josaphat, Vv. 28,15–19: got tet an im genâde schîn: | er sante im in
daz herze sîn | des heilegen geistes güete | sô gar, daz sîn gemüete | beleip in reiner stætekeit.
 Vgl. Rudolf von Ems: Barlaam und Josaphat, Vv. 35,39–37,2, hier etwa: Diz begunde erbarmen, |
den got, der uns vil armen | geschuof unde werden hiez (Vv. 35,39–36,1).

488 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



des himels und der erde
sô gewaltic möhte sîn,
daz der liehten sunnen schîn
tages schîne und nahtes niht.
in dûhte ein wunderlîch geschicht,
wâ von diu vinster trüebe
sich ie des nahtes hüebe
und ie der tac wær alsô klâr
und beidiu zît, stund unde jâr
sô wehsellîche liefen hin.
(Rudolf von Ems: Barlaam und Josaphat, Vv. 26,10–21)

Sind dies auch die richtigen Fragen,102 so erhält Jôsaphât jedoch weder durch die An-
schauung selbst noch durch die heidnischen Lehrer die richtigen Antworten, wenn-
gleich ihm einer seiner Lehrer berichtet, dass die Christen an einen got, der heizet Krist
(V. 27,23), glaubten, von dem sie sagten, daz er der himel phlege | und daz vür alle krefte
wege | sîn kraft, sîn hôhiu gotheit (Vv. 27,25–27). Dieser erste Kontakt mit dem Christen-
tum entzündet zwar in Jôsaphât die minne Gottes; erst in der Vermittlung christlicher
Lehren durch den Eremiten Barlââm jedoch wird Jôsaphât Gott als waltendes Zentrum
und Schöpfer von Allem, des dû maht gesehen (V. 51,7), offenbart.103 Es heißt unmittel-
bar im Anschluss an Barlââms Lehre, dass er von der vera lux im Herzen erleuchtet
wird:

Dô Barlââm mit wîsheit
die lêre hâte volleseit,
disiu mære und sînen rât
enphie der junge Jôsaphât.
des himelischen liehtes schîn
erlûhte gar das herze sîn[.]
(Rudolf von Ems: Barlaam und Josaphat, Vv. 79,25–30)

 Diese Fragen sind insofern die ‚richtigen‘, als sie sich inhaltlich bereits auf die Antwort richten, die
wenig später das Glaubensbekenntnis (das symbolum) geben wird. Dies ist bei Rudolf gegenüber den
Prätexten verändert. Der Laubacher Barlaam lässt Josaphat – ähnlich wie schon der griechische Bar-
laam-Roman – nach Leben, Krankheit, Alter, Leid und Tod, nicht jedoch nach dem „Herrscher des Him-
mels und der Erde“ fragen, wie Rudolfs Jôsaphât es tut, womit er den Wortlaut des Credos antizipiert. –
Zur Bedeutung des Credos (symbolum) im Rahmen der Erkenntnis vgl. im Folgenden Kap. V.2.
 Zur Funktion der menschlichen Lehre in der Heilsvermittlung vgl. in jüngerer Zeit Constanze Geist-
hardt: Nichts als Worte: Die Problematik sprachlicher Vermittlung von Heil in Rudolfs von Ems ‚Bar-
laam und Josaphat‘. In: Barlaam und Josaphat. Neue Perspektiven auf ein europäisches Phänomen.
Hrsg. von Matthias Meyer, Constanza Cordoni. Berlin/München/Boston 2015, S. 101–139, hier zur Lehre
Barlââms bes. S. 113–116.

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 489



Barlââm vermittelt Jôsaphât als Antwort auf alle seine Fragen eine Lehre, die zugleich
eine Kurzfassung des biblischen Kanons von der Genesis bis zu der Erlösungstat der
Evangelien darstellt (vgl. Rudolf von Ems: Barlaam und Josaphat, Vv. 50,8–79,24).104

Erst die auctoritas Barlââm, dieser Zeuge der Heiligen Schrift, ist es, die Jôsaphât auf
dessen Frage hin, wie er die Herrlichkeit Gottes erkennen könne, zu einer veränderten
Form der Weltanschauung aufruft, welche Jôsaphât zuvor nicht praktiziert hat, indem
Barlââm ihn expressis verbis auffordert, in der aisthesis der Schöpfung die Größe des
Schöpfers zu erkennen:

‚in des hant ez allez stât[,]105

von dem sage mir mêre
mit dîner wîsen lêre.
war an sol mir diu gotes kraft
sîn erkant?‘ – ‚an der geschaft
sich grôziu wunder manecvalt,
der aller pfliget sîn gewalt.
swer wol ein hûs gemeistert hât,
dâ prîset man des meisters rât.
sus merke gotes wîsheit,
diu himel und erde slôz treit.
[...]
geschephede alsô manicvalt
ez besliuzet gar sîn list.
hier merke, ob er gewaltic ist:
ein hûs gerætes vil verbirt,
hât ez einen wîsen wirt:
an dem hûsgeræte gar
nimt man ie des wirtes war.
ein schif kan selten rehte gân,
ez müeze wîsen schifman hân.
Sus sol der welte geschaft
ougen dir die gotes kraft:
des himels lieht nû lange stât,
daz ez sich niht geselwet hât.
sternen, mâne, sunnenglanz

 Dass die Lehre Barlââms darauf angelegt ist, die gesamte Heilige Schrift abzubilden, die über den
Genesisbericht, die Erzählung von Noah und Abraham zu Moses, Nebukadnezar und Judith fortschrei-
tet, zeigt sich nicht zuletzt darin, dass Listen der Propheten-Namen eingefügt werden (vgl. Rudolf von
Ems: Barlaam und Josaphat, Vv. 62,9–63,2). In der Nacherzählung der Evangelien und der ‚Fleischwer-
dung‘ Gottes werden reichhaltig typologische Schriftworte (Salomon, David, Daniel, Habakuk etc.) ein-
gearbeitet. Auf die Passage ist in jüngerer Zeit Christian Seebald: ‚Hermeneutischer Dialog‘: Rudolfs
von Ems Barlaam und Josaphat und die Lehre der bezeichenunge. In: Sprechen mit Gott. Redeszenen in
mittelalterlicher Bibeldichtung und Legende. Hrsg. von Nine Miedema, Angela Schrott, Monika Unzei-
tig. Berlin 2012 (Historische Dialogforschung 2), S. 285–306, hier S. 294, eingegangen.
 Ich interpungiere hier gegen Pfeiffer, der einen Punkt setzt und so V. 154,32 an die vorangehende
Rede Jôsaphâts anbindet.

490 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



sint unverwandelt unde ganz.
diu erde niender müede phligt,
swie grôz der berge swaere wigt.
der brunnen ursprinc truckent niht:
swie man elliu wazzer siht
kêren in daz mer ir vlôz
sîn übervluz wirt niht sô grôz,
daz ez iemer übergê.
[...]‘
(Rudolf von Ems: Barlaam und Josaphat, Vv. 154,32–155,35;

Kursivierungen v. mir, F. D. S.)

Die Beobachtung, dass die geschaffene Welt ihren Lauf geht und die Frage nach der
Ursache hierfür, wird hier um die Jôsaphât bislang fehlende Information ergänzt, dass
ihr Funktionieren der planende Gott garantiert, der sie konzipiert hat, so wie hinter
dem Kurs eines Schiffes der Steuermann und hinter dem Plan eines Hauses der artifex
steht. Die Anschauung der Immanenz wird also auf deren Wohleingerichtetheit und
auf den Urgrund dieser Wohleinrichtung hin semantisiert.106

Es kann jedoch vermerkt werden, dass auch hier, wo die Wohleinrichtung der Kre-
atur und omnipotentia des Kreators so extensiv als Weg zur Gotteserkenntnis auser-
zählt werden, die – im modernen Wortsinn – ‚ästhetische‘ Schönheit der Immanenz
nicht thematisch wird. Es geht hier weder um schöne menschliche Körper oder Kunst-
werke, noch um schöne Natur, Farben oder dergleichen mehr, wie sie die traditionelle
‚Ästhetik‘ nach de Bruyne, Assunto, Perpeet und Eco stets als Anlass einer Erkenntnis
durch Anschauung in Anschlag gebracht hat (vgl. hier Kap. II.1).107

 Zur Funktionsweise dieser Weltsemantisierung vgl. Scheidel, Wahrheit und Gewohnheit.
 Niklaus Largier: Spekulative Sinnlichkeit. Kontemplation und Spekulation im Mittelalter. Zürich
2018 (Mediävistische Perspektiven 7), S. 39–44, hat jüngst auf eine analoge Stelle im fünfzigsten Kapitel
der Vita Heinrich Seuses verwiesen, wo – ausgehend von einer Paulus-Stelle (Rm 1,20) – eine Lehre der
Anschauung der schönen Welt entwickelt wird (Lůg úber dich und umb dich in dú vier ende der welt, wie
wit, wie hoh der schoͤn himel ist in sinem schnellen lof [...]. Ach zarter got, bist du in diner creatur als minnek-
lich, owe, wie bist du denn in dir selb so gar schoͤn und minneklich!; zitiert nach: Heinrich Seuse: Deutsche
Schriften, im Auftrag der Württembergischen Kommission für Landesgeschichte. Hrsg. von Karl Bihl-
meyer. Stuttgart 1907 [Nachdruck: Frankfurt a. M. 1961], S. 172, Z. 8–23). Diese Lehre funktioniert ganz
ähnlich wie die Lehre Barlââms für Jôsaphât, hat jedoch einen umgekehrten Anlass: Während Jôsaphât
die Immanenz als Anlass für Fragen erfährt, die er selbst nicht beantworten kann und deren Antwort Gott
wäre, sucht die (nun bereits wolgeuͤptú!) geischlichú tohter Gott und erhält als Medium ihrer Suche die
Kreatur anempfohlen, in der die Allmacht des Kreators anschaubar wird, der selbst jedoch unanschaubar
bleibt (vgl. Bihlmeyer, S. 172, Z. 1–6). Die Lehre des Dieners stellt dabei ganz besonders auf die Differenz
ab: Wenn die Schöpfung bereits schön zu nennen ist, wie schön muss dann der Schöpfer ‚in sich selbst‘,
also jenseits aller Immanenz, erst sein! Festzuhalten bleibt, dass auch hier der Akt der Belehrung das
zentrale Element ist und keine automatisierte anagogé zugrunde gelegt wird, da der Diener der tohter die
Anschaubarkeit der Herrlichkeit des Schöpfers in der Schöpfung erst in einer Ausdeutung der Paulusstelle
erschließen muss. Gleichwohl berichtet der Diener hier von den heidnischen Philosophen Aristoteles, der

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 491



V.1.6 Fazit: Warum Parzival nicht erkennt, was er sieht

Vom skizzierten diskursiven Zusammenhang aus, der zwar Anschauung und Gotteser-
kenntnis in eine Verbindung bringt, diese jedoch nicht im Sinne eines anagogischen
raptus stiftet, ist Bumkes Aussage, dass der Erkenntnisprozess „im psychologischen
Schrifttum des 12. Jahrhunderts“ „mit der sinnlichen Wahrnehmung“108 beginne, zu
revidieren und auch die (prinzipiell ja zutreffende) Aussage: „In der Schönheit der ge-
schaffenen Welt offenbart sich die Schöpferherrlichkeit Gottes“,109 ist mit der gebote-
nen Differenzierung zu sehen: Die Einsicht in die Schönheit der geschaffenen Welt
bedarf zunächst der Offenbarung des Wortes und des Wissens um sie, der Gnade und
der Führung, um wiederum zeichenhaft die Schöpferherrlichkeit offenbaren zu kön-
nen, welche die Kreatur gerade nicht von sich aus preisgibt. Der Erkenntnisprozess
beginnt nicht mit der sinnlichen Wahrnehmung, sondern er beginnt mit dem autori-
tativen Appell, mit der belehrenden Anrufung an das Subjekt, welche Voraussetzung
dafür ist, die sinnliche Wahrnehmung in ein Verhältnis zur Transzendenz zu bringen,
weil das sinnlich Wahrgenommene nicht von sich aus auf seinen Urheber verweist.110

Wenn überhaupt führt die Immanenz zu den richtigen Fragen, die auch die ‚heidni-
schen‘ Philosophen umgetrieben haben, nicht jedoch zu den richtigen Antworten,
die nur die Offenbarung Gottes zu stiften in der Lage ist.

Es ist nicht schwer, in Parzivals/Percevals wörtlichem Verständnis jener Lehren,
welche ihm über eine Transzendenz zuteil werden, ein Analogon zum dem falschen –
und gleichwohl ‚kindlichen‘ wie vorchristlichen – Verharren in den corporeo sensu ad-
tracta figmenta (Augustinus: De vera religione X.18.51 f.), in den mithilfe körperlicher
Sinne gewonnenen Vorstellungsbildern, zu identifizieren und in Parzivals verdenken,

insofern einen Sonderfall darstellt, als er in der Anschauung der Natur zu dem Schluss gefunden habe,
dass es Gott geben müsse – ohne dass er freilich zum christlichen Bekenntnis hätte gelangen können
(vgl. Bihlmeyer, S. 171, Z. 6–24). Den Schluss des Aristoteles kann Jôsaphât nicht eigenständig ziehen.
 Bumke, Blutstropfen, S. 103 – Die Kapitelüberschrift ist angelehnt an Haug, Warum versteht Parzi-
val nicht?.
 Ebd., S. 46.
 Interessanterweise fehlt diese Unmittelbarkeit bereits in der platonischen anagogé, insofern sie –
etwa im Phaidros-Dialog – wesentlich an das ‚Eingeweihtsein‘ derjenigen gebunden wird, die in der
Schönheit – hier: der körperlichen Schönheit des Knaben – das höchste Schöne erkennen sollen. Das
Eingeweihtsein, also das Philosoph-Sein, wird hierbei über das ‚Sich-Erinnern‘ der Seele modelliert, die
längst weiß und – im Prozess der platonischen Seelenwanderung, wie sie etwa im Menon dargestellt
ist – nur vergessen hat. Vgl. zur Erinnerung der Seele an die Schönheit etwa den Phaidros 249d (Ab-
schnitt 30; etwa in: Platon: Phaidros. Hrsg. u. übers. von Wolfgang Buchwald. München 1964, hier
S. 68 f.). Zur Erinnerung als Folge der Seelenwanderung im Unterschied zum Lernen vgl. etwa Platon:
Menon. Übers. u. hrsg. von Margareta Kranz, Stuttgart 1994, 81b–87c, hier: S. 36–57. In Augustins
‚Platonismus‘ findet in der ‚Erinnerung‘ der Seele eine wesentliche Verschiebung statt, insofern
auch Augustinus Mathematik und Schönheit als eine Art von Apriori der Verstandeskräfte modelliert,
dieses jedoch nicht als Seelenwanderung der unsterblichen Seele, sondern als verschüttete Erinne-
rung an das göttliche Prinzip der sapientiamodelliert, also an die göttliche Herkunft der Seele.

492 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



dem Sich-in-Gedanken-Verlieren über Condwîr âmûrs, einen Vorgang zu sehen, der
jener bei Augustinus zugrundeliegenden Warnung des Römerbriefes ähnelt, dass die
Heiden das Geschöpf anstelle des Schöpfers verehren. Es ist – in einer Formulierung
aus De vera religione – jedoch nicht der Fehler der Augen, dass sie nicht richtig zu
sehen vermögen, sondern ein Fehler der anima:

Quare oculus recte, ad hoc enim factus est ut tantum valeat; sed animus perverse, cui ad con-
templandam summam pulchritudinem mens, non oculus factus est. Ille autem vult mentem
convertere ad corpora, oculos ad deum. Quaerit enim intellegere carnalia et videre spiritalia
quod fieri non potest. (Augustinus: De vera religione XXXII.62.175)111

Wenn ich auch im Folgenden Bumkes Analyse der Blutstropfenszene punktuell wider-
spreche – denn: ich möchte ihm nicht darin folgen, die Blutstropfenszene als diejenige
neuralgische Szene zu betrachten, in der Parzival eine wie auch immer geartete ‚höhere
Erkenntnis‘ durch Anschauung kreatürlicher Schönheit erwirbt –, so geht es mir dennoch
lediglich um eine punktuelle Verschiebung und eine Ausweitung des Analysebereiches.
Bumke summiert das Kernproblem von Jahrzehnten „religiöse[r] ‚Parzival‘-Interpretation
aus der Zeit nach dem zweiten Weltkrieg“,112 die von einer ‚inneren Umkehr‘ des Helden
im Sinne einer conversio ausgegangen ist, mit den lapidaren Worten: „Man muß jedoch
feststellen, daß diese neue Gesinnung sich nirgends äußert.“113 Er ersetzt dies nicht zuletzt
durch seine Idee von der nichterkennenden Erkenntnis Parzivals in der Blutstropfen-
szene, die ich indessen in Zweifel ziehen möchte, da sich auch hierfür am Text gleichfalls
keine Indizien finden lassen.

Nicht grundsätzlich in Abrede stellen möchte ich allerdings, dass es in der soge-
nannten Blutstropfenszene um Erkenntnis geht. Nicht grundsätzlich bezweifeln möchte
ich zudem, dass es im Parzival um eine Art von ‚innerer Umkehr‘ geht. Die Erkenntnis
seiner selbst jedoch erlangt Parzival gerade nicht im Rahmen der Blutstropfenszene, wel-
che einen Zustand der Irrationalität und fehlgelaufener aisthesis darstellt,114 und eine
wirkliche ‚Umkehr‘ geschieht auch nicht schon im Anschluss an die Gespräche mit Trev-
rizent im IX. Buch, sondern – und das soll hier im Folgenden argumentiert werden – in
einem gestaffelten Erkenntnisprozess seiner über fünf Jahre dauernden Suche, welche
nach der Berufung zum Gral ihr Ende mit der Rückkehr zu jener Stelle, an denen Parzival
über den Blutstropfen versunken war, und dem tatsächlichen Zusammentreffen mit

 Übers. (Thimme): „Demnach ist das Auge in Ordnung, denn es ist nur zum Sehen geschaffen, die
Seele dagegen verkehrt, denn die höchste Schönheit zu betrachten, dazu ist ihr nicht das Auge, son-
dern der Geist verliehen. Sie aber richtet ihren Geist auf die Körper, ihre Augen auf Gott. Denn
sie möchte verstehen, was fleischlich, und sehen, was geistig ist. Das aber ist nicht möglich.“
 Vgl. Joachim Bumke: Wolfram von Eschenbach. 8. völlig neu bearbeitete Ausgabe. Stuttgart/Wei-
mar 2004 (Sammlung Metzler 36), S. 92.
 Ebd., S. 93.
 Hasebrink, Gawans Mantel, hat Bumkes Ansatz einer kurzen wie prägnanten Kritik unterzogen,
die ich im Kern teile. – Sablotny, Zeit und âventiure, S. 215, möchte die Blutstropfenszene allgemeiner
nur mehr als „Transzendenzerfahrung des Helden verstanden wissen“.

V.1 Der schöne Körper und die Wahrnehmung des Schönen (aisthesis) 493



Condwîr âmûrs endet.115 Es ist dieser selbe Ort, an dem Parzival nicht nur ein zentrales
aisthetisches Missverstehen zeigt, sondern vom dem aus er fünf Jahre später schließlich
auch den Weg nach Munsalvæsche antritt, nachdem er seiner Frau begegnet ist, ohne
diesmal von deren Schönheit geblendet zu werden (Pz 797,4–802,10).116

V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis
(ausgehend vom Beispiel Parzivals)

Genug, er kam auf den Gedanken, sich dem großen Gotte der Natur, dem Schöpfer und Erhalter
Himmels und der Erden, dessen frühere Zorn-Äußerungen schon lange über die Schönheit der
Welt und das mannigfaltige Gute, das uns darin zu Teil wird, vergessen waren, unmittelbar zu
nähern; der Weg dazu aber war sehr sonderbar. (Goethe: Dichtung und Wahrheit, Erstes Buch)

Joachim Bumke hat in seiner Monographie zu den Blutstropfen im Schnee die durch
sinnliche Wahrnehmung gewonnene Erkenntnis Parzivals mit einem weiteren Zwi-
schenschritt verbunden. Zwischen die Wahrnehmung der Blutstropfen, die Reflexion
der körperlichen Schönheit der Condwîr âmûrs und die Gotteserkenntnis setzt Bumke –
wie oben bereits nachgezeichnet – den Schritt der Selbsterkenntnis, insofern er zu-
grunde legt, dass „ein zentraler Gedanke der platonischen Ästhetik [sei], daß der An-
blick der Schönheit des geliebten Menschen zugleich ein Akt der Selbsterkenntnis
ist“.117 Hierfür bezieht er sich exemplarisch auf das Didascalicon Hugos von Sankt Vik-
tor, dessen Anfang er zitiert, das dem Appell zur Selbsterkenntnis ebenfalls eine zent-
rale Stellung zuweist.118

Es lohnt sich, den Anfangspassus des Didascalicon im Ganzen zu betrachten. Er
lautet:

Omnium expetendorum prima est sapientia, in qua perfecti boni forma consistit. Sapientia illumi-
nat hominem ut seipsum agnoscat, qui ceteris similis fuit cum se prae ceteris factum esse non

 Ältere Forschung hat die Umkehr im IX. Buch veranschlagt, so etwa Helmut Famira: Feirefîz, der
zweier varwe was. In: Seminar. A Journal of Germanic Studies 22 (1986), S. 267–276, hier S. 272: „Im
neunten Buch ist Parzivals Entwicklung abgeschlossen, der zwîvel als des herzens nachgebûr abgetan
und überwunden.“ Entsprechend will Famira dem Bruderkampf mit Feirefîz auch keinerlei symbolische
Funktion zugestehen.
 Schon Klaus Ridder: Parzivals schmerzliche Erinnerung. In: LiLi 114 (1999), S. 21–41, hier S. 38,
begreift den Befund, dass „die Blutstropfenepisode und die Wiedervereinigung des Paares [...] am sel-
ben Ort stattfinden“, als Zeichen für ihre „strukturkonstituierende Bedeutung“, welche er auf „Grund-
vorstellungen des Erinnerns“ bezogen sieht. Ridder sieht zuvor die Blutstropfenepisode im Kontext der
topischen Minneversunkenheit; vgl. ebd., S. 31–34.
 Bumke, Blutstropfen, S. 46.
 Ebd., S. 47: „‚Unter allem, was erstrebenswert ist, ist das höchste die Weisheit [...]. Die Weisheit
erleuchtet den Menschen, so daß er sich selbst erkennen kann‘ (Omnium expetendorum prima est sapi-
entia [...]. Sapientia illuminat hominem ut seipsum agnoscat). Mit diesen Worten beginnt das ‚Didascali-
con‘ von Hugo von St. Victor.“

494 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



intellexit. Immortalis quippe animus sapientia illustratus respicit principium suum et quam sit in-
decorum agnoscit, ut extra se quidquam quaerat, cui quod ipse est, satis esse poterat. Scriptum
legitur in tripode Apollinis: ‚gnoti seauton‘, id est, ‚cognosce te ipsum‘, quia nimirum homo si non
originis suae immemor esset, omne quod mutabilitati obnoxium est, quam sit nihil agnosceret.

(Hugo von Sankt Viktor: Didascalicon 1.1, S. 110,4–11)119

Hieran schließt im Didascalicon eine Diskussion über die Verfasstheit der Seele an. Es
ist dieser – autoritative und pagane – Ruf zur Selbsterkenntnis, welcher hier den pro-
pädeutischen Anweisungen zur Technik des rechten Studierens vorausgeht.120 Das Di-
dascalicon folgt damit nicht zuletzt jenem Erkenntnispessimismus, der in Augustins De
trinitate libri XV vorgeprägt ist, in welchen die Erkenntnis des Geistes (mens) aus sich
selbst – und im Anschluss: der Dinge und Gottes durch diesen Geist – als unwahr-
scheinlich dargestellt wird, da der Geist sich seiner selbst so vollständig gegenwärtig
sei, dass er sich – und seinen von Gott stammenden Anteil – nicht suche.121 Diese para-
doxe Verfassung, in welcher der Geist einerseits ‚göttlich‘ ist, andererseits jedoch nicht
in der Lage, nach sich selbst zu fragen (vgl. De trinitate X.4.6), wird bereits hier durch
das von außen kommende Gebot, sich selbst zu erkennen, überbrückt:

utquid ergo ei [= menti; F. D. S.] praeceptum est ut se ipsa congnoscat? credo ut se cogitet et se-
cundum naturam suam uiuat, id est ut secundum suam naturam ordinari appetat, sub eo scilicet

 Das Didascalicon wird hier und im Folgenden unter Beigabe der Übersetzung zitiert nach: Hugo von
Sankt Viktor: Didascalicon de studio legendi. Studienbuch. Übers. u. eing. von Thilo Offergeld. Freiburg/
Basel/Wien et al. 1997 (Fontes Christiani 27). – Übers.: „Unter allem, was erstrebenswert ist, ist das
höchste die Weisheit, in der die Form des vollkommenen Guten existiert. Die Weisheit erleuchtet den
Menschen, so daß er sich selbst erkennen kann – denn er war den übrigen Geschöpfen gleich, solange er
nicht erkannte, daß er als ein ihnen überlegenes Wesen erschaffen wurde. Sein unsterblicher Geist aber,
von der Weisheit erleuchtet, betrachtet seinen Ursprung und erkennt, wie unangemessen es für ihn ist,
irgend etwas außerhalb seiner selbst zu suchen, wenn doch das, was er selber ist, ihm genug sein könnte.
Auf dem Dreifuß des Apollo steht geschrieben: Gnothi seauton das heißt, ‚erkenne dich selbst‘. Denn in
der Tat, wenn der Mensch seinen Ursprung nicht vergessen hätte, so würde er erkennen, daß alles, was
der Veränderung unterworfen ist, ein Nichts ist.“ – Diese ‚sapientia‘ ist aber zugleich immer als die sapi-
entia Dei, die Christus ist, zu denken. Vgl. hierzu schon Augustinus: De magistro, hier Kap. 11–14.
 Im Rahmen der bereits angesprochenen Hausbaumetapher (vgl. Kap. V.1.1, S. 468) heißt es: Debet
siquidem prudens lector curare, ut, antequam spatiosa librorum volumina prosequatur, sic de singulis
quae magis ad propositum suum et professionem verae fidei pertinent instructus sit, ut, quaecumque post-
modum invenerit, tuto superaedificare possit (Hugo von St. Viktor: Didascalicon VI.4, S. 376,9–14;
Übers. [Offergeld]: „Der umsichtige Student freilich sollte dafür Sorge tragen, daß er, bevor er umfang-
reiche Bücher durcharbeitet, über die Einzelheiten, die für sein Vorhaben und für sein Bekenntnis des
wahren Glaubens besonders wichtig sind, so gut unterrichtet ist, daß er alles, was er später vorfindet,
mit Sicherheit für seinen Aufbau verwerten kann.“). Das Ziel der Studien, das Bekenntnis des wahren
Glaubens, ist hier vordefiniert. Die Menge sinnvoller Studieninhalte ist entsprechend begrenzt.
 Augustinus: De trinitate X.4.6: Tota ergo sibi praesto est, et quid adhuc quaeratur non est (Übers.
[Kreuzer]: „Also ist er sich als ganzer gegenwärtig, und es gibt weiter nichts zu suchen.“). Und wenig
später: Quocirca quia nec tota se quaerit mens nec pars eius ulla se quaerit, se mens omnino non quaerit
(Übers. [Kreuzer]: „Weil daher weder der Geist als ganzer sich sucht noch irgendein Teil von ihm sich
sucht, sucht sich der Geist überhaupt nicht.“).

V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis 495



cui subdenda est, supra ea quibus praeponenda est; sub illo a quo regi debet, supra ea quae regere
debet. (Augustinus: De trinitate X.5.7)122

Erst der der Erkenntnis äußerliche Appell zum Erkennen (menti praeceptum est ut se
ipsa congnoscat) lässt das Innere seiner selbst und seines Ursprungs in Gott gewahr
werden und ermöglicht ihm, sich selbst zu denken (se cogitare). Nicht zufällig geht im
Didascalicon die von außen kommende (und in der Inschrift des Tempels von Delphi
noch heidnisch-vorchristliche) Anrufung des Subjektes der Seelenlehre voraus, ebenso
wie das rechte Studieren durch den Wald der Bücher123 und über den aufsteigenden
Weg der sieben artes hinweg zu demjenigen Punkt führen soll, an welchem das Stu-
dium und die artes selbst zurückgelassen werden können, um zur Theologie und zu
Gott zu gelangen.124 Dies wird im Didascalicon in eine Metapher gefasst, auf welche
bereits Bumke hingewiesen hat, nämlich als der gerade Weg durch den Wald, von wel-
chem man beim Studium – das Ziel fest vor dem (inneren) Auge – nicht abkommen
dürfe.125 Das Ziel ist hier niemals der Weg und der Wald selbst, sondern der Wald steht
nur als Hindernis zwischen dem Suchenden und Gott:

Qui sine discretione operatur, laborat quidem, sed non proficit, et quasi aerem verberans, vires in
ventum fundit. Aspice duos pariter silvam transeuntes, et hunc quidem per devia laborantem,
illum vero recti itineris compendia legentem, pari motu cursum tendunt, sed non aeque perve-
niunt. Quid autem scripturam dixerim nisi silvam, cuius sententias quasi fructus quosdam dulcis-
simos legendo carpimus, tractando ruminamus? Qui ergo in tanta multitudine librorum legendi
modum et ordinem non custodit, quasi in condensitate saltus oberrans, tramitem recti itineris per-
dit, | et, ut dicitur, ‚semper discentes, numquam ad scientiam pervenientes‘. Tantum enim valet
discretio, ut sine ipsa et omne otium turpe sit, et labor inutilis.

(Hugo von Sankt Viktor: Didascalicon 5.6; S. 334,18–336,5)126

 Übers. (Kreuzer): „Wozu wurde ihm [= dem Geist, mens; F. D. S.] dann das Gebot gegeben, daß er
sich selbst erkennen soll? Ich glaube, damit er sich selbst denke und seiner Natur gemäß lebe, das
heißt, gemäß seiner Natur geordnet zu werden verlange, unter jenem nämlich, dem er sich zu unter-
werfen hat, über jenes, über das er gesetzt sein soll, unter jenem, von dem er beherrscht werden muß,
über jenes, das er beherrschen soll.“
 Hugo von Sankt Viktor: Didascalicon V.7, S. 344,15: Infinitus est librorum numerus, tu noli sequi
infinita (Übers. [Offergeld]: „Die Zahl der Bücher ist unbegrenzt; trachte nicht nach Unbegrenztem.“).
 Zum gnoti seauton im Didascalicon vgl. auch Schroeter-Reinhard, Die Ethica, S. 202–211.
 Vgl. Bumke, Blutstropfen, S. 105.
 Übers. (Offergeld): „Wer ohne kluge Unterscheidung arbeitet, der arbeitet zwar, aber er macht
keine Fortschritte, und er vergeudet sinnlos seine Kräfte, als würde er in die Luft schlagen. Stell dir
zwei Leute vor, die beide einen Wald durchqueren; der eine müht sich auf Umwegen ab, der andere
wählt die Abkürzungen des geraden Weges: Beide schreiten mit dem gleichen Aufwand an Bewegung
fort, aber sie erreichen nicht zu gleicher Zeit das Ziel. Wie soll ich aber die Schrift anders als einen
‚Wald‘ nennen? Im Lesen pflücken wir ihre Inhalte wie die süßesten Früchte, und im Überdenken
käuen wir sie gleichsam wieder. Wer also beim Lesen einer solchen Menge von Büchern nicht auf Me-
thode und Ordnung achtet, der verliert sich im Dickicht eines Waldes, und er gehört zu denen, die, wie
es heißt, ‚immerzu lernen, aber niemals Wissen erlangen‘ (2 Tim 3,7). Denn die kluge Unterscheidung
ist von solcher Bedeutung, daß ohne sie jede Muße verwerflich und jede Arbeit nutzlos ist.“

496 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Parzivals Weg zum Gral indessen ist von Umwegen durch den Wald der âventiure ge-
prägt, die so weit ausgreifen, dass er zwischenzeitlich aus der Diegese zu verschwinden
scheint. Die einzigen Bücher, die in diesen Wald hineinerzählt werden, sind diejenigen
im Besitz Trevrizents, die dieser in einer zweiten Höhle aufbewahrt (vgl. Pz 459,20–22)
und mit denen Parzival nur durch das Medium Trevrizent in Berührung kommt.

Die Erkenntnis seiner selbst erlangt die Figur Parzival auf dem Weg durch ihren
Wald nur in mehreren, kleinen, umwegreichen Schritten. Anstatt den Anfangspunkt
ihres Weges zu bilden, wie ihn der aus dem heidnischen Delphi ins christliche Studium
herüberklingende Appell gnoti seauton im Didascalicon markiert, bildet die Selbster-
kenntnis für Parzival – so soll hier argumentiert werden – den Schlusspunkt einer
Suche, deren Ende durch die Gralsberufung markiert wird. Dort, wo der Student im Di-
dascalicon beginnt, endet Parzival.

Es ist ein Mangel an (christlicher) Unterweisung und Führung, welcher durchge-
hend im Zentrum des Irrens steht. Dass seine Mutter ihm daz vinster unt daz lieht gevar
(Pz 119,30) auseinandergesetzt hat, hilft Parzival nicht, die Welt richtig zu deuten. Es
scheint – unmittelbar nachdem Parzival die Spur Cundrîes verloren und so den Gral
erneut verfehlt, danach jedoch ein Gralspferd erworben hat – die Karfreitagsbegeg-
nung127 zu sein, bei welcher der pilgernde graue Ritter namens Kahenîs Parzival das
Wissen um die Jungfrauengeburt und die Erlösungstat Gottes nahebringt:

‚meint ir got den diu magt gebar?
geloubet ir sîner mennescheit,
waz er als hiut durch uns erleit,
als man diss tages zît begêt,
unrehte iu denne dez harnasch stêt.
ez ist hiute der karfrîtac,
des al diu werlt sich freun mac
unt dâ bî mit angest siufzec sîn.
wâ wart ie hôher triwe schîn,
dan die got durch uns begienc,
den man durch uns anz kriuze hienc?
hêrre, pflegt ir toufes,
sô jâmer iuch des koufes:
er hât sîn werdeclîchez leben
mit tôt für unser schult gegebn,
durch daz der mensche was verlorn,
durch schulde hin zer helle erkorn.
ob ir niht ein heiden sît,

 Zur Karfreitagsbegegnung hat in jüngerer Zeit bspw. Susanne Knaeble: Auf dem Weg zur Erlö-
sung – systemtheoretische Überlegungen zur Interpretation der ‚Karfreitagsbegegnung‘ in Wolframs
Parzival. In: Mitteilungen des Deutschen Germanistenverbandes 58,4 (2011), S. 373–386, gearbeitet.
Knaeble hat sich zudem grundsätzlich mit Dimensionen des Religiösen im Parzival beschäftigt in: dies.:
Höfisches Erzählen von Gott. Funktion und narrative Entfaltung des Religiösen in Wolframs ‚Parzival‘.
Berlin/New York 2011 (Trends in Medieval Philology 23).

V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis 497



sô denket, hêrre, an dise zît.
rîtet fürbaz ûf unser spor.
iu ensitzet niht verr vor
ein heilec man: der gît iu rât,
wandel für iwer missetât.
welt ir im riwe künden,
er scheidet iuch von sünden.‘
(Pz 448,2–26)

Es ist der Ruf dieser im Pilger personifizierten auctoritas, welcher Parzival basale Glau-
bensinhalte (Jungfrauengeburt, Menschwerdung, Kreuzestod) mitteilt,128 ihn zu Reue
und Umkehr129 und zum praktischen Glauben (sich freun, mit angest siufzec sîn, jâmern,
denken) aufruft und zudem an weiterführendem rât, nämlich Trevrizent, verweist. Die
Töchter des Pilgers bieten zudem den Anlass zu einer Kontrafaktur der Blutstropfenepi-
sode, insofern sie – trotz signalhaft eingeführter winterlicher Kälte und Schnees (Pz 446,
6–8!) – heiße, dicke, rote Lippen haben, welche dem hohen Feiertag unangemessen
sind (Pz 449,27–30). Gleichwohl der Erzähler eigens den misogynen Topos einführt, dass
Frauen Frauen bleiben und Männer im Handumdrehen bezwingen – werlîches mannes
lîp | hânt si schier betwungen (Pz 450,6 f.) –, bleibt Parzival von ihrer Schönheit unbeein-
flusst. Nellmann nennt es, etwas altväterlich, einen „unpassenden Scherz des minne-
hungrigen Erzählers“,130 dass dieser einen Kuß dieser Lippen durch suone (Pz 450,3) für
sich selbst fordert; durch diese Reaktion des Erzählers wird kontrastiv deutlich, wie die
Figur Parzival eben nicht reagiert. Stattdessen kommt es nun – ausgelöst durch Reue, zu
der Parzival aufgerufen worden ist – zu jener Reflexion über den Schöpfer, die beim An-
blick der Blutstropfen ausgeblieben ist, an der ihn nun jedoch die heißen Lippen der jun-
gen Frauen nicht mehr hindern und die den Wortlaut – Credo in Deum, | Patrem
omnipotentem, | Creatorem caeli et terrae – des ersten Teils des Apostolischen (?) Glau-
bensbekentnisses, des symbolum, reflektieren:131

 Dass Herzeloyde ihrem Sohn keinen Begriff von der Trinität, als dem zentralen christlichen Glau-
bensinhalt, vermittelt, hat bereits Walter Johannes Schröder: Die Soltane-Erzählung in Wolframs Parzi-
val. Studien zur Darstellung und Bedeutung der Lebensstufen Parzivals. Heidelberg 1963, S. 30, Anlass
gegeben, die mütterliche Lehre als „vorchristlich“ und „heidnisch“ zu bezeichnen.
 Zur conversio vgl. grundlegend und materialreich Wolfgang Haubrichs: Bekennen und Bekehren
(confessio und conversio). Probleme einer historischen Begriffs- und Verhaltenssemantik im zwölften
Jahrhundert, in: Aspekte des 12. Jahrhunderts. Freisinger Kolloquium 1998. Hrsg. von Wolfgang Hau-
brichs, Eckart C. Lutz, Gisela Vollmann-Profe (Wolfram-Studien 16 [2000]), S. 121–156; zu Parzival hier
bes. S. 143–146, der eine „kursorische[ ] Skizze einer möglichen Geschichte der Etablierung des menta-
len Schemas der Bekehrung“ zu leisten sucht (ebd., S. 154) und conversio als eine Art von unversalisier-
tem und habitualisiertem „Muster“ auffasst, nach dem Wirklichkeit begriffen und gestaltet werde
(vgl. ebd., S. 121–123).
 Nellmann, Kommentar, S. 662 (zu Pz 450,1–8).
 Haubrichs, Bekennen und Bekehren, S. 124, zieht volkssprachliche (altsächsische, altwestfälische,
altfränkische) Taufordines und Taufgelöbnisse heran, in denen „das rezitierte Glaubensbekenntnis, das
Symbolum apostolicum zum Instrument wird, mit dem das vom Teufel verlassene Haus der Seele [nach

498 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



alrêrst er dô gedâhte,
wer al die werlt132 volbrâhte,
an sînen schepfære,
wie gewaltec der wære.
(Pz 451,9–12)

Es kommt zur Selbstaufgabe in den Willen und die Fügung Gottes: Parzival legt seinem
Pferd die Zügel hinter die Ohren (Pz 452,10–12).133 Er folgt nun einer neuen Spur – der
rît nu ûf die niwen slâ, | die gein im kom der rîter grâ (Pz 455, 23 f.) –, die ihn zu Trevri-
zent führt. Diesem stellt Parzival sich mit wenigen Worten vor, die als erster Teil seiner
durch auctoritas ausgelösten und nach weiterer auctoritas suchenden Selbsterkenntnis
gelten dürfen, die zunächst die Form eines Bekenntnisses annehmen: ‚hêr, nu gebt mir
rât: | ich bin ein man der sünde hât.‘ (Pz 456, 29 f.)134

dem Exorzismus; F. D. S.] gereinigt und Gott als Wohnung zubereitet wird“. Der Wortlaut des symbolum
apostolicum darf mithin also – auch in der Volkssprache – als niedrigschwellige und leicht dechiffrier-
bare Textreferenz gelten, insofern dieses in der Pastoral zu den basalsten und weitverbreitetsten Texten
zählt. Haubrichs, der zwar, ebd., S. 143–146, die conversio Parzivals einigermaßen ausführlich behan-
delt, diskutiert die symbolum-Referenz der in Rede stehenden Verse (Pz 451,9–12) nicht. Zur Vebreitung
von Credo und Paternoster vgl. auch Wolfgang Haubrichs: Die Anfänge. Versuche volkssprachlicher
Schriftlichkeit im frühen Mittelalter (ca. 700–1050/60). Tübingen 1995 (Joachim Heinzle [Hrsg.]: Ge-
schichte der deutschen Literatur von den Anfängen bis zum Beginn der frühen Neuzeit. Bd. I,1),
S. 235–241. – Nellmann, Kommentar, S. 663, vermerkt den Zusammenhang der Parzival-Verse zum Sym-
bolum nicht. – Das Glaubensbekenntnis hat seinen Namen im Wortlaut des griechischen σύμβολον von
der Wortbedeutung „Erkennungszeichen“; vgl. Petar Vrankić: Art. Symbolum. In: LMA 8, Sp. 358–360.
Hier und – wie im Folgenden zu zeigen sein wird auch bei Thomasîn von Zerklaere – wird es in diesem
Sinne zugleich zu einem Superzeichen, an welchem sich jeder Erkenntnisprozess ausrichtet. – Zur his-
torischen Varianz des Wortlautes des symbolum apostolorum vgl. Frederick Ercolo Vokes, Hans-Martin
Barth, Henning Schröer: Art. Apostolisches Glaubensbekenntnis. In: TRE 3, S. 528–571, hier bes.
S. 538–544, sowie Günter Lanczkowski, Erhard S. Gerstenberger, Asher Finkel, Klaus Wengst, Adolf
Martin Ritter, Raymonde Foreville, Hans Schwarz, Henning Schröer: Art. Glaubensbekenntnis(se). In:
TRE 13, S. 384–446. – Im Conte du Graal kennt der junge Perceval sein Credo bereits, als er den Rittern
begegnet, die er für Engel hält: Maintenant vers terre se lance | Et dist trestoute sa creance (V. 155f.;
Übers. [Olef-Krafft]: „Sogleich wirft er sich zu Boden und sagt sein ganzes Credo [...] herunter.“).
 Die Formel al die werlt erscheint dabei wie eine Blankoform für die beiden wesentlichen, unter-
schiedlichen Fassungen des symbolum, die im nicäno-konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnis
an dieser Stelle (omnium) visibilium et invisiblium creatorem/factorem, im apostolischen Glaubensbe-
kenntnis factorem caeli et terrae lautet.
 Es sei daran erinnert, dass im Anticlaudianus des Alanus ab Insulis der von den artes gebaute und
von den Pferden der fünf Sinne gezogene Wagen auf dem Weg zu Gott schließlich zurückbleiben muss
und Prudentia nur auf einem der Pferde, dem Pferd auditus, in den Himmel vorzudringen in der Lage
ist; vgl. hierzu Kap. IV.2.2.2, S. 368.
 Es ist an dieser Stelle Walter Haug: Die mittelalterliche Literatur im kulturhistorischen Rationalisie-
rungsprozeß. Einige grundsätzliche Erwägungen. In: ders.: Positivierung von Negativität. Letzte kleine
Schriften. Hrsg. von Ulrich Barton. Tübingen 2008, S. 14–30, zu widersprechen, der schreibt, „daß es
gerade darum geht, daß er [= Parzival, F. D. S.] nicht verstehen kann, denn er ist auf etwas gestoßen,
was nicht lehr- und lernbar ist: die unschuldige Schuld als Kennzeichen der Conditio humana. Trevri-

V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis 499



Was immer die Figur des Laien Trevrizent im Folgenden auch an widersprüchlichem,
unorthodoxem theologischem Wissen vermittelt: Am Ende der Trevrizent-Episode des
IX. Buches steht wiederum der Aufruf, der Stimme der auctoritas zuzuhören. Diesmal je-
doch wird die auctoritas direkt an die heilsvermittelnde Transzendenz und ihre Mediatoren
gebunden und gegen die übrigen sichtbaren Dinge der Welt sowie gegen die Erkenntnisfä-
higkeit visueller aisthesis ausgespielt. Trevrizent formuliert zuletzt ein Lob der Priester:

‚[...] sô reicht übr pfaffen gotes segen.
der sol dîn dienst mit triwen pflegen,
dar umbe, ob wirt dîn ende guot:
du muost zen pfaffen haben muot.
swaz dîn ouge ûf erden siht,
daz gelîchet sich dem priester niht.
sîn munt die marter sprichet,
diu unser flust zebrichet:
ouch grîfet sîn gewîhtiu hant
an das hœheste pfant
daz ie für schult gesetzet wart:
swelch priester sich hât sô bewart
daz er dem kiusche kann gegebn,
wie möht der heileclîcher leben?‘
(Pz 502,9–22)

Der Priester, so heißt es hier, unterscheidet sich dadurch von Allem, was an Dinglich-
Kreatürlichem in der Welt zu sehen ist (swaz dîn ouge ûf erden siht, | daz gelîchet sich
dem priester niht), dass er den Kreuzestod und die hieran gebundene Heilslehre mit
dem Mund verkündet (sîn munt die marter sprichet, | diu unser flust zebrichet).135 Nichts
in der Welt, außer der auctoritas der Priester, hat die Eigenschaft, die Heilslehre zu ver-
künden. Diese Wendung bestätigt die aisthetische Kluft zwischen Schöpfung und
Schöpfer und überbrückt sie zugleich durch die priesterliche auctoritas und die Real-
präsenz Gottes in der Hostie (daz hœheste pfant). Sie erinnert zugleich an die bei Hugo

zent versucht es ihm zwar zu erklären, und Parzival sieht ein, daß er sündig ist, aber er ändert sich
nicht“ (ebd., S. 23). Angesichts des Umstandes, dass es – entgegen Haugs Darstellung – Parzival selbst
ist, der sich Trevrizent alsman der sünde hât vorstellt, erscheint es mir nicht haltbar davon auszugehen,
dass Parzival in Hinblick auf die Sündenverfasstheit der menschlichen Existenz nicht lernfähig sei. Sie
ist – das soll hier argumentiert werden – im Gegenteil Kern und Bedingung jeder Selbsterkenntnis.
Vgl. zu dem in Rede stehenden Parzival-Vers mit Bezug zur Bußlehre Augustins bereits Wapnewski,
Wolframs Parzival, S. 90 f.
 Vgl. hierzu bereits Paulus Bernardus Wessels: Wolfram zwischen Dogma und Legende. In: Wolf-
ram von Eschenbach. Hrsg. von Heinz Rupp. Darmstadt 1966 (Wege der Forschung 57), S. 232–260 (zu-
erst in: PBB 77 [1955], S. 112–135), S. 235 f., der den Vers mit Bezug auf die Beichtproblematik des
Parzival als Anspielung auf das priesterliche Beichtgebet „Passio Domini nostri Jesu Christi sit semper
in cordibus nostris“ und damit auf die sog. ‚Schlüsselgewalt‘ des Priesters versteht. Im Beichtgebet des
Priesters fällt Absolution und Verkündigung der Heilsgeschichte in eins, insofern die Passion Christi
vergegenwärtigt wird.

500 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



von St. Viktor markierte Differenz, in welcher die Kreatur den Kreator zwar zu zeigen,
nicht jedoch zu verkünden in der Lage ist.136 Zudem charakterisiert die Figur Trevrizent
Parzivals Versagen angesichts des Grals explizit als Versagen der fünf Sinne: dô dir got
fünf sinne lêch, | die hânt ir rât dir vor bespart (Pz 488,26 f.).

V.2.1 Die Grenzen aisthetischer (Selbst-)Erkenntnis imWelschen Gast
Thomasîns von Zerklære

Es lohnt sich, dasselbe Problem zunächst – kontrastiv – aus der Perspektive eines an-
deren Textes zu beleuchten, um zu zeigen, dass die Gegenstände, die im Parzival ver-
handelt werden, im Rahmen der volkssprachlichen, säkularen Literatur keineswegs
ungewöhnlich sind, wenngleich vielleicht auch der Modus ihrer Diskursivierung außer-
gewöhnlich sein mag: Im siebten Teil desWelschen Gastes des Thomasîn von Zerklære
findet sich eine konzentrierte Darstellung der septem artes, welche im Rahmen einer
Seelenlehre entfaltet und zudem an eine Lehre von den Sinnen und den Verstandes-
kräften sowie das Thema der Selbsterkenntnis – an eine christliche ‚Hermeneutik des
Subjekts‘ (Foucault) – gebunden wird.137 Wie ich im Folgenden zeigen möchte, kommt
den literaten pfaffen im Zuge dessen eine autoritative Vermittlungsfunktion in der ais-
thesis der Laien zu, welche an Körperlichkeit gebunden ist; diese Körperlichkeit wird
wiederum über Schönheit markiert.

Auch im Welschen Gast (WG) – wie beispielsweise bei Augustinus, Hugo von St.
Viktor oder Alanus ab Insulis – sind die sieben freien Künste als transitorisch gekenn-
zeichnet. Eingeleitet wird ihre Diskussion durch eine Verbindung zweier gnomischer
Weisheitsformeln, nämlich des hippokratischen Aphorismus vita brevis, ars longa138

 Vgl. hierzu oben Kap. V.1.3, S. 485.
 Die Wissenschaftstheorie des Welschen Gastes ist aufgearbeitet bei Claudia Brinker-von der Heyde:
Durch Bildung zur Tugend: Zur Wissenschaftslehre des Thomasin von Zerclære. In: Artes im Mittelalter.
Hrsg. von Ursula Schaefer. Berlin 1999, S. 33–52. Dass es im Rahmen dieser „Wissenschaftslehre“ auch
um die Selbsterkenntnis des christlichen Subjektes geht, übersieht Brinker-von der Heyde indessen. –
Mit der Seelenlehre aus dem VII. Buch desWelschen Gastes und ihrer Verbindung zu Alchers von Clair-
vaux Traktat De spiritu et anima beschäftigt sich in jüngerer Zeit Philipowski, Gestalt des Unsichtbaren,
S. 60–66. – In jüngerer Zeit hat sich mit dem siebten Teil des Welschen Gastes Christian Schneider:
Textstruktur und Illustrationsprinzipien im ‚Welschen Gast‘ des Thomasin von Zerklaere. In: PBB 139,2
(2017), S. 191–220, beschäftigt. – Vgl. zum siebten Teil des Welschen Gastes auch die umfassend ange-
legte Dissertation von Schanze, Tugendlehre und Wissensvermittlung, hier bes. S. 214–249. – Zur Idee
einer Selbsthermeneutik vgl. die Vorlesungsreihe von Michel Foucault: Hermeneutik des Subjekts.
2. Aufl. Frankfurt a. M. 2011, welche zur thematischen Vorbereitung des zweiten und dritten Bandes
von Sexualität und Wahrheit (Bd. 2: Der Gebrauch der Lüste, Bd. 3: Die Sorge um sich) gedient hat.
 Überliefert bei Seneca: De brevitate vitae I.1 (zitiert nach: Seneca: Schriften zur Ethik. Die kleinen
Dialoge. Lateinisch/Deutsch. Hrsg. u. über. von Gerhard Fink. Düsseldorf 2008): Inde illa maximi med-
icorum exclamatio est vitam brevem esse, longam artem (Übers. [Fink]: „Daher stammt jener Ausspruch
des unvergleichlichen Arztes: ‚Das Leben ist kurz, weitläufig die Wissenschaft‘“).

V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis 501



und des Sokrates-Diktums „Ich weiß, dass ich nichts weiß“ (ipse se nihil scire id unum
sciat):139

in dirre werlde niemen ist,
der leben müge so lange vrist
daz er eine kunst müge gar
gelernen alliu sîniu jâr.
dâ von spricht ein wîser man
‚ich weiz daz ich nimêre kann
wan daz eine daz mir niht
hie ze wizzen geschiht.‘
er seit wâr, wan sage mir waz
man alsô wizz, man mügez baz
wizzen: man vindet daz niht
dar an ze wizzen niht gebricht.
(WG Vv. 8871–8882)

Auch der größte Meister in der jeweiligen ars (vgl. WG Vv. 8933–8958)möht nie vür wâr
| jehen er kunde sîn kunst gar (WG Vv. 8959 f.). Diejenigen, die in den niedrigsten Küns-
ten befangen sind und glauben, alles zu wissen, verfehlen die Weisheit, indem sie ihre
Nichtwissen mit Wissen verwechseln. Es wird das – erkenntnistheoretisch gewendete –
Höhlengleichnis140 bemüht:

Ich will si zuo der bûren kint
zeln, die nie ûz komen sint,
und zel si ouch zuo dem der
nie kom ûz einem karkær
unde dem niemen hât geseit
der werlde lenge noch ir breit.
waz wesse der ob iht wære
anderswâ der werlde mêre?
alsam ist ouch umbe den man
der deheine kunst enkan
wan lantrehten nâch gewonheit,
der weiz niht des wîstuomes breit,

 Etwa Marcus Tullius Cicero: Über die Ziele des menschlichen Handelns/De finibus bonorum et ma-
lorum. Lateinisch/Deutsch. Hrsg., übers. u. komm. von Olof Gigon, Laila Straume-Zimmermann, Mün-
chen/Zürich 1988: iubet igitur nos Pythius Apollo noscere nosmet ipsos (Cicero: De finibus V.44; Übers.:
„Also befiehlt uns der Pythische Apollon, uns selber zu erkennen.“). – Auf die „Sokratische Erkenntnis“
(„Ich weiß, dass ich nichts weiß“, traditionell: scio quod nescio) weist bereits Brinker-von der Heyde,
Durch Bildung zur Tugend, S. 47, hin, nicht jedoch auf den Aphorismus des Hippokrates.
 Es entspricht bspw. dem bei Gregor von Nyssa zu findenden Gleichnis vom Gefängnis. Vgl. dazu
bspw. Wilhelm Blum: Eine Verbindung der zwei Höhlengleichnisse der heidnischen Antike bei Gregor
von Nyssa. In: Vigiliae Christianae 28 (1974), S. 43–49, sowie ders.: Höhlengleichnisse. Thema mit Va-
riationen. Bielefeld 2004 (Aisthesis Essay 22), zu Gregor von Nyssa hier insb. S. 17 f., 44 f., 81–89.

502 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



weder sîn tiefe noch sîn hô
und wænet volkommen sîn alsô.
(WG Vv. 8977–8990)

Das Höhlengleichnis der christlichen Tradition betont die erkenntnistheoretische Tren-
nung der Transzendenz von der Immanenz, welche imWelschen Gastmit den niederen,
innerweltlichen und den höheren, auf die Transzendenz gerichteten Wissenschaften
überblendet wird. Wer die diesseitige Welt sieht, kann nicht auf die jenseitige schlie-
ßen. Analog: wer in den – immanenten – ‚Wissenschaften‘ verhaftet bleibt, vermag
nicht die vollständige Weisheit zu erlangen. DerWelsche Gast bietet zwei unterschiedli-
che Lösungen.

(1) Zum einen gibt es eine ethische Lösung, welche – auch ohne rationale Erkenntnis –
Weisheit durch richtiges Handeln substituiert:

Der erkennt des sinns hœh tiefe breit
der sich in dirre werlde beleit
sô daz im niht enslîft der vuoz
und daz er hôhe stîgen muoz.
(WG 8991–8994)141

Wer sich alle Zeit so verhält, dass sein ‚Fuß nicht ausgleitet‘, der hat die Höhe, Tiefe
und Breite des sinns bereits erlangt, der hat die artes vollgültig durch rechtgläubiges
Handeln ersetzt. Die Position, dass die Wissenschaft mit Wohlverhalten gleichsetzbar,
ja substituierbar ist, ist freilich theologisch gut abgesichert.

So bietet etwa Augustins reich rezipierte Schrift De trinitate als implizites Gegen-
stück zum eigenen Erkenntnisinteresse – und dem eigenen Erkenntnispessimismus
entsprechend – geradezu die Blaupause für eine ‚Wissenschaft‘ ohne Wissenschaft,
welche in einfältigem Glauben besteht. Dies kann direkt auf die Autorität der Heiligen
Schrift (Iob 28,28) zurückgeführt werden, wie sie in De trinitate zitiert wird, in der
Frömmigkeit (pietas) als ‚Weisheit‘ (sapientia) und Sündenvermeidung (abstinere a
malis) als ‚Wissenschaft‘ (scientia) gewertet werden.142 Ganz wie derWelsche Gast über-

 Den Fuß sicher zu setzen, sodass man nicht ausrutsche, sondern hochsteige, ist ein Rückbezug auf
das Bild von der Himmelsleiter bzw. Tugendstiege, welches im vierten Buch des Welschen Gastes entwi-
ckelt wird; vgl. hierzu ausführlich Christoph Schanze: Himmelsleitern. Von Jakobs Traum zum ‚Wel-
schen Gast‘. In: Dichtung und Didaxe. Lehrhaftes Sprechen in der deutschen Literatur des Mittelalters.
Hrsg. von Henrike Lähnemann, Sandra Linden. Berlin/New York 2009, S. 205–222.
 So ist Iob 28,28 in Augustinus: De trinitate XII.14.22, wiedergegeben als: Ecce pietas est sapientia;
abstinere autem a malis est scientia (Übers. [Schmaus]: „Siehe, Frömmigkeit ist Weisheit, sich aber vom
Bösen enthalten, ist Wissenschaft.“). In der Vulgata lautet der Vers freilich anders: ecce timor Domini
ipsa est sapientia et recedere a malo intellegentia (Übers. [Frank Oborski]: „Siehe, die Furcht vor dem
Herrn, eben das ist Weisheit, und sich zurückhalten vom Bösen ist Einsicht.“). – Andernorts heißt es in
De trinitate: Scientia ergo nostra Christus est, sapientia quoque nostra idem Christus est (XIII.19.24;
Übers. [Schmaus]: „Unsere Wissenschaft ist Christus, unsere Weisheit ist ebenfalls der gleiche
Christus.“

V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis 503



führt auch De trinitate die im Buch Hiob vorfindliche scientia der Sündenvermeidung
in die Notwendigkeit eines Weltwissens, welches Sündenvermeidung überhaupt erst
ermöglicht und das über exemplarisches, historisches Handlungswissen, über Nachah-
mung positiver Vorbilder und vermittels Belehrung durch negative Beispiele zu erwer-
ben ist:

Quamobrem quidquid prudenter, fortiter, temperanter et iuste agimus ad eam pertinet scientiam
siue disciplinam, qua in euitandis malis bonisque appetendis actio nostra uersatur, et quidquid
propter exempla uel cauenda uel imitanda et propter quarumque rerum quae nostris adcommo-
data sunt usibus necessaria documenta historica cognitione colligimus.

(Augustinus: De trinitate XII.14.22)143

Damit formuliert De trinitate implizit geradezu den Ermöglichungsspielraum jener an-
deren, praktischen, auf Tugend und exemplarische Lehre gerichteten ‚Wissenschaft‘,
die auf Erkenntnis falschen und Nachahmung richtigen Handelns ausgerichtet ist, wie
sie der Welsche Gast zu seinem Programm macht, nicht jedoch auf die Erkenntnis der
höchsten Prinzipien, wie sie die christliche Philosophie anstrebt. Genau jenes histori-
sche, aus exemplarischen Fällen generierte Handlungswissen versammelt der Welsche
Gast im Anschluss in langen Exempelreihen als Substitut jener explizit abgewiesenen
septem artes, die gleichwohl einführt und so als Folie der Subjektivierungsform des
vom Text angerufenen Subjektes präsent gehalten werden.144

(2) Neben dem einfachen, aber erkenntnislosen, die Erkenntnis nur substituierenden
Wohlverhalten gibt es jedoch andererseits auch im Welschen Gast den Fortschritt über
die septem artes hinaus: An deren Studium schließt das Studium der eigentlichen Wis-
senschaften, von Naturlehre (Physicâ) und Theologie (Divînitas), an, also die Erkennt-
nis von allem Immanenten und die Erkenntnis von allem Transzendenten.145 Auch

 Übers. (Schmaus): „Daher gehört alles, was wir in Klugheit, Tapferkeit, Mäßigkeit und Gerechtig-
keit tun, zu jener Wissenschaft oder Zucht, welche unsere Tätigkeit bei der Vermeidung des Bösen und
bei dem Streben nach dem Guten verweilen läßt; zu ihr gehört auch alles, was wir an Beispielen, sei es
zur Abschreckung, sei es zur Nachahmung, und an entsprechenden notwendigen Vorbildern für unse-
ren Handel und Wandel in geschichtlicher Erkenntnis sammeln.“
 Zu den Exempelreihen des Welschen Gastes und der Technik des bilde nemen bei Thomasîn
vgl. auch Michael Schwarzbach-Dobson: Exemplarisches Erzählen im Kontext. Mittelalterliche Fa-
beln, Gleichnisse und historische Exempel in narrativer Argumentation. Berlin/Boston 2018 (LTG 13),
S. 123 f. – Zu Subjektivierungsformen im Rahmen von Technologien des Selbst im Anschluss an Michel
Foucault vgl. überblicksartig etwa den Abschnitt zu „Technologien des Selbst/Selbsttechnologien“ in:
Ruoff, Foucault-Lexikon, S. 224–246, zum Christentum hier bes. S. 244 f. – Zum Zusammenhang von
Christentum und Subjektivierung vgl. weiterhin den erst jüngst erschienenen Band: Foucault, Sexuali-
tät und Wahrheit 4.
 Brinker-von der Heyde, Durch Bildung zur Tugend, S. 44: „Denn wenn auch Schulbildung auf ar-
tistischer Grundlage mehr war als nur Elementarkenntnis, so war sie doch keine Wissenschaft und galt
spätestens seit dem 12. Jahrhundert in erster Linie als notwendige Grundausbildung für weiterführende
Studien“.

504 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



diese wird jedoch programmatisch sofort als Ethik auf das Subjekt zurückgerichtet,
nämlich wiederum auf Leib (≙ homo exterior) und Seele (≙ homo interior):

Diu Physicâ lêrt uns harte wol
wie man sînen lîp behüeten sol.
(WG Vv. 9077 f.)

Divînitas lêrt harte wol
wie man die sêle behüeten sol,
daz man niht valle in die sunde
mit bœsen werken zaller stunde,146

und ob man drin gevallen sî,
daz man bîht vür erzenî
neme zehant: daz ist guot;
sus ist diu sêle wol behuot.
(WG 9085–9092)

Von dem weiten Feld der Divînitas interessieren im Rahmen der im Welschen Gast ent-
wickelten Ethik nicht etwa spekulative Theologumena, sondern es interessiert nur das-
jenige, was das handelnde christliche Subjekt – das heißt: seine Seele – direkt selbst
betrifft. Auch hierbei dient ‚Schönheit‘ der Markierung von Körperlichkeit, wenn die
beiden als Königinnen über die sieben artes personifizierten147 Wissenschaften (Phy-
sicâ und Divînitas) in ihrer Ganzheit ausdifferenziert werden und nicht mehr in Hin-
blick auf die zwei Teile (Leib und Seele) des Menschen betrachtet werden:

Nu merket, swaz ûf dem himel ist,
dâ gît uns an kunst und list
diu ie der künste vrouwe was,
diu vil edel Divînitas.
und swaz niderre ist dan der mân
dâ gît uns kunst und list an
diu schœne Physicâ, wen von ir
erkennet man diu elemente vier.
(WG 9123–9128)

Physicâ, welche einerseits den menschlichen Körper, aber anderseits überhaupt alle
Kreatur ‚unterhalb des Mondes‘ erfasst, ist schœne, während die auf die Erkenntnis der
Transzendenz gerichtete Divînitas als edel markiert wird.148 Allerdings sind auch die

 Im Rahmen des vierten Teils des Welschen Gastes, im Kontext der Tugendstiege, wird bereits im
Hinblick auf das Leben ‚in dieser Welt‘ – als saecularis? – formuliert: ez enmac niemen geleben | in dirre
werlt sô gar ân sunde, | ern sünde zetelîcher stunde (Vv. 4876–4878). – In diesem Zusammenhang ist
m. E. auch an Parzivals Sündenbekenntnis zu denken, mit der die Figur sich dem Eremiten Trevrizent
vorstellt (Pz 456,29 f.): dô sprach er ‚hêr. nu gebt mir rât: | ich bin ein man der sünde hât.‘
 Vgl. WG Vv. 9063–9070.
 Es sei daran erinnert, dass sich auch im Anticlaudianus des Alanus ab Insulis zeigen lässt, dass
mit dem stufenweisen Aufstieg der artes, d. h. mit ihrer zunehmenden Annäherung an die – jenseits

V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis 505



Ausführungen zu den beiden hohen Künsten im Welschen Gast begrenzt, weil sie das
Maß dessen nicht überschreiten sollen, daz der leie gereichen mac (WG V. 9193). Der
Umstand, dass es Begrenzungen der Erkenntnisfähigkeit des weltlichen Christen gibt,
bedeutet umgekehrt, dass es eine begrenzte, dem Laien angemessene Menge von Wis-
sen gibt. Zwar sei – wie historische Exempla (Alexander, Ptolomêus, Salomôn, künec
Dâvît, Caspâr, Melchjôr, Balthasâr, Julîus) zeigten (WG Vv. 9209–9238) – früher die Bil-
dung allgemeiner verbreitet gewesen (Bî den alten zîten was | daz ein ieglîch kint las;
WG Vv. 9197 f.), jedoch bedeute andererseits Literalität nicht Weisheit:

wænstu, swer wol lesen kann,
daz er sî ein gelêrter man?
ja ist der pfaffen harte vil,
vür wâr ich iu daz sagen will,
diu lesent daz si mugen sehen,
und mugen doch des niht gejehen
daz si iht verstên die schrift.
(WG Vv. 9315–9321)

Wenn Buchstaben-Sehen mit dem wahren Lesen verwechselt wird, welches doch ei-
gentlich ein Verstehen sein muss,149 dann ist die leere Buchbildung unverständiger cle-
rici nur eine andere Form von Höhle oder Gefängnis, aus der heraus die jenseitige Welt

der artes-Reihe erst wartende – Theologie eine Entkörperlichung in der Darstellung verbunden war.
Dort jedoch ist Körperlichkeit über Gliedmaßen-enumeratio markiert; die puella poli ist zugleich die
schönste und unkörperlichste der weiblichen Personifikationen im Anticlaudianus; vgl. hierzu oben,
Kap. IV.2.2.2, S. 480–482.
 In Hugos von St. Viktor Eruditionis didascalicae libri VII (Migne PL 176, Sp. 814 B) heißt es in einer
analogen Wendung: Quaemadmodum autem si illiteratus quis apertum librum videat, figuras aspicit, lit-
teras non cognoscit: ita stultus et animalis homo, qui non percipit ea quæ Dei sunt (1 Cor. 11), in visibili-
bus istis creaturis foris videt speciem, sed intus non intelligit rationem. Qui autem spiritualis est, et omnia
dijudicare potest, in eo quidem quod foris considerat pulchritudinem operis, intus concipit quam miranda
sit sapientia Creatoris. Diese Stelle hat gewisse Bekanntheit dadurch erlangt, dass sie sich bei Blumen-
berg, Lesbarkeit der Welt, S. 52 f., hier auch Anm. 40, zitiert findet, wo die nicht ganz akkurate Para-
phrase lautet: „Wenn ein des Lesens Unkundiger das Buch vor sich liegen habe, erblicke er zwar die
Zeichen, erkenne diese aber nicht als Buchstaben. So töricht sei der ungeistige Mensch, der in den
sichtbaren Geschöpfen nicht den Anteil Gottes wahrnimmt, weil er zwar die Gestalt von außen sieht,
ihren inneren Sinn jedoch nicht erkennt. Der geistige Mensch hingegen, der über alles urteilen kann,
erblicke in der äußeren Schönheit des Werkes die innere bewunderungswürdige Weisheit seines Schöp-
fers.“ Blumenbergs übersetzende Paraphrase ist hinsichtlich der kreatürlichen Schönheit allerdings ten-
denziös, indem sie das Adverb foris adjektivisch übersetzt („äußere Schönheit“). Tatsächlich nämlich
ist hier die Rede von der ‚äußerlich betrachteten Schönheit‘. Diese wiederum kann auch allgemein die
durch Anschauung erschlossene Wohleinrichtung der Kreatur meinen, welche bei Augustinus in das
‚Lob des Wurmes‘ (laus vermiculi) gefasst ist (vgl. hier: Kap. IV.3, S. 426), und muss nicht (kann aber),
wie es sich bei Blumenberg liest, das oberflächliche Schönsein der Kreatur bedeuten. – Das Didascali-
con Hugos von St. Viktor (6,4; S. 380,13–17) zitiert entsprechend die Heilige Schrift: Rursum alibi dicitur:
‚Littera occidit, Spiritus autem vivificat‘, quia nimirum oportet divinum lectorem spiritualis intelligentiae
veritate esse solidatum, et eum literarum apices, quae et perversae nonnumquam intelligi possunt, ad

506 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



nicht verstanden werden kann. Dieses verstên, das über das reine Sehen hinausgeht,
wird im Welschen Gast zu dem zentralen Begriff der Erkenntnis und ist zugleich be-
grenzt: daz verstên ist niht gemeine (WG V. 9328). Selbst derjenige, der wol die schrift
verstên kan, wird von seiner leckerheit (≙ voluptas) in müe unde leit gebracht (WG Vv.
9340–9342). Wozu ist dann Gelehrtsein gut?

der wol gelêrt ist: tuot er sunde,
er gedenket zeiner andern stunde
daz er tuot wider got
und kumt wider ze sîme gebot
dâ mit daz er bîhte gert:
daz tuot selten der ungelêrt.
(WG Vv. 9351–9356)

Gelehrtsein dient hier wiederum vor allem der Erkenntnis der Sünde und, im An-
schluss, der Ermöglichung der Umkehr. Der ungelehrte Laie hingegen, der weiß, dass
er kein Buchwissen hat, und daraus die Legitimation seiner Ignoranz gegenüber den
Geboten Gottes ableiten zu können glaubt, indem er denkt, dass keine Sünde sei, wo
das göttliche Gesetz unbekannt ist, irrt. Alles (immanente) Wissen, das man in der Welt
habe, sei sinnlich erworben:

Jâ hât ieglîch man und wîp
vümf tür in sînem lîp.
ein ist gesiht, diu ander gehœrde,
diu dritte wâz, diu vierde gerüerde,
die vümften ich gesmac heiz.
swaz man in der werlde weiz,
daz muoz in uns immer vür
ze etlicher der vümf tür.
(WG Vv. 9449–9456)

Wo die aisthesis der Laien mangels Bildung versagt – nämlich beim Lesen, das Voraus-
setzung für Verstehen und Erkenntnis der Sünden ist –, da überbrückt das Wort der
Pfaffen dasjenige, was die Augen der Laien nicht leisten können:

gêt ez dem pfaffn zen ougen in,
sô gêt doch der selbe sin

quaelibet diverticula non inclinet (Übers. [Offergeld]: „An anderer Stelle heiß es: ‚Der Buchstabe tötet,
der Geist aber macht lebendig‘ (2 Kor 3,6), denn es ist sicherlich vonnöten, daß der Leser der Heiligen
Schrift fest in der Wahrheit der geistigen Deutung begründet ist und daß ihn die Züge der Buchstaben,
die ebenfalls mitunter verkehrt gedeutet werden können, nicht auf irgendwelche Seitenwege ablen-
ken.“) – Die Unfähigkeit, hinter den Buchstaben den Sinn der Buchstaben zu erfassen und jenseits der
literalen Sinnebene zu lesen, ist letztlich eine schrifthermeneutisch gewendete Ausweitung des topi-
schen Argumentes, dass sehend blind sei, wer in den Geschöpfen den Schöpfer nicht erkenne.
Vgl. hierzu Scheuer, Hermeneutik.

V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis 507



den leien durch diu ôren[.]
(WG Vv. 9445–9447)

dâ von sprich ich, waz zeiner tür
niene gêt dem leien vür,
daz gêt im doch zer andern in,
will er haben guoten sin.
(WG Vv. 9461–9464)

der leie sol durch der ôren tür
lâzen die guoten lêre vür:
sperret er der ôren tür vast,
dar in kumt niht der lêre gast.150

(WG Vv. 9469–9472)

Während Christoph Schanze die Auffassung vertritt, dass Thomasîn hier „im Prinzip gleich-
wertige Sinnes-‚Kanäle‘“151 annehme, ist doch die prinzipielle Konkurrenz der Sinne festzu-
halten, die auch in Trevrizents Lob des Priesters (Pz 502,9–22) ganz ähnlich modelliert
ist,152 in welchem das Sichtbare in der Welt mit der Verkündigungsfunktion des priesterli-
chen Mundes kontrastiert wird. Während im Welschen Gast selbstständiges Schriftverste-
hen durch das Auge gegen homiletisches Geführtwerden durch das Ohr gestellt wird,
kontrastiert der Parzival das Schweigen der Kreatur mit dem Sprechen mütterlicher (Herze-
loyde), ritterlicher (Gurnemanz), laienbrüderlicher (Trevrizent) und zuletzt – in der Tauf-
szene des Feirefiz – priesterlicher auctoritas. Hier wie dort bildet die Konkurrenz von
ungeführtem Sehsinn (visus) und geführtem Hörsinn (auditus) die Grundlage.153

 Dass die an dieser Stelle in Rede stehende Lehre hier ebenso wie das Buch, das von ihr Handelt,
als Fremder – mhd. gast – bezeichnet wird, indiziert eine Konvergenz des Textes mit der Lehre, der
man die Tür der Ohren nicht verschließen soll.
 Schanze, Tugendlehre und Wissensvermittlung, S. 217.
 Es sei zudem noch einmal an Pz 488,26 f. erinnert: dô dir got fünf sinne lêch, | die hânt ir rât dir vor
bespart.
 Auch im bereits besprochenen Anticlaudianus des Alanus ab Insulis ist es von den fünf Pferden,
welche die Sinne sind, alleine das Pferd auditus, auf welchem die Prudentia in das Reich des Himmels
vorzudringen vermag. Vgl. hierzu Kap. IV.2.2.2, S. 468 f. – Wie langlebig in der höfischen Laienbildung
die Diskussion der Wertigkeit der verschiedenen Sinne (in Verbindung mit der Kammernlehre der Kog-
nition) ist, zeigt sich bspw. bei Georg Philipp Harsdörffer: Frauenzimmer Gesprächspiele. Acht Bände.
Hrsg. von Irmgard Böttcher. Tübingen 1968 (Deutsche Neudrucke. Reihe Barock 14), hier: Bd. 2, Nr. 72,
S. 204–209. Auch hier wird die Sinneswahrnehmung besonders in Hinblick auf die Möglichkeit, Gott zu
erkennen, diskutiert und auch hier erhält der Gehörsinn den Vorrang, insofern die Erkäntnus Gottes
durch das gehörte Wort erhalten und behalten wird. Dem Geruchsinn wird die Funktion zugeschrieben,
den Sehsinn in Frage zu stellen, dadurch Gott sonderlich zu verstehen geben/ daß wir Menschen nicht
allein an das Sichtbare unsere Gedancken binden; sondern vielmehr deß Unsichtbaren (massen wir den
Geruch prüfen/ und nicht sehen/ noch betasten können) uns vergewiesern sollen. Im siebten Teil der Frau-
enzimmer Gesprächspiele wird – ganz ähnlich wie schon bei Augustinus (vgl. oben, Kap. V.1.3) – die

508 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Die von den Dingen der Welt betäubten (WG V. 9613: entslâfen) und mit irdischen
Gütern verstopften (WG Vv. 9545–9550) Sinne führen – lautWelschem Gast – dazu,

daz bêde Imaginâtîo
und ouch Râtiô sint verirret,
daz ist daz der hûsvrouwen wirret.
Ich mein die sêl, die küneginne,
des lîbs[.]
(WG Vv. 9548–9553)

Bereits im Zuge der Erörterung der zwei Arten von Arzneien, nämlich der körperlichen
und der seelischen, welche Physicâ und Divînitas bereitstellen, war der Zusammenhang
zwischen aisthetischer (hier: visueller) und seelischer Affizierung des Subjektes herge-
stellt worden:

Swem in das ouge vellet iht
sî lange ân erzenîe niht,
wan sûmt er sich, er mac vil drât
verliesen ez ouge daz er hât.
niemen sol sîner sêle wunden
heln dem priester, wan von sunden
kumt dicke diu geschiht
daz man nimt bîhte niht.
(WG Vv. 9101–9108)

Es ist der menschliche Körper, dem auch die Sinne angehören, welcher eine Inklina-
tion zum Sündenfall hat: Ez ist wâr daz ich schrîbe, | des wîbes unde mannes lîbe | sint
zem valle bereitet gar (WG Vv. 9671–9573).154 Über diesen Leib müssen die Seele, als
Königin des Körpers, und die vier Verstandeskräfte, als ihre râtgebinne, meisterschaft
ausüben (WG Vv. 9579–9581). Die Seele folgt jedoch dem schlechten Rat des Körpers
und der fünf Sinne, welche sie zu ihrem Schaden hinziehen (WG Vv. 9582–44). Dass
der Körper zur Sünde bereit ist, liegt darin begründet, dass die Seele es ihm nicht ver-
wehrt hat (WG Vv. 9620–9622). Das Thema der Psychomachie, des bellum intestinum,
der Kampf zwischen der Seele, ihren Tugendkräften und dem Körper, wird angedeutet.

Der Welsche Gast rechnet indessen – wie es oben bereits angeklungen ist – mit
einem begrenzt erkenntnisfähigen Subjekt, das die tiefgründige Lehre von Seele, Ver-
standeskräften, Körper und Sinnen und den elf artes (es wird eine synthetische Reihe

trügerische Eigenschaft der Sinne an einem optischen Phänomen diskutiert und gegen die Erkenntnis-
kraft apriorischen Denkens, wie es die Mathematik ermöglicht, gesetzt; vgl. ebd., Bd. 7, S. 191 ff.
 Es sei daran erinnert, dass in den Genesisauslegungen traditionell die Unterscheidung der Ge-
schlechter in zwei – auserzählte, aber eben allegorische – Leiber traditionell als Abbild des ‚Menschen‘
in seiner Ganzheit, bestehend aus Leib (homo exterior/Eva) und Seele (homo interior/Adam), verstanden
wird. Der Fall beider Geschlechter, die von der Genesis als körperliche Menschen erzählt werden, be-
deutet dann, dass Leib und Seele beide Ursache am Sündenfall haben. Vgl. hierzu Kap. III.3.1.1, S. 165,
Anm. 224, u. S. 182 f., sowie Kap. IV.1.1, S. 302–310.

V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis 509



hergestellt aus: Trivium, Quadrivium, Divînitas und Physicâ, Decrête und Lêges155)
weder völlig verstehen kann noch will.156 An dieses begrenzt erkenntnisfähige Subjekt
richtet sich nun ein Rat, welcher derjenigen Reflexion auffallend ähnelt, die Parzival –
er küene, træclîche wîs (Parzival 4,18)157 – nach der Begegnung mit den Karfreitagspil-

 Decrête und Lêges bezeichnen die beiden Rechte, das weltliche und das geistliche, vgl. WG
Vv. 9151–9180.
 WG Vv. 9663–9671: Lîht daz ein man sprechen mac | ‚du hâst mir hiute disen tac | geseit von vil
tiefen dingen, | von vier kreften, von vümf sinnen, | von einlef künsten: wie möht ich gar | wizzen die?
 Da ‚Weisheit‘ in Bezug auf die Figur Parzival eine aus verständlichen Gründen vieldiskutierte Kate-
gorie ist, hat auch das Adverbium træclîche in diesem Zusammenhang einige Aufmerksamkeit erfahren.
Nellmann, Parzival, S. 453, kommentiert Pz 4,18, indem er eine Sinnübersetzung gibt: „‚Er: tapfer, aber
nur langsam klug werdend‘. Die Formulierung bezeichnet sehr prägnant zwei Eigenschaften des Hel-
den, von denen der Roman auf weite Strecken lebt.“ Bumke, Wolfram von Eschenbach, S. 148, formu-
liert mit Blick auf die Forschungsgeschichte des Verses: „Das ist fast immer so verstanden worden, daß
der Erzähler sagen wollte, Parzival sei von Anfang an küene gewesen und erst ‚allmählich‘ (traeclîche)
wîse. Daraus wurde geschlossen, daß der Weg von der tumpheit zur wîsheit das eigentliche Programm
der Parzival-Darstellung ausmache, daß es in Wolframs Dichtung um die ‚Entwicklung‘ des Helden von
der Torheit seiner Jugend-Verfehlungen zur Weisheit des Gralkönigs gehe. Der Text bietet allerdings
wenig Anhaltspunkte für eine solche Deutung. Parzivals ‚innere Umkehr‘ bei Trevrizent – ein Haupt-
punkt der Entwicklungs-These – ist eine unsichere Größe [...]. Gegen Ende der Dichtung verhält der
Erzähler sich sehr wortkarg in Bezug auf den inneren Zustand seines Helden. Was er von ihm erzählt,
taugt schwerlich als Beleg für einen innerlich Gewandelten, der das Ziel der wîsheit erreicht habe.“ Hie-
rauf schließt bei Bumke eine Aufarbeitung der an das IX. Buch anschließenden Fehler Parzivals an,
welche auf tumpheit zurückzuführen seien, und schließt den Bogen mit dem Kampf Parzivals gegen
seinen Halbbruder Feirefîz, welchen er als „größte tumpheit“ (ebd.) auffasst, um seine eigene Interpre-
tation des Verses 4,18 zu folgern, dass Parzival keine Entwicklung durchmache (ebd.): „Offenbar ist es
nicht der wîse, sondern der tumbe Held, der von Gott zum Gral berufen wird. Das Prolog-Wort traeclîche
wîs wäre dann zu übersetzen: ‚gar nicht weise‘.“ – Demgegenüber möchte ich vorschlagen, das adver-
bial modifizierte Adjektiv traeclîche wîs als konstante Eigenschaft Parzivals aufzufassen, welche aller-
dings nicht, wie Bumke es auffasst, tumpheit, sondern ‚eingeschränkte Fähigkeit zur Weisheit‘, ‚träge in
Bezug auf Weisheit‘, also im engeren Sinne ‚torenhafte Weisheit‘ meint. Während træclîche ‚langsam‘
(als Entsprechung des neuhochdeutschen, physikalisch konnotierten Trägheitsbegriffs) stets nur inso-
fern meint, als es über den Begriff der acedia an die ethische Verfehlung der trâcheit zurückgebunden
ist, hat dieser Begriff im Mittelhochdeutschen zugleich eine seltenere Nebenbedeutung, welche jedoch
im siebten Teil desWelschen Gastes – und nur in diesem Teil – vorkommt, nämlich diejenige der geisti-
gen Trägheit. So wird trâcheit im Sinne der Sünde acedia hier ausdrücklich mit dem Toren in Verbin-
dung gebracht, welcher sein eigenes Unwissen als Ausrede für seine moralischen Verfehlungen vor
Gott, bemüht, indem er behauptet, es nicht besser gewusst zu haben: von got ist unerkant der man | der
durch sîn trâkeit niht enkan (WG Vv. 9365 f.). In diesem Sinne verzeichnet auch das Wörterbuch von
Benecke/Müller/Zarncke (BMZ) einen (allerdings späten) Beleg für trêclîchen, nämlich aus einem Text
Hermanns von Fritslar zum Laurentius-Tag, in welcher das Adverb mit mangelnder Eloquenz (= mhd.
diu wolgespræche) in Verbindung gebracht wird: Und da antwertete her trêclîchen, wan her was nit wol
gesprêche (zitiert nach Franz Pfeiffer: Deutsche Mystiker des vierzehnten Jahrhunderts. Erster Band.
Hermann von Fritslar. Nicolaus von Strassburg. David von Augsburg. Leipzig 1845, S. 175, Z. 18). – Zum
Auftreten des Epithetons ‚wîs‘ im Parzival vgl. bspw. Walter K. Francke: The Function of ‚wis‘ in the
Characterization of Gahmuret, Gawan and Parzival. In: Modern Language Notes (MLN) 87,3 (1972),
S. 409–418.

510 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



gern über Gott anstellt. Wer zu große geistige trâkheit hat, um die langen Mühen sol-
cher Lehren auf sich zu nehmen (WG Vv. 9673 f.), für den gibt es im Welschen Gast
eine ‚Abbreviatur‘ der Weisheit, welche eine dezidiert anti-aisthetische, auctoritas-
geprägte ‚descensus-Erkenntnis‘ – an Stelle der anagogé – darstellt, die wiederum auf
den Wortlaut des symbolum, des Glaubensbekenntnisses, referiert:

wil du wîse sîn kurzlîche,
sô habe geloubn und werc gelîche
wol mit stæte nâch ir reht,
sô ist dir der wec sleht
der dich bringet hin zem sinne
und zaller hande vreude gewinne.
du maht den glouben lîhte hân,
will du wol gedenken an
got und an sîne kraft
und wie grôze meisterschaft
er hât erzeiget in dirre werlde,
beidiu oben und ûf der erde.
(WG Vv. 9675–9686)158

Für die Erlangung des Glaubens wird hier also eine Minimalbedingung formuliert: Das
gedenken an Gott und seine kraft sowie grôze meisterschaft (omnipotentia) bilden das
Zentrum, von welchem aus die Welt beidiu oben und ûf der erde (caelum et terra), die
einem begegnet, als Zeichen verstanden werden kann, das seine Allmacht erzeiget.159

Bereits in Augustins fünfzehn Büchern De trinitate findet sich die einfältig-gläubige
Annahme des einfach fasslichen Credos als – hier allerdings vorläufige – Alternative des
irdisch-fleischlichen Menschen (animalis homo) zur Spekulation der sapientes einge-

 Kursivierung von mir; F. D. S. – Der Text scheint mit beidiu oben und ûf der erde näher am apostoli-
schen (factorem caeli et terrae) als am frühen nicäno-konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnis (vi-
sibilium et invisibilium creatorem/factorem) zu sein.
 Weitere Elemente des Glaubensbekenntnisses finden sich imWelschen Gast im Rahmen der Beicht-
lehre des 6. Buches, wenn dort die driu dinc namens vorht, gedinge unde minne (WG V. 8279) auf das-
selbe zurückgeführt werden, denn: der gute geloube gît | uns diu driu dinc zaller zît (WG Vv. 8283 f.).
Drei Elemente des Glaubensbekenntnisses (der gute geloube) werden im Folgenden berührt. Zu glauben
hat man nämlich die grôzen nôt | und daz er durch uns leit den tôt (WG Vv. 8285 f.), daz er zebrach die
helle und erstuont dar nâch (WG Vv. 8289 f.) und daz er zem geriht sol komen (WG V. 8294), womit –
inhaltlich, nicht ganz wörtlich – die Artikel 4–8 des apostolischen Glaubensbekenntnisses umfasst
sind: passus sub Pontio Pilato, crucifixus, mortuus, et sepultus, descendit ad inferos: tertia die resurrexit a
mortuis; ascendit ad caelos; sedet ad dexteram Dei Patris omnipotentis: inde venturus est iudicare vivos
et mortuos. Die erkennbare Entsprechung descendit ad inferos – er zebrach die helle zeigt, dass derWel-
sche Gast sich am symbolum apostolicum orientiert. Im nicäno-konstantinopolitanischen Glaubensbe-
kenntnis ist die ‚Höllenfahrt‘ Christi noch nicht enthalten. – Zu verschiedenen Fassungen des
Glaubensbekenntnisses vgl. etwa den Anhang zu: Sancti Avrelii Avgvstini de trinitate libri XV. Bd. 2.
Hrsg. von W. J. Mountain. Turnholt 1968, S. 558–563.

V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis 511



führt.160 Nach langen und schwierigen Ausführungen zur Problematik von Subs-
tanz und Akzidenz in Hinblick auf die Trinität, heißt es am Ende des siebten Bu-
ches relativierend:

[...] tres simul illae substantiae siue personae, si ita dicendae sunt, aequales sunt singulis: quod
animalis homo non percipit [= 1 Cor 2,14]. Non enim potest cogitare nisi moles et spatia uel minuta
uel grandia uolitantibus in animo eius phantasmatis tamquam imaginibus corporum.
12. Ex qua immunditia donec purgetur credat in patrem et filium et spiritum sanctum, unum Deum
[= Symb. Rom.-Mediol. I,1.2.9.1.], solum, magnum, omnipotentem [edb.], bonum, iustum, misericor-
dem, omnium visibilium et inivisibilium conditorem [= Symb. Nicaen., 3], et quidquid de illo pro
humana facultate digne uereque dici potest. (Augustinus: De trinitate VII.6.11–12)161

Wenn hier der sichere, unzweifelbare, über jede Spekulation erhabene Glaubensinhalt,
der offenbar in Anlehnung an das Glaubensbekenntnis selbst formuliert ist, zu einem
Hilfsmittel der noch Schwachen, aber zu Stärkenden, der noch Unreinen, aber zu Rei-
nigenden, wird, so ist demgegenüber das kategorische Abweisen der spekulativen
Theologie (Divînitas) als für Laien ungeeigneter Gegenstand im Welschen Gast umge-
kehrt zugleich die Anerkenntnis einer Säkularexistenz, welche im Zustand des einfälti-
gen Glaubens verbleiben darf, ohne sich weiter zu ‚verbessern‘. Die Annahme und
reflektierende Internalisierung des symbolum erschließen vollgültig die Symbolstruktur
der Welt.

 Es sei noch einmal an den einfachen Glauben als Voraussetzung für Erkenntnis erinnert, wie er
sich in De trinitate bspw. schon in Buch VI.10.12, findet: Qui uidet hoc uel ex parte uel per speculum
in aenigmate [I Cor 13,12] gaudeat cognoscens deum et sicut deum honoret et gratias agat; qui autem
non uidet tendat per pietatem ad uidendum, non per caecitatem ad calumniandum (Übers. [Schmaus]:
„Wer dies stückweise durch einen Spiegel und in Rätseln sieht, freue sich, daß er Gott erkennt, ehre
ihn als Gott und sage Dank! Wer es nicht zu sehen vermag, der strebe durch Frömmigkeit zum Sehen,
nicht jage er in Verblendung nörgelnden Einwendungen nach!“). Der schrittweisen, ‚ent-deckenden‘
Erkenntnis auf der einen Seite wird also die Frömmigkeit derjenigen, die nicht erkennen können,
entgegengestellt.
 Unter Beigabe der Stellennachweise der zitierten Ausgabe. – Übers. [Schmaus]: „[...] vielmehr sind
jene Substanzen oder Personen, wenn man so sagen darf, zusammen jeder einzelnen gleich – das ver-
steht freilich der irdisch gesinnte Mensch nicht; denn er kann nur in Körpern und Räumen, sei es gro-
ßen, sei es kleinen, denken, indem die Vorstellungen wie Bilder von Körpern in seiner Seele
herumflattern. || 12. Bis er von dieser Unreinheit gereinigt wird, soll er glauben an den Vater, den Sohn
und den Heiligen Geist, den einen, alleinigen, großen, allmächtigen, guten gerechten, barmherzigen
Gott, den Begründer alles Sichtbaren und Unsichtbaren, und was sonst von ihm gemäß der men-
schlichen Schwachheit würdig und richtig gesagt werden kann.“ Das siebte Buch endet unter Beizie-
hung eines Schriftwortes in diesem Sinne: Quod si intellectu capi non potest, fide teneatur donec
inlucescat in cordibus ille qui ait per prophetam: Nisi credideritis non intelligetis [Is 7,9] (De trinitate
VII.6.12; Übers. [Schmaus]: „Wenn man das mit der Vernunft nicht fassen kann, so soll man es im Glau-
ben festhalten, bis jener in den Herzen sein Licht leuchten läßt, der durch den Propheten sagt: ‚Wenn
ihr nicht glaubt, dann werdet ihr nicht einsehen.‘“). Es sei an dieser Stelle noch einmal daran erinnert,
dass Hugo von St. Viktor im Prolog zu seinen Expositiones über die ‚Himmlischen Hierarchien‘ des Ps.-
Dionysius konstatiert, dass die Kreatur den Kreator zwar zeigen, nicht jedoch das Auge erleuchten
könne; vgl. Kap. V.1.4, S. 484.

512 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Dieses gedenken, welches vom Gott des Glaubensbekenntnisses seinen Anfang
nimmt, ist auch für Parzival zentral162 und – zumindest im Welschen Gast – mit dem
Glauben (im Sinne der Glaubensformel: credo, „ich glaube“) noch nicht identisch. ‚Ais-
thetische‘ Gotteserkenntnis ist so gesehen immer Folge, nicht aber Ursache des Glau-
bens; sie ist die Vertiefung dessen, was zuvor bereits – im Modus des Bekenntnisses
und Sakraments – angenommen worden sein muss.163

Auf ganz ähnliche – und doch auch ganz andere – Art wird auch die aisthetische
Erkenntnis Jôsaphâts im bereits angesprochenen Barlââm-Roman Rudolfs von Ems164

über das symbolum strukturiert. Denn hier bildet das Credo die Scharnierstelle zwischen
den Fragen, die Jôsaphât stellt, ohne von der Immanenz oder seinen heidnischen Leh-
rern eine Antwort zu erhalten, und der Lehre Barlââms, die ihm die christliche Heils-
und Weltlehre eröffnet. Barlââm kündigt Jôsaphât an, vom höchsten Kaiser zu sprechen,
den eine in einer drîvalt | diu menscheit anbeten sol (Rudolf von Ems: Barlaam und Josa-
phat, Vv. 50,26 f.), und verdammt die Götzen der Heiden (Vv. 50,29–37). Er eröffnet
seine Zusammenfassung der Heiligen Schrift und der Heilslehre expressis verbis mit
einer Credo-Paraphrase, die zugleich an die Fragen anknüpft, die Jôsaphât an die Imma-
nenz gerichtet hat und deswegen in eine Nacherzählung der Schöpfung und der an sie
anschließenden historia umschwenkt:

Einen got vil lobesamen
geloube ich, einen in drin namen,
den vater eine, eine das kint,
den heilegen geist. die drîe sint
ein got, eine ân endes tac,
der âne anegenge ie phlac
alles, des dû maht gesehen,
und des ouch niemen kan verjehen:
unsihtic, unverkêret,
guot, reht, eine, gêret;
sîn kraft unzalhaft unvürbrâht,
sîn hôhiu witze unüberdâht;

 Zum Vergleich seien noch einmal die die auf Gott bezogenen Verse aus Parzivals Gedankenbericht
angeführt: alrêrst er dô gedâhte, | wer al die werlt volbrâhte, | an sînen schepfære, | wie gewaltec der
wære (Pz 451,9–12 [Hervorhebung von mir; F. D. S.]), welche gleichfalls auf das Glaubensbekenntnis
(vgl. das apostolische symbolum: Credo in Deum, | Patrem omnipotentem, | Creatorem caeli et terrae)
referieren. Vgl. Kap. V.1.5, S. 488 f.
 In der Summa contra gentiles des Thomas von Aquino heißt es etwa, die meditatio über die Werke
Gottes sei zur Verstärkung des Glaubens nützlich: Huiusmodi quidem divinorum factorum meditatio ad
fidem humanam instruendam de Deo necessaria est (Thomas von Aquino: Summa contra gentiles II,2;
Übers. [Albert, Engelhardt]: „Das Nachdenken über die Werke Gottes ist nun notwendig, um den Glau-
ben des Menschen in bezug auf Gott weiter zu vertiefen.“).
 Vgl. Kap. V.1.5.

V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis 513



der alliu dinc von nihte
geschuof und gar berihte.
(Rudolf von Ems: Barlaam und Josaphat 51,1–14; Kursivierung von mir, F. D. S.)

An dieses – bereits ausgeweitete – Credo kann umstandslos der Einsatz des Schöp-
fungsberichtes anschließen, an den wiederum der in der Heiligen Schrift abgelegte
Lauf der Geschichte bis zur Erlösungstat Christi anschließen kann.165 Erst vom symbo-
lum ausgehend können die Fragen Jôsaphâts, die ohnehin bereits auf den Gehalt des
Glaubenssatzes abzielten, im Folgenden richtig auf Gott hin perspektiviert werden. An-
schließend an das Credo, das auch hier den Schlüssel liefert, kann die Immanenz, die
dem Unwissenden nur Anlass zu Fragen bietet, dem Wissenden nun Anlass zum Lob
des allmächtigen Schöpfers werden.

Die Erkenntnis der großen meisterschaft Gottes in dirre werlde (Welscher Gast) ist
also an die Bedingung des rechten Glaubens gebunden. In einem rekursiven Prozess
versetzt der im Credo angenommene (autoritative) Rechtglauben in die Lage, durch ge-
denken und Anschauung zu einem aus Einsicht gewonnenen Glauben zu gelangen,
den man jedoch – mit dem Welschen Gast – lîhte hân kann und der den ‚geraden Weg‘
darstellt.166

Diese Erkenntnis der Welt wird in Thomasîns Welschem Gast nicht – wie in Ru-
dolfs Barlaam und Josaphat – auf die Einrichtung des Makrokosmos, sondern auf den
Mikrokosmos Mensch und die Physiologie des menschlichen Körpers bezogen. Anstelle
der Sinne, von denen – so heißt es – noch viel gesagt werden könnte, wird der Fokus
auf die organische Wohleingerichtetheit des Leibes und auf die wundersame Bindung
der Seele an das Fleisch gelegt, was auch in den Mikrokosmos- und Genesis-Texten ein
gewichtiges Argument für die Herrlichkeit Gottes darstellt:167

nû lâze wir sîn sinne belîben
von den ich möhte vil geschrîben,
und merke waz man unde wîp
wunders hânt an ir lîp
von âdern unde von gebeine.
du solt wizzen daz nîender eine
âder ist überec; der lîp ist

 Im Wortlaut heißt es weiterhin: zem êrsten geschuof sîn meisterschaft | himel und aller himele kraft |
und ungeborner engel geist | ze sînes amptes volleist (Rudolf von Ems: Barlaam und Josaphat, Vv. 51,
15–18). Auch hier werden – wie oben in Kap. II.3.1.2 angesprochen – in patristischer Tradition der Sturz
der Engel in den Beginn der Schöpfungserzählung integriert, wie er bei Augustinus der Trennung von
Licht und Finsternis entspricht.
 Die Metapher des geraden Weges, welche der ‚einfältige‘ Glaube dem christlichen Subjekt vorgibt,
ist oben (vgl. den Beginn von Kap. V.2, S. 496) bereits im Zusammenhang mit Hugos von Sankt Viktor
Didascalicon und Parzivals Irren durch den Wald der âventiure begegnet.
 Vgl. hierzu mit Bezug auf die Cosmographia des Bernardus Silvestris und weitere Texte Kap. IV.3.

514 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



harte wol geworht mit list.
daz diu sêl dar inne bestât
und doch ander natûre hât,
daz ist ein grôziu meisterschaft
die dar geleit hât gotes kraft.
(WG Vv. 9693–9704)

Der – funktionale, nicht etwa ‚schöne‘! – Körper wird nun den saeculares zur Betrach-
tung anempfohlen, da man an ihm die höchsten Wunder sehen kann:

Sît er an uns daz hat getân,
sone sol dehein werltlîch man
des wunder hân, ob er an sich
behalten hât vil wunderlîch
wunder unde vil seltsân.
(WG Vv. 9705–9709)

Diese Wunder, die der werltlîch man, der Laie, an sich selbst bemerken kann, die ihn
aber nicht verwundern sollen, werden abgegrenzt von der hohen theologischen Spekula-
tion über das Wesen Gottes (swaz man seit von sîner gotheit; WG V. 9711) und seiner
Menschwerdung (und ouch von der menscheit; WG V. 9712).168 Wenn hierfür die Erkennt-
nisfähigkeit, das verstên, nicht ausreicht, so soll man – und hier findet der Rückbezug
auf den Glauben statt, den man lîhte hân kann (V. 9681) – in einvalt (= simplicitas) an
die Wunder Gottes glauben, welche man am eigenen Körper beständig vor Augen hat:

swer aver niht verstên kann
daz man seit von sîner gotheit,
und ouch von der menscheit,
der geloube mit einvalt
diu gotes wunder manicvalt
unde kumt gewislîchen
zallen sinnen volleclîchen.
(WG Vv. 9710–9716)

Der Welsche Gast bietet so für eine bestimmte Klasse von Menschen, nämlich die sae-
culares, die nicht verstên können und – mit den Worten des Parzival-Prologs – træclî-
che wîs sind, eine alternative Form der ‚Erkenntnis‘ an. Diese führt über die Schritte
der autoritativen Annahme des Glaubens, seiner ‚einfältigen‘ Reflexion, der Beherr-
schung der verführbaren Sinne durch die Seele und den so gewonnenen Zugang zur

 Auf Theologisches referiert auch der Parzival in einer Figurenrede Trevrizents erkennbar, in wel-
cher es heißt: got heizt und ist diu wârheit (Pz 462,25). Wenig später spricht Trevrizent von Gott als dem
wâren minnære (Pz 466,1) und als durchliuhtec lieht (Pz 466,3). Dass Gott Wahrheit „heißt“, Liebe oder
Licht ist Teil der negativen Theologie, die mit der Ps.-Dionysius Areopagita-Schrift De divinis nominibus
(„Von den göttlichen Namen“) ihren einflussreichen Hauptvertreter hat. Insofern die Trevrizent-Figur
auf diese Konzepte stets nur am Rande referiert, ohne sie zu entfalten, markieren sie die Grenze desjeni-
gen, was für Laien vermittelbar ist.

V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis 515



Kreatur zu einem vollgültigen Erkenntnis-Äquivalent, mit dem man kumt gewislîchen |
zallen sinnen169 volleclîchen. Die autoritativ – nämlich durch eine eng begrenzte Lehre
von Gott – angeregte Erkenntnis ist dabei mustergültig als Zusammenfall von Selbst-
und Gotteserkenntnis modelliert, insofern nicht irgendein Körper der immanenten
Welt, sondern der eigene Körper zum Angelpunkt des Erkenntnisprozesses wird und
die gelenkte aisthesis des körperlichen Selbst zur Anerkenntnis der Macht Gottes
führt.170 In einem weiteren Schritt wird das verstên auf eine ethisch ausgerichtete
Selbsterkenntnis zurückgelenkt; hiermit beschäftigt sich das anschließende Teilkapitel.

V.2.2 ob er sich erkennen wolde: Die Wendung des cognosce te ipsum
ins Exemplarische bei Thomasîn

Im Welschen Gast nun fällt die Erläuterung dieses Erkenntnisvorgangs mit dem appel-
lativen Aufruf der auctoritas zusammen. Die guoten lêre, die der Laie durch der ôren tür
einlassen soll und die ihm zugleich – wie oben bereits zitiert – ‚Fremde‘ sind (der lêre
gast; vgl. WG Vv. 9469–9472), koinzidieren mit dem Fremden (demWelschen Gast), als
welcher der Text sich selbst inszeniert.171 Die Theorie der auctoritas ist – in einem selbst-
reflexiven Moment – immer zugleich auch selbst bereits autoritativer Appell.

 Mhd. sin hat – wie im Nhd. – die Doppelbedeutung von körperlichen Sinnen (aisthesis) einerseits
und Bedeutung/Sinn/Verstand andererseits. Die letztere Bedeutung ist hier zu veranschlagen, obgleich
es zuvor um ‚die Sinne‘ ging.
 Diesen Aspekt teilt der Welsche Gast übrigens mit dem cognosce te ipsum des Didascalicon Hugos
von Sankt Viktor, insofern auch hier auf die Selbstbeschränkung des Menschen als erkennendes Sub-
jekt gepocht wird: Immortalis quippe animus sapientia illustratus respicit principium suum et quam sit
indecorum agnoscit, ut extra se quidquam quaerat, cui quod ipse est, satis esse poterat (Didascalicon 1.1;
S. 110,4–7; Übers. [Offergeld]: „Sein unsterblicher Geist aber, von der Weisheit erleuchtet, betrachtet
seinen Ursprung und erkennt, wie unangemessen es für ihn ist, irgend etwas außerhalb seiner selbst
zu suchen, wenn doch das, was er selber ist, ihm genug sein könnte.“).
 Es sei daran erinnert, dass der Welsche Gast den Erfolg der durch das Ohr vermittelten Lehre im
Epilog an eine Gnadenlehre bindet, insofern der bœse man sie nicht zu fassen vermag: swaz man im
seit, | daz vert vür die wârheit | zeim ôren ûz, zem andern in (WG Vv. 14717–14719). Der Hörer ist ein
löchriger Sack, der nichts in sich halten kann, weil er mit bœsem gedanc, mit valschem rât, | mit übelen
werken und mit sunde (WG Vv. 14730 f.) zerstochen ist und nur Gott diese Löcher stopfen kann: ez en-
welle unser herre got | verschieben mit sînem gebot | diu löcher dâ ez ûz gât: | sîn mac niht anders werden
rât (WG Vv. 14735–14738). Es stellt sich die Frage, ob man so weit gehen könnte, das ‚gebot des Herrn‘
nicht allein als gnadenhafte Intervention Gottes im einzelnen Subjekt aufzufassen, sondern als ‚christli-
ches Gesetz‘ allgemein. Dann wäre es nicht unbedingt der direkte Eingriff Gottes, welcher befiehlt, die
Löcher zu stopfen, sondern Gott, der durch die Potenz der christlichen Lehre im Allgemeinen wirkt,
welche so zum Ausgangspunkt jeder Erkenntnis würde. – Die sprichwörtliche Rede, etwas gehe zum
einen Ohr hinein und zum anderen hinaus, begegnet prominent auch in Wolframs von Eschenbach
Parzival (Pz 241,25) im Rahmen des sog. Bogengleichnisses.

516 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Auch in Augustins De trinitate wird die Erkenntnis des Selbst über die Anrufung
des Subjektes als Selbst erzielt, auch hier fällt der Appell mit dem Text, welcher ihn
erörtert, in eins. Wenn in Buch X De trinitate das cognosce te ipsam ausführlich disku-
tiert wird, heißt es über die Funktionsweise des praeceptum:

Sed cum dicitur menti: Cognosce te ipsam, eo ictu quo intellegit quod dictum est te ipsam cognos-
cit se ipsam, nec ob aliud quam eo quod sibi praesens est. Si autem quod dictum est non intellegit,
non utique facit. Hoc igitur ei praecipitur ut faciat quod cum praeceptum ipsum intellegit facit.

(Augustinus: De trinitate X.9.12)172

So wie hier das Erfüllen und das Verstehen des Gebotes in eins fallen, so fällt auch die
Erörterung des praeceptum mit dem Appell in eins; der Text selbst wird so zum Me-
dium einer Selbsterkenntnis. Auf ganz ähnliche Art inszeniert sich auch der Welsche
Gast als die von außen kommende Stimme, die immer wieder Modi des sîn selbes ver-
stên induziert.

Aus dem delphischen Aufruf cognosce te ipsum, wie er im Didascalicon Hugos von
Sankt Viktor oder in Augustins De trinitate begegnet, ist im Welschen Gast die Auffor-
derung an das laikale, nur begrenzt literate und zudem nur begrenzt erkenntnisfähige
Subjekt geworden: „Erkenne die Größe Gottes an deinem fleischlichen Körper, welcher
der sinnlichen Sünde zugeneigt ist.“ Diese Hermeneutik des Subjektes wird sofort mit
fünf äußeren und fünf inneren Eigenschaften des Körpers in Verbindung gebracht, die
selbst Adiaphora sind und die zu untugent führen können, sofern das Subjekt sich
ihrer falsch bedient und sie nicht mithilfe der Seele zu kontrollieren weiß.173 Unter die-
sen ist auch die schœne des Leibes, welche zu übermuot führen kann:

diu tûbe ein schœner vogel ist
und ist doch senfte zaller vrist.
hât ein man ode ein wîp
vlætigen und schœnen lîp,

 Übers. (Kreuzer): „Wenn man aber dem Geiste sagt: Erkenne dich selbst!, so erkennt er sich eben
in dem Augenblick, in dem er das Wort ‚dich selbst‘ versteht; er erkennt sich aus keinem anderen
Grunde als deshalb, weil er sich gegenwärtig ist. Wenn er aber dieses Wort nicht versteht, dann wird er
auch nicht nach diesem Gebot handeln. Das also zu tun wird ihm geboten, was er eben tut, wenn er
das Gebot selbst versteht.“
 WG Vv. 9731–9742: beidiu man unde wîp | hânt vümf dinc in ir lîp | und vümfiu ûzem lîp; vür wâr, |
diu muoz diu sêle rihten gar, | ode si bringent gôze untugent | beidiu an alter und an jugent. | diu vümf
man imme lîbe treit: | sterk, snelle, glust, schœne, behendekeit. | ûzem lîbe hânt vümf kraft: | adel, mâht,
rîchtuom, name, hêrschaft. | swer diu zehen niht rihten kann | mit sinne, der sol niht heizen man. – Die
Reihe der bona corporis und bona fortunae führt Schneider, Textstruktur, S. 200, auf eine entspre-
chende Einteilung bei Boethius (De consolatio philosophiae) zurück. – Vgl. hierzu auch Brinker-von der
Heyde, Durch Bildung zur Tugend, S. 36 f. – Vgl. dazu Bumke, Höfische Kultur, S. 420, der die „römi-
sche Moralphilosophie“, näherhin Cicero in Anschlag bringt, wenn er die entsprechende Thomasîn-
Stelle (WG Vv. 9731–42) diskutiert.

V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis 517



die vallenz zehant in übermuot,
des ein vihe niht entuot.
(WG Vv. 9781–9786)

Insofern wird die Erkenntnisfähigkeit des eigenen Körpers gegen die Gefährdung dieser
Erkenntnisfähigkeit durch die Schönheit dieses Körpers deutlich markiert abgesetzt.
Schönheit wird als Eigenschaft des aisthetischen Körpers begriffen, die einer ethischen
Sorge und einer Formung durch Tugend bedarf:

dâ von hân ich iu geseit,
swer niht mit bescheidenheit
diu zehen dinc berihten kan,
ist baz ein vihe dan ein man[.]
(WG Vv. 9787–9790)

Der törichte Mann, der sich niht verstên kan (WG V. 9767 f.; vgl. V. 9775 f.), wird zum
Ziel der Sorge des Textes, die Regierung seines Körpers zum Gegenstand seiner eigenen
Sorge.174 An diesen Törichten richten sich auch die Exempel-Reihen in anderen Teilen
des Welschen Gastes, von welchen man bilde nemen soll und die den Appell des cog-
nosce te ipsum als Negativexempel solcher Herrscher ausformen, die wohl daran getan
hätten, sich selbst besser zu erkennen.175 Über König Nabuchodonosor wird beispiels-
weise gesagt:

er wart ze vihe und az daz gras
durch übermuot, daz er nien enwolde
sich erkennen, als er solde.
swer niht behaltet herren reht,
der sol billîchen sîn kneht;
swer niht enkan man wesen,
der sol als ein vihe genesen.

 Von ‚Sorge um sich Selbst‘ spreche ich hier in dem von Michel Foucault entwickelten Sinne,
vgl. etwa ders., Sexualität und Wahrheit 3, u. ders., Hermeneutik des Subjekts. Vgl. zusammenfassend
Ruoff, Foucault-Lexikon, S. 130–132, Kap. „Ethik des Selbst“.
 Es gibt im Welschen Gast mehrere weitere Stellen, die das „Erkenne dich selbst“ explizit aufrufen: So
heißt es im Kontext einer Diskussion der ‚Macht‘: wirt mehtic ein bœse man, | der sich niht erkennen kan, |
der wil danne rechen gar | daz man im tet vor mangem jâr (WG Vv. 4429–4432; Hervorhebung von mir,
F. D. S.). Im Kontext biblischer Exempel (Moses, Joseph, David) wird im sechsten Teil des Welschen Gastes
(Kapitel 1 und 2) eine Diskussion von Weisheit und Unweisheit, von Tugend und Untugend entfaltet, wel-
che darin zusammenläuft, dass nur der Tugendhafte Tugend und nur der Weise Weisheit erkennen kann,
wobei Selbsterkenntnis und Erkenntnis von Tugend gegen Verblendung durch weltliche Güter ausge-
spielt wird: wie solde erkennen ein man | daz er selbe nie gewan? | er kann sîn guot und sînen gwin | ahten,
daz ist sîn bester sin. | ja erkennet er sich selben niht, | der ie was ein bœsewiht. | der wænt ein biderbe man
sîn, | swenner spricht ‚deist alles mîn.‘ | seht alsô hât im sîn guot | gemachet blint sînen muot | daz er niht
erkennen kann | waz mache ein tugenthafter man (WG 7001–7012; Hervorhebung von mir, F. D. S.]). Über
denjenigen, der über das Maß der Tugend hinaus lacht, heißt es: ich mac des wol vür wâr gejehen | daz er
lachet des er weinen solde, | ob er sich erkennen wolde (Vv. 10408–10410; Sperrung von mir, F. D. S.]).

518 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



von rehte wart zu vihe der
der sich geschendet het sô sêr
daz er sich selben nicht erkande:
er wânde got sîn in sînem lande.
(WG Vv. 10772–10781; Kursivierung von mir, F. D. S.).

Nicht nur ist es die Selbsterkenntnis, welche den Menschen von den übrigen Tieren
unterscheiden soll (im Sinne eines ethischen Imperativs!),176 sondern es ist zugleich
Gott selbst, an dem sich der Mensch, der sich nicht recht erkennt, vergeht, insofern er
sich selbst vergöttert. Die (Negativ-)Exempla des Welschen Gastes bieten also nicht ein-
fach zu vermeidende Handlungsmuster, sondern sie verlängern zudem implizit den
Appell, dem Gebot der Selbsterkenntnis zu folgen. In deren Zentrum steht – als Mini-
malforderung für denjenigen, dem die höchste, spekulative, jedoch durch ethisches
Wohlverhalten substituierbare Wissenschaft nicht gegeben ist – die Anerkenntnis Got-
tes und der eigenen Sündhaftigkeit.177

Es bleibt festzuhalten, dass der Welsche Gast mit seiner Entfaltung des gnothi seau-
tón dessen traditionellen Skopus in geradezu mustergültiger Weise ausschreitet.178 So-

 Auch dies teilt der Welsche Gast mit dem Didascalicon Hugos von Sankt Viktor, zu dessen Beginn
es – wie oben zitiert – heißt: Sapientia illuminat hominem ut seipsum agnoscat, qui ceteris similis fuit
cum se prae ceteris factum esse non intellexit (Didascalicon 1.1; S. 110,2–4; Übers. [Offergeld]: „Die Weis-
heit erleuchtet den Menschen, so daß er sich selbst erkennen kann – denn er war den übrigen Geschöp-
fen gleich, solange er nicht erkannte, daß er als ein ihnen überlegenes Wesen geschaffen wurde.“). –
Auch bei Augustinus: De trinitate X.9.13, wird die durch das cognosce te ipsam induzierte Selbster-
kenntnis explizit gegen den Leichnam (cadauer) und das Vieh (pecus) abgehoben und so die dem Men-
schen eigene, ihn vom Fleisch und den Tieren unterscheidende ratio verwiesen. – Das ‚Vieh‘-Sein ist
ein Standardvorwurf gegen die fleischlich-heidnisch Gesinnten, wie er sich entsprechend etwa auch in
den weiterhin diskutierten Mohammeds-Viten findet; vgl. Kap. V.3.2.1.
 Zum Verfahren des bilde nemen im Kontext einer Theorie des Exemplarischen vgl. in jüngerer Zeit
Schwarzbach-Dobson, Exemplarisches Erzählen im Kontext, S. 123 f.: „Relevanz für die funktionale Ein-
bindung der Erzählungen in Thomasins didaktischer Argumentation scheint dem Begriff des bilde
nemen zuzukommen, den Thomasin in zahlreichen Kontexten anführt. Bilde kann ebenso am Verhalten
leibhaftiger Vorbilder wie an den âventiuren der arthurischen Literatur oder an den Taten biblisch-
historischer Herrscher genommen werden. [...] Der Blick in die Geschichte ermöglicht eine Selbster-
kenntnis, die auf imitatio (bei positiven Vorbildern) oder Abgrenzung (bei negativen Vorbildern)
zielt.“ – Ich möchte hingegen noch stärker betonen, dass in der rekurrenten Formel „sich erkennen“ ein
Selbsterkenntnisprozess vermittels Exempla impliziert ist, welcher in der Tradition des scito teipsum
steht und so – über Inversion – in schriftvermittelte Welterfahrung hinein verlängert wird.
 Alois M. Haas hat in zwei wichtigen und materialreichen Überblicksbeiträgen zur Wirkungsge-
schichte des gnothi seautón von der Antike bis in die christliche Theologie gearbeitet, ohne auf den
Welschen Gast Thomasîns Bezug zu nehmen, nämlich einmal: Alois Haas: Et descendit de caelo γνῶϑι
σεαυτόν (Juvenal, Satir. XI, 27). Dauer und Wandel eines mystologischen Motivs. In: ZfdA 108,2 (1979),
S. 71–95, und erneut: ders.: Christliche Aspekte des ‚gnothi seauton‘. Selbsterkenntnis und Mystik. In:
ZfdA 110,2 (1981), S. 71–96. Beide Artikel ergänzend und ausbeutend, nicht jedoch substantiell über-
schreitend zudem Hermann Tränkle: ΓΝΩΘΙ ΣΕΑΥΤΟΝ. Zu Ursprung und Deutungsgeschichte des del-
phischen Spruchs. In: Würzburger Jahrbücher für die Altertumswissenschaft. N.F. 11 (1985), S. 19–31.

V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis 519



wohl die Herleitung aus dem sokratischen scio quod nescio179 als auch die Verbindung,
die zwischen der Mikrokosmos-Idee, der negativen Kontrastierung der artes mit der
Selbsterkenntnis als höchster ars und einer dezidierten ‚Anti-Aisthesis‘, gestiftet wird180

sowie nicht zuletzt der dezidierte Bezug zur „Sündenverfasstheit des menschlichen
Ich“181 sind – in der Gesamtschau der Tradition dieses Topos – keineswegs außerge-
wöhnlich. Außergewöhnlich indessen ist einzig die spezifische, umfassende und dichte
Rekombination der Elemente und der Umstand, dass dieser – ausnehmend frühe, groß-

 Haas, Christliche Aspekte, S. 71 f., leitet – mit Platon – den Appell zur Selbsterkenntnis aus dem
Wissen des Nichtwissens her: „Die [...] Relation zwischen wissendem Gott und dem einzig sein Nicht-
Wissen wissenden Menschen gibt für die christliche Philosophie und Mystik ein Spannungsgefälle ab,
in das sich die Formel des delphischen Gottes – ‚Gnothi seauton‘, ‚Erkenne dich selbst‘ – auf schöpferi-
sche Weise integrieren läßt. Denn die sokratische Eröffnung über das Wissen des Nichtwissens stellt
kein für allemal erworbenes Fazit dar [...], sondern ist fruchtbare Initiation in die ‚Suche nach dem Wis-
sen‘, die so oder so den Suchenden – als Subjekt und Objekt – zentral miteinbeziehen muß, soll sie
nicht in neutralem – und daher unidentifizierbarem – Wissen versanden. Von daher drängt sich das
delphische ‚Erkenne dich selbst‘ gebieterisch als Bedingung der Möglichkeit von Wissen und Suche
nach demWissen auf.“
 Haas, Et descendit (1979), S. 72 f., führt diesen Zusammenhang konzise aus. Anhand einer Stelle
aus Handschrift C der Theologia Deutsch (14. Jhd.) zeigt er den Zusammenhang zwischen einer Ableh-
nung der artes, einem ‚Antiphysizismus‘ und der Mikrokosmus-Idee: „Aus [der] über Heil oder Unheil
entscheidenden Rückwendung der Seele in sich selbst resultiert eine bemerkenswerte Frontstellung
gegen die Artes (‚Künste‘), insbesondere gegen die Naturwissenschaften mit ihrer Wendung in die äu-
ßere Welt. Selbsterkenntnis und die damit verbundene Demut sind schon bei Tauler als ein kunst do
alle kúnste inne beslossen sint [zitiert nach: Die Predigten Taulers. Hrsg. von F. Vetter (DTM 11). Berlin
1910 (Nachdruck Frankfurt a. M. 1968), S. 75, 28 f.; F. D. S.] konzipiert worden; hier wird diese Aussage,
verbunden mit einem spezifischen ‚Antiphysizismus‘, wie er für den christlichen Sokratismus typisch
ist, wiederholt. [...] So stark der Vorbehalt gegen die Erkenntnis der Natur von diesen Voraussetzungen
her sich mit dem mittelalterlichen Nosce teipsum auch verbunden hat, so ergab sich doch in der
Folge – über die Vermittlung der Vorstellung des Menschen als eines Mikrokosmos – ein erneutes Aus-
greifen in die ‚Welt‘ unter dem Diktat des Nosce teipsum durch die Insinuation, daß der Mensch als
Mikrokosmos den Makrokosmos widerspiegele“ (ebd., S. 72 f.).
 Haas, Et descendit, S. 77 f., weist bspw. auf das Vorkommen des gnothi seauton in einer Predigt Bern-
hards von Clairvaux (‚De diversis‘) hin: „Er möchte über die ‚Wege des Lebens‘ handeln, die er in confessio
und oboedientia, spezifische Begebenheiten und Verhalten des monastischen Lebens, erblickt. Tatsächlich
handelt er in dieser Predigt im Wesentlichen aber nur über die confessio, deren Wegcharakter er in sieben
Stufen ausfaltet: cognitio sui [Selbsterkenntnis; F. D. S.], poenitentia [Reue; F. D. S.], dolor [Schmerz; F. D. S.],
confessio oris [Ohrenbeichte; F. D. S.], maceratio carnis [Abtötung des Fleisches; F. D. S.], correctio operis
[Besserung des Handelns; F. D. S.], perseverantia [Ausdauer; F. D. S.].“ – An anderer Stelle leitet Haas,
Christliche Aspekte, S. 73–80, die christliche Tradition des nosce teipsum aus der Nachwirkung Augustins
her (hier besonders: De vera religione XXXIX.72.202), welche er in den „über die Selbsterkenntnis
vermittelte[n] Einblick in die Sündenverfaßtheit des menschlichen Ich“ (ebd., S. 79 f.) zusammenlaufen
sieht. Haas konstatiert: „Kein Zweifel, daß alle die genannten Motive der augustinischen Selbsterkenntnis
durchs ganze Mittelalter über bis in die werdende Neuzeit bestimmend geblieben sind“ (ebd., S. 80) und
führt diese Tradition bis zur Ethik des Petrus Abaelardus (vgl. ebd., S. 80).

520 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



angelegte und konsistente – volkssprachliche Beitrag zu einer Hermeneutik des (säkula-
ren) Subjekts in der Forschung bislang keine gewichtigere Rolle gespielt hat,182 was mit
einer anhaltenden Geringschätzung seines Autors Thomasîn zu tun haben mag.

Alois M. Haas führt – mit weitem, diachronem Blick – die beiden traditionellen
Verständnishorizonte des gnothi seautón wie folgt aus:

Schon in der Antike [...] lassen sich zwei Intentionen des Nosce teipsum klar auseinanderhalten:
die eine zielt auf die sterbliche, kontingente Verfaßtheit des Menschen und macht ihm seine Hin-
fälligkeit klar; Resultat solcher Einsichtnahme ist die σωφροσύνη.183 Die andere – insbesondere in
der neuplatonischen Umdeutung (Plotin, Proklos) – nimmt das ‚Gnothi seauton‘ zum Anlaß einer
umfassenden Askese, in deren Absicht die Hinführung der Vernunft zur Erkenntnis ihrer eigenen
Göttlichkeit steht, da die Seele ‚in ihrem innersten Kerne eben Gott ist‘. Die erste Fassung der
Selbsterkenntnis wird christlich verschärft zur schmerzlichen Erkenntnis der Sündenverfaßtheit
des menschlichen Ich, die zweite Auffassung wird notwendigerweise geschwächt zur Konzeption
eines ‚Gott-ähnlich Werdens der Seele‘, der capacitas Dei.184

Demgegenüber bietet der Welsche Gast – wie in so vielem185 – eine synthetische dritte
Position an. Weder findet sich hier die radikale, von Haas „mystologische“ genannte Di-
mension, in der „der Mensch [...] in seiner Selbsterkenntnis nichts anderes als die ihm
innerliche, ‚himmlische‘ Imprägnierung [ratifiziert]“,186 noch gibt es eine radikal aske-
tisch-stoizistische Wendung. Stattdessen wird eine praxeologisch anmutende Ethik mo-
delliert, die auf ein säkulares, begrenzt erkenntnisfähiges Subjekt ausgerichtet ist,
welches sich als Effekt von externer Menschenführung und interner Gewissenserfor-
schung konstituiert, hierbei jedoch nicht der göttlichen sapientia in sich selbst nach-
spürt, sondern – im Angesicht seines unausweichlichen Sündigseins in der Welt – gut
handeln und sich selbst gut regieren soll.

Damit steht der Welsche Gast einerseits frühen Reflexen der Rezeption des gno-
thi seautón nahe, welches zu Beginn durchaus noch die pragmatisch-ethische Di-

 Auch neuere Beiträge übersehen m. E. den Zusammenhang zur Tradition der Selbsterkenntnis.
Vgl. z. B. jüngst Schanze, Tugendlehre und Wissenslehre, bes. S. 213–244.
 ‚Sophrosyne‘ bedeutet ‚Mäßigung‘, ‚Beherrschung‘ bzw. ‚Besonnenheit‘.
 Haas, Christliche Aspekte, S. 81.
 Schneider, Textstruktur, S. 200, stellt bspw. fest, dass der Welsche Gast traditionelle Einteilungen
und Systematiken immer wieder (re-)kombiniert und mischt. Vgl. dazu auch Schanze, Tugendlehre
und Wissenslehre, S. 97–105. Bereits Christoph Cormeau: Art. Thomasin von Zerklaere. In: 2VL 9 (1995),
Sp. 896–902, dort Sp. 900, schreibt über Thomasîn: „Er greift Gedanken und Begriffssysteme der zeitge-
nössischen Wissenschaft auf, aber er schreibt eine didaktische Summe für Laien; sein Interesse ist vor-
theoretisch, auf Beeinflussung der Praxis, nicht auf Vollständigkeit systematischer Unterscheidungen
ausgerichtet. So sind traditionelle Begriffsreihen (Kardinaltugenden, Glücksgüter usw.) erkennbar [...],
ihre Systematik ist aber der praktischen Lehre untergeordnet. Übersetzung und Umschreibung der lat.
Fachbegriffe zielen nicht auf terminologische Schärfe [...]; so entstehen Bedeutungsverschiebungen
zwischen verschiedenen Begriffsreihen.“
 Haas, Et descendit, S. 72.

V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis 521



mension richtigen Alltagsverhaltens avisiert hatte,187 bevor in der Verarbeitung
durch Macrobius‘ Kommentar zu Ciceros Somnium Scipionis eine neuplatonische
Reinterpretation Einzug gehalten hat, „nach der die höchste Seligkeit der Seele
darin besteht, sich ihres Ursprungs und ihrer Herkunft zu vergewissern“.188 Zwar ist auch
die Aufnahme dieser platonisierenden Selbsterkenntnis der Seele durch Augustinus, wel-
chem Haas „schlechterdings grundlegende[n] Rang“189 zuspricht, in den bereits diskutier-
ten Traktat De vera religione als „Vorgang der Verinnerlichung“ auf „Transzendierung“
angelegt und die Selbsterkenntnis des Menschen „unverbrüchlich kombiniert mit der Got-
teserkenntnis“,190 jedoch entwickelt der Traktat hier andererseits ein skaliertes Modell der
Erkenntnis und – daran geknüpft – ein skaliertes Modell des Christseins. Haas weist auf
„[d]ie bekannte Stelle aus ‚De vera religione‘“191 hin: Noli foras ire, in te ipsum redi; in inte-
riore homine habitat veritas, et si tuam naturam mutabilem inveneris, transcende et te
ipsum (Augustinus: De vera religione XXXIX.72.202; Übers. [Thimme]: „Geh nicht nach
draußen, kehr wieder ein bei dir selbst! Im inneren Menschen wohnt die Wahrheit. Und
wenn du deine Natur noch wandelbar findest, so schreite über dich selbst hinaus!“).
Haas konstatiert, dass diese Selbsterkenntnis „nicht denkbar ohne Einschränkung des
Forschungsdrangs, soweit er sich auf die Welt im physikalisch-geographischen Sinne er-
streckt“.192 Diese „erkenntniskritische Haltung“ benennt er als „Antiphysizismus“,193 mit
welchem die Einkehr in sich selbst erkauft sei. Wenn es dann heißt: „Selbsterkenntnis ist
nicht denkbar ohne Gotteserkenntnis“,194 dann ist Bumkes Umsetzung dieser Formulie-
rung in seiner Blutstropfen-Monographie bereits herauszuhören.195 Als historisches Urteil
hält Haas fest:

Der Prestigegewinn der menschlichen Person ist ungeheuerlich: Ihr und ihrer Selbsterkenntnis
wird die ganze Schwere der Transzendenz überbunden: Das menschliche Ich richtig zu erkennen,
heißt nichts anderes als den Ursprung dieses Ichs als dessen bleibenden und lebenspendenden

 Ebd., S. 75: „Hier [in einer Satire Juvenals; F. D. S.] heißt das Nosce teipsum nichts anderes als
‚Miß deine Fähigkeiten (im finanziellen, ökonomischen Sinn)!‘“. – Ruedi Imbach: Selbsterkenntnis und
Dialog: Aspekte des philosophischen Denkens im 12. Jahrhundert. In: Aspekte des 12. Jahrhunderts.
Freisinger Kolloquium 1998. Hrsg. von Wolfgang Haubrichs, Eckart C. Lutz, Gisela Vollmann-Profe.
(Wolfram-Studien 16 [2000]), S. 11–28, zeigt materialreich die vielgestaltigen Interpretierbarkeit des gno-
thi seautón und weist unter anderem auf die Aufnahme bei Bernhard von Clairvaux (Predigt 36) hin, in
welcher sich offenbar gleichfalls eine Wendung in praktische Ethik findet, insofern Bernhard „für ein
Erkennen, das dem Handeln dient“, plädiere (ebd., S. 21). Die Apostel, heißt es in dieser Predigt, hätten
ihn nicht gelehrt, Platon oder Aristoteles zu lesen, sondern gut zu leben (vgl. ebd.). Inwiefern hier eine
weitergehende (diskursive) Nähe zumWelschen Gast besteht, bliebe zu prüfen.
 Haas, Et descendit, S. 76.
 Haas, Christliche Aspekte, S. 73.
 Ebd., S. 74.
 Ebd., S. 73.
 Ebd., S. 74.
 Ebd.
 Ebd., S. 76.
 Vgl. hierzu die Einleitung zu Kap. V.2, S. 494–497.

522 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Grund, d. h. als Gott, erkennen. Dieses unvordenkliche Einbefaßtsein des Sich-selber-Denkenden
in die sein Erkennen, Sein und Wollen begründend tragende Transzendenz Gottes nenne ich eine
mystische Konzeption des Nosce teipsum.196

Wenn Haas weiterhin konstatiert, „daß alle die genannten Motive der augustinischen
Selbsterkenntnis durchs ganze Mittelalter über bis in die werdende Neuzeit bestim-
mend bleiben werden“,197 dann ist dem angesichts des allenthalben greifbaren Einflus-
ses Augustins zwar einerseits sicherlich zuzustimmen, andererseits – mit Blick auf den
Welschen Gast – gleichfalls zu konstatieren, dass die Vorstellung von der erkennenden,
von Gott herstammenden, dem Menschen innewohnenden sapientia (und die implizite
Selbstvergöttlichung) in der volkssprachlichen Ethik höchstens am Rande eine Rolle
spielt. Ist die – im Wortlaut vorfindliche – Aufforderung zur Selbsterkenntnis im Wel-
schen Gast zwar identifizierbar, so fehlt ihr die „mystische Konzeption“ (Haas), die für
ihre christliche Rezeption im Rahmen erkenntnistheoretischer Erwägungen der Theolo-
gie so entscheidend sind. Es ist diese ‚mystische‘ Dimension der Selbsterkenntnis, wel-
che in Augustins De vera religione die scientes – als absolute Zielvorstellung einer
idealen christlichen Existenz, die durch Einsicht erreicht wird – von den credentes, den
bloß durch auctoritas glaubenden Christen, trennt. Auf diese letzteren aber zielen der
Welsche Gast und, wie im Folgenden argumentiert werden soll, auch der Parzival ab.

V.2.3 Fazit und Ausblick: ich bin ein man der sünde hât (Pz 456,30) –
Selbsterkenntnis als Fleischesmensch

Wie zu zeigen versucht worden ist, lenkt der Welsche Gast sinnliche Wahrnehmung und
Erkenntnis auf eine Selbsterkenntnis des Subjektes als Geschöpf und als gnadenbedürftig
um. Die Erkenntnis der Transzendenz wird dabei zurückgestellt und durch das Bekennt-
nis sowie eine praxeologisch ausgerichtete Ethik substituiert. Schon bei Augustinus ist
implizit die Existenzform der credentes angelegt, wenn beispielsweise in den De trinitate
XV libri der Vorzug einer Minimalerkenntnis des Selbst als ein Beschränktes artikuliert
ist, das sich vor der Verirrung in all jenen weitschweifenden Wissenschaften hütet, die
zwar die Dinge durchgründen, nicht aber zu Gott führen, sofern sie von ihm nicht seinen
Ausgangspunkt nehmen. In De trinitate geschieht dies –wie auch imWelschen Gast – im
Rekurs auf die spezifische Kombination des „Ich weiß, dass ich nichts weiß“ einerseits
mit dem gnothi seautón andererseits, wodurch Selbsterkenntnis auf eine Selbstbeschrän-
kung und in den Vorgang des Gottsuchens umgelenkt wird:

Scientiam terrestrium caelestiumque rerum magni aestimare solet genus humanum. In quo
profecto meliores sunt qui huic scientiae praeponunt nosse semetipsos, laudabiliorque est animus

 Haas, Christliche Aspekte, S. 76.
 Ebd., S. 80.

V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis 523



cui nota est uel infirmitas sua quam qui ea non respecta uias siderum scrutatur etiam cogniturus
aut qui iam cognitas tenet ignorans ipse qua ingrediatur ad salutem ac firmitatem suam.

(Augustinus: De trinitate IV.1.1)198

Es ist dieser Ansatz, welcher sinngemäß im Welschen Gast realisiert wird, der jedoch
eine dezidiert andere Konsequenz zieht als Augustins De trinitate. Wenn der Welsche
Gast die Reihe der artes und eine weitläufige Kognitionstheorie erst entfaltet, um sie
dann als unwissbar und auch von den Weisen nicht restlos durchdrungen zurückzu-
weisen, so tut er nichts anderes, als mit ostentativ begrenzten Wissensbeständen eine
Folie zu produzieren, auf der sowohl Wissen erworben werden als auch Nichtwissen
einsichtig gemacht werden kann. Das Subjekt des Welschen Gastes, das sich über den
Text einerseits Rudimente höherer Bildung aneignen kann, wird andererseits auf das
Wissen um sein Nichtwissen zurückverwiesen, von dem aus es sich dem sicher glaub-
baren, dem dreifaltigen, allmächtigen Schöpfer zuwenden kann.

Doch während der Welsche Gast eine praxeologische Ethik anschließt, gründet De
trinitate auf die Anerkenntnis der eigenen Erkenntnisschwäche wiederum die Möglich-
keit einer geführten, stufenweise weitergeleiteten, gnadenhaften Erkenntnis, sodass es
schließlich über das in seiner geistigen Krankheit und Schwäche vom Heiligen Geist
erweckte Subjekt heißen kann: hunc ita egentem ac dolentem scientia non inflat quia ca-
ritas aedificat [= I Cor 8,1] (De trinitate IV.1.1; Übers. [Schmaus]: „Wer so handelt und
bereut, den bläht das Wissen nicht auf, weil ihn die Liebe erbaut.“). Dies tritt als Mög-
lichkeit im Welschen Gast aber nicht in den Blick und auch Parzivals ‚Selbsterkenntnis‘
ist nicht –wie Bumke es suggeriert hat – auf diese höhere Gotteserkenntnis ausgerichtet,
sondern allein auf eine Gottesanerkenntnis und eine Selbsterkenntnis als sündhafte
Kreatur.199

Das christliche Subjekt darf nicht in jene Falle gehen, die etwa der Prolog des Ane-
genge entwirft, wenn er das belehrende Ich dieses Textes auf die Gefahr hinweisen
lässt, welche zu hohe Spekulation, zu tiefe Versenkung in die Geheimnisse Gottes (diu
gotes tougen) oder der Trinität (sich versenchen dar în, | wie die drî namen sîn) für die
tumben Laien bereithält und die Lehrenden in Haft für deren Seelenheil nimmt:

 Kursivierung im lat. Text und in der Übers. von mir; F. D. S. – Übers. (Schmaus): „Vor demWissen
um die irdischen und himmlischen Dinge pflegen die Menschen eine große Achtung zu haben. Dabei
sind wahrlich diejenigen besser, die diesem Wissen das Wissen um sich selbst vorziehen, und preiswür-
diger ist ein Geist, dem die eigene Unkraft bekannt ist, als einer, der, von ihr nichts wissend, die Bahnen
der Gestirne durchschreitet, um sie kennenzulernen oder um das schon erworbene Wissen zu sichern,
und dabei die Wege nicht kennt, die er beschreiten muß, um zu Heil und Kraft zu kommen.“
 Zu diesem Schluss ist auf anderem Wege – nämlich über eine Theorie zur Bedeutung des Grals bei
Wolfram von Eschenbach aus dem Hintergrund der Alexander-Tradition – auch schon Friedrich Ranke:
Zur Symbolik des Grals bei Wolfram von Eschenbach. In: Wolfram von Eschenbach. Hrsg. von Heinz
Rupp. Darmstadt 1966 (Wege der Forschung 57), S. 38–48 (zuerst veröffentlicht in: Trivium 4 [1946],
S. 20–30), hier S. 42–47, gekommen, der „Erkenntnis der Sündhaftigkeit“ (ebd., S. 47) als Umschlags-
punkt für Parzival annimmt.

524 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



swer einen brunnen wolde graben,
daz er ze gelten muose haben,
swaz dar inne ertrunche.
alle die nû dunche,
daz ich ze tiefe welle graben,
die wil ich gerne von dem schaden
leiten hin dannen baz;
ich râte ouch den tumben daz,
daz sie sich des gelouben
und in diu gotes tougen
sô tiefe niht gedenchen,
daz sie sich selben iht ertrenchen.
ich will des geltes ledich sîn
an allen den, die dar în
ir gedanche gevellen( ),
die daz ervorschen wellen( ),
wâ got vor des genas,
dô der entwederz was
himel noch erde noch das lieht:200

solche gedanche sint enwieht!
und die sich versenchen( ) dar în,
wie die drî namen sîn
[...],
swer nach solchem sinne,
tiefe wil gedenchen,
der mac sich selben wol ertrenchen!
(Das Anegenge, Vv. 45–88)201

Der Effekt eines oberflächlichen Verständnisses von subtilen theologischen Proble-
men, wie sie der Engelssturz und die Entstehung von Gut und Böse darstellen, die in
Herzeloydes Unterweisung alludiert sind (sîn muoter underschiet im gar | daz vinster
unt daz lieht gevar; Pz 119,29 f.), wird entsprechend an der Parzival-Figur durchge-
führt.202 Deren Verständnis subtiler Gotteslehren von liehtem sin („Gott ist Schönheit“,

 Mit der Frage nach dem Zustand vor dem Einsetzen einer Immanenz und der hieran gebundenen
Körper- und Zeitlichkeit sowie der prinzipiellen Undenkbarkeit dieser, dem fleischlich verhafteten Den-
ken fremden Seinsform beschäftigen sich die Theologen immer wieder, so etwa in De civitate Dei Au-
gustinus oder Johannes Scotus Eriugena in seinem Periphyseon (vgl. hierzu Kap. IV.1.3).
 Zitiert nach: Das Anegenge. Hrsg. von Dietrich Neuschäfer. München 1969 (Altdeutsche Texte in
kritischen Ausgaben 1).
 Die beiden Verse deuten in dem als Reimwort exponierten gar m. E. auf eine umfassende Ausle-
gung der Scheidung von ‚Licht und Finsternis‘ hin, wie sie hier beispielhaft in Kap. III.3.1.2, S. 176,
erarbeitet worden ist. Die theologische Tradition hierzu ist eine, die sich stark vom Literalsinn der
Entstehung von Licht und Finsternis löst und dabei zugleich Subtilitäten produziert, die dem sinnlich
geprägten Denken zuwiderlaufen, an welches sich die Genesis-Erzählung in ihrer simplen raumzeitli-
chen Symbolisierung von Dingen, die jenseits von Raum und Zeit geschehen sind, richtet.

V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis 525



„Gott ist Licht“) ist gänzlich von der Immanenz überformt und führt zu entsprechen-
den Fehlleistungen.203

Während das cognosce te ipsum bei Augustinus und Hugo ins Innere gerichtet ist
und gleichsam den Geist (die mens) aktivieren soll, um ihn in die Lage zu versetzen,
sich von allem Körperlichen freizumachen, richten sich der Appell desWelschen Gastes
und der Erkenntnisweg Parzivals, der lernt, dass er auf seinemWeg sîn selbes begegnet
ist, an das Äußere, an den Körper selbst, welcher zu allererst eingehegt werden muss.
Wo die eine Ausrichtung (Augustin, Hugo von St. Viktor) einen ‚ungeheuren Prestige-
gewinn der menschlichen Person‘204 erzeugt, welche über ihre mens implizit geradezu
deifiziert wird, produziert die andere (Thomasîn, Wolfram, Rudolf von Ems) einen An-
satz, in welchem das Leben im Fleisch (secundum corpus uiuere; Augustinus: De trini-
tate XIV.12.16) und in der Welt (etwa im Falle Parzivals) sowie die Erkenntnis dieses
Fleisches und dieser Weltlichkeit selbst zum Modus eines gelungenen Lebensmodells
werden dürfen.

Wenn im Folgenden der nicht ungefährliche Versuch unternommen werden soll,
Parzivals Bekenntnis seiner Sünden und seines Gottesglaubens ähnlich aufzufassen wie
die christliche Minimalerkenntnis, die der Welsche Gast entwirft und die bei Augustinus
im Gegensatz von scientes und credentes vorgeprägt ist, so ergeben sich – über die weni-
gen offenbaren Bezugspunkte, wie sie oben angedeutet worden sind, hinaus – Fragen
an den Parzival:

Während es – wie oben gesehen – schon vom Wortlaut des Welschen Gastes her
problemlos möglich ist, ihn an die Tradition des christlichen cognosce te ipsum anzu-
binden, stellt sich für den Parzival die Frage, ob sich – über eine Verbindung zu einer
allgemeinen ‚Erkenntnis‘-Thematik hinaus – der Appell ‚Erkenne dich selbst‘ oder ‚Er-
kenne dein Selbst‘205 und seine Implikationen in ihm finden lassen. Joachim Bumke
hat den Parzival mit dem Beginn des Didascalicon Hugos von Sankt Viktor in Verbin-
dung gebracht und ich habe diese Perspektive in den Welschen Gast hinein verlängert,
um zu zeigen, dass die (mangelhafte) Erkenntnisfähigkeit der aisthesis und die Bedeu-

 Das Verkennen der Ritter im Wald wird explizit an diese Lehre Herzeloydes zurückgebunden: der
knappe wânde, swaz er sprach, | ez wære got, als im verjach | frou Herzeloyde diu künegîn, | do sim under-
schiet den liehten sin (Pz 122,21–24).
 Vgl. Haas, Christliche Aspekte, S. 76.
 Mit Ivan Illich: Im Weinberg des Textes. Als das Schriftbild der Moderne entstand. 2. Aufl. München
2014 (original als: L’Ere du livre. Paris/Cuernavaca 1990), S. 27, welcher den Beginn von Hugos von Sankt
Viktor Didascalicon diskutiert, ist zu fragen, welche semantische Dimension das gnothi seautón im Kontext
des Welschen Gastes und des Parzival jeweils annimmt: „Die Tatsache allein, daß ein autoritativer
Schlüsselsatz ein Jahrtausend oder länger immer wieder in unveränderter Form zitiert wird, ist jedoch kei-
neswegs eine Garantie dafür, daß auch seine Bedeutung unverändert geblieben ist. Deshalb bin ich ver-
sucht, Hugos seipsum mit ‚dein Selbst‘ und nicht mit ‚dich selbst‘ zu übersetzen. | Das, was wir heute
meinen, wenn wir in einem normalen Gespräch von ‚Selbst‘ oder von ‚Individuum‘ reden, ist eine der gro-
ßen Entdeckungen des 12. Jahrhunderts.“ – Für den Hinweis auf diesen perspektivenreichen Text danke
ich sehr Michael Schwarzbach-Dobson.

526 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



tung der auctoritas für eine Minimalerkenntnis in beiden Texten – bei allem Abstand
derselben zueinander – ganz ähnlich modelliert sind. Diese auctoritas-basierte Mini-
malerkenntnis besetzt bereits in De vera religione eine – wenn auch randständige –
Systemstelle. Es bleibt zu prüfen, ob der Parzival weitergehende Anhaltspunkte bietet,
die ihn mit dem Diskurs von der Selbsterkenntnis verbinden.

Schon in Hinblick auf die Karfreitagserkenntnis – ich bin ein man, der sünde hât
(Pz 456,30)206 – zeigen sich Unähnlichkeiten zur ‚aisthetischen‘ Selbsterkenntnis,
wie sie im Welschen Gast durchgeführt ist. Wenn Selbsterkenntnis auch mit der Er-
kenntnis des eigenen Fleisches zu tun hat, dann wäre zu fragen, warum Parzivals
Körper, der doch so insistent als der schönste des Textes inszeniert wird, keine Rolle
in dieser Selbsterkenntnis spielt, die zunächst ja doch eher ein Gottesbekenntnis und
ein Schuldanerkenntnis ist; nicht zuletzt waren die Wahrnehmung körperlicher
Schönheit und die ‚ästhetische‘ Erkenntnisfähigkeit des schönen Körpers ja der
Ausgangspunkt der vorliegenden Betrachtungen. Insofern an den Aufruf des gnothi
seautón eine Technik der Selbstprüfung und Gewissensführung geknüpft ist, bleibt
zu eruieren, inwiefern diese Thematik sich auch in der Parzival-Figur reflektiert fin-
det; dass sie von dem sich selbst als Sünder bezichtigenden, bekehrten Gotteshas-
ser nicht zu trennen ist, ist dabei bereits zu erkennen. Zudem muss gefragt werden,
warum – wenn der Karfreitagsmoment Parzivals Selbsterkenntnis sein soll – es
noch fünf Jahre dauert, bis Cundrîe ihn findet und das Los des Grals auf ihn gefal-
len ist. Es ist zu diskutieren, wie der weitere Weg Parzivals bis zur Gralsberufung
verstanden werden kann.

Im Folgenden soll vorgeschlagen werden, dass die Selbsterkenntnis Parzivals als
Erkenntnis des Anderen an sich selbst modelliert ist, wobei das Andere in ein Homo-
logieverhältnis mit dem Fleischlichen, dem Weiblichen, dem Schönen und dem Heid-
nischen tritt. Die Figur, in der diese Selbsterkenntnis ein letztes Mal an Parzival
herantritt, bevor Cundrîe auftaucht und Parzival zum Gral ruft, ist dabei das verkör-
perte heidnische Andere, das in Gestalt seines elsternfarbenen alter ego Feirefîz zu ihm
sagt:

mit dir selben hâstu hie gestritn.207

gein mir selbn ich kom ûf strît geritn,
mich selben het ich gern erslagn:

 Die Sünde wäre dann weniger im Sinne der in der Forschung vielfach diskutierten spezifischen
Sünde Parzivals zu verstehen, als vielmehr in der allgemeinen Sündhaftigkeit des christlichen Subjek-
tes, die etwa der Welsche Gast formuliert: WG Vv. 4876–4878: ez enmac niemen geleben | in dirre werlt
sô gar ân sunde, | ern sünde zetelîcher stunde. – Vgl. analog etwa auch Augustinus: Confessiones I.7.12,
wo die allgemeine Sündhaftigkeit eines jeden Kindes im Mutterschoß thematisiert ist.
 Bumke, Blutstropfen, S. 97 f., weist auf diese Stelle unter dem Gesichtspunkt der „Identitätsproble-
matik“ hin.

V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis 527



done kundestu des niht verzagn,
dune wertest mir mîn selbes lîp.
(Pz 752,15–19)

Hiermit – so die These – schließt sich der Bogen, der mit dem Appell des grauen Ritters
eröffnet worden ist, welcher den an Karfreitag voll gerüstet Einherreitenden ermahnt:
ob ir niht ein heiden sît, | sô denket, hêrre, an dise zît (Pz 448,19 f.). Das (‚sarazenische‘)
Heidentum Feirefîz‘ und das potentielle Heidentum des gottfernen Parzival erscheinen
damit als zwei Seiten derselben Medaille.

Die Forschung hat das Einssein, das in der Figurenrede des Feirefîz eingespielt
wird, vielfach aufgegriffen und auf weitere Stellen des Parzival, in denen ‚Einssein‘ the-
matisch wird, bezogen. Dabei hat in der Regel der Aspekt der Verwandtschaft im Zent-
rum des Interesses gestanden.208 Beate Kellner hat es im Sinne einer „universalen
Genealogie“ gedeutet, in der „jeder Heide mit jedem Christen verwandt ist.“209 Diese
führt sie mit den Lehren Trevrizents auf den Brudermord zwischen Kain und Abel zu-
rück (Pz 464,16–22)210, welchen sie zum einen auf den vollzogenen Verwandtenmord
an Ither, die Verwandtenkämpfe gegen Vergulaht und Gawan und schließlich gegen
Feirefîz bezieht.211 Bei Kellner geht dies mit der These einher, dass es auf diese Art im
Text „Verschränkungen zwischen Christlichem, Heidnischem und Höfischem“ gebe,
die als „Hybride“ bezeichnet werden müssten,212 insofern es „zu Überblendungen

 So in jüngerer Zeit bspw. Bent Gebert: Poetik der Tugend. Zur Semantik und Anthropologie des
Habitus in höfischer Epik. In: Text und Normativität im deutschen Mittelalter. XX. Anglo-German Collo-
quium. Hrsg. von Elke Brüggen, Franz-Josef Holznagel et al. Berlin et al. 2012, S. 143–168, hier S. 159:
„Insbesondere Freundschafts- und Verwandtenkämpfe wie [...] Parzivals Kampf mit Feirefiz zielen
nicht auf die Überwindung oder gar Ausschaltung von Gegnern, sondern werden auf den Erweis von
Vorbildlichkeit im Kontext von Freundschaft und Genealogie hin erzählt.“ – Schon Nellmann, Kom-
mentar, S. 685, versteht Trevrizents Aussage, Parzival habe in Ither sein eigen verch (Pz 475,21) erschla-
gen, dahingehend, dass „Blutsverwandtschaft [...] bei Wolfram gern als Identität ausgedrückt [wird].
Die Verwandtschaft mit Ither ist allerdings recht weitläufig [...]. Bedenkenswert ist Mohrs Ansicht, die
Verwandtschaft – die Wolfram gegen Chrétien neu eingeführt hat – sei hier in erster Linie symbolisch
zu verstehen: als ‚Sinnbild der Brüderlichkeit der Menschen untereinander. ⟨ ... ⟩. An dieser Brüderlich-
keit ist Parzival schuldig geworden. Er hat, ohne es zu wollen, die Schuld begangen, die Kains Bruder-
mord in die Welt gebracht hat‘ (Mohr 1951/52, S. 25✶)“. Der Verweis bezieht sich auf: Wolfgang Mohr:
Parzivals ritterliche Schuld. In: Wirkendes Wort 2 (1951/52), S. 148–160, bei Nellmann zitiert nach dem
Wiederabdruck in: Wolfgang Mohr:Wolfram von Eschenbach. Aufsätze von Wolfgang Mohr. Göppingen
1979 (Göppinger Arbeiten zur Germanistik 275), S. 14–36.
 Beate Kellner: Wahrnehmung und Deutung des Heidnischen in Wolframs von Eschenbach ‚Parzi-
val‘. In: Wechselseitige Wahrnehmung der Religionen im Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit. 1:
Konzeptionelle Grundfragen und Fallstudien (Helden, Barbaren, Juden). Hrsg. von Ludger Grenzmann.
Göttingen 2009, S. 23–50, hier S. 40.
 Vgl. ebd., S. 38 f.
 Vgl. ebd., S. 40.
 Ebd., S. 27.

528 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



des Christlichen und Heidnischen [komme], die nicht mehr in einer Dichotomie
von ‚christlich‘ und ‚heidnisch‘ oder in einer Semantik von ‚gut‘ und ‚böse‘ auflös-
bar sind.“213

Hier soll das Gegenteil erprobt werden: Zwar gibt es im Parzival und in anderen
Texten fraglos eine wechselseitige Annäherung der Kategorien, welche zu einer Art
von ‚Hybridisierung‘ führt, diese Überblendungen sind jedoch keineswegs als Über-
windung der Kategorien zu verstehen, die in das hoch problematische Schlagwort
der Wolfram’schen ‚Toleranz‘214 gefasst worden ist, sondern sie sind tatsächlich

 Ebd. – Dieser Satz Kellners hat es auch in ein geschichtswissenschaftliches Überblickswerk ge-
schafft, nämlich bei Hans-Werner Goetz: Die Wahrnehmung anderer Religionen und christlich-
abendländisches Selbstverständnis im frühen und hohen Mittelalter (5.–12. Jahrhundert). Bd. 1. Berlin
2013, S. 202.
 Man hat diese Toleranz stets an der Rede der Gyburc im Willehalm begründet. Rüdiger Schnell:
Die Christen und die ‚Anderen‘. Mittelalterliche Positionen und germanistische Perspektiven. In: Die
Begegnung des Westens mit dem Osten. Kongreßakten des 4. Symposions des Mediävistenverbandes in
Köln aus Anlaß des 1000. Todesjahres der Kaiserin Theophanu. Hrsg. von Odilo Engels, Peter Schreiner.
Sigmaringen 1993, S. 185–202, hier S. 192, hat das „Etikett ‚Gyburgs Toleranzrede‘“ zurecht als „irre-
führend“ bezeichnet. Über „Parallelen aus Kanonistik, Historiographie, Traktaten und Briefliteratur“
(ebd., S. 202) zeigt Schnell, dass „Gyburgs Vorstellungen von der gemeinsamen Gottesgeschöpflichkeit
von Heiden und Christen und das daraus folgende Schonungsgebot tatsächlich so singulär in der mit-
telalterlichen Literatur nicht sind“ (ebd., S. 200). Gleichwohl kommt er zu dem Schluss, dass – hier
selbstverständlich mit Bezug auf den Wolfram’schen Willehalm – das Besondere der Darstellung durch
Wolfram darin liege, „eine theologische Position in ein bewegendes Drama menschlichen Leids“ umzu-
setzen, „das an sich schon das Gefühl des Erbarmens provoziert. Gerade durch das Entwerfen von
Schmerz und Trauer einer Frau zwischen Orient und Okzident vermag der Dichter einen Prozeß des
Nachdenkens in Gang zu setzen. [...] Wolframs eindringliche Gestaltung eines gigantischen Ringens
zwischen Christen und Nichtchristen auf dem Schlachtfeld macht nachdenklich, und damit wäre in
einer Welt der Gedankenlosigkeit schon viel für das Verständnis zwischen Christen und Nichtchristen
gewonnen“ (ebd.). Dieses ‚Nachdenken‘ bleibt bei Schnell so letztlich ein Nachdenken über die ‚Nicht-
christen‘, ein Reflexionsprozess, der auf die Erkenntnis des Anderen zielt. – Ganz besondere Blüten
schlägt die (implizite) Toleranz-Idee bei Fritz Peter Knapp: leien munt nie baz gesprach. Zur angeblichen
Buchgelehrsamkeit und zum Islambild Wolframs von Eschenbach. In: ZfdA 138 (2009), S. 173–184, der
die Frage nach der ‚Buchgelehrsamkeit‘ des Verfassers Wolfram mit einem bedenklichen Bildungsopti-
mismus vom Tisch zu wischen bereit ist, da diese „sich zu allererst im Islambild Wolframs erkennen
lassen [müsste]. Der Dichter hat offenbar in seinem ganzen Schaffen mit der Frage der Konfrontation
der beiden Religionen, des Christentums und des Islams, gerungen. Die Erkenntnis der tatsächlichen
Gemeinsamkeiten und Differenzen hätte sein ganzes Weltbild verändern müssen.“ Demgegenüber
vgl. etwa den Appell zur Besonnenheit von Joachim Heinzle: Die Heiden als Kinder Gottes. Notiz zum
‚Willehalm‘. In: ZfdA 123,3 (1994), S. 301–308. – Noch Barbara Sabel: Toleranzdenken in mittelhoch-
deutscher Literatur. Wiesbaden 2003 (Imagines Medii Aevi 14), stellt Wolfram von Eschenbach direkt
neben John Locke und Voltaire, weil er „dem intoleranten Schwarz-Weiß-Denken der Zeitgenossen ein
tolerantes Modell gegenüber“ stelle (vgl. ebd., „Zusammenfassung und Schlußwort“, S. 323); und Kreft,
Perspektivenwechsel, S. 131, spricht ganz selbstverständlich für Wolfram von der „menschlichen
Gleichwertigkeit von Heiden und Christen jenseits der Glaubensdifferenz“. – Es soll hier also im Folgen-
den nicht umWolframs ‚Toleranz‘ gehen, sondern vielmehr um die Frage, wie die Illusion von Toleranz
entsteht.

V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis 529



vielmehr eine systemimmanente Funktion, welche bis in patristische Konstrukte
des christlichen Glaubens zurückverfolgt werden kann. Die Interferenzen des Eige-
nen und des Anderen im christlichen Subjekt und im christlichen Kollektiv selbst
sind Gegenstand des nachfolgenden, systematisierenden Exkurses (Kap. V.3), bevor
in Kap. V.4 die Parzival-Figur als Trägerin verschiedener Formen des ‚Anderen‘ und
der Kampf zwischen Parzival und Feirefîz als Parzivals Erkenntnis des heidnischen
Selbstanteils analysiert werden und bevor anschließend – in Kap. VI – der Bereich
der Schrift, der ars und der Dichtung selbst im Kontext von Fleischlichkeit und ‚Hei-
dentum‘ betrachtet werden soll.

V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Häresie:
Superpositionen des Eigenen und des Anderen als
Subjektivierungs- und Kollektivierungsform

... autrui me regarde et, comme tel, il détient le secret de mon être, il sait ce que je suis ...
(Sartre: L‘être et le néant, S. 403)

Weil der christliche Diskurs von der Weltexistenz, vom sogenannten ‚fleischlichen‘
oder ‚körperlichen‘ Leben, massiv mit einem Diskurs vom ‚Heidnischen‘ umstellt ist,215

sollen hier in Form eines ausführlichen Exkurses zunächst Funktionen des polymor-
phen Begriffs des ‚Heidnischen‘ aufgearbeitet werden. Hierdurch sollen die vielfältigen
diskursiven Vernetzungen gezeigt werden, die zwischen dem christlichen Subjekt und
dem ‚heidnischen‘ Anderen entstehen, in welchem das ‚Schöne‘, das ‚Fleischliche‘ und
das ‚Heidnische‘ in ein Homologieverhältnis treten. Unter den Begriffen der gentiles,
der pagani und der heiden versammelt sich ein vielgestaltiges Sprechen vom ‚Anderen‘,
das zunächst disparat und heterogen erscheinen mag. Es soll hier im Folgenden jedoch
demonstriert werden, dass die verschiedenen Ebenen, die zunächst voneinander unab-
hängig und unverbunden erscheinen, konstant überblendet werden. Gerade die feh-
lende systematische Trennschärfe der Bezeichnungen heide, paganus oder gentilis, in
denen ethische (‚Sünder‘) und ethnische (‚saracenus‘) Dimensionen überblendbar wer-
den, macht ihre besondere diskursive Produktivität aus und trägt zu ihrer Leistung im
Rahmen christlicher Subjektivierung und Kollektivierung bei.

Bevor im abschließenden Teilkapitel V.4 gezeigt werden soll, wie im Parzival Wolf-
rams von Eschenbach die verschiedensten Ebenen ‚des‘ Diskurses vom Heidnischen
überblendet werden und mit der Schönheit des Körpers zu interferieren beginnen, sollen
diese verschiedenen Ebenen hier zunächst anhand exemplarischer Analysen entwickelt
werden. Dabei wird argumentiert, dass der Begriff des ‚Heidnischen‘ zunächst eine auf

 Diese Verschränkung ist etwa durch den bereits mehrfach thematisierten Römerbrief-Vers Rm 1,25
autoritativ vorgeprägt, wo es heißt, dass die Heiden das Geschöpf vor dem Schöpfer verehren.
Vgl. hierzu bereits ausführlich im Kontext von Augustins De vera religione Kap. V.1.3.

530 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



das christliche Subjekt und weiterhin auf das christliche Kollektiv gerichtete Implikation
hat, mithin also sowohl als Subjektivierungs- wie auch als Kollektivierungsform dient.
Die Narrationen, die diesem Subjektivierungs- und Kollektivierungsmodus angehören,
formen entsprechend Superpositionen des ‚Eigenen‘ und des ‚Anderen‘ aus, die sowohl
körperlich wie räumlich, sowohl ethisch (subjektbezogen) wie ethnisch (kollektivbezo-
gen) organisiert sein können. Die Verbindung des ‚Eigenen‘ mit dem ‚Anderen‘ wird
dabei als ko-emergent entwickelt. Das Andere, das das Eigene bedroht, entsteht zugleich
aus diesem, droht es konstant zu usurpieren und ist zudem im Eigenen ständig ko-
präsent, ja wird, weil es die Form der Lust annimmt, sogar beständig aktiv in den Be-
reich des Eigenen eingeholt.

Diejenigen Texte, die in der Forschung besonders auch in Hinblick darauf gelesen
worden sind, wie sie Kulturkontakt und Fremderfahrung behandeln, und aus denen
man die Sicht der Christen auf die Nichtchristen, besonders auch auf den Islam, her-
auszulesen versucht hat,216 sollen hier probeweise einmal gelesen werden, als sei die
Imagination des ‚Anderen‘ – die eine interkulturell operierende, an Postkolonialismus
und Orientalismuskritik geschulte moderne Literaturwissenschaft an ihnen zu rekonst-
ruieren versucht hat – niemals ihr Ziel gewesen.217 Insofern folge ich Niklas Luhmanns

 Programmatisch formuliert etwa Michael Stolz: Kulturelle Varianten. Religiöse Konfrontationen
im Spiegel der Parzival-Überlieferung. In: Akten des XI. Internationalen Germanistenkongresses Paris
2005. ‚Germanistik im Konflikt der Kulturen‘. Bd. 5: Kulturwissenschaft vs. Philologie? Hrsg. von Jean-
Marie Valentin. Bern et al. 2008 (Jahrbuch für Internationale Germanistik. Reihe A. Kongressberichte 81),
S. 153–158, hier S. 153, dass die „kulturwissenschaftliche Öffnung der Germanistik“ ein „neues Interesse
an der Erforschung von Fremderfahrungen“ gebracht habe.
 Auch der prominente Begründer der Orientalismus-Kritik, Edward W. Said: Orientalismus. 5. Aufl.
Frankfurt a. M. 2017 (original: Orientalism. New York 1978), richtet seine Perspektive eher auf das euro-
päische „Wissen über den Orientalen“ (so der Titel eines Kapitels; ebd., S. 43–64) und die Einrichtung
einer „imaginären Geographie“, welche er unter das Schlagwort der „Orientalisierung des Orients“
fasst (S. 65–90), als auf die Frage, wie der Orient als Grenzdiskurs den Okzident überhaupt erst konsti-
tuiert, gleichwohl Said diesen Aspekt mitdenkt (vgl. ebd., S. 16 u. 380). Dabei ist doch der von Said
analysierte westliche Herrschaftsdiskurs über den Orient, welcher eine Macht- und Gewaltausübung be-
gründet, untrennbar mit einer bestimmten Form der Selbststilisierung verbunden, welche die Herr-
schaftsausübung in der Fremde legitimiert. Es wäre – zumindest für das Hochmittelalter – einmal zu
fragen, ob die Gewalt- und Herrschaftsausübung, welche mit den Kreuzzügen ins sogenannte Heilige
Land getragen wird, nicht vielleicht als sekundärer Effekt, als Externalisierung einer internalisierten
Subjektivierungsform verstehbar sind. Während Said nämlich bspw. davon ausgeht, dass „sich das
Denken plötzlich mit einer völlig neuen Lebensform befassen muss – wie der Islam den Europäern im
frühen Mittelalter erschien“ – und die zeitgenössischen Verstehensversuche als Abwehrreflexe begreift,
die „zum Beispiel den Islam als einen schalen Aufguss von etwas viel Älterem, indem diesem Falle
dem Christentum“ begreift, so darf nicht übersehen werden, dass die Abwehr eines ‚Heidentums‘ etwas
ist, das dem Christentum nicht als Neues erscheinen kann, weil diese Abwehr bereits konstitutiver Be-
standteil seiner selbst ist und dies auch im Rahmen einer älteren jüdischen „Religion der Wahrheit“
war (vgl. Jan Assmann: Totale Religion. Ursprünge und Formen puritanischer Verschärfung. 3. Aufl.
Wien 2018, S. 58–76). Ebenso wird sie Teil einer islamischen Wahrheitskonstruktion, denn: Das islami-
sche Allerheiligste, die Ka’ba, ist auf den Fundamenten eines vorislamischen Hubal-Heiligtums errich-

V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Häresie 531



Entwurf von Religion als selbstbezeichnendem System, der das ‚Andere‘ als Funktion
des ‚Eigenen‘ auffasst, denn: Wenn „Religion zu jenen Sachverhalten [gehört], die sich
selbst bezeichnen“,218 dann heißt dies auch,

daß die Religion sich selber definiert und alles, was damit inkompatibel ist, ausschließt. Aber wie
das, wenn es zum Beispiel um andere Religionen, um Heiden, um die civitas terrena, um das Böse
geht? Selbstthematisierung ist nur mit Einschließen des Ausschließens, nur mithilfe des negativen
Korrelats möglich. Das System ist autonom nur, wenn es mitkontrolliert, was es nicht ist. Ange-
sichts eines solchen Sachverhalts kann Religion extern nur im Modus der Beobachtung zweiter
Ordnung, nur als Beobachtung ihrer Selbstbeobachtung definiert werden – und nicht durch ein
Wesensdiktat von außen.219

Als Beobachtung zweiter Ordnung verstehen sich entsprechend auch die vorliegenden
Analysen, wenn sie den Zusammenhang zwischen dem Schönheitsdiskurs und dem
Diskurs vom Heidentum untersuchen, welchen ich für einen zentralen Modus dieser
Selbstbeobachtung halte.

Die Frage, welches Bild diejenigen Texte, welche Erzählungen über ‚Heiden‘ ent-
halten, von denselben entwerfen und wie sie sie wahrnehmen, ist dann aber vielleicht
grundlegend inadäquat gestellt, denn die Texte – und dies betrifft auch die Wolfram’-
schen ‚Hybridisierungen‘ – dienen unter Umständen nicht so sehr der Reflexion und
Erkenntnis des ‚Anderen‘, als die sie durchaus lesbar sind und analysiert wurden,220

tet und der Gebetsaufruf Allahu akbar bedeutet wörtlich nicht „Gott ist groß“, sondern „Gott ist größer“
und setzt sich – ähnlich dem Aufruf des JHWH im Dekalog: „Du sollst neben mir keine Götter haben“ –
von vorislamischem Polytheismus ab (vgl. Ekkehart u. Gernot Rotter: Venus – Maria – Fatima. Wie die
Lust zum Teufel ging. Zürich/Düsseldorf 1996, S. 181 f.). Es ist durchaus ernst zu nehmen, wenn ‚der
Islam‘ zunächst eben nicht als neu wahrgenommen wird, sondern – im Gegenteil – als etwas identi-
fiziert, worum man immer schon gewusst hat, nämlich als Konkretisierung einer viel allgemeineren Ge-
fährdung des Rechtglaubens, die als Häresie bzw. Heidentum begriffen wird. Aber während Said die
Perspektive seines historischen Abrisses darauf zurichtet, dass (auch in literarischen Entwürfen) „die
europäischen Vorstellungen von den Muslimen, Osmanen oder Arabern immer dazu [dienten], den
zweifelhaften Orient zu kontrollieren“ (ebd., S. 76), so kann demgegenüber gleichfalls plausibilisiert
werden, dass die Entwürfe des ‚Heidnischen‘ im 12./13. Jahrhundert zugleich – und vielleicht primär –
im Rahmen eines Machtdispositivs gelesen werden können, welches dazu dient, das christliche Subjekt
zu konstituieren und zu kontrollieren und über diese Konstitution des Selbst eine (sekundäre) nach
außen gerichtete hegemoniale Dynamik erhält.
 Niklas Luhmann: Die Religion der Gesellschaft. Hrsg. von André Kieserling. 5. Aufl. Frankfurt a. M.
2018, S. 15.
 Ebd.
 Vgl. etwa Florian Schmitz: Der Orient in den Diskursen des Mittelalters und im „Willehalm“Wolf-
rams von Eschenbach. Berlin 2018 (Beiträge zur Mittelalterforschung 32), der in einem diskurstheore-
tisch inspirierten Ansatz allerdings auch nach der „Vielstimmigkeit“ des Willehalm in Bezug auf die
Kategorie ‚Orient‘ fragt (vgl. ebd., S. 15–20 u. S. 371–387. Auch Schmitz zielt mit dieser „Vielstimmig-
keit“ darauf ab, dass hier – im Rahmen einer komplexen Dichtung – auch dem Anderen eine Stimme
gegeben werden könne (ebd., S. 386): „Der ‚Willehalm‘ nutzt das verfügbare Weltwissen seiner Zeit,
eine der Scholastik nahestehende Dialektik, die immer mehrere, zum Teil sich widersprechende Stim-

532 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



sondern zielen vielleicht vielmehr auf die Formierung des ‚Selbst‘.221 Das – im Kontrast
zwischen der ‚negativen‘ Heidendarstellung bspw. im Rolandslied und der vermeintlich
‚positiven‘ (weil ‚höfisierenden‘) Heidendarstellung nach Wolfram – aufgeworfene Pro-
blem, wie zwei scheinbar so diametral einander entgegengesetzte Darstellungsmodi
koexistieren können,222 löst sich vielleicht, wenn man annimmt, dass die verschiede-

men zu Wort kommen lässt, die Präsentation komplexer Diskurse, um allen Dingen einen eigenen Wert
und ein eigenes Recht zuzuweisen.“
 Die Forschung – auch die historische – hat im Wesentlichen nach der Wahrnehmung der Ande-
ren/Muslime/Heiden/Juden etc. durch die Christen gefragt. Dies ist auch die Perspektive von Uta Goer-
litz, Wolfgang Haubrichs: Einleitung. In: Integration oder Desintegration? Heiden und Christen im
Mittelalter. Hrsg. von Uta Goerlitz, Wolfgang Haubrichs. LiLi 156 (2009), S. 5–11. So geht beispielsweise
auch Beate Kellner in ihrem bereits zitierten Beitrag vor (vgl. Kellner, Wahrnehmung und Deutung). –
Auch der Historiker Goetz (Goetz, Die Wahrnehmung anderer Religionen), verfährt ähnlich. Obgleich
der mehrbändige Ergebnisband, der im Rahmen eines Drittmittelprojektes verbunden mit mehreren
Dissertationen und begleitenden Aufsatzpublikationen der Projekt-Beteiligten realisiert worden ist, im
Titel das „christlich-abendländische Selbstverständnis“ kontrastiv zur „Wahrnehmung anderer Religio-
nen“ setzt, bietet die dichte Materialfülle hauptsächlich Auskünfte über die Wahrnehmung anderer Re-
ligionen durch die Christen. Auch das Resümee (Kapitel 6: Vergleichende Schlußbetrachtungen:
Wahrnehmung anderer Religionen und christliches Selbstverständnis, ebd., Bd. 2, S. 773–832) arbeitet
hauptsächlich die Wahrnehmung durch die Christen auf. Es wird allerdings auch hier deutlich, dass
eine Nähe zwischen den gänzlich ‚anderen‘ Muslimen, Juden und Heiden besteht, insofern zum einen
die gewählten Terminologien häufig wenig trennscharf sind – Muslime können als Heiden bezeichnet
werden – und insofern zum anderen die Abgrenzung zwischen Heidentum und Häretikern häufig nicht
trennscharf ist. Das christliche Selbstverständnis wird hier nur insofern tangiert, als wiederum nach der
Wahrnehmung der ‚Häretiker‘ oder der ‚schlechten Christen‘ durch die – man müsste wohl einsetzen:
‚guten‘ – Christen gefragt wird (vgl. ebd. S. 818). Festgehalten werden muss aber auch, dass Goetz aus
seinen Quellen herausarbeitet, dass die Häresie – also der Abfall vom rechten, bereits besessenen Glau-
ben – als schlimmer erachtet wird denn die vollständige Unkenntnis des wahren Glaubens (vgl. ebd.,
S. 800). Die christliche Subjektivierungsform indessen, die hier im Folgenden im Fokus stehen wird,
spielt in dem von Goetz behandelten Rahmen keine Rolle. – Demgegenüber konstatiert Ralf Schlecht-
weg-Jahn: Die heiden als Machtdispositiv in mittelalterlichen Texten. Überlegungen zu Petrus Venerabi-
lis, Wilhelm von Tyrus und Wolfram von Eschenbach. In: Gott und die heiden. Mittelalterliche
Funktionen und Semantiken der Heiden. Hrsg. von Susanne Knaeble, Silvan Wagner. Berlin 2015 (bay-
reuther forum TRANSIT 13), S. 101–130, hier S. 130, in seinem Versuch, die Kategorie ‚heiden‘ (in einer
mit Jürgen Link, Ursula Link-Heer: Diskurs/Interdiskurs und Literaturanalyse. In: LiLi 77 [1990],
S. 88–99, erweiterten diskurstheoretischen Verortung nach Foucault) als Dispositiv aufzufassen: „In
diesem Sinne findet in den mittelalterlichen Diskursen von den heiden streng genommen gar keine Be-
gegnung mit dem Islam statt, sondern vielmehr eine Ausdifferenzierung der je eigenen Diskurse und
damit auch der Diskurse vom Eigenen mit der Hilfe eines spezifischen heiden-Dispositivs vom
Anderen.“
 Beispielhaft bei Sonja Kerth: ‚Den armen Iudas er gebildot‘ – Feindbilder im ‚Rolandslied‘ des Pfaf-
fen Konrad und im ‚Willehalm‘Wolframs von Eschenbach. In: Mitteilungen des Internationalen Germa-
nistenverbandes 42 (1995), S. 32–37. Basale Reflexe jenes Narratives, in welchem eine Entwicklung von
einseitig negativer Heidendarstellung hin zu größerer „Differenzierung“ konstatiert wird, dringt bis in
die Geschichtswissenschaft, wenn Goetz, Wahrnehmung, Bd. 1, S. 363 f., der in der altgermanistischen
Forschung traditionellen Auffassung folgt, dass das Rolandslied des Pfaffen Konrad ‚noch‘ „einseitig

V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Häresie 533



nen Entwürfe des ‚Heidnischen‘– etwa im Rolandslied und bei Wolfram – beide als Ne-
gativfolie des christlichen Selbst entworfen sind. Als Hohlform und Sammelkategorie
des ‚Anderen‘wird die Klasse des ‚Heidnischen‘ um denselben Kernbestand – nämlich:
das christliche Subjekt – herum errichtet, den sie konstituieren muss, ist aber flexibel
realisierbar.

Schon von ihrer Konstruktionslogik her muss unter der als Alterität entworfenen
Klassenbezeichnung – ‚Heiden‘ – ein diffuses, vielgestaltiges Konglomerat des potenti-
ell ‚Anderen‘ zusammenfallen,223 um dem christlichen ‚Eigenen‘ Kontur zu geben. Das
Heidenbild des Parzival und das des Rolandsliedes unterscheidet sich dabei nur gradu-
ell, nicht jedoch kategorial. Dass Heiden in einem Fall als monstra, im anderen Fall als
‚höfische‘ (Minne-)Ritter realisiert werden können, erklärt sich aus der – allerdings wie-
derum variablen – Bezugsgröße des christlichen Ritters, von der aus sie modelliert wer-

und traditionell verfährt“ (ebd., S. 363) und die „spätere Epik Wolframs von Eschenbach“ (ebd.) hier-
von abhebt (vgl. Literaturhinweise ebd., Anm. 489). Obgleich hier in Hinblick auf Wolfram nicht von
‚Toleranz‘ die Rede ist, so baut die vorgängige Forschungsdebatte mit ihrer programmatischen, auf
eine ‚fortschreitende‘ Entwicklungslinie zielenden Kontrastierung von Rolandslied und Wolfram’scher
Epik doch wiederum auf der Toleranzthese auf. – Auch Goerlitz/Haubrichs, Integration, S. 6 f., konsta-
tieren: „Erst der Kontakt mit den Moslems und die Auseinandersetzung mit dem Islam in Spanien und
während der Kreuzzüge zunahm, entwickelte sich eine differenziertere Sichtweise auf das Heidentum,
deren Vertreter nun [...] in je unterschiedlichem Ausmaß als mehr oder weniger gleichwertige Partner
betrachtet werden konnten“, und gehen dabei von einer – mehr oder weniger teleologischen – Ent-
wicklung hin zu einer durch Kulturkontakt vermittelten „Aufwertung der Heiden“ (ebd., S. 7) aus,
wenn sie die verschiedenen Darstellungsformen des Heidnischen als „ältere und jüngere Konzepte des
‚Heiden‘“ (ebd.) fassen. Besonders für WolframsWillehalm wird hier betont: „Als ‚Held‘ oder ‚Herrscher‘
gewinnt der ‚Fremde‘ vertraute Züge, und derartige, konzeptuell auf Gegenseitigkeit beruhende Zu-
schreibungen lenken den Blick vom religiösen Gegensatz weg auf andere Daseinsaspekte. Prinzipiell
paritätisch verwendbare Begriffe wie diese ermöglichen Annäherung und signalisieren eine zumindest
partielle, von der Religionszugehörigkeit absehende Integration der Heiden“ (ebd., S. 7 f.). – Auch noch
in einem älteren Forschungsbericht sieht Ursula Peters: Postkoloniale Mediävistik? Überlegungen zu
einer kulturwissenschaftlichen Spielart der Mittelalter-Philologie. In: Scientia Poetica 14 (2010),
S. 205–237, hier S. 216 f., zwei differente, prototypische Modi der Heidendarstellung „in Kreuzzugsepen“
einerseits und „der verwandtschaftlichen Einbindung eines Feirefiz in die christliche Gralsfamilie“
andererseits.
 Zum diffus-vieldeutigen mhd. Lexem ‚heide‘ und zur entsprechend vielgestaltigen Reaktion der
Forschung hierauf vgl. etwa Susanne Knaeble, Silvan Wagner: Gott und die heiden – Einleitung. In:
Gott und die heiden. Mittelalterliche Funktionen und Semantiken der Heiden. Hrsg. von Susanne
Knaeble, Silvan Wagner. Berlin 2015 (bayreuther forum TRANSIT 13), S. 9–26, deren methodischen Fol-
gerungen hieraus (vgl. ebd., S. 17 f.) ich jedoch nur bedingt folgen möchte. Die Feststellung, dass das
‚Eigene‘ bzw. ‚das Christliche‘ realhistorisch im Mittelalter keineswegs ein monolithischer Block, keine
weltkirchliche Einheitskultur, sondern dass „Religiosität vielmehr von Pluralität gekennzeichnet“ gewe-
sen sei (ebd., S. 17), widerspricht m. E. keineswegs der systematischen Beobachtung, dass monotheisti-
sche Diskurse – sowohl im Judentum als auch im Christentum oder Islam – konstitutiv über die
Diskursposition des als Einheit imaginierten ‚Eigenen‘ charakterisiert sind. So „vielstimmig“ (vgl. ebd.,
S. 18) ‚der‘ christliche Diskurs auch gewesen sein mag, so gilt doch diese Fiktion wohl für jede der vie-
len ‚realhistorischen‘ Einzelstimmen.

534 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



den. In beiden Fällen geht es nicht um die Erkenntnis dieses Anderen, sondern um die
kontrastive Erkenntnis des sich als Christ subjektivierenden (ritterlichen) Individuums,
das in das selbstreflexive Spannungsfeld unterschiedlich ausgerichteter, auf unter-
schiedliche Subjektparameter gerichteter Kontrastfolien versetzt wird: Während die
monströsen und zu überwindenden Heiden den Anlass zu heldenhaftem Kampf und
zur Heiligwerdung bieten, erscheinen die höfischen, den christlichen Rittern verähn-
lichten Kämpfer als Gradmesser der Nähe der Christen zum Heidentum, jedoch
nicht – zumindest nicht allein – als Ausdruck einer positiven Nähe des Heidentums
zum Christentum, wie die Forschung es oftmals verstanden hat.224 Insofern sind
beide Formen der Darstellung des ‚Heidentums‘ komplementäre Modi derselben, not-
wendig polymorphen Kategorie des Anderen, welches – als dem unimorphen christli-
chen Eigenen Entgegengesetztes – notwendig ein vielfältiges Spektrum umfassen
muss und entsprechend vielgestaltig ausgeformt werden kann.225 Mit Luhmann kann
erklärt werden, warum ‚Toleranz‘ als Systemfunktion nicht anzunehmen ist, denn er
konstatiert mit Blick auf einen modernen, auch komparatistischen Begriff von Reli-
gion: „Der Begriff der Religion scheint [...] ein Kulturbegriff zu sein, der Toleranz im-
pliziert“,226 insofern in diesem Begriff verschiedene (Welt-)Religionen als prinzipiell
gleichwertig analysiert werden. Dies widerspricht aber durchaus der Selbstwahrneh-
mung monotheistischer Religionen. Mit Jan Assmann kann flankierend argumentiert
werden, dass die christliche „Religion der Wahrheit“227 ‚Religion‘ eben nur im Singu-
lar dulden kann und alle anderen Religionen als Irrtum, als Häresie oder Heidentum,
ablehnen muss. Häresie oder Heidentum aber – die in diesem exklusiven System
gleichsam eine feste Systemstelle erhalten – kann sie, so soll hier argumentiert wer-
den, nur als transitorisches Subjektstadium dulden (‚tolerare‘).

 Ricarda Bauschke: Der Umgang mit dem Islam als Verfahren christlicher Sinnstiftung in Chanson
de Roland / Rolandslied und Aliscans /Willehalm. In: Das Potenzial des Epos. Die altfranzösische Chan-
son de geste im europäischen Kontext. Hrsg. von Susanne Friede, Dorothea Kullmann. Heidelberg 2012,
S. 191–215, perspektiviert die Heidendarstellung im Willehalm kritischer und verhaltener, insofern sich
in der Zusammenschau der im Titel genannten Texte zeige, „dass Wolfram literarische Traditionen und
Konventionen des Sprechens über Heiden und Diffamierens von Nicht-Christen aktualisiert. Neuartig
ist zum einen Wolframs Wahrnehmung der Christen selbst bzw. die Ausformulierung dieser Position.
Neuartig ist zum anderen die Würdigung der Heiden als minne-Ritter, doch auch dies impliziert nicht
wirklich eine Aufwertung. Die Integration der Andersgläubigen in eine auf die weltliche minne bezoge-
ne Ritterideologie liefert zwar ein Identifikationsangebot für das christliche Publikum, dem die paganen
Kämpfer dadurch den christlichen Streitern partiell ähnlich erscheinen. Indem aber stets die religiöse
Dimension des Dienstes ausgespart bleibt, die minne mithin rein diesseitig auf Frauendienst ausgerich-
tet ist, ermöglicht auch diese Vergleichsoption nicht eine Annäherung, sondern eine erneute Entfrem-
dung. Denn in der direkten Gegenüberstellung, die das minne-Motiv provoziert, fallen die Heiden umso
deutlicher als Nicht-Christen ab.“
 Ähnliches konstatiert Schlechtweg-Jahn, Die heiden als Machtdispositiv, bes. S. 118–130.
 Luhmann, Religion der Gesellschaft, S. 7.
 Vgl. Assmann, Totale Religion, S. 58–76.

V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Häresie 535



Insofern ist der ‚höfische Heide‘ vielleicht nicht prinzipiell eine von größerer Tole-
ranz geprägte Darstellungsform des Heidnischen, sondern lediglich eine dem christli-
chen Eigenen programmatisch verähnlichte. Nichtsdestoweniger jedoch scheint – mit
Manuela Schotte – zu gelten, dass der „mit der Verwendung des Begriffs heide aufgeru-
fene Dualismus [...] unhintergehbar ist“:228

Die durch fehlende Taufe angezeigte Nichtzugehörigkeit zur christlichen Religionsgemeinschaft
stellt in der mittelhochdeutschen Literatur das herausragende Kriterium für die Bezeichnung eines
Menschen als heiden dar. Infolge dieses Zusammenhangs setzt die bloße Verwendung des Begriffs
eine christliche geprägte Sichtweise voraus. Sie hat eine primäre Lenkung der (christlichen) Rezi-
pienten zur Folge, denen eine bestimmte Betrachtungs- und Erkenntnisweise und damit Bewer-
tung des Dargestellten nahe gelegt wird, wohingegen andere Rezeptionsweisen, welche die
Heiden als solche in den Blick nehmen und nach ihrer Kultur fragen, zunächst nicht intendiert
sind.229

Wenn das Grundproblem modernen, aufgeklärten, weltbürgerlich orientierten Handelns
vielleicht als der Imperativ gefasst werden kann, sich selbst in seinem Gegenüber wieder-
zufinden,230 das heißt: Aus einer Haltung der ‚Kompassion‘ heraus die Bedürfnisse

 Manuela Schotte: Christen, Heiden und der Gral. Die Heidendarstellung als Instrument der Rezep-
tionslenkung in den mittelhochdeutschen Gralromanen des 13. Jahrhunderts. Frankfurt a. M. et al. 2009
(Germanistische Arbeiten zu Sprache und Kulturgeschichte 49; zugl. Univ.-Diss. Münster 2005), S. 45. –
Schotte hat eine der wenigen Arbeiten vorgelegt, die – zumindest von ihrem theoretischen Setting
her – dezidiert versucht, die Perspektive auf die Heidendarstellung umzukehren und diese so als ‚Spie-
gelfiguren‘ für die Darstellung des christlichen Eigenen zu begreifen. Während Schotte diese Perspek-
tive in ihrer Einleitung mit Luhmann und Anderen sehr konsequent entwickelt, bleiben ihre Analysen
zum Parzival (ebd., S. 51–101) einerseits doch stark auf die Darstellung der Heiden selbst gerichtet. An-
dererseits übernimmt sie gleichwohl Forschungsprämissen, die zu überdenken gewesen wären, wenn
bspw. das „Minnerittertum“ des Feirefîz (und des Gahmuret) als „positives Stereotyp“ begriffen und so
zu einem positiven „Spiegelbild Parzivals“ (ebd., S. 74) gemacht wird. In Hinblick auf den Heiden Isen-
hart formuliert Schotte, dass „das literarische Potential des Heidenbegriffs [...] genutzt [werde], indem
Heiden vorbildliche Charakterzüge und Handlungsweisen zugeschrieben werden, denen Gahmuret
nicht genügt“ (ebd., S. 67); Isenhart sei „als Spiegelfigur des christlichen Ritters gezeichnet, sodass der
Bericht über sein Schicksal einen Anhaltspunkt für die Beurteilung Gahmurets bietet“ (ebd., S. 65). In
dieser Perspektive ist es Gahmurets Fehlverhalten als Minnender, welches mit Isenharts Leidensbereit-
schaft kontrastiert wird. Im Folgenden sollen Indizien dafür gesammelt werden, dass das sogenannte
‚Minnerittertum‘ Gahmurets und Feirefîz‘ nicht so unproblematisch ‚positiv‘ ist, wie es in der Forschung
stereotyp verstanden wird. Es soll an späterer Stelle zudem gezeigt werden, dass die Inklinitation zum
amor carnalis – ganz im Gegenteil – eine stehende Negativ-Zuschreibung des lateinischen Schrifttums
an die (muslimischen) Heiden und an Mohammed selbst ist (vgl. hierzu im Folgenden V.3.2.1). Gleich-
zeitig lässt sich – in der Zusammenschau der vielfältigen Typen von Minnebeziehungen des Parzi-
val – eine Präferenz für einen ‚asketischen‘ Minne-Typus plausibel machen (vgl. hierzu im
Folgenden Kap. V.4, S. 568 f.).
 Ebd., S. 23.
 Unter dieser Perspektive reformuliert etwa Suzanne Conklin Akbari: Idols in the East. European
Representations of Islam and the Orient, 1100–1450. Ithaca/London 2009, S. 196, die Anagnorisis zwi-
schen Parzival und seinem Halbbruder Feirefîz, paradoxerweise aus der Perspektive des Heiden: „In

536 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



des✶der Anderen zu antizipieren, ihre✶seine Bedürfnisse und Wünsche zu berück-
sichtigen und anzuerkennen,231 dann ist demgegenüber der Kern des Subjektbildungs-
vorgangs im Rahmen der paulinisch-patristisch geprägten christlichen Matrix232 in

recognizing himself in the face of his brother, Feirefiz’s Saracen identity begins to become subsumed
into the Christian community“.
 So hat die US-amerikanische Philosophin Judith Butler: Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes
Leid beklagen. Frankfurt a. M. 2010 (original: Frames of War. When Is Life Grievable? London/
New York 2009), versucht, einen Ansatz zu entwickeln, in welchem sie nach „Betrauerbarkeit“ (grieva-
bility) fragt. Dass Butler in ihrem Buch vor allem die gegenwärtigen Begrenzungen dieser ‚Betrauerbar-
keit‘ diskutiert, welche in einer globalisierten Welt zwischen den verschiedenen Kulturen bestehen,
zeigt auch, dass das, was ich hier mutwillig als eine ‚aufgeklärte, weltbürgerliche Haltung‘ bezeichne,
in der Gegenwart keineswegs Allgemeingültigkeit beanspruchen darf. Entsprechend soll andererseits
das, was im Folgenden als „Subjektbildungsvorgang im Rahmen der christlichen Matrix“ gekennzeich-
net wird, bewusst nicht als ‚vormodern‘ ausgegeben werden. – Karl Bertau hat in seiner breit angeleg-
ten, transhistorisch, transeuropäisch und durchaus interkulturell orientierten Vorlesungsreihe Schrift –
Macht – Heiligkeit die unangemessene und exklusive „Selbstverständlichkeit unseres Abendländer-
Geschichtsbilds“ in den Fokus gerückt und dabei die Möglichkeit formuliert, „einmal das Eigene vom
fremden Anderen her erfahren“ zu können (Bertau, Schrift –Macht – Heiligkeit, S. 10).
 Es hat verschiedentlich Versuche gegeben, die –wie Beate Kellner schreibt – „monolithische“ Ein-
heitskultur des christlichen Mittelalters in Frage zu stellen (vgl. bspw. Kellner, Wahrnehmung und Deu-
tung, S. 27). Dabei ist selbstverständlich zu konzedieren, dass das Christentum nicht als katholische
Einheitsreligion imaginiert werden darf, sondern von internen Differenzierungsprozessen (von der ein-
fach theologischen Kontroverse bis hin zum Schisma) geprägt ist, dass ‚das‘ Christentum lange Zeit
nicht einmal die einzige Religion des ‚Abendlandes‘war und dass „in der sogenannten weltlichen Dich-
tung religiöse Kommunikationsformen und -inhalte zu entdecken [sind], die einigermaßen weit entfernt
von einer zeitgleichen Kirchentheologie situiert sind“ (Silvan Wagner: Postmodernes Mittelalter? Reli-
gion zwischen Alterität und Egalität. In: Wie anders war das Mittelalter? Fragen an das Konzept der
Alterität. Hrsg. von Manuel Braun. Göttingen 2013 [Aventiuren 9], S. 181–201, hier S. 186). Wenn jedoch
Silvan Wagner davor warnt, sich „eine kirchentheologische Sichtweise und theologische Unterschei-
dungskategorien wie selbstverständlich zu eigen [zu machen]“ und damit Gefahr zu laufen, „selbst
Theologie (anstatt Literaturwissenschaft) zu betreiben“ (ebd., S. 188), dann ist diese Kritik einerseits
berechtigt, verwechselt andererseits vielleicht aber selbst ‚das Christentum‘ – im Sinne einer ideologi-
schen und kulturellen Matrix – mit der Idee einer Einheitskirche: „Die selbstverständliche Dominanz
kirchlicher Autorität und Sichtweise im adelig-höfischen Literaturraum erscheint jedoch für eine von
Gegenpäpsten, dem Kirchenschisma und dem Investiturstreit geprägte Epoche ahistorisch: Das Kir-
chenbild einer umfassenden und rigide über die Einhaltung zentral kodifizierter Glaubensmaximen wa-
chenden Institution entspricht eher der Papstkirche der Frühen Neuzeit“ (ebd.). Eine Einheitskirche als
Annahme für ‚das christliche Mittelalter‘ abzulehnen, muss nicht bedeuten, die Idee einer christlichen
Matrix abzulehnen. Widersprechen möchte ich der Vorstellung, dass die „vom Klerus abweichende
Ausbildung der Laien“, wie Wagner schreibt, „nicht in die lateinische Schriftkultur eingebettet“ sei
(ebd.). Wie immer umwegig man sich die Laienausbildung auch vorstellen mag: Die Kompetenz der
lateinischen Schrift – ganz gleich, ob volkssprachliche Dichtung oder lateinische Theologie in ihr auf-
gezeichnet wird – geht immer, und sei es über mehrere Vermittlungsstufen, auf einen irgendwie christ-
lich geprägten Schriftbetrieb zurück, dessen ureigenste Kompetenz sie ist. Entsprechend soll hier
argumentiert werden, dass alle – selbst schismatische oder häretische Absetzbewegungen – letztlich
auf der Folie eines sehr kompakten ideologischen Kerns stattfinden, den ich als christliche Matrix
bezeichnen möchte. Dass es keinen „wohlgeordneten Kosmos christlicher Religiosität“ gibt, wie Wag-

V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Häresie 537



diejenige Variante des nosce teipsum gegossen, die pointiert hieße: „Erkenne das An-
dere in dir!“, und die dem christlichen Individuum so die unhintergehbare und unab-
schließbare Aufgabe stellt, dieses beständig emergierende, ja sogar vorgängige Andere
in sich selbst zu identifizieren und unschädlich zu machen (vgl. Kap. V.2.3).

Entsprechend heißt es selbst im Prolog zu der Schrift Contra sectam saracenorum,
die Petrus Venerabilis im Kontext der von ihm initiierten Koran-Übersetzung den isla-
mischen Lehren widmet:

Si quod forte haec de qua agitur scriptura aut interpretes non habuerit aut translata non profuerit,
habebit saltem Christianum armarium etiam adversus hos hostes arma, quibus aut se muniat aut
quibus, si forte ad certamen ventum fuerit, inimicos confodiat. Occurret fortasse volumen editum
cogitationibus occultis nostrorum, quibus scandalizari possunt aliquam apud impios illos esse pu-
tantes pietatem et apud mendacii ministros aliquam credentes esse veritatem.

(Petrus Venerabilis: Contra sectam saracenorum 20,1–9)233

Die Aufforderung, das Andere in sich selbst zu erkennen, ist – schon bei Augustinus –
die notwendige Kehrseite zum mystologischen Anteil des Selbsterkenntnis-Imperativs:
Wer die göttliche sapientia, die apriori-Prinzipien der Wahrheit, der Schönheit (pulch-
ritudo) und der Mathematik in sich erkennen will, muss lernen, sie von dem zu schei-
den, was diese transzendenten Anteile von sich selbst (und letztendlich: Gott) fernhält.
Es muss also alles, was am Subjekt immanent ist, nämlich der Körper, seine Lüste und
sogar das Denken selbst, sofern es durch sinnliche Wahrnehmung überformt und des-
wegen ‚körperlich‘ (corporalis) beziehungsweise ‚fleischlich‘ (carnalis) zu nennen ist,

ner schreibt (ebd.), heißt nicht, dass es nicht einen ungeordneten Kosmos christlicher Religiosität gäbe,
der gleichwohl als Ganzes – und selbstverständlich nur ex post – eben immer noch als ‚christlich‘ zu
bezeichnen ist. Die – bei aller Binnendifferenzierung – verbindenden und verbindlichen Gemeinsam-
keiten sind es, welche die Matrix bilden, nach der hier gefragt werden soll. Das heißt nicht, dass diese
Matrix nicht von Fall zu Fall Diskursäußerungen produziert, die einander objektiv entgegenstehen oder
transformierend wirken können; es bedeutet jedoch, dass sie gleichwohl den Ermöglichungsrahmen –
den epistemischen Rahmen – für verschiedenste Diskursäußerungen bildet. Wenn hier also im Kontext
der vorliegenden Analysen Augustinus neben mittelhochdeutsche Dichtung gestellt wird, dann gilt es
nicht, in einem vermeintlich wohlgeordneten christlichen Kosmos die Abhängigkeit etwa einer Idee im
Parzival von einer Formulierung in De vera religione zu postulieren – wie Wagner es nicht zu unrecht
kritisiert –, sondern es gilt, die sehr verschiedenen Texte auf einen gemeinsamen epistemischen Hinter-
grund zu befragen, auf welchen nicht nur die erstaunlichen Ähnlichkeiten, sondern vielleicht sogar
auch die nicht minder erstaunlichen Unterschiede dieser Enunziationen desselben Diskurses zurück-
führbar sind.
 Hier und im Folgenden zitiert nach Petrus Venerabilis: Schriften zum Islam. Hrsg., übers. u.
komm. von Reinhold Glei. Altenberge 1985 [CISC Series latina 1], S. 30–225. Übers. (Glei; Kursivierung
im lat. Text und in der Übers. von mir, F. D. S.): „Wenn also diese Schrift, um die es geht, zufällig ent-
weder keine Übersetzer fände oder, übersetzt, nichts nützte, so hat doch wenigstens das christliche
‚Waffenarsenal‘Waffen auch gegen diese Feinde, mit denen man sich verteidigen oder, wenn es einmal
zum Kampf kommen sollte, die Feinde vernichten kann. Vielleicht kann dieses Buch auch, ist es erst
einmal herausgegeben, geheimen Gedanken der Unseren begegnen, durch die sie zum Bösen verführt
werden könnten: Indem sie etwa glauben, es gebe auch bei diesen Gottlosen noch eine gewisse Gottes-
furcht, bei diesen Dienern der Lüge doch noch ein Fünkchen Wahrheit.“

538 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



identifiziert und unterscheidbar gemacht werden, um zu demjenigen Anteil zu gelan-
gen, der nicht körperlich, nicht fleischlich ist.234

Die Erkenntnis des Körpers als des – letztlich widerständigen und feindlichen –
Anderen ist dabei das Negativ, aus welchem erst durch diejenige Belichtung, welche
bei Augustinus einzig die vera lux leisten kann – die Erkenntnis der Seele, der sapien-
tia – als Positiv hervorgehen kann. Die Erkenntnis der Seele, welche Haas bei Augus-
tin – zurecht – so zentral veranschlagt, impliziert umgekehrt notwendig die Erkenntnis
des Körpers.235 Die Erkenntnis des Körpers und des Körperlichen beziehungsweise des
Fleisches und des Fleischlichen – als weite Sammelkategorie, in die alles fällt, was der
Kreatur verhaftet sein kann – erscheint nun zugleich als Minimalbedingung jener
christlichen Selbsterkenntnis, wie sie die credentes kennzeichnet, die (noch) keine sa-
pientes sind und Gott nicht durch die eigene sapientia begreifen können. Allerdings
richtet sich die Erkenntnis des Körpers hier weniger auf die differentielle Erkenntnis
der sapientia, wie sie Augustinus zum Ziel hat, als vielmehr auf die komplementäre
Überführung des Fleisches in die Prozessform der christlichen Pastoral, der Sündener-
kenntnis, der Beichte und der Buße sowie der Unterwerfung unter den allmächtigen
Schöpfer und die Anerkenntnis seiner Größe, wie sie im symbolum inbegriffen sind.
Dieser Fall liegt, wie ich zu zeigen versucht habe, sowohl dem antiphysizistischen be-
ziehungsweise anti-aisthetischen und auctoritas-basierten Ansatz imWelschen Gast zu-
grunde als auch der mehrfach gestaffelten ‚Minimalkonversion‘ Parzivals (Kap. V.2).

Die Frage nach dem Anderen im Selbst, ist in Hinblick auf die Darstellung des
Heidnischen in der mittelhochdeutschen Literatur bislang zu selten behandelt worden.
Monika Schausten hat dies unter der Perspektive psychoanalytischer Theoriebildungen
in Anlehnung an Julia Kristeva anhand von Wolframs Parzival und Heinrichs von Neu-
stadt Apollonius von Tyrland probeweise getan.236 Die psychoanalytische Perspektive
ist – stärker als die orientalismuskritische und postkoloniale – diejenige, welche die
Subjektposition des ‚Eigenen‘ ins Zentrum der Reflexion über das ‚Andere‘ rückt, wes-
halb sie für eine Analyse, die eher nach Selbstkonstitution denn nach Wahrnehmung
des Anderen fragt, als die naheliegende Wahl erscheint.237 Entsprechend soll die Ana-

 Auf diese Art ist nämlich bei Augustinus der homo exterior gerade nicht auf den Leib an sich
beschränkt, sondern auf alles Leibliche am Menschen ausgeweitet, das auch die ‚fleischlichen‘ An-
teile des Denkens, des Verstandes und sogar der Seele mit umfasst. Vgl. hierzu etwa die Ausführun-
gen zu homo interior und exterior im zwölften Buch De trinitate, wo es direkt zu Beginn heißt:
Quidquid enim habemus in animo commune cum pecore recte adhuc dicitur ad exteriorem hominem
pertinere (Augustinus: De trinitate XII.1.1; Übers. [Schmaus]: „Was immer nämlich wir in unsere
Seele mit dem Tiere gemeinsam haben, von dem sagt man mit Recht, daß es zum äußeren Men-
schen gehört.“). Vgl. auch Augustinus: De trinitate XII.12.17–XII.13.21.
 Haas, Et descendit, S. 76.
 Schausten, Suche nach Identität, S. 64–109, stellt das gleichnamige Kapitel ihres Buches gleich-
wohl auch unter die Perspektive „Sich selbst im ‚Anderen‘ wahrnehmen“.
 Diese Theoriebildungen sind – trotz eines gewissen „Essentialismus“ (Schausten, Suche nach
Identität, S. 68), durch welchen sie einen problematischen Universalisierbarkeitsanspruch behaupten,

V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Häresie 539



lyse des Problems der Selbst- und daran anschließend der Subjektkonstitution, wie sie
in der vorliegenden Arbeit fokussiert wird, leicht verschoben aus jener Richtung herge-
leitet werden, die Michel Foucault unter der Perspektive der „Geständnisse des Flei-
sches“ (Histoire de la sexualité IV: Les aveux de la chair) als Genealogie zu fassen
gesucht hat.238

Bevor im Folgenden gezeigt werden soll, wie dicht im Parzival die Belege für die
Präsenz des Heidnischen im Eigenen sind, wie dieses Heidnische in ein Homologiever-
hältnis zur – über Schönheit markierten – Körperlichkeit rückt, wie das Heidnische
den Modus der Ähnlichkeit zum Eigenen beziehungsweise die Form des Höfischen an-
nimmt (Kap. V.4), soll zunächst die soeben angedeutete, auf mehreren Ebenen beob-
achtbare ‚Abimisierung‘ des Eigenen und des Anderen im Subjekt verfolgt werden. Erst
im Anschluss soll demonstriert werden, warum es ausgerechnet das Andere (Feirefiz,
die Welt, die Dichtung) im Selbst sein soll, das hilft, sich selbst als das Andere zu iden-
tifizieren und damit seiner eigenen Einhegung, seiner eigenen Neutralisierung Vor-
schub leistet.

V.3.1 Das christliche Subjekt und sein heidnisches Fleisch: Christentum
als verstetigte Überwindung des Anderen

Im Rahmen jener Subjektkonstruktionen, die rund um die Kontrolle des Fleisches ent-
stehen, werden die Kategorien des Fleischlichen und des Heidnischen beziehungs-
weise Häretischen – schon etwa in Augustins De vera religione – in eine folgenreiche
Homologie zusammengebunden:

Haec enim ecclesia catholica per totum orbem valide lateque diffusa omnibus errantibus utitur ad
provectus suos et ad eorum correctionem cum evigilare voluerint. Utitur enim gentilibus ad mate-
riam operationis suae, hereticis ad probationem doctrinae suae, schismaticis ad documentum sta-
bilitatis suae, Iudaeis ad comparationem pulchritudinis suae.

(Augustinus: De vera religione VI.10.30)239

den Schausten an Kristeva mit Jeffrey Jerome Cohen: On Saracen Enjoyment: Some Fantasies of Race in
Late Medieval France and England. In: Journal of Medieval and Early Modern Studies 31,1 (2001),
S. 113–146, kritisiert – fraglos von heuristischem Wert (vgl. Schausten, Suche nach Identität, S. 69). Al-
lerdings muss konstatiert werden, dass auch psychoanalytische Klassiker wie Arno Gruen: Der Fremde
in uns. 13. Aufl. München 2018, keine generalisierbare oder transhistorisch übertragbare Theorie
generieren.
 Foucault, Sexualität und Wahrheit 4. – Foucault hat aufgezeigt, wie schon vor dem Christentum
die Erkenntnis des Selbst an die Sorge um sich selbst gebunden worden ist (vgl. Foucault, Hermeneutik
des Subjekts), womit er die Ursache für die Transformationsstufen bis in die christliche Pastoral hinein
nachzuzeichnen gesucht hat (Michel Foucault: Die Regierung der Lebenden. Vorlesung am Collège de
France 1979–1980. Aus dem Frz. von Andrea Hemminger. Frankfurt a. M. 2014).
 Kursivierung im lat. Text und in der Übers. von mir; F. D. S. – Übers. (Thimme): „Diese katholische
Kirche, kraftvoll und weithin über den Erdkreis ausgebreitet, geht mit allen Irrenden in der Weise um,

540 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Die Heiden sind hier für die Gemeinschaft, die sich exklusiv als ‚katholisch‘ begreift,240

das „Feld ihres Wirkens“ (materia operationis suae) und die Häretiker die „Prüfung
ihrer Lehre“ (probatio doctrinae suae). Während die Kategorien hier zunächst noch
säuberlich isoliert sind, werden sie im nächsten Schritt sofort ineinandergeschoben
und in die Mitte der christlichen Gemeinschaft verlegt, zwischen die Pole der gänzlich
Verworfenen und der Heiligen, in die stratifizierte Klasse der zu Bessernden:

31. Alios ergo invitat, alios excludit, alios relinquit, alios antecedit, omnibus tamen gratiae dei
participandae dat potestatem, sive illi formandi sint adhuc sive reformandi sive recolligendi sive
admittendi. Carnales autem suos, id est viventes aut sentientes carnaliter, tamquam paleas tole-
rat, quibus in area frumenta tutiora sunt donec talibus tegminibus exuantur. 32. Sed quia in hac
area pro voluntate quisque vel palea vel frumentum est, tamdiu sustinetur peccatum aut error
cuiuslibet, donec aut accusatorem inveniat aut pravam opinionem pertinaci animositate defen-
dat. Exclusi autem aut paenitendo redeunt aut in nequitiam male liberi defluunt ad ammonitio-
nem nostrae diligentiae aut schisma faciunt ad exercitationem nostrae patientiae aut heresim
aliqum gignunt ad examen sive occasionem nostrae intelligentiae. Hi sunt exitus Christianorum
carnalium qui non potuerunt corrigi aut sustineri. (Augustinus: De vera religione VI.10)241

Der Traktat De vera religione definiert das ‚Andere‘ der ecclesia catholica zunächst als
distinkte Gruppen, nämlich als Heiden (das Konglomerat der Poly- oder Pantheisten),
als Häretiker und Schismatiker (bei Irrlehren dieselben Sakramente feiernd wie die
Rechtgläubigen bzw. Irrlehren und andere Sakramente vertretend)242 und als Juden
(zwar zum einen allmächtigen Gott betend, jedoch nicht an das ewige Leben glau-

daß sie selber dadurch gewinnt, die Irrenden aber, wenn sie nur aus dem Schlaf erwachen wollen, zu-
rechtgebracht werden. Die Heiden dienen ihr als Feld ihres Wirkens, die Häretiker zur Prüfung ihrer
Lehre, die Schismatiker, um ihre Beständigkeit unter Beweis zu stellen, die Juden, um durch den Ver-
gleich ihre Schönheit zu offenbaren.“
 Zum Begriff der „Katholizität“ und zur semantischen Entwicklung des Epithetons „katholisch“
von einem Universalitätsanspruch hin zu einem Rechtgläubigkeitsanspruch vgl. Peter Steinacker: Art.
Katholizität. In: TRE 18, S. 72–80.
 Übers. (Thimme): „31. So lädt sie [= die katholische Kirche; F. D. S.] die einen ein, schließt die an-
deren aus, läßt die einen hinter sich, geht den anderen voran. Allen aber erschließt sie die Möglichkeit,
an Gottes Gnade Anteil zu bekommen, mögen sie nun bekehrt oder gebessert, wiederhereingeholt oder
zugelassen werden. Die Fleischesmenschen dagegen in ihrer eigenen Mitte, das heißt die fleischlich
leben oder gesinnt sind, duldet sie wie die Spreu auf der Tenne, die als Hülse zum Schutz des Getreides
dient, bis dieses sich davon ablöst. 32. Da nun auf dieser Tenne jeder nach eigenem Willen Spreu oder
Getreide ist, läßt man eines jeden Sünde oder Irrtum so lange gewähren, bis sich entweder ein Ankläger
findet oder bis er seine verkehrte Gesinnung hartnäckig verteidigt. Die Ausgeschlossenen aber kehren
entweder bußfertig zurück, oder aber sie versinken, ihre Freiheit mißbrauchend, in völlige Verderbtheit
und mahnen uns dadurch zu erhöhter Sorgfalt. Sie verursachen nämlich entweder eine Spaltung
[= schisma; F.D.S.] und üben damit unsere Geduld, oder sie bringen eine Ketzerei [= heresis; F.D.S.] auf
und geben dadurch Anlaß, unsere Einsicht zu prüfen und zu bewähren. Dahin kommt es mit den
fleischlichen Christen, die weder gebessert noch geduldet werden konnten.“
 Die Kategorie der Häretiker ist – ebenso wie diejenige der ‚Heiden‘ – erstaunlich unbestimmt. So
notiert bspw. Hans-Werner Goetz: What is Heretic in Christian Heresies? The Perspective of Early Medi-
eval Catholic Authors. In: Millennium-Jahrbuch 10 (2013), S. 373–384, hier S. 374: „Even Augustine,

V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Häresie 541



bend).243 Die Kategorien der Häretiker und Schismatiker werden im eben zitierten Pas-
sus umgehend als Potentialität in diejenigen Christen verlegt, welche „fleischlich leben
oder verstehen“ (Carnales, id est viventes aut sentientes carnaliter).244 Die Anklage, wel-
che den Irrtum dieses fleischlichen Lebens ans Licht bringt, der Appell dessen also,
was an späterer Stelle des Traktates die auctoritas sein wird, bedeutet das Ende der
‚Toleranz‘, mit welcher die Gemeinschaft die ‚fleischlich Lebenden oder Denkenden‘
unter sich duldet. Das Fleisch des Christen, welches dem christlichen Subjekt selbst
seinen Platz im Raster der sprachlichen Benennung als Christianus carnalis zuweist, ist
der Prüfstein, auf welchem – in einer zeitlichen Entwicklung – Verstockung in Sünde
oder Besserung zu ermitteln ist, wobei erstere notwendig in Häresie oder ins Schisma
führt. Das Fleisch selbst ist hier also, sofern der carnalis sich nicht von ihm lossagt, als
Ursache der Häresie gedacht.

who wrote most of his work opposing (certain) heretics, had to admit that it was often difficult to deter-
mine whether a doctrine was heretic.“
 Vgl. Augustinus: De vera religione V.9.25–28.
 Was es heißt, ‚nach dem Fleisch zu leben‘, entwickelt auch Augustins: De civitate Dei XIV.2. In
dieser Systematisierung findet eine bedeutende Homologisierung statt, welche einerseits in innere
(geistige) und äußerliche (körperliche) fleischliche Sünden differenziert, andererseits aber so unter-
schiedliche Vergehen wie Wollust und Götzendienst bzw. Ketzerei explizit unter der Kategorie des
‚Fleischlichen‘ zusammenbindet: [Q]uid sit secundum carnem uiuere (quod profecto malum est, cum
ipsa carnis natura non sit malum) ut indagare possimus, inspiciamus diligenter illum locum epistulae
Pauli apostoli quam scripsit ad Galatas, ubi ait:Manifesta autem sunt opera carnis, quae sunt fornicatio-
nes, inmunditiae, luxuria, idolorum seruitus, ueneficia, inimicitiae, contentiones, aemulationes, animo-
sitates, dissensiones, haereses, inuidiae, ebrietates, comisationes et his similia; quae praedico uobis,
sicut praedixi, quoniam qui talia agunt regnum Dei non possidebunt. Iste totus epistulae apostolicae
locus, quantum ad rem praesentem satis esse uidebitur, consideratus poterit hanc dissoluere quaestionem,
quid sit secundum carnem uiuere. In operibus namque carnis, quae manifesta esse dixit eaque commemo-
rata damnauit, non illa tantum inuenimus, quae ad uoluptatem pertinent carnis, sicut sunt fornicationes,
inmunditiae, luxuria, ebrietates, comisationes; uerum etiam illa, quibus animi uitia demonstrantur a uo-
luptate carnis aliena. Quis enim seruitutem, quae idolis exhibetur, ueneficia, inimicitias, contentiones, ae-
mulationes, animositates, dissensiones, haereses, inuidias non potius intellegat animi uitia esse quam
carnis? (Augustinus: De civitate Dei XIV.2; Übers. [Thimme]: „Um nun zu ergründen, was es heißt,
‚nach dem Fleische leben‘, womit sicherlich etwas Böses gemeint ist, obwohl die Natur des Fleisches
an sich nicht böse ist, wollen wir sorgfältig jene Stelle aus dem Briefe des Apostels Paulus an die Gala-
ter ins Auge fassen, wo er sagt: ‚Offenbar aber sind die Werke des Fleisches, nämlich Hurerei, Unreinig-
keit, Üppigkeit, Abgötterei, Zauberei, Feindschaft, Hader, Eifersucht, Zorn, Zwietracht, Ketzerei, Neid
Trunksucht, Völlerei und dergleichen, wovon ich euch zuvor gesagt habe und sage noch zuvor, daß,
die solches tun, werden das Reich Gottes nicht ererben.‘ Dieser eine Spruch des apostolischen Briefes,
als Ganzes betrachtet und, soweit hier erforderlich, erwogen, genügt, die Frage zu beantworten, was es
bedeutet, nach dem Fleische zu leben. Denn unter den Werken des Fleisches, von denen der Apostel
sagt, sie seien offenbar, und die er aufzählt und verurteilt, treffen wir nicht nur solche an, die zur Flei-
scheslust gehören, wie Hurerei, Unreinigkeit, Üppigkeit, Trunksucht und Völlerei, sondern auch solche,
welche wir als Geistessünden kennen, die mit Fleischeslust nichts zu schaffen haben. Denn wer sieht
nicht ein, daß Götzendienst, Zauberei, Feindschaft, Hader, Eifersucht, Zorn Zwietracht, Ketzerei und
Neid mehr Geistes- als Fleischessünden sind?“).

542 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Zum ‚Heidentum‘ wird das Fleisch und alles Fleischliche dabei, sofern es in göt-
zenhafter Weise Gott vorgezogen wird. Heidentum und Häresie werden dieserart zu
einer Systemstelle, die für die Entwicklung der Theologie des ‚Eigenen‘ konstitutiv
wird, indem der christliche Glaube auf mehreren – überblendbaren – Ebenen als
Überwindung von Vorgängigem konzipiert wird, nämlich als Neuer Bund gegenüber
dem Alten Bund, als Überwindung des Polytheismus, als schrittweiser Aufstieg in die
Erkenntnis, welcher zugleich ex negativo eine schrittweise Überwindung potentieller
Häresien darstellt, als immer wieder stattfindende Umkehr des Subjekts (conversio
bzw. via perfectionis) zwischen alltäglicher Sündenbefangenheit, Beichte und Buße.245

 Diese in die innere Systemik des Christentums gerichtete Perspektive auf die ‚Heiden‘ –muslimi-
sche und andere – findet sich auch anderen Orts in theologischen Texten des Hochmittelalters. Der
Kampf gegen ein solches systemisches Heidentum ist, wie die sogenannte Summa contra gentiles des
Thomas von Aquino zeigt, auch im 13. Jh. aktuell geblieben. Zwar hat man versucht, die Summa in
einen Zusammenhang zum Kampf gegen den Islam zu setzen – und es werden in diesem Text, wie
sich gleich zeigen wird, auch durchaus punktuell Invektiven gegen die Saraceni gefahren –, der in-
haltliche Bezug der Ausführungen zu einem konkreten zeitgenössischen Islam ist im Ganzen betrach-
tet jedoch erstaunlich gering zu veranschlagen. Sie stellen vielmehr eine theologische Summe dar.
Umso bezeichnender ist es, dass hier beständig theologische Darlegungen als Antwort auf ‚heidni-
sche‘ oder ‚häretische‘ Gegenpositionen entwickelt werden, welche jedoch ohne erkennbare Herkunft
bleiben. Die Einwände nehmen vielmehr die Position eines generellen ‚Heidentums‘ an, als dass sie
konkret einer bestimmten Gruppe – wie beispielsweise islamischen Gelehrten – oder tatsächlichen
Lehren und Praktiken zugeordnet werden könnten. Vielfach wird die bei Augustinus angestoßene
Auseinandersetzung mit den Lehrmeinungen eines spätantiken Heidentums oder zeitgenössischer
Häresien, die für diesen eine realpolitische Größe darstellten, perpetuiert. Dies lässt sich besonders
gut anhand der letzten Kapitel des vierten Buches der Summa zeigen, die über die Auferstandenen
und den Auferstehungsleib handeln und insofern eine Parallele zu Augustins Gottesstaat bilden. Der
Kampf Augustins gegen die Häresien seiner Zeit wird in der Summa – mit direktem Bezug auf den
Gottesstaat – weitergeführt, wenn es heißt: Per hoc autem excluditur error quorundam antiquorum
Gentilium [Pythagoricorum], qui credebant ‚eadem temporum temporaliumque rerum volumina repeti
[...]‘, ut Augustinus introducit in XII de Civ Dei [c. 13] (Thomas von Aquino: Summa contra genti-
les IV,82 [S. 494]; – Übers. (ebd.): „Hierdurch wird auch der Irrtum einiger alter Heiden [z. B. einiger
Pythagoreer, Stoiker und Epikureer] ausgeschlossen, welche glaubten, ‚daß sich dieselbe Geschichte
der Zeiten und zeitlicher Dinge wiederhole. [...]‘, wie Augustinus zu Beginn des 12. Buches Über den
Gottesstaat berichtet.“). Es gibt in der Summa contra gentiles unspezifische Gruppenzuweisungen an
„die Heiden“, „die Muslime“ und „die Häretiker“, bspw.: Per hoc autem excluditur error Iudaeorum et
Saracenorum, qui ponunt quod in resurrectione homines cibis et venereis utentur, sicut et nunc. Quos
etiam quidam Christiani haeretici sunt secuti (Thomas von Aquino: Summa contra gentiles IV,83
[S. 504]; Übers. (ebd.): „Hiermit ist auch der Irrtum der Juden und der Sarazenen ausgeschlossen,
welche behaupten, im Zustande der Auferstehung machten die Menschen von Speisen und Sexual-
verkehr genauso wie jetzt Gebrauch. | Ihnen sind auch gewisse christliche Häretiker gefolgt.“). Die
„gewissen christlichen Häretiker“ sind jedoch keineswegs Zeitgenossen des Thomas, obgleich der
Text zunächst suggeriert, sie seien der Meinung der Sarazenen gefolgt, sondern stammen wiederum
aus einem unmittelbar anschließenden Gottesstaat-Zitat (vgl. ebd., S. 504: ut Augustinus dicit, XX de
Civitate Dei [c. 7] [Übers. (ebd.): „wie Augustinus im 20. Buch Über den Gottesstaat sagt.“]. Es bezieht
sich auf die sogenannten „Chiliasten“ bzw. „Millenarier“. Der Kampf contra gentiles erscheint also
auch in der Summa des Thomas vielmehr als ein transhistorischer Systemfaktor, insofern der Text

V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Häresie 543



Diese Pose des Neuen, des Überwindens eines Vorausgehenden wird das Christentum
im Folgenden – nicht zuletzt in der „zerdehnten Situation“ (J. Assmann)246 der auf
Dauer gestellten Patristikrezeption sowie in der durch die Märtyrer-Legendarik perpe-
tuierten Gründungssituation des Urchristentums – im Modus der ‚Gegenreligion‘ (J. Ass-
mann)247 verstetigen. Das heißt freilich nicht, dass sich nicht auch hier ein argumentum
ex auctoritate entwickeln wird, welches an die Altehrwürdigkeit (nicht zuletzt der Patris-
tik) gebunden ist; parallel jedoch wird der Überwindungscharakter des christlichen Be-
kenntnisses zum konstitutiven Teil der Theologie, des Sakramentes und des Ritus selbst.
Gleichzeitig wird in dieser Überwindungsidee das zu Überwindende selbst konserviert,
nämlich in seiner prototypischen Ausformung als vorchristliches, römisches Heidentum
des Urchristentums, später wahlweise als äquivalentes muslimisches Heidentum. Es
scheint nicht unangemessen, die Stoßrichtung solcher ‚Apologetik‘ – wie etwa in der
Summa contra gentiles des Thomas von Aquino – viel allgemeiner zu veranschlagen und
nicht, aufgrund zeithistorischer Nähe, der Verführung zu erliegen, sie vorschnell in eine
direkte Beziehung zu Kreuzzugsbewegung und Heidenmission zu setzen, zu denen viel-
leicht eher eine indirekte Beziehung besteht. Gleichwohl auch ich die ‚dialogische‘ Struk-
tur der christlichen Theologie sehe, möchte ich doch vorschlagen, diese Dialogizität –
etwa im Sinne der scholastischen Quæstio248 – als von vorneherein systemimmanent
und damit letztlich ‚fingiert‘ zu begreifen. Die ‚interkulturelle Dimension‘wäre dann viel-
mehr ein Systemeffekt als ein von außen an das System herantretender Faktor.

Peter Brown hat in seinen Vorlesungen zur Christianisierung des Römischen
Reiches mit so viel Pathos wie Hellsichtigkeit ausgeführt, wie die realpolitische
Durchsetzung des Neuen Bundes gegen die alte(n) Religion(en) ein Analogon in der
Überwindung des homo vetus durch den homo novus in jedem Christen selbst findet
und wie derart der Kampf gegen ein historisches Heidentum im Wiedererzählen der

weniger eine Missionsschrift als vielmehr eine Darlegung von Glaubenssätzen ist, welche sich an
einem teils historischen und perpetuierten, teils hypothetisch-imaginären, aber systemkonstitutiven
Anderen abarbeitet. Bezeichnend ist die anhaltende Forschungsdebatte, die – erfolglos – versucht
hat, die Summa als Missionswerk mit einem konkreten historisch fassbaren, zeitgenössischen, heidni-
schen Adressatenkreis in Verbindung zu bringen; vgl. hierzu die Zusammenfassung der alten Kontro-
verse bei Rolf Schönberger: Thomas von Aquins ‚Summa contra gentiles‘. Darmstadt 2001, S. 7–13.
 Vgl. Assmann, Religion und kulturelles Gedächtnis, S. 124–147.
 Vgl. Jan Assmann: Moses der Ägypter. München/Wien 1998, S. 20: „Ich möchte diesen Religions-
typ ‚Gegenreligion‘ nennen, weil er alles, was ihm vorausgeht und was außerhalb seiner liegt, als ‚Hei-
dentum‘ ausgrenzt.“ Zu diesem Religionstyp zählen alle drei abrahamitischen Religionen. Vgl. erneut
Assmann, Totale Religion.
 Anders fasst Imbach, Selbsterkenntnis und Dialog, S. 24–28, die „Praxis der Quaestio“ auf, in der
er eine genuin „interkulturelle Dimension“ erkennen will, die als Reaktion auf den „Austausch mit der
arabischen Welt und die Diskussion mit den Juden“ entstanden sei (ebd., S. 25). Insofern bereichere
„die Beunruhigung und die Störung durch den anderen und durch das Fremde das Denken als Dialog
der Seele mit sich selbst“ (ebd., S. 28).

544 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Legendarik auf Dauer gestellt und – mit Foucault gedacht: als Appellstruktur und
Subjektivierungsform – in die Subjektposition der ChristInnen selbst verlegt wird:

Wir halten es für einleuchtend, daß die Christianisierung ein ermüdender, heroischer Kampf auf
Erden gewesen sein muß gegen die unnachgiebigen, sich proteushaft wandelnden Einflüsse einer
nicht bekehrten antiken Welt. Vor allem dank der Schriften der Generation Augustins hält sich im
westlichen Kulturraum hartnäckig eine vorbelastete Erinnerung an die römische Antike – als wirk-
sames Fragment einer ‚sich abkapselnden Geschichte‘. Die christliche Gegenwart, dicht verfolgt
von antiquitas, dem heidnischen Altertum, kam dem Grundanliegen des christlichen Mittelalters
sehr nahe – die Antike als unendlich faszinierender Begleiter, dem man nicht entrinnen konnte,
der einen Anflug Traurigkeit mit feinem Gespür für die Gefahren des Lebens verband, eine Synek-
doche der menschlichen Natur im Schatten von Adams Fall.249

An anderer Stelle formuliert Brown: „Die nicht gefestigte Seele konnte [...] den
dämonischen Mächten in vielerlei Weise opfern, ohne sich je einem heidnischen
Altar zu nähern.“250 Genauso, wie – mit Jan Assmann gedacht – die monotheistischen
Religionen sich prinzipiell von der Ethnizität lösen, um sich stattdessen als Monotheis-
mus der Treue, der Konversion und der Wahrheit zu verstehen,251 ist auch ihr konstituti-
ves Anderes – das Heidentum der Untreue, der Verstockung und der Falschheit – nicht
prinzipiell an eine klar umrissene Volksgruppe gebunden, sondern zugleich ein Zustand
des Subjektes. Dabei ist schon die Taufe selbst als Überwindung dieses Grundzustandes
von ‚Heidentum‘ im Subjekt verstanden,252 der von den Gläubigen selbst verstetigt und

 Peter Brown: Autorität und Heiligkeit. Aspekte der Christianisierung des Römischen Reiches.
Stuttgart 2016, S. 44, stellt die überarbeitete Fassung von drei Vorlesungen dar, die Brown 1993 in Cam-
bridge gehalten hat.
 Ebd., S. 39. – Eine ganz ähnliche Perspektive entwickelt etwa auch Sean Murphy: Pagans Past
and Present: Righteousness and Idolatry in Academic Discussions of Ancient Religion c. 1130–1230.
In: Knaeble/Wagner, Gott und die heiden, S. 147–167 (hier besonders zu Wilhelm von Auvergne, ebd.,
S. 161–166), für die mittelalterliche Gelehrtenkultur, in welcher bestimmte Formen von geistiger Be-
schäftigung (Dichtung/Philosophie) und Weltverhaftetheit selbst als eine Art von ‚Heidentum‘ aufge-
fasst worden seien; vgl. hierzu im Folgenden Kap. VI.1.1, VI.1.2 u. VI.1.4.
 Vgl. hierzu wiederum Assmann, Totale Religion, S. 19, sowie zu Treue, Konversion und Wahrheit
S. 29–76.
 Die berühmte Stelle aus Gyburgs sog. ‚Toleranzrede‘ verweist auf den Subjektzustand des Heiden-
tums vor der Taufe: swaz müeter her sît Even zît | kint gebâren, âne strît | gar heidenschaft was ir geburt: |
etslîchez der touf het umbegurt. | getouft wîp den heiden treit, | swie daz kint der touf hab umbeleit. | der
juden touf hât sunder site: | den begênt si mit einem snite. | wir wâren doch alle heidnisch ê (Wille-
halm 307,17–25). – Bereits Tertullian formuliert: Fiunt, non nascuntur Christiani (vgl. Tertullian: Apologe-
ticum. Verteidigung des Christentums. Lateinisch und deutsch, hrsg., übers. u. erläutert von Carl
Becker. 2. Aufl. München 1961, hier S. 120–124). – Zur theologischen Tradition der Rede Gyburgs vgl. be-
sonders Schnell, Die Christen und die ‚Anderen‘ (1993). – Dass die Begriffe ‚Heide‘ und ‚Sarazene‘ in
diesem Sinne austauschbar sind, zeigt sich vielleicht auch darin, dass der Protagonist im mittelnieder-
ländischen Walewein-Roman sein Gegenüber nach dessen Herkunft mit den Worten befragen kann, ob
es jemals christlich getauft worden oder noch Sarazene sei (So sect mi – het es tijt | waerdi noit ghedaen
kerstijn | of sidi noch een sarrasijn? – Zitiert nach: Penninc, Pieter Vostaert: Roman vanWalewein. Mittel-
niederländisch – Neuhochdeutsch. Hrsg. und übers. von Johan H. Winkelman. Münster 2010 [Bibliothek

V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Häresie 545



erhalten werden muss. Wie ChristInsein eine Leistung des/der einzelnen Gläubigen wird,
wird HeidInsein ein Mangel des/der einzelnen Ungläubigen, ganz gleich, ob er/sie sich
in einer Gruppe von Heiden im Reich der ‚Sarazenen‘ kollektiviert oder als SünderIn im
Schoß der Kirche lebt.253

Die Erinnerung an ein frühchristliches Heidentum hallt in der Legendarik und der
apologetischen Theologie massiv nach und ist auch für das Christentum konstitutiv,
das um 1200 keinem anderen ‚Heidentum‘ mehr gegenübersteht als den Häretikern im
Inneren und den (muslimischen) ‚Häretikern‘ an der Peripherie, die umstandslos in die
alte Systemposition einrücken und die mit der Erinnerung aus dem Schriftarchiv über-
blendet werden.254

Der individuelle Aufstieg aus dem eigenen Heidentum und der eigenen Körperlich-
keit wird so zur Aufgabe eines jeden christlichen Subjektes. Dieser Weg wird sogar der
Heiligen Schrift eingeschrieben, die selbst als Medium eines Aufstiegs strukturiert
wird, der durch Lektüre nachvollzogen werden soll. So prägt das, was Augustinus
theologisch rechtfertigt, sogar den Text der Vulgata. Schon Hieronymus selbst rechtfer-
tigt in seinem Prolog zu den Briefen des Apostels Paulus die von ihm gewählte Abfolge
der Briefe, welche er in seiner Übersetzung entgegen ihrer Chronologie anordnet. In
diesen belehre der Apostel diejenigen, „die dem Sklavendienst am Teufel und an der
Götzenverehrung abgewonnen worden sind“ (a diaboli et idolatriae servitute edocet ad-
quisitos; Übers. von Andreas Beriger).255 Die Anordnung der Briefe werde von ihm, Hie-
ronymus, entgegen der Abfolge ihrer Entstehung organisiert, ut per singulas epistulas
gradibus ad perfectiora veniretur (700,17 f.; Übers. [Andreas Beriger]: „damit man stu-
fenweise durch die einzelnen Briefe zum Vollkommenen gelangen kann“). Dieser stu-
fenweise Aufstieg bewegt sich weg vom Körperlichen und hin zum Geistigen, weg vom

mittelniederländischer Literatur 5], Vv. 5310–5312). Einschränkend kann allerdings entgegengesetzt wer-
den, dass Walewein dem in einen Fuchs verwandelten Prinzen Roges in ‚Indien‘ begegnet und damit
vllt. ein impliziter Grund vorhanden ist, in diesem einen sarrasijn zu vermuten.
 So stellt etwa Ralf Schlechtweg-Jahn, Die heiden als Machtdispositiv, S. 101–130, hier S. 124, in
Hinblick auf den Brief contra sectam saracenorum des Petrus Venerabilis fest: „Petrus [gerät] in einen
Strudel von jede Dichotomie aufhebenden Differenzierungen von Häresien und Ungläubigkeit, die es
ihm letztlich unmöglich machen, heiden und Christen in der Immanenz eindeutig voneinander zu un-
terscheiden.“ In der Perspektive der vorliegenden Arbeit wäre hieran anschließend zu konstatieren,
dass diese Überblendung keineswegs ein systematischer Mangel, sondern vielmehr konstitutiv für den
heiden-Diskurs ist.
 Ein ganz ähnliches, strukturell analoges Phänomen beschreibt Assmann, Totale Religion, S. 54 f.,
bereits für die Entwicklungen im Judaismus des 6./5. Jhs. v. u. Z.: „In dieser Zeit [...] gab es die kanaa-
näischen Völker gar nicht mehr, deren Vernichtung dem Bundesvolk als heilige Verpflichtung auferlegt
wird. Was die biblischen Texte als kanaanitische Religion verteufeln, ist aller Wahrscheinlichkeit nach
nichts anderes als die eigene Vergangenheit, das ‚hebräische Heidentum‘. Der Begriff der Kanaanäer ist
also symbolisch zu verstehen.“ Ähnliches lässt sich auch für den islamischen Monotheismus plausibel
machen, vgl. Rotter, Venus –Maria – Fatima, S. 181 f.
 Hieronymus: Prologus in epistulis Pauli Apostoli, 698,16 f.

546 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Heidentum und hin zur Festigung im Rechtglauben.256 Er muss durch jedes lesende
Subjekt vollzogen werden.

Umgekehrt lebt im ‚Dienst an Venus‘ der ‚alte Götzenkult‘ weiter fort. Das – vor-
christliche – Heidentum realisiert sich – analog zum sarazenischen Heidentum – in
den Venereæ, wie es in der Rede der Natura im Planctus naturæ des Alanus heißt:

Quia ergo iam dictum est quomodo totus orbis in nativae Veneris fere generali periclitatur incen-
dio, nunc restat dicendum qualiter idem generalissimo gulositatis naufragatur diluvio quoniam
gulositas est quasi quoddam Venereae exsecutionis prooemium et quasi quoddam ad consequens
Venereum antecedens.
Nota ergo quasdam filias idolatriae veteris, olim medullitus exstirpatae, in praesentia instanti suae
matris imperium reparare conari et eam quibusdam praestigiosis carminibus redivivam a mortuis
excitare. Quae meretricali officio, vultu phantasticae delectationis faciem dealbantes, suos ama-
sios alliciendo fraudulenter illiciunt. Quae sub tristi laetitia, sub amica saevitia, sub hostili amici-
tia, tamquam Syrenes usque in exitium dulces delectationis melodiam facie tenus praeferentes,
suos amatores ad idolatriae perducunt naufragium.

(Alanus: Planctus naturae, Prosa 6, S. 144)257

 Hieronymus: Prologus in epistulis Pauli Apostoli, 700,18–702,11: Romanorum namque plerique tam
rudes erant, ut non intellegerent Dei se gratia non suis meritis esse salvatos, et ob hoc duo inter se populi
conflictarent. Idcirco illos indigere adserit confirmari, vitia gentilitatis priora commemorans. Coronthiis
autem iam dicit scientiae gratiam esse concessam, et non tam omnes increpat quam cur peccantes non
increpaverint reprehendit, sicut ait: ‚Auditur inter vos fornicatio‘, et iterum: ‚Congregatis vobis cum meo
spiritu tradere huiusmodi Satanae‘. In secunda vero laudantur et ut magis ac magis proficiant admonen-
tur. Galatae iam nullius criminis arguuntur, nisi quod callidissimis pseudoapostolis crediderunt. Ephesii
sane nulla reprehensione sed multa laude sunt digni, qui fidem apostolicam servaverunt. Philippenses
etiam multo magis conlaudantur, qui nec audire quidem falsos apostolos voluerunt. Colosenses autem
tales erant ut, cum ab Apostolo visi corporaliter non fuissent, hac laude digni haberentur: ‚Et si corpore
absens sum, sed spiritu vobiscum sum gaudens et videns ordinem verstrum‘. – Übers. (Andreas Beriger):
„Denn die meisten der Römer waren so ungebildet, dass sie nicht verstanden, dass sie durch die Gnade
Gottes und nicht durch ihre eigenen Verdienste erlöst worden sind, und dass aufgrund dessen die bei-
den Völker miteinander stritten. Daher fügt er an, dass sie es nötig haben, gefestigt zu werden, indem
er an die früheren Fehler des Heidentums erinnert. Den Korinthern aber sagt er bereits, dass die Gnade
des Wissens gewährt worden sei, und er tadelt nicht so sehr alle, als dass er ihnen vorwirft, weshalb sie
die Sünder nicht getadelt haben, indem er sagt: ‚Man hört von Unzucht unter euch,‘ und wiederum:
‚Nachdem ihr euch mit meinem Geist vereint habt, einen solchen Satan auszuliefern‘. Im zweiten je-
doch werden sie gelobt und dazu ermahnt, immer weitere Fortschritte zu machen. Die Galater werden
bereits keines Verbrechens angeklagt, außer dass sie sehr gerissenen Pseudoaposteln geglaubt haben.
Die Epheser nun haben keinen Tadel verdient, aber viel Lob, weil sie den apostolischen Glauben be-
wahrt haben. Die Philipper werden sogar noch viel mehr gelobt, da sie den falschen Aposteln nicht
einmal Gehör schenken wollten. Die Kolosser aber waren so, dass sie – obwohl sie vom Apostel nie
körperlich gesehen worden waren – dieses Lobes für würdig gehalten wurden: ‚Denn auch wenn ich
mit dem Körper abwesend bin, bin ich doch mit dem Geist bei euch und freue mich und sehe eure
Ordnung‘.“
 Kursivierung im lat. Text und in der Übers. v. mir; F. D. S. – Übers. (Köhler): „Es ist ja schon gesagt,
wie fast dem ganzen Erdkreis durch das Feuer der ursprünglichen Venus ein allgemeiner Brand droht.
Jetzt muß noch gesagt werden, wie ihm durch eine allgemeine Sintflut an Gefräßigkeit Schiffbruch
droht, denn die Gefräßigkeit ist wie ein Vorwort zu den Ausführungen der Venus und wie der Obersatz

V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Häresie 547



Das Heidentum umstellt also in Folge der patristischen Theologie als ‚negatives Korre-
lat‘ (Luhmann) das christliche Subjekt und kann die Form der schönen Venus anneh-
men. Dies lässt die weltliche Liebe zu jener alten ‚Idolatrie‘ werden, welche noch die
Gegenwart sub gratia mit dem ‚Heidentum‘ der Zeit ante gratiam verbindet. In der Lust
an den Venereae executiones aber nimmt diese Idolatrie die Form des schönen, mithin
des weiblichen Körpers an.

V.3.2 Narrative Superpositionen des Eigenen und des Anderen zwischen
Subjektivierungs- und Kollektivierungsform

Es kann plausibilisiert werden, dass die anhand des Welschen Gastes analysierte Er-
kenntnis des Selbst als potentiell Heidnisches (vgl. Kap. V.2.1 u. Kap. V.2.2) im Sinne
einer Subjektivierungsform lesbar ist, welche verschiedene Ebenen des Eigenen, näm-
lich individuelle und kollektive, konturiert. Und auch die genealogisch inszenierte Figu-
rentriade Gahmuret – Feirefîz – Parzival (vgl. Kap. V.2.3) reiht sich in die vielgestaltige
Reihe eines narrativen Modells ein, welches das Andere im Selbst über das Eindringen
beziehungsweise die Einholung des Heidnischen in den Raum des Eigenen imaginiert.
Hierbei soll ‚Selbst‘ als Subjektivierungskategorie – als Effekt des christianisierten Ap-
pells cognosce teipsum (vgl. Kap. V.2) und damit als konkretisierter Modus des Eigenen –
verstanden werden, die auf das einzelne sich als Christ subjektivierende Indivi-
duum bezogen ist, dessen Subjektivierungsleistung gerade darin besteht, ein poly-
morphes Anderes (ein ‚Heidnisches‘, ‚Fleischliches‘, ‚Körperliches‘ ‚Weibliches‘ etc.)
in sich zu identifizieren. Die Differenzkategorie des Anderen wird hier im Folgenden
in ihrer – immer noch polymorphen – Konkretisierung als ‚das Heidnische‘ fokus-
siert, welches in ein allgemeiner konzeptualisiertes Eigenes (die christliche Herr-
schaftssphäre mit der Menge aller möglichen Formen von christlichen Subjekten)
eindringt. Es zeigt sich, dass Narrative, die die Emergenz des Anderen im Selbst the-

zum Schlußsatz der Venus. | Achte also darauf: Einige Töchter der Idolatrie, der Alten, die bis aufs Mark
ausgerottet schien, versuchen im gegenwärtigen Zeitpunkt die Herrschaft ihrer Mutter wiederherzustel-
len und sie mit verzaubernden Gesängen wie eine Wiederbelebte von den Toten zu erwecken. Diese, im
buhlerischen Dienst, übertünchen das Gesicht mit dem Aussehen eines phantasievollen Ergötzens und
verlocken so ihre Liebhaber und ködern sie trügerisch. Diese tragen mit trauriger Freude, zärtlicher
Grausamkeit, feindseliger Freundschaft, den Sirenen gleich, bis zum Untergang süß, ein Lied des Ergöt-
zens vor, dem Anschein nach, und verführen so ihre Lieblinge bis zum Schiffbruch der Idolatrie.“ – Köh-
ler, Natur und Mensch, S. 57–66, hat bereits auf den Zusammenhang zwischen sensualitas und
Idolatrie hingewiesen, den der Planctus herstellt (vgl. ebd., S. 63). Er betont zurecht, dass sensualitas
hier „nicht Sinnlichkeit der Erkenntnis, sondern die Gebundenheit des Menschen an ein ‚sinnenhaftes‘
Leben“meine (ebd., Anm. 19). – Die Warnung vor der Venus und der Gefräßigkeit konvergieren wiede-
rum im ‚heidnischen Götzendienst‘, insofern hier im Hintergrund erneut der bereits thematisierte Zu-
sammenhang von gula und luxuria zu veranschlagen ist. In Phil 3,18 f. werden diejenigen, deren Gott
der Bauch ist (quorum deus venter) als Feinde Christi bezeichnet.

548 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



matisieren, mit denjenigen, die das Eindringen des Heidnischen in den Herrschafts-
raum des Eigenen beziehungsweise die Grenzüberschreitung zwischen den Sphären
thematisieren, homologisiert und überblendet werden.

V.3.2.1 Die Entstehung des Anderen aus dem Eigenen: Die mittellateinischen
Mohammeds-Viten als diskursiver Kontext

Dieses kulturelle Phantasma, welches im Modus der Überblendung einerseits das An-
dere im Selbst verortet und zugleich andererseits das Heidnische sowohl als Vorstufe
(phylogenetisch: heidnische Vorzeit, ontogenetisch: Taufe/conversio) wie auch als Re-
gressionsstufe des Eigenen (phylogenetisch: Häresie, ontogenetisch: Sünde) imagi-
niert, strukturiert die Imagination des ‚sarazenischen‘ beziehungsweise ‚heidnischen‘
Raumes und des heidensch orden selbst, in welchen ja auch die Gahmuret-Figur im
Verlaufe ihrer Ausfahrt zunächst eindringt und welcher in Form des Feirefîz eine Gene-
ration später in den Raum der Christen zurückkehrt.

Entsprechend finden sich in der lateinischen Tradition zahlreiche Konzeptualisie-
rungen des ‚sarazenischen Heidentums‘ als christliche Häresie, die zugleich die christ-
lichen Erzählungen vom islamischen Propheten Mohammed strukturieren, welcher in
mehreren lateinischen Viten als christlicher Häretiker oder als Schüler eines Häretikers
imaginiert wird.258 Während die handschriftliche Überlieferung dieser Viten-Literatur
nicht sehr breit ist259 und sie erst relativ spät – beispielsweise mit dem auf das Jahr
1258 datierbaren Roman de Mahomet des Alexandre du Pont260 – Eingang in die Volks-
sprache findet, lässt sich doch an Erzähldetails plausibilisieren, dass gleichartige Er-
zählungen in den Zentren volkssprachlicher Literatur um 1200 gut bekannt waren.

 Eine gut erreichbare Leseausgabe einiger solcher Texte bieten jüngst: Medieval Latin Lives of Mu-
hammad. Hrsg. u. übers. von Julian Yolles, Jessica Weiss. Cambridge (Mass.)/London 2018 (DOML 51),
worin sich unter anderem die Vita Mahumeti Embricos von Mainz, die Otia de Machomete Walters von
Compiègne, eine Mohammeds-Vita des Adelphus, der anonyme Liber Nycholay, sowie der anonyme Be-
richt Hic incipit qualiter iniquus mahometus venit et a quibus et quo modo processit finden. Die Texte
werden im Folgenden unter Beigabe der englischen Übersetzung nach dieser Ausgabe zitiert. – Einen
kurzen und historisch unterfütterten Überblick gibt Stephan Hotz: Mohammed und seine Lehre in der
Darstellung abendländischer Autoren vom späten 11. bis zur Mitte des 12. Jahrhunderts. Aspekte Quel-
len und Tendenzen in Kontinuität und Wandel. Frankfurt a. M. 2002 (Studien zur klassischen Philolo-
gie 137), der sowohl die Vita Mahumeti Embricos von Mainz (ebd., S. 27–42) als auch die Otia de
Machomete Walters von Compiègne (ebd., S. 51–60) behandelt. Vgl. zudem immer noch älteste For-
schung, nämlich Richard Otto: Mohamed in der Anschauung des Mittelalters. In: Modern Language
Notes 4 (1889), S. 11–15 u. 45–49.
 Yolles/Weiss, Medieval Latin Lives, S. 583–588, verzeichnen für die Ende des 11. Jhs. entstandene
Vita Mahumeti Embricos von Mainz 16 Hss., für die Otia de MachometeWalters von Compiègne (1. Hälfte
12. Jh.) zwei vollständige Hss. und ein Fragment, für die Mohammed-Vita des Adelphus (Mitte 12. Jh.)
eine Hs., die in Trier liegt, für den Liber Nycholay (spätes 13. Jh.) zwei Hss. und für die anonyme Vita
Qualiter iniquus mohametus (Ende 13. Jh.) ebenfalls nur eine Hs.
 Alexandre du Pont: Le Roman de Mahomet. Hrsg., übers. und komm. von Yvan G. Lepage, Lou-
vain/Paris 1996 (Ktēmata 14).

V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Häresie 549



Dass der Kenntnisstand dabei hoch anzusetzen ist, zeigt sich nicht zuletzt darin,
dass eine entsprechende Referenz im Herkunftsbericht Rennewarts in Wolframs von
Eschenbach Willehalm im Modus der Anspielung verbleiben kann, wenn Rennewart
sagt: ich bin von Mechâ, | dâ Mahmeten heilikeit | sînen lîchnamen treit | al swebende
âne undersetzen (Willehalm 193,2–5).261 Joachim Heinzle kommentiert: „Nach einer im
Mittelalter (und darüberhinaus) verbreiteten Überlieferung schwebte der Sarg mit den
Gebeinen Mohammeds frei in der Luft.“262 Dabei übersieht er, dass dieses Schweben,
auf das die Rennewart-Figur hier referiert, zumeist in den Rahmen der Schilderung
eines wundersam konstruierten, mit reichem Edelsteinschmuck besetzten Prunkgra-
bes eingelassen ist, in welcher – neben einem Epitaph – auch eine ausgeklügelte Kon-
struktion enthalten ist, die mit Hilfe von Magnetsteinen den Metallsarkophag des
Mohammed in einem Schwebezustand hält, um seine Anhänger zu täuschen, wie es
beispielsweise das Ende der Vita Mahumeti Embricos von Mainz erzählt. Es handelt
sich bei dem schwebenden Sarg also keineswegs im einen allgemein „im Mittelalter
verbreiteten“ Glauben, sondern dieser wird dezidiert als Täuschung der Ungläubigen
und damit als heidnischer Irrglaube inszeniert:

Hic opus elatum solo, magnete paratum,
in medio steterat et velut arcus erat.

Sub quem, portatur Mahumet tumuloque locatur,
qui, si quis quaerat, aere paratus erat.

Et quia revera magnes sibi contrahit aera,
in qua rex iacuit tumba levata fuit

et sic pendebat, quod vis lapidum faciebat.
Ergo, rudes populi prodigium tumuli

postquam viderunt, rem pro signo tenuerunt,
credentes miseri per Mahumet fieri

pondere res plena quod pendeat absque catena
nec sit pendiculum quod teneat tumulum.

Hoc ubi viderunt stulti, Mahumet coluerunt,
gente quod in Libyca fecerat ars magica.

 Der Willehalm wird hier nach der Leseausgabe Wolfram von Eschenbach: Willehalm. Nach dem
kritischen Text von Werner Schröder ins Nhd. übers., komm. u. hrsg. von Horst Brunner. Stuttgart 2018
zitiert.
 Kommentar zu V. 193,3–5 in: Wolfram von Eschenbach: Willehalm. Hrsg. von Joachim Heinzle.
Frankfurt a. M. 1991 (Bibliothek des Mittelalters in vierundzwanzig Bänden 9), S. 969. – Yolles/Weiss,
Lives of Muhammad, S. XXXV, Anm. 27, rechnen damit, dass das schwebende Grab entweder eine Er-
findung Embricos sei oder bei diesem zuerst aufgezeichnet. John V. Tolan: Sons of Ishmael. Muslims
through European Eyes in the Middle Ages. Gainesville et al. 2008, hier bes. S. 19–34 (Kap. „A Mangled
Corpse. The Polemical Dismemberment of Muhammad“), auf den sich Yolles/Weiss hier beziehen, ver-
anschlagt den schwebenden Sarkophag als Erfindung Embricos (ebd., S. 20: „that particular legend is a
product of the Rhineland in the twelfth century“).

550 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Sed nos errorum quia causas diximus horum,
Musa manum teneat! Et Mahumet pereat!

(Embrico von Mainz: Vita Mahumeti, Vv. 1133–1148)263

Genau dieser Täuschung erliegt die Figur Rennewart, die glaubt, dass es Mahmeten
heilikeit sei, welche dessen Gebeine, also den hier nicht eigens erwähnten Sarkophag,
schweben lässt. Diese Sinnverschiebung ergibt sich freilich erst, wenn man nicht

 Eine vollständige deutsche Übersetzung der Vita Mahumeti, die hier und im Folgenden zitiert
wird, bietet Hotz, Mohammed und seine Lehre, S. 101–128: „Hier in der Mitte stand ein Kunstwerk
schwebend über dem Boden, gemacht aus Magnetstein in Form eines Gewölbes. [1135] Unter diesem
wurde Mahumet in einen Sarg gebettet getragen. Wenn jemand fragt: Dieser Sarg ist aus Erz. Und weil
tatsächlich der Magnetstein das Erz anzieht, wurde der Sarg, in dem der König [= Mahumet, F. D. S.]
lag, in die Höhe gehoben und schwebte. Das bewirkte die Kraft der Steine. [1140] Als die dummen Völ-
ker also das ‚Wunder‘ des Grabes gesehen hatten, hielten diese Toren die Sache im Glauben für ein
Zeichen: Es geschehe durch Mahumet, dass ein Gegenstand von stattlichem Gewicht ohne Kette und
Gehänge, das in halte, schwebe. [1145] Sowie die Einfältigen dies gesehen haben, verehren sie Mahu-
met. Das hat in Libyen die Arglist eines Magiers bewirkt. Weil wir indes nun von den Anlässen dieser
Irrtümer Kunde gebracht haben, gebiete die Muse unserer Hand Einhalt und Mahumet soll ins Verder-
ben gehen!“ – Obgleich die im deutschsprachigen Raum entstandene Vita Mahumetis die am häufigs-
ten überlieferte Mohammeds-Vita ist (vgl. hierzu Yolles/Weiss, Medieval Latin Lives, S. 583–588),
scheint diese nicht die Vorlage für die Referenz auf den schwebenden Mohammeds-Sarkophag im Wil-
lehalm zu sein, da Rennewart das Grab ausdrücklich in Mechâ verortet, die Vita es jedoch in Lybien
lokalisiert. Walters von Compiègne Otia de Machomete (1. Hälfte 12. Jh), die von Alexandre du Pont 1258
ins Altfranzösische übertragen worden sind (Roman de Mahomet), kennen des Grab gleichfalls und ver-
orten es in Mekka, wobei sie zugleich eine Etymologie des Ortsnamens geben, welche auf die Un-
keuschheit des polygamen Machomes zurückgeführt wird: Instituens igitur operis mirabilis arcam, |
intus eum posuit quam melius potuit. | Nam sicut fertur, ita vas pendere videtur, | intra quod Machomis
membra sepulta iacent, | ut sine subiecto videatur in aere pendens, | sed nec idem rapiat ulla catena
super. | Ergo si quaeras ab eis, qua non cadat arte, | fallentes Machomis viribus hoc reputant. | Sed vas
revera circumdatur undique ferro | quadrataeque domus sistitur in medio, | et lapis est adamas, per partes
quattuor aedis | mensura distans inde vel inde pari, | quo vi naturae ferrum sibi sic trahit aeque, | ut vas
ex nulla cedere parte queat. | Sic igitur Machomen divo venerantur honore | et venerabuntur dum deus
ista sinet. | Urbs, ubi dicuntur Machometis membra sepulta, | non sine portento Mecha vocata fuit: | nam
Machomes immunditiae totius amator | moechiam docuit, moechus et ipse fuit (Vv. 1061–1080; Über.
[Yolles, Weiss]: „Therefore they made a coffin with amazing workmanship and put him inside as they
were best able. For it is said that the container where Muhammad’s limbs rest in burial seems to hang
in such a way that it appears to be hanging in the air with nothing beneath it and no chain to pull it
upward. Therefore, if you ask them by what craft it does not fall, they will mistakenly attribute this to
Muhammad’s power. But in truth the container is covered on all sides with iron, and it stands in the
middle of a square building; and there is a diamond stone, at an equal distance from one side and
the other in four parts of the building, which by the power of its nature attracts the iron in such a
balanced way that the container is not drawn toward any part. Thus they venerate Muhammad with
divine honor, and they will continue to venerate him as long as God allows it. | The city where Mu-
hammad’s limbs are said to be buried is called Mecca, and this is a portent, since Muhammad loved
all sorts of uncleanness and taught adultery [= moechiam, F. D. S.] and was himself an adulterer
[= Moechus, F. D. S.].“). – Vgl. zudem den Liber Nycholay, Nr. 20, der ebenfalls den magnetisch
schwebenden Sarg als Täuschung der simplices Saraceni kennt.

V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Häresie 551



davon ausgeht, dass hier ‚mittelalterliches Allgemeingut‘ wiedergegeben werde, son-
dern dass, im Gegenteil, auf einen besonderen – nämlich heidnischen – (Irr-)Glauben
referiert wird, durch welchen Rennewart differentiell als getäuschter, törichter und spä-
ter unentschlossen zwischen heidnischer und christlicher Lehre schwankender Heide
konturiert ist.

Mohammed-Erzählungen wie die Vita Mahumeti, die also offenbar im historischen
Umfeld des Willehalm als diskursive Folie durchaus vorausgesetzt werden dürfen,264

inszenieren die Entstehung der heidnischen Lehre immer wieder als aus dem Christen-
tum stammende Irrlehre, die auf einen enttäuschten Christen zurückzuführen ist, der
sie als Rache ersinnt. Die Emergenz des Anderen aus dem Eigenen wird auf diese Art
biographisiert und in den Modus eines exemplarischen Lebenslaufes überführt. So er-
zählt die Vita Embricos die Geschichte eines Mannes, der mit falscher Frömmigkeit
lebt, welche er durch echte Askese demonstriert, und so als Wolf im Schafspelz unter
dem Deckmantel falschen Glaubens versucht, das ‚Pontifikat‘ Jerusalems an sich zu
bringen, schließlich trotz einer Warnung, die vom Himmel an den Kaiser ergeht, per
Akklamation beinahe zum Patriarchen gewählt, dann jedoch enttarnt und verjagt wird.
Er schwört nun Rache und gründet eine Irrlehre, deren erster Anhänger der Diener
eines lybischen Konsuls, Mammutius, wird, welcher sich nach dem Tod seines Lehrers
zum falschen Propheten aufschwingt.

Der anonyme Liber Nycholay schließlich macht aus der Figur des abgefallenen
Christen sogar einen enttäuschten Papstamtsanwärter namens Nycholaus, der in den
artes ausgebildet ist.265 Dieser, vom altersschwachen Papst als Nachfolger auserse-
hen, verpasst den Zeitpunkt der Wahl, weil er in Spanien und der ‚Barbarei‘ als Missi-
onar reist. Nachdem er zunächst fast die gesamte Welt bekehrt hat, sinnt er nun auf die
Zerstörung des Christentums: Unde post modum cogitavit quomodo Christianam religionem
subverteret et novam sectam inveniret, praemeditatus fuit in corde suo contra Romanam
Ecclesiam maximam controversiam.266 Die lange, sehr detailliert entwickelte Häresie (Liber

 Zwar ist es nicht unmöglich, dass die Worte des Rennewart bereits auf eine unbekannte Vorlagen-
fassung der Aliscans-Geste zurückgehen, nichtsdestoweniger bedürfen sie, um im Kontext des Wille-
halm Sinn zu ergeben, eines Zielpublikums, das im entsprechenden diskursiven Kontext verankert und
ihnen Sinn beizumessen in der Lage ist.
 Diese Version der Herkunftsgeschichte Mohammeds schließt scheinbar an eine Tradition an, die
bereits Petrus Venerabilis in seiner Summa totius haeresis saracenorum (3,4–8; in Glei, Petrus Venerabi-
lis, S. 2–23) als sachlich falsch ablehnt: Putant enim quidam hunc Nicholaum illum unum e septem primis
diaconibus exstitisse et Nicolaitarum ab eo dictorum sectam, quae et in Apocalypsi Iohannis arguitur,
hanc modernorum Saracenorum legem exsistere (Übers. [Glei]: „Es glauben nämlich einige, er sei mit
jenem Nikolaus, einem der ersten sieben Diakone, identisch, und die nach ihm benannte Irrlehre der
Nikolaiten, die auch in der Apokalypse des Johannes verurteilt wird, trete jetzt wieder in dem eben ge-
nannten Gesetzbuch der Sarazenen in Erscheinung.“).
 Liber Nicholay, Nr. 7; Übers. (Yolles/Weiss): „Afterward he thought about how he might subvert
the Christian religion and found a new sect, and devised in his heart great controversy against the
Roman Church“.

552 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Nycholay Nr. 7–15), die dieser Text vorführt, mischt engmaschig christliche Glaubenssätze
mit häretischen Abweichungen, indem Nycholaus, der später Machometus genannt wird
(qui Machometus dicitur [Liber Nycholay, Nr. 1]), beispielsweise die Allwissenheit Gottes
und die Jungfrauengeburt lehrt, gerade die Notwendigkeit der Beichte jedoch auslässt
und stattdessen behauptet, man müsse sich einem Priester nur zeigen, um seine Sünden
vergeben zu bekommen.267

Die Otia des Walter von Compiègne erzählen davon, wie der durchaus gläubige
Machomes, der nie Christ genannt wird, einen Eremiten aufsucht, welcher in ihm je-
doch die Besessenheit durch Dämonen erkennt, ihn mit derselben konfrontiert und
fortschickt (Vv. 45–52). Machomes erhält für seine Zukunft prophezeit, dass er die Ehe
zerstören, die Jungfräulichkeit schänden, die Beschneidung wieder einführen, die
Taufe abschaffen und den ‚alten Adam‘wiedereinsetzen werde (Vv. 53–70). Machomes,
der die Worte des Eremiten bedenkt, fühlt nun den Dämon in sich erstarken (Vv. 77 f.)
und gründet schließlich seine Häresie. Das Phantasma des aus dem Eigenen entstehen-
den Anderen ist in den Otia noch einmal radikal verstärkt, insofern Machomes hier zu-
nächst ein gutwilliger Gläubiger ist, der nicht darum weiß, dass er von einem Dämon
besessen ist, und der erst auf die Anrufung des von ihm aufgesuchten Eremiten hin
immer stärker von diesem Dämon kontrolliert wird, dessen er sich, trotz seines Wissens
um denselben, nicht erwehren kann. Der Abfall vom rechten Glauben wird hier als
eine dem Menschen entzogene, gar von Gott zugelassene Fügung inszeniert, die dem
willigen, aber leichtgläubigen Gläubigen uneinsichtig bleibt, die jedoch maßgeblich
durch die Stimme einer auctoritas ausgelöst worden ist, die nicht über jeden Zweifel
erhaben bleibt.268 Auch hier schließlich wird Machomes als jemand inszeniert, der

 Auch in den Otia Wilhelms von Compiègne wird die Lehre des Machomes in diesem Sinne als Hä-
resie gekennzeichnet. Er instituiert diese in einem öffentlichen Gebet, das zunächst christliche Lehren
inkorporiert (Allmacht Gottes, Unbewegtheit des Bewegers, Menschwerdung und Kreuzestod Christi;
Vv. 799–804), um dann in einem zweiten Schritt diese Lehren durch jene zu ersetzen, welche ihm an-
geblich der Erzengel Gabriel vermittelt habe (Vv. 805–810). Im Folgenden schafft er die Taufe ab, setzt
die Beschneidung wieder ein, ‚tötet‘ das Abendmahl (Vv. 851–853) und führt schließlich die Vielehe ein
(Vv. 1011–1026), in welcher ein Mann mit zehn Frauen und eine Frau mit zehn Männern verbunden
sein kann, um möglichst große Fruchtbarkeit zu erzielen: ‚[...] Sic gignis multos multis e matribus ille, |
illa vel ex uno semine concipiet. | Nam si de tot erit natura frigidus unus, | alter erit calidus et
sobolem faciet | sicque volente deo sine fructu nulla manebit | nec sterilis metuet arboris ulla rogum.‘
(Vv. 1021–1026; Übers. [Yolles, Weiss]: „Thus the man will engender many from many mothers, and the
woman will conceive perhaps from one seed. For if of so many men one should by nature be cold, anot-
her will be warm and will produce offspring, and thus, by God’s will, no woman will remain without
fruit, and no woman will fear being thrown on the pyre like a sterile tree.“).
 Dass die Worte des Eremiten durchaus nicht über jeden Zweifel erhaben sind, thematisiert der
Text in einem kurzen Abschnitt. Nachdem Machomes von dem Eremiten fortgeht, heißt es hier: Abscen-
dens Machomes et sancti dicta revolvens | innumeras animo fertque refertque vices: | nam de se sancto
plus quam sibi credere coepit | et sicut mentem, sic variat faciem | iamque satis posset advertere quilibet
illum | non proprii iuris esse, sed alterius: | daemon enim ducebat eum quocumque volebat | permissuque
dei prospera cuncta dabat (Otia Vv. 71–78; Übers. [Yolles, Weiss]: „As Muhammad departed, he weighed

V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Häresie 553



weitreichenden Einblick in die heilsbringenden Wahrheiten des Christentums hat. In
einer langen Rede (Vv. 441–564) legt er zunächst die wesentlichen Punkte des christli-
chen Glaubens dar, um sie dann als veraltet abzutun und durch neue Gesetze zu erset-
zen, wobei ihm als Begründung der Sittenverfall dient, der – in so großer zeitlicher
Distanz zur Passion Christi – unter den Christen Einzug gehalten habe.269 Gottes
Gnade, so die häretische Behauptung, habe Mitleid für die Härte der Bürde gehabt und
deshalb das Gesetz erleichtert.270

Auch die Summa totius haeresis Saracenorum des Petrus Venerabilis (1. Hälfte
12. Jhd.)271 gibt einen kurzen Lebensbericht, der faktische Wahrheit (res gestae

the holy man’s words and brought them to his mind countless times, for he had begun to believe the
holy man about himself more than he believed himself. As his mind changed, so his expression changed,
and soon anyone would have been able to notice that he was not in control of himself, but rather another
controlled him: a demon was leading him wherever it wished, and with God’s permission the demon
gave him good fortune in everything.“). Hier scheint impliziert, dass einfältiger Glaube besser gewesen
wäre, als dem Appell der auctoritas zu folgen. Ob das göttliche Zulassen des Vorganges eine Folge die-
ses ‚Abfalls‘ ist, wird nicht explizit. Zugleich wird weiterhin auf das uneinsehbare praeiudicium Gottes
verwiesen (O, divinorum scrutator iudiciorum | quis queat esse? [Otia Vv. 93 f.; Übers. (Yolles, Weiss):
„Who can fathom God’s judgements?“]) und Machomes in eine Reihe mit Hiob (Otia V. 103 f.: Sic Iob,
sic Machomes, bonus hic, malus ille, fuerunt; | nunc habet hic requiem, sustinet ille crucem [Übers.
(Yolles, Weiss): „Thus Job, thus Muhamad: one was good, the other evil: one is at rest now, while the
other bears the cross“]) und Lazarus (V. 111) gestellt.
 Walter von Compiègne: Otia de Machomete, Vv. 529–540: Sed quod habere solet noviter novus
ordo statutus, | primitus ut vigeat, inde tependo ruat, | sic quoque religio decrevit christicolarum, | ut quae
summa fuit, postea corruerit [...]. Virgo ruit vitio, castus adulterio. | Nemo fidem Christo promissam servat;
amorem | nemo tenet castum; sic perit omnis homo (Übers. [Yolles, Weiss]: „The Christians’ observance
was great while the law was newly received, while the order was new. But as usual when a new order
is recently established just as it flourishes at first, afterward it cools down and collapses. [...] The virgin
was ruined by vice; the chaste man by adultery. No one kept the faith promised to Christ. No one prac-
ticed chaste love; everyone was undone.“).
 Walter von Compiègne: Otia de Machomete, Vv. 543–546: Sed tamen ex ipsa, qua praeditus est,
pietate | consilium statuit ne penitus pereat. | Legis onus minuet, tollet baptisma, decemque | uxores unus
ducere vir poterit (Übers. [Yolles, Weiss]: „But nonetheless out of his native compassion he establishes a
plan so that man not perish completely. He will reduce the burden of the law, he will abolish baptism,
and one man will be able to marry ten wives.“).
 In: Glei, Petrus Venerabilis: Schriften zum Islam, S. 1–29. – Einen kurzen inhaltlichen Überblick
über die Summa geben Mechthild Dreyer: Die Wirkkraft des Wortes: Zur Auseinandersetzung mit dem
Islam am Beispiel von Petrus Venerabilis und Bernhard von Clairvaux. In: Revista Portuguesa de Filo-
sofia 60,3 (2004), S. 621–632, und in jüngerer Zeit – systematischer, analytischer und stärker historisch
ausgerichtet – Christian Saßenscheidt: Die Konstruktion des Anderen am Beispiel des Islam in der
‚Summa totius haeresis Saracenorum‘ des Petrus Venerabilis. In: Integration und Desintegration der
Kulturen im europäischen Mittelalter. Hrsg. von Michael Borgolte, Julia Dücker, Marcel Müllerburg,
Bernd Scheidmüller. Berlin 2011 (Europa im Mittelalter 18), S. 228–238.

554 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



[Summa 3,9]) gegenüber falschen, ebenfalls kursierenden Darstellungen wiederzugeben
beansprucht.272 Hier stammt Mahumetus nicht aus der Christenheit, sondern ist Arabs
natione (Summa 4,5; Übers. [Glei]: „ein Araber“) und zunächst noch antiquae primum
idolatriae cultor (Summa 4,6; Übers. [Glei]: „zunächst ein Anhänger des alten Götzen-
dienstes“), der – selbst von niederer Herkunft – durch Geschick zur Macht gelangt und,
um König zu werden, eine Irrlehre erfindet. Diese Irrlehre jedoch wird nur deshalb zum
Erfolg, weil ihm, der von geringer Bildung ist, in der Version der Summa ein aus der
Kirche ausgestoßener Mönch namens Sergius zur Seite steht, der Nestorianer ist und
quod ei deerat supplevit (Summa 6,7; Übers. [F. D. S.]: „was ihm fehlte, ergänzte“). Wäh-
rend Sergius zur neuen Irrlehre als Überbau eine (nestorianisch geprägte) Auslegung
des Neuen und des Alten Testamentes beisteuert, greifen nun auch noch Juden in die
Entstehung der neuen Lehre ein, um zu verhindern, dass Mahumetus im Kontakt mit
den heiligen Schriften nicht doch ein echter Christ wird.273 Die neue Lehre erweist sich
also in der Summa als eine Mischung aus Heidentum (Mahumetus), Häresie (Sergius,
der Nestorianer) und Judentum,274 wodurch nicht zuletzt die unklare Haltung gegenüber
der mal als Häresie mal als Heidentum klassifizierten Lehre eine aitiologischen Begrün-
dung bekommt.275

 Noch die Legenda aurea (hier zitiert nach: Jacobus de Voragine: Legenda Aurea. Goldene Legende.
Jacopo de Varazze. Legendae sanctorum. Legenden der Heiligen. 2 Bd. Einleitung, Edition, Übersetzung
und Kommentar von Bruno W. Häuptli. Freiburg/Basel/Wien 2014 [Fontes Christiani]) wägt zwei kon-
kurrierende Versionen gegeneinander ab. In der Vita des Papstes Pelagius (Nr. 181: De sancto Pelagio
papa) ist in einen historischen Exkurs über die Könige der Langobarden und die Entwicklung der aria-
nische Irrlehre auch ein längerer Abschnitt über Machumethus eingebaut, der zunächst von einem ent-
täuschten römischen Kleriker erzählt, welcher – wiederum aus Rache – mit Machumethus als Gehilfen
eine Irrlehre stiftet, und dann die Erzählung vom verstoßenen Nestorianer Sergius dagegenstellt. Die
Legenda aurea folgt hierin scheinbar recht einheitlich dem Speculum historiale (24,39–67) des Vinzenz
von Beauvais (vgl. ebd., Bd. 2, S. 2361, Anm. 45).
 Petrus Venerabilis: Summa totius haeresis Saracenorum 7,2–6: adiuncti sunt Iudaei haeretico, et ne
verus Christianus fieret dolose praecaventes, homini novis rebus inhianti non scripturarum veritatem, sed
fabulas suas, quibus nunc usque abundant, Mahumeto Iudaei insibilant. – Übers. (Glei): „[D]em Häretiker
[traten] auch noch die Juden zur Seite. Sie trafen insgeheim Vorsorge, daß er kein echter Christ wurde;
indem sie Muḥammad, der ja nach einer Neuordnung der politischen Verhältnisse trachtete, nicht etwa
die Wahrheit der Schriften, sondern ihre Phantastereien einflüsterten, von denen sie ja bis heute mehr
als genug haben.“
 Petrus Venerabilis: Summa totius haeresis Saracenorum 7,6–10: Sic ab optimis doctoribus, Iudaeis
et haereticis, Mahumetus institutus Alkoran suum condidit, et tam ex fabulis Iudaicis quam ex haeretico-
rum neniis confectam nefariam scripturam barbaro illo suo modo contexuit. – Übers. (Glei): „So belehrt
von den bestmöglichen Lehrern – den Juden und Häretikern –, schrieb Muḥammad seinen Koran,
indem er ein ebenso aus jüdischen Legenden wie häretischen Schwätzereien bestehendes Teufelswerk
in der ihm eigenen barbarischen Weise zusammenstoppelte.“
 Die Summa totius haeresis Saracenorum (12) entscheidet die Benennungsfrage wie folgt: Hos licet
haereticos nominem, quia aliqua nobiscum credunt, in pluribus a nobis dissentiunt, fortassis rectius paga-
nos aut ethnicos, quod plus est, nominarem, quia, quamvis de domino vera aliqua dicant, plura tamen
falsa praedicant nec baptismati, sacrificio, paenitentiae vel alicui Christiano sacramento, quod numquam

V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Häresie 555



Gemeinsam haben alle Texte, dass ‚Mohammed‘ die Vielehe einführt und er sein
Gefolge – oftmals in Verbindung mit der Installation eines Venus-Kultes276 – ein der
Lust verschriebenes Fleischesleben führen,277 teils gar die Sodomie einführen lässt.278

ullus praeter hos haereticus fecit, communicant. – Übers. (Glei): „Wenn ich sie auch Häretiker nenne,
weil sie ja ein paar Dinge mit uns gemeinsam glauben, wenn sie auch in den meisten Dingen von uns
abweichen, so würde ich sie vielleicht doch richtiger als ‚Ungläubige‘ oder ‚Heiden‘ (was ein stärkerer
Ausdruck ist), bezeichnen. Denn mögen sie auch einiges Wahre über den Herrn sagen, meistens predi-
gen sie doch das Falsche; sie erkennen weder die Taufe an, noch das Meßopfer, noch die Beichte oder
überhaupt ein christliches Sakrament, was noch kein Häretiker außer ihnen getan hat.“
 Der Venus-Kult wird in der christlichen Tradition zu einem der Kennzeichen des ‚muslimischen‘
Heidentums schlechthin.
 Bereits bei Petrus Venerabilis wird dies an die Vorstellung von ‚Wollust mit schönen Frauen‘ ge-
bunden. Das Paradies sei nach der Lehre Mohammeds ein Ort weltlicher Freuden, das in Summa totius
haeresis saracenorum (9,2–11) nicht zufällig die Form des locus amoenus annimmt, welchen die lateini-
schen Poetiken als ‚zweites Paradies‘ und als Kausalursache für Wollust inventarisieren: Paradisum
non societatis angelicae nec visionis divinae nec summi illius boni, quod ‚nec oculus vidit nec auris audivit
nec in cor hominis ascendit‘, sed vere talem, qualem caro et sanguis, immo faex carnis et sanguinis, con-
cupiscebat qualemque sibi parari optabat, depinxit. Ibi carnium et omnigenorum fructuum esum, ibi lac-
tis et mellis rivulos et aquarum splendentium, ibi pulcherrimarum mulierum et virginum amplexus et
luxus, in quibus tota eius paradisus finitur, sectatoribus suis promittit (Übers. [Glei; Hervorh. jeweils von
mir, F. D. S.]: „Das Paradies besteht für ihn nicht in der Gemeinschaft mit den Engeln, auch nicht in der
Schau Gottes, noch in jenem höchsten Gut, das ‚kein Auge gesehen und kein Ohr gehört hat und was
in keines Menschen Herz gedrungen ist‘ [1 Cor 2,9]; vielmehr malte er es sich in seinen Wunschträumen
als ein Paradies von Fleisch und Blut: genau so, wie er es für sich erhoffte. Dort gebe es Fleisch zu essen
und allerlei Früchte, Bäche von Milch und Honig und reinstem Wasser, es gebe wollüstigen Genuß der
Liebe mit den schönsten Frauen und Mädchen: So verspricht er es seinen Anhängern, und in solchen
Dingen geht sein Paradies auf.“). – Dass die ‚Sarazenen‘ das Paradies als Ort körperlicher Freuden ima-
ginierten und mit geschlechtlicher Befriedigung verbänden, findet sich noch bei Thomas von Aquin:
Summa contra gentiles IV,83 [S. 502].
 Die Vita Embricos findet für den Grenzdiskurs der Sodomie eine Wortwahl, die derjenigen des
Planctus naturae des Alanus ab Insulis eng verwandt ist: Caeca fuit iuvenum, caeca libido senum, |
quare plerumque sexum confundit utrumque | incertumque genus fecit iniqua Venus. | [...] | qui minus hoc
timuit, sanctior ille fuit. | [...] | Dum tibi, Natura, rapuerunt vi tua iura, | femina quaeque parem, mas sub-
igendo marem (Vv. 792–804; Übers. [Yolles, Weiss]: „For this reason unjust Venus confused both sexes,
more often than not, and made gender uncertain. [...] whoever was less inhibited, was holier. [...] While
they stole from you, Nature, your laws by force, woman mounted woman, and man, another man.“).
Dass unter Aufrufung des Natura-Diskurses hier weibliche Sodomie figuriert, die insgesamt selten the-
matisch wird, mag als spezifische Referenz auf Röm 1,26 f. erklärbar sein, in welchem es – neben der
Verwechslung von Kreatur und Kreator – über die Praktiken der Heiden auch heißt: nam feminae
eorum inmutaverunt naturalem usum in eum usum qui est contra naturam | 27similiter autem et masculi
(Übers. [Jerusalemer Bibel]: „Ihre Frauen vertauschten den natürlichen Verkehr mit dem widernatürli-
chen: 27ebenso [...] die Männer“.), und damit Sodomie, welche aus zügelloser luxuria hervorgeht, als
‚heidnische‘ Sünde markiert. Wie auch im Planctus naturae sind Sodomie und Inzest hier die ultimative
Konsequenz einer als Dammbruch inszenierten Wollust zwischen den Geschlechtern: Ergo prurigo Ve-
neris scelerum fit origo. | Africa dum temere polluitur Venere | sollicitans nuptas ruit effrenata voluptas |
nullaque virgo fuit nubere quae potuit (Vv. 785–787; Übers. [Yolles, Weiss]: „Thus the itch of sex [wört-

556 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Auf unterschiedliche Weise inszenieren die Texte die invasive oder subversive
Rückkehr der aus der Gemeinschaft des Christentums Abgefallenen als Andere ins
Eigene und markieren sie über ihre (wollüstige) Fleischesexistenz. Der Liber Nycho-
lay schließt mit der Erzählung von der Invasion der Sarazenen zu Zeiten Karls des
Großen, in der sich seine Drohung gegen den an seiner Statt gewählten Papst er-
füllt, dass er beweisen werde, wer der Größere sei: Ego ostendam tibi, Iohannes, qui
diceris papa Romanus, quis inter me et te maior erit in universo circulo orbis terrae
(Liber Nycholay Nr. 6).279 Die Vita Embricos erzählt dieses Eindringen des Heiden-
tums zwar nicht, hier jedoch spricht ‚Mohammed‘, nachdem er das Patriarchat von
Jerusalem nicht erhalten hat, die Drohung aus, dass er „hundertfach vervielfältigt“
(V. 183) wiederkehren werde, um der Kirche zu schaden, und dies wird umgehend
auf den Zustand der Gegenwart (hodie, V. 190) bezogen, in welcher die Gefahr der
gens Mahumet parens (V. 192) die Christenheit weiterhin bedrohe.280 Der Willehalm
Wolframs kennt – neben dem Irrglauben stiftenden Betrug des Mohammed-Grabes –
auch dieses Moment der Mohammeds-Viten. Eine ganz ähnliche Usurpationsdrohung
wird hier in Hinblick auf Terramêr, den gehörnten Ehemann Arabel/Gyburgs, und
sein Gefolge formuliert:

si wolden rechen herzen leit
und al ir goten vüegen prîs.
Oransche und Pârîs
si gar zerstœren solten.
dar nâch si vüerbaz wolten
ûf die kristenheit durh râche.
Terramêr den stuol dâ ze Ache

lich: Venus!, F. D. S.] was the origin of their sins. While Africa was recklessly defiled by Venus, unbrid-
led sensuality rushed in tempting married women, and no virgin could be found whom one could take
in marriage.“). – In der Mohammed-Vita Hic incipit qualiter (dort Abschnitt Nr. 24) richtet Maomet eine
Armee ein, in welcher die Kämpfer ihre Frauen nicht mitführen dürfen, wodurch er sie zum habitus et
mos sodomiticus bringt, was die Männer künftig auch in Friedenszeiten beibehalten.
 Übers. (Yolles, Weiss): „I will show you, John, who call yourself the Roman Pope, which of us will
be greater across the entire earth’s globe.“
 Embrico von Mainz: Vita Machometi, Vv. 183–194: ‚Ipse reportabo, neque sic, sed centuplicabo. |
Vestra sit eximia nunc licet ecclesia | sentiet illa minas nostras – patiendo ruinas: | cum sua posteritas
victa mihi meritas | exsolvet poenas et – uti desidero, plenas.‘ | In quo praesagus – heu! – fuit iste magus.
| Si quaeris testem, paganam respice pestem. | Cuius nequitiae signa manent hodie. | Nam gens exosa
Christo, gens perniciosa, | gens Mahumet parens et ratione carens, | certat adhuc stultum defendere sedula
cultum. | Cur perit illa, scio, perpete supplicio (Übers. [Yolles, Weiss]: „‚I myself will come back, and not
thus, but multiplied a hundredfold. Although your Church is great now it will nevertheless feel my
threats – it will suffer great losses: since its vanquished posterity will pay to me the deserved punishment –
in full, as I desire.‘ | Alas! In this the mage was prophetic. If you want a witness, look at the scourge of
the pagans. The signs of the mage’s wickedness remain today. For a people loathing Christ, a ruinous
people, a people obeying Muhammad and lacking reason, strives stubbornly to this day to defend its
foolish worship. For this reason, I know, they perish with eternal punishment.“).

V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Häresie 557



besitzen wolde und dannen ze Rôme varn,
sînen goten prîs alsô bewarn,
Diu Jêsus helfe wolden leben,
daz diu dem tôde wurde gegeben.
sus wold er rœmische krône
vor sînen goten schône
und vor al der heidenschaft tragen.
(Willehalm 339,28–340,11)

Die Usurpationspläne der Heidenschaft zielen hier wie dort auf die Übernahme des
Zentrums der Christenheit, wobei im Willehalm – im Sinne der Zwei-Schwerter-Lehre –
mit dem Kaiser in Aachen auch dessen weltlicher Repräsentant einbezogen wird.
Verändert ist die Motivierung aus dem Inneren: Während es in den Mohammeds-
Viten der abgefallene beziehungsweise ausgestoßene Häretiker ist, der in Gestalt sei-
ner Anhänger zurückzukehren droht, ist es hier – in einer christianisierten Troja-
Erzählung281 – die Minne, welche mit Willehalm aus der Heidenschaft zurückkehrt
und deren Süße den Christen nun sauer (vgl. Willehalm 12,30 f.) wird, weil sie die
Scharen der Heiden ins Reich eindringen lässt.282

V.3.2.2 Das heidnische Gesetz diesseits des Meeres: Kreuznahme gegen
das innere Heidentum imWelschen Gast Thomasîns von Zerklære

Aber auch die Umkehrung der heidnischen Bedrohung lässt sich beobachten. Wo die
Mohammed-Viten die Herkunft des Anderen aus dem Eigenen erzählen, gibt es ebenso
Texte, die die Verfehlungen im ‚Inneren‘ des Christentums mit dem (äußeren) Heiden-
tum in Beziehung setzen. So wie für Augustinus die Heiden die materia operationis
(das ‚Feld der Betätigung‘) der Kirche sind (vgl. Kap. V.3.1), verlegen spätere Autoren
den Kampf ins Innere, und zwar einerseits ins Innere des christlichen Subjektes und
andererseits ins Innere der Gemeinschaft der Christenheit.283

 Als solche sieht den Willehalm-Stoff auch schon etwa Joachim Heinzle: Wolfram von Eschenbach.
Dichter der ritterlichen Welt. Leben, Werke, Nachruhm. Basel 2019, S. 193 f.
 Der Dialogus miraculorum (V.21) des Caesarius von Heisterbach kennt diese Bedrohung durch das
Äußere gleichfalls als Folge einer aus dem Inneren stammenden Motivierung. In einem Zusammen-
schluss zwischen ‚Häresie‘ und ‚Heidentum‘ sind es hier die Albigenser, die den ‚heidnischen‘ König
von Marokko zum Verbündeten haben, welcher mit einem gewaltigen Heer den Heiligen Stuhl einzu-
nehmen droht. Gleiches gilt freilich für viele weitere Texte. Exemplarisch kann die in mehreren Versio-
nen überlieferte Erzählung von Flore und Blanscheflur herangezogen werden, welche – auf der Folie
eines aus dem christlichen Eigenen heraus entstandenen Anderen – das aitiologische Modell noch ein-
mal invertiert, indem mit dem christlich-heidnischen Paar die Stammlinie zu Karl dem Großen gelegt
wird, welcher – als späterer Überwinder des Heidentums – aus dem Heidnischen herstammt, welches
selbst aus dem Christentum stammt.
 Zur materia pugnae bei Petrus Abaelardus vgl. bereits oben Kap. III.3.2.2, S. 206. Abaelard entwi-
ckelt eine Ethik, die sich entlang der Kategorie der Prüfung entfaltet und dabei sowohl das Äußere der
Welt (hier konkreter: die Frau) als auch das Innere jedes Subjektes zur materia pugnae werden lässt,

558 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Die schon bei Augustinus figurierende und bei Petrus Abaelardus wiederkehrende
materia – im Sinne eines Anlasses, Gegenstandes oder Betätigungsfeldes zur Bewäh-
rung für den (kämpfenden) guten Christen – scheint ein derart stehend geprägter Ter-
minus zu sein, dass sie auch in die Volkssprache vordringt. Auch hier, im Rahmen der
Ethik des Welschen Gastes, ist das Andere, wiederum das Heidentum, Anlass zur Betä-
tigung, nämlich der Betätigung im Kampf, welcher aber diesmal zunächst ein gänzlich
externalisierter, ein literal zu nehmender ist:

alsam mac sich bereden niht
ein man dâ von, daz er giht
daz got mac in kurzer vrist
daz lant dâ sîn grap ist
der kristenheit geben wol
und daz erz tuot, ob er sol.284

er hât uns ze materge geben
daz lant, daz wir sulen leben
ân muoze und ân trâkeit,
daz wizzet vür die wârheit.
(WG 11533–11542; Kursivierung von mir, F. D. S.)

Gleichwohl der Kampfaufruf zur Gewinnung des Heiligen Landes sich nach außen,
gegen real existierende ‚Heiden‘ richtet, ist dieselbe Grundstruktur der Bewährung er-
kennbar, welche das Heidnische als Systemstelle der Formation des christlichen Eige-

anhand derer das (männliche) ethische Subjekt sich beweisen kann und muss. Die Frau wird dabei zu
Gegenstand und Anlass von Bewährung, insofern sie Begehren auslöst. Die Veranlagung des Menschen
zum Laster, das So-Sein (talis esse) wird gleichfalls als materia pugnae gefasst, der consensus als ent-
scheidendes Moment der Sünde gänzlich internalisiert. Indem der Konsens zur Sünde bei Abaelard
höher angesetzt wird als die Ausführung der Sünde, welche auch ohne Konsens geschehen kann, liegt
hierbei die entscheidende Instanz der Bewährung im Inneren, im Geist, und nicht im Äußeren, in der
Welt. Der Kampf des Christen und die Bewährung an der äußeren Welt findet im Christen selbst statt.
Der Kampf gegen die Versuchungen der Welt ist vor allen Dingen auch ein Kampf gegen die innere
Zustimmung zu dieser Versuchung.
 Die Argumentation, man solle nicht glauben, Gott, der allmächtig sei, würde die Heiden schon ver-
treiben, wenn er es nur wünsche, sondern man müsse erkennen, dass ihre Bekämpfung Aufgabe der
Christen sei, erscheint auch in einem Lied Albrechts von Johansdorf (Die hinnen varn, MF 89,21, hier:
89,25 f), das gemeinhin vor 1200 angesetzt wird. Der Welsche Gast und Albrechts Lied teilen dieses Argu-
ment mit der Kreuzzugs-Bulle ‚Quia major‘ Innozenz‘ III. aus dem Jahr 1213, in welcher jedoch das Schlag-
wort der materia nicht erscheint. Gleichwohl heißt es in der Bulle mit Bezug auf ein Zitat aus dem
Matthäus-Evangelium: Qui vult me subsequi ad coronam, me quoque subsequatur ad pugnam, quæ
nunc ad probationem proponitur universis (zitiert nach: PL 216, Sp. 817B). Auch in der Bulle wird der
Kampf gegen die Heiden zugleich als Besserung des Inneren jedes Christen begriffen, der das Kreuz
nimmt; vgl. Sp. 817C: O quanta jam provenit utilitas ex hac causa! quam multi conversi ad pœnitentiam pro
liberatione terræ sanctæ mancipaverunt se obsequio crucifixi, et quasi per agonem martyrii coronam gloriæ
sunt adepti, qui forte in suis iniquitatibus periissent, carnalibus voluptatibus et mundanis illecebris irretiti! –
Auf einen möglichen Bezug zwischen dem Lied Albrechts und einem Brief Gregors VIII. hat bereits Georg
Wolfram: Kreuzpredigt und kreuzlied. In: ZfdA 30 (1886), S. 89–132, hier S. 112, hingewiesen.

V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Häresie 559



nen begreifen kann, denn auch hier richtet sich der Appell von seiner Struktur her an
ein christliches Subjekt, dem das Heidentum als Mittel gegen otium (muoze) und acedia
(trâkeit) dient, sowie an ein kollektives – wiederum: realpolitisch gedachtes – christli-
ches Inneres, das es zu konsolidieren gilt: Weil die Christenheit zerstritten ist, so heißt
es im Welschen Gast, hat Gott das Heilige Land den Heiden zufallen lassen, auf dass
sich die Christenheit gegen einen äußeren Feind vereine:285

er [= Gott; F. D. S.] wil zebrechen unsern strît
den wir hie zaller zît
durch unsern übermuot begên
und wil daz wir dar gên,
dâ wir strîten âne üppekeit
durch got und durch die kristenheit.
(WG Vv. 11543–11548)

Allerdings findet auch hier umgehend eine internalisierende Wendung in die Gewis-
senslenkung des christlichen Subjektes statt, insofern sofort im Anschluss individu-
elle Weltabsage (V. 11559) gefordert wird. Die Ermöglichung des Heidenkampfes
durch die Präsenz der Heiden im Heiligen Land wird selbst als Gnade Gottes aufge-
fasst, die demjenigen, der manhaft (V. 11563) ist und nichts als die – an sich sünd-
hafte – Tätigkeit der Ritterschaft liebt, einen Anlass gibt, welcher diese Disposition in
eine Tat des Rechtglaubens verwandeln kann (vgl. Vv. 11563–11566):

nu merket an got grôze guot,
daz man allergernest tuot
und daz ins tiuvels dienst gert,
daz hât got alsô gekêrt
daz wir im mugen dienn dermite.
(WG Vv. 11567–11571)

Das Land, um das gekämpft werden soll, dient dazu, den Weg ins Himmelreich und zu
Gott zu einem geraden Weg zu machen. Wer dort umkommt und gebeichtet hat, wird
errettet werden (WG Vv. 11589–11602). Hieran schließt wiederum eine – freilich auf
einen Kreuzzugsaufruf verengte – kurze kreuzestheologische Abhandlung an, die auf
eine innere Kreuznahme abzielt, welche expressis verbis den Lüsten des Leibes entge-
gengestellt werden soll. Dem inneren Kreuz folgen heißt, gerade nicht dem Leib und
den Lastern zu folgen:

 In diesem Kontext kann auch die Auseinandersetzung des Welschen Gastes mit den Opferstock-
Strophen Walthers von der Vogelweide gesehen werden. Deren Skepsis gegenüber der Kollekte für den
Kreuzzug wird im Welschen Gast hart verurteilt und, wie Theodor Nolte: Papst Innozenz III. und Wal-
ther von der Vogelweide. In: Papst Innozenz III. Weichensteller der Geschichte Europas. Interdiszipli-
näre Ringvorlesung an der Universität Passau 5.11.1997–26.5.1998. Hrsg. von Thomas Frenz. Stuttgart
2000 S. 69–89, hier S. 78–81, argumentiert hat, in den Kontext von Ketzerei gestellt.

560 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



swen Kristes zeichn gezeichent hât,
den sol ouch kriuzen sîn kriuze
daz man sîm lîbe volge niht.
(WG Vv. 11624–11626)

swer sîm geluste volget iht,
der hât sîn herze gekriuzet niht.
swer daz zeichn des kriuzes hât
gestricket an sîne wât,
daz ûzer zeichn bezeichent wol
daz man das kriuze innen haben sol.
(WG Vv. 11643–11648)

man sol sich selben spannen gar
an das kriuze, daz ist wâr,
daz man sînen willen niht entuo,
wil man dem kriuzer komen zuo
der ze sînem vater sprach,
dô im daz kriuz zu lîden geschach,
diumüeteclîche und still,
‚niht als ich wil, [sô286] swie du wil.‘
(WG Vv. 11657–11664)

Die äußere Kreuznahme als Zeichen der inneren Kreuznahme wird geradezu in den
Modus christusförmiger compassio überführt, insofern der kriuzer sich selbst aufs
Kreuz spannen soll und Christus – im Umkehrschluss – selbst auch kriuzerförmig wird
(Vv. 11660–11664). Es erfolgt ein Aufruf zum Martyrium, welcher wiederum zurückge-
bunden wird an diemateria dieses Kampfes.

Diese wird nun jedoch in einer letzten, finalisierenden Wendung mit den Lastern,
von welchen sich der kriuzer als Individuum lossagen muss, wenn er wahrhaft das
Kreuz nimmt, und mit der Entzweiung der Christenheit als Kollektiv kurzgeschlossen:

Got hât uns materge gegeben
daz wir mugen von disem leben
hin zim nâch marterære wîs.
swer dishalp mers hât niht prîs,
daz er mit der untugende veht,
den dunket guot der heiden reht.
die enhabent zuo deheiner zît
mit ir bœsem gluste strît.

 Rückerts Text liest hier – scheinbar fehlerhaft – sî, was keinen Sinn ergibt. Der Varianten-Apparat
verzeichnet für Hss. GUDE: niht als ich wil. sundern so din wille (ebd., S. 482), was Mt 26,39 (non sicut
ego volo sed sicut tu; Übers. [Gisela Meyer-Stüssi]: „nicht so, wie ich will, sondern so, wie du ⟨willst⟩“)
relativ getreu wiedergibt.

V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Häresie 561



swer dishalp mers in volgen wil,
der schein in dort niht zu vil.
(WG Vv. 11679–11688)

Hier erscheint also ein direktes Analogon zu Abaelards materia pugnae, welche die
Christen in sich selbst haben, und ein Bezug zu der Psychomachie, welche im Wel-
schen Gast zuvor thematisch inkorporiert ist: Wer im Rahmen der christlichen Gemein-
schaft nicht gegen seine Laster ficht, der heißt auch ‚diesseits des Meeres‘ der heiden
reht gut.287 Dieses heidnische Gesetz besteht – und die Belege für diese Auffassung des
Islam sind Legion – in einem Hedonismus, der dazu führt, dass die ‚Heiden‘ zu keiner
Zeit ihre Lüste bekämpfen (die enhabent zuo deheiner zît | mit ir bœsem gluste strît).288

Das Laster und die Nachfolge des Fleisches, in Opposition zur tugent und zur Nach-

 Die polemisch gegen Fehlverhalten auf christlicher Seite gerichtete Umkehrung dieser Formulie-
rung vom ‚heidnischen Recht‘ findet sich etwa in einem Exemplum aus dem Dialogus miraculorum des
Caesarius von Heisterbach, in welchem ein proto-christlich argumentierender paganus, der Sohn Sala-
dins, den Christen sündhaft ausschweifendes Fleischesleben vorwirft. Dies wird als lex Christiana be-
klagt (Dialogus miraculorum 4.15,13–15: Quod abhorret Judaeus et quod exsecratur paganus, hoc quasi
pro lege habet Christianus [Übers. (Nosges, Schneider): „Was der Jude verabscheut und was der Heide
verflucht, haben die Christen sozusagen als Gesetz.“]. Der didaktische Vorwurf richtet sich freilich an
die christliche Gemeinschaft und wird in der Dialograhmung des Exemplums deswegen als besonders
gravierend formuliert, weil der Vorwurf hier von einem Heiden ausgesprochen werden kann, der sogar
nach christlichen Maßstäben (handlungsethisch) gut lebt. Implizit wird hier das auch imWelschen Gast
vorfindliche Argument aufgerufen, nach welchem Fleischesleben eigentlich der heiden reht ist. – In der
Formel dishalp mers mag die afrz. Fügung des outremer, der Bezeichnung für christlich beherrschten
Kreuzfahrerstaaten ‚jenseits des Meeres‘, anklingen.
 Im Liedkorpus Hartmanns von Aue ist eine Strophe überliefert, die auch schon Haubrichs, Beken-
nen und Bekehren, S. 135 f., heranzieht, in welcher dieselbe Forderung nach einer inneren Kreuznahme
gestellt wird, ohne die die äußere Kreuznahme „auf der Kleidung“ wertlos sei: Dem kriuze zimet wol
reiner muot | und kiusche site, | sô mac man saelde und alles guot | erwerben dâ mite | ouch ist ez niht ein
kleiner haft | dem tumben man, | der sînem lîbe meisterschaft | nicht halten kan. | Ez wil niht, daz man sî |
der werke dar under vrî. | waz touget ez ûf der wât, | der sîn an dem herzen niene hât? (MF 209,25–36) Die
Unfähigkeit, seinen eigenen Körper zu bemeistern, ist auch hier der Gegensatz zur Kreuznahme. Auch
hier wird sie also implizit in ein Verhältnis zum Heidentum gesetzt. Das christliche Subjekt bedarf – im
Rahmen dieser Strophe – also der Kontrolle des Fleisches. Und auch das oben angesprochene Lied Al-
brechts von Johansdorf (Die hinnen varn, MF 89,21–90,15) modelliert die Heiden im Heiligen Land einer-
seits als Anlass dazu, sich im Kampf um das Heilige Grab des Erbarmers selbst zu erbarmen, und
andererseits als Anlass, sich Rechenschaft über die eigenen Sünden zu geben: ich gedénke alsô vil ma-
nige naht, | ‚was sol ich wider got nu tuon, ob ich belîbe, | daz er mir genaedic sî?‘ (MF 90,8–10) Hier nun
wird der externalisierte Kampf gegen das Heidentum mit der internalisierten Verpflichtung zur Rechen-
schaft vor Gott und der im Herzen begangenen Sünde der Liebe zu einer Frau in Verbindung gebracht,
welche zugleich in einen Bezug zur ‚Welt‘ gebracht wird, insofern das Ich sie ‚mehr als alles in der
Welt‘ liebt; MF 90,11–15: Sô weiz ich niht vil grôze schulde, die ich habe, | niuwan éinè der kume ich nie-
mer abe. | alle sünde liez ich wol wan die: | ich minne ein wîp vor al der welte in mînem muote | got herre,
daz vervâch ze guote!

562 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



folge des Kreuzes, wird damit zu einem inneren Heidentum des fleischlichen Christen.
Heidentum ist hier schließlich keine Frage der Geburt mehr, Heidentum ist eine Frage
der Ethik.289

V.3.2.3 Die Präsenz der schönen Anderen im Eigenen: Die Königin
von Mohrenland (Stricker)

Es kann im Vergleich plausibilisiert werden, dass die Logik der Superposition, welche
konstant die Subjektivierungsformen und die Kollektivierungsformen des christlichen
Eigenen einander überlagern lässt, auch in vernakularer Literatur in vielfältiger Weise
vorhanden sind und die Motivierung der Narrationen durchzieht. Gezeigt werden kann
hierbei, dass der Markierung von Körperlichkeit durch Schönheit und Schwärze eine
besondere Rolle zukommt. In dieser spezifischen Verbindung findet sie sich auch in
dem Reimpaarbispel Die Königin von Mohrenland des Strickers, in Wolframs Parzival
undWillehalm oder Ulrichs von dem Türlin Arabel realisiert. Das sich jenseits des Meeres
formierende Heidentum als aus dem christlichen Eigenen abgefallene Häresie ist dabei
das Komplement zu demjenigen, der – erneut in den Worten des Welschen Gastes – dis-
halp mers nicht mit der untugende veht und der dieserart das Heidentum im Bereich des
Eigenen realisiert, denn ihn dunket guot der heiden reht (WG Vv. 11679–11681). In dem
Moment, da das ‚Heidnische‘ dabei die Form einer weiblichen Figur annimmt, wird
‚Schönheit‘ nicht allein zum Anlass der ethischen Bewährung angesichts des Weiblichen
(vgl. Kap. III.3–5), sondern auch zur Verlockung des Heidnischen.

Eine Narration, wie sie das Reimpaarbispel von der Königin von Mohrenland (A 39)
aus dem Stricker-Korpus bietet, führt die Thematik des ‚heidnischen‘ Lebens als ethi-
sche Dimension adeliger Existenz ein und markiert das ‚Heidnische‘ im Eigenen über
eine rudimentäre räumliche und physiologische Ordnung. Dabei bringt sie expressis
verbis Minne und weibliche Schönheit in Verbindung. Zugrunde liegt die – im Kontext
der vorliegenden Arbeit im Fazit zu Kapitel II entfaltete – Idee von tugendhaftem Ver-
halten als Effekt einer Disziplinierung im Angesicht von körperlicher Schönheit, welche

 Dafür, dass unrechtes Handeln das christliche Subjekt dem Heidentum verähnlicht, gibt es auch
andernorts Belege. Die bereits zitierte Stelle aus der Mahnrede über den Tod des sogenannten Heinrich
von Melk (vgl. S. 470, Anm. 43) bezieht das Pauluswort von den Heiden, die die Kreatur dem Kreator
vorziehen, auf die Habgierigen der Gegenwart, welche als Sünder Götzendienst betreiben, insofern sie
materielle Güter begehren: sant Paulus, der gotes bot | sprichet, ditzes reichtum geirischaeit | sei der
abgot schalchaeit (Heinrich von Melk: Von des todes gehugde, Vv. 840–842). Der sündhafte Götzen-
dienst am Geschaffenen lässt also auch hier das christliche Subjekt selbst heidnisch werden. – Es sei
daran erinnert, dass die Verehrung der Kreatur und das Vergessen des Kreators in der Blutstropfenepi-
sode an der Parzival-Figur durchgespielt wird, wo sie nicht im Kontext von Habsucht, sondern in
Bezug zu einer anderen Form immanenten Kreatur-Begehrens (nämlich: Minne) steht. Hier wird Parzi-
val freilich nicht expressis verbis als Heide benannt; der Referenzrahmen der Paulusstelle indessen bie-
tet dieses Konnotat auch hier an.

V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Häresie 563



hier jedoch als prekäre vorgeführt wird. Die Lehre, die im Auslegungsteil des Bispels
gezogen wird, gibt Franz-Josef Holznagel wie folgt wieder:

Früher zeigte die Welt ein von vroude und ere (V. 68) geprägtes Miteinander von Männern und
Frauen: Die riter (V. 77) dienten für die ere der Damen (V. 80). Dann jedoch wurde die Welt damit
vercheret (V. 88), daz man verschamter wibe phlach. Die Ursache des Werteverfalls ist ohne Zweifel
in einem Fehlverhalten von Männern und von Frauen zu suchen: Ausgangspunkt ist die Existenz
der verschamten; allerdings wird es den Rittern als Defizit zugesprochen, dass sie nicht beständig
gewesen seien, sondern sich den unehrenhaften Frauen zugewandt haben. Dieses Versagen
der Männer zieht nun wiederum eine aus der Sicht des Sprechers überzogene Gegenreaktion der
Damen nach sich. Diese weigern sich nämlich, selbst denjenigen Rittern zu danken, die ohne
Zweifel den alten Normen verpflichtet sind. Da sich jedoch auch der rechte Dienst lohnen soll, das
Entgegenkommen der Ehrbaren jedoch ausbleibt, müssen, so der Ich-Sprecher, auch die anständi-
gen Ritter unstæte werden, obwohl solch ein Verhalten für diese eigentlich niemals in Frage ge-
kommen wäre.290

Es muss hier betont werden, dass der Text – Holznagel übergeht dies – genau aus-
buchstabiert, was es heißt verschamter wibe zu pflegen. Es ist nämlich der Beischlaf
(das ‚Beiliegen‘), der in ein Oppositionsverhältnis zu einem rechten Minneverhalten ge-
bracht ist, welches als ‚hohe Minne‘ benannt wird: swelch riter bi den gerne lach, | der
wart zehoher minne enwiht | und enahte uf die vrowen niht (Vv. 90–92). In direktem
Bezug auf den Narrationsteil, der „seine Minnelehre in eine Sündenfallgeschichte ein-
kleidet“ (Holznagel),291 wird der Beischlaf mit den tugendlosen Frauen als das swartze
heideniche leben (V. 93) markiert. Dieses hat sich manigem riter geben, | der hohe minne
hat verchorn (Vv. 94 f.).

Das Bispel erzählt entsprechend von einer Königin, die über ihre große körperliche
Schönheit zugleich als Minneobjekt markiert ist.292 An deren Reich grenzt das Reich
einer heidnischen Königin, die über ihre schwarze Hautfarbe gekennzeichnet ist und
die nun viele schwarze Frauen in der vrowen chunichrich (V. 25) sendet, daz si da tou-
genlich | den ungelouben lerten | und die riter da vercherten (V. 26–28).293 Die Schwärze
ist hier als ethisches Zeichen markiert, denn: swen si uber wunden, | daz er ir leben ane

 Holznagel, Minnebîspel aus dem Cod. Vindob. 2705, S. 244.
 Ebd.
 Vv. 5–9: si het vrowen tugende gar, | rosen var und li⟨l⟩gen var | was ir vil minnechlicher lip: | si was
ein wol gemachet wip, | ir lop erschal in elliu lant.
 Zur schwarzen Hautfarbe im vorliegenden Bispel vgl. den Beitrag von Salama, Die literarische Ima-
gologie. – Im Karl der Große-Roman des Strickers findet sich zu Beginn ganz analog die literale, histori-
sierte Version derselben Basiskonfiguration, in der die durch Schönheit verführerische Heidin die
Integrität des Mannes bedroht, indem sie ihn zum Heidentum zu konvertieren versucht: Hier ist es die
schöne Schwester des Heidenkönigs Marsilies, die in Spanien an der direkten Reichsgrenze lebt und in
die sich der junge Karl verliebt. Sie, die wunderschön ist, will Karl zugleich zu ihrem heidnischen Göt-
zendienst bekehren. Er, der jedoch erkennt, dass die Seelen der Heiden verloren sein müssen, bittet
Gott um Hilfe bei dem Versuch, sie seinerseits zum Christentum zu bringen. Vgl. Karl der Grosse von
dem Stricker. Hrsg. von Karl Bartsch. Quedlinburg/Leipzig 1857, Vv. 213–296. Von der Schwester des
Marsilies wird indessen nicht erzählt, dass sie schwarz sei.

564 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



gie, | der wart swarz als sie (V. 30–32). Die Narration stiftet hier einen Zusammenhang,
der vom Auslegungsteil nur noch beiläufig berührt wird, indem sie ethisch falsches,
nämlich zügelloses ‚Minne‘-Verhalten – konkreter: Beischlaf – mit ungelouben (V. 27)
assoziiert und so als Handeln wider Gott fasst.294 Durch die Unfähigkeit der tugendhaf-
ten Frauen, die Männer über danch (V. 115) an das Verhalten der ‚hohen Minne‘ zu bin-
den, werden diese in den Beischlaf mit tugendlosen Frauen getrieben (vgl. Vv. 87–95):

durch den vil ungefugen zorn
wurden da gnuge heiden
und begunden sich scheiden
mit ir glouben von gote
und von der kuniginne gebote.
daz hite maniger verlan,
wolt sis im gedanchet han.
(Vv. 52–58)

Den „Sonderfall“, den diese „diskursive Vernetzung“ zwischen Erzähl- und Auslegungs-
teil des Bispels laut Holznagel darstellt,295 reiht er „ganz eindeutig“ in „die Tradition der
höfischen Epik mit Orientmotiven“, „so wie sie im ‚Straßburger Alexander‘, im ‚König
Rother‘ oder auch in der Gahmuret-Handlung aus Wolframs ‚Parzival‘ bezeugt ist“,
ein.296 Das Bispel übernehme dabei „lediglich einzelne Strukturelemente bekannter
Handlungen und kombinier[e] sie neu“.297 Es übernimmt jedoch in seine allegorische
Sinnkonstruktion auch – so soll hier argumentiert werden – eine diskursive Tiefenstruk-
tur, die es einerseits explizit macht und auf deren präexistente Ordnung es andererseits
aufsetzt. Das swartze heideniche leben (V. 93) ist eben eines, dass nicht im Orient stattfin-
det, sondern in der eigenen falschen Minnepraxis.298

 In diesem Sinne möchte ich Salama, Literarische Imagologie, S. 16, widersprechen, die die
schwarze Hautfarbe einzig als Hinweis „auf eine ethische und geografische Herkunft“ versteht. Hin-
weise für eine – wie auch immer oberflächliche – (Orient-)Geographie werden im Text jedoch an keiner
Stelle konkret. Stattdessen betont das Bispel m. E. gerade die – gleichfalls allegorisch zu verstehende –
Nähe der beiden Königinnenreiche zueinander. Auch der Umstand, dass die Männer, die mit den
schwarzen Frauen schlafen, ebenfalls schwarz werden, zeigt, dass hier gerade nicht eine ethnische Di-
mension im Vordergrund steht; gleichwohl kann konzediert werden, dass die ethische Dimension, die
hier markiert wird, auch auf die implizit mitgeführte ethnische Konnotation zurückwirkt, die ja in der
Benennung der Schwärze alsmor var (V. 24) vorhanden ist.
 Holznagel, Minnebîspel aus dem Cod. Vindob. 2705, S. 251.
 Ebd.
 Ebd.
 Diese Dimension grundiert auch solche Erzählungen, die Räume im Sinne einer ‚Orientgeogra-
phie‘ realisieren und die Einholung schöner heidnischer Frauen aus dem Raum des Anderen in den
Bereich des Eigenen erzählen, und nicht zuletzt den Basisplot des Willehalm Wolframs von Eschen-
bach. Während einerseits markante Unterschiede festgehalten werden können – weder ist die ethisch-
moralische Ausrichtung hier so eindeutig wie beim Stricker, noch ist die Andersheit in der Figur der
Arabel/Gyburc hier über die (Haut-)Farbe markiert –, so lassen sich doch auch signifikante strukturelle
Parallelen plausibel machen.

V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Häresie 565



V.3.3 Fazit und Ausblick: Heidentum, Schönheit, Erkenntnis

Der Exkurs hat zu zeigen versucht, dass die Darstellung des ‚Heidnischen‘ über die
ethnischen Dimensionen – in Überblendung räumlich-geographischer (‚Orient‘), his-
torischer (frühchristlicher Heidendiskurs) und physiologscher (‚Schwärze‘) Aspekte –
einen ethischen Diskurs organisiert, der sich an das in der ‚Welt‘ lebende christliche
Subjekt richtet. Unter dem Label des ‚Heidnischen‘ werden dabei heterogene Gegen-
standsbereiche homogenisiert, insofern sie am ‚Eigenen‘ ausgerichtet und zusam-
mengeschlossen werden. Im Anschluss an die Theologie der Apostelbriefe treten
verschiedenste Typen – die sarazenischen Heiden, die Häretiker vergangener und ge-
genwärtiger Zeiten, der Vielfraß, dessen Bauch sein Gott ist (Phil 3,19), und der
Mann, der die Schönheit der Frau seines Nachbarn begehrt – in eine Reihe. Dieser
heterogene Diskurs vom Heidnischen bildet das polymorphe Korrelat des Eigenen
und ist dabei zunächst nur peripher an einer Fremdwahrnehmung (etwa ‚des Islam‘)
ausgerichtet. Vielmehr bildet er zugleich stets den Modus einer Subjektivierungsform
aus, die das Eigene in Relation zum ‚Heidnischen‘ bringt, das dieses in vielfacher
Weise umlagert. In diese Selbsthermeneutik des Subjektes ist das Heidnische in poly-
morpher Form eingelassen, insofern es die Gestalt alles weltlich Schönen annehmen
kann, aber eben auch die Schönheit der als Frau imaginierten Schlange des Paradie-
ses, der svͤzzer menschlich gelvst | Adam betrouc (Ulrich von dem Türlin: Arabel ✶A,
64,8 f.). Das ‚Heidnische‘ ist damit ganz wesentlich über ein ‚Lust‘-Prinzip semanti-
siert, zu dessen Auslöser und Marker wiederum Schönheit (der Dinge und des Kör-
pers) wird.

Im Folgenden soll zunächst – wiederum am Parzival – gezeigt werden, wie diesem
‚Heidnischen‘ die ambivalente Kraft zugeschrieben wird, sich selbst zu überwinden, in-
sofern es zur Ursache einer umwegigen Ereigniskette wird, welche zu conversio und
Taufe führt. Im Anschluss daran wird im letzten Kapitel (Kap. VI) der Blick darauf ge-
richtet, dass das schöne Heidnische auch eine poetologische Dimension annimmt, in-
sofern es sogar den Diskurs von (lateinischer wie vernakuklarer) Dichtung und deren
Anspruch auf (eine stark beschränkte) Erkenntniskraft einerseits und eine ‚ästhetische‘
Lust andererseits grundiert.

566 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schönheit
und Heidentum im Parzival

„You need to remember that prophets always speak in metaphors. Sal Tlay Ka Siti isn’t an actual
place ... It’s an idea. A metaphor.“ (Trey Parker/Matt Stone: The Book of Mormon)

Im Parzival Wolframs von Eschenbach ist die Superposition des Eigenen und des An-
deren, die Überblendung eines ethischen wie ‚ethnischen‘ Heidendiskurses299 im
Sinne einer Erzählung von der Selbsterkenntnis des laikalen christlichen Subjektes
als fleischlich-heidnisch mustergültig realisiert: Die Figur Parzival wird einerseits
durch den gesamten Text hindurch massiv in ihrer Fleischesexistenz konturiert und
andererseits mit verschiedenen Alter Egos umstellt,300 welche sie – in verschiedenen
Graden – an die Sphäre des Heidnischen anbinden, die wiederum besonders über
Fleischlichkeit markiert ist. Ersteres geschieht über die Figur seiner Mutter, Herze-
loyde, und die mütterliche Fleischesexistenz, letzteres über die Figur des Vaters, der
jenseits des Meeres ins Land der Heiden vorgedrungen ist und dort Feirefîz gezeugt
hat, welcher als elsternfarbener Heide zugleich einen Anteil Parzivals markiert, der
schließlich in der Taufe neutralisiert wird.301 In beiden Fällen wird die Fleischlich-
keit – für die das Mittelhochdeutsche jedoch kein Lexem hat, wie es im lateinischen
Diskurs das Epitheton carnalis darstellt – über die exorbitante Schönheit markiert,
welche sowohl der Mutter, Herzeloyde, als auch dem Vater, Gahmuret, eigen sind
und – in ganz besonderem Maße – auch auf den Sohn, Parzival, und seinen heidni-
schen Halbbruder, den ‚Minneritter‘ Feirefîz, übergeht.302 Von besonderem Interesse
sind hierbei zunächst die als Folien eingespielten Marienbilder sowie weitere Trans-

 Vgl. hierzu den vorangehenden Exkurs, Kap. V.3.
 Nicht nur wird Parzival als Verdopplung seines Vaters Gahmuret dargestellt, an dem er immer
wieder gemessen wird, und erhält selbst eine Verdopplung in seinem schwarz-weißen Halbbruder, son-
dern die Figur des Vergulaht, der von besonderer körperlicher Schönheit ist, referiert – als enger Bluts-
verwandter – gleichfalls auf Parzival; zumindest nimmt Gawan ihn expressis verbis als ander Parzivâl
wahr (vgl. Pz 400,15). Und auch Gawan selbst verdoppelt im Rahmen der sogenannten Gawan-Bücher
Parzival insofern, als er immer wieder an Orte kommt, an denen Parzival bereits gewesen ist, und dort
Aufgaben löst, die Parzival nicht in Angriff genommen hat. Gerade die zum Teil fast absurden minne-
âventiuren, die Gawan übernimmt, konturieren ex negativo Parzival, der – auf der Suche nach dem
Gral – weitergezogen ist. – Dass Gahmuret, Gawan, Feirefîz und Keie als Kontrastfiguren zu Parzival in
ein „Widerspiel von ‚Typ‘ und ‚Gegentyp‘“ eingebunden seien, konstatiert bereits Wapnewski, Wolf-
rams Parzival, S. 66, der zudem auch Orgelûse als Widerpart von Condwîr âmûrs auffasst.
 Bezeichnenderweise findet sich die Vorstellung der ursprünglichen Heidenschaft jedes Menschen
(vgl. Kap. V.3.1, S. 545 f.) auch in der Taufszene des Feirefîz, wodurch diese auf ihre metaphorische
Dimension hin transparent wird. Hier heißt es über den die Taufe an Feirefîz vollziehenden Priester: dâ
stuont ein grâwer priester alt, | der ûz heidenschaft manc kindelîn | och gestôzen hête drîn [= „in die
Taufe“, F. D. S.] (Pz 817,8–10).
 Zu Parzivals Schönheit gibt es seit Ingrid Hahns wegweisender Studie von 1975 (Hahn, Parzivals
Schönheit; vgl. hier Kap. III.1.2, S. 125) eine breite Forschungsdebatte, die hier nicht zur Gänze nachvoll-
zogen werden kann. Breit rezipiert ist zudem die Studie von Huber, Licht und Schönheit. Unter den

V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schönheit und Heidentum im Parzival 567



zendenzallusion und das Minnerittertum Gahmurets, Gawans und Feirefîz‘, das in
der Forschung gemeinhin als Ausweis der Positivierung verstanden worden ist.

Dass Herzeloyde in der Still-Szene darüber reflektiert, dass auch Maria Christus gestillt
habe (Pz 113,17–26), und entsprechend in die Marienposition versetzt ist, wodurch Parzival
in die Christusposition rückt, hat man als Strategie der Exzeptionalisierung aufgefasst.
Hanspeter Mario Huber geht in seiner einflussreichen Arbeit zur Verbindung von Licht und
Schönheit im Parzival beispielsweise sogar so weit, von „Parzivals Nachfolge Christi“ zu
sprechen.303 Dass Gahmuret auf seiner Fahrt als nicht erbberechtigter Zweitgeborener in
den Orient zieht, sich dort der Minne verschreibt und einen Sohn mit einer Heidenkönigin
zeugt, interpretiert er –wiederum eindeutig positiv – als Speerspitze einer Christianisierung,
die sich in Feirefîz vollenden wird.304 Die Neigung des Feirefîz zum ‚Minnerittertum‘ hat
man als Strategie einer positivierenden Verähnlichung mit den christlichen Rittern verstan-
den. So hat beispielsweise Elke Brüggen in einem jüngeren Beitrag betont, es werde „großer
Wert darauf gelegt, dass der heidnische Ritter seine blendende Rüstung dem Frauendienst
verdankt [...], was die Gemeinsamkeiten zwischen westlicher und östlicher Kultur erneut
unterstreicht und das exotische Element zusätzlich eindämmt.“305 Es gibt aber in all diesen
Fällen – von einer alles ‚Höfische‘ zunächst einmal idealisierenden Forschungstradition ab-
gesehen – keinen triftigen Grund, die genannten Elemente nicht auch – zumindest partiell–
als negativierende Konnotationsfolien zu begreifen. Ob man Feirefîz‘ ‚Minneritterschaft‘ als
Positivierung oder Negativierung, als Annährung an die Christen oder als prototypisch
‚heidnisches‘ Verhalten auffasst, entscheidet sich scheinbar daran, ob man das in ihrem
Zentrum stehende Verhalten – positiv – als ‚Frauendienst‘ oder – negativ – als Ausdruck
von heidnisch-fleischlicher ‚Wollust‘ versprachlicht.306 Für beides indessen gibt es plausible
Argumente, zumal kiusche immer wieder ein zentrales ethisches Problem des Textes ist,
was sich nicht nur in Parzivals – aufgrund seiner Torheit als ‚zufällig‘ inszenierter – anfäng-
licher Jungfräulichkeit und in seiner – ebenso zufällig – keuschen Ehe ausdrückt, sondern

jüngeren ragt als besonders einschlägig James A. Schultz: Courtly Love, the Love of Courtliness, and
the History of Sexuality. Chicago/London 2006, hier bes. S. 3–15, hervor.
 Huber, Licht und Schönheit, S. 33.
 Vgl. ebd., S. 30 u. 34.
 Elke Brüggen: Belacâne, Feirefiz und die anderen. Zur Narrativierung von Kulturkontakten im ‚Parzi-
val‘Wolframs von Eschenbach. In: Figuren des Globalen. Weltbezug undWelterzeugung in Literatur, Kunst
und Medien. Hrsg. von Christian Moser, Linda Simonis. Göttingen 2014 (Global poetics 1), S. 657–669, hier
S. 679. – Gleichwohl sieht Brüggen, ebd., S. 679, auch, dass in der Inklination zur minne auch eine Nähe
zum Heidentum selbst besteht: „[D]as Moment erotischer Attraktivität und sexueller Potenz, ein schon im
Mittelalter zu belegendes Stereotyp in der Wahrnehmung und Darstellung des Orientalen, wird auf diese
Weise deutlich entschärft.“ – Vgl. auch erneut Elke Brüggen: Schwarze Sonne. Verweigerte Musterhaftigkeit
bei der literarischen Evokation weiblicher Schönheit in Wolframs Parzival. In: Poetiken des Widerspruchs in
vormoderner Erzählliteratur. Hrsg. von Elisabeth Lienert. Wiesbaden 2019, S. 201–217.
 Eine idealisierende Lesart wählt Alfred Raucheisen: Orient und Abendland. Ethisch-moralische
Aspekte in Wolframs Epen Parzival und Willehalm. Frankfurt a. M. et al. 1997 (Bremer Beiträge zur Lite-
ratur- und Zeitgeschichte 17), S. 62–75, sowohl für Feirefîz als auch für Belacâne und den Bâruc.

568 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



zudem in Sigunes jungfräulicher Ehe und Witwenschaft zum Tragen kommt oder in den
Problemfeldern, die an das fleischliche Begehren der als Parallelfiguren funktionierenden
Herrscherfiguren Anfortas und Clinschor anschließen.307 Daher sollen im Folgenden die in
Rede stehenden Elemente auf ihre ambivalenten Potentiale hin befragt werden.

Es wird dabei grundlegend von einer starken Metaphorizität des Bruderkampfes
ausgegangen, in welcher der schöne Feirefîz als Repräsentation des vom Parzival-Prolog
entworfenen ‚elsternfarbenen Menschen‘ und damit zugleich als Repräsentation des
schönen Parzival verstanden wird.308 Parzival, dem in seinem seltsam mit ihm selbst
identischen heidnischen Halbbruder ein Teil seiner selbst begegnet, welcher sich selbst
so nachdrücklich als alter ego identifiziert, dass die Erkenntnis des Selbst und der Ruf
des nosce teipsum in ihm in eins fallen,309 dieser Parzival wird ja von dem pilgernden
Kahenîs vor seiner ‚conversio‘ am Karfreitag mit den Worten angesprochen: ob ir niht ein
heiden sît, | sô denket, hêrre, an dise zît. | rîtet fürbaz ûf unser spor (Pz 448,19–21).310

Der Bogen zwischen dem durch die Nichtachtung des Feiertages bedenklich dem
Heidnischen angenäherten Parzival und der Erkenntnis seines heidnischen Selbstanteils
im Anderen des als Selbst gedachten Halbbruders ist also von hier aus aufgespannt. In
der Erkenntnis, in Feirefîz gegen sich selbst gekämpft zu haben, überwindet – so die
These – die Figur Parzival zugleich den heidnischen Anteil in sich selbst und findet zum
rechten Umgang mit ihrem ‚elsternfarben‘ Selbst. Es ist kein Zufall, dass im Anschluss
an diese ‚Selbsterkenntnis‘, die die Grundlage der eigenen Bußfähigkeit bildet, zum
einen Cundrîe erscheint und ihn zum Gral beruft und dass andererseits Feirefîz eine

 Marina Münkler: Buße und Bußhilfe. Modelle von Askese in Wolframs von Eschenbach Parzival. In:
DVjs 84 (2010), S. 131–159, hat darauf hingewiesen, dass asketische Lebensformen zentral in den Parzvial
inseriert sind. Gerade der umgekehrte Ritter Trevrizent bietet eine gottbezogene Lebensform als Handlungs-
alternative an. Coralie Rippl: Erbaulicher Verfall? Interferenzen von höfischer Minne und christlicher Ehe-
Allegorese am Beispiel Sigunes in Wolframs ‚Parzival‘ und ‚Titurel‘. In: Die Versuchung der schönen Form.
Spannungen in ‚Erbauungs‘-Konzepten des Mittelalters. Hrsg. von Susanne Köbele, Claudio Notz. Göttingen
2019 (Historische Semantik 30), S. 199–244, hat in Bezug auf die Figur Sigune argumentiert, dass sich spezi-
ell an ihr „die spezifische Überblendung und Verdichtung der semantischen Felder pflanzlichen Wachs-
tums, architektonischen Aufbauens und ehelicher Leibeseinheit in der biblischen Erbauungsbildlichkeit“
(ebd., S. 239) wiederfinden lassen, dass hier jedoch – anders als in dem von ihr isolierten im geistlichen
Bereich – zugleich „(wirkungs-)ästhetische Eigendynamiken“ entstünden (ebd., S. 240).
 Famira, Feirefîz, S. 274–276, hat vehement die Beziehung zwischen dem ‚elsternfarbenen‘ Men-
schen des Prologes, Parzival und Feirefîz bestritten. Die lebensweltliche Alternativinterpretation, dass
Wolfram in Gestalt eines durch die Kreuzzüge verschleppten „Elsternegers“ einer besonderen Form des
Albinismus begegnet sein müsse, überzeugt allerdings wohl nicht mehr – und löst ja, nebenbei be-
merkt, auch die symbolische Struktur des Textes nicht auf.
 Hierauf hat auch schon Bumke, Blutstropfen, S. 97, hingewiesen.
 Knaeble, Weg zur Erlösung, S. 384, tendiert – mit Bezug auf das Thema der triuwe (Pz 451,6–22) –
ebenfalls dazu, die Referenz der Kahenîs-Figur auf Parzivals ‚Heidentum‘ Signifikanz zuzuweisen: „An
dieser Stelle zeigt sich, dass das, was Parzival mit den Worten des Grauen Ritters gesprochen wieder
vom Heiden zum Christen werden lässt, kein eigentlich im Inneren vonstattengehender psychischer Er-
kenntnisprozess, eben keine ‚innere Umkehr‘ ist.“

V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schönheit und Heidentum im Parzival 569



Taufe erhält, womit zugleich der heidnische Selbstanteil Parzivals der Taufe zugeführt
wird, welche für das Kind Parzival vom Text gar nicht erst erzählt worden ist.311

Der Weg dieser Selbsterkenntnis gerät dabei – im Kampf mit seinem alter ego Feire-
fîz – zu einer Art von Psychomachie, in welcher die Figuren- und Handlungsführung
des Textes immer wieder spontan und kontrolliert ins Integumentale kippt und hinter
der die Sinngebungsverfahren der zeitgenössischen lateinischen, allegorischen Dich-
tung deutlich erkennbar bleiben, ohne dass der Text jedoch deshalb vollständig hierin
aufginge.312 Dass nach der Trevrizent-Begegnung an Parzival keine „Veränderung seines
religiösen Bewusstseins“313 erkennbar ist – das zentrale Argument gegen die ‚Entwick-
lungsthese‘ –, liegt so gesehen auch daran, dass sich in der hier vorgeschlagenen Lesart

 Früh, aber im Ganzen der Parzival-Forschung betrachtet nicht sehr einflussreich, hat Walter Johannes
Schröder eine Lesart präferiert, die dieser Zuweisung des ‚Heidentums‘ an Parzival eine erhöhte Bedeutsam-
keit zusprechen wollte. Dass der Text keine Taufe Parzivals erzählt, hat Schröder, Soltane, S. 30, als Indiz
dafür aufgefasst, dass Parzival auch tatsächlich ein Ungetaufter sei und die Figur so in die Nähe zum Heid-
nischen gebracht (vgl. ebd.). Andernorts hat Schröder (Walter Johannes Schröder: Die Parzivalgestalt Wolf-
rams von Eschenbach. In: ders.: rede und meine. Aufsätze und Vorträge zur deutschen Literatur des
Mittelalters. Hrsg. von Gisela Hollandt, Rudolf Voss. Köln/Wien 1978 [zuerst in: Albert Schaefer (Hrsg.): Das
Menschenbild in der Dichtung. München 1965, S. 83–102], S. 311–330, auf mögliche Überblendungen zwi-
schen einem augustinisch geprägten Geschichtsmodell [ebd., S. 318: „das Zeitalter der ‚Natur‘, das Zeitalter
des ‚Gesetzes‘, das Zeitalter der ‚Gnade‘. Dem entsprechen: das Heidentum, das Judentum (Altes Testa-
ment), das Christentum (neues Testament).“] und einer Anthropologie des christlichen Subjektes hinzuwei-
sen gesucht; vgl. ebd., S. 320: „Jeder einzelne Mensch wird als Heide geboren; er bedarf der Belehrung im
Christenglauben (die Altes und Neues Testament umfaßt), um in der Taufe der Gnade teilhaftig zu werden.
[...] Am Schicksal der Menschheit wird das Schicksal des Einzelmenschen deutlich. | Damit scheint mir ein
Vorbild gegeben, das uns den eigentümlichen Bauplan der Parzivalgeschichte einsichtig macht. In den drei
Abschnitten seines Lebensganges wird Parzival behandelt, zuerst als ob er ein Heide sei, sodann als ob er
nach dem Gesetze lebe; schließlich ist er der christliche Ritter.“ Dass diese Gedanken keinen Anschluss
gefunden haben, mag auch daran liegen, dass der Nachweis nicht zu erbringen ist, dass der Verfasser Wolf-
ram ein solches Geschichts- und Anthropologiemodell überblendet hat. Im Rahmen der vorliegenden Stu-
die steht daher auch nicht die Intention des Verfassers Wolfram im Zentrum – wie bei Schröder, der ebd.,
S. 323, fragt, „woher Wolfram diese Neukonzeption seiner Parzivalgestalt nahm“ –, sondern es wird nach
einer diskursiven Tiefenstruktur gefragt. – Im Ganzen muss darauf hingewiesen werden, dass in den Enfan-
ces häufig keine Taufe erzählt wird. Man vgl. nur Tristan oder Wigalois. Es stellt sich also die Frage, wie
bedeutsam die nichterzählte Taufe Parzivals im vorliegenden Kontext ist.
 Ulrich Ernst: Differentielle Leiblichkeit. Zur Körpersemantik im epischen Werk Wolframs von Eschen-
bach. In: Wolfram von Eschenbach – Bilanzen und Perspektiven. Eichstätter Kolloquium 2000. Hrsg. von
Wolfgang Haubrichs, Eckart C. Lutz, Klaus Ridder. Berlin 2002 (Wolfram-Studien 17), S. 182–222, hat in
Bezug auf die Körperdarstellung davon gesprochen, dass sich hier „gelegentlich residuale Formen der Alle-
gorie und Allegorese konserviert“ finden, und dies mit dem von ihm andernorts vorgeschlagenen Konzept
der „analytischen Erzählform“ in Verbindung gebracht (vgl. Ulrich Ernst: Formen analytischen Erzählens
im ParzivalWolframs von Eschenbach. Marginalien zu einem narrativen System des Hohen Mittelalters. In:
Erzählstrukturen der Artusliteratur. Forschungsgeschichte und neue Ansätze. Hrsg. von Friedrich Wolfzet-
tel, Peter Ihring. Tübingen 1998, S. 165–198).
 Bumke, Wolfram, S. 93.

570 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Bumkes Satz bewahrheitet: Es „läßt sich auch die Auffassung vertreten, daß Parzival im
9. Buch keine ‚innere Umkehr‘ erlebt.“314

Versuche, Artusromane streng als christliche Allegorie beziehungsweise als
christliches Integumentum zu lesen, sind in der Forschung unternommen worden
und dürfen insgesamt sicherlich als gescheitert gelten.315 Im Folgenden sollen jedoch
solche Momente der Handlungssequenz ernstgenommen werden, die eine symboli-
sche Überformung markieren, ohne sie indessen für den Text als Ganzes zu verabso-
lutieren. Anstatt sich einsinnig für oder wider eine religiöse Dimension, für oder
wider eine ‚Umkehr‘, für oder wider ‚integumentale‘ Sinnstrukturen im Parzival zu
entscheiden, sollen situativ die jeweils vom Text vergebenen Sinnangebote geprüft
und so mögliche, flexible Momente spontaner Integumentalisierung beziehungsweise
Allegorisierung oder Metaphorisierung einzelner Episoden und Handlungszüge nach-
vollzogen werden,316 in welchen sich die Selbsterkenntnis eines Subjektes vollzieht,

 Ebd.
 Als Beispiel kann hier Hans Bayer: Art. Hartmann von Aue (ca. 1160/65–1210). In: TRE 14, S. 462–464,
mit seiner Auffassung von Hartmanns von Aue Erec dienen, wenn es ebd., S. 462, heißt: „Das Handlungs-
schema des Erek [...] dient der Veranschaulichung der religiösenWiedergeburt. [...] Die Joie de la Curt allego-
risiert in Mabonagrin und seiner Freundin zugleich die morbide höfische Welt und die babylonische
Gefangenschaft der Kirche.“Während der Text selbst sicherlich keinen Anhaltspunkt für eine derartig weit-
reichende und absolut gesetzte allegorische Übertragung anbietet, so ist es auf der anderen Seite doch si-
cherlich ebenso richtig, dass der Erec zentrale christliche Normen und Werte verhandelt und zudem
symbolisch überformte Episoden bietet. – In jüngster Zeit hat Claudia Kropik, Gemachte Welten, S. 204–212,
unter Rekurs auf Kuhn, Erec, S. 144 f., den Begriff der Allegorie (und des Integumentums) für die Joie de la
Curt-Episode vorsichtig wieder fruchtbar zu machen versucht, um ihn – im engeren Sinne – abzuweisen,
insofern „in Kuhns Verständnis jede Dichtung, die thematisch als Aussage oder Stellungnahme zu einem
allgemeineren Problem gelesen werden kann, als allegorisch bezeichnet werden müsste – eine Ausweitung
des Begriffs, die man wird kaum akzeptieren können. Ohne der Joie de la curt-Episode ein punktuelles Aus-
greifen ins Allegorische abzusprechen, würde ich deshalb dafürhalten, den ‚Erec‘ insgesamt im Bereich
eines Illustrativen zu belassen, das zwar auch zu den Funktionen der Allegorie gehört, zuerst und vor allem
aber Sache der literarischen Sinnvermittlung ist“ (ebd., S. 206). – Dazu weiterhin Hugo Kuhn: Allegorie und
Erzählstruktur. In: ders.: Liebe und Gesellschaft. Kleine Schriften 3. Hrsg. von Wolfgang Walliczek. Stuttgart
1980, S. 106–117 (zuerst in: Walter Haug [Hrsg.]: Formen und Funktionen der Allegorie. Symposion Wolfen-
büttel 1978. Stuttgart 1979 [Germanistische Symposien. Berichtsbände 3], S. 206–218).
 Hierzu soll – und kann – die breit geführte Debatte um mögliche integumentale Strukturen ‚höfi-
scher Romane‘ (vgl. bspw. Christoph Huber: Höfischer Roman als Integumentum? Das Votum Thoma-
sins von Zerklaere. In: ZfdA 115 [1986], S. 79–100, bzw. Getrud Grünkorn: Die Fiktionalität des
höfischen Romans um 1200. Berlin 1994 [Philologische Studien und Quellen 129], oder Ulrich Ernst:
Lüge, integumentum und Fiktion in der antiken und mittelalterlichen Dichtungstheorie: Umrisse einer
Poetik des Mendakischen. In: Das Mittelalter 9,2 [2004], S. 73–100) nicht fortgeführt oder gelöst werden.
Die vorliegenden Analysen möchten jedoch dafür werben, sich nicht hinter der Kategorie des ‚höfi-
schen‘ Textes – in Opposition zum ‚geistlichen‘ – zu verschanzen, sondern stattdessen mit einer flexi-
blen und freien Anverwandlungen lateinischer Dichtungstechniken in volkssprachlicher Dichtung zu
rechnen und hierbei einerseits eine größere Durchlässigkeit zwischen beiden Bereichen anzunehmen
und andererseits eine substantielle Fundierung jeder Schriftlichkeit in lateinischer Bildung und Ausbil-
dung. Insofern erscheint es mir auch nicht zielführend, einen strengen, theologischen Begriff des Inte-

V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schönheit und Heidentum im Parzival 571



dem der Text in den Worten Sigunes den (metaphorischen) Namen rehte enmitten
durch (Pz 140,17) gibt.317

gumentums in Dichtung zu suchen. Dass diese die Kriterien eines strengen Integumentum-Begriffs, wie
er als Produkt einer nachträglichen Hermeneutik im Sinne der Kommentartraditionen entwickelt wor-
den ist, verfehlen muss, darf sicher konstatiert werden. Es ist Fritz Peter Knapp wohl zuzustimmen,
dass ein Integumentum dieser Art in volkssprachlicher Literatur, in den arthurischen Epen zumal,
kaum vorzufinden ist, gleichwohl er selbst einräumt: „[I]ch [kann] natürlich nicht ausschließen, daß
der eine oder andere Autor eines Höfischen Versromans sein eigenes Werk als irgendeine Art von Inte-
gumentum erscheinen lassen wollte“ (Fritz Peter Knapp: Historie und Fiktion in der mittelalterlichen
Gattungspoetik. Sieben Studien und ein Nachwort. Heidelberg 1997, S. 166). Indessen erscheint es mir
überzogen, eine ‚para-integumentale‘ Sinndimension arthurischer Epen abzulehnen. – Vgl. zur Übertra-
gung basaler hermeneutischer Modi auf ‚höfische‘ Literatur Hans Jürgen Scheuer: Hermeneutik der In-
transparenz. Die Parabel vom Sämann und den viererlei Äckern als Folie höfischen Erzählens bei
Hartmann von Aue. In: Das Buch der Bücher – gelesen. Lesarten der Bibel in den Wissenschaften und
Künsten. Hrsg. von Steffen Martus, Andrea Polaschegg. Bern/Berlin/Brüssel et al. 2006 (Publikationen
zur Zeitschrift für Germanistik N.F. 13), S. 337–359. Scheuer vertritt zudem dezidiert den Ansatz, die
Differenz von ‚weltlich‘ und ‚geistlich‘ im Hinblick auf die Aussagedimension volkssprachlicher Litera-
tur weniger absolut gegeneinander zu setzen. – Vgl. zudem Frank Bezner: Latet Omne Verum? Mittelal-
terliche ‚Literatur‘-Theorie interpretieren. In: Text und Kultur. Mittelalterliche Literatur 1150–1450. Hrsg.
von Ursula Peters. Stuttgart/Weimar 2001 (Germanistische Symposien. Berichtsbände [DVjs] XXIII),
S. 573–611, der – hier in Hinblick auf den Anticlaudianus des Alanus ab Insulis und die Vergil- und
Martianus-Kommentare des Bernardus Silvestris – für einen weiten Begriff des Integumentums wirbt,
welcher sich einerseits darauf besinnt, spezifisch theologische Schrifthermeneutik nicht als ‚Literatur-
theorie‘ (miss) zu verstehen, und andererseits Pragmatismus betreffs der Übertragung integumentaler
Lesarten auf Dichtung anrät. Dieser habe seine Stärke darin, „dass sich eine neue Interpretation eines
literatur(theorie)geschichtlichen Problems gerade dadurch ergibt, dass kein spezifischer – und nicht
ein einziger – Ansatz aus dem Tableau des Vorhandenen ausgewählt, sondern am Problem selbst ent-
wickelt wird“ (ebd., S. 585). Zugleich macht Bezner (vgl. ebd., S. 601–609) deutlich, dass auch diejeni-
gen Texte, welche die germanistisch-mediävistische Forschung gerne als Folie für das integumentale
Verfahren heranzieht, um an ihnen die Andersartigkeit volkssprachlicher Epik zu erweisen – nämlich
die ‚Allegorien‘ des Alanus und des Bernardus –, selbst nicht reibungslos aus dem theologisch fundier-
ten Konzept des Integumentums erklärbar sind, welches nämlich im engeren Sinne einen Rezeptions-
modus für antike Literatur darstellt und keinen Produktionsmodus für eine ‚neue Poetik‘. Schon in der
Latinität sind also – beim Übergang von einem hermeneutischen, rezeptiven Verfahren in ein produkti-
ves, poet(olog)isches – basale Differenzen zu veranschlagen. Wenn man diese aber für die genannten
‚allegorischen‘ Texte in Kauf zu nehmen bereit ist, so ist es nicht einsichtig, warum die Übertragung
ähnlicher Sinnbildungsverfahren in eine avancierte, sich an der Dignität des Lateinischen orientierende
volkssprachliche Literatur nicht möglich gewesen sein sollte.
 Die Etymologie des Namens Parzivâl, die Sigune gibt, ist in der Forschung als Idiosynkrasie Wolf-
rams diskutiert worden. Nellmann, Parzival, S. 531, kommentiert: „Wolfram erklärt nur den ersten Teil
des Namens („Mitten-durch“); Heinrich von dem Türlin (um 1230) versucht dagegen, den ganzen
Namen zu übersetzen: ‚parce‘ sprichet ‚durch‘, ‚val‘ ‚ein tal‘ (Heinrich von dem Türlin: Diu Crône,
Vv. 6390 f.).“ Es stellt sich jedoch die Frage, ob dies einzig als Missverständnis Wolframs, dem Nell-
mann mit der vorgängigen Forschung erstaunlich viele Missverständnisse zutraut, zu begreifen ist oder
ob hier nicht eine spezifische Verschiebung des engeren Wortsinnes auf eine allgemeinere Sinnebene
vorgenommen wird. Ähnliches wäre in Hinblick auf die Therapieversuche zu konstatieren, wel-
che die Gralsgemeinschaft dem verwundeten Anfortas – nach Auskunft Trevrizents im IX. Buch

572 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



V.4.1 Fleisch und Schönheit im Parzival

Es gilt zunächst zu klären, was das ‚Andere‘ im Selbst ausmacht, dem die Figur Parzi-
val in ihrem Halbbruder begegnet. Zentrales Element dieses Anderen ist – so die
These – seine Körperlichkeit, die auch hier über besondere Schönheit markiert ist.

Man hat – wie schon angeklungen – die marianische Stilisierung der stillenden
Herzeloyde, welche die Figur ja selbst herstellt,318 und die ostentatio genitalium des
Kindes Parzival, welches – wie Christus in bildlichen Darstellungen der Geburtsszene –
unnatürlich groß geboren wird, gemeinhin als Zeichen einer Nobilitierung, einer Stili-
sierung Parzivals zu einem zweiten Erlöser verstanden.319 Schon der Umstand, dass
die Größe des Kindes seine Mutter fast das Leben kostet (Pz Vv. 112,6–8: diu vrouwe
eins kindelîns gelac, | eins suns, der sölher lide was | daz si vil kûme dran genas), gibt
einen Hinweis darauf, dass diese Referenz auch als Kontrastfolie lesbar ist. Das Gebä-
ren in Schmerzen und unter Lebensgefahr ist nicht zuletzt Signum und Stigma der

(Pz 481,6–483,18) – hat angedeihen lassen; hiervon wird im Weiteren zu sprechen sein, vgl. dazu.
Kap. V.4.2.
 Pz 113,17–22: [frou] Herzeloyde sprach mit sinne | ‚diu hœhste küneginne | Jêsus ir brüste bôt, | der
sît durch uns vil scharpfen tôt | ame kriuze mennischlîche enphienc | und sîne triwe an uns begienc. [...]‘
 Forschung zu der Mariensymbolik findet sich bspw. bei Susanne Knaeble: sîn muoter underschiet
im gar / daz vinster unt daz lieht gevar – Herzeloydes Gottesbild in Wolframs von Eschenbach ‚Parzival‘.
In: Gottes Werk und Adams Beitrag. Formen der Interaktion zwischen Mensch und Gott im Mittelalter.
Hrsg. von Thomas Honegger, Gerlinde Huber-Rebenich, Volker Leppin. Berlin 2014 (Das Mittelalter. Bei-
hefte 1), S. 368–379, S. 372 f., Anm. 13, verzeichnet. Besonders prononciert hat Brinker-von der Heyde
(Brinker-von der Heyde, Geliebte Mütter) sich für eine Lesart ausgesprochen, die gänzlich auf Idealisie-
rung abhebt und Ambivalenzen kategorisch ausschließt: „Ambivalent ist die Schönheit der Protagonis-
tinnen auch deshalb nicht, weil sie nie Selbstzweck ist, sondern immer auf das männliche Gegenüber
wirkt [...]“ (ebd., S. 100). Die Schönheit der bei ihr besprochenen Frauenfiguren bezieht sie in – oftmals
problematischer Art und Weise und vielfach durch Rosario Assuntos Textstellensammlung (Assunto,
Theorie des Schönen im Mittelalter), vermittelt – auf theologisches Schrifttum (Ps.-Dionysius Areopa-
gita, Hugo von Sankt Viktor und andere). Vgl. hierzu bspw. Brinker-von der Heyde, Geliebte Mütter,
S. 94–112, zu Herzeloyde bes. S. 102–106: „Die Verbindung von Demut und Mariennachfolge, die keines-
wegs ‚blasphemisch‘ zu verstehen ist, entspricht theologischer Tradition. Es gibt keinen Hinweis, der es
erlaubte, hinter dem Text Ironie zu vermuten. Die fraglos positive Zeichnung Herzeloydes bleibt unan-
getastet und mündet in eine emphatische Seligpreisung“ (ebd., S. 106). Jeßing, Blutstropfenepisode,
S. 140, sieht in der marianischen Stilisierung der Herzeloyde-Figur gar eine Annäherung Parzivals an
die Trinität. Wolfgang Haubrichs: Memoria und Transfiguration. Die Erzählung des Meisterknappen
vom Tode Gahmurets („Parzival“ 105,1–108,30). In: Erzählungen in Erzählungen. Phänomene der Nar-
ration in Mittelalter und Früher Neuzeit. Hrsg. von Harald Haferland, Michael Mecklenburg. München
1996 (Forschungen zur Geschichte der älteren deutschen Literatur 19), S. 125–154, hier S. 154, sieht Par-
zival durch Herzeloyde „in die Nähe der Salvator-Rolle“ gerückt. Susanne Heckel: ‚die wîbes missewende
vlôch‘ (113,12). Rezeption und Interpretation der Herzeloyde. In: Schwierige Frauen – schwierige Männer
in der Literatur des Mittelalters. Hrsg. von Alois M. Haas, Ingrid Kasten. Bern et al. 1999, S. 35–52, kon-
statiert, dass „die wiederholte Anspielung auf mariologische Muster bei der Darstellung Herzeloydes [...]
eine negative Beurteilung ihres Verhaltens verhinder[e]“ (ebd., S. 47) und sieht in der Analogie Maria –
Herzeloyde und Jesus – Parzival letzteren als „Heilsbringer“ (vgl. ebd., S. 49 f.).

V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schönheit und Heidentum im Parzival 573



postlapsalen Frauen, welches weder die prälapsale Eva zu erleiden gehabt hätte, noch
die Gottesmutter Maria zu erleiden hatte.320 Die später zu Bildformeln gerinnenden Ele-
mente der Geburtsszene, die lactatio, die ostentatio und die Größe des Kindes, betonen
das, was sie auch in der auf die Geburt Christi bezogenen Bildtradition betonen, näm-
lich: die wirkliche Fleischwerdung Gottes, auf welche auch Herzeloydes soliloquium
selbst verweist, wenn sie sagt, dass Christus den Tod am Kreuz mennischlîche erlitten
habe (Pz 113,21).321

Diese tatsächliche Menschwerdung im Fleisch ist im Falle Parzivals freilich nicht –
wie im Falle Christi – durch die Gottesnatur des Kindes und die Erbsündlosigkeit der
Mutter neutralisiert und demonstriert entsprechend nicht die Gnade, dass der allmäch-
tige Schöpfer sich für die sündigen Menschen ins niedrigste Fleisch begeben hat.322 Sie
betont im Gegenteil, dass Parzival Teil jener fleischlichen Menschheit ist, der sich Gott in
gnadenhafter Weise selbst verähnlicht hat, um für sie zu sterben. Anstatt die Bezugset-
zung zwischen der Mutterschaft Herzeloydes mit der Mutterschaft Mariens als Nobilitie-
rung und Gleichsetzung mit der Gottesmutter und dem Heiland zu lesen, kann sie vor
dem Hintergrund des Wissens um die Einzigartigkeit der Menschwerdung Gottes auch
kontrastiv aufgefasst werden und würde hierbei, indem sie das Modell der transzenden-

 Die marianische Tradition verwendet viel Mühe darauf, den natürlichen Geburtsvorgang zu sus-
pendieren. Bsp. hierfür finden sich u. a. in den Drei Liedern von der Jungfrau des Priesters Wernher,
Vv. C24098–4145 (Priester Wernher: Maria. Hrsg. von Carl Wesle. 2. Aufl. v. Hans Fromm. Tübingen
1969 [ATB 26]), oder imMarienlebenWernhers des Schweizers, Vv. 2597–2742, welches wiederum ziem-
lich genau auf die Vita rhythmica, Vv. 1744–1819, zurückgeht. Im Rahmen der anmaßenden Prüfung
Mariens durch die beiden Hebammen Rachel und Salome wird eigens betont, dass an Maria keine Zei-
chen der Geburt zu finden seien,Wan sunder das allaine: | Dú werde maget raine | Hǎt milch in ir brústen
| Zetrosten des kindes lústen (Wernher der Schweizer: Marienleben, Vv. 2723–2726).
 Vgl. hierzu bspw. überblicksartig Klaus Schreiner: Maria. Jungfrau, Mutter, Herrscherin. München
1996, S. 196–201 (bes. das Kapitel „Maria, die Jesus stillte, als theologisches Argument und mystische
Metapher“). – Die starke, aber vielleicht auch zu absolute These von Caroline Walker Bynum: Der Leib
Christi im Spätmittelalter – Eine Erwiderung auf Leo Steinberg. In: dies.: Fragmentierung und Erlösung.
Gender Studies. Frankfurt a. M. 1996, S. 61–108, bes. S. 66–70, dass die Genitalität Christi nicht als an-
stößig oder überhaupt als ‚sexuell‘ wahrgenommen worden sei, muss vielleicht – dialektisch – um die
Perspektive ergänzt werden, dass es gerade die Exposition des Fleischlichsten selbst ist, welche die
wahre Menschwerdung Gottes und erst so auch die „Mutterschaft“ Christi zu erweisen vermag, wo-
durch das Genitale keineswegs entskandalisiert, sondern das Skandalon heilswirksam funktionalisiert
wäre. Damit bin ich freilich eher bei der von Leo Steinberg: The Sexuality of Christ in Renaissance Art
and in Modern Oblivion. New York 1983, vertretenen These, auf die Bynum reagiert. An Bynum hat die
Forschung nicht zuletzt in Bezug auf Parzival angeschlossen; vgl. James A. Schultz, Courtly Love,
S. 4 f. – Vgl. zur „Assoziation der Menschlichkeit Christi mit dem Weiblichen und dem Fleischli-
chen“ auch Bynum: „Der weibliche Körper und religiöse Praxis im Spätmittelalter“, in: dies.,
Fragmentierung und Erlösung, S. 148–225, hier bes. S. 174–179 (Zitat: S. 174).
 Vgl. hierzu bspw. Monika Schausten: Maria lactans, Virgo mediatrix: Ikonographische Codierun-
gen von Weiblichkeit. Bruchstücke zu ihrer Archäologie. In: dies. (Hrsg.): Das lange Mittelalter: Imagi-
nation – Transformation – Analyse. Ein Buch für Jürgen Kühnel. Göppingen 2011 (Göppinger Arbeiten
zur Germanistik 763), S. 47–66, hier: S. 58–61.

574 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



ten Mutterschaft aufruft, zum Marker einer explizit immanenten Mutterschaft und einer
‚Menschheit‘, die eine Fleischlichkeit ist.323 Die Schönheit Parzivals ist aus dieser Sicht
eben auch eine – wie Bertau mit Ruh sagt – „adamitische Schönheit“324, insofern es ex-
pressis verbis heißt, kein Mensch sei sît Adâmes zît (Pz 123,17) schöner gewesen als Parzi-
val. Zwar ist es diu gotes kunst (Pz 123,13), die mannes varwe (Pz 123,16) an ihm gezeugt
hat, aber ostentativ heißt es zudem: des wart sîn lop von wîben wît (Pz 123,18), wodurch
seine Schönheit dem immanenten Lustprinzip unterstellt wird.

Die Tradition, die Muttermilch, welche in der Herzeloyde-Szene so eine eminente
Rolle spielt, als Zeichen für die Fleischlichkeit des Kindes aufzufassen, ist verschiedent-
lich greifbar.325 Sie findet sich beispielsweise im Traktat Pro assumptione virginis Hugos

 Auf die Differenz zwischen der Mutterschaft Mariens und jeder anderen, immanenten Mutter-
schaft, hat für Augustinus (De sancta virginitate) bereits Michel Foucault, Sexualität und Wahrheit 4,
S. 393, hingewiesen: „Doch kann man nicht sagen, dass die Frauen, die verheiratet sind und Kinder
haben, spiegelbildlich dazu die physische und geistige Mutterschaft Marias übernommen haben: Denn
die Jungfrau Maria hat Christus aufgrund des Wirkens von Gott geboren; eine verheiratete Frau gebärt
aufgrund der Natur menschliche Wesen, die keine Christen sind.“ – Vgl. Kap. V.3.1, S. 545 f., zum ‚heid-
nischen‘ Status jedes Neugeborenen.
 Karl Bertau: Über Literaturgeschichte. Literarischer Kunstcharakter und Geschichte der höfischen
Epik um 1200. München 1983, S. 70, fasst die ‚adamitische Schönheit‘ Parzivals jedoch positivierend
auf und stilisiert diesen, wiederum im Anschluss an Kurt Ruh, zu einer „Messias-Figur“.
 Die Parzival-Forschung hat neben dem Stillen im Allgemeinen auch die Milch im Besonderen oft-
mals als religiös konnotierte Symbolik und als Annäherung des Protagonisten an die Transzendenz auf-
gefasst, insofern auch die Geburt Gottes und die Heilslehre der Kirche immer wieder mit Milch in
Verbindung gebracht werde. Vgl. hierzu bspw. Patricia Ann Quattrin: The Milk of Christ: Herzeloydë as
Spiritual Symbol in Wolfram von Eschenbach’s ‚Parzival‘. In: Medieval Mothering. Hrsg. von John
Carmi Parson, Bonnie Wheeler. New York/London 1996, S. 25–39, die mit Bezug zu Augustins Confes-
siones den Bezug zur ‚geistlichen Milch‘, zur ‚Milch Christi‘ herstellt (ebd., bes. S. 28 f.). Die stillende
Herzeloyde möchte sie entsprechend als „provider of spiritual as well as literal milk“ (ebd., S. 29) ver-
stehen. In dem Versuch, Herzeloyde auf diese Art als Spenderin geistlicher Versorgung aufzufassen
und Parzivals Kindheit mit den bei Augustin zu findenden (geistlichen) Lebensaltern in Verbindung zu
bringen, geht eine Entproblematisierung sowohl der ‚Lehren‘ Herzeloydes als auch des (‚geistlichen‘)
Fortschritts Parzivals einher (vgl. ebd., S. 32–36). Zwar sieht auch Quattrin, dass es eine Nähe der Milch
zu den sinnlichen und nur mittelbaren Anfangsstufen geistlichen Fortschritts gibt (ebd., S. 33), gleich-
wohl argumentiert sie, „that Herzeloydë reaches spiritual perfection for herself by the time Parzival lea-
ves her“ (ebd., S. 34). Entsprechend geht sie davon aus, dass auch Parzival schließlich zu einem
perfectus werde (ebd., S. 36). Demgegenüber soll hier argumentiert werden, dass – nicht nur im ‚Parzi-
val‘ – die Möglichkeit eines Lebens als saecularis und damit als ‚homo imperfectus‘ möglich wird und
so die Überdehnung eines Modells geistlicher perfectio im Hinblick auf die Parzival-Handlung vermie-
den werden kann. – Quattrins Thesen sind verschiedentlich in die Forschung eingeflossen, so bspw. in
jüngerer Zeit bei Stefanie A. Goyette: Milk or Blood?: Generation and Speech in Chrétien de Troyes’ Per-
ceval, ou le Conte du grail. In: Arthuriana 26,4 (2016), S. 130–151, hier S. 133, die die Idee, dass Herze-
loyde „from the carnal to the spiritual“ führt, kontrastiv gegen ihre Analysen des Chrétienschen
Perceval setzt. – Allerdings muss im Gegensatz zu Quattrins Auffassung angemerkt werden, dass die
von ihr heranzitierte ‚geistliche Milch‘ im Rahmen der (geistlichen) Lebensalter das zu überwindende
Anfängerstadium der christlichen Existenz darstellt, welches zugleich das ‚fleischliche‘ ist. Der sermo
scientiae, der die heiligen Geheimnisse (sacramenta) und das übrige Wissen umfasst, spricht auch hier

V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schönheit und Heidentum im Parzival 575



von Sankt Viktor, wo es in der Auslegung einer Hoheliedstelle – Mel et lac sub lingua
tua (Cant 4,11)326 – aus der ‚descriptio membrorum‘ der Braut heißt:

Mel et lac sub lingua tua. Qui est mel et lac sub lingua tua? Hoc est Verbum Patris sub carne
tua. Quare ergo ‚sub lingua‘? Quia Verbum, ideo sub lingua. Mel et lac sub lingua tua: non
supra linguam sed sub lingua, quia Verbum absconditum est, et ideo mel et lac sub lingua tua.
Mel et lac sub lingua tua: sub lingua tua, sub carne tua; sub lingua tua quia uerbum; sub lin-
gua tua quia absconditum. Mel et lac, Deus et homo. Mel diuinitas, lac humanitas. Mel de rore
celo uenit quia diuina natura supra omnia est. Lac de carne exprimitur quia humanitas deor-
sum assumpta est, de carne caro. Ideo lac, non caro, sub lingua tua quia lac de carne non
caro, sed de carne caro et tantum caro: non prima caro, sed de prima carne secundo caro, de
carne ueter noua caro, de carne purganda hostia caro. Ideo mel et lac sub lingua tua, quia in

zu den carnales: His enim sunt necessaria, quibus ille prudentissimus servus tuus non potuit loqui quasi
spiritalibus, sed quasi carnalibus, ille, qui sapientiam loquitur inter perfectos. Animalis autem homo tam-
quam parvulus in Christo lactisque potator, donec roboretur ad solidum cibum et aciem firmet ad solis
aspectum, non habeat desertam noctem suam, sed luce lunae stellarumque contentus sit (Augustinus:
Confessiones XIII.18.23; Übers. [Flasch, Mojsisch]: „Sie sind nämlich für die nötig, zu denen dein über-
aus kluger Diener nicht wie zu geistigen, sondern zu fleischgebundenen Wesen hat sprechen können,
er der unter Vollkommenen die Weisheit verkündet. Doch auch der Mensch als bloßes Lebewesen, ein
Kind noch in Christus und des Milchtranks bedürftig, sollte, bis er die Kraft besitzt, feste Nahrung zu
sich zu nehmen, und sein Auge den Anblick der Sonne ertragen kann, sich in der Nacht nicht verlassen
fühlen, sich aber mit dem Licht des Mondes und der Sterne begnügen müssen.). Die sieben geistlichen
Altersstufen des homo novus et interior et caelestis finden sich auch in De vera religione (XXVI.49.134):
primam in uberibus utilis historiae, quae nutrit exemplis (Übers. [Thimme]: „Die erste Stufe verlebt er
gleichsam an der Mutterbrust [in uberibus] der heilsamen Geschichte, die ihn mit Vorbildern nährt.“).
Dies ist zugleich die Stufe der menschlichen – und: menschgewordenen! – auctoritas, die schon auf
der zweiten Stufe durch vernünftige Erkenntnis zurückgelassen wird: secundam iam obliviscentem hu-
mana et ad divina tendentem, in qua non auctoritatis humanae continetur sinu, sed ad summam et incom-
mutabilem legem passibus rationos innititur (ebd., Übers. [Thimme]: „Auf der zweiten [Stufe] beginnt er
bereits das Menschliche dahintenzulassen und zum Göttlichen aufzustreben. Da birgt ihn nicht mehr
der Schoß menschlicher Autorität, sondern mit den Schritten der Vernunft steigt er zum höchsten und
unwandelbaren Gesetz empor.“). Auch hier dient Milch also zur Markierung einer – zu überwinden-
den – Fleischlichkeit. In Hinblick auf die Lehren der Geistlichen, die dem Grad des geistlichen Fort-
schrittes der Belehrten entsprechen sollen, um diese nicht mit hohen theologischen Spekulationen zu
überfordern, heißt es bei Augustinus: De vera religione XXVIII.51.141: alimenta lactea large avidis pluri-
bus atque instanter infundunt, validioribus autem cibis cum sapientibus paucis vescuntur (Übers.
[Thimme]: „Milchspeisen flößen sie reichlich und immerfort der Mehrheit ein, die aus Lernwilligen,
aber noch Schwachen besteht; die kräftigere Kost aber teilen sie mit denjenigen, die schon weise
sind“). Vgl. auch Confessiones XIII.22.32. Entsprechend heißt es in der Auslegung von Cant 4,11 (mel et
lac sub lingua tua) bei Brun von Schönebeck: also di milch vutit di kint, | di da noch unvornumftik sint, |
glicher wis vutit di vrie | uns mit eren genaden Marie (Brun von Schönebeck: Das Hohe Lied, Vv.
2904–2907). – Auch hier kann man das christologische Argument umdrehen: In der Theologie ist ge-
rade die Milch, die Christus trinkt, Ausweis der tatsächlichen Menschwerdung Gottes. Analog ist sie
auch im Falle Parzivals Zeichen für dessen Existenz im Fleisch.
 Übers.: „Milch und Honig ist unter deiner Zunge.“

576 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



tua carne Deus homo et sub tua carne Deus et homo, unus Iesus Christus. Fauus distillans
labia tua, mel et lac sub lingua tua.

(Hugo von Sankt Viktor: Pro Assumptione Virginis, S. 124,168–126,184)327

Die Identifizierung von Milch – überhaupt des Stillvorgangs – mit Menschlichkeit im
Sinne von Fleischlichkeit ist dabei bedeutend älter.328

Während sie bei Hugo von Sankt Viktor auf die exzeptionelle, sündenfreie Geburt
Christi und auf die Erneuerung des Menschen durch Christus und sein Fleisch bezogen
wird, dient der Stillvorgang in den Confessiones des Augustinus dazu, die Fleischlich-
keit und damit die Sündhaftigkeit des späteren Bekenners zu akzentuieren. Das Augus-
tinus-Ich der Confessiones spricht zu Beginn des ersten Buches über die Dinge, an
welche es sich zwar nicht erinnert, die es jedoch als Wahrscheinlichkeitswissen anneh-

 Hervorhebungen durch Kursivierung entsprechend dem zitierten Text, Unterstreichung von mir;
F. D. S. – Übers. (F. D. S.): „Honig und Milch ist unter deiner Zunge. Was ist Milch und Honig unter deiner
Zunge? Dies ist das Wort des Vaters unter deinem Fleisch. Warum also ‚unter der Zunge‘? Weil Wort,
deshalb unter der Zunge. Honig und Milch unter deiner Zunge: nicht auf der Zunge, sondern unter der
Zunge, weil das Wort verborgen ist, und deshalb Honig und Milch unter deiner Zunge. Honig und Milch
unter deiner Zunge: unter deiner Zunge, unter deinem Fleisch; unter deiner Zunge, weil Wort; unter
deiner Zunge, weil verborgen. Honig und Milch, Gott und Mensch. Der Honig ist die Gottheit, die Milch
ist Menschheit. Der Honig kommt vom Tau des Himmels, weil die göttliche Natur über allem ist. Die
Milch wird aus dem Fleisch herausgedrückt, weil die Menschheit nach unten hin angenommen ist,
Fleisch vom Fleisch. Deshalb Milch, nicht Fleisch, unter deiner Zunge, weil Milch vom Fleisch nicht
Fleisch ist, obwohl das Fleisch vom Fleisch ist und immer nur Fleisch ist: es ist jedoch nicht das erste
Fleisch, sondern aus dem ersten Fleisch das neue Fleisch, vom alten Fleisch das neue Fleisch, vom
Fleisch die läuternde Hostie Fleisch. Deshalb Honig und Milch unter deiner Zunge, weil in deinem
Fleisch Gott Mensch ist und er unter deinem Fleisch Gott und Mensch, ein einiger Jesus Christus. Deine
Lippen sind eine tropfende Wabe; Milch und Honig ist unter deiner Zunge.“). – Vgl. die Ausführungen
der Herausgeberin: L’œuvre de Hugues de Saint-Victor 2. Super Canticum Mariae. Pro Assumptione Vir-
ginis. De beatae Mariae virginitate. Egredietur virga, Maria porta. Eingeleitet, übers. und hrsg. von Ber-
nadette Jollès. Turnhout 2000, S. 106: „Mel et lac sub lingua tua, ce sera donc le Verbe incarné, Dieu et
homme, caché sous la chair de la Vierge. Le triomphe et la suprématie de Marie sur toutes les autres
créatures sont signifiés par le fin du verset 10: Odor unguentorum tuorum super omnia aromata.“ – Die
Übersetzung von Cant 4,10 lautet: „der Duft deiner Salben ist köstlicher | als alle Balsamdüfte“.
 Vorläufer der Auffassung, die im Milchgeben ein Signum des Fleisches sehen, finden sich früh, so
bspw. bei dem nach Augustinus allerdings kaum noch rezipierten Tertullian, in dessen Ermahnung zur
Keuschheit (IX.5,41–43) es – Mt 24,19 zitierend – in Bezug auf den Jüngsten Tag heißt: quo die vae illud
super praegnantes et lactantes adimplebitur, id est maritos incontinentiae; de nuptiis enim uteri et ubera
et infantes (Übers. [Veit]: „An diesem Tag [= Jüngster Tag; F. D. S.] wird jenes ‚Wehe!‘ in Erfüllung
gehen an den Schwangeren und Säugenden, also an den Eheleuten, die keine Enthaltsamkeit geübt
haben, denn wegen der Heiraten kommt es zu Schwangerschaften, Milch spendenden Brüsten und
Säuglingen.“). – Vgl. zudem Helmut Dworschark: Milch und Acker. Körperliche und sexuelle Aspekte
der religiösen Erfahrung. Am Beispiel der Bußdidaxe des Strickers. Bern et al. 2003 (Deutsche Literatur
von ihren Anfängen bis 1700–40).

V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schönheit und Heidentum im Parzival 577



men muss und aus Erzählungen der „Eltern seines Fleisches“ gehört hat (audivi a pa-
rentibus carnis meae):329

Exceperunt ergo me consolationes lactis humani, nec mater mea vel nutrices meae sibi ubera im-
plebant, sed tu mihi per eas dabas alimentum infantiae secundum institutionem tuam et divitias
usque ad fundum rerum dispositas. [...] ex te quippe bona omnia, deus, et ex deo meo salus mihi
universa. Quod animadverti postmodum clamante te mihi per haec ipsa, quae tribuis intus et
foris. Nam tunc sugere noram et adquiescere delectationibus, flere autem offensiones carnis meae,
nihil amplius. (Augustinus: Confessiones I.6.7)330

Die Vorsorge Gottes, welche sich für Augustinus in dem Umstand offenbart, dass die
natürliche Ordnung der Schöpfung durch den Schöpfer so eingerichtet ist, dass sich
die Mütter und Ammen ‚nicht selbst die Brüste füllen‘ müssen, hat ein Analogon in
Herzeloydes Reflexion über ihre Muttermilch. Diese, so sagt Herzeloyde, kündige das
Kind an, welchem sie vorausgeschickt werde, womit sie auf die Einrichtung der Welt-
ordnung und die Fleischlichkeit des ungeborenen Kindes verweist:

alsus sprach diu wîse
‚du bist kaste eins kindes spîse:
di hât ez vor im her gesant,
sît ichz lebende im lîbe vant.‘
(Pz 110,29–111,2)

Und auch der Abschied des von Karthago nach Rom aufbrechenden Sohnes, welcher
in den Confessiones breit inszeniert ist, wird bei Augustinus zum Anlass, über die Mut-
ter-Kind-Bindung als Erbe Evas zu reflektieren: flebat et eiulabat atque illis cruciatibus
arguebatur in ea reliquiarium Evae, cum gemitu quaerens quod cum gemitu pepererat (Au-
gustinus: Confessiones V.8.15; Übers. [Flasch, Mojsisch]: „[Sie] weinte und jammerte

 Durch die wiederholte Bezeichnung der Mutter als „Mutter meines Fleisches“ (vgl. Augustinus:
Confessiones I.11.17 u. II.3.8) wird die Differenz zwischen der gottgegebenen mens, mit der Augustinus
Gott zu denken in der Lage ist, und dem Fleisch, das ihn im Irdischen zurückhält, betont. Auf dieselbe
Spaltung referiert Hugo von Sankt Viktor, wenn er das Fleisch Christi aus Maria stammen lässt, es je-
doch zugleich – durch die Gnade Gottes – erneuert, um es Gottes würdig zu machen. Der Anticlaudia-
nus inszeniert – sofern man denn eine christologische Lektüre überhaupt akzeptiert und in Betracht
zieht – dieselbe Spaltung, insofern die Seele des „neuen Menschen“ als einziges Element direkt von
Gott neu geschaffen wird. Während das Fleisch im Rahmen der Naturordnung entsteht, greift Gott hier,
um Sohn zu werden, ein einziges weiteres Mal in die natürlichen Abläufe ein; vgl. hierzu Kap. IV.2.2.2.
 Übers. (Flasch, Mojsisch): „So empfing mich also das Wohlbehagen der Mutterbrust [consolationes
lactis humani, wörtlich: „Tröstungen der menschlichen Milch“; F. D. S.]. Meine Mutter und meine
Ammen füllten sich nicht von selbst die Brüste, sondern du warst es, der mir durch sie die Nahrung des
Säuglings gab, wie es deiner Weltordnung entspricht und der bis ins letzte reichenden Verteilung dei-
ner Schätze. [...] Denn alles Gute stammt von dir, Gott, und aus meinem Gott kommt mir alles Heil.
Begriffen habe ich das erst später – als du es mir zuriefst durch all die Dinge hindurch, die du innen
und außen verschenkst. Denn damals konnte ich nichts als saugen und wohlig ausruhen. Auch weinen
konnte ich, wenn meinem Fleisch etwas nicht behagte, aber sonst nichts.“

578 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



[...], und in diesen ihren Qualen trat die Hinterlassenschaft Evas zutage, die unter Seuf-
zen das suchen musste, was sie unter Seufzen geboren hatte.“). Hier wie auch im für
Herzeloyde tödlichen Abschied Parzivals von seiner Mutter, dessen Schmerz die beinahe
tödliche Geburt verdoppelt, wird ein fleischlicher Mensch geschildert; in den Confessio-
nes, um die maximale Fleischlichkeit und die maximale conversio des Augustinus zu be-
tonen, im Parzival, um den Sohn als Menschen vorzuführen, der als Fleischesmensch
durch die Welt des Fleisches irrt. Wie das Augustinus-Ich wird also auch Parzival als Pro-
totyp des fleischlichen Menschen, als Fleisch, geboren aus Fleisch, inszeniert, von dem
zudem beständig betont wird, dass er die ‚Frucht einer Mutter‘ sei.331 So sagt der Erzäh-
ler, als Parzival das erste Mal vor der Tafelrunde erscheint: gehêrret noch gefriuwet | wart
nie minneclîcher fruht (Pz 148,24), und diese und ähnliche Formeln (‚Frucht sein‘; ‚von
einer Frau geboren sein‘; ‚gesäugt worden sein‘) wiederholen sich durch den ganzen
Text hindurch in großer Zahl, häufig in Verbindung zu Parzivals Schönheit.332 Trevrizent

 Man denke an die Fügung fructus ventris (Lk 1,42), die in das ‚Ave Maria‘ eingegangen ist. – Es ist
wiederum der pilgernde graue Ritter, Kahenîs, der auf Parzivals Auskunft, ich diende eim der heizet got
(Pz 447,25), entgegnet: ‚meint ir got den diu magt gebar? [...]‘ (Pz 448,2) und damit dem vielfachen Spre-
chen von fleischlicher Geburt (vgl. die folgende Anm.) die Exzeptionalität der Jungfrauengeburt entge-
gensetzt. – Auch bei Augustinus: De vera religione XI.22.62, findet sich das Sprechen von der „Frucht
des Körpers“: Corpus ergo magis subiacet morti et ideo vicinius est nihilo; quapropter vita, quae fructu
corporis delectata neglegit deum, inclinatur ad nihilum, et ista est nequitia (Hervorh. hier u. i. d. Übers.
von mir, F. D. S.; Übers. [Thimme]: „Der Leib unterliegt also dem Tode mehr und ist dem Nichts demzu-
folge benachbarter. Deswegen neigt sich ein Leben, welches an der Frucht des Leibes Geschmack findet
und Gott vernachlässigt, dem Nichts zu. Das aber ist Nichtigkeit.“).
 Das ‚Geborensein‘wird zu einer stehenden Wendung im Parzival, die hier – im Gegensatz zu ande-
ren Texten, auch bspw. zum Willehalm – mit auffallender Häufung begegnet. So hat hier zuvor Ither
das Geborensein Parzivals betont: ‚gêret sî dîn süezer lîp: | dich brâht zer werlde ein reine wîp. | wol der
muoter diu dich bar! | ine gesach nie lîp sô wol gevar.‘ (Pz 146, 5–8). Am Hof des Gurnemanz bezeichnet
ein Ritter Parzival als werdeclîche fruht (Pz 164,12). Als er mit einer Hermelindecke zugedeckt werden
soll, wird diese über sîn blôzen lîp gedeckt und wiederum betont: sô werde fruht gebar nie wîp
(Pz 166,15 f.). Und auch bei der Einkleidung nach dem Bad, bei dem Parzivals Schönheit das Verlangen
der jungen Damen auslöst, seine Genitalien zu sehen (vgl. Pz 167,27–29), wird von allen Rittern seine
Schönheit gepriesen, was schließlich auf die Betonung seines Geborenseins zuläuft: der ritter ieslîcher
sprach, | sine gesæhen nie sô schœnen lîp. | mit triwen lobten si daz wîp, | diu gap der werlde alsölhe fruht
(Pz 168,24–7). Als Parzival neben Condwîr âmûrs sitzt und deren Schönheit über Jeschûte, Enîte, Cun-
newâre und Isalde gehoben wird, da wird auch diese unter die Perspektive des Geborenseins einbezo-
gen, wenn es über die beiden heißt: ez wâren wol nütziu wîp, | die disiu zwei gebâren, | diu dâ bî ein
ander wâren (Pz 187,24–26). Der von Parzival bezwungene Orilus berichtet, dass der küenste man | den
muoter ie zer werlt gewan (Pz 276,19 f.) sich als Roter Ritter bezeichne. Wenn Parzival über den Bluts-
tropfen in Minneversunkenheit verharrt und Gawan zu ihm reitet, so wird dieser Minnewahn ausdrück-
lich mit seinem Geborensein und seinen Eltern in Verbindung gebracht und als von Generation zu
Generation weitergereichtes Erbe charakterisiert, hinter dem sich das Prinzip der fleischlichen Prokrea-
tion im postlapsalen Diesseits verbergen mag: dâ tet frou minne ir ellen schîn | an dem den Herzloyde
bar. | ungezaltiu sippe in gar | schiet von den witzen sîne, | unde ûf gerbete pîne | von vater und von muoter
art (Pz 300,14–19). Als Parzival erneut im Kreis der Tafelrunde am Plimizœl sitzt, da sagt der Erzähler:
an disem ringe niemen saz, | der muoter brust ie gesouc, | des werdekeit sô lützel trouc (Pz 311,10–12).

V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schönheit und Heidentum im Parzival 579



identifiziert später den mit Lucifer beginnenden Sündenfall der Ureltern Adam und Eva
als Ursache für das prokreative Prinzip der fleischlichen Fortpflanzung mit den Worten:

got worhte ûz der erden
Adâmen den werden:
von Adâms verhe er Even brach,
diu uns gap an daz ungemach,
dazs ir schepfære überhôrte
unt unser freude stôrte.
von in zwein kom gebürte fruht[.]
(Pz 463,18–23)333

Nach der Karfreitagsbegenung verabschiedet sich Parzival vom grauen Ritter Kahenîs und dessen Fami-
lie und es heißt: hin rîtet Herzeloyde fruht (Pz 451,3), woraufhin Parzival das erste Mal der Allmacht des
Schöpfergottes gedenkt (vgl. Pz 451,8–12). – Auch für andere Figuren wird immer wieder der Zusam-
menhang zu Mutterschaft hergestellt. Als Clamidê sich Cunnewâre überantworten muss, klagt er sein
Los: ich hân sô wirdic her verlorn, | daz muoter nie gebôt ir brust | dem der erkante hôher flust (Pz 219,
16–18). Parzival selbst berichtet Sigune von seiner Eheschließung mit Condwîr âmûrs und von ihrer
Schönheit, indem er schon von der Mutter als ‚menschliche Frucht‘ spricht, von der nie Schöneres ge-
boren worden sei: ûf erde nie sô schœner lîp | wart geborn von menneschlîcher fruht (Pz 441,8 f.). Trevri-
zent wiederum identifiziert Parzival die Familie des grauen Ritters Kahenîs mit den Worten: ‚[...] nie
kiuscher fruht von lîbe | wart geborn dan sîn selbes kint, | diu iu dâ widergangen sint (Pz 457,16–18). Die
Liste ließe sich verlängern.
 Und auch die Erde, die vor dem Brudermord Kains an Abel noch ‚Jungfrau‘ war, ist eine fruchtge-
bende Mutter: diu erde Adâmes muoter was: | von erden fruht Adâm genas (Pz 464,11 f.). – Es existieren –
bspw. mit dem Periphyseon (IV,10) des Johannes Scotus Eriugena – theologische Traditionen, welche die
Körper- und Fleischwerdung des Menschen selbst als Folge des Sündenfalls auffassen. Nach Johannes
Scotus ist der – nicht-körperliche –Mensch bereits im Genesis-Vers des fiat lux enthalten. Die lux umfasse
sowohl die Menge der Engel als auch den unkörperlichen Menschen, welcher dann mit der Scheidung
von Licht und Finsternis bereits gefallen sei. Den Genesis-Text des Sechstagewerks unterwirft Eriugena
einer radikalen Allegorese, in welcher der Literalsinn sich vollständig auflöst. Die Erschaffung des men-
schlichen Körpers ganz am Ende des Sechstagewerks bedeutet in dieser Lektüre seine innere Verbunden-
heit mit der Immanenz, insofern er als Mikrokosmos den Makrokosmos umfasst und beschließt. Der
Mensch ist in dieser Auffassung „unter die Theile der Welt verteilt worden“ und insofern ist Fleischlichkeit
der geschöpflichen Welt ähnlich (Johannes Scotus Eriugena: Über die Einteilung der Natur, Bd. 2, S. 65).
Diese Auffassung ist – mit Kurt Flasch: Eva und Adam. Wandlungen eines Mythos. 2. Aufl. München
2015, S. 41 – ein Gegenentwurf zu der weiter verbreiteten Allegorese Augustins, die den allegorischen
Sinn der Genesis unter gleichzeitiger Beibehaltung des Literalsinns entwickelt. Die radikal allegorische
Auslegung des Eriugena erscheint als Erbe der „östlichen Tradition“: „Diese Denkart wurde im Westen
nie herrschend; sie war in der Auseinandersetzung um Origenes längst als häresieverdächtig zurückge-
wiesen; 1210 wurde sie kirchenamtlich verboten“ (ebd.). Vgl. zu Johannes Scotus Eriugena aus germanisti-
scher Sicht jüngst etwa Bleumer, Paradies und Topos, S. 87 f.; vgl. zudem Flasch, Das philosophische
Denken, S. 184–192. – Die Nähe des Menschen zur Erschaffung des (nicht-körperlichen) Lichtes ist gleich-
wohl in Augustins De genesi ad litteram (III.20.31 f.) schon sehr ähnlich vorgebildet.

580 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Es ist besonders der leuchtend rote Mund Parzivals, der immer wieder exponiert wird,
sowie sein strahlender, Anziehung auslösender, noch ‚bartlos‘-junger Körper,334 der
unter der Rüstung beim Entkleiden und im Bade zum Vorschein kommt und – wie
auch der Körper in der poetorhetorischen descriptio membrorum – in letzter Konse-
quenz auf sein Genital verweist. Im Kontext jener Episode, in der Parzival am Hofe des
Gurnemanz entkleidet und von juncfrowen gebadet wird, fällt mehrfach in kurzer Folge
die Formulierung, dass Parzival eine unvergleichliche Leibesfrucht sei (Pz 164,12;
166,16; 168,27), es werden sein Strahlen (Pz 167,18 f.), seine Beine (Pz 168,7) und die
Röte seines Mundes (Pz 168,20) als Elemente seiner Schönheit thematisiert, in deren
Kontext freilich die jungen Damen gerne heten gesehn, | ob im dort unde iht wære ge-
schehn (Pz 167,27 f.). Als Parzival sich ein anderes Mal wäscht, wird wiederum auf
seine helle Haut und seinen roten Mund verwiesen: mit urloube er sich dô twuoc | den
râm von im: der junge truoc | bî rôtem munde liehtes vel (Pz 306,21–23).

Parzival erhält darüberhinaus eine kurze descriptio superficialis, die Mund, Haut,
Kinn und Wangen umfasst, um Parzival als Ursache für weibliches Liebesverlangen
darzustellen:

als mir diu âventiure maz,
an diesem ringe nieman saz,
der muoter brust ie gesouc,
des werdekeit so lützel trouc.
wan kraft mit jugende wol gevar
der Wâleis mit im brâhte dar.
swer in ze rehte wolde spehn,
sô hât sich manec frouwe ersehn
in trüeberm glase dan wær sîn munt,
ich tuon iu vonme velle kunt,
an dem kinne und an den wangen:
sîn varwe zeiner zangen
wær guot: si möhte stæte haben,
diu den zwîvel wol hin dan kan schabn.
ich meine wîp die wenkent
und ir vriuntschaft überdenkent.
sîn glast was wîbes stæte ein bant:
ir zwîvel gar gein im verswant.
ir sehen in mit triwe enpfienc:
durch die ougen in ihr herze er gienc.
(Pz 311,9–28)

 Zur Bartlosigkeit vgl. etwa Pz 307,7. – Es sei daran erinnert, dass gerade die noch jugendlich-
androgyne Schönheit in der Ars versificatoria des Matthäus von Vendôme von dem Gebot ausgenom-
men wird, männliche Figuren nicht stark körperlich zu beschreiben (vgl. hierzu Kap. IV.1.1, S. 295) und
das entsprechend etwa im Flore-Roman der Protagonist, der eine umfangreiche descriptio membrorum
erhält, im Bett für ein Mädchen gehalten wird, weil er noch so jung ist.

V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schönheit und Heidentum im Parzival 581



Es führt aber diese descriptio, die die prototypische poetorhetorische conclusio der Lie-
beserregung noch andeutet, gerade nicht zu einer Handlungssequenz, die etwa Bei-
schlaf oder Zeugung beinhaltet, sondern sie geht unmittelbar dem Erscheinen der
Cundrîe voraus, welche ihm nicht nur sein Versagen auf Munsalvæsche vorwirft, son-
dern auch Parzivals Schönheit negativ qualifiziert:

ich wil ûf iwerem houbte swern,
gît mir iemen des den eit,
daz grœzer valsch nie wart bereit
necheinem alsô schœnem man.
(Pz 316,16–19)335

Dem roten Mund, der geradezu zum Signum Parzivals selbst wird, begegnet dieser zu-
nächst an der schlafenden Jeschûte,336 wo er wiederum im Zusammenhang mit der Ge-
walt derminne in Verbindung gebracht ist und eine descriptio membrorum einleitet:337

si truoc der minne wâfen,
einen munt durchliuhtic rôt,
und gerndes ritters herzen nôt.
innen des diu frouwe slief,
der munt ir von einander lief:
der truoc der minne hitze fiur.
(Pz 130,4–9)

Die körperlichen Merkmale von Parzivals Schönheit begegnen also zunächst als Ele-
mente weiblicher, lustauslösender Schönheit. Während in der Forschung oftmals argu-
mentiert worden ist, dass das Schönheitsideal von Männern und Frauen sich prinzipiell

 Auch Parzivals Schönheit scheint also mit einer ethischen Erwartungshaltung verknüpft und wird
mithin zu seiner ‚Aufgabe‘, so wie auch diejenige des Protagonisten im Prosa-Lancelot es ist; vgl. hierzu
Kap. III.5, S. 267, Anm. 475.
 Vgl. zu Röte und Weiblichkeit in der in Rede stehenden Passage Brüggen, Farben der Frauen, bes.
S. 218–225, sowie erneut dies., ir munt was rôt.
 Brüggen, ir munt waz rôt, S. 394–396, hat im Sinne eines Formbewusstseins für die descriptio
membrorum als kohärente „Passage“ darauf hingewiesen, dass der gegen den Prätext Chrétiens neu
eingeführten Beschreibung der Jeschûte eine erhöhte Signifikanz zugeschrieben werden müsse, weil
sie „die längste Beschreibung einer Frau“ (ebd., S. 395) im Parzival sei. Dieses Argument ist m. E. unbe-
rührt von der hier ausgeführten These, dass es – im Sinne der Poetorhetoriken, besonders der Ars ver-
sificatoria des Matthäus – neben der ‚Faral’schen Normalform‘ der Schönheitsbeschreibung weitere,
kleinere Formen der descriptio gibt; vgl. Kap. IV.1.1. Es ließe sich argumentieren, dass etwa die Figur
Parzival deswegen keine distinkte, großformatige descriptio membrorum benötigt, weil sie konstant de-
skriptive Kleinformen (Epitheta usw.) zugeschrieben erhält und die Parzival-Handlung so ohnehin zu
einer deskriptiven Großform gerät. Im Sinne der in Kap. IV.1.2 ausgeführten Ausrichtung der descriptio
membrorum auf die Erregung von ‚Lust‘ erhält freilich die Jeschûte-descriptio eine besondere Perspek-
tive. – Brüggens Argument geht letztlich auf Hahn, Parzivals Schönheit (1977), S. 205 f., zurück, die
schreibt, „daß bei Wolfram die descriptio körperlicher Schönheit nach den Regeln der Poetik fast ganz
zurücktritt“, womit zugleich eben eine ‚Normalform‘ der descriptio impliziert wird.

582 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



gleiche,338 soll hier indessen plausibilisiert werden, dass Schönheit, auch wenn
sie für männliche Figuren erzählt wird, prinzipiell weiblich markiert und deshalb
über weibliche Attribute elaboriert ist.339 Und auch das Strahlen Parzivals, der
noch heller leuchtet als die juncfrowen, deren Glanz den Raum erleuchtet, als sie
ihn baden (vgl. Pz 167,16–19), ist nicht zuletzt das Strahlen der Herzeloyde, die den schîn
[gap], | wærn erloschen gar die kerzen sîn, | dâ wær doch lieht von ir genuoc (Pz 84,13–15).

Der Hinweis auf sein Genital,340 auf die Milch der Mutter, auf ihre schmerzhafte
Niederkunft und die schmerzliche Mutterliebe sowie die auffallend betonte Schönheit
des iuvenis Parzival akzentuieren, dass mit Parzival, der schönsten ‚Frucht‘, die jemals
eine Mutter gebar, ein prototypischer homo carnalis entworfen wird.341

 Einflussreich etwa schon bei Huber, Licht und Schönheit, S. 55, der argumentiert, „daß Wolfram
nicht realistisch abbildet, sondern idealtypisch darstellt. Die Vorstellung eines idealen Typus ist sogar
so stark, dass er für Frauen und Männer verbindlich ist.“
 Es sei am Rande darauf verweisen, dass das Sprachinventar der mhd. descriptiones keine ge-
schlechtlich differenzierenden Ausdrücke für Schönheitsattribute kennt. Ein Vokabular, das sich etwa
auf die Muskulatur bezieht, wie sie sowohl in einem antiken wie auch modernen Männlichkeitsideal
zentral sind, scheint nicht vorhanden zu sein. Über die hier nur genannte kraft Parzivals (Pz 311,13)
oder etwa die ‚starken Gliedmaßen‘, die Gâwân in seiner Selbstbeschreibung nennt (Pz 366,21: ich hân
harnasch und starke lide), sowie eventuell den Hinweis auf Parzivals Beine (Pz 168,7: Avoy wie stuonden
sîniu bein!) geht die spezifische Beschreibung des körperlich im Kampf geübten Ritters nicht hinaus. Es
wäre die Frage zu stellen, ob dieses ‚Schweigen‘ darauf hindeutet, dass eine spezifisch ‚männliche‘
Schönheit im mhd. Diskurs gar nicht gedacht werden kann, sondern auch männliche Schönheit per se
als weibliche entwickelt wird, die entsprechend über ‚weibliche‘ Attribute, wie den roten Mund, ge-
kennzeichnet wird. Die Vorstellung Hubers, Licht und Schönheit, S. 56, dass aufgrund starker Idealisie-
rung für Frauen und Männer gleichermaßen nur ein verbindlicher Typus der Beschreibung ausgebildet
worden sei, teile ich in ihrer Pauschalität daher nicht.
 Schultz, Courtly Love, S. 4 f., hat bestritten, dass es sich bei den ‚männlichen Gliedern‘, an denen
Parzival liebkost wird (er muose vil getriutet sîn, | do er hete manlîchiu lit; Pz 112,26 f.) um Parzivals Ge-
nitalien handelt. Er argumentiert, dass der Plural – manlîchiu lit – bedeuten müsse, dass es sich hier
um Parzivals Gliedmaßen handele, da der Penis – das visellîn (Pz 112,25) – notwendig im Singular
stehen müsse. Zwar sind mhd. Wörter für den Penis im Singular, gerade jedoch für das lateinische
Lehnwort lit übersieht Schultz, dass in der lateinischen Tradition das mehrteilige Geschlechtsorgan, be-
stehend aus Penis und Hoden, im Plural, als membra, adressiert wird. Vgl. hierzu beispielsweise schon
die Diskussion der membra genitalia bei Augustinus, De civitate Dei, XIV.24. Auch in der Cosmographia
des Bernardus Silvestris begegnet die ‚Pluralisierung‘ des männlichen Genitals, wenn dort von den
Hoden als Zwillings-Genii die Rede ist (vgl. Kap. IV.3, S. 442).
 Noch in Konrads von Würzburg Der Welt Lohnwird die personifizierte Welt als Frau von immenser
Schönheit dargestellt, die so schön ist, dass eine schönere von wîbes brüsten nie geslouf (V. 71);
vgl. hierzu im Folgenden Kap. VI.1.4.

V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schönheit und Heidentum im Parzival 583



V.4.2 Heidentum im Parzival: Parzival tauft sein schönes Selbst

„He will baptize me,
He will hold me in his arms,
And he will baptize me
Right in front of everyone,
And it will set me free
When he looks into my eyes,
And he sees just how much
I love being baptized.“
(Trey Parker/Matt Stone: The Book of Mormon)

Die Forschung hat in der Taufe des Feirefîz einen Anteil gefunden, den sie ‚anstößig‘
oder zumindest ‚unernst‘ finden musste, weshalb man die Szene auch als „Taufburleske“
benannt hat.342 Man hat immer wieder darauf hingewiesen, dass der Antrieb, aus wel-
chem sich Feirefîz taufen lässt, nicht der richtige sei. Der Antrieb ist hier das, was die
lateinische Tradition als amor carnalis auffassen würde und was auch der Text selbst –
sine nomine – auf vielfältige Art undWeise problematisiert.343 Zugrunde liegt die erstaun-
liche Fähigkeit des Körperlichen, über Umwege das Richtige zu ermöglichen. Feirefîz
wird über seine Körperlichkeit markiert, insofern er als heidnischer Minneritter inszeniert
wird. Nicht nur wird seine reiche Ausstattung auf die heidnische Königin Secundille und

 Vgl. Joachim Bumke: Parzival und Feirefiz – Priester Johannes – Loherangrin. Der offene Schluß
des Parzival von Wolfram von Eschenbach. In: DVjs 65 (1991), S. 236–264, S. 244. Erneut ders., Wolfram
von Eschenbach, S. 121, wo Feirefîz ein „Zustand komischer Liebesraserei“ attestiert wird: „Dabei wird
das religiöse Motiv – Feirefiz soll sich taufen lassen – dem Liebeswunsch des Heiden so auffällig unter-
geordnet, daß die Taufe selbst wie eine Burleske wirkt.“ Auch Fritz-Peter Knapp: Von Gottes und der
Menschen Wirklichkeit. Wolframs fromme Welterzählung Parzival. In DVjs 70 (1996), S. 351–368, hier
S. 361 f., wundert sich, dass nach all den minne-bedingten Katastrophen, die der Text erzählt, nun die
„irdische Liebe“ die Lösung bringt. Er zitiert wiederum Bertau, Über Literaturgeschichte, S. 68, der vom
„unernsten Ernst der geradezu betrunkenen Opernhaftigkeit des Schlusses“ und von der „Komik bei
der Bewerkstelligung der Taufe des Heidenbruders“ (ebd., S. 69) gesprochen hat.
 Der Unterschied wird als amor carnalis in die Begrifflichkeit von rehter und unrehter minne umge-
münzt, welche in der Volkssprache insgesamt freilich nicht terminologisch trennscharf ist. Der Parzival
setzt programmatisch verschiedene Formen der minne gegeneinander, welche sich in Hinblick darauf
unterscheiden, ob es zum Vollzug des Beischlafs kommt. Am einen Ende des Spektrums wären Sigunes
jungfräuliche Ehe und inklusenhafte Witwenschaft und Parzivals demonstrativ durchgeführte, gleich-
wohl zufällige, nicht errungene Jungfräulichkeit sowie weiterhin seine abstinente Ehe anzusetzen, wäh-
rend am anderen Ende des Spektrums Clinschors heidnisches Minne-Prinzip steht, das jedoch zu seiner
Kastration geführt hat, wie auch ein ‚fleischliches‘ Vergehen Anfortas an seinem Fleisch, genauer sei-
nem Genital, verletzt hat. Dazwischen stünde etwa Gawan, dessen Begehren für die Schönheit Orge-
lûses geradezu schemagerecht zu ihrem Genital führt, welches die ‚Medizin‘ ist, die Gawans Leiden
lindern kann (vgl. Parzival 643,9–644,1). Gawan, der ja zugleich ein alter Parzival ist, ist hier auch ein
alter Anfortas, denn dieser hat ja seine Wunde im Fleisch als Folge des Dienstes um Orgelûse erlitten.
Zu Sigune vgl. etwa Rippl, Erbaulicher Verfall.

584 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



die vielen anderen Damen, in deren Dienst er steht, zurückgeführt,344 sondern auch
seine Taufe und damit sein Zugang zum Gral wird als Effekt seiner minne zur Gralsträge-
rin, Repanse de Schoye, inszeniert.345

Dies ist von besonderem Interesse, da der Text Feirefîz nicht zuletzt als Selbstanteil
des so massiv über seine körperliche Schönheit markierten Parzival inszeniert und das
Narrativ vom in die ‚heidenschaft‘ exilierten und als Anderes in die Christenheit zurück-
kehrenden Eigenen auf der erzählten Ebene des Kollektivs zugleich mit einer Dimen-
sion überschreibt, die auf die Subjektbildung des Einzelnen abhebt.346 Die feste
Raumordnung, die Heidenschaft und Christenheit trennt, kollabiert auf metaphorischer
Ebene, insofern die Christen sich frei in den Raum der Heiden hineinbewegen, sich
Heiden am Artushof aufhalten, umstandslos die Sprachen der jeweils anderen beherr-
schen und sich höfische Pracht über heidnische Luxusgüter artikuliert.347 Die Vermi-
schung der Bereiche geschieht eben nicht erst in dem Moment, als Feirefîz mit seinem
Heer in diese Welt eindringt, sondern das ‚Diesseits‘ und das ‚Jenseits des Meeres‘
(Thomasîn)348 sind im Parzival immer schon überblendet. Insofern „Parzival in Feirefiz
ein Stück seiner eigenen Identität gefunden hat“,349 wie Bumke schreibt, vollzieht sich
in ‚Bruderkampf‘ und Taufe zugleich der entscheidende Umschlag in Parzivals Weg.350

Zu Beginn des Kampfes zwischen Parzival und Feirefîz, beim Übergang des XIV.
Buches zum XV., mehren sich im Text die Anzeichen dafür, dass das Folgende als eine
Psychomachie aufgefasst werden kann.351 Mit dem Beginn eines neuen Tages bei Parzi-
vals Abreise (Pz 733,30) ergreift der Erzähler das Wort (Pz 734,1–735,4) und kündigt an,

 Vgl. Pz 736,1–24.
 Vgl. Pz 809,1–814,10.
 Vgl. Kap. V.3.1 u. V.3.2.
 Vgl. etwa Janfûse, die Heidin, am Artushof: Pz 327,21; höfische Kleiderpracht heidnischer Herkunft
am Hofe Lyppauts: Pz 374,25–275,15; die Dame, die mit Malcrêatiure heidensch sprechen kann: Pz 529,
17–20. Mireille Schnyder: Heidnisches Können in christlicher Kunst. In: Literarische Säkularisierung im
Mittelalter. Hrsg. von Susanne Köbele, Bruno Quast. Berlin 2014 (LTG 4), S. 150–173, hier S. 163, hat
hinsichtlich der Gralsszene darauf hingewiesen, dass selbst die „kostbaren Gegenstände und Materia-
lien, die rundherum aufgefahren werden, [...] alle eine fremde, heidnische Herkunft“ haben und der
Gral so mithin eine heidnische ‚Rahmung‘ durch Immanentes erhält.
 Vgl. V.3.2.2, S. 562, inkl. Anm. 287.
 Bumke, Wolfram von Eschenbach, S. 116.
 In jüngerer Zeit hat vor allem Christiane Ackermann, Spannungsfeld von Ich und Körper, hier
S. 196–206, die Perspektive stark gemacht, dass Parzivals Weg zu seinem Wiedersehen mit Condwîr
âmûrs „über das Erfahren der eigenen Defizienz und der eigenen Fremdheit“ (ebd., S. 198) führt. Acker-
mann konstatiert, dass „Identität, wie Parzivals Weg zeigt, mit einer Form der Entfremdung einher“
gehe (ebd., S. 200). Diese Perspektive soll hier unter einem verschobenen Frageinteresse weiterverfolgt
werden. – Mit dem Kampf zwischen Parzival und Feirefîz hat sich schon etwa Carl Wesle: Zu Wolframs
Parzival. In: PBB 72 (1950), S. 1–38, hier S. 1–15, befasst.
 Die Forschung hat schon früh das symbolische Potential des Kampfes zwischen Parzival und Feire-
fîz gesehen und Wesle, Zu Wolframs Parzival, S. 2 f., hat versucht strukturelle Parallelen zum Kampf
zwischen Erec und Mabonagrin in Hartmanns von Aue Erec plausibel zu machen, indem er „eine ganze
Menge von Übereinstimmungen in Hauptzügen und Beiwerk“ auflistet. Wenn man vielleicht auch so-

V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schönheit und Heidentum im Parzival 585



dass Parzival nun gegen einen vogt ob allem strîte antreten müsse, der ein heidenischer
man sei, der toufes künde nie gewan (Pz 734,30–735,4). Die nachfolgende Kampf-
Episode wird programmatisch als Auflösung inszeniert.352 Der Kampf wird der ent-
scheidende, der alles bislang Erzählte übertreffende sein (Pz 734,17: ich sage alrêst sîn
arbeit). Für diesen Kampf wird Parzivals Schicksal seinem Herzen anbefohlen:

nu bevilh ich sîn gelücke
sîm herze, der sælden stücke,
dâ diu vrävel bî der kiusche lac,
wand ez nie zageheit gepflac.
daz müeze im vestenunge gebn,
daz er behalde nu sin lebn[.]
(Pz 734,23–28)

Aber nicht nur gibt das Herz Parzivals die Stärkung, die er benötigt, um im Kampf
gegen den ungetauften Heiden zu bestehen, sondern der Charakter der Psychomachie
wird auch durch die metaphorische Spaltung Parzivals in ‚sich selbst und seinen
hohen Mut‘ explizit gemacht (Pz 737,13–15: Parzivâl reit niht eine: | dâ was mit im ge-
meine | er selbe und ouch sîn hôher muot.). Der Zustand, in welchem Parzival sich selbst
‚selbander‘ ist, erhält sein Komplement in der ‚Identität‘ der Brüder:

ieweder des andern herze truoc:
ir vremde was heinlîch genuoc.
nune mac ich disen heiden
vom getouften niht gescheiden,
sine wellen haz erzeigen.
(Pz 738,9–13)353

Feirefîz erhält als heidnischer Anteil Parzivals seine Disktinktion erst in Parzivals Ver-
such, gegen ihn zu kämpfen. Das anschließende Bild ist –wie stets bei naturkundlichem
Wissen im Parzival – auf markante Art um seine allegorische Sinndimension verkürzt:

den lewen sîn muoter tôt gebirt:
von sîns vater galme er lebendec wirt.
dise zwêne wârn ûz krache erborn,
von maneger tjost ûz prîse erkorn[.]
(Pz 738,19–22)

weit nicht gehen mag, hier eine Abhängigkeit des Parzival vom Erec im engeren Sinne zu postulieren,
so kann doch argumentiert werden, dass der symbolische Schlusskampf in der zeitgenössischen mittel-
hochdeutschen Literatur verfügbar war.
 Pz 734,1–9: Vil liute des hât verdrozzen, | den diz mær was vor beslozzen: | genuoge kundenz nie
ervarn. | nu wil ich daz niht langer sparn, | ich tuonz iu kunt mit rehter sage, | wande ich in dem munde
trage | daz slôz dirre âventiure, | wie der süeze unt der gehiure | Anfortas wart wol gesunt.
 Das gängige Verständnis dieser Passage, das auch durch die Übersetzung Spiewoks in Reclams
Universalbibliothek geprägt worden sei, kritisiert Brüggen, Belacâne, Feirefîz und die anderen, S. 683 f.

586 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Das Bild vom Löwen nimmt – im Anschluss an die Allegorese des Physiologus – traditio-
nell Bezug auf den Tod Christi und seine Auferstehung am dritten Tag durch den Willen
Gottvaters.354 Hier wird der Kampf zwischen den beiden ununterscheidbaren Kämpfern
also bereits mit dem Heilsgeschehen, nämlich dem Thema der Auferstehung, sowie der
Technik der Allegorese verknüpft. Die beiden, die aus dem Lärm des nachfolgenden
Kampfes geboren werden, sind also mithin als Auferstehende inszeniert.355 Ohne dass der
Text die lateinischen Begriffe der Fleischlichkeit oder der geistigen Auferstehung aufneh-
men würde, rekurriert er doch erkennbar auf Wissensbestände dieser Tradition, welche
die Kämpfe von Parzival/Feirefîz selbst als Ursache eines erborn-Werdens markieren, das
über die geistliche Sinndimension des Löwen-Vergleiches mit der geistigen Auferstehung
in Verbindung gebracht wird, die durch das Opfer Christi ermöglicht worden ist.356 Der

 In der Forschung hat mit das naturkundlich-allegorische Wissen über den Löwen mit der Tradition
des Physiologus in Verbindung gebracht; vgl. Nellmann, Kommentar, S. 757. Christoph Gerhardt: Wolf-
rams Adlerbild ‚Willehalm‘ 189,2–24. In: ZfdA 99 (1970), S. 213–222, hier S. 218 f., hat eine entspre-
chende Stelle im Willehalm auf die über Isidor von Sevilla laufenden Tradition bezogen. Das Bild des
Löwen ist dabei nicht einheitlich, insofern das Löwenjunge manchmal schläft (Isidor), manchmal tot
ist (Physiologus), manchmal angehaucht (Physiologus), manchmal angebrüllt wird (Isidor). Demgegen-
über wäre das Bild im Parzival und im Willehalm bereits eine Kombinationsform. Gerhardt, ebd., S. 222,
hat versucht den Physiologus als Quelle für den Dichter Wolfram auszuschließen.
 Den Einsatz als rein ‚weltliche Metapher‘, wie ihn etwa Gerhardt, Wolframs Adlerbild, S. 219, für
den Willehalm veranschlagt, sehe ich nicht. Stattdessen möchte ich den Standpunkt vertreten, dass
hier gezielt ein geistlicher Konnotationsbereich eröffnet wird.
 Während die Physiologus-Tradition den Löwen direkt auf Christus bezieht, was sich nicht unmittel-
bar auf Parzival/Feirefîz übertragen ließe, findet sich schon bei Augustinus die Verbindung zwischen
dem Heil der Christenheit/der Getauften und dem nach drei Tagen erwachten Löwen. Augustinus: De
civitate Dei XVI.41, referiert auf das Wissen von den schlafenden Löwenjungen, ohne es noch einmal aus-
zubuchstabieren, wie es der Physiologus tut. In dem in Rede stehenden Passus geht es um „das Christen-
volk, in welchem der Gottesstaat auf Erden pilgert“ (Übers. v. Thimme; populum Christianum, in quo Dei
ciuitas peregrinatur in terris), und die leibliche Abstammung Christi. Diese, so heißt es, stamme aus dem
Stamme Judas, des Sohnes Jakobs, welcher auch Israel genannt werde. Im Segen Jakobs über seine
Söhne nun ist eine Passage enthalten, die die Verbindung zwischen dem Stamme Juda und Christus über
das Bild des schlafenden Löwenjungen nach Gen 49,9 f. vermittelt: „‚[...] Juda ist ein junger Löwe, aus
dem Keime bist du aufgestiegen, mein Sohn. Zum Schlaf hast du dich gelegt wie ein Löwe und wie ein
Jungleu; wer wird ihn wecken? Nie wird’s fehlen an Fürsten aus Juda und Heerführern aus seinen Len-
den, bis das eintritt, was ihm hinterlegt ist. [...]‘“ (Übers. von Thimme; ‚[...] Catulus leonis Iuda; ex germi-
natione, fili mi, ascendisti; recumbens dormisti ut leo et ut catulus leonis; quis suscitabit eum? Non deficiet
princeps ex Iuda et dux femoribus eius, donec ueniant quae reposita sunt ei [...]‘) Wenig später heißt es:
„Wenn hier vom Schlafenden die Rede ist, so ist das eine Voraussage des Todes Christi, und die Nennung
des Löwen zeigt an, daß er nicht unfreiwillig starb, sondern Macht über den Tod besaß.“ (Übers. von
Thimme; ubi et mors Christi praedicta est uerbo dormitionis et non necessitas, sed potestas in morte nomine
leonis.) Wenn in De civitate Dei XVI.41 weiterhin die Passion Christi und sein Opfertod diskutiert werden,
so wird dies auf die Gemeinschaft der Christen zurückgelenkt, insofern es die Getauften sind, die das Ge-
heimnis des Blutes kennen und das Kleid Christi „nichts anderes als die Kirche“ (quid est nisi ecclesia?)
bedeutet. Dieserart gehört das Bild vom schlafenden Löwen bei Augustinus also direkt in den Zusammen-

V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schönheit und Heidentum im Parzival 587



Kampf, um den es hier geht, wird so unter der Hand auch zu einem geistigen, eben zu
einer Psychomachie.

Entsprechend kann auch eine Stelle, die in der Forschung traditionell auf das
Thema der Genealogie bezogen wird, als direkte Ankündigung der metaphorischen
Ebene verstanden werden:

man mac wol jehn, sus striten sie,
der se bêde nennen wil ze zwein.
si wârn doch bêde niht wan ein.
mîn bruodr und ich daz ist ein lîp,
als ist guot man unt des guot wîp.
(Pz 740,26–30)

Während die Forschung im ‚Ein-Leib-Sein‘ der Brüderbeziehung zumeist eine Akzentu-
ierung genealogischer Aspekte veranschlagt hat, wird diese Identität der Brüder doch
zugleich mit dem ‚Ein-Fleisch-Sein‘ der Ehe aufgeladen,357 an welches in der patristi-
schen Traditionslinie eben auch die Lehre von homo interior und exterior, die Spaltung
des Subjekts in seinen geistigen und fleischlichen Anteil gekoppelt ist. So ist also mit
dem Bezug auf die Einheit von Mann und Frau in der Ehe wiederum eine ‚psychologi-
sche‘ Dimension eingespielt, die die genealogische überschreibt. Während auf der
Ebene der histoire die verwandtschaftliche Einheit von Brüdern eine eigene Bedeutung
haben mag, eröffnet sich auf der Ebene des discours zugleich die Möglichkeit, Parzival
und Feirefîz tatsächlich als niht wan ein zu lesen.

Dieser Zusammenfall wird dadurch verstärkt, dass Feirefîz‘ Dienst für Secundille
mit Parzivals minne zu Condwîr âmûrs überblendet wird, denn es findet sich in Hin-
blick auf Feirefîz zweimal dicht hintereinander die auffällige Formulierung, dass minne
etwas condwiert:

durch der minne condwier
ecidemôn das reine tier
het im ze wâpen gegebn
in der genâde er wolde lebn,
diu küngîn Secundille[.]
(Pz 741,15–19)

hang einer Aussage zum Sakrament der Taufe, in den es auch im Parzival gestellt ist, insofern es hier zu
Beginn der Feirefîz-Passage steht, die mit dessen Taufe schließt.
 Auf diese Überblendung hat auch schon Cora Dietl: Isold und Feirefîz. Fremde Spiegelbilder der
Helden. In: Impulse und Resonanzen. Tübinger mediävistische Beiträge zum 80. Geburtstag von Walter
Haug. Hrsg. von Gisela Vollmann-Profe et al. Tübingen 2007, S. 167–177, hier S. 173, hingewiesen.

588 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Zuvor heißt es:

diu minne condwierte
in sîn manlîch herze hôhen muot,
als si noch dem minne gernden tuot.
(Pz 736,6–8)358

In der Thematik des ‚hohen Mutes‘ nun findet nicht zuletzt eine Überblendung zu Par-
zival statt, der ja als er selbe und ouch sîn hôher muot (Pz 737,15) reitet und daher nicht
eine (Pz 737,13), sondern eben sich selbst ‚selbander‘ ist. Im vielfältigen Spiel aus Auf-
spaltung der Parzival-Figur und Überblendung der Halbbrüder wird derart ein Ver-
ständnishorizont erzeugt, der den Bruderkampf und – partiell auch die anschließende
Taufe – als Metapher transparent werden lässt.

Die folgende Taufe des Feirefîz ist insofern zugleich die Taufe Parzivals. Schon
Walter Johannes Schröder hat darauf hingewiesen, dass Parzivals Taufe in seiner
Kindheit nicht erzählt wird, und auf diese Art versucht, die Worte des Grauen Pilgers,
Kahenîs, ernst zu nehmen, der Parzival am Karfreitag fragt, ob er ein Heide sei.359

Wenn auch das argumentum e silentio sicherlich kein belastbares ist, so fällt doch
auf, dass zwar Parzivals Kindheit von Geburt an unter der Thematik der christlichen
Unterweisung erzählt wird, in welcher zwar Fragmente verschiedenster Theologu-
mena aufscheinen, dass dieses basalste aller Sakramente jedoch weder bei Hofe noch
in der Entzogenheit der Wildnis thematisch wird, obgleich es – gerade in Bezug auf
die Figur der heidnischen Belacâne und im Rahmen von Parzivals Geburt – zuvor
mehrfach zentral eingespielt worden ist.

So wie auch für Belacâne die theologisch zweifelhafte Möglichkeit eines Tauf-
Analogons entwickelt worden ist, so vollzieht sich im ‚Bruderkampf‘ auch Parzivals
Taufe nicht erst in der auserzählten Taufe des Feirefîz, sondern in dem Moment, als
Parzival gegen sein anderes Selbst zu kämpfen beginnt. Erst ab dem Beginn des Kamp-
fes wird Parzival wiederholt differentiell als der getoufte benannt und so gegen Feirefîz
abgesetzt, der wiederholt als der heiden bezeichnet wird. Hier heißt es im Abstand we-
niger Verse zweimal wortgleich: der heiden tet em getouften wê (Pz 739,23 u. 741,1) und
dieser identische Vers rahmt diejenige Passage, in der Parzival und Feirefîz als Eins
inszeniert werden (Pz 740,1–30). Parzival, der in diesem Kontext beider dienstman,
nämlich des Grals und der Condwîr âmûrs, ist, ist der eine, der zweifältig ist, nämlich
in geistlichem und fleischlichem Dienst steht, wohingegen der heiden nur der Minne
zu Secundille dient (vgl. Pz 740,7–12).

Zwar hat Parzival seit seiner Begegnung mit Trevrizent Zutrauen zu Gott (vgl.
Pz 741,26 f.), im Kampf jedoch entscheidet sich, ob es Condwîr âmûrs ist oder der Gral,

 Auch Trevrizent hat zuvor dieses auffällige Wort in einer ähnlichen Formulierung in den Mund
gelegt bekommen, als er über sein vergangenes Weltleben und seine damalige Herrin berichtet hat: ir
minne condwierte | mir freude in daz herze mîn: | durch si tet ich vil strîtes schîn (Pz 495,22–24).
 Vgl. Schröder, Soltane, S. 30.

V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schönheit und Heidentum im Parzival 589



der ihm Hilfe spendet (vgl. Pz 743,12 f. u. 740,19–22). Die minne zu seiner Gattin wird im
Folgenden erprobt, denn Parzival nimmt zwar dadurch, dass er an seine Gattin unt an ir
werden minne (Pz 743,26) denkt, an Kräften zu und bedrängt Feirefîz hart. Mit dem
Schlag auf den Helm des Heiden bricht jedoch sein Schwert, was der Erzähler als Ein-
greifen Gottes markiert:

got des niht langer ruochte,
daz Parzivâl daz rê nemen
in sîner hende solde zemen:
daz swert er Ithêre nam,
als sîner tumpheit dô wol zam.
(Pz 744,14–18)

Das Schwert, mit dem Parzival kämpft und das nun zerbrochen ist, ist also das Schwert,
das seiner tumpheit angemessen war. Dieses Schwert ist wirkungslos gegen den Hei-
den. Im Folgenden erkennen der Heide und der ‚Getaufte‘, dass sie Fleisch von einem
Fleisch sind, was der Erzähler bereits exponiert hat: ich muoz ir strît mit triwen klagen, |
sît ein verch und ein bluot | solch ungenâde ein ander tuot (Pz 740,2–4). Hier nun wird
das Thema der ‚Fleischlichkeit‘ tatsächlich einmal greifbar.360 ‚Identität‘ – im Sinne

 Darüber hinaus ist das Thema der Generationalität im Parzival durchaus an das ‚Fleisch‘ geknüpft,
insofern neben der gehäuft wiederkehrenden Formulierung von der ‚Frucht der Frauen‘ (wîbes fruht;
vgl. Kap. V.4.1, S. 579, Anm. 332) mehrfach auch vom verch die Rede ist. So sagt Herzeloyde darüber,
als sie mit Parzival Gahmurets Kind erwartet, dass sie mit dem Samen des Fleisches Gahmurets
zugleich dessen eigenen Leib austrage: ich trage alhie doch sînen lîp | und sînes verhes sâmen
(Pz 109,26 f.). In ihrem kurzen Soliloquium, in dem sie ihre Entscheidung selbst zu stillen begründet
(Pz 113,18–26), ruft sie die Erinnerung an den Kreuzestod Christi auf, nur um diese sofort auf das
Jüngste Gericht umzulenken und die Leib-Seele-Dichotomie aufzurufen: ‚diu hœhste küneginne | Jêsus ir
brüste bôt, | der sît durch uns vil scharpfen tôt | ame kriuze mennischlîche enphienc | und sîne triwe an
uns begienc. | swes lîp sîn zürnen ringet | des sêle unsamfte dinget, | swie kiuscher sî und wære. | des weiz
ich wâriu mære.‘ Die Einheit allen Fleisches wird zudem im Kontext von Trevrizents Genesis-Erzählung
thematisch, wenn es im Kontext der Sündenfallerzählung über die Erschaffung Evas heißt: von Adâms
verhe er [= Gott; F. D. S.] Even brach, | diu uns gap an daz ungemach, | dazs ir schepfære überhôrte | unt
unser freude stôrte. | von in zwein kom gebürte fruht (Pz 463,19–23). Im Kontext der Erzählung von Anfor-
tas‘ Verwundung taucht der Begriff verch erneut auf: ‚si enpfiengen jâmers soldiment: | daz sper in freude
enpfuorte, | daz ir herzen verch sus ruorte. | dô machte ir jâmers triuwe | des toufes lêre al niuwe.‘ (Pz 493,
10–14). Mehrfach fällt der Begriff des Fleisches im Kontext von Gawans Heilkunst im X. Buch des Parzi-
val. Von Gawans sehr ‚fleischlichen‘ Heilkünsten setzt sich die Heilung des Anfortas ab, dessen Wunde
im genitalen Fleisch mit ‚geistiger‘ Medizin beizukommen wäre. Die Gralsgesellschaft, die jedoch im
‚fleischlichen‘ Literalsinn verhaftet ist, schafft es nicht auf die ‚geistige‘ Medizin zu schließen, die sich
hinter dem ‚Pelikan‘ und dem ‚Einhorn‘ eigentlich verbergen, sondern versucht mit dem literalen
Fleisch und Blut der Tiere die Wunde des Anfortas zu heilen. Diese Wunde ist jedoch die Sünde des
Fleisches selbst, der Anfortas mit seiner minne nachgegeben hat – vgl. hierzu im Folgenden S. 597 f.
Welche Dimensionen diese ‚fleischliche‘ Minne hat, zeigt sich nicht zuletzt in Gawans minne zu Orgel-
ûse, um derentwillen Anfortas sich die Wunde ja zugezogen hat. Denn: Orgelûse ist völlig ohne erkenn-
bares Wohlverhalten schön – zu Schönheit ohne Tugend vgl. hier Kap. III.3.2.1 – und Gawans Streben
erfüllt sich in der Erreichung ihres Genitals (vgl. S. 420).

590 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



von: Einheit –wird wieder aufgegriffen, wenn in den Worten des Feirefîz die – berühmt
gewordenen – Anklänge an die Trinität fallen (Pz 752,8–10: beidiu mîn vater unde ouch
duo | und ich, wir wâren gar al ein, | doch ez an drîen stücken schein.) und der Heide das
gnothi seautón361 für den ‚Getauften‘ formuliert:

‚[...] mit dir selben hâstu gestritn.
gein mir selbn ich kom ûf strît geritn,
mich selben hat ich gern erslagn:
done kundestu des niht verzagen,
dune wertest mir mîn selbes lîp. [...]‘
(Pz 752,15–19)362

Sogleich wird auch das Thema der Taufe wieder aufgenommen, denn mit den Freudenträ-
nen des Heiden beginnen seine Augen wazzer rêren | al nâch des toufes êren (Pz 752,25 f.).

Die Einheit von Parzival/Feirefîz wird durch die Vaterfigur in ein spezifisches Span-
nungsfeld von ‚Körperlichkeit‘ versetzt, denn Gahmuret, der – wie auch Gâwan und Ver-
gulaht – ein alter Parzival ist und dessen art auf Parzival übergeht, wird über den von
ihm bereisten heidnischen Raum und sein ‚Minnerittertum‘ semantisiert.363 Die Figur
Gahmurets reiht sich damit in die vielgestaltige Reihe eines narrativen Modells ein, wel-
ches das Andere im Selbst über das Eindringen beziehungsweise die Einholung des
Heidnischen in den Raum des Eigenen imaginiert. Wie die oben analysierten Texte – die
Mohammeds-Viten und das Stricker-Bispel von der Königin von Mohrenland – erzählt
auch der Parzival die Geschichte der Verschränkung des Eigenen mit dem Anderen.
Auch Gahmurets Erzählung ist die eines Übergangenen, der aus dem Raum des Eigenen
‚abfällt‘ und im heidnischen Anderen seinen Ort findet, von dem aus sein Nachkomme

 Bereits Parzivals Kampf mit seinem alter ego Gâwân wird unter diese Perspektive gestellt. Hier ist
es jedoch Parzival selbst, der in Gâwân sein alter ego erkennt, wenn er sagt: ich hân mich selben über-
striten (Pz 689,5).
 Bereits Dietl, Isold und Feirefîz, S. 173, formuliert in Hinblick auf den Passus: „Die Trinität spendet
in der Rede des Heiden das Bild für die Einheit des gemeinsamen Ursprungs“.
 Arbeiten, die sich mit Gahmuret beschäftigen, sind: Haubrichs, Memoria und Transfiguration; Al-
mudena Otero Villena: Los viajes de Gahmuret: wunder, ger y minne. In: Estudios Filológicos Alema-
nes 8 (2005), S. 133–151; Silvia Hermann: ôwê, war jagt mich mîn gelust? Überlegungen zur Relation von
Raum und Identität in den Gahmuret-Büchern des ‚Parzival‘ Wolframs von Eschenbach. In: Studies in
the Role of Cities in Arthurian Literature and in the Value of Arthurian Literature for a Civic Identity.
When Arthuriana Meet Civic Spheres. Hrsg. von Cora Dietl, Claudia Lauer. Lewiston/Queenston/Lampe-
ter 2009, S. 71–94; Hubertus Fischer: Tod unter Heiden. Gahmuret und Vivianz. In: Gott und Tod. Tod
und Sterben in der höfischen Kultur des Mittelalters. Hrsg. von Susanne Knaeble, Silvan Wagner, Viola
Wittmann. Berlin 2011 (bayreuther forum TRANSIT 10), S. 135–147; Bruno Quast: Leben als Form. Über-
legungen zum mittelalterlichen Roman am Beispiel der Gahmuret-Figur in Wolframs von Eschenbach
‚Parzival‘“. In: ZfdPh 136 (2017), S. 325–341. – Quast sieht eine Beziehbarkeit von Feirefîz und Gahmu-
ret, insofern „Gahmurets Sohn Feirefiz [...] ein ähnlich äußerliches Verhältnis zur Religion“ habe wie
jener (ebd., S. 334, Anm. 28). „Um Repanse de Schoye, die Gralsträgerin heiraten zu können, muss er
sich taufen lassen. Er lässt den Akt über sich ergehen, ohne innerlich beteiligt zu sein“ (ebd.).

V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schönheit und Heidentum im Parzival 591



mit einem Heer zurück in den Raum des Eigenen vordringt. Gahmuret praktiziert ein
Minnerittertum im Raum des Minnerittertums.

Das heidnische Reich, in welches Gahmuret vorstößt, indem er das Meer über-
quert, trägt unverkennbar Züge der häretischen Irrlehre, durch welche es etwa
auch in den lateinischen Mohammeds-Viten gekennzeichnet ist. Sie zeigt sich vor
allem im Amt des Bâruc, der als eine Verschmelzung von weltlichem und geistli-
chem Oberhaupt herrscht:364

im [= Gahmuret] wart gesagt, ze Baldac
wære ein sô gewaltic man,
daz im der erde untertân
diu zwei teil wæren oder mêr.
sîn name heidensch was sô hêr
daz man in hiez den bâruc.
er hete an krefte alsolhen zuc,
vil künege wâren sîne man,
mit krôntem lîbe undertân.
dez bâruc-ambet hiute stêt.
seht wie man kristen ê begêt
ze Rôme, als uns der touf vergiht.
heidensch orden man dort siht:
ze Baldac nement se ir bâbestreht
(daz dunket se âne krümbe sleht),
der bâruc in für sünde
gît wandels urkünde.
(Pz 13,16–14,2)

Auffällig ist hierbei besonders, dass Baldac der Ort eines ‚Papsttums‘ ist, von welchem
eigens betont wird, dass es seinen Anhängern richtig dunket (Pz 13,30), wodurch diffe-
rentiell markiert ist, dass es sich hierbei um Täuschung handelt.365 Die Fähigkeit des

 Zu dieser Stelle vgl. ausführlich schon Nicole Müller: Feirefiz – Das Schriftstück Gottes. Frankfurt
a. M. 2008 (Bayreuther Beiträge zur Literaturwissenschaft 30), S. 74–76.
 Der Passus im Parzival, der das falsche Papsttum in Baldac erzählt, könnte relativ direkt von ent-
sprechenden Passus in lateinischen Mohammeds-Viten inspiriert sein. Im Liber Nycholay etwa, der al-
lerdings zuerst in einer Hs. des späten 13. Jhs. überliefert ist (vgl. Yolles/Weiss, Lives of Muhammad,
S. xxix), findet sich – im Kontext von Mohammeds/Nycholaus‘ Tod und seinem die Sarazenen täu-
schenden Magnet-Wundergrab – eine erstaunlich ähnliche Passage, die berichtet, dass der Ort seines
Todes und seiner götzenhaften Verehrung, Baldaca, das heidnische Äquivalent zu Rom sei. In diesem
Text wird berichtet, dass die Sarazenen an eine Aufnahme des Leichnams in den Himmel glaubten und
nur ein Fuß Mohammeds/Nycholaus‘ als Reliquie zurückgeblieben sei: [19] Quare fecerunt arcam deau-
ratam et in ea posuerunt pedem ipsum balsemando et aromatibus involvendo, et ita omnibus Saracenis
caput est Baldacca sicut Roma caput est Christianis. Et sicut omnes Ecclesiae Romanae subiacent digni-
tati, sic omnes mixitae Saracenorum Baldacae sunt subditae potestati. Apud Romam est summus pontifex
Christianorum et apud Baldaccam summus pontifex Saracenorum et vocatus est califfus. [...] [21] Quaem-
admodum Christiani papam Romanum credunt vicarium Iesu Christi, sic Saraceni credunt califfum
de Baldacca esse vicarium (Übers. [Yolles, Weiss]: „For this reason they made a gilded casket and placed

592 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Papstes, Sünden zu vergeben, die hier auch der bâruc ausübt (Pz 14,1 f.: der bâruc in
für sünde | gît wandels urkünde), stellt im christlichen Diskurs das unverletzliche Allein-
stellungsmerkmal des Papstes als Nachfolger Petri schlechthin dar und markiert die
Anmaßung des heidnischen Oberhauptes.366 Während die Forschung diese Ähnlichkeit
gemeinhin als (positive) Verähnlichung der heiden verstanden hat,367 dient sie in den
zeitgenössischen Mohammeds-Viten zweifelsfrei dazu, die Häretiker negativ zu markie-
ren und kann derart auch im Parzival als negative Kontrastfolie gelesen werden.

In diese heidnische Sphäre fügt sich Gahmuret umstandslos ein. Die Bedenken
gegen die Verbindung mit der Heidenkönigin, die der Text ostentativ artikuliert, kann
er beiseiteschieben. Nach seinem Tod, der ihn während der Rückkehr in die heiden-
schaft ereilt, wird ihm ein Grabmal errichtet, das – wie das Mohammedsgrab – Ort göt-
zenhafter Verehrung wird:

the foot in it, after wrapping it in balsam and other balms, and so Baghdad [= Baldacca] is the capital
for all Saracens, just as Rome is for the Christians. And just as all churches are subject to the dignity of
Rome, so are all Saracen mosques subject to the power of Baghdad. In Rome there is the highest bishop
of all Christians, and in Baghdad there is the highest bishop of all Saracens, who is called caliph. [...]
[21] Just as Christian believe the Roman pope to be the vicar of Jesus Christ, so do Saracens believe the
caliph of Baghdad to be a vicar.“). Obgleich diese Passage von neutral-deskriptivem Charakter ist
und – wie im Parzival – ohne eine scharfe Verdammung der sarazenischen Ordnung auskommt, kann
im Gesamtkontext des Liber Nicholay kein Zweifel darüber bestehen, dass sie Teil einer negativen Cha-
rakterisierung heidnischer/häretischer Irrlehren ist. Die Eindeutigkeit der Vergehen gegen den einen
Gott des Christentums und die Einzigartigkeit des Papstamtes macht hier wie dort vielleicht scharfe Po-
lemik überflüssig.
 Man vgl. hierzu bspw. die Papst-descriptio aus der Ars versificatoria (I.50,15 f.) des Matthäus von
Vendôme: Hic animas ligat et solvit solvendo, ligando | celestis partes opilionis agit (Übers. [Knapp]: „Er
bindet und löst die Seelen und spielt im Lösen und Binden die göttlichen Rollen des Hirten.“), die die
Sündenvergebung mit dem an Petrus gerichteten sogenannten ‚Schlüsselwort‘ Christi (Mt 16,19: et
quodcumque ligaveris super terram erit legatum in caelis | et quodcumque solveris super terram erit solu-
tum in caelis, Übers. [Jerusalmer Bibel]: „[W]as du auf Erden binden wirst, das wird auch im Himmel
gebunden sein, und was du auf Erden lösen wirst, das wird auch im Himmel gelöst sein.“) als Allein-
stellungsmerkmal des Papstes betrachtet, an welchen alle immanente Sündenvergebung – auch durch
Zwischeninstanzen (Bischöfe, Priester) – zurückgebunden bleibt (vgl. hierzu: Gustav Adolf Benrath:
Art. Ablaß. In: TRE 1, S. 347–364, hier – mit Bezug zur später bei Thomas von Aquin kodifizierten Ab-
lasslehre – S. 349. – Die Diskussion der mittelbaren Binde-/Schlüsselgewalt der Bischöfe etwa auch bei
Petrus Abaelardus: Ethica § 74–83.
 Vgl. etwa Dietl, Isold und Feirefîz, S. 172: „Hinter diese Schwelle erfährt er [= Gahmuret] nicht
wirklich eine strukturelle fremde Welt. Was er im Orient vorfindet, sind Strukturen, die denen des
Westens entsprechen, sie allenfalls an Perfektion übertreffen: Herrscht der Kaiser über einen Teil der
Welt (Europa), so herrscht der Kalif (baruc) über die restlichen zwei Teile der Welt: Afrika und
Asien“. Auch Formulierungen wie die von Wolfgang Haubrichs, Memoria und Transfiguration, S. 153,
der das Reich in Baldac als „heidnische Theokratie des Baruc“ beschreibt, verschleiern mit ihrer neu-
tral-technizistischen Sprache das implizite Skandalon.

V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schönheit und Heidentum im Parzival 593



ez betent heiden sunder spot
an in als an ir werden got,
niht durch des kriuzes êre
noch durch des toufes lêre,
der zem urteilîchen ende
uns lœsen sol gebende.
(Pz 107,19–24)

In der Rede von Gahmurets Knappen wird ostentativ betont, dass diese Art der Anbe-
tung dem christlichen Glauben zuwiderläuft und nicht dem Seelenheil dient.368 Nicht
nur wird hier – im Kontext des Todes von Parzivals Vater – das Thema der Taufe wie-
der eingeführt, das in Parzivals Kindheit ausgespart bleiben wird, sondern auch die ‚lö-
sende‘ Kraft des christlichen Glaubens am Jüngsten Tag, welche bereits in der –
falschen – Schlüsselgewalt des Bâruc thematisch geworden ist. Die Grablege ze Baldac
(Pz 106,29) lässt ihn an demselben Ort bestattet werden, wo unter der ‚geistlichen‘ Auf-
sicht der Kalifen nach Auskunft einiger Mohammedsviten auch die Überreste Moham-
meds götzenhaft verehrt werden.369

Der art Gahmurets, der ganz wesentlich über seine Nähe zur heidenschaft markiert
ist, fällt zusammen mit seiner ‚Schönheit‘, seiner ‚lieblichen‘ Beschaffenheit, die in Be-
lacâneminne bewirkt:

der küneginne rîche
ir ougen fuogten hôhen pîn,
dô si gesach den Anschevîn.
der was sô minneclîche gevar,

 Fischer, Tod unter Heiden, S. 140, gehört zu den Wenigen, die die Verehrung des Gahmuretsgra-
bes als Negativierung bzw. Ambiguisierung auffassen, wenn er formuliert, dass „dieser in heidnischer
Erde bestattete Leib die Idolatrie der Heiden auf sich“ ziehe, und konstatiert, dass der in fremder Erde
ruhende Leib „deshalb vor abgöttischer Anbetung nicht geschützt“ sei (ebd.): „Gahmurets vorbildliches
Rittertum, in dem sich das Gedenken beider, der Christen wieder Heiden, treffen könnte, ist behaftet
mit der Ambiguität von Idolatrie und Kreuzesglauben“ (ebd.). – Die gegenteilige Position, die Gahmu-
rets Minnerittertum und gar seine ‚Deifizierung‘ als – ausschließliche – Positivierung der Figur auffasst,
hat jüngst nachdrücklich Quast, Leben als Form, vertreten, der über die Grablegung Gahmurets
schreibt: „Das klingt nach einem sündenfreien Heiligen, der dort zu Grabe getragen und für andere
sichtbar präsentiert wird“ (ebd., S. 336). Quast sieht in Gahmuret „ein Ritterschaftsideal jenseits religiö-
ser Fundierung propagiert“ (ebd., S. 338) und fasst in diesem Kontext auch die Anbetung Gahmurets
durch die Heiden als Glorifizierung, die „von beiden Seiten – von christlicher wie von heidnischer
[– erfolgt]. Sie ist Ausdruck einer in Gahmuret inkorporierten Ritterschaft, die religiöse Differenz
hinter sich lässt und insofern als Signum von Einzigartigkeit firmiert“ (ebd., S. 338 f.).
 Auch Gahmurets Sohn Feirefîz wird – wie es im Bericht der Janfûse explizit heißt – als Gott angebe-
tet (Pz 328,14). Götzendienst wird darüber hinaus im Parzival an dem prototypischen Negativbeispiel der
christlichen Tradition durchgeführt, wenn berichtet wird, dass Flegetânîs, der väterlicherseits ein Heide
gewesen sei, an ein kalp | bette als ob ez wær sîn got (Pz 454,2 f.). Hier wirft der Götzendienst die Frage
des Erzählers auf, warum Gott die Heiden nicht von ihrem Irrglauben erlöst habe (vgl. Pz 454,4–8). –
Nähere Übereinstimmungen zwischen dem Grab Gahmurets und dem Scheingrab Mohammeds vermag
ich indessen nicht zu erkennen.

594 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



daz er entslôz ir herze gar,
ez wære ir liep oder leit:
daz beslôz dâ vor ir wîpheit.
(Pz 23,22–28)

Der Anblick Gahmurets lässt Belacânes wîpheit, ihre ‚weibliche Natur‘, zum Vorschein
kommen, die bis dahin in ihrem Herzen verschlossen gewesen war, was konsequenter-
weise zum Verlust ihrer Virginität führt. Es ist dieser Anteil Gahmurets, Lust in Frauen
auszulösen, der auch in der Figur Parzival wesentlich zum Tragen kommt und im Min-
neritter Feirefîz repräsentiert ist.

Insofern ist also in Parzival nicht nur die Fleischlichkeit seiner Mutter repräsen-
tiert, die in seiner extremen Schönheit markiert ist, sondern auch die unentschlossen
zwischen heidenschaft und Christenheit pendelnde Existenz Gahmurets. Dieser Anteil
nun ist zugleich über Parzivals alter ego Feirefîz dargestellt, in dem die Mischung der
heidnisch-schwarzen und christlich-weißen Existenz verkörpert ist. Die Erkenntnis die-
ses heidnischen Selbstanteils nun ist der Moment, auf den für Parzival die Forderung
cognosce te ipsum zuläuft.

So wie die Erkenntnis seines heidnischen Selbstanteils damit koinzidiert, dass
Parzival des Grals würdig wird, zielt auch die Erlösungsfrage, die Anfortas heilen
kann, auf die Erkenntnis seines Fleisches. Das Vergehen, das die Ursache von Anfor-
tas Leiden ist, ist über die genitale Verletzung, die Folge seines Minnerittertums ist,
als fleischlich gekennzeichnet. In der Verdopplung des Anfortas-Schicksals mit der
Kastration des heidnischen Zauberers Clinschor wird zudem die spezifisch ‚heidni-
sche‘ Dimension konnotiert.370 Die Selbsterkenntnis, die Parzival erlangt, und die
Frage, die er Anfortas zu stellen gehabt hätte, zielen beide auf die Erkenntnis des
heidnisch-fleischlichen Selbstanteils, welche zur Voraussetzung dafür wird, des
Grals teilhaftig zu werden. Sie wird dabei freilich auch hier nicht im Sinne eines ‚Wis-
sens‘ erzählt – und auch nicht im oben kritisierten Sinne Bumkes, nach welchem Par-
zival nicht weiß, „daß er in der Liebesversunkenheit vor den Blutstropfen etwas viel
Wichtigeres über sich erkannt hat“371 –, sondern die Neutralisierung des heidnischen

 Susan Tuchel: Kastration im Mittelalter. Düsseldorf 1998 (Studia humaniora 30), S. 207, stellt in
Hinblick auf Clinschor den Vergleich zum kastrierten Petrus Abaelardus her: „Die Entmannung mar-
kiert den Wendepunkt in Clinschors Lebenslauf. Sie bewegt ihn allerdings nicht – wie beispielsweise
seinen Leidensgenossen Abaelard – zur Einsicht in sein sündhaftes Leben. Stattdessen bringt er sich in
den Besitz von Mitteln, die es ihm erlauben sich für seine Kastration zu entschädigen. Clinschor kom-
pensiert die Strafe für sein individuelles Vergehen, indem er viele Mitglieder der höfischen Gesellschaft
zu einem minnelosen Dasein zwingt.“ Auch die Lebensgeschichte Abaelards ist als Geschichte der Er-
kenntnis der Sündhaftigkeit des eigenen Fleisches am eigenen Fleisch durch die Gnade Gottes erzählt.
Clinschor installiert stattdessen – wie der aus dem Eigenen abgefallene Häretiker Mohammed der latei-
nischen Mohammeds-Viten, der zudem etwa in der Vita Qualiter iniquus mahometus venit beim Versuch
des Ehebruchs getötet wird (Qualiter 40) und Ehebruch als Lehre propagiert (Qualiter 2) – eine
Gegenwelt.
 Bumke, Blutstropfen, S. 47.

V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schönheit und Heidentum im Parzival 595



Selbstanteils und seine Überführung in die Taufe werden in einem Kampf errungen,
der vielfältige Markierungen der Metapher trägt.

An dieser ‚Erkenntnis‘ des göttlichen Erlösungswerkes angesichts der Sündhaftig-
keit des Fleisches, die letztlich der Annahme der Sakramente gleichkommt, versagt in
der Erzählung Trevrizents auch die Gralsgemeinschaft. Die im IX. Buch von Trevrizent
referierten Heilungsmethoden der Wunden Anfortas‘ hat die Forschung bislang recht
einsinnig in die biographische Erzählung vom illiteraten Laiendichter Wolfram integ-
riert und sie als Zeugnis für eine indirekte Vermittlung lateinischen Wissens durch
Dritte verstanden, das Wolfram sachlich fehlerhaft rezipiert habe.372 Trevrizent erzählt:

ein vogel heizt pellicânus:
swenne der fruht gewinnet,
alze sêre er die minnet:
in twinget sîner triwe gelust
daz er bîzet durch sîn selbes brust,
unt lætz bluot den jungen in den munt:
er stirbet an der selben stunt.
[19] do gewunnen wir des vogels bluot,
ob uns sîn triwe wære guot,
unt strichens an die wunden
sô wir beste kunden.
daz moht uns niht gehelfen sus.
ein tier heizt monîcirus:
daz erkennt der meide rein sô grôz
daz ez slæfet ûf der meide schôz.
wir gewunn des tieres herzen
über des küneges schmerzen.
wir nâmen den karfunkelstein
ûf des selben tieres hirnbein,
Der dâ wehset under sînem horn.
wir bestrichen die wunden vorn,
und besouften den stein drinne gar:
diu wunde was et lüppec var.
(Pz 482,12–483,4; Kursivierung von mir, F. D. S.)

Während Nellmann für die Verse 482,12–18 die Physiologus-Darstellung des Pelikans her-
anzieht, nach welcher dieser seine toten Jungen mit Blut aus seiner Seite lebendig
mache,373 kommentiert er die Verse 482,19–22 – im Anschluss an Christoph Gerhardt374 –

 Nellmann, Kommentar, S. 688, formuliert: „Wolfram schöpft aus unterschiedlichen Traditionen
[...], die er eigenwillig – z. T. mißverstehend – verändert.“
 Vgl. Nellmann, Kommentar, S. 690.
 Vgl. Christoph Gerhardt: Die Metamorphosen des Pelikans. Frankfurt a. M. 1979 (Trierer Studien
zur Literatur 1), S. 96, Anm. 159.

596 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



mit den lapidaren Worten: „Verwendung von Pelikanblut als Heilmittel ist sonst nicht
bezeugt.“375 Ähnlich verfährt er auch bei seinem Kommentar zummonîcirus.

In beiden Fällen übergeht Nellmann dabei die allegorische Dimension der beiden
Tiere, die für die Tradition im Anschluss an den Physiologus so zentral ist und den Peli-
kan hier wiederum mit der Überwindung des eigenen, inneren Heidentums durch das
Sakrament in Verbindung bringt.376 Auf diese Art bleibt unbeachtet, dass das hier ein-
gespielte naturkundliche Wissen vor allen Dingen geistliches Wissen sein müsste, das
als hoch konventionalisiert, ubiquitär verbreitet und daher prinzipiell niedrigschwellig
zu dechiffrieren gelten kann.

Berücksichtigt man die allegorische Dimension der beiden Tiere, so wird das, was
in der Forschung zumeist als Missverständnis des Dichters Wolfram erscheint, als Miss-
verständnis der Gralsgesellschaft erkennbar. Die Gralsgesellschaft versagt dezidiert an
der geistlichen, auf die Transzendenz gerichtete Dimension der Zeichenbeziehung, die
dem Pelikan und dem Einhorn unterlegt sind, wenn sie versucht, Anfortas mit dem li-
teralen Pelikanblut zu heilen. Insofern der Pelikan nämlich für Christus steht, der sein
Blut zur Heilung der Menschheit hergibt, um sie, die er zu sehr minnt, zu erretten, so
wäre das Gnadenopfer Christi das Heilmittel gewesen, welches Anfortas‘ Leiden
an der Folge seiner vom Fleisch verursachten Sünde hätte lindern können. Auch

 Nellmann, Kommentar, S. 690. – Vgl. zu den Heilmitteln allgemein Arthur Groos: Treating the Fi-
sher King (Parzival, Book IX). In: German Narrative Literature of the Twelfth and Thirteenth Centuries.
Studies presented to Roy Wisbey on his sixty-fifth Birthday. Hrsg. von Volker Honemann et al. Tübin-
gen 1994, S. 275–304. – Die – im Ganzen von einem ahistorischen Wissenschaftsbegriff geprägte – Ein-
ordnung der Heilungsversuche bei Bernhard Dietrich Haage: Prolegomena zu Anfortas‘ Leiden im
‚Parzival‘ Wolframs von Eschenbach. In: Würzburger medizinhistorische Mitteilungen 3 (1985),
S. 101–126, als „abergläubische Praktiken“ kann ich in dieser Form nicht teilen. – Vgl. zudem auch
Richard Schrodt: Anfortas‘ Leiden. In: Festgabe für Otto Höfler zum 75. Geburtstag. Hrsg. von Helmut
Birkhan. Stuttgart 1976 (Philologica germanica 3), S. 589–626.
 Im Physiologus (hier zitiert nach: Der Physiologus. Griechisch/Deutsch. Übers. und hrsg. von Otto
Schönberger. Stuttgart 2018; Kursivierung von mir, F. D. S.) lautet der Passus zum Pelikan: „Schön
spricht David [Ps 101,7]: ‚Ich bin gleich einem Pelikan in der Wüste‘. Der Physiologus sagt vom Pelikan
gesagt, er liebe seine Kinder über die Maßen. Hat er nämlich die Jungen ausgebrütet und sind sie ein
wenig gewachsen, hacken sie ihren Eltern ins Gesicht; die Eltern aber hacken zurück auf die Jungen
und töten sie. Später aber tut es den Eltern der Kinder leid, und sie betrauern die Jungen, die sie getötet
haben, drei Tage lang. Am dritten Tag nun reißt sich ihre Mutter die Seiten auf, und ihr Blut, das auf
die toten Körper der Jungen herabtropft, erweckt diese wieder zum Leben. | So sprach auch der Herr bei
Jesaja [Jes 1,2]: ‚Ich zeugte Söhne und erhöhte sie, doch sie sind von mir abgefallen.‘ Der Schöpfer aller
Dinge hat uns erzeugt, und wir haben ihn geschlagen. Wie nun schlugen wir ihn? Wir dienten der
Schöpfung statt ihrem Schöpfer [= Rm 1,25: „sie (= „die Heiden“) beteten das Geschöpf an und verehrten
es anstelle des Schöpfers“; F. D. S.]. Nun stieg unser Erlöser zum Kreuz empor und öffnete seine Seite;
Blut und Wasser tropften herab zu Erlösung und ewigem Leben; das Blut, weil gesagt ist [Mt 26,27]: ‚Er
nahm den Kelch und dankte‘, das Wasser aber zur Taufe der Buße.“ – Bezeichnenderweise zielt auch
der Physiologus-Text mit Bezug auf Rm 1,25 wiederum auf die Überwindung eines eigenen, inneren Hei-
dentums durch das Sakrament, insofern an Stelle der ‚Heiden‘ des Römerbriefes hier das kollektivie-
rende ‚Wir dienten der Schöpfung‘ tritt.

V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schönheit und Heidentum im Parzival 597



die ‚Heilkraft‘ des Einhorns liegt eigentlich im Gnadenopfer Christi, dessen Geburt
durch die Jungfrau Maria im Verhalten desselben bedeutet ist, und ist eigentlich
eine spirituelle. Mit dem Verharren im ‚fleischlichen‘ Sinn des Wortes und dem
Versuch, das Vergehen des Körpers mit Körperlichem (Pelikanblut, Einhornherz)
zu heilen, erweist sich die Gralsgesellschaft als blind für die entscheidende Pers-
pektive, das Blut Christi, mit dem dieser ‚wahre Pelikan‘ seine Jungen speist und
welches im Messopfer präsent ist, zur Heilung heranzuziehen.377

Da nun in dieser Perspektive die misslingende Heilung als verpasste ‚spirituelle‘
Heilung erscheint, kann auch die Wunde des Anfortas, so körperlich sie erzählt wird,
zugleich als aus dem Körper stammende ‚geistige Wunde‘ verstanden werden.378 Zu-
gleich fehlt hier die Erkenntnis der in der Kreatur abgelegten Signatur und das Ver-
ständnis dafür, dass das Pelikanblut nur auf das heilende Blut Christi verweist.379

 Dass der Pelikan in den Worten Trevrizents seine Jungen speist, hat die Forschung mit Gerhardt,
Metamorphosen des Pelikans, S. 31–35, als Besonderheit aufgefasst. Dies ist indessen keine so erstaun-
liche Variante, wenn man berücksichtigt, dass der Physiologus zwar berichtet, die Pelikanmutter reiße
sich die Flanke auf „und ihr Blut, das auf die toten Körper der Jungen herabtropft, erweckt diese wieder
zum Leben“, dass dies in der Auslegung jedoch schon hier auf das eucharistische Blut des Sakraments
übertragbar wird: „Nun stieg unser Erlöser zum Kreuz empor und öffnete seine Seite; Blut und Wasser
tropften herab zu Erlösung und ewigem Leben; das Blut, weil gesagt ist [Mt 26,27]: ‚Er nahm den Kelch
und dankte‘, das Wasser aber zur Taufe der Buße.“ Der Pelikan ist in dieser Tradition also von Anfang
an auf das Engste mit den beiden Gnadensakramenten, dem Abendmahl und der Taufe, verknüpft.
Dass der Pelikan in den Worten Trevrizents seine Jungen eben nicht besprengt, sondern speist, verein-
deutigt die implizite Allegorese auf das Blut des Messopfers. Bezeichnend ist ja zudem, dass in der Ver-
sion Trevrizents der Pelikan an der aus ‚zu großer minne‘ (Pz 482,14) geschehenen Hingabe seines
Blutes stirbt, wodurch die Parallele zum Opfertod Christi – etwa gegen den Physiologus – noch einmal
verstärkt ist. Diesen Vers sieht auch schon Groos, Treating the Fisher King, S. 283, als dezidierten Bezug
zur allegorischen Dimension des Pelikans, zieht hieraus jedoch für die Interpretation keine Konsequen-
zen. Zu dieser Tradition vgl. Gerhardt, Metamorphosen, S. 29 f.
 Ähnlich argumentiert auch schon Wapnewski, Wolframs Parzival, S. 69, der die „Hinweise auf die
vergeblich zur Heilung herangezogenen Tiere als Hinweise auf die Krankheit, d. h. auf den Sündenstand
des Amfortas“ auffasst. Vgl. zu Anfortas‘ „peccatum carnis“ ebd., S. 89. – Harold Bernard Willson: The
Grail King in Wolfram’s ‚Parzival‘. In: The Modern Language Review 55 (1960), S. 553–563, hier bes.
S. 560 f. Nellmann, Kommentar, hat diesen Beitrag nicht aufgenommen. In jüngerer Zeit liest Carola Red-
zich: Der Schmerz des Anfortas. Zu Wolframs poetischer Inszenierung eines augustinischen Theorems.
In: Schmerz in der Literatur des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Hrsg. von Hans-Jochen Schiewer.
Göttingen 2010 (Transatlantische Studien zu Mittelalter und Früher Neuzeit 4), S. 213–242, die Verwun-
dung des Anfortas dezidiert ‚spirituell‘, nämlich im Kontext der Gnadenlehre des ‚Gottesstaates‘.
 Wie eingangs anhand von Hugo von Sankt Viktor gezeigt worden ist, ist die spirituelle Blindheit
des Menschen in der immanenten aisthesis durch das Gnadenopfer Christi überbrückbar, welches die
transzendente Wahrheit hinter der Immanenz sehen lehrt. In diesem Sinne erscheint der Pelikan noch
in der Goldenen Schmiede Konrads von Würzburg (Vv. 468–483), in der es heißt: „man sol dich
[= Maria; F. D. S.] vür daz himelsnest | bezeichenlichen immer hân, | dâ der vogel Pellicân | ûz und în vil
schône vlouc, | der bluot ûz sînem herzen souc, | dâ mite er mahte sîniu kint | lebende schiere, dô si blint |
vor im lâgen unde tôt | [...] | dâ mite er in vil schier entslôz | daz leben êweclichen dort.“ (Hervorhebung
von mir; F. D. S.) Spirituelle Blindheit ist hier mit spirituellem Tod gleichbedeutend. Hier ist also eine

598 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Indem die Gralsgesellschaft das naturkundliche Wissen der arzetbuoche (Pz 481,6)
nicht der Allegorese zu unterziehen in der Lage ist, setzt sie Parzivals Verharren in der
Anschauung der Kreatur auf anderer Ebene fort und zieht diese wiederum der höher-
wertigen ‚Medizin‘ des Schöpfergottes vor. Sie versucht anzuwenden, swaz die wîsen
arzt dâ für bejagent | mit fisiken liste (Pz 481,14 f.), und übersieht, dass auch die Wunde
des Anfortas eine allegorische Dimension hat, der mit dem Literalsinn vorchristlicher
Medizin nicht beizukommen ist.380 Neben der Physicâ, wie die Lehre von der Natur im
Welschen Gast genannt wird, steht eben die Lehre von der Divînitas, die die Gesundheit
der Seele lehrt.381

Das Fragegebot des Grals, der ja selbst mit dem Wunder der Eucharistie in Verbin-
dung gebracht wird, ist erst Folge dieser misslingenden Heilungen. Die Frage, die zur
Erlösung an Anfortas zu richten gewesen wäre, zielt auf die Erkenntnis dieses Zustan-
des als Sünder im Fleisch, welche ja – hier wie auch im Welschen Gast – der Anfangs-
punkt für Umkehr, Buße und Reue ist. Als Parzival sie schließlich stellt, ist die Antwort
des Anfortas gar nicht mehr notwendig, weil Parzival sie schon aus der Erzählung Trev-
rizents erhalten hat. Anfortas wird an dem Körper restituiert, dessen Siechtum Zeichen
für seine gleichermaßen leibliche wie spirituelle Krankheit war, und der sich als un-
übertrefflich schön, eben ‚fleischlich‘, erweist;382 denn: swaz Franzoys heizt flôrî | der
glast kom sînem velle bî (Pz 796,5 f.).383

enge Verbindung zwischen dem Pelikan und dem Thema der Erkenntnis vorhanden. Schon der Physio-
logus bringt ja dieses Thema mit der (‚heidnischen‘) Verehrung der Kreatur an Stelle des Kreators unter
Bezug auf Rm 1,25 in Verbindung. Vgl. zudem weiterhin die Stellensammlung marianischer Pelikan-
Bezüge bei Salzer, Sinnbilder, S. 58–60.
 Dass es sich hier um vorchristliches Wissen handeln soll, ist markiert etwa durch den Zweig, den
Eneas von der Sibille als Mittel gegen die Gefahren der Hölle erhalten hat (Pz 481,30–482,11). Hier wird
zugleich der Speer, der Anfortas verletzt hat, mit den Feuern der Hölle in Verbindung gebracht. Die
Gralsgemeinschaft stellt sich die Frage, ob daz sper ungehiure | in dem helschen fiure | wær gelüppet ode
gelœtet (Pz 482,7–9). Dem wird allerdings nicht die christliche Heilslehre, sondern eben nur das Wissen
der Sibille entgegengestellt. – Die kontrastive Behandlung von weltlich-heidnischer und geistlich-
christlicher ‚Medizin‘ ist wiederkehrende Thema in der Legendarik und wird etwa in der Pantaleonle-
gende prominent gegeneinander ausgespielt.
 Vgl. hierzu Kap. V.2.1, S. 505.
 Vgl. hierzu Redzich, Schmerz des Anfortas, S. 239 f., die die Widerherstellung der Schönheit als
„weder konsequent noch gerecht“ (ebd., S. 239) begreift. „Es ist nicht einmal zweckmäßig, da er dem
Frauendienst ein für allemal abgeschworen hat. Diese [...] birgt vielmehr das Potenzial für neue Verfeh-
lungen der alten Art, worauf schon der Vergleich mit Absalom deutlich genug hinweist“ (ebd.).
 Das vel, die Haut, ist im Parzival als die leibliche Grenze markiert, die den Menschen beschließt.
Gott, der speculator cordis, kann – in den Worten Trevrizents – auch durch die Haut hindurch in die
Gedanken der Menschen dringen: gedanc sich sunnen blickes wert: | gedanc ist âne sloz bespart, | vor
aller crêatiure bewart: | gedanc ist vinster âne schîn. | diu gotheit kan lûter sîn, | si glestet durch der vinster
want, | und hât den heleden sprunc gerant, | der endiuzet noch enklinget, | so er vom herzen springet. | ez
ist dechein gedanc sô snel, | ê er vom herzen für das vel | küm, ern sî versuochet: | des kiuschen got ge-
ruochet (Pz 466,16–28; Hervorhebung von mir, F. D. S.). Im Kontext der Allusionen auf die Lichttheolo-
gie, die an dieser Stelle eingespielt werden (Pz 466,1–3: Von dem wâren minnære | sagent disiu

V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schönheit und Heidentum im Parzival 599



Die Verletzung des Anfortas an der heidruose sîn (479,12) geschieht in einer Tjost,
die er als Minneritter unter seinem Kampfruf ‚Amor‘ (Amor was sîn krîe; Pz 478,30) er-
leidet.384 Es ist ausgerechnet ein Heide, der den Kampf sucht, weil er was gewis, | sîn
ellen solde den grâl behaben (Pz 479,18 f.), und Anfortas mit einer Lanze an seinen Ge-
nitalien verletzt. Dieser Heide, der durch des grâles kraft | streich [...] wazzer unde lant
(Pz 479,22 f.), verdoppelt nicht zuletzt Anfortas selbst, welcher ebenfalls glaubt für den
Gral zu kämpfen, obgleich er mit minne | ûzerhalp der kiusche sinne (Pz 472,29 f.) gegen
dessen Gebot verstößt. Anfortas quält der Schmerz seines verwundeten Fleisches, das
eingeträufelte Gift der Lanze, die ihn als Minneritter getroffen hat.385 Parzival, der sei-
nen Onkel fragt: œheim, waz wirret dier? (Pz 795,29), hat gelernt, das Fleisch zu befra-
gen, das sich als sein alter ego selbst an ihn gewandt hat, als es in Gestalt seines
Halbbruders gesprochen hat: mit dir selben hâstu hie gestritn (Pz 52,15).386 Die Erkennt-
nis derjenigen fleischlichen Verfehlung, von der nur die Gnade Gottes, das Opfer
Christi, heilen kann, die Erkenntnis des eigenen Fleisches und seiner Gnadenbedürftig-
keit sind es, welche die Gnade ermöglichen.

Erst im Kampf mit seinem eigenen ‚Heidentum‘ wird Parzival also zum Getauften;
erst in der Taufe des heidnischen Selbstanteils wird auch diesem der Gral zugäng-
lich.387 Zwar war Parzival zuvor von Trevrizent an den Mund des Priesters verwiesen

süezen mære. | der ist ein durchliuhtec lieht[.]), kann angemerkt werden, dass schon bei Augustinus die
vera lux Gottes zugleich auch die Erkenntniskraft ist, die dem Menschen selbst innewohnt und von der
aus all seine (Gottes-)Erkenntnis ihren Ausgang nimmt, insofern sie nicht von den corporalia überlagert
wird (vgl. etwa De trinitate IV.1.3 sowie weiterhin Buch VI).
 Amor als Element heidnischen Rittertums begegnet etwa im Willehalm. Der Ritter Noupatris, wel-
cher Vivianz tötet, stößt diesem ein Amor-Banner durch den Leib. Die Parallele zu Anfortas ist früh ge-
zogen worden. Zur Forschungsgeschichte vgl. die Diskussion der Stelle bei Manfred Kern: Amors
schneidende Lanze. Zur Bildallegorie in Willehalm 25,14 ff., ihrer Lesbarkeit und ihrer Rezeption im
späthöfischen Roman. In: DVjs 72 (1999), S. 567–591, S. 573. – Im Parzival wird Amor noch zweimal im
Rahmen der minne-Digressio des X. Buches (Pz 532,1–534,10) genannt, in welchem er als Bruder des
Cupîdô und als Sohn der Vênus erscheint. Hier wird rehtiu minne von Vênus-minne abgegrenzt.
 Im Welschen Gast ist die Metapher bezeugt, Unkeuschheit als Speer aufzufassen: unkiusche ist ein
brinnent sper (WG V. 7461). Überhaupt ist für die Unkeuschheit die Basismetaphorik des Fleischperfo-
rierens (Dorn, Stachel) anzusetzen. – Nicht einsichtig ist mir die Deutung bei Schrodt, Anfortas‘ Leiden,
S. 617, der „die Wunde als Symbol der Gottesnähe bzw. des Göttlichen selbst“ begreift.
 Die Forschung hat die Notwendigkeit der Frage gemeinhin als Geste der caritas verstanden.
Vgl. schon früh etwa Wolfgang Mohr: Parzival und Gawan. In: Wolfram von Eschenbach. Hrsg. von
Heinz Rupp. Darmstadt 1966 (Wege der Forschung 57), S. 287–318 (zuerst in: Euphorion. Dritte Folge 52
[1958]), hier S. 299.
 Kathrin Chlench: Die Wahrnehmung göttlichen Wirkens im interreligiösen Kontakt am Beispiel
des ‚Parzival‘ Wolframs von Eschenbach. In: Gottes Werk und Adams Beitrag. Formen der Interaktion
zwischen Mensch und Gott im Mittelalter. Hrsg. von Thomas Honneger, Gerlinde Huber-Rebenich, Vol-
ker Leppin. Berlin 2014 (Das Mittelalter. Perspektiven mediävistischer Forschung. Beihefte 1), S. 63–76,
hat die Sichtbarwerdung des Grals für Feirefîz durch seine Taufe im Anschluss an Bumke, Schneetrop-
fen, mit der „augustinische[n] Vorstellung, dass durch die Taufe das göttliche Licht empfangen werde,
das letztlich zu einem inneren Sehen und Verstehen befähige“ (ebd., S. 70), in Verbindung gebracht.

600 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



worden, der erste Priester, dem er nun aber im Rahmen der Erzählung begegnet ist der-
jenige, der Feirefîz tauft. Es wird hier eigens noch einmal das angeborene ‚Heidentum‘
eines jeden Kindes vor der Taufe betont (vgl. Pz 817,8–10: dâ stuont ein grâwer priester
alt, | der ûz heidenschaft manc kindelîn | och gestôzen hête drîn.). Die Taufe nun ist es,
die für Feirefîz den Gral sichtbar werden lässt.388

Zur Taufe aber, die – wie hier argumentiert werden soll – die Erkenntnis und Über-
windung des eigenen Heidnischen darstellt, welche notwendig ist, um – ganz im Sinne
des Welschen Gastes – zu einer dem säkularen/laikalen Subjekt angemessenen Form
der Gnadenfähigkeit zu gelangen, führt ausgerechnet das Fleisch selbst. Wie auch Par-
zival der fleischlichen auctoritas, des verkündenen Wortes des Priesters, bedarf, so ist
es ein als ‚fleischlich‘ markierter Grund, der Feirefîz dazu bringt, sich taufen lassen zu
wollen, nämlich sein Begehren für Repanse de Schoye.

Zwar führt im Parzival das minne-Begehren in eine Taufe, die ‚fleischlich‘ motiviert
ist, diese hat aber dennoch perspektivisch in den angekündigten Taten und Nachfolgern
des Feirefîz die Mission der Heidenschaft zur Folge. Es stellt sich die Frage: Warum sollte
sich dieses Fleisch, das der Existenzmodus all dieser durch ihre Schönheit markierten
Figuren ist, selbst offenbaren?389 Warum versagt zwar die aisthetische Erkenntnis im Par-
zival auf allen Ebenen und führt andererseits doch die ‚Kreatürlichkeit‘ zur Umkehr? Es
ist auch hier nicht so, dass die Kreatur von sich aus und unmittelbar Gott offenbart,
aber: in Feirefîz offenbart sich die Kreatur zumindest selbst – in diesem Fall als heid-
nisch. Der Aufstieg zum Richtigen erfolgt so nicht über die Erkenntnis des Guten, son-
dern über die differentielle Erkenntnis der Immanenz, die sich schließlich offenbart.

Ich möchte einwenden, dass Chlenchs Argument zu differenzieren ist, ein Erkenntnisprozess bei Feire-
fîz sei „auf Basis der augustinischen Theorie“ nicht zu erwarten, „denn schließlich fehlt ihm als Heiden
das innere Licht des rechten Gottes“ (ebd., S. 69). Die vera lux als Verstandeskraft wohnt jedem Men-
schen gleichermaßen inne, sie ist aber in verschiedenem Maße durch das fleischliche Denken des homo
interior verschüttet. Am Endergebnis ändert dies freilich nichts: es bedarf auch dann der Taufe, um das
innere Licht freizulegen.
 Hier ist dann freilich auch das Ende der Psychomachie erreicht, die sich eben nicht mit dem ge-
samten Parzival-Text in Deckung bringen lässt, denn die Figur Parzival konnte den Gral ja zuvor bereits
sehen, muss nach dieser Logik also getauft gewesen sein, als sie dem Gral auf Munsalvæsche das erste
Mal begegnet. In Feirefîz würde dann nur der ‚blinde‘, heidnische Selbstanteil des getauften Parzival
getauft.
 Einer der Gründe, die schon Famira, Feirefîz, S. 272, gegen eine symbolische Lesart des Kampfes
anführt, berührt genau diese offene Frage: „Wenn sich im elsternfarbigen Feirefîz wirklich das Abbild
des zweifelnden Parzival zum Kampf stellt, wie Wapnewski annimmt, so müßte sinnvollerweise ein
Anruf Gottes die letzte Hilfe in höchster Not sein.“ Die Funktion des Kampfes sieht er, ebd. S. 273,
darin, dass Parzival zuletzt lerne, „in seiner diesseitigen Existenz als bisher unbesiegter Ritter eine Nie-
derlage einzustecken. Daß er zu diesem Zeitpunkt des längst überwundenen zwîvels nicht Herr zu wer-
den imstande sein soll, ist schlechthin als abwegig zu bezeichnen.“

V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schönheit und Heidentum im Parzival 601



V.5 Fazit: Eine säkulare Ästhetik der Existenz

Denn auf dem Weg des Kampfes begegne ich dem Fleisch. Selbst wenn es erniedrigt wird, bleibt
das Fleisch meine einzige Gewißheit. Nur mit ihm kann ich leben. Die Kreatur ist meine Heimat-
statt. Deshalb habe ich diese absurde und aussichtslose Anstrengung gewählt.

(Albert Camus: Der Mythos von Sisyphos)

Das gegenwärtige Kapitel hat versucht, die heuristisch gewählte Isolierung des schö-
nen Körpers wieder zu öffnen, allerdings nicht im Sinne jener ‚aphasischen Reihe‘, von
der sie ihn eingangs zu lösen versucht hat (Kap. II), sondern in Richtung anderer Dis-
kursfelder. Es ging darum zu zeigen, dass körperliche ‚Schönheit‘ nicht nur in Bezie-
hung zu anderen pulchra zu denken ist – also etwa im Verhältnis zur ‚Natur‘, zur
‚Kunst‘ usw. –, sondern dass der Diskurs von körperlicher Schönheit auch von seinen
diskursiven Rändern her zu denken ist. Es ist argumentiert worden, dass sich im christ-
lichen Matrixdiskurs die durch ‚Schönheit‘ markierte Körperlichkeit, wie sie in Kapitel
IV erarbeitet worden ist, mit anderen Diskursen verbindet, nämlich mit dem Diskurs
vom Heidnischen, der wiederum zum konstitutiven Moment einer christlichen Subjek-
tivierungsform geworden ist, die sich auch in literarischen Entwürfen christlicher Sub-
jektbildung niedergeschlagen hat, wie sie der Parzival repräsentiert.

Es soll argumentiert werden, dass in der Matrix des christlichen Diskurses von Beginn
an die Systemstelle des ‚christianus carnalis‘ entworfen war, die nun zugleich den Ermög-
lichungshorizont einer spezifischen laikalen Subjektivierungsform bildet. In dieser ist der
saecularis in ganz spezifischer Weise über seine Körperlichkeit gekennzeichnet, deren
poetorhetorisches Signum die körperliche Schönheit ist. Die in Kapitel III problematisierte
Idee einer ‚Kalokagathie‘ muss von hier aus neu perspektiviert werden, insofern körperli-
che Schönheit so gesehen tatsächlich zum Marker laienadeliger Säkularexistenz wird, die
gleichwohl immer gegen ihren problematischen ‚heidnischen‘ Selbstanteil abgegrenzt
werden muss.390 Es entsteht der paradoxe Effekt einer Säkularkultur, die sich einerseits
als christlich begreift und aus dem autoritativen Rahmen der Latinität denkt, sich aber
andererseits mit dem Faszinosum ‚heidnischer‘ Existenzformen selbst als laikal mar-
kiert.391 Die vorgefundene Systemposition des normativen lateinischen Diskurses wird
selbstbewusst usurpiert und anverwandelt.392

 Aus dieser Sicht wären etwa die Befunde von Schnell, Ekel und Ästhetik, erneut einzubeziehen,
um die Frage nach einer ‚Ästhetik der Existenz‘ im Foucault’schen Sinne neu zu stellen.
 Von hier aus wird auch erkennbar, wie etwa die Schönheit Parzivals zum Erkennungszeichen sei-
ner adeligen Identität wird (vgl. Pz 123,11–18) oder die Schönheit noch bei Hans Sachs die ständische
Differenz markiert (vgl. zu den Ungleichen Kindern Eve Kap. III.2.2). Auch die monströsen (Melusine)
und heidnischen (Flore und Blanscheflur) Aitiologien, die sich der christliche Adel gibt, sind vielleicht –
ebenso wie eine ‚heidnische‘Materialkultur – von hierher zu denken.
 Für die lateinische Literatur (am Beispiel der Allegorien des Bernardus, Alanus und Johannes de
Hauvilla) hat dies Bezner, Wissensmythen, S. 69 f., pointiert herauszustellen versucht, der – gegen das
Forschungsnarrativ von der ‚Autonomie der Literatur‘ und der ‚Renaissance des 12. Jahrhunderts‘ –
konstatiert (ebd., S. 70): „Daß ‚das Literarische‘ im lateinischen 12. Jahrhundert zum – auch theoretisch

602 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



So nimmt es nicht wunder, dass körperliche Schönheit und Schönheitspraxis zum
Signum einer auf die Welt (das sæculum) gerichteten Adelsexistenz werden,393 die sich
so zugleich ihren ‚heidnischen‘, ‚körperlichen‘, ‚weiblichen‘ Selbstanteil aneignen
muss. Der anonyme anglo-normannische Kosmetik-Traktat Ornatus mulierum etwa gibt
sich selbst eine Genealogie, die sein Wissen ins Heidentum, an eine sarazenische
Dame, zurückbindet:

Les auturs trai a testemunie
Verté dirai senz essunie:
Galien, Constantin, Ypocras ...
Ne ublirai nul, seit aut seit bas,
Ne ceo que ai apris a Mechine
D’une dame que ert saratine, –
Mires fu de sa lai,
Mut fust valiant si ust fei, –
Ne que a Salerne oï de Trote, –
Dame que li ne crei est sote.
(Ornatus mulierum, Prolog, Vv. 29–38)394

Der säkularen Existenzform ist in der christlichen Matrix zugleich immer die Aufgabe
gestellt, das im Fleisch harrende Andere zum Eigenen auszuformen. Dies kann jedoch
nur in einem Balanceakt zwischen Welt und Gott gelingen,395 in welchem dem Subjekt
unablässig die Aufgabe der Sorge um sein eigenes Fleisch übertragen wird, welches
ihm zugleich zur Grundlage seiner Lebensform – im Sinne Agambens396 – wird.

reflektierten – Raum eines hoch pluralenWissens werden, daß Literarizität zeitgenössisch von methodi-
schen Standards der Verwissenschaftlichung her gedacht werden kann, daß sich literarische Werke in
ihren ästhetischen Strukturen philosophische-theologischen Ideen oder deren Naturalisierung ver-
schreiben und schließlich Teil eines (von literarischen und nicht-literarischen Texten zugleich) gebilde-
ten Raumes sozialer Diagnose werden, – all dies dann freilich gilt es zu tolerieren, ja mehr noch: zum
Ausgangspunkt des Verständnisses mittellateinischer Literatur und ihrer Geschichte zu machen.“
 Zum Zusammenhang dieser ‚Ästhetik der Existenz‘, wie man sie nach Foucault nennen könnte,
mit adeliger Existenz im laikalen und klerikalen Bereich vgl. schon Schnell, Ekel und Ästhetik, etwa
S. 58, der Schönheit als verbindendes Merkmal der Adelselite auffasst.
 Übers. (Ruelle): „Je prends à témoin les auteurs – Galien, Constantin, Hippocrate ... – que je dirai
la vérité sans invoquer d’excuse pour m’en dispenser. Je n’oublierai aucun d’eux, grand ou petit, je
n’oublierai pas davantage ce que j’ai appris à Messine d’une dame sarrasine, – elle était médecin des
gens de sa religion, c’eût été une femme de grande valeur si elle avait eu la vraie foi, – ni ce que j’ai
entendu dire à Salerne par Trote, – celle qui ne la croit pas est une sotte.“
 Vgl. als Stellensammlung: Klaus Hofbauer: Gott und der Welt gefallen. Geschichte eines gnomi-
schen Motivs im hohen Mittelalter. Frankfurt a. M. et al. 1997 (Europäische Hochschulschriften, Reihe
I 1630).
 Giorgio Agamben: Höchste Armut. Ordensregel und Lebensform. Homo sacer IV,1. 2. Aufl. Frank-
furt a. M. 2016, definiert in anderem Zusammenhang die „Lebens-Form“ („forma di vita“) als „ein
Leben, das mit seiner Form so innig verbunden ist, dass es von ihr nicht mehr unterschieden werden
kann“ (ebd., S. 9).

V.5 Fazit: Eine säkulare Ästhetik der Existenz 603



In diesem Sinne ist Parzival das im Modus der Dichtung problematisierte Modell
einer Subjektivierungsform, in welcher das christliche, aber laikale Subjekt ganz über
seine Existenz im Körperlichen (verch, vel, schœne) definiert ist, das es zugleich an sich
selbst und im Gegenüber zu beherrschen lernen muss, um es in ein Verhältnis zu Gott
und seinem Seelenheil zu bringen. Auf der anderen Seite gibt es sich dabei die Auf-
gabe, diese Subjektposition zu einer ‚Ästhetik der Existenz‘ eigenen Rechts auszu-
bauen. An die Stelle geistlicher, auf Askese und Weltferne abzielender Lebensformen
rückt für den Laienadel hierbei eine Selbststilisierung, in der das Verhältnis des Indivi-
duums zu sich selbst die Form „einer schöpferischen Aktivität“397 annehmen kann.
Dabei ist es in seinem prekären Status zwischen Welt und Gott immer zugleich mit sei-
nem eigenen potentiellen Heidentum konfrontiert.

Nicht nur jedoch ist Feirefîz auf diese Art tatsächlich der metaphorische Selbstan-
teil Parzivals. Er verdoppelt als Figur zugleich noch einmal ins Extrem getrieben den
Weg Parzivals zur göttlichen Gnade: Durch die Ansprache einer von außen an sie he-
rantretenden auctoritas wird die Figur des Feirefîz zur Konversion gebracht und findet
durch das Fleischlich-Kreatürliche, welches in ‚Repanse de Schoye‘ als Frau von großer
körperlicher Schönheit repräsentiert ist, zur Taufe und zum ‚Inbegriff der Freude‘.398

Wenn also der über seine körperliche Schönheit markierte Heide Feirefîz der Selbstan-
teil des potentiell heidnischen ‚Fleisches‘ an Parzival wäre, der schließlich – an Stelle
einer Taufe Parzivals zu Beginn – pars pro toto in die Taufe überführt wird, so bedeu-
tete dies für die Darstellung der Heiden im Wolfram-Korpus auch: Wolframs Heiden
sind – genauso wenig wie die Heiden des Rolandsliedes – ein Zeugnis von Toleranz,
sondern ganz im Gegenteil Ausdruck eines extrem christianozentrischen Selbstentwur-
fes. Wenn ‚Heiden‘ als Folie des Eigenen entworfen werden, dann erhalten hier gerade
nicht etwa realhistorische Muslime eine Darstellung im fiktiven ‚Anderen‘. Indem in
den Epen des Wolfram-Korpus ‚Heiden‘ dargestellt werden, werden die zeitgenössi-
schen Muslime zum Verschwinden gebracht und durch ein Spiegelbild des Selbst er-
setzt.399 Das über seine Schönheit und Körperlichkeit markierte säkular-laikale Subjekt
reflektiert in diesem ‚Anderen‘ zunächst sich selbst.

 Vgl. Michel Foucault, Zur Genealogie der Ethik, S. 474, sowie Michel Foucault: Ästhetik der Exis-
tenz. Schriften zur Lebenskunst. 2. Aufl. Frankfurt a. M. 2008.
 Zur möglichen Bedeutung des Eigennamens vgl. Karl Bartsch: Die Eigennamen in Wolframs Parzi-
val und Titurel. In: Germanistische Studien. Supplement zur Germania 2 (1875), S. 114–159, hier S. 143.
 Die hier vorgelegte Lesart ist insofern ein dezidierter Gegenentwurf zu Lektüren, die cum grano
salis – wie etwa Raucheisen, Orient und Abendland, S. 62 – behaupten: „Den Orient beschreibt Wolf-
ram im Parzival sehr wirklichkeitsnah.“ Ein Satz, wie bei Chlench, Wahrnehmung göttlichen Wirkens,
S. 71, Anm. 40: „Der Begriff Heide wird überaus undifferenziert benutzt. Flegetanis‘ Vater wird als sol-
cher bezeichnet, weil er ein Kalb anbetet, Feirefîz, dem eine polytheistische Religion unterstellet wird,
wird ebenso tituliert, obwohl er eigentlich Moslem ist“, verliert seine Grundlage, wenn man davon aus-
geht, dass in Feirefîz eben keinMuslim imaginiert wird.

604 V Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts



Zugleich jedoch wird diesem heidnisch-fleischlichen Selbstanteil eine geradezu er-
staunliche Fähigkeit zur Selbstenttarnung beigelegt, denn es ist ja auch hier nicht so,
dass die Kreatur – im Sinne einer anagogé – von sich aus und unmittelbar Gott offen-
bart, aber: In Feirefîz offenbart sich die Kreatur zumindest selbst – in diesem Fall als
heidnisch. Der Aufstieg zum Richtigen erfolgt so nicht über die Erkenntnis des Guten,
sondern über die differentielle Erkenntnis des Falschen, das sich zumindest selbst ent-
tarnt und auch nicht die Gestalt des Monsters annehmen muss. Im folgenden und letz-
ten Teil dieser Arbeit soll nun gezeigt werden, dass dieser erstaunlichen Fähigkeit der
Immanenz zur Selbstenttarnung und beschränkten Einsicht in die Immanenz eine poe-
tologische Dimension eignet. Zugleich wird die heuristische Trennung des schönen
Körpers von den übrigen pulchra wieder aufgehoben. Die ‚aphasische Reihe‘, in wel-
cher der schöne Körper neben die schöne Blume, die schöne Sitte, überhaupt die
schöne Immanenz, die species huius mundi, tritt, wird von ihrer körperlich-heidnischen
Dimension aus neu zu rekonstruieren sein.

V.5 Fazit: Eine säkulare Ästhetik der Existenz 605


