V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen®
Subjekts: Das schone Fleisch als
Subjektivierungsform

Die Erledigung dieser Frage erfordert weitldufige Erorterung, und bis sie geldst sein wird, stromt
gleichwie aus einer unendlichen Quelle eine Menge von verschiedenen daran hdngenden Neben-
fragen herbei, so dass sie nicht mit Unrecht mit der Gestalt der Herkuleischen Hyder verglichen
wird, deren Hdupter in demselben Maasse wachsen, als sie abgehauen werden, so dass fiir ein
abgehauenes hundert andere zum Vorschein kommen.

(Johannes Scotus Eriugena: Periphyseon, Buch IV, S. 45)

Im iibrigen ist nichts schwerer zu begreifen als ein symbolisches Kunstwerk. Ein Symbol wéchst
iiber den, der es gebraucht, stets hinaus und ldft ihn tatsdchlich mehr ausdriicken, als er wis-
sentlich ausspricht. (Albert Camus: Der Mythos von Sisyphos, Anhang)

Im vorangegangenen Kapitel ist argumentiert worden, korperliche ,Schonheit‘ fun-
giere — oftmals sans la lettre — in der rhetorischen Struktur der Narrationen vor allen
Dingen als Index fiir ,Fleischlichkeit‘, welche ihrerseits Prokreativitdt und Weiblichkeit
konnotiert. Umgekehrt muss gefragt werden, wie weitere Gegenstiande jenseits des Kor-
pers mit dem Konzept ,Schonheit® in Verbindung gebracht werden; zudem stellt sich
die Frage, wie ,Schonheit‘ im Zusammenspiel der verschiedenen, durch das Sprach-
spiel zusammengebundenen Gegenstinde ontologisiert und naturalisiert wird."

Im Folgenden sollen daher verschiedene Teilbereiche befragt werden, welche bis-
lang lediglich subkutan und implizit mitgefiihrt worden sind:

1. Es gilt, nach der Verbindung zu fragen, welche im Rahmen der christlichen Mat-
rixkultur zwischen der weiblichen Schonheit und den Dingen der Welt gestiftet wird.
Hierbei muss der — in Kap. II.1 angesprochenen — ,aphasischen‘ Reihe (Foucault)
nachgespiirt werden, welche als Effekt eines epistemischen Zusammenhangs arbit-
rdre Gegenstande der unterschiedlichsten Gegenstandbereiche zusammenzuschlie-
Ren in der Lage ist.? Es wird im Folgenden argumentiert werden, dass die Linie, an
der entlang sich die Gegenstande homologisieren, an der sich der menschliche
Korper, die Blume, das Kunstwerk und die siifle Frucht nebeneinander aufreihen,
die Auflengrenze des erbsiindigen Subjektes der christlichen Pastoral ist, welches
sich, der Welt und Gott Rechenschaft geben muss. Entlang dieser Demarkationsli-
nie organisiert sich das Epitheton ,schon‘ als generalisierbare Eigenschaft einer
Klasse, die es selbst erst konstituiert, die jedoch keinen notwendigen, ontologi-
schen Zusammenhalt hat. Dies ist das Ziel der Analysen und wird Gegenstand des
nachfolgenden — letzten — Kapitels sein (Kap. VI).

1 Vgl. die Ausfithrungen zum Sprachspiel in Kap. 11.2.1, S. 48-54.
2 Zur ,aphasischen Reihe* vgl. Kap. 1.1, S. 46-48, mit Bezug auf Foucault, Ordnung der Dinge, S. 17.

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung - Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110719444-005


https://doi.org/10.1515/9783110719444-005

452 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

2. Es gilt zundchst zu zeigen, dass die auf diese Art entstehende Klasse der scho-
nen Dinge — der pulchra — zugleich Anteil an der Klasse des ,Anderen‘ hat, welche sich
gerade nicht {iber ihre Einheit, sondern iiber ihre Vielheit organisiert. Sie tritt als
oszillierende Klasse des Ausgeschlossenen, in welcher wiederum vielfaltige Ein-
schliisse eine grofle Zahl an potentiellen Homologisierungen bereithalten, {iber-
haupt erst in Erscheinung, weil sie ex negativo den Bereich des (christlichen)
Eigenen konstituiert. Dabei — so die These — wird dieses Andere in der christlichen
Matrix nicht allein als das Abjekte, sondern zugleich als (konstitutiver) Teil des Ei-
genen imaginiert, welcher Abjektes und Faszinosum zugleich sein kann - dies ist
Gegenstand des vorliegenden und des folgenden Kapitels.

3. Es gilt zu zeigen, wie — auf Grundlage dieser Pramissen — der Zeichenwert und
die Wahrheitsfahigkeit korperlicher Schonheit einerseits und das Erkenntnisvermogen
des — {iber seine Schonheit als fleischlich markierten — Korpers selbst verfasst sind.
Dabei ist auch danach zu fragen, wie — zu guter Letzt — auch der mannlich mar-
kierte Korper in ein Verhdltnis zur ,Schonheit’ gebracht wird. Hierbei wird zugleich
zu zeigen sein, dass das ,Andere‘ im Rahmen der christlichen Matrix einen — ambi-
valenten — Platz im ,Eigenen‘ zugewiesen erhdlt.

Schonheit des Korpers als Diskurselement des Textes ist eben mehr als nur die va-
riable Realisierung poetorhetorischer Topik. Sie ist — ganz im Gegenteil — vielfdltig an
benachbarte Diskursbereiche, an ganze Netzwerke von Sinn- und Bedeutungserzeu-
gung angeschlossen. Sie ist rekursiv in Homologisierungen eingebunden, denen das
folgende Kapitel nachzugehen versucht. Schénheit des Korpers wird hierbei als Ein-
schreibungsflache und Anschlussstelle fiir weitere kulturelle Semantiken analysiert,
die den Korper und das Subjekt iiberziehen.

Im Zentrum steht dabei die vielfach formulierte Vorstellung eines Zusammenhangs
zwischen Schonheit und Erkenntnis. Dieser ist fiir die germanistische Mediavistik pro-
minent und einflussreich in Joachim Bumkes Monographie zu den Blutstropfen im Par-
zival Wolframs von Eschenbach (2001) hergestellt worden, weshalb die vorliegenden
Uberlegungen hier ihren Ausgangspunkt haben.? Sie werden im Folgenden zunchst
den hier gelegten Spuren und Themen folgen und dabei zentral anhand von Wolframs
von Eschenbach Parzival, dem Welschen Gast Thomasins von Zerklaere, Rudolfs von
Ems Barlaam und Josaphat, einem Bispel des Strickers (Die Konigin von Mohrenland),
mittellateinischen Mohammeds-Viten sowie Texten Augustinus (De vera religione liber
unus, De trinitate libri XV) und Hugos von Sankt Viktor die diskursive Rahmung der
sinnlichen Wahrnehmung, der aisthesis, untersuchen. Hierbei gilt es einerseits zu kla-
ren, welche Rolle der Wahrnehmung des Schonen in Hinblick auf eine — wie auch
immer geartete — Erkenntnis spielt, und andererseits zu reflektieren, welche diskursive
Valenz der Markierung des Wahrnehmenden als ,schon‘ zukommt.

3 Bumke, Blutstropfen.



V.1 Der schéne Kérper und die Wahrnehmung des Schénen (aisthesis) = 453

Es geht hier nicht darum, direkte Ubernahmen theologischer Systeme zwischen
den verschiedenen Texten (und damit etwa Wolframs Augustinus-Kenntnis* oder Tho-
masins Hugo-Kenntnis) nachzuweisen, sondern vielmehr darum, gewisse strukturelle
Parallelen zu analysieren, die auch zwischen solchen Texten existieren, die keinen di-
rekten Einfluss aufeinander haben, sondern die isolierte Elemente eines gemeinsamen
diskursiven Feldes sind.” Zur Aufarbeitung dieses diskursiven Feldes schien es daher
geboten, die in der Forschung immer wieder hergestellten Beziige ernst zu nehmen
und auch der Erarbeitung des theologischen Diskurses im Konzert der Texte einen gro-
Beren Raum zuzugestehen.

V.1 Der schone Kérper und die Wahrnehmung des Schdonen
(aisthesis): Erkenntnis von Kreatur und Kreator im Parzival

Se la pupilla inferma

Non puo fissarsi al sole,

Colpa del sol non é:

Colpa é di chi non vede,

Ma crede in ogni oggetto

Quell’ombra, quel difetto,

Che non conosce in sé.

(Metastasio: La Passione di Gesu Cristo, Parte 2°)

Es gibt im Parzival Wolframs von Eschenbach mehrere Passagen, die den Zusammen-
hang von sinnlicher Wahrnehmung und (Gottes-)Erkenntnis explizit zum Thema zu ma-
chen scheinen und insofern an einem Diskurs iiber die Erkenntniskraft der aisthesis
partizipieren.® In diesem Zusammenhang spielt auch der schéne Kérper eine besondere
Rolle und zwar sowohl als Erkenntnissubjekt wie auch als Erkenntnisobjekt. Joachim
Bumbke hat in seiner Blutstropfen-Monographie den Seh-Akt, in welchem der schéne
Parzival drei Blutstropfen im Schnee wahrnimmt, und den Erkenntnisakt, in welchem

4 Es ist schon frith und lange vor Bumke versucht worden, den Parzival mit der Theologie Augustins
in Verbindung zu bringen. So hat schon etwa Peter Wapnewski: Wolframs Parzival. Studien zur Religio-
sitdt und Form. Heidelberg 1955, hier bes. S. 74114, fiir den unmittelbaren Einfluss der Augustinischen
Schriften auf den Parzival votiert. Dass die Forschung hiervon wieder abgekommen ist, mag nicht zu-
letzt auch daran liegen, dass die Versuche oftmals von dem Bestreben geprdgt waren, eine Eindeutig-
keit der Bezugnahme herzustellen, die im Ganzen nicht belastbar war.

5 Ahnlich verfahrt jiingst auch Antje Sablotny: Zeit und aventiure in Wolframs von Eschenbach Parzi-
val. Zur narrativen Identitdtskonstruktion des Helden. Berlin/Boston 2020 (Deutsche Literatur. Studien
und Quellen 34), vgl. hier S. 157, die die Confessiones des Augustinus in Bezug zum Parzival setzt.

6 Vgl. hierzu grundlegend Joachim Bumke: Wahrnehmung und Erkenntnis im Parzival Wolframs von
Eschenbach. In: Text und Kultur. Mittelalterliche Literatur 1150-1450, Hrsg. von Ursula Peters, Stutt-
gart/Weimar 2001 (Germanistische Symposien. Berichtsbande [DVjs] XXIII), S. 355-370.



454 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

die Figur die rote Farbe auf weiflem Grund mit der Schonheit ihrer Gattin Condwir
amfrs in Verbindung bringt, explizit in Beziehung zu einer zeitgenossischen Theorie
der Asthetik gebracht,” welche im hier weiterhin explizierten Sinne vielleicht eher als
aisthesis gefasst werden sollte:

Bei Wolfram liegt der Schwerpunkt auf dem Erkenntnisproze8 [...]. [...] In seinen Gedanken stellt
Parzival die Frage nach dem Urheber des schénen Bildes aus Licht und Farbe, das er vor sich
sieht; und dieser Gedanke fiihrt ihn zu Gott. In der Schonheit der geschaffenen Welt offenbart sich
die Schopferhertlichkeit Gottes.®

Das Postulat, dass die Reflexion des sinnlich Wahrgenommenen und der Schonheit sei-
ner geliebten Ehefrau zur Erkenntnis Gottes fiihrt, ist zentral und insgesamt in der For-
schung vielfach adaptiert worden, steht aber freilich in einem Widerspruch zu dem
anschlief}enden Handlungszug, der mit Cundries Schelte beginnt und in dem Parzival
einem dezidierten Gotteshass verfillt. Bumke muss diesen Umstand als Kontrastwir-
kung zwischen zwei verschiedenen Prozessen, nidmlich einem ,dsthetischen® einerseits
und einem ,rationalen‘ andererseits, erklaren:

Die Zuhorer sollten sicherlich bemerken, daf3 diese Art der Gotteserkenntnis in krassem Wider-
spruch steht zu der Art und Weise, wie Parzival im Zustand der wiedergewonnenen Vernunftbe-
herrschung noch am selben Tag iiber Gott spricht, nachdem ihn der Fluch Kundries getroffen
hat.’

Bumke geht also von einer durch die sinnliche Anschauung gewonnenen, unmittelba-
ren Gotteserkenntnis aus, welche dem ,,Vernunftschlu3“ {iberlegen sei. Es wird aber
spatestens hier — bei Bumke allerdings nur implizit — die begrenzte Reichweite der Got-
teserkenntnis durch aisthesis deutlich, wenn diese dem falschen, ebenfalls nicht zu Gott
fiihrenden Vernunftschluss weicht, in welchem Parzival reflektiert, dass er von seinem
Schopfer verlassen sei, da dieser ihm in Munsalvaesche nicht geholfen habe, obgleich
seine Mutter gesagt hatte, Gott helfe immer. Bumkes Folgerung lautet gleichwohl:

Den Zuhorern diirfte klar geworden sein, dal der Vernunftschlufy Parzival zu einer Erkenntnis
tiber Gott fiihrt, die diimmer nicht sein kann, wihrend die ,unverniinftige‘ liebende Betrachtung
des schénen Farbbilds im Schnee ihn zu einer Einsicht von grofer Bedeutung gelangen lisst.*°

7 Dieser Erkenntnisakt wird von Bumke, Blutstropfen, S. 46, konkret in den Zusammenhang zu einer
,platonischen Asthetik“ gebracht, in welcher es ,,ein zentraler Gedanke* gewesen sei, ,,da3 der Anblick
der Schonheit des geliebten Menschen zugleich ein Akt der Selbsterkenntnis ist.“ Selbsterkenntnis und
Gotteserkenntnis werden indessen zwar von der Theologie immer wieder in Zusammenhang gebracht,
sie sind aber hier nicht identisch. Dies wird im Folgenden zu diskutieren sein. — Dahinter steht etwa
auch eine verallgemeinernde Tendenz, wie sie sich bei Schnell, Causa amoris, S. 165, findet: ,,Das philo-
sophische Fundament fiir solche Rechtfertigungsversuche sexueller Liebe bildet sicher auch der christ-
liche Neuplatonismus und die Schule von St. Viktor: die Schonheit dieser Welt fiihrt zu Gott hin. In der
Schonheit einer Frau scheint die gottliche Schopferkraft durch.*

8 Bumke, Blutstropfen, S. 45 f.

9 Ebd,, S. 46.

10 Ebd.



V.1 Der schéne Kérper und die Wahrnehmung des Schonen (aisthesis) = 455

Indem nun Bumke das Misslingen des ,Vernunftschlusses‘ fokussiert, impliziert er
zugleich eine zwar wirkungslose, aber prinzipiell gelingende Gotteserkenntnis durch
yunverniinftige* aisthesis und postuliert dieserart eine Aufwertung der sinnlichen
Wahrnehmung, ja sogar eine Prioritdt derselben gegeniiber dem falschen ,,Vernunft-
schluf“, welche bei genauerer Betrachtung zumindest problematisch erscheinen
muss. Es stellt sich ndmlich die Frage, was Parzival wirklich erkennt, wenn er die
Blutstropfen im Schnee fokussiert.

V.1.1 Die falsche Transzendenz: Erfolglose aisthesis in Chrétiens
Conte du Graal und Wolframs Parzival

Parzival wird im Verlauf seines Weges immer wieder als Figur vorgefiihrt, deren aisthe-
tische Erkenntnis misslingt,"" weil ihm als Schliissel das universale Lexikon Adams
fehlt, um die Dinge, die er sieht, richtig zu benennen und damit richtig zu verstehen.
Dieser Aspekt ist schon im franzdsischen Pratext vorhanden und durchgefiihrt.
Obgleich es nétig scheint, den — in der germanistischen Medidvistik vor allem in
der Nachfolge Rosario Assuntos und Ingrid Hahns' - zu hoch veranschlagten Einfluss
der pseudo-dionysianischen Schonheits- und Lichttheologie auf die weltlichen Schon-
heitsdarstellungen der hofischen Erzadhltexte kritisch zu hinterfragen, so muss doch

11 Zu einer sehr dhnlichen Einsicht ist bereits Hartmut Bleumer: Wahrnehmung literarisch. Ein Ver-
such iiber ,Parzival‘ und ,Tristan‘ In: Das Mittelalter 8 (2003), S. 137-155, hier bes. S. 143-149, gelangt,
der schreibt: ,,Auf dhnliche Weise [= wie in Parzivals erster Ritterbegegnung; F.D. S.] fithren auch die
Lehren Herzeloydes bei Parzival spater zu Wahrnehmungs- und Handlungsfehlern®, welcher indessen
die hier in Rede stehenden Passagen nicht analysiert. Er konstatiert mithin, dass hinter der falschen
Wahrnehmung der Ritter die Unfdhigkeit Parzivals zur Differenzierung zwischen Transzendenz und Im-
manenz steht, welche die Klarung der Frage waz ist got? (Pz 119,17) verunmoglicht: ,,Parzival wird
durch einen Eindruck irritiert, der sich mit seinem Vorwissen nicht deckt, und beginnt daher zu fragen.
Aber auch die nun folgende Antwort ist fiir den Frager zu komplex, sie iiberschreitet das vorhandene,
rudimentdre System seiner Wahrnehmungsmuster und produziert dadurch weitere Missverstandnisse,
die wiederum neue Fragebewegungen auslosen. So handelt es sich bei Herzeloydes Antwort um tiiber-
tragene Rede, deren Doppelsinn Parzival nicht zu erkennen vermag. Er versteht die Aussagen rein re-
ferentiell: Gott ist heller als der Tag und hat menschliche Gestalt angenommen, Parzival soll ihn gegen
seine Not um Hilfe anflehen (Pz 119, 19-24). In diesen Worten steht das Licht im tibertragenen Sinn fiir
jene Verheiflung auf Erlosung, die in der Menschwerdung Gottes liegt. Aber Parzival nimmt die Rede
wortlich auf, die Erklarung wird dadurch zu einem Wahrnehmungsmuster der Realitdt: Als der Knabe
im Wald den lichten Rittergestalten begegnet, hélt er diese fiir Gott und fleht sie um Hilfe an, wie dies
in den Worten der Mutter angedeutet zu sein schien® (ebd., S. 145f.).

12 Vgl. etwa Wandhoff, Kosmische Strahlung, S. 15-36, der eine direkte Verbindung zwischen der
,Lichtmetaphorik“ des Christentums und Darstellung des Strahlens und Glanzens in volkssprachlicher
Literatur zieht. Zu Parzivals Begegnung mit den gldnzenden Rittern vgl. hier S. 23 f.



456 = V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen* Subjekts

mindestens fiir einen Fall eine sehr offenkundige Entsprechung zu De czlesti hierar-
chia konstatiert werden, die sich in Chrétiens de Troyes Conte du Graal findet und von
hier aus — indirekt — in die deutschsprachige Literatur wirkt. Fiir die Begegnung des
jungen Perceval mit den fremden Rittern, welche seinen Fortgang von der Mutter zur
Folge hat, ist bereits von Felicitas Olef-Krafft im Kommentarteil zu ihrer Ausgabe des
Conte ein Bezug zum Corpus Dionysiacum hergestellt worden, der allerdings vielleicht
zu pauschal ausfillt, in seiner Vagheit jedoch kennzeichnend fiir die Rezeption der
pseudo-dionysianischen (Licht-)Theologie durch die Vermittlung Rosario Assuntos ist:

Die platonische, dem Mittelalter inshesondere durch die neuplatonischen Areopagita-Ubersetzun-
gen (des Johannes Scotus Eriugena) vermittelte Auffassung der Identitdt des Schonen, Wahren
und Guten hat zur Konsequenz, dafy Gott als Inbegriff des Guten und Wahren zugleich auch als
die vollkommenste Schonheit zu begreifen ist, so z. B. bei Robert Grosseteste (1168—1253): ,Deum
videbis non alia forma formosum, sed ipsam formositatem omnis formosi‘. Vgl. R. Assunto, Die
Theorie des Schonen im Mittelalter, K6ln 1963, S. 40 ff.°

Tatsachlich jedoch kdnnen hier die Beziige einmal deutlich direkter gesetzt werden, als
allgemein das metaphorische Inventar der Darstellung korperlicher Schénheit durch
das Bildfeld des ,Leuchtens‘ und ,Strahlens‘ auf Gott als die vera lux (Io 1,9) zuriick zu
beziehen, wie es andernorts geschieht.'” Im vorliegenden Fall kann eine relativ direkte

13 Chrétien de Troyes: Le Roman de Perceval ou Le Conte du Graal. Der Percevalroman oder Die Erzdh-
lung vom Gral. Ubers. u. hrsg. von Felicitas Olef-Krafft. Stuttgart 2009, S. 530 f. Nach dieser Ausgabe
werden der altfranzosische Perceval und seine Ubersetzung im Folgenden zitiert. — Diese Auffassung,
die das gottliche Licht mit dem immanenten Licht problemlos verbindet, findet sich auch schon vor
Assunto, etwa bei Otto Georg von Simson: Uber das Religitse in Wolframs ,Parzival‘. In: Wolfram von
Eschenbach. Hrsg. von Heinz Rupp. Darmstadt 1966 (Wege der Forschung 57), S. 207-231 (zuerst verof-
fentlicht in: Arnold Bergstrisser [Hrsg.]: Deutsche Beitrége zur geistigen Uberlieferung. Miinchen 1953,
S. 25-45), hier S. 213 f.: ,,Auf dieses [géttliche; F. D.S.] Licht weisen die Schonheit der Welt, der Glanz
der hofischen Kultur®.

14 Vgl. etwa Kraf3, Geschriebene Kleider, S. 151-157. Hier heif3t es etwa, ebd., S. 153 f.: ,,Die wesentli-
chen Elemente der mittelalterlichen Asthetik — die qualitative Kategorie des Lichts und der Farbe [...] -
blieben freilich nicht auf die geistliche Sphére beschrdnkt. Wie sich an literarischen Kleiderbeschrei-
bungen zeigen 1af3t, konstituieren sie auch den weltlich-profanen Schonheitsbegriff*, und — iiber die
descriptio aus Galfreds von Vinsauf Poetria nova — weiter (ebd., S. 154): ,,Die Art und Weise, wie die
Lichtwirkung beschrieben wird, die vom Kérper der Dame erstrahlt und von ihrer Kleidung reflektiert
wird, verweist auf den neuplatonischen Horizont, in dem sich die Beschreibung bewegt.“ — Schon in
der immer wieder rezipierten Arbeit von Hanspeter Mario Huber: Licht und Schonheit in Wolframs ,Par-
zival‘. Ziirich 1981, S. 114-129, wird diese Beziehung zwischen der vera lux und der Immanenz herge-
stellt, sodass hier etwa die Schénheit des Anfortas als ,,ein Abglanz des gottlichen Lichtes“ (ebd.,
S. 124) verstanden werden kann. Die Folgerung ist, ebd., S. 127: ,,Die lichte Schénheit von Wolframs
Menschen meint, dass der Mensch schon ist, weil er das unahnliche Abbild seines Schopfers ist“, so-
dass es schliefllich heifien kann, ebd., S. 129: ,,Der gottliche Bildner schafft auch die schénsten Men-
schen im weltlichen Bereich. Er ist der Urheber aller menschlichen Schonheit.“ Vgl. im Anschluss
hieran und im Rekurs auf verschiedene theologische Texte etwa auch Brinker-von der Heyde,
Geliebte Miitter, S. 75—-88. Die umstandslose Gleichsetzung des immanenten Lichtes mit der vera lux
aus Io 1,9 und der Lichtarchitektur des Sakralbaus findet sich hier S. 77, inkl. Anm. 90.



V.1 Der schéne Kérper und die Wahrnehmung des Schénen (aisthesis) = 457

inhaltliche Parallele zwischen Ps.-Dionysius und dem Perceval gezeigt werden, in wel-
cher es um den Glanz von ,Mdnnern‘ geht, die filschlich fiir Engelswesen gehalten
werden. Im Rahmen der sogenannten negativen Theologe wird bei Pseudo-Dionysius
radikal jede Ahnlichkeit der Transzendenz mit den Begriffen und Dingen (res, creatura)
der Immanenz bestritten, was — besonders auch in De divinis nominibus — dazu fiihrt,
dem Gottlichen im Sprechen iiber das Géttliche moglichst undhnliche Bilder und
Namen beizulegen, damit die Gefahr einer Verwechslung der Transzendenz mit der Im-
manenz von vorneherein gebannt ist.”® In den Expositiones in ierarchiam coelestem des
Johannes Scotus Eriugena (9. Jh.) wird eine Stelle aus dem Text des Ps.-Dionysius wie
folgt kommentiert:

IN QUIDEM ENIM PRETIOSIORIBVS SACRIS FORMATIONIBVS CONSEQVENS EST SEDVCI AVRI-
FORMES QVASDAM ESTIMANTES ESSE CELESTES ESSENTIAS, ET QVOSDAM VIROS FVLGO-
REOS, DECORA INDVTOS VESTIMENTA, CANDIDE ET IGNEE INNOCVEQVE RESPLENDENTES,
ET QVIBVSCVMQVE ALIIS SMILIBVS IMAGINATIS FORMIS THEOLOGIA CELESTES FIGVRAVIT
INTELLECTVS. In pretiosis, inquit, hoc est pulchris natureque similibus sanctis imaginationibus,
facillime possunt seduci qui existimant celestes substantias aureas habere formas, et quosdam
uiros luculentos ibi esse, qui pulchra induti sunt uestimenta, quique candido colore et igneo,
innucuo tamen, resplendent, aliasque similes imaginatas formas humanorum corporum confi-
gurationibus similes habitare celestia fingunt, spiritualium et inuisibilium uirtutum intelligibiles
naturaliter substitutiones nec recte cogitare, nec pure cognoscere ualentes; et, quod est misera-
bilius, uix in humana multitudine paucissimus sapientum numerus inuenitur, qui tali errore se-
duci non possit, falsa pro ueris approbare respuens.
(Johannes Scotus Eriugena: Expositiones in
ierarchiam coelestem II, 607-624)"°

15 Vgl. zur Theologie des Corpus Dionysiacum einfiihrend Flasch, Das philosophische Denken,
S. 88-94, hier S. 91: ,,Das Wort ,negative Theologie‘ kann vielfache Bedeutungen annehmen. Bei Diony-
sius bezeichnet es ein Nachdenken iiber das Missverhaltnis zwischen allen unseren, auf Vielheit und
Gegensatz beruhenden, Benennungen und der gottlichen Einheit. Dionysius dachte die negative Theo-
logie nicht als Komplement zur ,positiven‘ Theologie, sondern als deren Wahrheit.“ Weiterhin ebd.,
S. 92: ,,,Mystische Theologie‘ — das bedeutet also im Anschluss an Dionysius das Nachdenken iiber den
befangenen, weil in Gegensitzen verbleibenden Charakter unseres Redens vom Einen. [...] ,Mystische
Theologie‘ bedeutet die Aufforderung, sinnliche Zeichen als Zeichen zu nehmen und {iber alles Gege-
bene zum Nicht-Gegebenen, zum unbestimmbaren Einen, aufzusteigen. Dies setzt nach Dionysius ,Rei-
nigung’ voraus, also Abkehr von der affektiven und kognitiven Anhénglichkeit an die sinnlichen Dinge.
Nur wenn man das wahre Gliick vom sinnlichen Genuss, das reine Denken von der Phantasievorstel-
lung unterscheide und seine Lebensrichtung auf das Nicht-Gegebene griinde, kénne man die ,Erleuch-
tung* erfahren®. — Zur Rezeption des Corpus Dionysiacum bei Johannes Scotus Eriugena vgl. ebd., S. 96
u. 184. — Vgl. zudem Walter Haug: Das dunkle Licht. Lichtmetaphorik und Lichtmetaphysik bei Diony-
sius Areopagita, Johannes Scotus Eriugena und Nicolaus Cusanus. In: ders.: Positivierung von Negativi-
tat. Letzte kleine Schriften. Hrsg. von Ulrich Barton. Tiibingen 2008, S. 271-285, hier zum irdischen
Licht und den Engeln bes. S. 276 f. Haug setzt eine ,,radikale Differenz“ (ebd., S. 277) zwischen Transzen-
denz und Immanenz an und begriindet so ,,Ahnlichkeit bei je gréfierer Undhnlichkeit“ (ebd., S. 276).

16 Iohannis Scoti Erivgenae Expositiones in ierarchiam coelestem. Hrsg. von Jeanne Barbet. Turnholt
1975 (Corpvs Christianorvm. Continvatio Mediaevalis 31). — Ubers. (Marco Mattheis, Berlin): ,,Bei edleren
heiligen Darstellungen passiert es, dass man in die Irre gefiihrt wird, indem man glaubt, dass ir-



458 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

Es geht hier um die Undhnlichkeit der sprachlichen Gleichnisse mit den gottlichen
Wahrheiten und der Pseudo-Dionysius-Text fordert dazu auf, die zu weltlich gedachten
Analogien abzustreifen, um zu gottlicher Wahrheit iiber sprachliche Undhnlichkeit zu
gelangen.

Auch Hugo von Sankt Viktor, der knapp dreihundert Jahre nach Johannes Sco-
tus, in der ersten Hélfte des 12. Jahrhunderts, die Himmlischen Hierarchien des Ps.-
Dionysius erneut ins Lateinische iibertrdagt, kommentiert diese Stelle dhnlich:

Quapropter, inquit, ,non estimo quemquam bene sapientium contradicere‘ hoc, quod ,dissimiles
similitudines magis nostrum animum‘ ad veritatem ,reducunt‘, quia QVIDEM CONSEQVENS EST
PER PRECIOSIORES SACRAS FORMATIONES SEDVCI, id est ,consequi‘ uel prouenire uel contin-
gere potest facile ut, ,per illas ,sacrarum‘ rerum ,formationes‘ quae ,preciosiores‘ representantur
in sacro Eloquio, ,seducantur‘ cogitationes hominum, ESTIMANTES QVASDAM CAELESTES ES-
SENTIAS ESSE AVRIFORMES, sicut in quibusdam locis Scripturarum per similitudinem represen-
tantur; ET existimantes etiam in caelo esse QVOSDAM FVLGVREOS VIROS DECORA INDVTOS
VESTIMENTA, quemadmodum angeli apparuisse leguntur splendidis uestibus et uultibus fulgo-
reis, CANDIDVM, ET IGNEVM INNOCVE RESPERGENTES, id est emittentes uel fundentes clarita-
tem, et lumen, ,candidum‘ quidem quantum ad uestimenta, et ,igneum‘ quantum ad uultus
flammeos et ardentes, ,innocue’, id est sine lesione, contestante in hoc ipso diuino miraculo, quia
in diuinis et caelestibus naturis, quae hic demonstrantur per speciem, aliter illic sunt secundum
ueritatem, in quibus naturae uisibilis species cernitur, effectus non inuenitur.
(Hugo von Sankt Viktor: Expositiones in
ierarchiam coelestem III,835-853)"

gendwelche himmlischen Wesen golden seien, und irgendwelche Ménner blitzend, in anmutige Kleider
gehdillt, weifd und feurig erstrahlend, ohne Schaden anzurichten, oder mit was auch immer fiir anderen
dhnlichen Vorstellungen die Theologie himmlische Begriffe ausgedriickt hat. || In edlen, also schénen
und der Natur dhnelnden heiligen Bildern, kénnen leicht diejenigen in die Irre gefiihrt werden, die glau-
ben, dass himmlische Wesen goldene Gestalt hitten, und dass dort irgendwelche glanzenden Ménner
seien, die mit schonen Kleidern angetan sind und die in weifSer und feuriger, dennoch unschadlicher
Farbe erstrahlen; und andere dhnliche erdachte, den Formen menschlicher Korper gleichende Gestalten
lassen sie den Himmel bewohnen, ohne in der Lage zu sein, die der menschlichen Natur begreiflichen
Substitutionen geistlicher und unsichtbarer Tugenden richtig zu erwédgen oder sauber zu verstehen. Und
was noch bedauernswerter ist: In der Menschenmenge findet man kaum eine winzig kleine Zahl an Wei-
sen, die sich von einem solchen Fehler nicht in die Irre fithren ldsst und es nicht hinnimmt, Falsches fiir
Wahres anzuerkennen. — Uber die Verbreitung und Wirkung der Expositiones des Johannes Scotus ldsst
sich nur spekulieren. Die Uberlieferung ist relativ schmal, erhalten ist nur eine vollstindige Hs. aus der
Mitte des 12. Jhs. sowie fiinfzehn unvollstiandige (vgl. ebd., S. XII-XXV). Gleichwohl scheint Hugo von
St. Viktor bei der Arbeit an seiner Expositio iiber die Himmlischen Hierarchien der Text vorgelegen zu
haben, wie Heinrich Weisweiler: Die Ps.-Dionysiuskommentare ,in Coelestem Hierarchiam‘ des Skotus
Eriugena und Hugos von St. Viktor. In: Recherches de théologie ancienne et médiévale 19 (1952),
S. 26-47, plausibel gemacht hat, was fiir eine gewisse Verfiigbarkeit sprechen konnte. Das Periphyseon
des Johannes kannte Hugo offenbar, denn in seinem Didascalicon (I11.2) wird es eigens erwéhnt.

17 Hier und im Folgenden zitiert nach: Hvgonis de Sancto Victore Svper ierarchiam Dionisii. Hrsg. von
Dominique Poirel. Turnhout 2015 (CCCM 178). — Ubers. (Marco Mattheis, Berlin): ,Deshalb, sagt er,
glaube ich nicht, dass irgendein weiser Mensch dem gut widersprechen kann, dass unihnliche Ahn-
lichkeiten unseren Geist mehr zur Wahrheit fithren. Denn: ES IST FOLGERICHTIG, DASS MAN DURCH



V.1 Der schine Kérper und die Wahrnehmung des Schénen (aisthesis) = 459

Noch Robert Grosseteste schlief3t in seinem Kommentar der Himmlischen Hierar-
chien (ca. 1239-1242) an die Diskussion der entsprechenden Passage die spottische
Frage an, ob derjenige, der bereit sei, himmlische Substanzen (celestes substancie)
fiir goldgldnzend, feurig oder sonnenhaft leuchtend zu halten, auch bereit sein
werde, sie fiir pferdehaft, ochsen- oder 16wengestaltig zu halten.'®

Es bedarf nicht des direkten Einflusses der pseudo-dionysischen Lichttheologie auf
Chrétien, welchen die Forschung indessen immer wieder behauptet hat, um die theolo-
gische Skepsis gegeniiber immanentem ,Glanz’, der die Engelsnatur tduschend fingiert,
zu begriinden. Die Warnung vor dem Glanz und den falschen (héretischen oder heidni-
schen) Theurgen findet sich auch in Augustins De civitate Dei:

Quod enim qui has sordidas purgationes sacrilegis ritibus operantur quasdam mirabiliter pul-
chras, sicut iste commemorat, uel angelorum imagines uel deorum tamquam purgato spiritu ui-
dent (si tamen uel tale aliquid uident), illud est, quod apostolus, dicit: Quoniam satanas
transfigurat se uelut angelum lucis [II Cor 11,14; F. D. S.]. Eius enim sunt illa phantasmatal.]
(Augustinus: De civitate Dei X.10.30-36)"

HEILIGE DARSTELLUNGEN VERFUHRT WIRD, WENN SIE BESONDERS PRACHTIG SIND. Das heifit: es
folgt, dass es vorkommt oder leicht passieren kann, dass durch jene Darstellungen heiliger Dinge, die
in der heiligen Schrift besonders prachtig dargestellt werden, die Gedanken der Menschen verfiihrt wer-
den. UND ZWAR, DA MAN GLAUBT, DASS GOTTLICHE WESEN EINE GOLDENE GESTALT HATTEN, wie
sie an einigen Stellen der Schriften in Form eines Gleichnisses beschrieben werden. Und indem sie
glauben, dass auch im Himmel BLITZENDE MANNER ANMUTIGE KLEIDER TRUGEN, so wie man von
Engeln liest, dass sie in glanzenden Kleidern und mit blitzenden Gesichtern erschienen seien, UND
DABEI WEISSEN UND FEUERROTEN SCHIMMER VERSPRUHEN, OHNE SCHADEN ANZURICHTEN, das
heifdt hellen Schimmer und Licht ausstrahlend oder ausgieflend. Der helle Schimmer bezieht sich auf
die Kleider, und der feurige Schimmer auf das flammende und brennende Gesicht. Ohne Schaden anzu-
richten meint ,ohne Verletzungen zu erzeugen‘. Als Beweis hierfiir wird das gottliche Wunder selbst
angefiihrt, dass in goéttlichen und himmlischen Naturen, die hier iiber ihre dufiere Gestalt beschrieben
werden, es sich anders mit der Wahrheit verhilt. Bei ihnen ist eine sichtbare Gestalt der Natur zu erken-
nen, aber keine Auswirkung zu finden.“

18 Vgl. Roberti Grosseteste Episcopi Lincolniensis Versio Caelestis Hierarchiae Psevdo-Dionysii Areopa-
gite. Cum scholiis ex graeco svmptis necnon commentariis notvlisque eivsdem lincolniensis. Hrsg. von
Declan Anthony Lawell, James McEvoy, James Santley McQuade. Turnhout 2015 (CCCM 268), hier S. 47,
Z. 61-64. — Zur Datierung dieses Kommentars vgl. ebd., S. XIX.

19 Ubers. (Thimme): ,,Denn wenn jene Leute, die mit ihren schindlichen Praktiken schmutzige Reini-
gungen vornehmen, wie Porphyrius behauptet, mit angeblich gereinigtem Geiste gewisse wunderbar
schone Erscheinungen von Engeln oder Gottern wahrnehmen, so gilt hier, falls das wirklich zutrifft,
was der Apostel sagt: ,Denn er selbst, der Satan, verstellt sich zum Engel des Lichts [II Cor 11,14;
F.D.S.]. Denn auf ihn sind diese Blendwerke zuriickzufiihren.“



460 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

Demgegentiber ist bei Augustinus die Natur der Engel als prinzipiell unkorperlich ge-
dacht, weshalb jedes Denken, das in korperlicher Anschauung und Vorstellung ver-
harrt, als falsch abgewiesen wird.?

Es ist dieser Fehler, in den Gleichnissen der innerweltlichen Anschauung zu ver-
harren, den der Conte du Graal Chrtétiens vorfiihrt, wenn der junge Perceval direkt zu
Beginn der Erzdhlung die strahlenden, gldnzenden, farbigen und laut tonenden Reiter
fiir Engel halt. Die Analogien zur zitierten Pseudo-Dionysius-Stelle von den gold- oder
lichtglanzenden, blitzenden, prachtig in strahlende Kleider gehiillten Mannern, ist of-
fenkundig und scheint als gezielte Anlehnung an eine zeitgenossische Angelologie, die
die Kérperlichkeit der Engel einerseits und das immanente Gldnzen der Transzendenz
ablehnt, ein Modus zu sein, in welchem Percevals mangelnde Einsicht in den rechten
Glauben und die Ordnung der Schopfung zur Darstellung kommt:

[...] quant il les vit en apert,

Que du bois furent descovert,

Et vit les haubers framians

Et les elmes clers et luisans,

Et vit le blanc et le vermeil
Reluire contre le soleil,

Et l’or et I’azur et I’argent,

Si li fu molt bel et molt gent,

Et dist: ,Ha! sire Diex, merchi!
Ce sont angle que je voi chi.

Et voir or ai je molt pechié,

Ore ai je molt mal esploitié,

Qui dis que c’estoient deable.
Ne me dist pas ma mere fable
Qui me dist que li angle estoient
Les plus beles choses qui soient,
Fors Diex qui est plus biax que tuit.
Chi voi je Damedieu, ce quit,

20 Man vgl. bspw. eine Stelle aus Augustinus: Confessiones IV.16.31: Sed quid mihi hoc proderat pu-
tanti, quod tu, domine deus veritas, corpus esse lucidum et immensum et ego frustum de illo corpore?
Nimia perversitas! (Ubers. [Flasch, Mojsisch]: ,,Was niitzte mir all das schon, der ich doch annahm, du
Herr und Gott, du, die Wahrheit, seiest ein leuchtender, riesiger Kérper und ich sei ein Stiickchen
davon? Welch eine widersinnige Vorstellung!*“) sowie weiterhin in den Confessiones (VIL.5.7), wo es
iiber die eigene korperhafte und daher falsche Vorstellung von den Engeln heif3t: [...] sed etiam ipsa,
quasi corpora essent, locis et locis ordinata, ut imaginatio mea; et feci unam massam grandem distinctam
generibus corporum creaturam tuam, sive re vera quae corpora erant, sive quae ipse pro spiritibus finxe-
ram, et eam feci grandem, non quantum erat, quod scire non poteram, sed quantum libuit (Ubers. [Flasch,
Mojsisch]: ,,Aber auch sie [= die Engel; F. D. S.] stellte ich mir, als wiren sie Korper, rdumlich angeord-
net vor. Ich machte aus deiner Schépfung eine einzige grof3e Masse, in sich unterschieden nach den
Arten der Korper — mochten es wirkliche Korper sein oder von mir selbst den Geistwesen angedichtete.
Und ich machte sie grof3, nicht so grof3, wie sie wirklich war, denn das konnte ich nicht wissen, son-
dern nach Belieben[.]*).



V.1 Der schéne Kérper und die Wahrnehmung des Schénen (aisthesis) = 461

Car un si bel en i esgart

Que li autre, se Diex me gart,
N’ont mie de biauté la disme.
Ce me dist ma mere meisme
Qu’en doit Dieu sor toz aorer
Et supplier et honorer,

Et je aor[e]rai cestui

Et toz les angles aprés lui.*
Maintenant vers terre se lance
Et dist trestoute sa creance

Et oroisons que il savoit,
Ques a mere apris li avoit.
(Chrétien: Conte du Graal, Vv. 127-158)*

Hierbei ist es nicht allein der Umstand, dass Perceval, der Lehre seiner Mutter folgend,
gobttliche Wesen als strahlende, glinzende Manner imaginiert, sondern es ist der Um-
stand, dass diese Vorstellung hier gleichfalls an das Thema des Irrens gekniipft er-
scheint und so die Kategorien ,,schon“ — ,,go6ttlich/engelshaft“ in ihrer Undhnlichkeit
und vor allem in ihrer Relativitit exponiert werden, was die besondere Ahnlichkeit der
Textstellen ausmacht. Hier wie dort wird thematisiert, dass der sprachlich vermittelte
Erkenntnisprozess ein prekarer ist, wenn er die Grenzen der irdischen Kreatur hin zur
Erkenntnis der Transzendenz iiberschreiten soll.

Die Engelserscheinung, welche ja auf histoire-Ebene einzig in Percevals falsch ge-
steuerter Wahrnehmung existiert, nimmt der Conte auf discours-Ebene offenbar spiele-
risch auf, indem der Schonste unter den Rittern, den Perceval deshalb fiir Gott halt,
ihn mit einer Kontrafaktur des ,englischen‘ Grufies gegeniiber den beiden Marien am
Grab anspricht,22 wie Olef-Krafft in ihrem Stellenkommentar vermerkt: ,, Vallet, n’aiez
paor.“ (V. 171, Ubers. [Olef-Krafft]: ,,,Junger Mann, fiirchtet Euch nicht!*). Die doppel-
bodige Referenz, welche ihren Sinn offenbar aus einer geistreichen Anspielung bezieht,

21 Ubersetzung: ,,[Alls er sie jedoch deutlich wahrnehmen konnte, weil der Wald sie nicht (Iinger) ver-
barg, und als er die blinkenden Halsbergen erblickte und die glanzenden, funkelnden Helme und als er
das Weif3 und Rot (der Riistungen) in der Sonne aufblitzen sah, das Gold, das Blau und das Silber, da
entziickte und begeisterte ihn das ungemein, und er rief aus: ,Ah, Herrgott, Ertbarmen! Das sind (ja)
Engel, die ich hier sehe. Nun habe ich in der Tat schwer gesiindigt, einen bdsen Fehler habe ich ge-
macht, indem ich meinte, dies seien Teufel. Meine Mutter hat mich nicht belogen, als sie mir erzdhlte,
daf3 die Engel das Schonste seien, was es gebe, aufler Gott, der noch schoner sei. Hier schaue ich Gott
(selbst), glaube ich, denn ich erblicke unter ihnen einen, der so schon ist, daf3 die anderen bei Gott
nicht (einmal) den zehnten Teil seiner Schonheit haben. Meine Mutter selbst hat mir eingeschérft, dafl
man Gott vor allen (anderen) anbeten, demiitig anflehen und verehren miisse. Also werde ich diesen
hier (jetzt) anbeten und (dann) alle die Engel nach ihm.‘ Sogleich warf er sich auf den Boden und sagte
sein ganzes Credo und alle ihm bekannten Gebete herunter, die seine Mutter ihn gelehrt hatte.“

22 Mt 28,5: nolite timere vos (Ubers.: ,Fiirchtet euch nicht.“). — Ich mdchte Olef-Krafft, Perceval, S. 531,
zustimmen, die schreibt: ,,Daf} die Assoziation von Chrétien beabsichtigt ist, erhellt aus der plurali-
schen Anredeform, die der Ritter im Gesprdch mit Parzival [sic] nur hier gebraucht*.



462 — V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

zeigt, auf welchem Niveau der Wiedererkennungswert einschldgiger Schriftworte ver-
anschlagt werden kann und soll. Der Conte rechnet offenbar mit einem Publikum, das
eine Grundkompetenz im Umgang mit basalen geistlichen Themen hat. Dazu gehdrt
wohl auch die in Percevals Worten paraphrasierte Lehre der Mutter, mit welcher der
Junge diese konfrontiert, als er zuriickkehrt und ihr von seinem Erlebnis berichtet. In
seiner Paraphrase iiberlagern sich die Gottes- und Engellehre der Mutter ununter-
scheidbar mit seiner Interpretation derselben:

[

Mere, dont ne soliez vos dire

Que li angle et Diex, nostre Sire,

Sont si tres bel c’onques Nature

Ne fist si bele creature,

N’el monde n’a si bele rien?

(Chrétien: Conte du Graal, Vv. 383-387)%

Hier ist das Konzept der Natura angespielt, die als vicaria Dei, als Statthalterin Gottes,
fiir die Generationenfolge im Diesseits sorgt und hinter der letztlich das Prinzip der
,Jatiirlichen‘ Prokreation der Kreatur steht, in welche Gott nicht mehr aktiv eingreift.24
Im Rahmen dieser immanenten Ordnung, so paraphrasiert Perceval, habe Nature nie-
mals eine Kreatur erzeugt, welche an die Schonheit Gottes heranreicht. Dies ist einer-
seits theologisch korrekt, insofern — das betont schon Augustinus — Gottes Schonheit
die kreatiirliche Schonheit selbstverstandlich iibertrifft, da ndmlich Gott die pulchritudo
increata (Ulrich von StraBBburg) selbst ist. Andererseits zeigt sich hier bereits ein Miss-
verhdltnis, insofern bereits im nachsten Moment deutlich wird, dass Perceval in die
grundsatzliche Inkommensurabilitdat der Kategorien, mit denen er umgeht, keinen Ein-
blick hat. Seine Mutter bestédtigt — ganz im Sinne einer theologischen Disputation —
den von Perceval als Nachfrage vorgetragenen Glaubenssatz, indem sie zum einen
seine Richtigkeit bejaht und zum anderen, dass sie ihn in dieser Form vorgetragen
habe (,Biax fix, encor le di je bien. | Jel di por voir, et di encor.‘ [Chrétien: Conte du Graal,
Vv. 388 f.; Ubers. (Olef-Krafft): ,,Lieber Sohn, das versichere ich auch jetzt noch mit
Nachdruck. In der Tat, ich habe es gesagt und sage es immer noch.*“]). Hierauf antwor-
tet Perceval:

23 Ubers. (Olef-Krafft): ,Mutter, pflegtet Thr etwa nicht zu behaupten, daf} die Engel und Gott, unser
Herr, viel schoner seien als jedes Geschpf von (Mutter) Natur und jeder Kreatur auf der Welt?*

24 Vgl. zum Konzept der Natura tiberblicksartig Hans-Werner Goetz: Gott und die Welt. Religiose Vor-
stellungen des frithen und hohen Mittelalters. Teil I, Band 2: II. Die materielle Schopfung: Kosmos und
Welt. III. Die Welt als Heilsgeschehen. Berlin 2012 (Orbis mediaevalis. Vorstellungswelten des Mittelal-
ters 13.2), S. 15-38. — In Hinblick auf den Einfluss in deutschsprachiger Dichtung vgl. Huber, Aufnahme
und Verarbeitung, sowie ders., Die personifizierte Natur. — Vgl. Kap. IV.2.2.



V.1 Der schéne Kérper und die Wahrnehmung des Schénen (aisthesis) =—— 463

,Taisiez, mere, ne vi je or

Les plus beles choses qui sont,

Qui par le gaste forest vont?

11 sont plus bel, si com je quit,

Que Diex ne que si angle tuit.*

(Chrétien: Conte du Graal, Vv. 390-394)%

An dieser Aussage nun sind vom theologischen Standpunkt aus verschiedene Punkte
zu inkriminieren — und entsprechend reagiert Percevals Mutter, wenn sie ihren Sohn
mit den Worten in die Arme schlieft: ,Biax fix, a Dieu te rent, | Que molt ai grant paor
de toi. [...]° (Chrétien: Conte du Graal, Vv. 395f.; Ubers. [Olef-Krafft]: ,,,Lieber Sohn, ich
stelle dich Gottes Schutz anheim, denn ich habe sehr grofie Angst um dich. [...]“) Nicht
zuletzt warnt die Mutter schliefSlich ihren Sohn vor dem, was ihm dort begegnet ist: ,[...]
Tu as veli, si com je croi, | Les angles dont la gent se plaignent, | Qui ocient, quanqu’il
ataignent. (Chrétien: Conte du Graal, Vv. 398-400; Ubers. [Olef-Krafft]: ,,,[...] Du hast
vermutlich die Engel geschaut, iiber die die Menschen klagen, weil sie alles téten, wor-
auf sie auch treffen.*) In dieser Warnung findet sich das Analogon zu der oben zitierten
Warnung des Apostels (I Cor 11,14: ,,Auch der Satan tarnt sich als Engel des Lichts.“)
in Augustins De civitate Dei (X.10), insofern die angles, qui ocient, nicht zuletzt den ge-
fallenen Engel des Lichts, Luzifer, und seine Scharen bezeichnen kénnen.®

Wahrend die Aussagen der Mutter vom theologischen Standpunkt her nicht falsch
sind, ist das, was Perceval darunter versteht, eine Tauschung im Kérperlichen. Ganz
offenkundig ist es zundchst einmal theologisch akzeptabel, dass Gott die hochste
Schonheit ist. Dass Perceval jedoch bereit ist, die Gestalten, die ihm begegnet sind und
die ausdriicklich als beles choses qui sont, also als ,seiende Dinge‘, bezeichnet werden,
Gott vorzuziehen bereit ist, erscheint als Effekt einer kreatiirlichen T'eiuschung.27 Auffal-
lig ist dabei, dass Perceval zwar die Lehren seiner Mutter annimmt, von diesen jedoch
allein die oberflachliche Hierarchisierung, die Relativitdt der Schonheiten tibernimmt.
Er 16st sich jedoch in Hinblick auf die Gotteslehre nicht von der fleischlichen Kreatur
und verpasst damit das wesentliche anagogische Moment, das in der Bezugsetzung
zwischen immanentem Schonen und transzendenter Schénheit besteht.

25 Ubers. (Olef-Krafft): ,,Schweigt, Mutter! Sah ich denn nicht die schénsten Wesen, die es gibt, durch
den wilden Wald reiten? Sie sind meiner Meinung nach schéner als Gott und seine Engel.*

26 Olef-Krafft hilt demgegeniiber die Worte der Mutter fiir eine ,,Ad-hoc-Erfindung [...] zur Abschre-
ckung des Sohnes* (Olef-Krafft, Perceval, S. 536). Gleichwohl verweist sie (ebd.) auf einen Beitrag, wel-
cher eine Verbindung zu alttestamentlichen Wiirg- und Todesengeln herzustellen sucht, ndmlich:
Mario Roques: Les anges exterminateurs de Perceval. In: Fin du Moyen Age et Renaissance. Mélanges
de philologie francaise offerts a Robert Guiette, Anvers 1961, S. 1-4.

27 Schon Augustinus warnt mit den Worten aus Rm 1,25 (qui commutaverunt veritatem Dei in mendacio
| et coluerunt et servierunt creaturae potius quam creatori) immer wieder davor, die Kreatur dem Kreator
vorzuziehen, bspw. in De vera religione, XXXVII.68.190. — Zu Rm 1,25 vgl. im Folgenden bes. Kap. V.1.2.



464 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

An Perceval zeigt sich, was passiert, wenn die Gleichnisse der Theologie nicht als
transitorische Verstandnishilfe auf dem Sprung in das Denken der radikalen Undhnlich-
keit fungieren, welche die Transzendenz von der Immanenz und allen ihr zu Gebote ste-
henden Begriffen trennt. Perceval verbleibt ganz auf der wortlichen Ebene der géttlichen
Schonheitslehre seiner Mutter und operiert mit einem korperlich gepragten Begriff von
Schonheit. Dieser freilich, welcher Dinge messen kann, die ihm unbekannt sind und die
alles bisher Gesehene iibersteigen, funktioniert als Apriori-Begriff. Damit entspricht er
letztlich, ohne dass dies figurenintern wirksam wiirde, dem Augustinischen Schonheits-
apriori, welches seinen Maf3stab nicht aus Auflerlichem, sondern aus der Weisheit (sapi-
entia) des Geistes (mens) zieht und so auf das Prinzip der Schonheit selbst (Gott) verweist,
ohne deshalb notwendig zur Erkenntnis Gottes selbst zu gelangen.?® Der anagogische as-
census, das fiihrt der Conte an Perceval vor, versagt. Die Welt, zumal die menschenge-
machte, ist fiir den in der Entfremdung aufgewachsenen Jungen nicht aus dem Wort
allein erschliefbar.” Insofern hat der junge Perceval mit dem mittelhochdeutschen Parzi-

28 Zur Funktion der Augustinischen Apriori-Begriffe (Gutheit, Schonheit, Zahlen etc.) vgl. bes. Augusti-
nus: Confessiones X.10.17-X.15.23. Vgl. zudem besonders auch Augustinus: De trinitate VIIL.3.4, wo der
Aufruf formuliert wird, die transzendent-absolute Gutheit Gottes als zugrundeliegenden Maf3stab der
Beurteilung alles Guten und aller Giiter (bona) der Immanenz zu erkennen. Gerade jedoch weil der tran-
szendente Rahmen der immanenten Werte nicht selbstevident ist, formuliert De trinitate diesen Zusam-
menhang als Appell, der zur Einsicht des guten Gutes (bonum bonum), welches Gott ist, fiihren soll. Die
von Gott herriihrende Gutheit in der Kreatur ist kein Garant dafiir, dass die Kreatur auf rechte Art geliebt
wird. Auch zur Siinde ist der Mensch, nach De trinitate (X1.5.8) durch die in jeder Kreatur enthaltene
Spur der Gutheit Gottes geneigt, indem er falsch und nicht in Bezug auf den Kreator nach dieser Gutheit
strebt: Quid enim non pro suo genere ac pro suo modulo habet similitudinem dei quandoquidem deus
fecit omnia bona ualde non ob aliud nisi qua ipse summe bonus est? In quantum ergo bonum est quidquid
est in tantum scilicet quamuis longe distantem habet tamen nonnullam similitudinem summi boni, et si
naturalem utique rectam et ordinatam |...]. Nam et animae in ipsis peccatis suis non nisi quandam simili-
tudinem dei superba et praepostera et, ut ita dicam, seruili libertate sectantur. Ita nec primis parentibus
nostris persuaderi peccatum posset nisi diceretur: Eritis sicut dii. Non sane omne quod in creaturis aliquo
modo simile est deo etiam eius imago dicenda est (Hervorh. im Original; F.D.S. — Ubers. [Schmaus]:
,Was hitte namlich in seiner Art und nach seinem Maf} eine Ahnlichkeit mit Gott, wo Gott doch alles
sehr gut schuf, aus keinem anderen Grund als deshalb, weil er selbst in htchste Weise gut ist? Insofern
also gut ist, was immer ist, insoweit hat es eine, wenn auch entfernte, so doch irgendeine Ahnlichkeit
mit dem hochsten Gut; wenn sie in ihrem naturgeméfien Sein verharrt, so ist sie recht und geordnet [...].
Selbst in ihren Siinden jagen ja die Seelen nur einer Art Ahnlichkeit mit Gott nach, in ihrer hochmiitigen
und verkehrten, ich mochte sagen, knechtischen Freiheit. So hétten auch unsere Stammeltern nicht zur
Siinde iiberredet werden kénnen, wenn man ihnen nicht gesagt hétte: ,Ihr werdet sein wie Gott.* Es ist
indes nicht alles, was in der Schopfung irgendwie Gott dhnlich ist, auch sein Bild zu nennen*.)

29 Eine ganz dhnliche Konfiguration von Bildung findet sich im Maere vom Gdnslein, in welchem ein
Knappe, der das Kloster niemals verlassen darf, au3erhalb der Klostermauern sein Lexikon falsch fiillt
und entsprechend nicht in der Lage ist, sich angemessen zu seiner Umwelt zu verhalten, {iber die er
bereits viel gehort, von der er jedoch nichts gesehen hat. Auch hier steht im Hintergrund offenbar eine
Zeichentheorie, welche die Verbindung von (Wort-)Zeichen und Bezeichnetem thematisiert.



V.1 Der schéne Kérper und die Wahrnehmung des Schénen (aisthesis) = 465

val etwas gemeinsam, denn auch dieser schafft es nicht, aus theologischer Lehre heraus
die Welt zu strukturieren.

Misslingende aisthetische Erkenntnis wird bei Chrétien aber nicht allein anhand der
falschen Wahrnehmung der schonen, glanzenden Ritter als Engel durchgefiihrt, sondern
das Thema wird im Conte du Graal weiter ausgebaut. Der erste Weg nach dem Aufbruch
des jungen Perceval steht nicht nur unter dem Zeichen seiner Torheit und der zu verkiirzt
gestellten, zu wortlich ausgelegten und daher missverstandenen Regeln seiner Mutter,
sondern er stellt weiterhin zugleich die Wahrmehmung des sich durch die Diegese bewe-
genden stultus (Toren) dar. Als Perceval auf das Zelt jener Jungfrau stofit, die in Wolf-
rams Parzival Jeschiite heilen wird,*® bringt er wiederum das Gesehene mit der ihm
bekannten, scheinbar apriorischen Kategorie, ndmlich dem ,Schonen‘, in Verbindung,
und schliefit daraus — wiederum falschlich — auf dessen Zugehorigkeit zum Gottlichen.
Er findet ndmlich auf einer schénen Wiese (une praerie bele [Chrétien: Conte du Graal,
V. 639]) ein schones und préachtiges Zelt (Li tres fu biax a grant merveille [Chrétien: Conte
du Graal, V. 641]):

Entor le tref a la roonde,

Qui estoit li plus biax del monde,

Avoit ramees et foillies

Et loges galesches drechies.

(Chrétien: Conte du Graal, Vv. 649-652)!

Die vom Erzdhler konturierte Schonheit des Zeltes gibt Perceval Anlass, es fiir eine Kir-
che zu halten und mit einer Regel seiner Mutter in Verbindung zu bringen:

,Diex, or voi je vostre maison.
Or feroie jou mesprison,

Se aorer ne vos aloie.

Voir dist ma mere tote voie
Qui me dist que mostiers estoit
La plus bele chose qui soit,

Et me dist que ja ne trovaisse
Mostier qu’aorer n’i alaisse

Le Creator en cui je croi.

[...]¢

(Chrétien: Conte du Graal, Vv. 655-663)*

30 Fiir die Jeschfite-Episode in Wolframs Parzival hat Martin Baisch: Zeichen lesen im hofischen Roman.
In: Paragrana. Internationale Zeitschrift fiir Historische Anthropologie 21 (2012), S. 112-131, gezeigt, dass
hier besonders im Kontrast der Figur Parzival mit Jeschiites Mann Orilus Zeichenwahrnehmung thema-
tisch wird, denn Orilus spiirte an dem touwe (Pz 132,29), dass jemand im Zelt bei Jeschiite ist.

31 Ubers. (Olef-Krafft): ,Rings um dieses herrlichste Zelt der Welt standen Hiitten aus Asten und Laub-
werk und walisische Lauben.*“

32 Ubers. (Olef-Krafft): ,,,Gott, nun schaue ich euer Haus. Also tite ich Unrecht, wenn ich nicht hin-
ginge, Euch anzubeten. Meine Mutter hat durchaus die Wahrheit gesprochen, als sie mir sagte, daf3



466 =—— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen* Subjekts

Die Wahrnehmung von sinnlich Schénem verleitet Perceval hier wiederum — wie in der
Szene mit den Rittern im Wald - zu einem falschen Schluss, diesmal jedoch nicht
mehr beziiglich der Schonheit der Transzendenz selbst, sondern nur noch beziiglich
einer auf die Transzendenz hingeordneten innerweltlichen Schonheit, wie sie hier — in-
direkt — fiir sakrale Architektur in Anspruch genommen wird.*® Selbst in dieser abge-
stuften, im Innerweltlichen verbleibenden Erkenntnis versagt Perceval, insofern seiner
sinnlichen Wahrnehmung noch immer nicht die notwendigen Kategorien zur Verfii-
gung stehen, die eine transzendente ,Schonheit’ von Percevals immanenter Schon-
heitswahrnehmung zu differenzieren in der Lage waren.

Der deutschsprachige Parzival kennt diesen aisthetischen Moment zu Beginn der
ersten Jeschiite-Episode zwar nicht, hat jedoch ein Analogon zu Beginn der anschlie-
Benden Gurnemanz-Episode, in welchem der Zusammenhang zwischen Sehen, falscher
Rationalitdt und dem fehlerhaften Schluss von einem menschengemachten Bauwerk auf
die Transzendenz pointiert wird.>* Parzival reitet, in voller Riistung und mit doppeltem
Tempo, ohne an das Wohl seines Pferdes zu denken, als am Horizont die Burg des
Gurnemanz de Graharz auftaucht:

hin gein dem abent er dersach
eins turnes gupfen unt des dach.
den tumben diihte sére,

wie der tiirne wiiehse mére:

der stuont da vil Gf einem hds.
do6 wander si saet Artiis:

des jaher im fiir heilikeit,

unt daz sin seelde weere breit.
(Pz 161,23-30)

ein Miinster das Schonste sei, was es gebe. Auch hat sie mich gelehrt, jede Kirche auf meinem Weg
aufzusuchen, um den Schopfer, an den ich glaube, zu preisen. [...]*

33 Die Schonheit des Kirchenbaus ist in der Forschung vielfach mit Schonheits- und Lichttheologie in
Verbindung gebracht worden; vgl. bspw. Kraf3, Geschriebene Kleider, S. 151-153. Besonders der Schmuck
des gotischen Kathedralbaus, welcher oftmals mit der pseudo-dionysischen Lichttheologie in Bezug ge-
setzt worden und — spatestens seit Erwin Panofsky — selbst als anagogisch aufgefasst worden ist, wird
aber von Abt Suger, dessen Schrift De consecratione in der Regel als Griindungsmoment ,der* Gotik und
als Beleg fiir den Einfluss der Lichttheologie verstanden wird, expressis verbis als ,irdische Schonheit‘ be-
nannt. Hierauf hat in jlingerer Zeit bspw. Andreas Speer: Aesthetics. In: The Oxford Handbook of Medi-
eval Philosophy. Hrsg. von John Marenbon. New York 2012, S. 661-684, hier S. 666, hingewiesen. Bei
Suger - hier zitiert nach: Abt Suger von Saint-Denis: De consecratione. Kommentierte Studienausgabe.
Hrsg. von Giinther Binding, Andreas Speer. K6ln 1995 — heif3t es, dass die Basilika zur Einweihung ge-
schmiickt worden sei, quatinus aliarum ecclesiarum ornamentis precellere uideretur et omnimodis incom-
parabili nitore uernans et omni terrena pulcritudine compta inestimabili splendesceret (Ubers. [Binding/
Speer]: ,,bis sie den Schmuck der anderer [sic] Kirchen zu tibertreffen schien und, auf jegliche Weise in
unvergleichlichem Glanz erblithend und mit aller irdischen Schonheit angetan, in unschétzbarer Wiirde
erglanzte.”).

34 Nellmanns Kommentar verzeichnet diese Parallele nicht.



V.1 Der schéne Kérper und die Wahrnehmung des Schénen (aisthesis) = 467

Es zeigt sich hier, dass die Anschauung der Dinge — seien sie natiirlich oder menschen-
gemacht®™ — dem tumben Betrachter keine Auskunft iiber die Regeln des kreatiirlichen
Diesseits und artifizieller menschlicher Erzeugnisse geben. Auch die — durch die Figur
Parzival ja vergleichend in Bezug gesetzte und also vorausgehend zu denkende — An-
schauung des prokreativen, lebendigen Wachstums im Rahmen der natiirlichen sai-
sonalen Ordnung fiihrt ihn nicht zur Einsicht in diese Naturordnung. So wird das
Missverstehen Parzivals inszeniert, der einerseits das optische Phdnomen der Perspek-
tivveranderung bei der Anndherung an ein entferntes Objekt nicht erfasst und anderer-
seits glaubt, dass Tiirme wie Pflanzen wiichsen und gesét wiirden.>®

35 Mit einer Stelle aus Augustin De vera religione (XXX.56.153), welche natiirlich Vorhandenes und
Menschengemachtes in Beziehung zueinander setzt, konnte man Dinge unterscheiden, welche natura
edita oder artibus elaborata sind.

36 Augustinus: De vera religione XXXI1.62.174 f., demonstriert gerade anhand eines optischen Problems
die Tduschungsanfilligkeit der leiblichen, sinnlichen Augen und den Primat des verstandesmaf3ig urtei-
lenden, inneren Auges, indem hier ein Fall scheiternder aisthesis diskutiert wird. Allerdings, so heif3t es
mit Hinweis auf das unter Wasser gebrochen erscheinende Ruder, sei dies nicht der Fehler des Auges,
sondern des Beurteilers (iudex): Sed ne ipsi quidem oculi fallunt. Non enim renuntiare animo possunt nisi
affectionem suam. Quod si non solum ipsi, sed omnes corporis sensus ita nuntiant ut afficiuntur, quid ab
eis amplius exigere debeamus ignoro. |...] Si quis remum in aqua frangi opinatur et cum inde aufertur in-
tegrari, non malum habet internuntium, sed malus est iudex. 175. Nam ille pro sua natura non potuit aliter
in aqua sentire nec aliter debuit. Si enim aliud est aer aliud aqua, iustum est ut aliter in aere aliter in aqua
sentiatur. Quare oculus recte, ad hoc enim factus est ut tantum valeat; sed animus perverse, cui ad contem-
plandam summam pulchritudinem mens, non oculus factus est (Ubers. [Thimme): ,,Aber nicht einmal die
Augen selber tduschen, denn sie kénnen der Seele nichts anderes als nur ihren Eindruck iibermitteln.
Und wenn nicht nur sie, sondern auch alle anderen leiblichen Sinne nur ihre Eindriicke {ibermitteln,
wiif3te ich nicht, was man mehr von ihnen verlangen darf. [...] Wenn jemand meint, das Ruder werde
im Wasser gebrochen und wieder heil, wenn man es herausnimmt, hat er keinen schlechten Berichter-
statter, sondern ist ein schlechter Beurteiler. 175. Denn das Auge konnte seiner Natur nach nichts ande-
res im Wasser wahrnehmen, durfte es auch nicht. Da ndmlich die Luft anders ist als das Wasser, gehort
es sich auch, dafy man in Luft und Wasser verschieden wahrnimmt. Demnach ist das Auge in Ordnung,
denn es ist nur zum Sehen geschaffen, die Seele dagegen verkehrt, denn die hochste Schonheit zu be-
trachten, dazu ist ihr nicht das Auge, sondern der Geist verliehen.“). Die Figur Parzival wird hier also —
wie bei der Fehlwahrnehmung der Ritter als Engel im Conte du Graal — wiederum in einen geradezu
lehrbuchhaften erkenntnistheoretischen Kasus versetzt, an dem Parzival — als schlechter iudex, der er
ist — scheitert. Das hier zugrundeliegende, durch den Standortwechsel des Betrachters verursachte opti-
sche Phdnomen, welches die Tiirme der Burg in der Vorstellung des unverstandigen Beurteilers ,wach-
sen‘ lasst, zdhlt zu den Standardproblemen der zeitgendssischen Optik, welches auf Erfahrungen aus
der Nautik beziehbar ist; vgl. hierzu bspw. Patrick Gautier Dalché: Zeit und Raum. In: Das leuchtende
Mittelalter. Hrsg. von Jacques Dalarun. Aus dem Franzosischen von Birgit Lamerz-Beckschéfer. 2. Aufl.
Darmstadt 2006, S. 22-51, hier S. 36, mit Bezug zum Tractatus de sphaera des Johannes de Sacrobosco
(ca. 1230), in welchem die unterschiedliche Perspektive auf Landmarken vom Ausguck eines Schiffes
zu einem an Deck stehenden Betrachter erldutert wird; eine entsprechende Illustration aus dem 15. Jh.
vgl. ebd., S. 40, Abb. 32. — Zur Entstehung der Entfernungswirkung vgl. bspw. die um 1350 entstandene,



468 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

Die Erkenntnis der kreatiirlichen Ordnung wird hier zudem am Beispiel des
Hausbaus durchgefiihrt, welches einer der Standardvergleiche fiir die vorausschau-
end planende Tatigkeit des Baumeisters (artifex) ist, durch welche dieser eine — aber
eben sinnfillige — Analogie zum planenden Schipfergott darstellt.>” Es sei daran er-
innert, dass im theologischen Kontext gezeigt werden kann, wie die Figur des deus
artifex in der Heiligen Schrift (Sap 13,1-5) — und im Anschluss daran beispielsweise
auch bei Augustinus (De trinitate XV.2.3) — an die Mahnung gebunden ist, den Kiinst-
ler (artifex) hinter seinem Werk (opus) nicht zu vergessen, und dass das Verhiltnis
von Kreatur und Kreator derart als Gegenstand einer prekaren, potentiell misslingen-
den und dann auf die Kreatur selbst gerichteten Wahrnehmung aufgefasst ist, welche
der Sorge und der Warnung bedarf, wobei das Nicht-Erkennen Gottes geradezu die
zu {iberwindende Basisdisposition des Menschen darstellt.>® Dieses Lob des hochsten
artifex, das sich idealerweise aus der verstehenden Analyse der Natur oder der er-
kannten Analogie des menschlichen artifex zum gottlichen Schopfer ableiten 1asst,
kann Parzival jedoch nicht leisten. Er liefert ein Beispiel dafiir, dass reine Anschau-
ung und unvollstindige Kategoriebildung zu falschen Schliissen fiihrt.>* Dass er dem
Urheber des von ihm als Sdhen missverstandenen Vorganges nicht einfaches Lob,
sondern heilikeit zuspricht, zeigt, dass der Vorgang aisthetischen Gottes(v)erkennens

erweiterte deutsche Ubersetzung des Tractatus de sphaera durch Konrads von Megenberg: Die Deutsche
Sphaera. Hrsg. von Francis B. Brévart. Tiibingen 1980 (ATB 90), S. 13,27-14,9, sowie die entsprechende
Ilustration, ebd., S. 156 (Figur 7).

37 Der Hausbauvergleich ist der Standardvergleich schlechthin und flexibel funktionalisierbar. Er fin-
det sich etwa in Rudolfs von Ems Barlaam und Josaphat (Hrsg. von Franz Pfeiffer. Leipzig 1843 [Dich-
tungen des deutschen Mittelalters 3]), Vv. 154,38-156,16, wo er dazu dient, die Kreatur auf den Kreator
hin transparent zu machen (Vv. 155,23 f.: Sus sol der welte geschaft | ougen dir die gotes kraft).

38 Vgl. hierzu Kap. V.1.3-5. — Die Relationierung zu Rm 1,25 liegt nahe.

39 Ganz dhnlich inszeniert die Erzdhlung von Barldam und J6saphat Rudolfs von Ems die Erfolglosig-
keit der Anschauung der Welt zur Gotteserkenntnis. Hier ist der Versuchsaufbau geradezu umgekehrt
angelegt: Josaphat wird von seinem heidnischen Vater in bewusster Isolation bei Hofe gehalten, wo er
zwar einerseits in allem unterrichtet wird, wo jedoch andererseits das Christentum von ihm ferngehal-
ten werden soll. Josaphat aber ist von Gott begnadet (vgl. Barlaam 28,15-17) und beginnt angesichts
der Welt Fragen zu stellen (Barlaam 25,31-26,11), auf die er und seine Lehrer keine Antwort finden (Bar-
laam 43,4-9), die jedoch spéter durch seinen christlichen Lehrer Barladm mit christlicher Lehre gefiillt
werden. Anhand der Welt fragt Josaphat, wer mit sé richem werde | des himels und der erde | s6
gewaltic mohte sin, daz der liehten sunnen schin [ tages schine und nahtes niht. | in dithte ein wunderlich
geschicht, | wa von diu vinster triiebe | sich ie des nahtes hiiebe | und ie der tac weer alsé kldr [ und beidiu
Zit, stund unde jdr | s6 wehselliche liefen hin (Barlaam 26,11-21). Jésaphat stellt zwar die richtigen Fra-
gen, ohne Verkiindigung einer Lehre kann er jedoch aus dieser Anschauung nicht zum Urheber der
Schopfung gelangen. Diese Art des — teils erfolgreichen, teils vergeblichen — Bezugs der Immanenz
auf die Transzendenz durch den Heiden kann sicherlich mit der autoritativen Stelle zu ,aisthesis* ei-
nerseits und ,Heidentum*‘ andererseits in den Paulus-Briefen in Verbindung gebracht werden, namlich
Rm 1,18-23. — Vgl. hierzu im Folgenden Kap. V.1.5.



V.1 Der schéne Kérper und die Wahrnehmung des Schénen (aisthesis) = 469

die Folie bildet, auf der Parzivals tor-Sein inszeniert wird.*® Parzival missversteht
nicht allein die Welt und die menschlichen Erzeugnisse, indem er glaubt, sie seien
durch natiirliches Wachstum entstanden, sondern er missversteht anhand dieser
Welt besonders auch die Transzendenz, wenn er Artus fiir denjenigen halt, der Bur-
gen sden kénne und dem deshalb heilikeit zukomme.*'

V.1.2 Die Verehrung der schonen créatiure im Parzival: Erfolglose aisthesis
in der Blutstropfenszene

Und auch in der beriihmten und vieldiskutierten Blutstropfen-Episode ist die Er-
kenntnis Gottes keineswegs Ziel oder Effekt der aus der aisthesis resultierenden cogi-
tatio, wie Joachim Bumke es suggeriert, sondern eher der Umweg in den eigenen
Verstandesverlust. Zwar heifit es in Parzivals soliloquium: géret si diu gotes hant [ und
al diu créatiure sin (Pz 283,2f.), es kann indessen kein Zweifel daran bestehen, dass
Parzival mit seiner Betrachtung eben nicht zum creator aufsteigt, sondern — ganz im
Gegenteil — bei der expressis verbis eingefiihrten creatura verharrt,*” wenn es gerade
die créatiure (Pz 283,3) ist, iiber die er weiterhin reflektiert:

40 Falsche heilikeit spricht etwa im Willehalm die Figur Rennewart auch Mahmet zu, was dort als Tau-
schung des einfiltigen Heiden inszeniert ist, der nicht erkennt, dass dessen Wundergrab aufgrund
eines Tricks schwebt. Vgl. hierzu im Folgenden Kap. V.3.2.1, S. 550-552.

41 Vollig anders interpretiert den in Rede stehenden Passus jiingst Daniela Fuhrmann: Ein eigenniitzi-
ger houptman der wdren zuht? Die Ambivalenz der Ratgeber-Figuren in Wolframs ,Parzival‘. In:
PBB 140,4 (2018), S. 458488, indem sie die Wahrnehmung der Figur Parzival auf den Burgherrn Gur-
nemanz bezieht. Fuhrmann begreift die Figurenrede derart als Strategie des Textes, ,,die Verbindung
von Gurnemanz als Herrn der so wunderbaren Burg mit deren Versprechen von heilikeit und seelde* zu
unterstiitzen (ebd., S. 463) und ihn ,,iiber die Ndhe zur heilikeit dem Bereich des Reinen und Makello-
sen“ zuzuordnen (ebd.). Sie begreift Parzivals ,,eingeschrankte Sicht der Dinge*“ als Wahrnehmung von
,ldealzustinden® (ebd., S. 464), welche nicht allein in Parzivals mangelndem Verstindnis der ihn um-
gebenden Dinge begriindet ist, sondern fiir Fuhrmann ein Ausdruck davon ist, ,,dass der Erzdhler be-
strebt ist, diese [Idealzustdnde] als wahrhaftig gegeben zu prisentieren® (ebd.). Sie fiihrt im Weiteren
eine Erzihlerrede an, in welcher sie erwiesen sieht, dass ,,[aJuf Handlungsebene [...]| davon auszugehen
[sei], dass er [= Gurnemanz; F.D.S.] als Landesherr auch fiir diese perfekte Anlage verantwortlich
zeichnet.“

42 Monika Schausten: Ein Held sieht Rot: Bildanthropologische Uberlegungen zu Wolframs von
Eschenbach Parzival. In: Sehen und Sichtbarkeit in der Literatur des deutschen Mittelalters. XXI.
Anglo-German Colloquium. London 2009. Hrsg. von Ricarda Bauschke, Sebastian Coxon, Martin
H. Jones. Berlin 2011, S. 177-191, hier S. 185, hat nachdriicklich darauf hingewiesen, dass ,,Wolfram an
dieser Stelle viel daran gelegen ist, seinen Helden selbst als Bilderzeuger in Szene zu setzen, wobei die
bildbearbeitenden Fahigkeiten der Parzivalfigur vom visuellen Eindruck der Farbigkeit angeregt wer-
den.” Daran, dass hier also ein mentaler Prozess der Figur Parzival selbst inszeniert wird, kénnen die
vorliegenden Uberlegungen anschliefRen.



470 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

s L]

géret si diu gotes hant

und al diu créatiure sin.
Condwir am{rs, hie lit din schin.
sit der sné dem bluote wize bot,
und ez den sné sus machet rot,
Condwir amdrs,

dem glichet sich din béa curs:
des enbistu niht erlazen.*

des heldes ougen mazen,

als ez dort was ergangen,
zweén zaher an ir wangen,

den dritten an ir kinne.

er pflac der waren minne

gein ir gar ane wenken,

sus begunder sich verdenken,
unz daz er unversunnen hielt:
diu starke minne sin da wielt,
solhe not fuogt im sin wip.
dirre varwe truoc gelichen lip
von Pelrapeir diu kiinegin:

diu zucte im wissenliche sin.
(Pz 283,2-22)

Parzivals cogitatio streift den Kreator (diu gotes hant) zwar, er ehrt aber tatsdachlich im
Folgenden lediglich al diu créatiure sin (Pz 283,3) in Gestalt der schonen Condwir
amirs. Als Folie eines solchen Aktes des Ver-/Erkennens kann der Romerbrief des
Apostels Paulus dienen (Rm 1,25), der in der christlichen Erkenntnistheorie seit Augus-
tinus den allgegenwartigen Bezugspunkt bildet. Hier heif3t es, die Heiden brachten der
Schopfung mehr Ehre entgegen und dienten dem Geschopf mehr als dem Schopfer (co-
luerunt et servierunt creaturae potius quam creatori). Das Pauluswort ist dabei — gerade
aufgrund des im Parzival eingespielten latinisierenden (bzw. franzdsisierenden) Signal-
wortes créatiure — durchaus als Referenzrahmen eines gebildeten Laienpublikums an-
zusetzen.”> Der von Bumke angesetzte Erkenntnisprozess, der zu Gott fiihre, ldsst sich
leicht als Verkennen deuten, denn Parzivals Verfehlung ist, mit Rm 1,20-21 gedacht,
noch schwerwiegender. Hier wird ausgefiihrt, dass der Schépfer in der Schépfung prin-

43 Ein pragnantes und friihes Beispiel fiir die volkssprachliche Aktualisierung von Rm 1,25 findet sich
im Rahmen der unikal tiberlieferten Mahnrede iiber den Tod des sogenannten Heinrich von Melk (Hein-
rich von Melk: Von des todes gehugde. Mahnrede von dem Tod. Hrsg. u. iibers. von Thomas Bein,
Trude Ehlert, Peter Konietzko et al., Stuttgart 1994), in der es wider weltlichen Reichtum heif3t: sant
Paulus, der gotes bot | sprichet, ditzes reichtum geirischaeit | sei der abgot schalchaeit. | daz ist an den
geirischen wol gewaere: | fvr ir schephaere | nement si, daz er geschaffen hat (Vv. 840-845). Die Referenz
auf das ,Heidentum‘ derjenigen, die das Geschaffene dem Schopfer vorziehen, ist hier im ,Gétzendienst*
(am abgot) desjenigen, der der Habsucht erliegt, markiert. — Bereits Wapnewski, Wolframs Parzival,
S. 20, schreibt, dass Parzival Gott durch ,.ein wip* ersetze, nennt dies Idolatrie (ebd., S. 49) und wieder-
holt (ebd., S. 148): ,,Er setzt seinen Gott ab. Und postiert an seine Stelle ein wip, Frau Minne, Venus.“



V.1 Der schéne Kérper und die Wahrnehmung des Schénen (aisthesis) = 471

zipiell erkennbar ist und dass derjenige, der Gott zwar prinzipiell denkend erkannt
aber vergessen hat, umso grofiere Schuld tragt:

invisibilia enim ipsius a creatura mundi | per ea quae facta sunt intellecta conspiciuntur |
sempiterna quoque eius virtus et divinitas | ut sint inexusabiles || *’quia cum cognovissent
Deum | non sicut Deum glorificaverunt aut gratias egerunt | sed evanuerunt in cogitationibus
suis | et obscuratum est insipiens cor eorum (Rm 1,20-21)**

Dieses Sich-in-Gedanken-Verlieren und das Vergessen des eigentlich bereits erkannten
Gottes, dessen Schopfertitigkeit Parzival ja zunéchst lobt (Pz 283,2f.), inszeniert die
Blutstropfenepisode.

Weil es hier ganz offenkundig nicht um Gotteserkenntnis geht, sondern sehr vor-
dergriindig eine Minne vorgefiihrt wird, die den Verstand (wissenliche sin) raubt, geht
Bumke einen Umweg, um seine These von Parzivals Erkenntnis aufrecht zu halten,
indem er zweierlei postuliert, ndmlich zum einen: (1) Erkenntnis der Schonheit fiihre
in der Tradition der platonischen Asthetik zur Erkenntnis des Selbst,*” und zum ande-
ren: (2) die Erkenntnis des Selbst stehe in engem Zusammenhang zur Gotteserkennt-
nis:*® ,,Der Zusammenhang von Selbsterkenntnis und Gotteserkenntnis wird auch in
der Blutstropfenszene angesprochen. Als Parzival in der Schénheit des Farbbildes im
Schnee die Schopferherrlichkeit Gottes erkannt hat, lenkt er den Blick auf sich selbst
zuriick“.*” Dass Selbsterkenntnis — entgegen dem franzosischen Pritext — das Thema

44 Ubers. (Frank Oborski): ,,2°Denn seine unsichtbaren Taten, von der Erschaffung der Welt an, wer-
den durch das, was geschaffen worden ist, erkannt und erblickt, auch seine ewige Kraft und Gottlich-
keit, sodass sie unentschuldbar sind, *'weil sie, obwohl sie Gott erkannt hatten, ihn nicht wie Gott
verehrt oder ihm Dank erwiesen haben, sondern sich in ihren Gedanken verloren haben und ihr unwis-
sendes Herz verfinstert worden ist.*

45 Vgl. Bumke, Blutstropfen, S. 46.

46 Ebd., S. 47, heifit es mit Bezug auf Forschung, nicht jedoch auf eine konkrete Stelle bei Augusti-
nus: ,,Augustin hatte gelehrt, daf3 die Selbsterkenntnis der erste Schritt zur Gotteserkenntnis ist. Die
Gelehrten des 12. Jahrhunderts sind ihm gefolgt.“ — Vor Bumke hat bereits Benedikt Jef3ing: Die Bluts-
tropfenepisode. Ein Versuch zu Wolframs Parzival. In: bickelwort und wildiu meere. Festschrift fiir
Eberhard Nellmann zum 65. Geburtstag. Hrsg. von Dorothee Lindemann, Berndt Volkmann, Klaus-
Peter Wegera. Goppingen 1995 (Goppinger Arbeiten zur Germanistik 618), S. 120143, die Blutstropfe-
nepisode in Verbindung zur Gotteserkenntnis gesetzt, dies jedoch ungleich direkter als Bumke: ,,Par-
zival sieht in der Blutstropfenepisode, wie Johannes in jener ersten prophetischen Vision [der
Apokalpyse; F.D.S.], Gott“ (ebd., S. 128). Jef3ing, ebd., S. 130 f., konstruiert diese Gottesschau {iber
Conwir amfirs‘ Schonheit, die ,,unter Riickgriff auf Bilder und Versatzstiicke der Mariendichtung“ ge-
staltet sei (ebd., S. 129). Die Blutstropfen versteht er so als Verweis ,,auf vielmehr als nur auf die Ehe-
frau, ndmlich auf Maria, die Mutter Gottes [...] und dariiber hinaus schon hier auf Gott.“ Des Weiteren
will JeBing die drei Tropfen als Abbild der Trinitét verstanden wissen (ebd., S. 139-142) und Kkonsta-
tiert weiterhin, ebd., S. 143: ,,Parzivals Augen sehen hier das Goéttliche, gottliche Verheiflung von
Vollendung und Erlésung®, und schlie3lich, ebd.: ,,Die drei Blutstropfen im Schnee verweisen auf
das neue, signifikante Andere, das den Kodex der Artuswelt abzuldsen im Begriff stand, verweisen
auf Gott.“ Hierfiir gibt der Text m. E. keine Anhaltspunkte.

47 Bumbke, Blutstropfen, S. 48.



472 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

der in Rede stehenden Passage sei, sieht Bumke als erwiesen an: ,,Daf} es in der Bluts-
tropfenszene um Selbsterkenntnis geht, wird am Ende der Szene explizit angespro-
chen, wenn Parzival die Frage nach der eigenen Identitit stellt: bin ichz? (302,11).““®
Insgesamt erscheinen mir die Referenzen auf das Thema ,Identitédt‘ an dieser Stelle
des Parzival weniger deutlich, als Bumke suggeriert. Immerhin liegen zwischen dem in
Rede stehenden Seh-Akt Parzivals und seinem Erwachen aus der Trance knapp zwei-
hundert Verse. Und selbst wenn man annimmt, dass ,Selbsterkenntnis‘ an dieser Stelle
im Text thematisch wird, so iiberrascht doch, dass Bumke hier einen signifikanten
Fortschritt in der Selbsterkenntnis der Figur Parzival feststellen mdchte. Hierfiir bietet
der Text zunédchst keinen wirklichen Anhaltspunkt. Was die (Selbst- oder gar Gottes-)
Erkenntnis Parzivals sein solle, vermag Bumke nicht darzustellen, und so greift er zu
einer Formulierung, die geradezu das Eingestdndnis impliziert, dass der Text diese In-
terpretation nur dann zuldsst, wenn man unterhalb des Textes eine implizit bleibende —
und vielleicht hier zu modern gedachte — Figurenpsychologie annimmt, denn: Parzival
,weifd nicht, daf er in der Liebesversunkenheit vor den Blutstropfen etwas viel Wichti-
geres {iber sich erkannt hat“.*” Um postulieren zu kénnen, dass Parzival etwas erkannt
habe, und zugleich den Text nicht vollstdndig zu iiberdehnen, muss Bumke die These
aufstellen, dass Parzival nicht wisse, was er erkannt habe, und den Inhalt dieser Er-
kenntnis sowie den Bezug des Komparativs (wichtiger als was?) offen lassen. Bumke
muss entsprechend weiterhin diese vermeintlich ,,wichtigste Einsicht {iber sich selbst,
zu der Parzival gelangt®,>® jenseits von Parzivals soliloquium verorten und sieht sie in
einer ,,Zwischenbemerkung“ des Erzdhlers expliziert, wenn es heifdt: sin pensieren
umben gral | unt der kiingin glichiu mal | iewederz was ein strengiu nét (Pz 296,5-7).>"
Allerdings konzediert auch Bumke: ,,Auf den ersten Blick scheint es nur eine additive
Zuordnung zu sein: das eine und das andere. Inwiefern da ein Zusammenhang besteht,

48 Ebd., S. 47.

49 Ebd.

50 Ebd,, S. 48.

51 Vgl. ebd., S. 48. - Bumke legt hier die Lesart der Handschriftenklasse G zugrunde. In Lachmanns
Text nach Klasse D lautet V. 296,5: sine gedanke umben gral. — Bspw. Heiko Wandhoff: Schwarz auf
Weif3 - Rot auf Weif3. Heraldische Tinkturen und die Farben der Schrift im Parzival Wolframs von
Eschenbach. In: Die Farben imaginierter Welten. Zur Kulturgeschichte ihrer Codierung in Literatur
und Kunst vom Mittelalter bis zur Gegenwart. Hrsg. von Monika Schausten. Berlin 2012 (LTG 1),
S. 147-167, hier: S. 161, hat in einem jiingeren Beitrag von ,,Parzivals tiefe[r] Einsicht angesichts der
roten Tropfen im weifden Schnee“ gesprochen und diese als die Notwendigkeit interpretiert, ,,das
Unmogliche moglich [zu] machen und den Gral mit der Minne [zu] verséhnen.“ Auch diese Interpre-
tation ist bei Bumke, Blutstropfen, S. 49, vorgepragt, wenn es heif3t: ,In der Gedankenverlorenheit
der Blutstropfenszene hat Parzival das Doppelziel seines Lebens erkannt: wip und gral sind die Leit-
begriffe, die hier zum ersten Mal zusammen genannt sind und die von da an den Weg seiner Selbst-
verwirklichung bestimmen.“ Es bleibt zu diskutieren, ob sich Parzival ,,von da an“ bereits auf dem
richtigen Weg befindet und wie es um seine ,,Selbstverwirklichung® steht.



V.1 Der schine Kérper und die Wahrnehmung des Schonen (aisthesis) = 473

bleibt ungesagt.“>> Es muss also — auch fiir Bumkes Analysen selbst — festgehalten
werden, dass Parzivals sinnliche Wahrnehmung und seine in der memoria stattfin-
denden Erinnerung an einen schonen weiblichen Kérper im Angesicht der Blutstropfen
zu keinem (erkennbaren) Erkenntnisfortschritt fithren, weder zu einer Selbst- noch zu
einer Gotteserkenntnis. Die an anderer Stelle bei Bumke postulierte Vorstellung vom
asthetischen ascensus, einer anagogischen Aufstiegsbewegung, welche er ,,im psycho-
logischen Schrifttum des 12. Jahrhunderts“>* verbreitet sieht, trdfe dann zumindest an
diesem Punkt der Handlung nicht zu. Zu diesem Aufstiegsmodell heif3t es bei Bumke:
»die Erkenntnis beginnt mit der sinnlichen Wahrnehmung; dann werden die Sinnes-
wahrnehmungen von den inneren Sinnen aufgenommen und dem Urteil der ratio un-
terbreitet, was die Grundlage fiir die htheren Erkenntnisstufen schafft.“>*

Es erscheint daher sinnvoll, zunéchst einige der loci classici zu re-evaluieren, die —
seit Edgar de Bruyne, Rosario Assunto und Umberto Eco (vgl. Kap. IL.1) — zur Begriin-
dung einer ascensus-Asthetik herangezogen werden, die der Logik des raptus folgt.”
Anstatt diese, wie bisher geschehen, aus einer Vielzahl fragmentierter Einzelzitate ab-

52 Bumbke, Blutstropfen, S. 48. — In dieser Interpretation, die eine nicht verstandesmaflige, sondern
,unmittelbare‘ Erkenntnis (im Sinne der mystischen Schau, der visio) veranschlagt, sind Bumke — bei
aller Kritik (vgl. Burkhard Hasebrink: Gawans Mantel: Effekte der Evidenz in der Blutstropfenszene des
JParzival‘. In: Texttyp und Textproduktion in der deutschen Literatur des Mittelalters. Hrsg. von Eliza-
beth Andersen, Manfred Eikelmann, Anne Simon. Berlin/New York 2005 [Trends in Medieval Phi-
lology 7], S. 237-247) — viele gefolgt. Vgl. bspw. Bruno Quast: Diu bluotes mdl. Ambiguisierung der
Zeichen und literarische Programmatik in Wolframs von Eschenbach Parzival. In: DVjs 77,1 (2003),
S. 45-60, hier: S. 54 f., aber auch Baisch, Zeichen lesen, S. 127, der von Parzivals ,,Vision® und ,,innerer
Schau“ spricht. - Walter Haug: Warum versteht Parzival nicht, was er hort und sieht? Erzdhlen zwi-
schen Handlungsschematik und Figurenperspektive bei Hartmann und Wolfram. In: ders.: Positivie-
rung von Negativitat. Letzte kleine Schriften. Hrsg. von Ulrich Barton. Tiibingen 2008, S. 141-156
(zuerst in: John Greenfield [Hrsg.]: Wahrnehmung im ,,Parzival“ Wolframs von Eschenbach. Actas do
Colbquio Internacional 15 e 16 de Novembro de 2002. Porto 2004, S. 37-66), hinterfragt zwar einerseits
kritisch, ,,0b es sich wirklich erlaubt, eine Form religicser Erfahrung wie die Visio ohne weiteres auf
einen literarisch inszenierten Erkenntnisakt zu {ibertragen“ (ebd., S. 151). Andererseits folgt er jedoch
Bumkes Deutungsmuster, dass Parzival hier das ,,Doppelziel“ wip und gral erkenne: ,,Parzival schaut in
der Blutstropfenszene den Zusammenhang zwischen dem Blutbild seiner Liebe und den Blutstropfen
auf der Gralslanze. Er ahnt unbewuf3t, daf es hier eine Verbindung gibt, obschon er sie nicht versteht*
(ebd., S. 155), obgleich der Text keine Indizien fiir diese ,Ahnung‘ der Figur Parzival vergibt. — Michael
Waltenberger: Hermeneutik des Verdacht-Seins. Uber den interpretativen Zugang zu mittelalterlichen
Erzahlwelten. In: Mitteilungen des Deutschen Germanistenverbandes 49 (2002), S. 156-170, hat die
Blutstropenepisode und Bumkes Monographie zum Anlass genommen, die Verhéltnisbestimmung von
Text und Kontext(wissen) in der medidvistischen Literaturwissenschaft zu reflektieren. Vgl. weiterhin
auch Katharina Mertens Fleury: Zur Poetik von ratio und experientia in der Blutstropfenszene im ,Parzi-
val‘ Wolframs von Eschenbach. In: Reflexion und Inszenierung von Rationalitét in der mittelalterlichen
Literatur. Blaubeurer Kolloquium 2006. Hrsg. von Klaus Ridder. Berlin 2008 (Wolframstudien XX),
S. 73-94.

53 Bumke, Blutstropfen, S. 103.

54 Ebd.

55 Zum raptus vgl. Haug, Das dunkle Licht, S. 284.



474 — V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

zuleiten, soll hier anhand zweier zentraler Beispiele, ndmlich anhand der ,Asthetik’,
die auf Grundlage des Romerbriefes in Augustins De vera religione entwickelt wird
(Kap. V.1.3), und anhand der mittelalterlichen Rezeption des Corpus Dionysiacum
(Kap. V.1.4), die Moglichkeit einer solchen anagogischen Erkenntnis in ihrem Kontext
analysiert werden. Ich werde im Folgenden zu zeigen versuchen, dass die oben refe-
rierte Vorstellung von einem in der Anschauung des Schonen begriindeten, geradezu
automatisierten raptus in der Theologie nicht — zumindest nicht in dieser Einfachheit
und Unmittelbarkeit — anzutreffen ist.

V.1.3 aisthesis und anagogé: Die Notwendigkeit der Anrufung bei Augustinus

Tatsachlich gibt es bereits in Augustins relativ friih anzusetzender Schrift De vera reli-
gione (389-391 u.Z.),”° welche hier bereits vielfach herangezogen worden ist, einen Pas-
sus, der Bumkes Auffassung zu stiitzen scheint. Wenn man, wie es seit de Bruyne und
Perpeet vielfach geschehen ist, Augustinus als einen ,Asthetiker* auffassen méchte, so ist
vielleicht dieser in der germanistisch-medidvistischen Forschung im Ganzen nicht stark
beachtete Traktat ,,Uber die wahre Religion“ (neben den grofformatigen, spéteren De tri-
nitate libri XV; ca. 399-419 u.Z.) derjenige, welcher am ehesten eine konsistente und ko-
hirente Auseinandersetzung mit Fragen der aisthesis darstellt. Die Frage nach der
wahren Religion ist hier — wie auch in De trinitate — zugleich verkniipft mit der Frage
nach der Erkenntnis derselben einerseits und der Abgrenzung zu heidnischen Religionen
andererseits, wobei Erkenntnis der wahren Religion dieser Art gleichbedeutend wird mit
der Erkenntnis des wahren Gottes und — tautologisch prazise — der gottlichen Wahrheit.
Insofern heidnische Religionen hier vor allem auch die Form von Goétzendienst und Pan-
theismus annehmen, in welchen menschliche Erzeugnisse, Tiere, Tote, Dimonen, Ele-
mente, Himmelskorper, das organische Leben, welches Baume belebt, oder die weise,
verniinftige Seele des Menschen verehrt werden,” bietet der Traktat — sich hiervon dis-
tanzierend — eine Diskussion der Erkenntnisfahigkeit des wahren Gottes durch die Krea-
tur und jenseits der Kreatur. In diesem Zusammenhang findet sich ein Passus, welcher
sich wie die Bestdtigung der bei Bumke dargestellten Erkenntnisstufen liest:

56 Die Entstehungszeiten werden angegeben nach Flasch, Augustin, S. 468-473.

57 Augustinus: De vera religione LV.108.295: Non sit nobis religio in phantasmatis nostris [...]. 296: Non
sit nobis religio humanorum operum cultus |...]. Non sit nobis religio cultus bestiarum |...]. Non sit nobis
religio cultus hominum mortuorum[.] 297: Non sit nobis religio cultus daemonum [...]. 298: Non sit nobis
religio terrarum cultus et aquarum |...]. Non sit nobis religio etiam purioris aeris et serenioris cultus [...).
299: Non sit nobis religio cultus corporum aethereorum atque caelestium [...]. 300: Non sit nobis religio
cultus illius vitae qua dicuntur arbores vivere |...]. 301: Non sit nobis religio vel ipsa perfecta et sapiens
anima rationalis |...].



V.1 Der schéne Kérper und die Wahrnehmung des Schénen (aisthesis) = 475

Ergo ipsis carnalibus formis quibus detinemur nitendum est ad eas cognoscendas quas caro
non nuntiat; es enim carnales voco quae per carnem sentiri queunt, id est per oculos, per aures
ceterosque corporis sensus. His ergo carnalibus vel corporalibus formis inhaerere amore pueros
necesse est; aduelscentes vero prope necesse est; hinc iam procedente aetate non est necesse.

(Augustinus: De vera religione XXV.46.124)°®

Allerdings ist dieser Passus in De vera religione in eine weitldufige Argumentations-
linie eingebunden, welche geradezu das Gegenteil einer Aufstiegsadsthetik von der
Kreatur zum Schopfer darstellt. Die Abgrenzung fallt umso schérfer aus, als die Er-
kenntnis Gottes in der Kreatur die Gefahr der Verwechslung der Kreatur mit dem
Kreator birgt und damit zugleich einen héretischen Fallstrick. Der zitierte Abschnitt
steht im Kontext von Ausfiihrungen zu der Frage, wie der intellektuelle Sprung aus
der Fessel der fleischlichen Formen iiberhaupt zu bewerkstelligen sei, um anschlie-
Bend in denselben fleischlichen Formen, die das erkennende Subjekt konstant ge-
fangen nehmen, eine Anleitung zur Erkenntnis dessen zu erhalten, was jenseits der
fleischlichen Formen liegt. In De vera religione ist dieser Urgrund jeden Erkennens
die auctoritas einerseits und die ratio andererseits, welche der aisthetischen Er-
kenntnis vorausgehen muss. Sie sind fiir Augustinus das ,Heilmittel‘ (medicina),
welches aus dem Gefangensein in der Kreatur herausfiihrt: auctoritas fidem flagitat et
rationi praeparat hominem, ratio ad intellectum cognitionemque perducit (Augustinus:
De vera religione XXIV.45.122; Ubers. [Thimme]: ,,Die Autoritit verlangt Glauben und
bereitet den Menschen auf die Vernunft vor. Die Vernunft fiihrt zur Einsicht und Er-
kenntnis.“). Hieraus resultiert sofort ein Paradoxon, insofern mit der auctoritas eine In-
stanz zum Heil ruft, welche vor der Vernunft liegt und insofern nichts weiter als
immanent-transitorisch sein kann. Das Kreatiirliche selbst — welches in diesem Kontext
bei Augustinus als ,das Zeitliche* benannt ist und ein Homolog zum ,Fleischlichen‘ dar-
stellt — erhalt hier die Aufgabe, in Form der heilsverkiindenden Autoritdt — nicht in
Form der gleichfalls kreatiirlichen aisthesis! — sich selbst zu {iberwinden:

Sed qui in temporalia devenimus et eorum amore ab aeternis impedimur, quaedam temporalis me-

dicina, quae non scientes, sed credentes ad salutem vocat, non naturae et excellentiae, sed ipsius

temporis ordine prior est. Nam in quem locum quisque ceciderit ibi debet incumbere ut surgat.
(Augustinus: De vera religione XXIV.45.123)*

58 Ubers. (Thimme): ,,So muf} man sich auf dieselben fleischlichen Formen, die uns fesseln, stiitzen,
um zur Erkenntnis derer zu gelangen, von denen das Fleisch keine Kunde geben kann. Freilich nenne
ich diejenigen Formen, die durchs Fleisch, namlich die Augen, Ohren und iibrigen leiblichen Sinne,
wahrgenommen werden konnen, fleischliche [,,fleischliche“ fehlt bei Thimme; F. D. S.]. An den fleisch-
lichen oder korperlichen Formen haften naturgeméf} die Knaben, und auch bei den Jiinglingen macht
sich dieser Zwang mehr oder weniger noch geltend. Bei fortschreitendem Alter fallt er dann hin.*

59 Kursivierung hier u. i. d. Ubers. von mir; F. D. S. — Ubers. (Thimme): ,,Aber da wir ins Zeitliche ver-
schlagen sind und durch die Liebe zu ihm vom Ewigen zuriickgehalten werden, muf eine zeitliche Arz-
nei, die nicht Wissende, sonderm Glaubende zum Heil ruft, den Vortritt haben — nur in zeitlicher
Hinsicht, versteht sich, nicht als ware sie von vorziiglicherer Beschaffenheit. Denn ebenda, wo jemand
hingefallen ist, muf er sich auch aufstemmen, um wieder hochzukommen.*



476 = V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen* Subjekts

Erst hieran schliefd3t der oben diskutierte Passus an, in welchem es heif3t, der Mensch,
der glaubt, aber nicht weif3, miisse sich — von der auctoritas gelenkt — auf ,,dieselben
fleischlichen Formen stiitzen®, die ihn fesseln. Die Ambivalenz der Erkenntnis, welche
der Betrachtung der kreatiirlichen — der zeitlichen oder fleischlichen — Formen ent-
steht, wird bei Augustinus stets prasent gehalten. Einerseits ist der ,Aufstieg’, der hier-
aus resultiert, nur ein ,,Wiederaufstehen“ des immer bereits gefallenen Menschen,
welcher Gefahr lauft, durch eben diese Formen gefesselt zu bleiben, andererseits wird
eigens betont, dass diese Form der sinnlichen Erkenntnis den Knaben und Jiinglingen
angemessen, fiir die fortgeschrittenen Altersstufen jedoch nicht mehr notwendig sei
(iam procedente aetate non est necesse; Augustinus: De vera religione XXV.46.124).
Diese Altersstufen® stellen aber in De vera religione zugleich geistliche Alterstufen dar,
wie im Anschluss ausgefiihrt wird. Die Lebensalter infantia, pueritia, adolescentia, iu-
ventas, senioritas, deterior aetas werden mit den Stufen christlicher Bildung relationiert
und dem Ubergang vom homo vetus zum homo novus gleichgesetzt, wobei bereits auf
der zweiten von insgesamt sieben Stufen, welche der pueritia entspricht, der ,,Schof3
menschlicher Autoritadt” zuriickgelassen wird und die Vernunft ,,zum héchsten und un-
wandelbaren Gesetz“ emporsteigen soll, wahrend die erste Stufe, die der infantia ent-
spricht, Belehrung tiber historia und exempla beinhaltet.

Die Bindung an korperlich Wahrgenommenes, welches iiber die korperlichen
Sinne gewonnen worden ist, ist dabei fundamental problematisch, insofern es zur Ver-
ehrung von Falschem fiihrt, selbst wenn es sich auf die Transzendenz zu richten ver-
sucht: die Seele, so heifdt es, setze an die Stelle Gottes entweder eine Seele oder einen
Korper oder ihre eigenen, ,,aus der Kérperwelt mit Hilfe korperlicher Sinne gewonnene-
[n] Vorstellungsbilder” (Phantasmata porro nihil sunt aliud quam de specie corporis cor-
poreo sensu adtracta figmenta; De vera religione X.18.52; Hervorhebung von mir, F.
D.S.). Die Seele kommt so also zu einer falschen Vorstellung von Gott, welcher korper-
lichen ,Vorstellungshildern‘ kategorial entzogen, allem kreatiirlichen kategorial entge-
gensetzt ist.®! Den Romerbrief (Rm 1,21-25) zitierend wird hieraus abgeleitet: Non ergo
,Creaturae potius quam creatori‘ serviamus nec evanescamus ,in cogitationibus nostris’,
et perfecta religio est (Augustinus: De vera religione X.19.53; Ubers. [Thimme]: ,,So wol-

60 Bumke, Blutstropfen, S. 79 f., diskutiert die Lebensalter im Anschluss an Isidor von Sevilla und mit
Bezug auf Parzivals tatsdchliche (nicht etwa spirituelle) Kindheit.

61 Bei Augustinus: De vera religione XX.40.110, heifdt es: Sed facillimum est execrari carnem, difficilli-
mum autem non carndliter sapere (Ubers. [Thimme]: ,Wahrlich, es ist sehr leicht, das Fleisch zu ver-
wiinschen, aber sehr schwer, nicht fleischlich zu denken.*).



V.1 Der schiéne Kérper und die Wahrnehmung des Schénen (aisthesis) = 477

len wir denn nicht der Kreatur, sondern dem Schopfer dienen und keinen eitlen® Ge-
danken nachhingen, dann wird unsere Religion vollkommen sein.).%>

Die dinglich-kérperlichen pulchra beziehungsweise formosa, auf welche bezogen
das Augustinus-Ich der Confessiones (396—398 u. Z.) im Klagegestus konstatiert, dass
sie es nicht zu Gott, der héchsten Schonheit (pulchritudo), sondern nur zuriick zur
Kreatur gefiihrt haben,®* diese immanenten pulchra geben auch Perceval/Parzival
keine Auskunft iiber Gott. Denn auch die Confessiones miissen, um die Erkenntnis
des Kreators anhand seiner Kreatur zu sichern, einen autoritativen Imperativ formu-
lieren, der zum Erkennen erst aufruft.” Hier muss die Lehre {iber Kreatur und Krea-
tor, hier muss die sich als fleischlicher Siinder inszenierende Stimme der auctoritas
(,,Ich*, Augustinus), welche selbst iiber eine externe, gnadenhafte auctoritas zur Um-
kehr gerufen worden ist (Tolle et lege!), dasjenige leisten, was die Kreatur selbst nicht
zu leisten vermag.®®

62 Dass die Gedanken, die cogitationes, ,eitel“ seien, ist hierbei jedoch eine vereindeutigende,
wenngleich auch problematische Ubersetzung Wilhelm Thimmes, insofern der Eindruck entstehen
mag, dass es auch cogitationes geben kdnne, welche nicht eitel seien. Demgegeniiber ware heraus-
zustellen, dass cogitatio ein Vorgang ist, welcher per se problematisch ist, solange er dem Irdischen
verhaftet bleibt, indem er die Transzendenz vermittels der Immanenz denkt. Eine auf die Immanenz
selbst gerichtete cogitatio, wie sie Parzival ohne wissenliche sin geschieht, ist aus dieser Perspektive
hochproblematisch.

63 In Augustins De trinitate, welche Elemente einer (rationalen und sinnengebundenen) Erkenntnis-
theorie noch einmal breiter aufrollt, finden sich alle genannten Elemente gleichfalls. Auch hier wird die
Liebe zur Kreatur um ihrer selbst willen und das dariiber geschehende Vergessen des Kreators aus-
driicklich abgelehnt: Tunc enim est cupiditas cum propter se amatur creatura. Tunc non utentem adiuuat
sed corrumpit fruentem (Augustinus: De trinitate 1X.8.13; Ubers. [Schmaus]: ,,Begehrlichkeit liegt ndm-
lich dann vor, wenn das Geschépf um seinetwillen geliebt wird. Dann hilft es nicht dem, der es ge-
braucht, sondern verdirbt den, der genief3t.“).

64 Augustinus: Confessiones X.27.38: Sero te amavi, pulchritudo tam antiqua et tam nova, sero te
amavi! Et ecce intus eras et ego foris et ibi te quaerebam et in ista formosa, quae fecisti, deformis inrue-
bam. — Ubers. (Flasch, Mojsisch): ,,Spit erst habe ich dich geliebt, du Schénheit, ewig alt und ewig
neu, spat erst hab ich dich geliebt. Sieh, du warst innen, ich war drauflen. Dort habe ich dich gesucht.
Gestaltlos [deformis = hidsslich, F.D.S.] stiirzte ich mich in die Gestaltenpracht [in ista formosa = in
diese schonen Dinge, F. D. S.], die du gemacht hast.“ — Vgl. hierzu schon Kap. 111, S. 26.

65 Augustinus: Confessiones 1V.12.18: Si placent corpora, deum ex illis lauda et in artificem eorum retor-
que amorem, ne in his, quae tibi placent, tu displiceas — Ubers. (Flasch, Mojsisch): ,,Wenn dir Kérper
gefallen, lobe Gott um ihretwillen und kehre deine Liebe dem, der sie kunstvoll gestaltete, zu, damit du
nicht in dem, was dir geféllt, missfallst.*

66 Programmatisch reflektiert das Augustinus-Ich der Confessiones (I1.3.5) seinen Schreibanlass, der
ja — vor einem allwissenden Gott — nicht die Beichte sein kann, als Belehrung des Menschengeschlech-
tes: Cui narro haec? Neque enim tibi, deus meus, sed apud te narro haec generi meo, generi humano,
quantulacumque ex particula incidere potest in istas meas litteras. Et ut quid hoc? Ut videlicet ego et quis-
quis haec legit cogitemus, de quam profundo clamandum sit ad te. — Ubers. (Flasch, Mojsisch): ,,Doch
wem erzdhle ich das? Dir fiirwahr nicht, mein Gott, aber vor dir erzdhle ich das meinem Geschlecht,
dem Menschengeschlecht, mag auch nur ein Bruchteil davon auf diese meine Schrift stoflen! Und wozu
das? Damit wir, ich und jeder, der das liest, bedenken, aus welcher Tiefe man zu dir rufen darf.“



478 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

Auch in den fiinfzehn Biichern De trinitate ist es diese autoritative Stimme Augus-
tins, die die Lesenden in einem ,Aufstieg‘ zur Erkenntnis des trinitarischen Gottes an-
leitet, welcher jedoch in sich immer ein unabgeschlossener Versuch bleiben muss.®”
Einerseits ist diese Art des ascensus in De trinitate nicht mehr von der Stimme der Auto-
ritdt zu trennen und nur vermittels zirkelnder, Ahnungen und Anndherungen an die
Transzendenz vermittelnder Absetzungsbewegungen von der Immanenz zu erlangen;
andererseits ist der ,Aufstieg® zugleich eine Wendung ins Innere, in die eigene, von
Gott stammende, Gott entfernt dhnelnde und der korperlichen Welt undhnliche mens.
Diese ins Innere gerichtete Bewegung, darauf hat Johannes Kreuzer hingewiesen, wird
in die Formel introrsum ascendere (Augustinus: De trinitate XII.15.25; ,nach innen auf-
steigen®) gebracht.®® Die im Inneren angestrebte Schau Gottes wird dabei als Prozess
einer fortschreitenden Ablosung von der korperlichen Welt und vom koérperlichen Den-
ken formatiert. So heif3t es in Hinblick auf die Erkenntnis Gottes als Trinitat schon in
Buch VI: Qui uidet hoc el ex parte uel per speculum et in aenigmate [I Cor 13,12] gaudeat
cognoscens deum et sicut deum honoret et gratias agat; qui autem non uidet tendat per
pietatem ad uidendum, non per caecitatem ad calumniandum (Augustinus: De trini-
tate V1.10.12; Ubers. [Schmaus]: ,,Wer dies stiickweise durch einen Spiegel und in Rét-
seln sieht, freue sich, daf3 er Gott erkennt, ehre ihn als Gott und sage Dank! Wer es
nicht zu sehen vermag, der strebe durch Frémmigkeit zum Sehen, nicht jage er in Ver-
blendung norgelnden Einwendungen nach!®). Es ist das schrittweise Durchschreiten
und langsame Sich-Entfernen von der Uneigentlichkeit des arkan bleibenden Spiegel-
bildes und des allegorischen Rétsels, in welchem man die Dreieinigkeit Gottes nur

67 Die — in Hinblick auf die Erkenntnis der Trinitdt en passant entwickelte — Erkenntnistheorie in De
trinitate darf sicherlich fiir die maf3gebliche des christlichen Westeuropa gehalten werden. Zu ihrem
Einfluss vgl. bspw. Studer, Augustins De Trinitate, S. 15-22, der fiir das 12. Jh. eine Verbreitung und
Wirkung des Textes, von dem mehr als 300 Handschriften existieren (vgl. ebd., S. 16), selbst bis in ent-
legene, kleine Kloster nachzeichnet. Wahrend die Trinitétslehre im engeren Sinne — gerade in Hinblick
auf die verwendeten Kategorien und die neuaufflammende Rezeption des aristotelischen Textkorpus —
im Mittelalter anhaltenden Diskussionen ausgesetzt war, ist die in ihrem Kielwasser entstandene Kogni-
tions- und Erkenntnistheorie von De trinitate vielleicht genau derjenige Bestandteil, der, gerade weil er
verhdltnismaflig unproblematisch watr, ein relativ ungebrochenes Fortleben gehabt hat. — Zu De trini-
tate vgl. zudem Roland Kany: Augustins Trinitdtsdenken. Bilanz, Kritik und Weiterfithrung der moder-
nen Forschung zu ,De trinitate‘. Tiibingen 2007 (Studien und Texte zu Antike und Christentum 22). —
Johannes Brachtendorf: Die Struktur des menschlichen Geistes nach Augustinus. Selbstreflexion und
Erkenntnis Gottes in ,De Trinitate‘. Hamburg 2000 (Paradeigmata 19), kommt — soweit ich sehe — auf
die hier in Rede stehende Funktion der auctoritas nicht zu sprechen, was nicht zuletzt einerseits dem
Umstand geschuldet sein mag, dass seine Studie einen grundlegend anderen Fokus setzt. Andererseits
ist die auctoritas in De trinitate eher implizit vorhanden; explizit wird das Konzept vor allem in De vera
religione gemacht. — Es sei angemerkt, dass alle drei — Kany, Studer und Brachtendorf — De trinitate aus
explizit katholischer Sicht behandeln. Der in der vorliegenden Studie zugrundeliegende diskurshistori-
sche und mithin konstruktivistische Ansatz ist den Spezialstudien entsprechend fremd und wird ihrem
eigenen Anspruch nicht gerecht.

68 Kreuzer, De trinitate, S. XXXIX. — Vgl. zudem Augustinus: De trinitate XIV.3.5.



V.1 Der schéne Kérper und die Wahrnehmung des Schénen (aisthesis) = 479

ahnen kann, welches die Biicher VIII bis XV als textgewordenen ascensus anzuleiten
versuchen und auf welches sie insistierend immer wieder zuriickkommen (bspw. Au-
gustinus: De trinitate XV.2.3). Die schriftgestiitzte Aufstiegsbewegung bietet einen
Weg, auf dem die lesend Nachvollziehenden Schritt fiir Schritt einer Erkenntnis naher-
kommen, die mit kérperlichem Denken und koérperlichen Sprachzeichen letztlich gar
nicht herbeizufiihren ist, sondern nur in deren Uberwindung. Das Ziel, die Trinitét zu
verstehen, wird immer wieder avisiert, es werden immer wieder neue, immanente Tri-
nitatsanalogien durchgespielt, die Schritt fiir Schritt {iber Analogien in der Koérperwelt
die Trinitat verstandlich machen sollen, nur um sie in letzter Konsequenz immer und
immer wieder als inaddquat und eben korperlich abzuweisen. Die Erkenntnis, die —
von der endzeitlichen Gottesschau abgesehen — ausbleiben muss, ist nicht zuletzt auch
an den Willen des Suchenden gebunden, zu finden.®

Das letzte Buch aus De trinitate (Buch XV) bietet — vor dem entscheidenden, aber
letztlich nicht vollziehbaren Schritt hin zur Trinitdt’® — schlieBlich eine Riickschau auf
die vorangehenden Biicher, in welcher dieses Prinzip der schrittweisen und miihsamen,
sich selbst bespiegelnden, ver- und entrédtselnden Erkenntnis explizit gemacht wird,
welche nur durch die fortwdhrende Anleitung der Lesenden erreicht wird, die der Text
selbst bietet. De trinitate setzt seinen impliziten Leser einer rekursiven Schleife der
Selbstbeobachtung und Ablésung von dieser Selbstbeobachtung aus, die immer weiter
und potentiell infinit fortzusetzen ist. Hier ist wiederholt die Rede davon, dass der Leser
in der Immanenz ,,geiibt (excerceretur) werden solle (Augustinus: De trinitate XV.3.5);”!
es wird das achte Buch als Beginn jenes ,Aufsteigens ins Innere‘ markiert, in welchem
das, worum es eigentlich geht, ndmlich das unaussprechliche Geheimnis des dreieini-
gen Gottes, im Uneigentlichen (ndmlich: in der Immanenz) implizit zu ,,erscheinen* be-

69 Vgl. Augustinus: De trinitate XL.6.10.

70 Dass diese auf die Trinitét zufiihrende Suchbewegung im Ganzen nicht an ihr selbstgestecktes Ziel
fithrt, sondern dieses Ziel konstitutiv verfehlen muss, ist bereits festgestellt worden. So schreibt bspw.
Studer, Augustins De trinitate, S. 47: ,Aber er [= Augustinus; F. D.S.] hilt weiterhin daran fest, dass
niemand die Trinitdt begreifen kann. Diese Erkenntnis fiihrte ihn zu einem ,gldnzenden Scheitern’, zur
Freude daran, entdeckt zu haben, wie unbegreiflich das ist, was er gesucht hat. In der Konklusion hebt
Kany [= Kany, Augustins Trinitdtsdenken; F. D. S.] etwas Wesentliches von De Trinitate hervor. Fiir Au-
gustinus bleibt die Trinitas quae est unus Deus ein Geheimnis, das kein in dieser Zeit lebender Mensch
verstehen kann.“

71 Zur exercitatio vgl. bspw. die Einfithrung von Studer, Augustins De trinitate, hier bes. S. 68-73. Ge-
geniiber Studer moéchte ich hier besonders die — in De trinitate implizit bleibende — Bedeutung der
schriftvermittelten exercitatio betonen, die dem Suchenden ein Skript bereitstellen will, entlang dessen
seine Erkenntnishewegung geiibt wird. Wahrend Studer — ganz im Sinne der expliziten Verweise in De
trinitate — die Bedeutung einer Schrifthermeneutik auf die Heilige Schrift selbst beschrankt, soll hier
die Rolle der ,sekunddren‘ auctoritas betont werden, welche De trinitate selbst darstellt, indem es eine
Exegese bereitstellt und zwischen dem Suchenden, der Heiligen Schrift und der Immanenz als vermit-
telnde Instanz fungiert.



480 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen Subjekts

gonnen hat.”® Es geht, so heift es explizit, um die gefiihrte Einiibung einer Einsicht im
Niederen, die jedoch wieder zuriickgelassen werden muss:”>

Et ecce iam quantum necesse fuerat aut forte plus quam necesse fuerat exercitata in inferiori-
bus intellegentia ad summam trinitatem quae deus est conspiciendam nos erigere uolumus nec
ualemus. (Augustinus: De trinitate XV.6.10)"*

Der ,Aufstieg ins Innere® (introrsum ascendere), der von der Immanenz ausgehende as-
census, ist hier — ganz entgegen dem scheinbaren ,dsthetischen‘ Automatismus, fiir
den man Augustinus so gerne in Anspruch genommen hat — das genaue Gegenteil zu
einem #sthetischen raptus,”” zum ,,plétzlichen Einbruch der Ekstasis“’® durch An-
schauung der Kreatur in die Immanenz, iiberhaupt zu einem sich ohne weiteres Zutun
einstellenden ,ascensus‘, der von der Kreatur umstandslos zum Kreator gelangt. Inso-
fern ist Walter Haugs Urteil zuzustimmen, das dieser in Hinblick auf eine ,Asthetik* for-
muliert hat, die implizit immer schon von diesem ascensus her gedacht erscheinen
muss:

Was eine relativ eigenstindige Asthetik anbelangt, so ist von hier aus — und mit nochmals einem
Blick auf Augustinus — grundsitzlich festzuhalten, daf} die Betonung der ontologischen Differenz
ihr den Boden entzieht, wihrend die Betonung der Ahnlichkeit ihr einen Spielraum, freilich einen

72 Augustinus: De trinitate XV.6.10: Si enim recolamus ubi nostro intellectui coeperit in his libris trinitas
apparere, octauus occurrit (Ubers. [Kreuzer]: ,Wenn wir uns némlich erinnern, wo unsere Vernunft in
diesen Biichern die Dreieinheit aufzuleuchten begann, so begegnet uns das achte Buch.“). Kurz darauf:
Sed ubi uentum est ad caritatem quae in sancta scriptura deus dicta est eluxit paululum trinitas, id est
amans et quod amatur et amor (Ubers. [Kreuzer]: ,,Als wir aber zu der Liebe kamen, die in der Heiligen
Schrift Gott genannt wird, leuchtete ein wenig eine Dreiheit auf, die Dreiheit des Liebenden, des Gelieb-
ten und der Liebe.).

73 Die Gesamtfaktur der fiinfzehn Biicher De trinitate, welche die Augustinus-Forschung mithin als
Effekt mangelnder kompositorischer Kohédrenz hat verstehen wollen, kann in ihrer kreisenden, repetiti-
ven, sich selbst bespiegelnden, rekursiven Struktur als textgewordene Umsetzung des Delphischen
Rufes (cognosce te ipsum), als an die Lesenden gerichtete, medial gebundene ,exercitatio animi‘ verstan-
den werden, durch welche der allgemeine Zustand des ,se nosse‘ in die Tatigkeit des ,se cogitare* iiber-
fiihrt wird. Vgl. hierzu Fabian David Scheidel: Wahrheit und Gewohnheit. Zur Konventionalisierung
des Nicht-Konventionellen bei Augustinus (De trinitate libri XV), Thomasin von Zerkleere (Der welsche
Gast) und Georg Philipp Harsdorffer (Frauenzimmer Gesprdchspiele). In: Kunst und Konventionalitit.
Dynamiken sozialen Wissens und Handelns in der Literatur des Mittelalters. Hrsg. von Udo Friedrich,
Christiane Krusenbaum-Verheugen, Monika Schausten. Berlin 2021 (Beihefte zur ZfdPh 20), S. 179-219.
74 Ubers. (Kreuzer): ,,Und siehe, auch jetzt, wo wir schon, wie es notwendig war, oder vielleicht mehr
als notwendig war, die Einsicht im Bereich des Niederen eingeiibt haben, haben wir weder den Willen
noch das Vermdgen, uns zur Schau der héchsten Dreieinheit, die Gott ist, emporzurecken.

75 In Bezug auf spétere Dichtung vgl. bspw. Thomas Leinkauf: Der neuplatonische Begriff des ,Scho-
nen‘ im Kontext von Kunst- und Dichtungstheorie der Renaissance. In: Neuplatonismus und Asthetik.
zur Transformationsgeschichte des Schonen. Hrsg. von Verena Olejniczak Lobsien. Berlin et al. 2007
(Transformationen der Antike 2), S. 85-116, hier bspw. S. 103.

76 Haug, Gab es eine mittelalterliche Asthetik, S. 255.



V.1 Der schine Kérper und die Wahrnehmung des Schénen (aisthesis) =— 481

immer wieder diskussionstrachtigen Spielraum er6ffnen kann. [...] Von der christlichen Position
aus wird man bei allen Anlehnungen an das Stufenschema letztlich auf die absolute Differenz sto-
Ren. Die Gnade als ihr Signum wird fiir eine platonisch-christliche Asthetik immer ein Problem
bleiben.”

Ergdnzend zu Haug ist zudem die immer wieder eingespielte Instanz der auctoritas,
welche die Vermittlung christlicher Lehre und Glaubensinhalte leistet, hervorzuheben.

V.1.4 Die schweigende Schonheit der Welt: ,Erleuchtung’ als Voraussetzung
gelingender aisthesis bei Hugo von Sankt Viktor und Johannes Scotus Eriugena

Auch die Rezeption der Licht- und Schonheitstheologie des Corpus Dionysiacum, welche
in der Forschung im Anschluss an Rosario Assuntos Theorie des Schénen im Mittelalter
immer wieder als Zeugin fiir eine anagogische raptus-Asthetik in Anschlag gebracht wor-
den ist, verlduft in diesen Bahnen.”® Wie bei Augustinus gibt es auch in den sogenann-
ten Expositiones in hierarchiam ccelesti des Hugo von St. Viktor eine auf der Kreatur
griindende Erkenntnisfahigkeit, die — in letzter Konsequenz — anagogisch zu nennen ist.
Wie bei Augustinus jedoch bedarf sie auch hier zunéchst der Vermittlung durch eine
autoritative Instanz, welche ihre Zeichenhaftigkeit iiberhaupt erst transparent werden
lasst. Die anagogé (Gvaywyn) ist auch hier keinesfalls ein Automatismus, wie es etwa in
einer Formulierung aus Umberto Ecos einflussreicher Monographie Kunst und Schonheit
im Mittelalter den Anschein hat: ,Man braucht also die Augen nur den sichtbaren
Schénheiten der Welt zuzuwenden, um die ungeheure theophanische Harmonie zu
schauen, die von den primordialen Ursachen und den géttlichen Personen kiindet.*”®
Die anagogé, so sie denn erreicht wird, hdngt auch nicht etwa, wie es sich hier leicht
(miss)verstehen lasst, an den pulchra der Welt (also den Blumen, den Frauen etc.), son-
dern an der pulchritudo jedweder Kreatur.® Die Forschung — zumindest die germanisti-
sche Medidvistik — ist hier nicht unwesentlich durch das kurze, in Assuntos Theorie des
Schénen im Mittelalter als Anhang beigegebene, von einer charakteristischen und sug-
gestiven Auswahl gepragte Belegstellen-Florilegium gelenkt worden, wenn sie bisweilen

77 Ebd., S. 256. — Haug, Das dunkle Licht, S. 280, formuliert in Hinblick auf die Expositiones des Johan-
nes Scotus Eriugena zu den Himmlischen Hierarchien: ,,Die Erkenntnis der Gattung und Art aller Dinge,
die Einsicht in ihre Schonheit und ihr Gutsein, fithren zur Ursache dieser Ordnung, zu Gott zuriick.
Deshalb ist alles, was ist, ein grofies Licht, in dem das Intelligible in den Dingen zur Erscheinung
kommt. Aber wohlgemerkt: Vernunft und Gnade miissen dabei zusammenwirken, d. h., im Erkenntnis-
prozef3 wird die Differenz im christlichen Sinne festgehalten.*

78 In diesem Kontext diskutiert sie kritisch auch Haug, Gab es eine mittelalterliche Asthetik?,
S. 259-262.

79 Eco, Kunst und Schonbheit, S. 91.

80 Auch Andreas Speer, Kunst und Schonheit, S. 946 und zu Hugo von St. Viktor bes. S. 960, geht von
einer anagogischen Fiihrung vom Sichtbaren zum Unsichtbaren, von der Schonheit des Sichtbaren zur
Schonheit des Unsichtbaren aus.



482 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

eine unmittelbar-theophane Verbindung zwischen den schénen Dingen und dem Schép-
fer gezogen hat. Aus diesem Grund sei der entsprechende, vielzitierte Passus aus Hugos
von St. Viktor Expositiones hier nach Assunto und mit seiner suggestiven Uberschrift
wiedergegeben:

Die sichtbare Schonheit als Abbild der unsichtbaren

... non potest noster animus ad invisibilium ipsorum veritatem ascendere, nisi per visibilium con-
siderationem eruditus, ita videlicet, ut arbitretur visibiles formas esse imaginationes invisibilis
pulchritudinis. Quia enim in formis rerum visibilium pulchritudo earumdem consitit, congrue ex
formis visibilibus invisibilem pulchritudinem demonstrari decet, quoniam visibilis pulchritudo in-
visibilis pulchritudo imago est.

(Expositio in hierarchiam ... )

... unsere Seele kann nicht direkt zur Wahrheit des Unsichtbaren aufsteigen, es sei denn, sie wére
durch die Betrachtung des Sichtbaren geschult und zwar so, daf} sie in den sichtbaren Formen
Sinnbilder der unsichtbaren Schonheit erkennt. Da nun aber die Schonheit der sichtbaren Dinge
in ihren Formen gegeben ist, 1483t sich entsprechend aus den sichtbaren Formen die unsichtbare
Schonheit beweisen, weil die sichtbare Schonheit ein Abbild der unsichtbaren Schénheit ist.5!

Derart isoliert — und mit den wenigen anderen bei Assunto zitierten Stellen kombi-
niert — 14sst sich freilich leicht eine unkomplizierte anagogische Asthetik ableiten.®* Im
Prolog zu den Expositiones des Hugo von St. Viktor finden sich indessen ganz wesentli-
che Zwischenschritte eingezogen, welche die anagogé nicht mehr so unmittelbar und
einfach erscheinen lassen, wie sie im Anschluss an die bei Assunto und Eco entwi-
ckelte Asthetik oft verstanden worden ist.®> Wenngleich es bei Hugo tatsdchlich heif3t:
Visibilis pulchritudo invisibilis puchritudinis imago est, so ist die wesentliche Differenz,
welche den direkten ,dsthetischen‘ ascensus ausschlief3t, dass hier nicht unmittelbar
vom ,schonen Sichtbaren‘ auf die Schonheit Gottes geschlossen wird, sondern von der

81 Assunto, Theorie des Schonen, S. 201. — Assunto zitiert Hugos von St. Viktor Expositiones in hierar-
chiam ccelestem nach: PL 175,949A-B. In der hier zitierten Ausgabe des Corpvs christianorum findet
sich die entsprechende Stelle S. 435, Z. 640-646. Statt demonstrari decet (bei Assunto) liest die jiingere
Ausgabe demonstrari dicit.

82 Einen Beitrag zu den Schriften Hugos von St. Viktor, in welchem Asthetik im Sinne von aisthesis
behandelt wird, liefert Ralf M. W. Stammberger: Die Theorie der Sinneswahrnehmung bei Hugo von
Sankt Viktor und Bernhard von Clairvaux. In: Revista Portuguesa de Filosofia 60 (2004), S. 687-706, zu
Hugo von St. Viktor hier besonders S. 688—701. — Zum Zusammenhang zwischen den Sakramenten und
Erkenntnistheorie bei Hugo von St. Viktor vgl. zudem: Claus Blessing: Sacramenta in quibus principali-
ter salus constat. Taufe, Firmung und Eucharistie bei Hugo von St. Viktor. Wien/Miinster 2017 (Osterrei-
chische Studien zur Liturgiewissenschaft und Sakramententheologie 8), S. 89-108.

83 Eine umfingliche und bewundernswert detail- und kenntnisreiche Aufarbeitung des (Euvre Hugos
von Sankt Viktor in Hinblick auf Schonheit findet sich bei Lenka Karfikova: ,De esse ad pulchrum esse°.
Schonheit in der Theologie Hugos von St. Viktor. Turnhout 1998 (Bibliotheca Victorina VIII). Einen
systematisierenden Uberblick iiber die entwickelten Thesen mit detailliertem Riickverweis auf die
vorangegangenen Analysekapitel bieten ihre ,Schlussbetrachtungen’, ebd., S. 421-437.



V.1 Der schine Kérper und die Wahrnehmung des Schénen (aisthesis) = 483

,Schonheit des Sichtbaren‘ aus. Es sind also nicht die pulchra des Diesseits, welche zu
Gott fiihren, sondern das — bereits denkend erschlossene und daher mittelbare — Prin-
zip der pulchritudo, das intellektuell abstrahierte, im Intellekt abgelegte apriori-Prinzip,
das von der Ordnung Gottes selbst herstammt (vgl. Augustinus: De vera religione
XL1.77.216: nihil enim est ordinatum quod non sit pulchrum; Ubers. [Thimme]: ,,denn wo
Ordnung ist, da ist auch Schonheit®). Der Satz, dass ,,die Schonheit des Sichtbaren Ab-
bild der Schonheit des Unsichtbaren® sei, setzt also bereits einen geistigen, einen abs-
trahierenden, einen den Bruch der Erkenntnis tiberbriickenden Erkenntnisakt voraus
und zielt keineswegs auf die visuelle Wahrnehmung des kreatiirlich Schénen. Die
Schonheit jedoch — das zeigt schon Augustinus in seinem ,Lob des Wurmes‘ (Augusti-
nus: De vera religione XL1.77.217)® - ist ein Prinzip, das demjenigen, das als kreatiir-
lich-schon begriffen wird, undhnlich ist.

In Hugos Expositiones wird Erkenntnis entsprechend vielmehr — wie schon
bei Augustinus (in De vera religione und De trinitate) — als mehrstufiger, anagogi-
scher Prozess gekennzeichnet, der nicht unmittelbar oder selbstevident ist, son-
dern im Gegenteil der Lenkung und der Gnade bedarf.®* Dass die Dinge und ihre
Anschauung aus eigener Kraft, unmittelbar und selbstevident zu Gott fiihren,
wird hier mit Blick auf die Zeit ante gratiam ausdriicklich negiert:5°

84 Das ,,.Lob des Wurmes* ist zitiert in Kap. IV.3.

85 In der Tat geht der Prolog zu den Expositiones von einem ,Aufstieg‘ aus, den schon die Ivdei und
die Greci — in Anlehnung an 1 Cor 1,22 — vermittels von Zeichen (signa) und Weisheit (sapientia) errei-
chen wollten, durch welche sie sich eine ,Leiter* (scala) zu errichten versuchten. Da diese Weisheit je-
doch eine falsche, namlich weltliche Weisheit (sapientia huius mundi), sei, verfehlten sie ihr Ziel. Gott
habe vielmehr die weltliche Weisheit so eingerichtet, dass die gottliche Weisheit in ihr gerade nicht
gefunden werden kdnne: Ideo stultam fecit Deus sapientiam huius mundi, quia in illa non potuit inueniri
sapientia Dei, et monstrauit sapientiam aliam, quae stultitia uidebatur et non erat, ut uera sapientia inue-
niretur per eam. Predicatus est Christus crucifixus, ut humilitate ueritas quereretur (Hvgonis Sancti Victo-
ris svper ierarchiam Dionisii, 1,17-21; Ubers. [Marco Mattheis, Berlin]: ,,Gott machte die Weisheit dieser
Welt deshalb so toricht, weil sich in jener nicht die Weisheit Gottes finden lief3; und er zeigte uns eine
andere Weisheit, die Einfalt zu sein schien, es aber nicht war, damit die wahre Weisheit durch sie ge-
funden wiirde. Der gekreuzigte Christus wurde deshalb verkiindet/gepredigt, damit die Wahrheit durch
Demut gesucht wiirde.). Es ist nicht die Anschauung der species mundi, sondern die iiber den Stufen-
weg der Philosophia bis zur Theologie gefiihrte Reflexion des sichtbaren und unsichtbaren causz und
substantize (vgl. ebd., ,122-151). — Das Wechselspiel von anagogé, Ver- und Enthiillung der Wahrheit
als vermittelter und indirekter Prozess in der Hermeneutik der Heiligen Schrift wird in der Auslegung
des Ps.-Dionysius-Textes (vgl. ebd., I1,490-516) thematisiert; ebd., I1,497-500: ,Anagoge* enim, sicut dic-
tum est, ascensio mentis siue eleuatio uocatur in contemplationem supernorum. ,Anagogice* igitur ,circu-
muelatur, quia ad hoc uelatur ut amplius clarescart, ob hoc tegitur ut magis appareat (Ubers. [Marco
Mattheis, Berlin]: ,,,Anagogé‘ bedeutet nidmlich wie gesagt ein Aufstieg des Geistes oder eine Erh6hung
zur Kontemplation des Gottlichen. Daher wird ,anagogisch verhiillt‘. Denn genau darum verhiillt man
etwas, damit es noch mehr erstrahlt, und deshalb bedeckt man etwas, damit es noch mehr erscheint.*).
86 Schon Blessing, Sacramenta, S. 102, formuliert: ,,Damit ist sehr deutlich die Grenze des Zugangs zu
Gott ex similtudine gezogen. Eine seinsmafige Teilhabe an Gott ohne die Gnade der Offenbarung ist fiir
Hugo von St. Viktor undenkbar. [...] [Der Aufstieg] fiihrt ohne die Gnade der Offenbarung nicht zu der



484 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen Subjekts

Duo enim simulachra erant proposita homini, in quibus inuisibilia uidere potuisset: unum naturae
et unum gratiae. Simulachrum naturae erat species huius mundi, simulachrum autem gratiae erat
humanitas Verbi. Et in utroque Deus monstrabatur, sed in utroque non intelligebatur, quoniam
natura quidem specie sua artificem demonstrauit, sed contemplantis oculos illumnare non potuit.
Humanitas uero Saluatoris et medicina fuit ut ceci lumen reciperent, et doctrina pariter ut uidentes
agnoscerent ueritatem. Lutum fecit ex sputo et liniuit oculos ceci, et lauit et uidit. Et quid postea?
Deinde uidenti et nondum cognoscenti ait: ,Ego sum‘ [= Io 4,26] et ,Qui loquitur tecum, ipse est
Filius Dei‘ [= To 9,37]. Prius ergo illuminauit, postea demonstrauit. Natura enim demonstrare po-
tuit, sed illuminare non potuit. Et mundus creatorem suum specie predicauit, sed intelligentiam
ueritatis cordibus homium non infudit. Per simulachra igitur naturae creator tantum significaba-
tur, in simulachris uero gratiae presens Deus ostendebatur, quia illa operatus est ut intelligeretur
esse, in istis uero operatus est ut agnosceretur presens esse.
(Hugo von St. Viktor: Svper lerarchiam
Dionisii 1,88-105, S. 402 £.)*”

Das Grundprinzip der aisthesis wird also anhand der Johannes-Stellen ausgefiihrt: Die
Erleuchtung durch die Anrufung geht dem Sichtbarwerden in der Immanenz voraus:
»Zuerst hat er also erleuchtet, dann hat er gezeigt*.

Zugrunde liegt dem die sogenannte Drei-Augen-Lehre, nach welcher die menschli-
che Seele

von Gott drei Augen empfangen [hatte], das Auge des Fleisches (oculus carnis), mit dem sie die
Welt und die Dinge in der Welt sehen konnte, ferner das Auge des Verstandes (oculus rationis),
mit dem sie sich selbst und alles, was in ihr ist, erkennen konnte[,] und schlielich das Auge der
Beschauung (oculus contemplationis), mit dem die Seele in sich selbst Gott schauen konnte. [...]
Durch die Siinde nun, der die ignorantia folgte, tritt soviel Dunkelheit in die menschliche Seele,
daf} das Auge der Beschauung vollig ausgeloscht wird und nichts mehr sieht. Das Auge des Ver-
standes wird triefiugig und nimmt deshalb nur noch zweifelhaft wahr; sein Licht ist neblig und
kein sicheres Urteilen mehr moglich. Nur das Auge des Fleisches bleibt unversehrt. So erkldrt sich

durch die Siinde verlorenen seinsmafigen Teilhabe an Gott, welche erst durch die in der passio Salvato-
ris geschehen Erlésung wiedererlangt wird.*

87 Ubers. (Marco Mattheis, Berlin): ,,Zwei Bilder (simulacrum) standen ndmlich dem Menschen vor
Augen, in denen er das Unsichtbare hitte sehen konnen. Ein Bild der Natur und eins der Gnade. Das
Bild der Natur war die Gestalt dieser Welt, das Bild der Gnade hingegen war die Menschheit (humani-
tas) des Wortes. Und in beiden offenbarte sich Gott [wortlich: ,,wurde gezeigt“], aber in keinem von
beiden lief3 sich Gott begreifen, da die Natur ihren Schopfer durch ihre Gestalt zeigte, aber die Augen
des Schauenden nicht erhellen konnte. Die Menschheit des Schopfers war dagegen sowohl eine Medi-
zin, damit die Blinden das Licht empfingen, als auch zugleich eine Lehre, damit die Sehenden die
Wahrheit erkannten. Aus Spucke machte er Lehm und bestrich die Augen des Blinden damit, und er
wusch sich und sah. Und was geschah danach? Dann sagte er dem Sehenden, der aber noch nicht er-
kannte: ,Ich bin es‘ [Joh. 4,36] und ,Wer mit Dir spricht, ist der Sohn Gottes* [Joh. 9,37]. Zuerst erleuch-
tete er (Prius ergo illuminauit), danach zeigte er (postea demonstrauit). Die Natur konnte ndmlich
zeigen, aber nicht die Augen 6ffnen. Die Welt kiindigte ihren Schépfer durch ihre Gestalt an, aber flof3te
nicht den Herzen der Menschen die Wahrnehmung der Wahrheit ein. Durch die Bilder der Natur also
wurde der Schopfer nur zu erkennen gegeben, in den Bildern der Gnade aber wurde er als anwesender
Gott gezeigt. Denn jene Bilder [der Natur] schuf er, damit seine Existenz verstanden wiirde, durch diese
[Bilder der Gnade] erreichte er, dass er als Anwesender erkannt wurde.



V.1 Der schine Kérper und die Wahrnehmung des Schénen (aisthesis) = 485

nach Hugos Theorie, daf3 die Menschen leicht in den Dingen {ibereinstimmen, die dem Auge des
Fleisches zugdnglich sind. Aulerdem konnen sie mit dem Auge des Verstandes auch noch in
etwas sehen, was in ihrem Herzen und in der Welt vorgeht. Doch Gott und das Géttliche konnen
die Menschen nicht mehr sehen, noch in affirmativ zutreffender Weise aussagen.®®

Weil der Mensch auf dem Auge der Beschauung blind ist, braucht er den Glauben, durch den al-
lein das Gottliche in uns subsistieren kann und uns zugénglich wird. Der Glaube ist notwendiger
Ersatz fiir das erblindete Auge der Beschauung.®’

Im Kern steht hier — unter anderen Bedingungen neu formuliert — ein Befund, der in
dhnlicher Form auch schon fiir Augustinus zentral gewesen ist: Zwar ist die Schonheit
der geschopflichen Welt eines der beiden Zeichen, in welchem der Schopfer offenbar
ist (Simulachrum naturae erat species huius mundi);’® diese Kreatur jedoch verkiindet
von sich aus nicht selbststandig den Schépfer, denn: sie konnte den Schépfer zwar zei-
gen (Natura enim demonstrare potuit), sie konnte jedoch das Auge, welches die Kreatur
wahrnimmt, nicht erleuchten (sed illuminare non potuit 2! Es ist das andere, das Gna-
denzeichen (simulachrum gratiae), welches erst den Hiatus der Erkenntnis schlief3t,
namlich der menschgewordene Gott selbst, der — fleischgeworden und mit fleischli-
chen Sinnen sichtbar — das Superzeichen bildet, von dem aus die Schonheit der natiir-
lichen Immanenz erschliebar wird (Humanitas uero Saluatoris et medicina fuit ut ceci
lumen reciperent, et doctrina pariter ut uidentes agnoscerent ueritatem).”® Die Erleuch-

88 Blessing, Sacramenta, S. 97-99.

89 Ebd., S. 101

90 Zum simulacrum vgl. ebd., S. 103-105.

91 Wihrend Karfikova, De esse ad pulchrum esse, fiir den vielfdltigen und vieldeutigen Schénheitsbe-
griff in der Theologie Hugos im Ganzen zwar ebenfalls den Bruch zwischen der Immanenz und der
Transzendenz sieht, betont sie meines Erachtens jedoch die bei Hugo angelegte Moglichkeit einer Ana-
goge zu stark und suggeriert, dass diese problemlos aus der Anschauung der ,weltlichen Schonheit‘ zu
gewinnen sei. Die hier angefiihrten Stellen, die die Selbstevidenz des ,Buches der Natur* unwahrschein-
lich machen miissen, thematisiert sie in ihrem Kapitel zu Hugos Expositiones in Hierarchiam coelestem
(ebd., S. 175-303) soweit ich sehe nicht. Zugleich argumentiert sie erkennbar von einer ,asthetisch ge-
prégten Warte aus. Nicht nur zitiert sie immer wieder Edgar de Bruynes Etudes d’esthétique médiévale
heran, auch schldgt sie immer wieder traditionellen Briicken bspw. zur gotischen Architektur und
spricht wiederholt von Hugos ,,Sensibilitdt* fiir die Dinge in der Welt. Es entsteht hierbei der Eindruck,
dass die Schonheit der Kreatur, welche auf die Schénheit ihres Schopfers verweist, mit dem Schénen
(den pulchra) der Welt identisch ist. Wenngleich auch die pulchra immer wieder in den Blick riicken, so
beziehen doch auch diese ihre Dignitét allein aus der Schonheit die der gesamten Kreatur zugrunde
liegt.

92 Der menschgewordene Gott ist schon in Augustins De trinitate das Superzeichen, von dem aus die
zeichenhafte Welt dekodierbar wird. Vgl. hierzu Augustinus: De trinitate VIL.3.5: Quia enim homo ad
beatitudinem sequi non debebat nisi deum et sentire non poterat deum, sequendo deum hominem factum
sequeretur simul et quem sentire poterat et quem sequi debebat (Ubers. [Schmaus]: ,,Weil nimlich der
Mensch, um zu seiner Seligkeit zu gelangen, nur Gott nachfolgen durfte, Gott aber nicht sehen konnte,
deshalb sollte er dem menschgewordenen Gott nachfolgen, dadurch zugleich jenem nachfolgend, den
er sehen konnte, und jenem, dem er nachfolgen mufite.«).



486 =— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

tung (des oculus contemplationis) durch Gott muss der Zeichenfihigkeit der Immanenz
notwendig vorausgehen (Prius ergo illuminauit, postea demonstrauit).”

In der — bedeutend dlteren — Genesis-Allegorese des Periphyseon (Johannes Scotus,
9. Jh.) findet sich dies ausbuchstabiert. Hier wird die ,aisthesis‘ selbst zu Eva bezie-
hungsweise dem ,schonen‘ Baum der Erkenntnis, der dem Menschen verboten ist, weil
dieser mit ihm nicht umgehen kann, wenn er nicht zuvor den Schopfer selbst erkennen
gelernt hat.”* Auf dieser Grundlage wird geradezu eine ,Anti-Asthetik‘ formuliert. Von
der Vorstellung des selbsttdtigen Aufstiegs zu Gott, von raptus, ascensus und anagogé
ist hier keine Spur. Stattdessen wird die Mahnung, dass im begehrlichen Anblicken der
Frau die Ehe bereits gebrochen sei (Mt 5,28), unvermittelt {iber die Formel des symbo-
lum, dass der einige Gott Schopfer der sichtbaren und unsichtbaren Kreatur sei, wieder
an die Mahnung des Romerbriefes angebunden, nicht — wie die Heiden — die Kreatur
dem Kreator vorzuziehen (Rm 1,25):

,Qui uiderit mulierem ad concupiscendum eam, iam moechatus est in corde suo.‘ [Mt 5,28] Mate-
rialium siquidem superficies rerum, dum sit naturaliter pulchra, incaute et libidinose sensibus
eam considerantium mortis infert occasionem. Visibilem nanque creaturam ad hoc deus condidit,
ut per eam, sicut per inuisibilem, laus eius cumularetur, et cognosceretur non quid est, sed quia
est, unus totius creaturae uisibilis et inuisibilis conditor [2 dem Credo; F. D. S.]. Ideoque interdixit
deus humanae naturae uisibili creatura delectari, priusquam ueniret ad perfectionem sapientiae,
in qua posset deificata de rationibus rerum uisibilium cum deo disputare, nec illa mulier (carnalis
uidelicet sensus) ad delectationem materialis creaturae extrinsecus consideratae ualeret attrahere.
Ordo itaque diuinae legis erat primum creatorem cognoscere eiusque ineffabilem pulchritudinem,
deinde creaturam rationabili sensu mentis nutibus obtemperante considerare, totamque ipsius
pulchritudinem, siue interius in rationibus, siue exterius in formis sensibilibus, ad laudem creato-
ris referre. Hunc autem diuinae legis ordinem homo superbiendo spernens, creatoris sui amorem
et cognitionem materialis creaturae exteriori pulchritudini postposuit [2 Rm 1,25; F. D. S.][.]
(Johannes Scotus: Periphyseon IV,4412-4432)%

93 Hier lese ich Hugo von St. Viktor gegen Stammberger, Theorie der Sinneswahrnehmung, und Bles-
sing, Sacramenta, welche meines Erachtens beide die Erkenntnisfahigkeit durch das verbliebene oculus
carnis zu optimistisch bewerten. Demgegeniiber mochte ich dafiir argumentieren, dass die prinzipielle
Zeichenhaftigkeit der Welt bei Hugo von St. Viktor sehr viel weniger selbstevident ist, als es bei Stamm-
berger und Blessing den Anschein hat.

94 Vgl. zu der Tradition, die Eva mit der sinnlichen Wahrnehmung (aisthesis) und Adam mit dem
Geist (nous) gleichsetzt, auch die bereits in Kap. I11.3.1.1, I11.3.1.2 u. IV.4, zitierten Stellen (Johannes Sco-
tus, Ambrosius von Mailand).

95 Ubers. (Noack II, S. 144 f.): ,,Wer ein Weib ansieht, ihrer zu begehren, hat schon in seinem Herzen
die Ehe gebrochen. Indem ndmlich die Oberflache der sinnenfilligen Dinge natiirlicherweise schon ist,
bringt sie den Sinnen derjenigen, welche sie unvorsichtig und begehrungsvoll betrachten, den Anlass
des Todes. Hat doch Gott die sichtbare Creatur desshalb geschaffen, um durch die ebenso wie durch
die unsichtbare sein Lob zu erh6hen, und damit erkannt wiirde, nicht was er ist, sondern dass er der
eine Schopfer der sichtbaren und unsichtbaren Creatur ist. Darum untersagte Gott der menschlichen
Natur, sich an der sichtbaren Creatur zu ergotzen, bevor sie zur Vollendung der Weisheit gelangt wére,
worin sie vergottlicht {iber die Griinde der sichtbaren Dinge sich mit Gott unterreden kénnen. Und
jenes Weib [= Eva/aisthesis; F. D. S.], d. h. die fleischliche Sinnlichkeit wiirde zur Ergétzung an der von



V.1 Der schéne Kérper und die Wahrnehmung des Schénen (aisthesis) = 487

Letztlich mag die Riickbindung jeglicher Erkenntnis der Kreatur an die vorherige Er-
kenntnis des Kreators in seiner Menschwerdung, die im sichtbaren Fleisch des Gott-
sohnes den Spalt der Erkenntnis iiberbriickt, auf die an den zweifelnden Thomas
gerichteten Christusworte aus Io 20,29 zuriickgehen: quia vidisti me credidisti | beati
qui non viderunt et crediderunt (Ubers. [Clemens Miiller]: ,Weil du mich gesehen hast,
hast du geglaubt. Selig, die nicht gesehen und geglaubt haben.). Diese formulieren im-
plizit zugleich eine Aufgabe fiir die nachfolgenden Generationen von Christen, die
sich auf das tradierte Zeugnis derjenigen verlassen miissen, denen — wie Thomas —
die Gnade der Anschauung zuteil geworden ist. Diesen Zeugen und ihrem Zeugnis
(testamen) muss dasjenige, was nur einmal zu schauen war und nie wieder geschaut
werden kann, riickhaltlos vertrauend geglaubt werden.”® Erst von hier aus wird die
Kreatur auf den Kreator hin transparent. Das ,Buch der Welt‘, welches Hans Blumen-
berg so pointiert ins Gesprach gebracht hat,”” erweist sich damit — wie jedes andere
Buch auch - als eines, das erst fiir denjenigen lesbar ist, der zu lesen gelernt hat. Die
Erkenntnis des Zeichens geht der Erkenntnis des von ihm Bezeichneten notwendig

aussen betrachtete stofflichen Creatur den Mann, d. h. den Geist anzuziehen vermégen, wenn er die
Erkenntniss des Schopfers friiher, als die der Creatur haben wollte. Es war daher die Ordnung des gott-
lichen Gesetzes, zuerst den Schopfer und seine unaussprechliche Schonheit zu erkennen, dann aber
die Creatur mit verniinftigem Sinn mittelst der Winke des Geistes zu betrachten und die ganze Schon-
heit derselben, sei es innerlich in den Griinden, sei es dusserlich in den sinnlichen Formen, auf das Lob
des Schopfers zu beziehen. Indem nun der Mensch diese Ordnung des gottlichen Gesetzes hochmiithig
verachtete, setzte er die Liebe seines Schopfers und die Erkenntniss der stofflichen Creatur der dusseren
Schonheit nach“ [vgl. Rm 1,25].

96 Vgl. schon Augustinus: De trinitate XV.27.49: Sunt enim quae ita creduntur ut uideri iam omnino non
possint. Non enim Christus iterum in cruce uidendus est, sed nisi hoc credatur quod ita factum atque uisum
est ut futurum ac uidendum iam speretur, non peruenitur ad Christum qualis sins fine uidendus est (Ubers.
[Kreuzer]: ,,Es gibt namlich Dinge, die so geglaubt werden, daf} sie {iberhaupt nie gesehen werden kon-
nen. Nicht ndmlich kann Christus ein zweites Mal am Kreuze geschaut werden; wenn man aber nicht
glaubt, daf3 dies einmal geschah und gesehen wurde, und so nicht darauf hofft, ihn in der Zukunft zu
sehen, gelangt man nicht zu Christus, wie er ohne Ende zu sehen ist.“). — Auch in volkssprachliche Texte
wird die Differenz von Anschaubarkeit und Bezeugung vermittelt. Im Anegenge wird auf die Unsehbar-
keit Gottes (auch fiir Erwéhlte wie etwa Moses) in der Immanenz insistiert (Vv. 2049-2052: wir ensulen
noch enmegen | des niht gelouben, | daz mit vleischlichen ougen [ ie dehein man saehe got!); erst im Jenseits
werde Gott fiir die Menschen schaubar (Vv. 2171-2174: als den unser hérre christ | wider git der séle | so
sehent sie in imere mére | von gesihte ze gesihte). Demgegeniiber wird das Zeugnis der Schrift vom tat-
sdchlichen Wandeln Gottes auf Erden als heilsvermittelndes Substitut eingefiihrt (Vv. 2147-2154: der elliu
rehtiu buoch da schreip, | mit dem wil erz behaben | unde wil dar uber sagen | manic testimonium, | daz der
ware gotes sun | von den selben dinge sprach, | do er mensche hie enerde was: | daz uns michel hilfe git!). —
Die Unsichtbarkeit und Sichtbarkeit gottlicher Zeichen und des Kreuzestodes Christi behandelt auch der
Stricker (Nr. 12: Die Messe, in: Moelleken, Stricker, Bd. 2, S. 50-102, hier Vv. 31-36: Ein tougen zaichen
was so groz, | daz ter uns den himel uf sloz: | daz was diu marter des gotes suns. | der opfert tsic tougen fur
uns, [ do man in an daz cruce hiench, | da uns sin vater mit empfiench.).

97 Hans Blumenberg: Die Lesbarkeit der Welt. Frankfurt a. M. 1986.



488 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

voraus®® und ist zudem an Glauben, Gnade, Vermittlung durch auctoritas und aktiv
suchendes Bemiihen gebunden.

An dieser Stelle ist auch die Ubertragung zu einfach, die Joachim Bumke vornimmt,
wenn er anhand der Figur Parzival zwar zwischen einem ,dufieren‘ und ,inneren Auge’
differenziert, dabei jedoch iibersieht, dass in der zeitgendssischen Theologie auch dem
,inneren Auge‘ keine problemlose und unmittelbare Erkenntnis (Gottes, der Transzendenz
etc.) moglich ist. Zwar thematisiert Bumke die ,Erleuchtung‘ des inneren Auges explizit,
suggeriert jedoch zugleich, dass diese eine Art von Automatismus sei.”® Die vera lux Got-
tes indessen, die im menschlichen Geist das Sehen und Erkennen ermdoglicht, wird —
mindestens seit Augustinus — durch das Fleisch und das fleischlich gebundene Denken
im Menschen gleichsam verschiittet und muss mithsam wiedergewonnen werden.

V.15 Verkiindigung und Erleuchtung als Voraussetzung erfolgreicher aisthesis
in Rudolfs von Ems Barlaam und Josaphat

Ein volkssprachliches Beispiel dafiir, dass die Anschauung der Immanenz nicht {iber
eine unmittelbare anagogé zur Einsicht in die Transzendenz fiihrt, bietet etwa die Ju-
genderzahlung Jésaphats im Barlaam und Josaphat-Roman Rudolfs von Ems. Hier wird
die angeschaute Kreatur dem jungen Josaphat einzig aufgrund gottlicher Gnade ein-
sichtig gemacht. Nicht nur ist der Junge selbst géttlich begabt,'°® sondern auch der
Umstand, dass Barldadm zu ihm kommt, um ihn christlich zu unterweisen, wird aus-
driicklich als gnadenvolle Sendung Barladms durch Gott ausgestaltet.'®! Josaphat, der
von seinem heidnischen Vater, Konig Avenier, in Isolation aufgezogen wird, um ihn
vom Einfluss des Christentums fernzuhalten, stellt jedoch bereits die richtigen, aus der
Anschauung gewonnenen Fragen:

da bi begunde er denken so6:
wer mit s richem werde

98 Auch hierzu bereits Augustinus: De trinitate X.1.2: Ita etiam signum si quis audiat incognitum ueluti
uerbi alicuius sonum quo quid significetur ignorat, cupit scire quidnam sit, id est sonus ille cui rei comme-
morandae institutus sit, ueluti audiat cum dicitur ,temetum’, et ignorans quid sit requirat. Iam itaque opor-
tet ut nouerit signum esse, id est non esse inanem illam uocem sed aliquid ea significari (Ubers.
[Schmaus]: ,,So ist es auch, wenn jemand ein unbekanntes Zeichen hort, zum Beispiel den Klang eines
Wortes, dessen Bedeutung er nicht kennt: er wiinscht zu wissen, was es sei, das heif3t, an welchen
Gegenstand zu erinnern jener Klang bestimmt sei, so wenn er etwa das Wort ,temetum‘ hort, es nicht
kennt und nachfragt, was es bedeute. Er muf3 also vorher schon wissen, daf} es ein Zeichen ist, das
heifdt, daf3 es nicht ein leerer Laut ist, sondern daf3 es etwas bezeichnet.“).

99 Vgl. Bumke, Blutstropfen, S. 37-44.

100 Rudolf von Ems: Barlaam und Josaphat, Vv. 28,15-19: got tet an im gendde schin: | er sante im in
daz herze sin | des heilegen geistes giiete | sO gar, daz sin gemiiete | beleip in reiner staetekeit.

101 Vgl. Rudolf von Ems: Barlaam und Josaphat, Vv. 35,39-37,2, hier etwa: Diz begunde erbarmen, |
den got, der uns vil armen | geschuof unde werden hiez (Vv. 35,39-36,1).



V.1 Der schine Kérper und die Wahrnehmung des Schénen (aisthesis) = 489

des himels und der erde

so gewaltic mohte sin,

daz der liehten sunnen schin

tages schine und nahtes niht.

in diihte ein wunderlich geschicht,
wa von diu vinster triiebe

sich ie des nahtes hiiebe

und ie der tac weer als6 klar

und beidiu zit, stund unde jar

s6 wehselliche liefen hin.

(Rudolf von Ems: Barlaam und Josaphat, Vv. 26,10-21)

Sind dies auch die richtigen Fragen,' so erhilt Josaphat jedoch weder durch die An-
schauung selbst noch durch die heidnischen Lehrer die richtigen Antworten, wenn-
gleich ihm einer seiner Lehrer berichtet, dass die Christen an einen got, der heizet Krist
(V. 27,23), glaubten, von dem sie sagten, daz er der himel phlege | und daz viir alle krefte
wege | sin kraft, sin hohiu gotheit (Vv. 27,25-27). Dieser erste Kontakt mit dem Christen-
tum entziindet zwar in Jésaphat die minne Gottes; erst in der Vermittlung christlicher
Lehren durch den Eremiten Barladm jedoch wird Josaphat Gott als waltendes Zentrum
und Schépfer von Allem, des dii maht gesehen (V. 51,7), offenbart.’®® Es heifit unmittel-
bar im Anschluss an Barldams Lehre, dass er von der vera lux im Herzen erleuchtet
wird:

DO Barlaam mit wisheit

die lére hate volleseit,

disiu maere und sinen rat

enphie der junge J6saphat.

des himelischen liehtes schin

erliihte gar das herze sin|[.]

(Rudolf von Ems: Barlaam und Josaphat, Vv. 79,25-30)

102 Diese Fragen sind insofern die ,richtigen’, als sie sich inhaltlich bereits auf die Antwort richten, die
wenig spater das Glaubensbekenntnis (das symbolum) geben wird. Dies ist bei Rudolf gegeniiber den
Pratexten verdandert. Der Laubacher Barlaam lasst Josaphat — dhnlich wie schon der griechische Bar-
laam-Roman - nach Leben, Krankheit, Alter, Leid und Tod, nicht jedoch nach dem ,,Herrscher des Him-
mels und der Erde” fragen, wie Rudolfs J6saphat es tut, womit er den Wortlaut des Credos antizipiert. —
Zur Bedeutung des Credos (symbolum) im Rahmen der Erkenntnis vgl. im Folgenden Kap. V.2.

103 Zur Funktion der menschlichen Lehre in der Heilsvermittlung vgl. in jiingerer Zeit Constanze Geist-
hardt: Nichts als Worte: Die Problematik sprachlicher Vermittlung von Heil in Rudolfs von Ems ,Bar-
laam und Josaphat. In: Barlaam und Josaphat. Neue Perspektiven auf ein europdisches Phdnomen.
Hrsg. von Matthias Meyer, Constanza Cordoni. Berlin/Miinchen/Boston 2015, S. 101-139, hier zur Lehre
Barlaams bes. S. 113-116.



490 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

Barlaam vermittelt J6saphat als Antwort auf alle seine Fragen eine Lehre, die zugleich
eine Kurzfassung des biblischen Kanons von der Genesis bis zu der Erlosungstat der
Evangelien darstellt (vgl. Rudolf von Ems: Barlaam und Josaphat, Vv. 50,8-79,24).1
Erst die auctoritas Barladm, dieser Zeuge der Heiligen Schrift, ist es, die Josaphat auf
dessen Frage hin, wie er die Herrlichkeit Gottes erkennen konne, zu einer veranderten
Form der Weltanschauung aufruft, welche Jésaphat zuvor nicht praktiziert hat, indem
Barlaam ihn expressis verbis auffordert, in der aisthesis der Schopfung die Gréfie des

Schopfers zu erkennen:
,in des hant ez allez stat[,]'>®

von dem sage mir mére

mit diner wisen lére.

war an sol mir diu gotes kraft

sin erkant?‘ — ,an der geschaft

sich groziu wunder manecvalt,

der aller pfliget sin gewalt.

swer wol ein hiis gemeistert hat,

da priset man des meisters rat.

sus merke gotes wisheit,

diu himel und erde sloz treit.

[...]

geschephede als6 manicvalt

ez besliuzet gar sin list.

hier merke, ob er gewaltic ist:

ein hiis geraetes vil verbirt,

hat ez einen wisen wirt:

an dem hiisgeraete gar

nimt man ie des wirtes war.

ein schif kan selten rehte gan,

ez miieze wisen schifman han.

Sus sol der welte geschaft

ougen dir die gotes kraft:

des himels lieht nii lange stat,

daz ez sich niht geselwet hat.

sternen, mane, sunnenglanz

104 Dass die Lehre Barlaams darauf angelegt ist, die gesamte Heilige Schrift abzubilden, die tiber den
Genesisbericht, die Erzdhlung von Noah und Abraham zu Moses, Nebukadnezar und Judith fortschrei-
tet, zeigt sich nicht zuletzt darin, dass Listen der Propheten-Namen eingefiigt werden (vgl. Rudolf von
Ems: Barlaam und Josaphat, Vv. 62,9-63,2). In der Nacherzidhlung der Evangelien und der ,Fleischwer-
dung’ Gottes werden reichhaltig typologische Schriftworte (Salomon, David, Daniel, Habakuk etc.) ein-
gearbeitet. Auf die Passage ist in jiingerer Zeit Christian Seebald: ,Hermeneutischer Dialog‘: Rudolfs
von Ems Barlaam und Josaphat und die Lehre der bezeichenunge. In: Sprechen mit Gott. Redeszenen in
mittelalterlicher Bibeldichtung und Legende. Hrsg. von Nine Miedema, Angela Schrott, Monika Unzei-
tig. Berlin 2012 (Historische Dialogforschung 2), S. 285-306, hier S. 294, eingegangen.

105 Ich interpungiere hier gegen Pfeiffer, der einen Punkt setzt und so V. 154,32 an die vorangehende
Rede Josaphats anbindet.



V.1 Der schine Kérper und die Wahrnehmung des Schénen (aisthesis) = 491

sint unverwandelt unde ganz.

diu erde niender miiede phligt,

swie groz der berge swaere wigt.

der brunnen ursprinc truckent niht:

swie man elliu wazzer siht

kéren in daz mer ir vl6z

sin iibervluz wirt niht s groz,

daz ez iemer iibergé.

[..]*

(Rudolf von Ems: Barlaam und Josaphat, Vv. 154,32-155,35;
Kursivierungen v. mir, F. D.S.)

Die Beobachtung, dass die geschaffene Welt ihren Lauf geht und die Frage nach der
Ursache hierfiir, wird hier um die Joésaphat bislang fehlende Information ergénzt, dass
ihr Funktionieren der planende Gott garantiert, der sie konzipiert hat, so wie hinter
dem Kurs eines Schiffes der Steuermann und hinter dem Plan eines Hauses der artifex
steht. Die Anschauung der Immanenz wird also auf deren Wohleingerichtetheit und
auf den Urgrund dieser Wohleinrichtung hin semantisiert.'°®

Es kann jedoch vermerkt werden, dass auch hier, wo die Wohleinrichtung der Kre-
atur und omnipotentia des Kreators so extensiv als Weg zur Gotteserkenntnis auser-
zahlt werden, die — im modernen Wortsinn — ,asthetische‘ Schonheit der Immanenz
nicht thematisch wird. Es geht hier weder um schone menschliche Kérper oder Kunst-
werke, noch um schoéne Natur, Farben oder dergleichen mehr, wie sie die traditionelle
,Asthetik‘ nach de Bruyne, Assunto, Perpeet und Eco stets als Anlass einer Erkenntnis
durch Anschauung in Anschlag gebracht hat (vgl. hier Kap. I1.1).""’

106 Zur Funktionsweise dieser Weltsemantisierung vgl. Scheidel, Wahrheit und Gewohnheit.

107 Niklaus Largier: Spekulative Sinnlichkeit. Kontemplation und Spekulation im Mittelalter. Ziirich
2018 (Mediavistische Perspektiven 7), S. 3944, hat jiingst auf eine analoge Stelle im fiinfzigsten Kapitel
der Vita Heinrich Seuses verwiesen, wo — ausgehend von einer Paulus-Stelle (Rm 1,20) — eine Lehre der
Anschauung der schonen Welt entwickelt wird (Lug itber dich und umb dich in dui vier ende der welt, wie
wit, wie hoh der schon himel ist in sinem schnellen lof [...]. Ach zarter got, bist du in diner creatur als minnek-
lich, owe, wie bist du denn in dir selb so gar schén und minneklich!; zitiert nach: Heinrich Seuse: Deutsche
Schriften, im Auftrag der Wiirttembergischen Kommission fiir Landesgeschichte. Hrsg. von Karl Bihl-
meyer. Stuttgart 1907 [Nachdruck: Frankfurt a. M. 1961], S. 172, Z. 8-23). Diese Lehre funktioniert ganz
dhnlich wie die Lehre Barlaams fiir Josaphat, hat jedoch einen umgekehrten Anlass: Wahrend Josaphat
die Immanenz als Anlass fiir Fragen erfdhrt, die er selbst nicht beantworten kann und deren Antwort Gott
wire, sucht die (nun bereits wolgetiptil!) geischlichii tohter Gott und erhilt als Medium ihrer Suche die
Kreatur anempfohlen, in der die Allmacht des Kreators anschaubar wird, der selbst jedoch unanschaubar
bleibt (vgl. Bihlmeyer, S. 172, Z. 1-6). Die Lehre des Dieners stellt dabei ganz besonders auf die Differenz
ab: Wenn die Schopfung bereits schén zu nennen ist, wie schon muss dann der Schopfer ,in sich selbst’,
also jenseits aller Immanenz, erst sein! Festzuhalten bleibt, dass auch hier der Akt der Belehrung das
zentrale Element ist und keine automatisierte anagogé zugrunde gelegt wird, da der Diener der tohter die
Anschaubarkeit der Herrlichkeit des Schopfers in der Schopfung erst in einer Ausdeutung der Paulusstelle
erschlieflen muss. Gleichwohl berichtet der Diener hier von den heidnischen Philosophen Aristoteles, der



492 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen Subjekts

V.1.6 Fazit: Warum Parzival nicht erkennt, was er sieht

Vom skizzierten diskursiven Zusammenhang aus, der zwar Anschauung und Gotteser-
kenntnis in eine Verbindung bringt, diese jedoch nicht im Sinne eines anagogischen
raptus stiftet, ist Bumkes Aussage, dass der Erkenntnisprozess ,,im psychologischen
Schrifttum des 12. Jahrhunderts“ ,,mit der sinnlichen Wahrnehmung“'°® beginne, zu
revidieren und auch die (prinzipiell ja zutreffende) Aussage: ,,In der Schénheit der ge-
schaffenen Welt offenbart sich die Schopferherrlichkeit Gottes*,'® ist mit der gebote-
nen Differenzierung zu sehen: Die Einsicht in die Schonheit der geschaffenen Welt
bedarf zunéchst der Offenbarung des Wortes und des Wissens um sie, der Gnade und
der Fiihrung, um wiederum zeichenhaft die Schopferherrlichkeit offenbaren zu kén-
nen, welche die Kreatur gerade nicht von sich aus preisgibt. Der Erkenntnisprozess
beginnt nicht mit der sinnlichen Wahrnehmung, sondern er beginnt mit dem autori-
tativen Appell, mit der belehrenden Anrufung an das Subjekt, welche Voraussetzung
dafiir ist, die sinnliche Wahrnehmung in ein Verhaltnis zur Transzendenz zu bringen,
weil das sinnlich Wahrgenommene nicht von sich aus auf seinen Urheber verweist."°
Wenn iiberhaupt fiihrt die Immanenz zu den richtigen Fragen, die auch die ,heidni-
schen‘ Philosophen umgetrieben haben, nicht jedoch zu den richtigen Antworten,
die nur die Offenbarung Gottes zu stiften in der Lage ist.

Es ist nicht schwer, in Parzivals/Percevals wortlichem Verstdndnis jener Lehren,
welche ihm iiber eine Transzendenz zuteil werden, ein Analogon zum dem falschen —
und gleichwohl ,kindlichen‘ wie vorchristlichen — Verharren in den corporeo sensu ad-
tracta figmenta (Augustinus: De vera religione X.18.51f.), in den mithilfe k6rperlicher
Sinne gewonnenen Vorstellungsbildern, zu identifizieren und in Parzivals verdenken,

insofern einen Sonderfall darstellt, als er in der Anschauung der Natur zu dem Schluss gefunden habe,
dass es Gott geben miisse — ohne dass er freilich zum christlichen Bekenntnis hdtte gelangen kénnen
(vgl. Bihlmeyer, S. 171, Z. 6-24). Den Schluss des Aristoteles kann Josaphat nicht eigensténdig ziehen.
108 Bumke, Blutstropfen, S. 103 — Die Kapiteliiberschrift ist angelehnt an Haug, Warum versteht Parzi-
val nicht?.

109 Ebd,, S. 46.

110 Interessanterweise fehlt diese Unmittelbarkeit bereits in der platonischen anagogé, insofern sie —
etwa im Phaidros-Dialog — wesentlich an das ,Eingeweihtsein‘ derjenigen gebunden wird, die in der
Schénheit — hier: der korperlichen Schénheit des Knaben — das hochste Schone erkennen sollen. Das
Eingeweihtsein, also das Philosoph-Sein, wird hierbei iiber das ,Sich-Erinnern‘ der Seele modelliert, die
langst weify und — im Prozess der platonischen Seelenwanderung, wie sie etwa im Menon dargestellt
ist — nur vergessen hat. Vgl. zur Erinnerung der Seele an die Schonheit etwa den Phaidros 249d (Ab-
schnitt 30; etwa in: Platon: Phaidros. Hrsg. u. iibers. von Wolfgang Buchwald. Miinchen 1964, hier
S. 68 f.). Zur Erinnerung als Folge der Seelenwanderung im Unterschied zum Lernen vgl. etwa Platon:
Menon. Ubers. u. hrsg. von Margareta Kranz, Stuttgart 1994, 81b—87c, hier: S. 36-57. In Augustins
,Platonismus‘ findet in der ,Erinnerung‘ der Seele eine wesentliche Verschiebung statt, insofern
auch Augustinus Mathematik und Schénheit als eine Art von Apriori der Verstandeskréfte modelliert,
dieses jedoch nicht als Seelenwanderung der unsterblichen Seele, sondern als verschiittete Erinne-
rung an das gottliche Prinzip der sapientia modelliert, also an die gottliche Herkunft der Seele.



V.1 Der schéne Kérper und die Wahrnehmung des Schénen (aisthesis) = 493

dem Sich-in-Gedanken-Verlieren iiber Condwir amiirs, einen Vorgang zu sehen, der
jener bei Augustinus zugrundeliegenden Warnung des Romerbriefes dhnelt, dass die
Heiden das Geschopf anstelle des Schopfers verehren. Es ist — in einer Formulierung
aus De vera religione — jedoch nicht der Fehler der Augen, dass sie nicht richtig zu
sehen vermogen, sondern ein Fehler der anima:

Quare oculus recte, ad hoc enim factus est ut tantum valeat; sed animus perverse, cui ad con-
templandam summam pulchritudinem mens, non oculus factus est. Ille autem vult mentem
convertere ad corpora, oculos ad deum. Quaerit enim intellegere carnalia et videre spiritalia
quod fieri non potest. (Augustinus: De vera religione XXXIL.62.175)™"*

Wenn ich auch im Folgenden Bumkes Analyse der Blutstropfenszene punktuell wider-
spreche — denn: ich mochte ihm nicht darin folgen, die Blutstropfenszene als diejenige
neuralgische Szene zu betrachten, in der Parzival eine wie auch immer geartete ,hGhere
Erkenntnis‘ durch Anschauung kreatiirlicher Schonheit erwirbt —, so geht es mir dennoch
lediglich um eine punktuelle Verschiebung und eine Ausweitung des Analysebereiches.
Bumke summiert das Kernproblem von Jahrzehnten , religitse[r] ,Parzival‘-Interpretation
aus der Zeit nach dem zweiten Weltkrieg“,"™® die von einer ,inneren Umkehr‘ des Helden
im Sinne einer conversio ausgegangen ist, mit den lapidaren Worten: ,,Man muf3 jedoch
feststellen, daf3 diese neue Gesinnung sich nirgends duflert.“'" Er ersetzt dies nicht zuletzt
durch seine Idee von der nichterkennenden Erkenntnis Parzivals in der Blutstropfen-
szene, die ich indessen in Zweifel ziehen méchte, da sich auch hierfiir am Text gleichfalls
keine Indizien finden lassen.

Nicht grundsétzlich in Abrede stellen mdchte ich allerdings, dass es in der soge-
nannten Blutstropfenszene um Erkenntnis geht. Nicht grundsétzlich bezweifeln méchte
ich zudem, dass es im Parzival um eine Art von ,innerer Umkehr geht. Die Erkenntnis
seiner selbst jedoch erlangt Parzival gerade nicht im Rahmen der Blutstropfenszene, wel-
che einen Zustand der Irrationalitit und fehlgelaufener aisthesis darstellt,"* und eine
wirkliche ,Umkehr* geschieht auch nicht schon im Anschluss an die Gesprache mit Trev-
rizent im IX. Buch, sondern — und das soll hier im Folgenden argumentiert werden — in
einem gestaffelten Erkenntnisprozess seiner iiber fiinf Jahre dauernden Suche, welche
nach der Berufung zum Gral ihr Ende mit der Riickkehr zu jener Stelle, an denen Parzival
iiber den Blutstropfen versunken war, und dem tatsachlichen Zusammentreffen mit

111 Ubers. (Thimme): ,,Demnach ist das Auge in Ordnung, denn es ist nur zum Sehen geschaffen, die
Seele dagegen verkehrt, denn die héchste Schonheit zu betrachten, dazu ist ihr nicht das Auge, son-
dern der Geist verliehen. Sie aber richtet ihren Geist auf die Korper, ihre Augen auf Gott. Denn
sie mochte verstehen, was fleischlich, und sehen, was geistig ist. Das aber ist nicht méglich.”

112 Vgl. Joachim Bumke: Wolfram von Eschenbach. 8. véllig neu bearbeitete Ausgabe. Stuttgart/Wei-
mar 2004 (Sammlung Metzler 36), S. 92.

113 Ebd,, S. 93.

114 Hasebrink, Gawans Mantel, hat Bumkes Ansatz einer kurzen wie pragnanten Kritik unterzogen,
die ich im Kern teile. — Sablotny, Zeit und daventiure, S. 215, mochte die Blutstropfenszene allgemeiner
nur mehr als ,,Transzendenzerfahrung des Helden verstanden wissen“.



494 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

Condwir amiirs endet.'® Es ist dieser selbe Ort, an dem Parzival nicht nur ein zentrales
aisthetisches Missverstehen zeigt, sondern vom dem aus er fiinf Jahre spéter schlief3lich
auch den Weg nach Munsalveesche antritt, nachdem er seiner Frau begegnet ist, ohne
diesmal von deren Schonheit geblendet zu werden (Pz 797,4-802,10).1

V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis
(ausgehend vom Beispiel Parzivals)

Genug, er kam auf den Gedanken, sich dem grofien Gotte der Natur, dem Schopfer und Erhalter
Himmels und der Erden, dessen friihere Zorn-Auflerungen schon lange iiber die Schonheit der
Welt und das mannigfaltige Gute, das uns darin zu Teil wird, vergessen waren, unmittelbar zu
ndhern; der Weg dazu aber war sehr sonderbar.  (Goethe: Dichtung und Wahrheit, Erstes Buch)

Joachim Bumke hat in seiner Monographie zu den Blutstropfen im Schnee die durch
sinnliche Wahrnehmung gewonnene Erkenntnis Parzivals mit einem weiteren Zwi-
schenschritt verbunden. Zwischen die Wahrnehmung der Blutstropfen, die Reflexion
der korperlichen Schonheit der Condwir amdrs und die Gotteserkenntnis setzt Bumke —
wie oben bereits nachgezeichnet — den Schritt der Selbsterkenntnis, insofern er zu-
grunde legt, dass ,ein zentraler Gedanke der platonischen Asthetik [sei], daf3 der An-
blick der Schénheit des geliebten Menschen zugleich ein Akt der Selbsterkenntnis
ist“."” Hierfiir bezieht er sich exemplarisch auf das Didascalicon Hugos von Sankt Vik-
tor, dessen Anfang er zitiert, das dem Appell zur Selbsterkenntnis ebenfalls eine zent-
rale Stellung zuweist."®

Es lohnt sich, den Anfangspassus des Didascalicon im Ganzen zu betrachten. Er
lautet:

Omnium expetendorum prima est sapientia, in qua perfecti boni forma consistit. Sapientia illumi-
nat hominem ut seipsum agnoscat, qui ceteris similis fuit cum se prae ceteris factum esse non

115 Altere Forschung hat die Umkehr im IX. Buch veranschlagt, so etwa Helmut Famira: Feirefiz, der
zweier varwe was. In: Seminar. A Journal of Germanic Studies 22 (1986), S. 267-276, hier S. 272: ,,Im
neunten Buch ist Parzivals Entwicklung abgeschlossen, der zwivel als des herzens nachgebiir abgetan
und tiberwunden.“ Entsprechend will Famira dem Bruderkampf mit Feirefiz auch keinerlei symbolische
Funktion zugestehen.

116 Schon Klaus Ridder: Parzivals schmerzliche Erinnerung. In: LiLi 114 (1999), S. 21-41, hier S. 38,
begreift den Befund, dass ,,die Blutstropfenepisode und die Wiedervereinigung des Paares [...] am sel-
ben Ort stattfinden”, als Zeichen fiir ihre ,,strukturkonstituierende Bedeutung®, welche er auf ,,Grund-
vorstellungen des Erinnerns“ bezogen sieht. Ridder sieht zuvor die Blutstropfenepisode im Kontext der
topischen Minneversunkenheit; vgl. ebd., S. 31-34.

117 Bumke, Blutstropfen, S. 46.

118 Ebd.,, S. 47: ,,,Unter allem, was erstrebenswert ist, ist das hichste die Weisheit [...]. Die Weisheit
erleuchtet den Menschen, so daf} er sich selbst erkennen kann‘ (Omnium expetendorum prima est sapi-
entia [...]. Sapientia illuminat hominem ut seipsum agnoscat). Mit diesen Worten beginnt das ,Didascali-
con‘ von Hugo von St. Victor.*



V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis =—— 495

intellexit. Immortalis quippe animus sapientia illustratus respicit principium suum et quam sit in-
decorum agnoscit, ut extra se quidquam quaerat, cui quod ipse est, satis esse poterat. Scriptum
legitur in tripode Apollinis: ,gnoti seauton’, id est, ,cognosce te ipsum‘, quia nimirum homo si non
originis suae immemor esset, omne quod mutabilitati obnoxium est, quam sit nihil agnosceret.
(Hugo von Sankt Viktor: Didascalicon 1.1, S. 110,4-11)'*°

Hieran schlief3t im Didascalicon eine Diskussion {iber die Verfasstheit der Seele an. Es
ist dieser — autoritative und pagane — Ruf zur Selbsterkenntnis, welcher hier den pro-
padeutischen Anweisungen zur Technik des rechten Studierens vorausgeht.'® Das Di-
dascalicon folgt damit nicht zuletzt jenem Erkenntnispessimismus, der in Augustins De
trinitate libri XV vorgeprigt ist, in welchen die Erkenntnis des Geistes (mens) aus sich
selbst — und im Anschluss: der Dinge und Gottes durch diesen Geist — als unwahr-
scheinlich dargestellt wird, da der Geist sich seiner selbst so vollstandig gegenwartig
sei, dass er sich — und seinen von Gott stammenden Anteil — nicht suche.'?* Diese para-
doxe Verfassung, in welcher der Geist einerseits ,gottlich® ist, andererseits jedoch nicht
in der Lage, nach sich selbst zu fragen (vgl. De trinitate X.4.6), wird bereits hier durch
das von aufien kommende Gebot, sich selbst zu erkennen, iiberbriickt:

utquid ergo ei [= menti; F.D.S.] praeceptum est ut se ipsa congnoscat? credo ut se cogitet et se-
cundum naturam suam uiuat, id est ut secundum suam naturam ordinari appetat, sub eo scilicet

119 Das Didascalicon wird hier und im Folgenden unter Beigabe der Ubersetzung zitiert nach: Hugo von
Sankt Viktor: Didascalicon de studio legendi. Studienbuch. Ubers. u. eing. von Thilo Offergeld. Freiburg/
Basel/Wien et al. 1997 (Fontes Christiani 27). — Ubers.: ,,Unter allem, was erstrebenswert ist, ist das
hochste die Weisheit, in der die Form des vollkommenen Guten existiert. Die Weisheit erleuchtet den
Menschen, so daf} er sich selbst erkennen kann — denn er war den iibrigen Geschopfen gleich, solange er
nicht erkannte, daf er als ein ihnen iiberlegenes Wesen erschaffen wurde. Sein unsterblicher Geist aber,
von der Weisheit erleuchtet, betrachtet seinen Ursprung und erkennt, wie unangemessen es fiir ihn ist,
irgend etwas auf3erhalb seiner selbst zu suchen, wenn doch das, was er selber ist, ihm genug sein kdnnte.
Auf dem Dreifufl des Apollo steht geschrieben: Gnothi seauton das heift, ,erkenne dich selbst’. Denn in
der Tat, wenn der Mensch seinen Ursprung nicht vergessen hitte, so wiirde er erkennen, daf alles, was
der Veranderung unterworfen ist, ein Nichts ist.“ — Diese ,sapientia‘ ist aber zugleich immer als die sapi-
entia Dei, die Christus ist, zu denken. Vgl. hierzu schon Augustinus: De magistro, hier Kap. 11-14.

120 Im Rahmen der bereits angesprochenen Hausbaumetapher (vgl. Kap. V.1.1, S. 468) heifit es: Debet
siquidem prudens lector curare, ut, antequam spatiosa librorum volumina prosequatur, sic de singulis
quae magis ad propositum suum et professionem verae fidei pertinent instructus sit, ut, quaecumgque post-
modum invenerit, tuto superaedificare possit (Hugo von St. Viktor: Didascalicon V1.4, S. 376,9-14;
Ubers. [Offergeld]: ,,Der umsichtige Student freilich sollte dafiir Sorge tragen, daf} er, bevor er umfang-
reiche Biicher durcharbeitet, {iber die Einzelheiten, die fiir sein Vorhaben und fiir sein Bekenntnis des
wahren Glaubens besonders wichtig sind, so gut unterrichtet ist, daf3 er alles, was er spater vorfindet,
mit Sicherheit fiir seinen Aufbau verwerten kann.*). Das Ziel der Studien, das Bekenntnis des wahren
Glaubens, ist hier vordefiniert. Die Menge sinnvoller Studieninhalte ist entsprechend begrenzt.

121 Augustinus: De trinitate X.4.6: Tota ergo sibi praesto est, et quid adhuc quaeratur non est (Ubers.
[Kreuzer]: ,,Also ist er sich als ganzer gegenwirtig, und es gibt weiter nichts zu suchen.*). Und wenig
spdter: Quocirca quia nec tota se quaerit mens nec pars eius ulla se quaerit, se mens omnino non quaerit
(Ubers. [Kreuzer]: ,,Weil daher weder der Geist als ganzer sich sucht noch irgendein Teil von ihm sich
sucht, sucht sich der Geist iiberhaupt nicht.“).



496 — V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

cui subdenda est, supra ea quibus praeponenda est; sub illo a quo regi debet, supra ea quae regere
debet. (Augustinus: De trinitate X.5.7)'*

Erst der der Erkenntnis duflerliche Appell zum Erkennen (menti praeceptum est ut se
ipsa congnoscat) lasst das Innere seiner selbst und seines Ursprungs in Gott gewahr
werden und ermdéglicht ihm, sich selbst zu denken (se cogitare). Nicht zuféllig geht im
Didascalicon die von aulen kommende (und in der Inschrift des Tempels von Delphi
noch heidnisch-vorchristliche) Anrufung des Subjektes der Seelenlehre voraus, ebenso
wie das rechte Studieren durch den Wald der Biicher'”® und iiber den aufsteigenden
Weg der sieben artes hinweg zu demjenigen Punkt fiihren soll, an welchem das Stu-
dium und die artes selbst zuriickgelassen werden konnen, um zur Theologie und zu
Gott zu gelangen.'® Dies wird im Didascalicon in eine Metapher gefasst, auf welche
bereits Bumke hingewiesen hat, ndmlich als der gerade Weg durch den Wald, von wel-
chem man beim Studium - das Ziel fest vor dem (inneren) Auge — nicht abkommen
diirfe.'” Das Ziel ist hier niemals der Weg und der Wald selbst, sondern der Wald steht
nur als Hindernis zwischen dem Suchenden und Gott:

Qui sine discretione operatur, laborat quidem, sed non proficit, et quasi aerem verberans, vires in
ventum fundit. Aspice duos pariter silvam transeuntes, et hunc quidem per devia laborantem,
illum vero recti itineris compendia legentem, pari motu cursum tendunt, sed non aeque perve-
niunt. Quid autem scripturam dixerim nisi silvam, cuius sententias quasi fructus quosdam dulcis-
simos legendo carpimus, tractando ruminamus? Qui ergo in tanta multitudine librorum legendi
modum et ordinem non custodit, quasi in condensitate saltus oberrans, tramitem recti itineris per-
dit, | et, ut dicitur, ,semper discentes, numquam ad scientiam pervenientes‘. Tantum enim valet
discretio, ut sine ipsa et omne otium turpe sit, et labor inutilis.

(Hugo von Sankt Viktor: Didascalicon 5.6; S. 334,18-336,5)'2°

122 Ubers. (Kreuzer): ,,Wozu wurde ihm [= dem Geist, mens; F.D.S.] dann das Gebot gegeben, daf} er
sich selbst erkennen soll? Ich glaube, damit er sich selbst denke und seiner Natur gemaf lebe, das
heiflt, gemédf} seiner Natur geordnet zu werden verlange, unter jenem namlich, dem er sich zu unter-
werfen hat, {iber jenes, iiber das er gesetzt sein soll, unter jenem, von dem er beherrscht werden muf3,
uiber jenes, das er beherrschen soll.“

123 Hugo von Sankt Viktor: Didascalicon V.7, S. 344,15: Infinitus est librorum numerus, tu noli sequi
infinita (Ubers. [Offergeld]: ,,Die Zahl der Biicher ist unbegrenzt; trachte nicht nach Unbegrenztem.*).
124 Zum gnoti seauton im Didascalicon vgl. auch Schroeter-Reinhard, Die Ethica, S. 202-211.

125 Vgl. Bumke, Blutstropfen, S. 105.

126 Ubers. (Offergeld): ,Wer ohne kluge Unterscheidung arbeitet, der arbeitet zwar, aber er macht
keine Fortschritte, und er vergeudet sinnlos seine Krafte, als wiirde er in die Luft schlagen. Stell dir
zwei Leute vor, die beide einen Wald durchqueren; der eine miiht sich auf Umwegen ab, der andere
wiahlt die Abkiirzungen des geraden Weges: Beide schreiten mit dem gleichen Aufwand an Bewegung
fort, aber sie erreichen nicht zu gleicher Zeit das Ziel. Wie soll ich aber die Schrift anders als einen
,Wald‘ nennen? Im Lesen pfliicken wir ihre Inhalte wie die siifSesten Friichte, und im Uberdenken
kduen wir sie gleichsam wieder. Wer also beim Lesen einer solchen Menge von Biichern nicht auf Me-
thode und Ordnung achtet, der verliert sich im Dickicht eines Waldes, und er gehért zu denen, die, wie
es heift, ,immerzu lernen, aber niemals Wissen erlangen‘ (2 Tim 3,7). Denn die kluge Unterscheidung
ist von solcher Bedeutung, daf3 ohne sie jede Mufie verwerflich und jede Arbeit nutzlos ist.“



V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis —— 497

Parzivals Weg zum Gral indessen ist von Umwegen durch den Wald der dventiure ge-
pragt, die so weit ausgreifen, dass er zwischenzeitlich aus der Diegese zu verschwinden
scheint. Die einzigen Biicher, die in diesen Wald hineinerzahlt werden, sind diejenigen
im Besitz Trevrizents, die dieser in einer zweiten Hohle aufbewahrt (vgl. Pz 459,20-22)
und mit denen Parzival nur durch das Medium Trevrizent in Beriihrung kommt.

Die Erkenntnis seiner selbst erlangt die Figur Parzival auf dem Weg durch ihren
Wald nur in mehreren, kleinen, umwegreichen Schritten. Anstatt den Anfangspunkt
ihres Weges zu bilden, wie ihn der aus dem heidnischen Delphi ins christliche Studium
heriiberklingende Appell gnoti seauton im Didascalicon markiert, bildet die Selbster-
kenntnis fiir Parzival — so soll hier argumentiert werden — den Schlusspunkt einer
Suche, deren Ende durch die Gralsberufung markiert wird. Dort, wo der Student im Di-
dascalicon beginnt, endet Parzival.

Es ist ein Mangel an (christlicher) Unterweisung und Fiihrung, welcher durchge-
hend im Zentrum des Irrens steht. Dass seine Mutter ihm daz vinster unt daz lieht gevar
(Pz 119,30) auseinandergesetzt hat, hilft Parzival nicht, die Welt richtig zu deuten. Es
scheint — unmittelbar nachdem Parzival die Spur Cundries verloren und so den Gral
erneut verfehlt, danach jedoch ein Gralspferd erworben hat — die Karfreitagsbegeg-
nung'® zu sein, bei welcher der pilgernde graue Ritter namens Kahenis Parzival das
Wissen um die Jungfrauengeburt und die Erlésungstat Gottes nahebringt:

,meint ir got den diu magt gebar?
geloubet ir siner mennescheit,

waz er als hiut durch uns erleit,

als man diss tages zit begét,
unrehte iu denne dez harnasch stét.
ez ist hiute der karfritac,

des al diu werlt sich freun mac

unt da bi mit angest siufzec sin.

wa wart ie hoher triwe schin,

dan die got durch uns begienc,

den man durch uns anz kriuze hienc?
hérre, pflegt ir toufes,

s6 jamer iuch des koufes:

er hat sin werdeclichez leben

mit tot fiir unser schult gegebn,
durch daz der mensche was verlorn,
durch schulde hin zer helle erkorn.
ob ir niht ein heiden sit,

127 Zur Karfreitagsbegegnung hat in jiingerer Zeit bspw. Susanne Knaeble: Auf dem Weg zur Erl6-
sung — systemtheoretische Uberlegungen zur Interpretation der ,Karfreitagsbegegnung‘ in Wolframs
Parzival. In: Mitteilungen des Deutschen Germanistenverbandes 58,4 (2011), S. 373-386, gearbeitet.
Knaeble hat sich zudem grundsétzlich mit Dimensionen des Religiosen im Parzival beschiftigt in: dies.:
Hofisches Erzdhlen von Gott. Funktion und narrative Entfaltung des Religiosen in Wolframs ,Parzival‘.
Berlin/New York 2011 (Trends in Medieval Philology 23).



498 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen Subjekts

s0 denket, hérre, an dise zit.
ritet fiirbaz Gf unser spor.

iu ensitzet niht verr vor

ein heilec man: der git iu rat,
wandel fiir iwer missetat.
welt ir im riwe kiinden,

er scheidet iuch von siinden.*
(Pz 448,2-26)

Es ist der Ruf dieser im Pilger personifizierten auctoritas, welcher Parzival basale Glau-
bensinhalte (Jungfrauengeburt, Menschwerdung, Kreuzestod) mitteilt,’*® ihn zu Reue
und Umkehr'® und zum praktischen Glauben (sich freun, mit angest siufzec sin, jamern,
denken) aufruft und zudem an weiterfithrendem rdt, nidmlich Trevrizent, verweist. Die
Tochter des Pilgers bieten zudem den Anlass zu einer Kontrafaktur der Blutstropfenepi-
sode, insofern sie — trotz signalhaft eingefiihrter winterlicher Kilte und Schnees (Pz 446,
6-8!) — heifle, dicke, rote Lippen haben, welche dem hohen Feiertag unangemessen
sind (Pz 449,27-30). Gleichwohl der Erzéhler eigens den misogynen Topos einfiihrt, dass
Frauen Frauen bleiben und Madnner im Handumdrehen bezwingen — werliches mannes
lip | hént si schier betwungen (Pz 450,6 f.) —, bleibt Parzival von ihrer Schonheit unbeein-
flusst. Nellmann nennt es, etwas altvéterlich, einen ,,unpassenden Scherz des minne-
hungrigen Erzihlers“,° dass dieser einen Kuf3 dieser Lippen durch suone (Pz 450,3) fiir
sich selbst fordert; durch diese Reaktion des Erzdhlers wird kontrastiv deutlich, wie die
Figur Parzival eben nicht reagiert. Stattdessen kommt es nun — ausgeldst durch Reue, zu
der Parzival aufgerufen worden ist — zu jener Reflexion iiber den Schopfer, die beim An-
blick der Blutstropfen ausgeblieben ist, an der ihn nun jedoch die heifien Lippen der jun-
gen Frauen nicht mehr hindern und die den Wortlaut — Credo in Deum, | Patrem
omnipotentem, | Creatorem caeli et terrae — des ersten Teils des Apostolischen (?) Glau-
bensbekentnisses, des symbolum, reflektieren:"

128 Dass Herzeloyde ihrem Sohn keinen Begriff von der Trinitdt, als dem zentralen christlichen Glau-
bensinhalt, vermittelt, hat bereits Walter Johannes Schroder: Die Soltane-Erzdhlung in Wolframs Parzi-
val. Studien zur Darstellung und Bedeutung der Lebensstufen Parzivals. Heidelberg 1963, S. 30, Anlass
gegeben, die miitterliche Lehre als ,,vorchristlich” und ,,heidnisch* zu bezeichnen.

129 Zur conversio vgl. grundlegend und materialreich Wolfgang Haubrichs: Bekennen und Bekehren
(confessio und conversio). Probleme einer historischen Begriffs- und Verhaltenssemantik im zwolften
Jahrhundert, in: Aspekte des 12. Jahrhunderts. Freisinger Kolloquium 1998. Hrsg. von Wolfgang Hau-
brichs, Eckart C. Lutz, Gisela Vollmann-Profe (Wolfram-Studien 16 [2000]), S. 121-156; zu Parzival hier
bes. S. 143-146, der eine ,,kursorische[ ] Skizze einer moglichen Geschichte der Etablierung des menta-
len Schemas der Bekehrung* zu leisten sucht (ebd., S. 154) und conversio als eine Art von unversalisier-
tem und habitualisiertem ,,Muster auffasst, nach dem Wirklichkeit begriffen und gestaltet werde
(vgl. ebd., S. 121-123).

130 Nellmann, Kommentar, S. 662 (zu Pz 450,1-8).

131 Haubrichs, Bekennen und Bekehren, S. 124, zieht volkssprachliche (altsdchsische, altwestfdlische,
altfrankische) Taufordines und TaufgelGbnisse heran, in denen ,,das rezitierte Glaubensbekenntnis, das
Symbolum apostolicum zum Instrument wird, mit dem das vom Teufel verlassene Haus der Seele [nach



V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis —— 499

alrérst er d6 gedahte,

wer al die werlt'*? volbrahte,
an sinen schepfere,

wie gewaltec der weere.

(Pz 451,9-12)

Es kommt zur Selbstaufgabe in den Willen und die Fiigung Gottes: Parzival legt seinem
Pferd die Ziigel hinter die Ohren (Pz 452,10-12)."* Er folgt nun einer neuen Spur — der
1t nu tf die niwen sld, | die gein im kom der riter grd (Pz 455, 23 f.) —, die ihn zu Trevri-
zent fiihrt. Diesem stellt Parzival sich mit wenigen Worten vor, die als erster Teil seiner
durch auctoritas ausgelésten und nach weiterer auctoritas suchenden Selbsterkenntnis
gelten diirfen, die zunéchst die Form eines Bekenntnisses annehmen: ,hér, nu gebt mir
rdt: | ich bin ein man der siinde hat.* (Pz 456, 29 f.)>*

dem Exorzismus; F. D. S.] gereinigt und Gott als Wohnung zubereitet wird“. Der Wortlaut des symbolum
apostolicum darf mithin also — auch in der Volkssprache — als niedrigschwellige und leicht dechiffrier-
bare Textreferenz gelten, insofern dieses in der Pastoral zu den basalsten und weitverbreitetsten Texten
zahlt. Haubrichs, der zwar, ebd., S. 143-146, die conversio Parzivals einigermafden ausfiihrlich behan-
delt, diskutiert die symbolum-Referenz der in Rede stehenden Verse (Pz 451,9-12) nicht. Zur Vebreitung
von Credo und Paternoster vgl. auch Wolfgang Haubrichs: Die Anfiange. Versuche volkssprachlicher
Schriftlichkeit im frithen Mittelalter (ca. 700-1050/60). Tiibingen 1995 (Joachim Heinzle [Hrsg.]: Ge-
schichte der deutschen Literatur von den Anfingen bis zum Beginn der frithen Neuzeit. Bd. 1),
S. 235-241. — Nellmann, Kommentar, S. 663, vermerkt den Zusammenhang der Parzival-Verse zum Sym-
bolum nicht. — Das Glaubensbekenntnis hat seinen Namen im Wortlaut des griechischen cvpfoAov von
der Wortbedeutung ,,Erkennungszeichen®; vgl. Petar Vranki¢: Art. Symbolum. In: LMA 8, Sp. 358-360.
Hier und — wie im Folgenden zu zeigen sein wird auch bei Thomasin von Zerklaere — wird es in diesem
Sinne zugleich zu einem Superzeichen, an welchem sich jeder Erkenntnisprozess ausrichtet. — Zur his-
torischen Varianz des Wortlautes des symbolum apostolorum vgl. Frederick Ercolo Vokes, Hans-Martin
Barth, Henning Schréer: Art. Apostolisches Glaubensbekenntnis. In: TRE 3, S. 528-571, hier bes.
S. 538-544, sowie Gilinter Lanczkowski, Erhard S. Gerstenberger, Asher Finkel, Klaus Wengst, Adolf
Martin Ritter, Raymonde Foreville, Hans Schwarz, Henning Schréer: Art. Glaubensbekenntnis(se). In:
TRE 13, S. 384-446. — Im Conte du Graal kennt der junge Perceval sein Credo bereits, als er den Rittern
begegnet, die er fiir Engel hdlt: Maintenant vers terre se lance | Et dist trestoute sa creance (V. 155f.;
Ubers. [Olef-Krafft]: ,,Sogleich wirft er sich zu Boden und sagt sein ganzes Credo [...] herunter.“).

132 Die Formel al die werlt erscheint dabei wie eine Blankoform fiir die beiden wesentlichen, unter-
schiedlichen Fassungen des symbolum, die im nicdno-konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnis
an dieser Stelle (omnium) visibilium et invisiblium creatorem/factorem, im apostolischen Glaubensbe-
kenntnis factorem caeli et terrae lautet.

133 Es sei daran erinnert, dass im Anticlaudianus des Alanus ab Insulis der von den artes gebaute und
von den Pferden der fiinf Sinne gezogene Wagen auf dem Weg zu Gott schliefllich zuriickbleiben muss
und Prudentia nur auf einem der Pferde, dem Pferd auditus, in den Himmel vorzudringen in der Lage
ist; vgl. hierzu Kap. 1V.2.2.2, S. 368.

134 Es ist an dieser Stelle Walter Haug: Die mittelalterliche Literatur im kulturhistorischen Rationalisie-
rungsprozef3. Einige grundsatzliche Erwdgungen. In: ders.: Positivierung von Negativitat. Letzte kleine
Schriften. Hrsg. von Ulrich Barton. Tiibingen 2008, S. 14-30, zu widersprechen, der schreibt, ,,daf3 es
gerade darum geht, dafl er [= Parzival, F.D.S.] nicht verstehen kann, denn er ist auf etwas gestof3en,
was nicht lehr- und lernbar ist: die unschuldige Schuld als Kennzeichen der Conditio humana. Trevri-



500 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

Was immer die Figur des Laien Trevrizent im Folgenden auch an widerspriichlichem,
unorthodoxem theologischem Wissen vermittelt: Am Ende der Trevrizent-Episode des
IX. Buches steht wiederum der Aufruf, der Stimme der auctoritas zuzuhoren. Diesmal je-
doch wird die auctoritas direkt an die heilsvermittelnde Transzendenz und ihre Mediatoren
gebunden und gegen die {ibrigen sichtbaren Dinge der Welt sowie gegen die Erkenntnisfa-
higkeit visueller aisthesis ausgespielt. Trevrizent formuliert zuletzt ein Lob der Priester:

,[...] sb reicht iibr pfaffen gotes segen.
der sol din dienst mit triwen pflegen,
dar umbe, ob wirt din ende guot:

du muost zen pfaffen haben muot.
swaz din ouge 1f erden siht,

daz gelichet sich dem priester niht.
sin munt die marter sprichet,

diu unser flust zebrichet:

ouch grifet sin gewihtiu hant

an das heeheste pfant

daz ie fiir schult gesetzet wart:
swelch priester sich hat sd bewart
daz er dem kiusche kann gegebn,
wie moht der heileclicher leben?

(Pz 502,9-22)

Der Priester, so heifdt es hier, unterscheidet sich dadurch von Allem, was an Dinglich-
Kreatiirlichem in der Welt zu sehen ist (swaz din ouge iif erden siht, | daz gelichet sich
dem priester niht), dass er den Kreuzestod und die hieran gebundene Heilslehre mit
dem Mund verkiindet (sin munt die marter sprichet, | diu unser flust zebrichet).>> Nichts
in der Welt, auf3er der auctoritas der Priester, hat die Eigenschaft, die Heilslehre zu ver-
kiinden. Diese Wendung bestdtigt die aisthetische Kluft zwischen Schépfung und
Schopfer und iiberbriickt sie zugleich durch die priesterliche auctoritas und die Real-
prasenz Gottes in der Hostie (daz hoeheste pfant). Sie erinnert zugleich an die bei Hugo

zent versucht es ihm zwar zu erkldren, und Parzival sieht ein, daf} er siindig ist, aber er dndert sich
nicht“ (ebd., S. 23). Angesichts des Umstandes, dass es — entgegen Haugs Darstellung — Parzival selbst
ist, der sich Trevrizent als man der siinde hdt vorstellt, erscheint es mir nicht haltbar davon auszugehen,
dass Parzival in Hinblick auf die Siindenverfasstheit der menschlichen Existenz nicht lernfahig sei. Sie
ist — das soll hier argumentiert werden — im Gegenteil Kern und Bedingung jeder Selbsterkenntnis.
Vgl. zu dem in Rede stehenden Parzival-Vers mit Bezug zur Bufdlehre Augustins bereits Wapnewski,
Wolframs Parzival, S. 90 f.

135 Vgl. hierzu bereits Paulus Bernardus Wessels: Wolfram zwischen Dogma und Legende. In: Wolf-
ram von Eschenbach. Hrsg. von Heinz Rupp. Darmstadt 1966 (Wege der Forschung 57), S. 232-260 (zu-
erst in: PBB 77 [1955], S. 112-135), S. 235f., der den Vers mit Bezug auf die Beichtproblematik des
Parzival als Anspielung auf das priesterliche Beichtgebet ,,Passio Domini nostri Jesu Christi sit semper
in cordibus nostris“ und damit auf die sog. ,Schliisselgewalt des Priesters versteht. Im Beichtgebet des
Priesters fallt Absolution und Verkiindigung der Heilsgeschichte in eins, insofern die Passion Christi
vergegenwartigt wird.



V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis =—— 501

von St. Viktor markierte Differenz, in welcher die Kreatur den Kreator zwar zu zeigen,
nicht jedoch zu verkiinden in der Lage ist.*® Zudem charakterisiert die Figur Trevrizent
Parzivals Versagen angesichts des Grals explizit als Versagen der fiinf Sinne: dé dir got
fiinf sinne 1éch, | die hdnt ir rdt dir vor bespart (Pz 488,26 f.).

V.2.1 Die Grenzen aisthetischer (Selbst-)Erkenntnis im Welschen Gast
Thomasins von Zerklaere

Es lohnt sich, dasselbe Problem zunéchst — kontrastiv — aus der Perspektive eines an-
deren Textes zu beleuchten, um zu zeigen, dass die Gegenstdande, die im Parzival ver-
handelt werden, im Rahmen der volkssprachlichen, sdkularen Literatur keineswegs
ungewohnlich sind, wenngleich vielleicht auch der Modus ihrer Diskursivierung auf3er-
gewohnlich sein mag: Im siebten Teil des Welschen Gastes des Thomasin von Zerklaere
findet sich eine konzentrierte Darstellung der septem artes, welche im Rahmen einer
Seelenlehre entfaltet und zudem an eine Lehre von den Sinnen und den Verstandes-
kréaften sowie das Thema der Selbsterkenntnis — an eine christliche ,Hermeneutik des
Subjekts* (Foucault) — gebunden wird.”” Wie ich im Folgenden zeigen méchte, kommt
den literaten pfaffen im Zuge dessen eine autoritative Vermittlungsfunktion in der ais-
thesis der Laien zu, welche an Korperlichkeit gebunden ist; diese Korperlichkeit wird
wiederum iiber Schonheit markiert.

Auch im Welschen Gast (WG) — wie beispielsweise bei Augustinus, Hugo von St.
Viktor oder Alanus ab Insulis — sind die sieben freien Kiinste als transitorisch gekenn-
zeichnet. Eingeleitet wird ihre Diskussion durch eine Verbindung zweier gnomischer
Weisheitsformeln, namlich des hippokratischen Aphorismus vita brevis, ars longa™®

136 Vgl. hierzu oben Kap. V.1.3, S. 485.

137 Die Wissenschaftstheorie des Welschen Gastes ist aufgearbeitet bei Claudia Brinker-von der Heyde:
Durch Bildung zur Tugend: Zur Wissenschaftslehre des Thomasin von Zercleere. In: Artes im Mittelalter.
Hrsg. von Ursula Schaefer. Berlin 1999, S. 33-52. Dass es im Rahmen dieser ,,Wissenschaftslehre* auch
um die Selbsterkenntnis des christlichen Subjektes geht, iibersieht Brinker-von der Heyde indessen. —
Mit der Seelenlehre aus dem VII. Buch des Welschen Gastes und ihrer Verbindung zu Alchers von Clair-
vaux Traktat De spiritu et anima beschftigt sich in jlingerer Zeit Philipowski, Gestalt des Unsichtbaren,
S. 60-66. — In jiingerer Zeit hat sich mit dem siebten Teil des Welschen Gastes Christian Schneider:
Textstruktur und Illustrationsprinzipien im ,Welschen Gast‘ des Thomasin von Zerklaere. In: PBB 139,2
(2017), S. 191-220, beschiftigt. — Vgl. zum siebten Teil des Welschen Gastes auch die umfassend ange-
legte Dissertation von Schanze, Tugendlehre und Wissensvermittlung, hier bes. S. 214-249. — Zur Idee
einer Selbsthermeneutik vgl. die Vorlesungsreihe von Michel Foucault: Hermeneutik des Subjekts.
2. Aufl. Frankfurt a. M. 2011, welche zur thematischen Vorbereitung des zweiten und dritten Bandes
von Sexualitdt und Wahrheit (Bd. 2: Der Gebrauch der Liiste, Bd. 3: Die Sorge um sich) gedient hat.

138 Uberliefert bei Seneca: De brevitate vitae 1.1 (zitiert nach: Seneca: Schriften zur Ethik. Die kleinen
Dialoge. Lateinisch/Deutsch. Hrsg. u. iiber. von Gerhard Fink. Diisseldorf 2008): Inde illa maximi med-
icorum exclamatio est vitam brevem esse, longam artem (Ubers. [Fink]: ,,Daher stammt jener Ausspruch
des unvergleichlichen Arztes: ,Das Leben ist kurz, weitldufig die Wissenschaft‘«).



502 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

und des Sokrates-Diktums ,,Ich weif3, dass ich nichts wei3“ (ipse se nihil scire id unum
sciat):™*°

in dirre werlde niemen ist,

der leben miige so lange vrist
daz er eine kunst miige gar
gelernen alliu siniu jar.

da von spricht ein wiser man
,ich weiz daz ich nimére kann
wan daz eine daz mir niht

hie ze wizzen geschiht.

er seit war, wan sage mir waz
man als6 wizz, man miigez baz
wizzen: man vindet daz niht
dar an ze wizzen niht gebricht.
(WG Vv. 8871-8882)

Auch der grofite Meister in der jeweiligen ars (vgl. WG Vv. 8933-8958) moht nie viir war
| jehen er kunde sin kunst gar (WG Vv. 8959 f.). Diejenigen, die in den niedrigsten Kiins-
ten befangen sind und glauben, alles zu wissen, verfehlen die Weisheit, indem sie ihre
Nichtwissen mit Wissen verwechseln. Es wird das — erkenntnistheoretisch gewendete —
Hohlengleichnis'*® bemiiht:

Ich will si zuo der biiren kint
zeln, die nie iz komen sint,

und zel si ouch zuo dem der

nie kom {iz einem karkaer

unde dem niemen hat geseit

der werlde lenge noch ir breit.
waz wesse der ob iht weere
anderswa der werlde mére?
alsam ist ouch umbe den man
der deheine kunst enkan

wan lantrehten nach gewonheit,
der weiz niht des wistuomes breit,

139 Etwa Marcus Tullius Cicero: Uber die Ziele des menschlichen Handelns/De finibus bonorum et ma-
lorum. Lateinisch/Deutsch. Hrsg., iibers. u. komm. von Olof Gigon, Laila Straume-Zimmermann, Miin-
chen/Ziirich 1988: iubet igitur nos Pythius Apollo noscere nosmet ipsos (Cicero: De finibus V.44; Ubers.:
,»Also befiehlt uns der Pythische Apollon, uns selber zu erkennen.*). — Auf die ,,Sokratische Erkenntnis*
(,,Ich weif3, dass ich nichts weifl“, traditionell: scio quod nescio) weist bereits Brinker-von der Heyde,
Durch Bildung zur Tugend, S. 47, hin, nicht jedoch auf den Aphorismus des Hippokrates.

140 Es entspricht bspw. dem bei Gregor von Nyssa zu findenden Gleichnis vom Gefdangnis. Vgl. dazu
bspw. Wilhelm Blum: Eine Verbindung der zwei Hohlengleichnisse der heidnischen Antike bei Gregor
von Nyssa. In: Vigiliae Christianae 28 (1974), S. 43-49, sowie ders.: Hohlengleichnisse. Thema mit Va-
riationen. Bielefeld 2004 (Aisthesis Essay 22), zu Gregor von Nyssa hier insh. S. 17 f., 44 f., 81-89.



V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis =—— 503

weder sin tiefe noch sin h6
und weaenet volkommen sin also.
(WG Vv. 8977-8990)

Das Hohlengleichnis der christlichen Tradition betont die erkenntnistheoretische Tren-
nung der Transzendenz von der Immanenz, welche im Welschen Gast mit den niederen,
innerweltlichen und den héheren, auf die Transzendenz gerichteten Wissenschaften
tiberblendet wird. Wer die diesseitige Welt sieht, kann nicht auf die jenseitige schlie-
Ben. Analog: wer in den — immanenten — ,Wissenschaften verhaftet bleibt, vermag
nicht die vollstdndige Weisheit zu erlangen. Der Welsche Gast bietet zwei unterschiedli-
che Losungen.

(1) Zum einen gibt es eine ethische Losung, welche — auch ohne rationale Erkenntnis —
Weisheit durch richtiges Handeln substituiert:

Der erkennt des sinns hceh tiefe breit
der sich in dirre werlde beleit

s0 daz im niht enslift der vuoz

und daz er hohe stigen muoz.

(WG 8991-8994)"!

Wer sich alle Zeit so verhdlt, dass sein ,Fufd nicht ausgleitet’, der hat die Hohe, Tiefe
und Breite des sinns bereits erlangt, der hat die artes vollgiiltig durch rechtgldubiges
Handeln ersetzt. Die Position, dass die Wissenschaft mit Wohlverhalten gleichsetzbar,
ja substituierbar ist, ist freilich theologisch gut abgesichert.

So bietet etwa Augustins reich rezipierte Schrift De trinitate als implizites Gegen-
stiick zum eigenen Erkenntnisinteresse — und dem eigenen Erkenntnispessimismus
entsprechend — geradezu die Blaupause fiir eine ,Wissenschaft’ ohne Wissenschaft,
welche in einfdltigem Glauben besteht. Dies kann direkt auf die Autoritdt der Heiligen
Schrift (Iob 28,28) zuriickgefiihrt werden, wie sie in De trinitate zitiert wird, in der
Frommigkeit (pietas) als ,Weisheit‘ (sapientia) und Siindenvermeidung (abstinere a
malis) als ,Wissenschaft‘ (scientia) gewertet werden.'*? Ganz wie der Welsche Gast iiber-

141 Den Fuf3 sicher zu setzen, sodass man nicht ausrutsche, sondern hochsteige, ist ein Riickbezug auf
das Bild von der Himmelsleiter bzw. Tugendstiege, welches im vierten Buch des Welschen Gastes entwi-
ckelt wird; vgl. hierzu ausfiihrlich Christoph Schanze: Himmelsleitern. Von Jakobs Traum zum ,Wel-
schen Gast. In: Dichtung und Didaxe. Lehrhaftes Sprechen in der deutschen Literatur des Mittelalters.
Hrsg. von Henrike Lihnemann, Sandra Linden. Berlin/New York 2009, S. 205-222.

142 So ist Iob 28,28 in Augustinus: De trinitate XII.14.22, wiedergegeben als: Ecce pietas est sapientia;
abstinere autem a malis est scientia (Ubers. [Schmaus]: ,,Siehe, Frommigkeit ist Weisheit, sich aber vom
Bosen enthalten, ist Wissenschaft.). In der Vulgata lautet der Vers freilich anders: ecce timor Domini
ipsa est sapientia et recedere a malo intellegentia (Ubers. [Frank Oborskil: ,,Siehe, die Furcht vor dem
Herrn, eben das ist Weisheit, und sich zuriickhalten vom Bésen ist Einsicht.“). — Andernorts heifit es in
De trinitate: Scientia ergo nostra Christus est, sapientia quoque nostra idem Christus est (X111.19.24;
Ubers. [Schmaus]: ,,Unsere Wissenschaft ist Christus, unsere Weisheit ist ebenfalls der gleiche
Christus.”



504 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

fiihrt auch De trinitate die im Buch Hiob vorfindliche scientia der Siindenvermeidung
in die Notwendigkeit eines Weltwissens, welches Siindenvermeidung iiberhaupt erst
ermdglicht und das iiber exemplarisches, historisches Handlungswissen, iiber Nachah-
mung positiver Vorbilder und vermittels Belehrung durch negative Beispiele zu erwer-
ben ist:

Quamobrem quidquid prudenter, fortiter, temperanter et iuste agimus ad eam pertinet scientiam
siue disciplinam, qua in euitandis malis bonisque appetendis actio nostra uersatur, et quidquid
propter exempla uel cauenda uel imitanda et propter quarumque rerum quae nostris adcommo-
data sunt usibus necessaria documenta historica cognitione colligimus.

(Augustinus: De trinitate XII.14.22)'*?

Damit formuliert De trinitate implizit geradezu den Erméglichungsspielraum jener an-
deren, praktischen, auf Tugend und exemplarische Lehre gerichteten ,Wissenschaft’,
die auf Erkenntnis falschen und Nachahmung richtigen Handelns ausgerichtet ist, wie
sie der Welsche Gast zu seinem Programm macht, nicht jedoch auf die Erkenntnis der
hochsten Prinzipien, wie sie die christliche Philosophie anstrebt. Genau jenes histori-
sche, aus exemplarischen Féllen generierte Handlungswissen versammelt der Welsche
Gast im Anschluss in langen Exempelreihen als Substitut jener explizit abgewiesenen
septem artes, die gleichwohl einfiihrt und so als Folie der Subjektivierungsform des
vom Text angerufenen Subjektes prasent gehalten werden.'**

(2) Neben dem einfachen, aber erkenntnislosen, die Erkenntnis nur substituierenden
Wohlverhalten gibt es jedoch andererseits auch im Welschen Gast den Fortschritt iiber
die septem artes hinaus: An deren Studium schliefit das Studium der eigentlichen Wis-
senschaften, von Naturlehre (Physicd) und Theologie (Divinitas), an, also die Erkennt-
nis von allem Immanenten und die Erkenntnis von allem Transzendenten.'* Auch

143 Ubers. (Schmaus): ,,Daher gehort alles, was wir in Klugheit, Tapferkeit, MéaBigkeit und Gerechtig-
keit tun, zu jener Wissenschaft oder Zucht, welche unsere Tatigkeit bei der Vermeidung des Bésen und
bei dem Streben nach dem Guten verweilen 1af3t; zu ihr gehort auch alles, was wir an Beispielen, sei es
zur Abschreckung, sei es zur Nachahmung, und an entsprechenden notwendigen Vorbildern fiir unse-
ren Handel und Wandel in geschichtlicher Erkenntnis sammeln.“

144 Zu den Exempelreihen des Welschen Gastes und der Technik des bilde nemen bei Thomasin
vgl. auch Michael Schwarzbach-Dobson: Exemplarisches Erzdhlen im Kontext. Mittelalterliche Fa-
beln, Gleichnisse und historische Exempel in narrativer Argumentation. Berlin/Boston 2018 (LTG 13),
S. 123 f. — Zu Subjektivierungsformen im Rahmen von Technologien des Selbst im Anschluss an Michel
Foucault vgl. iiberblicksartig etwa den Abschnitt zu ,,Technologien des Selbst/Selbsttechnologien® in:
Ruoff, Foucault-Lexikon, S. 224-246, zum Christentum hier bes. S. 244 f. — Zum Zusammenhang von
Christentum und Subjektivierung vgl. weiterhin den erst jlingst erschienenen Band: Foucault, Sexuali-
tat und Wahrheit 4.

145 Brinker-von der Heyde, Durch Bildung zur Tugend, S. 44: ,,Denn wenn auch Schulbildung auf ar-
tistischer Grundlage mehr war als nur Elementarkenntnis, so war sie doch keine Wissenschaft und galt
spatestens seit dem 12. Jahrhundert in erster Linie als notwendige Grundausbildung fiir weiterfiihrende
Studien®.



V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis =—— 505

diese wird jedoch programmatisch sofort als Ethik auf das Subjekt zuriickgerichtet,
namlich wiederum auf Leib (2 homo exterior) und Seele (2 homo interior):

Diu Physica 1ért uns harte wol
wie man sinen lip behiieten sol.
(WG Vv. 9077 f.)

Divinitas 1ért harte wol

wie man die séle behiieten sol,
daz man niht valle in die sunde
mit boesen werken zaller stunde,
und ob man drin gevallen si,
daz man biht viir erzeni

neme zehant: daz ist guot;

sus ist diu séle wol behuot.

(WG 9085-9092)

146

Von dem weiten Feld der Divinitas interessieren im Rahmen der im Welschen Gast ent-
wickelten Ethik nicht etwa spekulative Theologumena, sondern es interessiert nur das-
jenige, was das handelnde christliche Subjekt — das heif3t: seine Seele — direkt selbst
betrifft. Auch hierbei dient ,Schonheit der Markierung von Kérperlichkeit, wenn die
beiden als Kéniginnen iiber die sieben artes personifizierten'*” Wissenschaften (Phy-
sicd und Divinitas) in ihrer Ganzheit ausdifferenziert werden und nicht mehr in Hin-
blick auf die zwei Teile (Leib und Seele) des Menschen betrachtet werden:

Nu merket, swaz Gf dem himel ist,
da git uns an kunst und list

diu ie der kiinste vrouwe was,

diu vil edel Divinitas.

und swaz niderre ist dan der man
da git uns kunst und list an

diu schoene Physica, wen von ir
erkennet man diu elemente vier.
(WG 9123-9128)

Physicd, welche einerseits den menschlichen Korper, aber anderseits iiberhaupt alle
Kreatur ,unterhalb des Mondes‘ erfasst, ist schoene, wahrend die auf die Erkenntnis der
Transzendenz gerichtete Divinitas als edel markiert wird."*® Allerdings sind auch die

146 Im Rahmen des vierten Teils des Welschen Gastes, im Kontext der Tugendstiege, wird bereits im
Hinblick auf das Leben ,in dieser Welt‘ — als saecularis? — formuliert: ez enmac niemen geleben | in dirre
werlt s6 gar dn sunde, | ern stinde zetelicher stunde (Vv. 4876-4878). — In diesem Zusammenhang ist
m. E. auch an Parzivals Siindenbekenntnis zu denken, mit der die Figur sich dem Eremiten Trevrizent
vorstellt (Pz 456,29 £.): d6 sprach er ,hér. nu gebt mir rdt: | ich bin ein man der siinde hat.

147 Vgl. WG Vv. 9063-9070.

148 Es sei daran erinnert, dass sich auch im Anticlaudianus des Alanus ab Insulis zeigen ldsst, dass
mit dem stufenweisen Aufstieg der artes, d. h. mit ihrer zunehmenden Anndherung an die - jenseits



506 = V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen* Subjekts

Ausfiihrungen zu den beiden hohen Kiinsten im Welschen Gast begrenzt, weil sie das
MafB dessen nicht iiberschreiten sollen, daz der leie gereichen mac (WG V. 9193). Der
Umstand, dass es Begrenzungen der Erkenntnisfahigkeit des weltlichen Christen gibt,
bedeutet umgekehrt, dass es eine begrenzte, dem Laien angemessene Menge von Wis-
sen gibt. Zwar sei — wie historische Exempla (Alexander, Ptoloméus, Salomén, kiinec
Davit, Caspdr, Melchjor, Balthasar, Julius) zeigten (WG Vv. 9209-9238) — friiher die Bil-
dung allgemeiner verbreitet gewesen (Bi den alten ziten was | daz ein ieglich kint las;
WG Vv. 9197 £.), jedoch bedeute andererseits Literalitét nicht Weisheit:

weaenstu, swer wol lesen kann,
daz er si ein gelérter man?

ja ist der pfaffen harte vil,

viir war ich iu daz sagen will,

diu lesent daz si mugen sehen,
und mugen doch des niht gejehen
daz si iht verstén die schrift.

(WG Vv. 9315-9321)

Wenn Buchstaben-Sehen mit dem wahren Lesen verwechselt wird, welches doch ei-
gentlich ein Verstehen sein muss,'*’ dann ist die leere Buchbildung unverstindiger cle-
rici nur eine andere Form von Hohle oder Gefiangnis, aus der heraus die jenseitige Welt

der artes-Reihe erst wartende — Theologie eine Entkdrperlichung in der Darstellung verbunden war.
Dort jedoch ist Korperlichkeit iiber GliedmafBen-enumeratio markiert; die puella poli ist zugleich die
schonste und unkérperlichste der weiblichen Personifikationen im Anticlaudianus; vgl. hierzu oben,
Kap. IV.2.2.2, S. 480-482.

149 In Hugos von St. Viktor Eruditionis didascalicae libri VII (Migne PL 176, Sp. 814 B) heifit es in einer
analogen Wendung: Quaemadmodum autem si illiteratus quis apertum librum videat, figuras aspicit, lit-
teras non cognoscit: ita stultus et animalis homo, qui non percipit ea quee Dei sunt (1 Cor. 11), in visibili-
bus istis creaturis foris videt speciem, sed intus non intelligit rationem. Qui autem spiritualis est, et omnia
dijudicare potest, in eo quidem quod foris considerat pulchritudinem operis, intus concipit quam miranda
sit sapientia Creatoris. Diese Stelle hat gewisse Bekanntheit dadurch erlangt, dass sie sich bei Blumen-
berg, Lesbarkeit der Welt, S. 52f., hier auch Anm. 40, zitiert findet, wo die nicht ganz akkurate Para-
phrase lautet: ,,Wenn ein des Lesens Unkundiger das Buch vor sich liegen habe, erblicke er zwar die
Zeichen, erkenne diese aber nicht als Buchstaben. So toricht sei der ungeistige Mensch, der in den
sichtbaren Geschopfen nicht den Anteil Gottes wahrnimmt, weil er zwar die Gestalt von auflen sieht,
ihren inneren Sinn jedoch nicht erkennt. Der geistige Mensch hingegen, der iiber alles urteilen kann,
erblicke in der duf3eren Schonheit des Werkes die innere bewunderungswiirdige Weisheit seines Schop-
fers.“ Blumenbergs iibersetzende Paraphrase ist hinsichtlich der kreatiirlichen Schonheit allerdings ten-
denzi6s, indem sie das Adverb foris adjektivisch iibersetzt (,,duBere Schénheit*). Tatsdchlich ndmlich
ist hier die Rede von der ,duflerlich betrachteten Schonheit‘. Diese wiederum kann auch allgemein die
durch Anschauung erschlossene Wohleinrichtung der Kreatur meinen, welche bei Augustinus in das
,Lob des Wurmes* (laus vermiculi) gefasst ist (vgl. hier: Kap. IV.3, S. 426), und muss nicht (kann aber),
wie es sich bei Blumenberg liest, das oberflachliche Schonsein der Kreatur bedeuten. — Das Didascali-
con Hugos von St. Viktor (6,4; S. 380,13-17) zitiert entsprechend die Heilige Schrift: Rursum alibi dicitur:
,Littera occidit, Spiritus autem vivificat, quia nimirum oportet divinum lectorem spiritualis intelligentiae
veritate esse solidatum, et eum literarum apices, quae et perversae nonnumquam intelligi possunt, ad



V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis =—— 507

nicht verstanden werden kann. Dieses verstén, das iiber das reine Sehen hinausgeht,
wird im Welschen Gast zu dem zentralen Begriff der Erkenntnis und ist zugleich be-
grenzt: daz verstén ist niht gemeine (WG V. 9328). Selbst derjenige, der wol die schrift
verstén kan, wird von seiner leckerheit (2 voluptas) in miie unde leit gebracht (WG Vv.
9340-9342). Wozu ist dann Gelehrtsein gut?

der wol gelért ist: tuot er sunde,
er gedenket zeiner andern stunde
daz er tuot wider got

und kumt wider ze sime gebot

da mit daz er bihte gert:

daz tuot selten der ungelért.

(WG Vv. 9351-9356)

Gelehrtsein dient hier wiederum vor allem der Erkenntnis der Siinde und, im An-
schluss, der Ermoglichung der Umkehr. Der ungelehrte Laie hingegen, der weif3, dass
er kein Buchwissen hat, und daraus die Legitimation seiner Ignoranz gegeniiber den
Geboten Gottes ableiten zu kénnen glaubt, indem er denkt, dass keine Siinde sei, wo
das gottliche Gesetz unbekannt ist, irrt. Alles (immanente) Wissen, das man in der Welt
habe, sei sinnlich erworben:

Ja hat ieglich man und wip

viimf tiir in sinem lip.

ein ist gesiht, diu ander gehcerde,
diu dritte waz, diu vierde geriierde,
die viimften ich gesmac heiz.

swaz man in der werlde weiz,

daz muoz in uns immer viir

ze etlicher der viimf tiir.

(WG Vv. 9449-9456)

Wo die aisthesis der Laien mangels Bildung versagt — ndmlich beim Lesen, das Voraus-
setzung fiir Verstehen und Erkenntnis der Siinden ist —, da iiberbriickt das Wort der
Pfaffen dasjenige, was die Augen der Laien nicht leisten konnen:

gét ez dem pfaffn zen ougen in,
s6 gét doch der selbe sin

quaelibet diverticula non inclinet (Ubers. [Offergeld]: ,,An anderer Stelle heif3 es: ,Der Buchstabe totet,
der Geist aber macht lebendig* (2 Kor 3,6), denn es ist sicherlich vonnéten, dal der Leser der Heiligen
Schrift fest in der Wahrheit der geistigen Deutung begriindet ist und daf} ihn die Ziige der Buchstaben,
die ebenfalls mitunter verkehrt gedeutet werden kénnen, nicht auf irgendwelche Seitenwege ablen-
ken.“) — Die Unfdhigkeit, hinter den Buchstaben den Sinn der Buchstaben zu erfassen und jenseits der
literalen Sinnebene zu lesen, ist letztlich eine schrifthermeneutisch gewendete Ausweitung des topi-
schen Argumentes, dass sehend blind sei, wer in den Geschopfen den Schopfer nicht erkenne.
Vgl. hierzu Scheuer, Hermeneutik.



508 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

den leien durch diu 6renl.]
(WG Vv. 9445-9447)

da von sprich ich, waz zeiner tiir
niene gét dem leien viir,

daz gét im doch zer andern in,
will er haben guoten sin.

(WG Vv. 9461-9464)

der leie sol durch der oren tiir
lazen die guoten lére viir:
sperret er der 6ren tiir vast,
dar in kumt niht der lére gast.
(WG Vv. 9469-9472)

150

Wiéhrend Christoph Schanze die Auffassung vertritt, dass Thomasin hier ,,im Prinzip gleich-
wertige Sinnes-,Kanale“™ annehme, ist doch die prinzipielle Konkurrenz der Sinne festzu-
halten, die auch in Trevrizents Lob des Priesters (Pz 502,9-22) ganz dhnlich modelliert
ist," in welchem das Sichtbare in der Welt mit der Verkiindigungsfunktion des priesterli-
chen Mundes kontrastiert wird. Wahrend im Welschen Gast selbststandiges Schriftverste-
hen durch das Auge gegen homiletisches Gefiihrtwerden durch das Ohr gestellt wird,
kontrastiert der Parzival das Schweigen der Kreatur mit dem Sprechen miitterlicher (Herze-
loyde), ritterlicher (Gurnemanz), laienbriiderlicher (Trevrizent) und zuletzt — in der Tauf-
szene des Feirefiz — priesterlicher auctoritas. Hier wie dort bildet die Konkurrenz von
ungefiihrtem Sehsinn (visus) und gefiihrtem Horsinn (auditus) die Grundlage.”

150 Dass die an dieser Stelle in Rede stehende Lehre hier ebenso wie das Buch, das von ihr Handelt,
als Fremder — mhd. gast — bezeichnet wird, indiziert eine Konvergenz des Textes mit der Lehre, der
man die Tiir der Ohren nicht verschlieen soll.

151 Schanze, Tugendlehre und Wissensvermittlung, S. 217.

152 Es sei zudem noch einmal an Pz 488,26 f. erinnert: dé dir got fiinf sinne léch, | die hant ir rat dir vor
bespart.

153 Auch im bereits besprochenen Anticlaudianus des Alanus ab Insulis ist es von den fiinf Pferden,
welche die Sinne sind, alleine das Pferd auditus, auf welchem die Prudentia in das Reich des Himmels
vorzudringen vermag. Vgl. hierzu Kap. 1V.2.2.2, S. 468 f. — Wie langlebig in der hofischen Laienbildung
die Diskussion der Wertigkeit der verschiedenen Sinne (in Verbindung mit der Kammernlehre der Kog-
nition) ist, zeigt sich bspw. bei Georg Philipp Harsdorffer: Frauenzimmer Gesprachspiele. Acht Bénde.
Hrsg. von Irmgard Béttcher. Tiibingen 1968 (Deutsche Neudrucke. Reihe Barock 14), hier: Bd. 2, Nr. 72,
S. 204-209. Auch hier wird die Sinneswahrnehmung besonders in Hinblick auf die Méglichkeit, Gott zu
erkennen, diskutiert und auch hier erhélt der Gehorsinn den Vorrang, insofern die Erkdntnus Gottes
durch das gehorte Wort erhalten und behalten wird. Dem Geruchsinn wird die Funktion zugeschrieben,
den Sehsinn in Frage zu stellen, dadurch Gott sonderlich zu verstehen geben/ daf8 wir Menschen nicht
allein an das Sichtbare unsere Gedancken binden; sondern vielmehr def$ Unsichtbaren (massen wir den
Geruch priifen/ und nicht sehen/ noch betasten kénnen) uns vergewiesern sollen. Im siebten Teil der Frau-
enzimmer Gesprdchspiele wird — ganz dhnlich wie schon bei Augustinus (vgl. oben, Kap. V.1.3) - die



V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis =—— 509

Die von den Dingen der Welt betdubten (WG V. 9613: entsldfen) und mit irdischen
Giitern verstopften (WG Vv. 9545-9550) Sinne fiihren — laut Welschem Gast — dazu,

daz béde Imaginatio

und ouch Ratid sint verirret,

daz ist daz der hiisvrouwen wirret.
Ich mein die sél, die kiineginne,
des 1ibs].]

(WG Vv. 9548-9553)

Bereits im Zuge der Erdrterung der zwei Arten von Arzneien, ndmlich der kdrperlichen
und der seelischen, welche Physicd und Divinitas bereitstellen, war der Zusammenhang
zwischen aisthetischer (hier: visueller) und seelischer Affizierung des Subjektes herge-
stellt worden:

Swem in das ouge vellet iht

si lange an erzenie niht,

wan siimt er sich, er mac vil drat
verliesen ez ouge daz er hat.
niemen sol siner séle wunden

heln dem priester, wan von sunden
kumt dicke diu geschiht

daz man nimt bihte niht.

(WG Vv. 9101-9108)

Es ist der menschliche Korper, dem auch die Sinne angehéren, welcher eine Inklina-
tion zum Siindenfall hat: Ez ist wdr daz ich schribe, | des wibes unde mannes libe | sint
zem valle bereitet gar (WG Vv. 9671-9573).">* Uber diesen Leib miissen die Seele, als
Konigin des Korpers, und die vier Verstandeskréfte, als ihre ratgebinne, meisterschaft
ausiiben (WG Vv. 9579-9581). Die Seele folgt jedoch dem schlechten Rat des Korpers
und der fiinf Sinne, welche sie zu ihrem Schaden hinziehen (WG Vv. 9582-44). Dass
der Korper zur Siinde bereit ist, liegt darin begriindet, dass die Seele es ihm nicht ver-
wehrt hat (WG Vv. 9620-9622). Das Thema der Psychomachie, des bellum intestinum,
der Kampf zwischen der Seele, ihren Tugendkréiften und dem Korper, wird angedeutet.

Der Welsche Gast rechnet indessen — wie es oben bereits angeklungen ist — mit
einem begrenzt erkenntnisfihigen Subjekt, das die tiefgriindige Lehre von Seele, Ver-
standeskréften, Korper und Sinnen und den elf artes (es wird eine synthetische Reihe

triigerische Eigenschaft der Sinne an einem optischen Phidnomen diskutiert und gegen die Erkenntnis-
kraft apriorischen Denkens, wie es die Mathematik ermdglicht, gesetzt; vgl. ebd., Bd. 7, S. 191 ff.

154 Es sei daran erinnert, dass in den Genesisauslegungen traditionell die Unterscheidung der Ge-
schlechter in zwei — auserzadhlte, aber eben allegorische — Leiber traditionell als Abbild des ,Menschen®
in seiner Ganzheit, bestehend aus Leib (homo exterior/Eva) und Seele (homo interior/Adam), verstanden
wird. Der Fall beider Geschlechter, die von der Genesis als korperliche Menschen erzdhlt werden, be-
deutet dann, dass Leib und Seele beide Ursache am Siindenfall haben. Vgl. hierzu Kap. I11.3.1.1, S. 165,
Anm. 224, u. S. 182 f., sowie Kap. IV.1.1, S. 302-310.



510 — V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

hergestellt aus: Trivium, Quadrivium, Divinitas und Physicd, Decréte und Léges'”)

weder vollig verstehen kann noch will.”*® An dieses begrenzt erkenntnisfihige Subjekt
richtet sich nun ein Rat, welcher derjenigen Reflexion auffallend dhnelt, die Parzival —
er kiiene, traecliche wis (Parzival 4,18)" — nach der Begegnung mit den Karfreitagspil-

155 Decréte und Léges bezeichnen die beiden Rechte, das weltliche und das geistliche, vgl. WG
Vv. 9151-9180.

156 WG Vv. 9663-9671: Liht daz ein man sprechen mac | ,du hdst mir hiute disen tac | geseit von vil
tiefen dingen, | von vier kreften, von viimf sinnen, | von einlef kiinsten: wie méht ich gar | wizzen die?

157 Da ,Weisheit® in Bezug auf die Figur Parzival eine aus verstdandlichen Griinden vieldiskutierte Kate-
gorie ist, hat auch das Adverbium treecliche in diesem Zusammenhang einige Aufmerksamkeit erfahren.
Nellmann, Parzival, S. 453, kommentiert Pz 4,18, indem er eine Sinniibersetzung gibt: ,,,Er: tapfer, aber
nur langsam klug werdend‘. Die Formulierung bezeichnet sehr pragnant zwei Eigenschaften des Hel-
den, von denen der Roman auf weite Strecken lebt.“ Bumke, Wolfram von Eschenbach, S. 148, formu-
liert mit Blick auf die Forschungsgeschichte des Verses: ,,Das ist fast immer so verstanden worden, daf3
der Erzédhler sagen wollte, Parzival sei von Anfang an kiiene gewesen und erst ,allméhlich’ (traecliche)
wise. Daraus wurde geschlossen, dal der Weg von der tumpheit zur wisheit das eigentliche Programm
der Parzival-Darstellung ausmache, daf3 es in Wolframs Dichtung um die ,Entwicklung‘ des Helden von
der Torheit seiner Jugend-Verfehlungen zur Weisheit des Gralkonigs gehe. Der Text bietet allerdings
wenig Anhaltspunkte fiir eine solche Deutung. Parzivals ,innere Umkehr‘ bei Trevrizent — ein Haupt-
punkt der Entwicklungs-These — ist eine unsichere Grofe [...]. Gegen Ende der Dichtung verhalt der
Erzéhler sich sehr wortkarg in Bezug auf den inneren Zustand seines Helden. Was er von ihm erzahlt,
taugt schwerlich als Beleg fiir einen innerlich Gewandelten, der das Ziel der wisheit erreicht habe.“ Hie-
rauf schlief3t bei Bumke eine Aufarbeitung der an das IX. Buch anschlieflenden Fehler Parzivals an,
welche auf tumpheit zuriickzufiihren seien, und schliet den Bogen mit dem Kampf Parzivals gegen
seinen Halbbruder Feirefiz, welchen er als ,,grof3te tumpheit* (ebd.) auffasst, um seine eigene Interpre-
tation des Verses 4,18 zu folgern, dass Parzival keine Entwicklung durchmache (ebd.): ,,Offenbar ist es
nicht der wise, sondern der tumbe Held, der von Gott zum Gral berufen wird. Das Prolog-Wort traecliche
wis wdre dann zu iibersetzen: ,gar nicht weise‘.“ — Demgegeniiber mdchte ich vorschlagen, das adver-
bial modifizierte Adjektiv traecliche wis als konstante Eigenschaft Parzivals aufzufassen, welche aller-
dings nicht, wie Bumke es auffasst, tumpheit, sondern ,eingeschrankte Fahigkeit zur Weisheit’, ,trdge in
Bezug auf Weisheit’, also im engeren Sinne ,torenhafte Weisheit* meint. Wahrend traecliche ,Jangsam*
(als Entsprechung des neuhochdeutschen, physikalisch konnotierten Trigheitsbegriffs) stets nur inso-
fern meint, als es iiber den Begriff der acedia an die ethische Verfehlung der trdcheit zuriickgebunden
ist, hat dieser Begriff im Mittelhochdeutschen zugleich eine seltenere Nebenbedeutung, welche jedoch
im siebten Teil des Welschen Gastes — und nur in diesem Teil — vorkommt, ndmlich diejenige der geisti-
gen Tragheit. So wird trdcheit im Sinne der Siinde acedia hier ausdriicklich mit dem Toren in Verbin-
dung gebracht, welcher sein eigenes Unwissen als Ausrede fiir seine moralischen Verfehlungen vor
Gott, bemiiht, indem er behauptet, es nicht besser gewusst zu haben: von got ist unerkant der man | der
durch sin trdkeit niht enkan (WG Vv. 9365f.). In diesem Sinne verzeichnet auch das Worterbuch von
Benecke/Miiller/Zarncke (BMZ) einen (allerdings spéten) Beleg fiir tréclichen, namlich aus einem Text
Hermanns von Fritslar zum Laurentius-Tag, in welcher das Adverb mit mangelnder Eloquenz (= mhd.
diu wolgespraeche) in Verbindung gebracht wird: Und da antwertete her tréclichen, wan her was nit wol
gespréche (zitiert nach Franz Pfeiffer: Deutsche Mystiker des vierzehnten Jahrhunderts. Erster Band.
Hermann von Fritslar. Nicolaus von Strassburg. David von Augsburg. Leipzig 1845, S. 175, Z. 18). — Zum
Auftreten des Epithetons ,wis‘ im Parzival vgl. bspw. Walter K. Francke: The Function of ,wis‘ in the
Characterization of Gahmuret, Gawan and Parzival. In: Modern Language Notes (MLN) 87,3 (1972),
S. 409-418.



V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis —— 511

gern iiber Gott anstellt. Wer zu grof3e geistige trdkheit hat, um die langen Miihen sol-
cher Lehren auf sich zu nehmen (WG Vv. 9673f.), fiir den gibt es im Welschen Gast
eine ,Abbreviatur der Weisheit, welche eine dezidiert anti-aisthetische, auctoritas-
gepragte ,descensus-Erkenntnis‘ — an Stelle der anagogé — darstellt, die wiederum auf
den Wortlaut des symbolum, des Glaubensbekenntnisses, referiert:

wil du wise sin kurzliche,

s6 habe geloubn und werc geliche
wol mit steete nach ir reht,

sO ist dir der wec sleht

der dich bringet hin zem sinne
und zaller hande vreude gewinne.
du maht den glouben lihte han,
will du wol gedenken an

got und an sine kraft

und wie groze meisterschaft

er hat erzeiget in dirre werlde,
beidiu oben und iif der erde.

(WG Vv. 9675-9686)">

Fiir die Erlangung des Glaubens wird hier also eine Minimalbedingung formuliert: Das
gedenken an Gott und seine kraft sowie grdze meisterschaft (omnipotentia) bilden das
Zentrum, von welchem aus die Welt beidiu oben und iif der erde (caelum et terra), die
einem begegnet, als Zeichen verstanden werden kann, das seine Allmacht erzeiget.'”
Bereits in Augustins fiinfzehn Biichern De trinitate findet sich die einfaltig-glaubige
Annahme des einfach fasslichen Credos als — hier allerdings vorlaufige — Alternative des
irdisch-fleischlichen Menschen (animalis homo) zur Spekulation der sapientes einge-

158 Kursivierung von mir; F. D. S. — Der Text scheint mit beidiu oben und uf der erde ndher am apostoli-
schen (factorem caeli et terrae) als am frithen nicéno-konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnis (vi-
sibilium et invisibilium creatorem/factorem) zu sein.

159 Weitere Elemente des Glaubensbekenntnisses finden sich im Welschen Gast im Rahmen der Beicht-
lehre des 6. Buches, wenn dort die driu dinc namens vorht, gedinge unde minne (WG V. 8279) auf das-
selbe zuriickgefiihrt werden, denn: der gute geloube git | uns diu driu dinc zaller zit (WG Vv. 8283 f.).
Drei Elemente des Glaubensbekenntnisses (der gute geloube) werden im Folgenden beriihrt. Zu glauben
hat man namlich die grézen nét | und daz er durch uns leit den tot (WG Vv. 8285f.), daz er zebrach die
helle und erstuont dar ndch (WG Vv. 8289 f.) und daz er zem geriht sol komen (WG V. 8294), womit —
inhaltlich, nicht ganz wortlich — die Artikel 4-8 des apostolischen Glaubensbekenntnisses umfasst
sind: passus sub Pontio Pilato, crucifixus, mortuus, et sepultus, descendit ad inferos: tertia die resurrexit a
mortuis; ascendit ad caelos; sedet ad dexteram Dei Patris omnipotentis: inde venturus est iudicare vivos
et mortuos. Die erkennbare Entsprechung descendit ad inferos — er zebrach die helle zeigt, dass der Wel-
sche Gast sich am symbolum apostolicum orientiert. Im nicdno-konstantinopolitanischen Glaubensbe-
kenntnis ist die ,Hollenfahrt’ Christi noch nicht enthalten. — Zu verschiedenen Fassungen des
Glaubensbekenntnisses vgl. etwa den Anhang zu: Sancti Avrelii Avgvstini de trinitate libri XV. Bd. 2.
Hrsg. von W. J. Mountain. Turnholt 1968, S. 558—563.



512 — V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen® Subjekts

fithrt.’*® Nach langen und schwierigen Ausfiihrungen zur Problematik von Subs-
tanz und Akzidenz in Hinblick auf die Trinitét, heif3t es am Ende des siebten Bu-
ches relativierend:

[...] tres simul illae substantiae siue personae, si ita dicendae sunt, aequales sunt singulis: quod
animalis homo non percipit [= 1 Cor 2,14]. Non enim potest cogitare nisi moles et spatia uel minuta
uel grandia uolitantibus in animo eius phantasmatis tamquam imaginibus corporum.

12. Ex qua immunditia donec purgetur credat in patrem et filium et spiritum sanctum, unum Deum
[= Symb. Rom.-Mediol. 1,1.2.9.1.], solum, magnum, omnipotentem [edb.], bonum, iustum, misericor-
dem, omnium visibilium et inivisibilium conditorem [= Symb. Nicaen., 3], et quidquid de illo pro
humana facultate digne uereque dici potest. (Augustinus: De trinitate VII.6.11-12)'¢!

Wenn hier der sichere, unzweifelbare, {iber jede Spekulation erhabene Glaubensinhalt,
der offenbar in Anlehnung an das Glaubensbekenntnis selbst formuliert ist, zu einem
Hilfsmittel der noch Schwachen, aber zu Starkenden, der noch Unreinen, aber zu Rei-
nigenden, wird, so ist demgegeniiber das kategorische Abweisen der spekulativen
Theologie (Divinitas) als fiir Laien ungeeigneter Gegenstand im Welschen Gast umge-
kehrt zugleich die Anerkenntnis einer Sdkularexistenz, welche im Zustand des einfélti-
gen Glaubens verbleiben darf, ohne sich weiter zu ,verbessern‘. Die Annahme und
reflektierende Internalisierung des symbolum erschlief3en vollgiiltig die Symbolstruktur
der Welt.

160 Es sei noch einmal an den einfachen Glauben als Voraussetzung fiir Erkenntnis erinnert, wie er
sich in De trinitate bspw. schon in Buch VI.10.12, findet: Qui uidet hoc uel ex parte uel per speculum
in aenigmate [I Cor 13,12] gaudeat cognoscens deum et sicut deum honoret et gratias agat; qui autem
non uidet tendat per pietatem ad uidendum, non per caecitatem ad calumniandum (Ubers. [Schmaus]:
»Wer dies stlickweise durch einen Spiegel und in Rétseln sieht, freue sich, daf} er Gott erkennt, ehre
ihn als Gott und sage Dank! Wer es nicht zu sehen vermag, der strebe durch Frommigkeit zum Sehen,
nicht jage er in Verblendung norgelnden Einwendungen nach!“). Der schrittweisen, ,ent-deckenden’
Erkenntnis auf der einen Seite wird also die Frommigkeit derjenigen, die nicht erkennen kénnen,
entgegengestellt.

161 Unter Beigabe der Stellennachweise der zitierten Ausgabe. — Ubers. [Schmaus]: ,,[...] vielmehr sind
jene Substanzen oder Personen, wenn man so sagen darf, zusammen jeder einzelnen gleich — das ver-
steht freilich der irdisch gesinnte Mensch nicht; denn er kann nur in Kérpern und Raumen, sei es gro-
BBen, sei es kleinen, denken, indem die Vorstellungen wie Bilder von Korpern in seiner Seele
herumflattern. || 12. Bis er von dieser Unreinheit gereinigt wird, soll er glauben an den Vater, den Sohn
und den Heiligen Geist, den einen, alleinigen, grof3en, allmédchtigen, guten gerechten, barmherzigen
Gott, den Begriinder alles Sichtbaren und Unsichtbaren, und was sonst von ihm gemé&f3 der men-
schlichen Schwachheit wiirdig und richtig gesagt werden kann.“ Das siebte Buch endet unter Beizie-
hung eines Schriftwortes in diesem Sinne: Quod si intellectu capi non potest, fide teneatur donec
inlucescat in cordibus ille qui ait per prophetam: Nisi credideritis non intelligetis [Is 7,9] (De trinitate
VIL6.12; Ubers. [Schmaus]: ,,Wenn man das mit der Vernunft nicht fassen kann, so soll man es im Glau-
ben festhalten, bis jener in den Herzen sein Licht leuchten 14f3t, der durch den Propheten sagt: ,Wenn
ihr nicht glaubt, dann werdet ihr nicht einsehen.*). Es sei an dieser Stelle noch einmal daran erinnert,
dass Hugo von St. Viktor im Prolog zu seinen Expositiones iiber die ,Himmlischen Hierarchien‘ des Ps.-
Dionysius konstatiert, dass die Kreatur den Kreator zwar zeigen, nicht jedoch das Auge erleuchten
konne; vgl. Kap. V.1.4, S. 484.



V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis =— 513

Dieses gedenken, welches vom Gott des Glaubensbekenntnisses seinen Anfang
nimmt, ist auch fiir Parzival zentral'®®> und — zumindest im Welschen Gast — mit dem
Glauben (im Sinne der Glaubensformel: credo, ,,ich glaube“) noch nicht identisch. ,Ais-
thetische‘ Gotteserkenntnis ist so gesehen immer Folge, nicht aber Ursache des Glau-
bens; sie ist die Vertiefung dessen, was zuvor bereits — im Modus des Bekenntnisses
und Sakraments — angenommen worden sein muss.'®>

Auf ganz dhnliche — und doch auch ganz andere — Art wird auch die aisthetische
Erkenntnis Josaphats im bereits angesprochenen Barlddm-Roman Rudolfs von Ems'®*
iiber das symbolum strukturiert. Denn hier bildet das Credo die Scharnierstelle zwischen
den Fragen, die Josaphat stellt, ohne von der Immanenz oder seinen heidnischen Leh-
rern eine Antwort zu erhalten, und der Lehre Barlaams, die ihm die christliche Heils-
und Weltlehre er6ffnet. Barlaam kiindigt Josaphat an, vom hochsten Kaiser zu sprechen,
den eine in einer drivalt | diu menscheit anbeten sol (Rudolf von Ems: Barlaam und Josa-
phat, Vv. 50,26 f.), und verdammt die Gotzen der Heiden (Vv. 50,29-37). Er eroffnet
seine Zusammenfassung der Heiligen Schrift und der Heilslehre expressis verbis mit
einer Credo-Paraphrase, die zugleich an die Fragen ankniipft, die Jésaphat an die Imma-
nenz gerichtet hat und deswegen in eine Nacherzihlung der Schopfung und der an sie
anschlieflenden historia umschwenkt:

Einen got vil lobesamen

geloube ich, einen in drin namen,
den vater eine, eine das kint,

den heilegen geist. die drie sint
ein got, eine an endes tac,

der ane anegenge ie phlac

alles, des di maht gesehen,

und des ouch niemen kan verjehen:
unsihtic, unverkéret,

guot, reht, eine, géret;

sin kraft unzalhaft unviirbraht,
sin hohiu witze uniiberdaht;

162 Zum Vergleich seien noch einmal die die auf Gott bezogenen Verse aus Parzivals Gedankenbericht
angefiihrt: alrérst er do geddhte, | wer al die werlt volbrahte, | an sinen schepfaere, | wie gewaltec der
weere (Pz 451,9-12 [Hervorhebung von mir; F. D.S.]), welche gleichfalls auf das Glaubensbekenntnis
(vgl. das apostolische symbolum: Credo in Deum, | Patrem omnipotentem, | Creatorem caeli et terrae)
referieren. Vgl. Kap. V.1.5, S. 488 f.

163 In der Summa contra gentiles des Thomas von Aquino heifit es etwa, die meditatio iiber die Werke
Gottes sei zur Verstarkung des Glaubens niitzlich: Huiusmodi quidem divinorum factorum meditatio ad
fidem humanam instruendam de Deo necessaria est (Thomas von Aquino: Summa contra gentiles 11,2;
Ubers. [Albert, Engelhardt]: ,,Das Nachdenken iiber die Werke Gottes ist nun notwendig, um den Glau-
ben des Menschen in bezug auf Gott weiter zu vertiefen.*).

164 Vgl. Kap. V.1.5.




514 — V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

der alliu dinc von nihte
geschuof und gar berihte.
(Rudolf von Ems: Barlaam und Josaphat 51,1-14; Kursivierung von mir, F. D. S.)

An dieses — bereits ausgeweitete — Credo kann umstandslos der Einsatz des Schop-
fungsberichtes anschlief3en, an den wiederum der in der Heiligen Schrift abgelegte
Lauf der Geschichte bis zur Erlésungstat Christi anschlieen kann.'®® Erst vom symbo-
lum ausgehend konnen die Fragen Josaphats, die ohnehin bereits auf den Gehalt des
Glaubenssatzes abzielten, im Folgenden richtig auf Gott hin perspektiviert werden. An-
schlieflend an das Credo, das auch hier den Schliissel liefert, kann die Immanenz, die
dem Unwissenden nur Anlass zu Fragen bietet, dem Wissenden nun Anlass zum Lob
des allméchtigen Schopfers werden.

Die Erkenntnis der grof3en meisterschaft Gottes in dirre werlde (Welscher Gast) ist
also an die Bedingung des rechten Glaubens gebunden. In einem rekursiven Prozess
versetzt der im Credo angenommene (autoritative) Rechtglauben in die Lage, durch ge-
denken und Anschauung zu einem aus Einsicht gewonnenen Glauben zu gelangen,
den man jedoch — mit dem Welschen Gast — lihte hdn kann und der den ,geraden Weg*
darstellt.'*®

Diese Erkenntnis der Welt wird in Thomasins Welschem Gast nicht — wie in Ru-
dolfs Barlaam und Josaphat — auf die Einrichtung des Makrokosmos, sondern auf den
Mikrokosmos Mensch und die Physiologie des menschlichen Korpers bezogen. Anstelle
der Sinne, von denen — so heifdt es — noch viel gesagt werden kénnte, wird der Fokus
auf die organische Wohleingerichtetheit des Leibes und auf die wundersame Bindung
der Seele an das Fleisch gelegt, was auch in den Mikrokosmos- und Genesis-Texten ein
gewichtiges Argument fiir die Herrlichkeit Gottes darstellt:**”

nii 1aze wir sin sinne beliben

von den ich méhte vil geschriben,
und merke waz man unde wip
wunders hant an ir lip

von adern unde von gebeine.

du solt wizzen daz niender eine
ader ist tiberec; der lip ist

165 Im Wortlaut heif3t es weiterhin: zem érsten geschuof sin meisterschaft | himel und aller himele kraft |
und ungeborner engel geist | ze sines amptes volleist (Rudolf von Ems: Barlaam und Josaphat, Vv. 51,
15-18). Auch hier werden — wie oben in Kap. II.3.1.2 angesprochen - in patristischer Tradition der Sturz
der Engel in den Beginn der Schopfungserzdahlung integriert, wie er bei Augustinus der Trennung von
Licht und Finsternis entspricht.

166 Die Metapher des geraden Weges, welche der ,einféltige* Glaube dem christlichen Subjekt vorgibt,
ist oben (vgl. den Beginn von Kap. V.2, S. 496) bereits im Zusammenhang mit Hugos von Sankt Viktor
Didascalicon und Parzivals Irren durch den Wald der dventiure begegnet.

167 Vgl. hierzu mit Bezug auf die Cosmographia des Bernardus Silvestris und weitere Texte Kap. IV.3.



V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis —— 515

harte wol geworht mit list.

daz diu sél dar inne bestat

und doch ander natfire hat,
daz ist ein groziu meisterschaft
die dar geleit hat gotes kraft.
(WG Vv. 9693-9704)

Der - funktionale, nicht etwa ,schone‘! — Koérper wird nun den saeculares zur Betrach-
tung anempfohlen, da man an ihm die h6chsten Wunder sehen kann:

Sit er an uns daz hat getan,
sone sol dehein werltlich man
des wunder han, ob er an sich
behalten hat vil wunderlich
wunder unde vil seltsan.

(WG Vv. 9705-9709)

Diese Wunder, die der werltlich man, der Laie, an sich selbst bemerken kann, die ihn
aber nicht verwundern sollen, werden abgegrenzt von der hohen theologischen Spekula-
tion iiber das Wesen Gottes (swaz man seit von siner gotheit; WG V. 9711) und seiner
Menschwerdung (und ouch von der menscheit; WG V. 9712).1%8 Wenn hierfiir die Erkennt-
nisfahigkeit, das verstén, nicht ausreicht, so soll man — und hier findet der Riickbezug
auf den Glauben statt, den man lihte hdn kann (V. 9681) — in einvalt (= simplicitas) an
die Wunder Gottes glauben, welche man am eigenen Korper bestdndig vor Augen hat:

swer aver niht verstén kann
daz man seit von siner gotheit,
und ouch von der menscheit,
der geloube mit einvalt

diu gotes wunder manicvalt
unde kumt gewislichen

zallen sinnen volleclichen.
(WG Vv. 9710-9716)

Der Welsche Gast bietet so fiir eine bestimmte Klasse von Menschen, namlich die sae-
culares, die nicht verstén kénnen und — mit den Worten des Parzival-Prologs — traecli-
che wis sind, eine alternative Form der ,Erkenntnis‘ an. Diese fiihrt tiber die Schritte
der autoritativen Annahme des Glaubens, seiner ,einfdltigen‘ Reflexion, der Beherr-
schung der verfiihrbaren Sinne durch die Seele und den so gewonnenen Zugang zur

168 Auf Theologisches referiert auch der Parzival in einer Figurenrede Trevrizents erkennbar, in wel-
cher es heift: got heizt und ist diu warheit (Pz 462,25). Wenig spater spricht Trevrizent von Gott als dem
wadren minnaere (Pz 466,1) und als durchliuhtec lieht (Pz 466,3). Dass Gott Wahrheit ,,heif3t“, Liebe oder
Licht ist Teil der negativen Theologie, die mit der Ps.-Dionysius Areopagita-Schrift De divinis nominibus
(,Von den gottlichen Namen®) ihren einflussreichen Hauptvertreter hat. Insofern die Trevrizent-Figur
auf diese Konzepte stets nur am Rande referiert, ohne sie zu entfalten, markieren sie die Grenze desjeni-
gen, was fiir Laien vermittelbar ist.



516 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen* Subjekts

Kreatur zu einem vollgiiltigen Erkenntnis-Aquivalent, mit dem man kumt gewislichen |
zallen sinnen® volleclichen. Die autoritativ — namlich durch eine eng begrenzte Lehre
von Gott — angeregte Erkenntnis ist dabei mustergiiltig als Zusammenfall von Selbst-
und Gotteserkenntnis modelliert, insofern nicht irgendein Koérper der immanenten
Welt, sondern der eigene Korper zum Angelpunkt des Erkenntnisprozesses wird und
die gelenkte aisthesis des korperlichen Selbst zur Anerkenntnis der Macht Gottes
fiihrt."”° In einem weiteren Schritt wird das verstén auf eine ethisch ausgerichtete
Selbsterkenntnis zuriickgelenkt; hiermit beschaftigt sich das anschlief3ende Teilkapitel.

V.2.2 ob er sich erkennen wolde: Die Wendung des cognosce te ipsum
ins Exemplarische bei Thomasin

Im Welschen Gast nun féllt die Erlauterung dieses Erkenntnisvorgangs mit dem appel-
lativen Aufruf der auctoritas zusammen. Die guoten lére, die der Laie durch der 6ren tiir
einlassen soll und die ihm zugleich — wie oben bereits zitiert — ,Fremde‘ sind (der lére
gast; vgl. WG Vv. 9469-9472), koinzidieren mit dem Fremden (dem Welschen Gast), als
welcher der Text sich selbst inszeniert."”* Die Theorie der auctoritas ist — in einem selbst-
reflexiven Moment — immer zugleich auch selbst bereits autoritativer Appell.

169 Mhd. sin hat — wie im Nhd. — die Doppelbedeutung von kérperlichen Sinnen (aisthesis) einerseits
und Bedeutung/Sinn/Verstand andererseits. Die letztere Bedeutung ist hier zu veranschlagen, obgleich
es zuvor um ,die Sinne° ging.

170 Diesen Aspekt teilt der Welsche Gast iibrigens mit dem cognosce te ipsum des Didascalicon Hugos
von Sankt Viktor, insofern auch hier auf die Selbstbeschrdnkung des Menschen als erkennendes Sub-
jekt gepocht wird: Immortalis quippe animus sapientia illustratus respicit principium suum et quam sit
indecorum agnoscit, ut extra se quidquam quaerat, cui quod ipse est, satis esse poterat (Didascalicon 1.1;
S. 110,4-7; Ubers. [Offergeld]: ,,Sein unsterblicher Geist aber, von der Weisheit erleuchtet, betrachtet
seinen Ursprung und erkennt, wie unangemessen es fiir ihn ist, irgend etwas aufierhalb seiner selbst
zu suchen, wenn doch das, was er selber ist, ihm genug sein kénnte.*).

171 Es sei daran erinnert, dass der Welsche Gast den Erfolg der durch das Ohr vermittelten Lehre im
Epilog an eine Gnadenlehre bindet, insofern der baese man sie nicht zu fassen vermag: swaz man im
seit, | daz vert viir die warheit | zeim dren iz, zem andern in (WG Vv. 14717-14719). Der Horer ist ein
16chriger Sack, der nichts in sich halten kann, weil er mit baesem gedanc, mit valschem rat, | mit iibelen
werken und mit sunde (WG Vv. 14730 f.) zerstochen ist und nur Gott diese Locher stopfen kann: ez en-
welle unser herre got | verschieben mit sinem gebot | diu l6cher dd ez iiz gat: | sin mac niht anders werden
rat (WG Vv. 14735-14738). Es stellt sich die Frage, ob man so weit gehen konnte, das ,gebot des Herrn
nicht allein als gnadenhafte Intervention Gottes im einzelnen Subjekt aufzufassen, sondern als ,christli-
ches Gesetz‘ allgemein. Dann ware es nicht unbedingt der direkte Eingriff Gottes, welcher befiehlt, die
Locher zu stopfen, sondern Gott, der durch die Potenz der christlichen Lehre im Allgemeinen wirkt,
welche so zum Ausgangspunkt jeder Erkenntnis wiirde. — Die sprichwdrtliche Rede, etwas gehe zum
einen Ohr hinein und zum anderen hinaus, begegnet prominent auch in Wolframs von Eschenbach
Parzival (Pz 241,25) im Rahmen des sog. Bogengleichnisses.



V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis —— 517

Auch in Augustins De trinitate wird die Erkenntnis des Selbst iiber die Anrufung
des Subjektes als Selbst erzielt, auch hier fallt der Appell mit dem Text, welcher ihn
erortert, in eins. Wenn in Buch X De trinitate das cognosce te ipsam ausfiihrlich disku-
tiert wird, heif3t es iiber die Funktionsweise des praeceptum:

Sed cum dicitur menti: Cognosce te ipsam, eo ictu quo intellegit quod dictum est te ipsam cognos-
cit se ipsam, nec ob aliud quam eo quod sibi praesens est. Si autem quod dictum est non intellegit,
non utique facit. Hoc igitur ei praecipitur ut faciat quod cum praeceptum ipsum intellegit facit.

(Augustinus: De trinitate X.9.12)'"2

So wie hier das Erfiillen und das Verstehen des Gebotes in eins fallen, so fillt auch die
Erdrterung des praeceptum mit dem Appell in eins; der Text selbst wird so zum Me-
dium einer Selbsterkenntnis. Auf ganz dhnliche Art inszeniert sich auch der Welsche
Gast als die von aufen kommende Stimme, die immer wieder Modi des sin selbes ver-
stén induziert.

Aus dem delphischen Aufruf cognosce te ipsum, wie er im Didascalicon Hugos von
Sankt Viktor oder in Augustins De trinitate begegnet, ist im Welschen Gast die Auffor-
derung an das laikale, nur begrenzt literate und zudem nur begrenzt erkenntnisfdahige
Subjekt geworden: ,,Erkenne die Grofie Gottes an deinem fleischlichen Korper, welcher
der sinnlichen Siinde zugeneigt ist.“ Diese Hermeneutik des Subjektes wird sofort mit
fiinf dufBeren und fiinf inneren Eigenschaften des Korpers in Verbindung gebracht, die
selbst Adiaphora sind und die zu untugent fithren kénnen, sofern das Subjekt sich
ihrer falsch bedient und sie nicht mithilfe der Seele zu kontrollieren weif}."”> Unter die-
sen ist auch die schaene des Leibes, welche zu iibermuot fithren kann:

diu t{ibe ein schoener vogel ist
und ist doch senfte zaller vrist.
hat ein man ode ein wip
vleetigen und scheenen lip,

172 Ubers. (Kreuzer): ,,Wenn man aber dem Geiste sagt: Erkenne dich selbst!, so erkennt er sich eben
in dem Augenblick, in dem er das Wort ,dich selbst versteht; er erkennt sich aus keinem anderen
Grunde als deshalb, weil er sich gegenwartig ist. Wenn er aber dieses Wort nicht versteht, dann wird er
auch nicht nach diesem Gebot handeln. Das also zu tun wird ihm geboten, was er eben tut, wenn er
das Gehot selbst versteht.*

173 WG Vv. 9731-9742: beidiu man unde wip [ hant viimf dinc in ir lip | und viimfiu tizem lip; viir war, |
diu muoz diu séle rihten gar, | ode si bringent goze untugent | beidiu an alter und an jugent. | diu viimf
man imme libe treit: | sterk, snelle, glust, schaene, behendekeit. | tizem libe hant viimf kraft: | adel, maht,
richtuom, name, hérschaft. | swer diu zehen niht rihten kann | mit sinne, der sol niht heizen man. — Die
Reihe der bona corporis und bona fortunae fiihrt Schneider, Textstruktur, S. 200, auf eine entspre-
chende Einteilung bei Boethius (De consolatio philosophiae) zuriick. — Vgl. hierzu auch Brinker-von der
Heyde, Durch Bildung zur Tugend, S. 36 f. — Vgl. dazu Bumke, Hofische Kultur, S. 420, der die ,,romi-
sche Moralphilosophie*, ndherhin Cicero in Anschlag bringt, wenn er die entsprechende Thomasin-
Stelle (WG Vv. 9731-42) diskutiert.



518 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

die vallenz zehant in ibermuot,
des ein vihe niht entuot.
(WG Vv. 9781-9786)

Insofern wird die Erkenntnisfahigkeit des eigenen Korpers gegen die Gefahrdung dieser
Erkenntnisfahigkeit durch die Schénheit dieses Korpers deutlich markiert abgesetzt.
Schonheit wird als Eigenschaft des aisthetischen Korpers begriffen, die einer ethischen
Sorge und einer Formung durch Tugend bedarf:

da von han ich iu geseit,

swer niht mit bescheidenheit
diu zehen dinc berihten kan,
ist baz ein vihe dan ein manl[.]
(WG Vv. 9787-9790)

Der torichte Mann, der sich niht verstén kan (WG V. 9767 f.; vgl. V. 9775f£.), wird zum
Ziel der Sorge des Textes, die Regierung seines Korpers zum Gegenstand seiner eigenen
Sorge.”* An diesen Térichten richten sich auch die Exempel-Reihen in anderen Teilen
des Welschen Gastes, von welchen man bilde nemen soll und die den Appell des cog-
nosce te ipsum als Negativexempel solcher Herrscher ausformen, die wohl daran getan
hitten, sich selbst besser zu erkennen.'”” Uber Kénig Nabuchodonosor wird beispiels-
weise gesagt:

er wart ze vihe und az daz gras
durch iibermuot, daz er nien enwolde
sich erkennen, als er solde.

swer niht behaltet herren reht,

der sol billichen sin kneht;

swer niht enkan man wesen,

der sol als ein vihe genesen.

174 Von ,Sorge um sich Selbst‘ spreche ich hier in dem von Michel Foucault entwickelten Sinne,
vgl. etwa ders., Sexualitdt und Wahrheit 3, u. ders., Hermeneutik des Subjekts. Vgl. zusammenfassend
Ruoff, Foucault-Lexikon, S. 130-132, Kap. ,,Ethik des Selbst*.

175 Es gibt im Welschen Gast mehrere weitere Stellen, die das ,,Erkenne dich selbst* explizit aufrufen: So
heif3t es im Kontext einer Diskussion der ,Macht‘: wirt mehtic ein baese man, | der sich niht erkennen kan, |
der wil danne rechen gar | daz man im tet vor mangem jar (WG Vv. 4429-4432; Hervorhebung von mir,
F.D.S.). Im Kontext biblischer Exempel (Moses, Joseph, David) wird im sechsten Teil des Welschen Gastes
(Kapitel 1 und 2) eine Diskussion von Weisheit und Unweisheit, von Tugend und Untugend entfaltet, wel-
che darin zusammenlduft, dass nur der Tugendhafte Tugend und nur der Weise Weisheit erkennen kann,
wobei Selbsterkenntnis und Erkenntnis von Tugend gegen Verblendung durch weltliche Giiter ausge-
spielt wird: wie solde erkennen ein man | daz er selbe nie gewan? | er kann sin guot und sinen gwin | ahten,
daz ist sin bester sin. | ja erkennet er sich selben niht, | der ie was ein baesewiht. | der weent ein biderbe man
sin, | swenner spricht ,deist alles min. | seht alsé hdt im sin guot | gemachet blint sinen muot | daz er niht
erkennen kann | waz mache ein tugenthafter man (WG 7001-7012; Hervorhebung von mir, F. D. S.]). Uber
denjenigen, der iiber das Maf3 der Tugend hinaus lacht, heift es: ich mac des wol viir war gejehen | daz er
lachet des er weinen solde, | ob er sich erkennen wolde (Vv. 10408-10410; Sperrung von mir, F. D. S.]).




V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis =— 519

von rehte wart zu vihe der

der sich geschendet het s sér

daz er sich selben nicht erkande:

er wande got sin in sinem lande.

(WG Vv. 10772-10781; Kursivierung von mir, F. D. S.).

Nicht nur ist es die Selbsterkenntnis, welche den Menschen von den iibrigen Tieren
unterscheiden soll (im Sinne eines ethischen Imperativs!),’’® sondern es ist zugleich
Gott selbst, an dem sich der Mensch, der sich nicht recht erkennt, vergeht, insofern er
sich selbst vergéttert. Die (Negativ-)Exempla des Welschen Gastes bieten also nicht ein-
fach zu vermeidende Handlungsmuster, sondern sie verlingern zudem implizit den
Appell, dem Gebot der Selbsterkenntnis zu folgen. In deren Zentrum steht — als Mini-
malforderung fiir denjenigen, dem die hochste, spekulative, jedoch durch ethisches
Wohlverhalten substituierbare Wissenschaft nicht gegeben ist — die Anerkenntnis Got-
tes und der eigenen Siindhaftigkeit.'””

Es bleibt festzuhalten, dass der Welsche Gast mit seiner Entfaltung des gnothi seau-
tén dessen traditionellen Skopus in geradezu mustergiiltiger Weise ausschreitet.’”® So-

176 Auch dies teilt der Welsche Gast mit dem Didascalicon Hugos von Sankt Viktor, zu dessen Beginn
es — wie oben zitiert — heif3t: Sapientia illuminat hominem ut seipsum agnoscat, qui ceteris similis fuit
cum se prae ceteris factum esse non intellexit (Didascalicon 1.1; S. 110,2-4; Ubers. [Offergeld]: ,,Die Weis-
heit erleuchtet den Menschen, so daf3 er sich selbst erkennen kann — denn er war den iibrigen Geschop-
fen gleich, solange er nicht erkannte, daf er als ein ihnen iiberlegenes Wesen geschaffen wurde.*). —
Auch bei Augustinus: De trinitate X.9.13, wird die durch das cognosce te ipsam induzierte Selbster-
kenntnis explizit gegen den Leichnam (cadauer) und das Vieh (pecus) abgehoben und so die dem Men-
schen eigene, ihn vom Fleisch und den Tieren unterscheidende ratio verwiesen. — Das ,Vieh‘-Sein ist
ein Standardvorwurf gegen die fleischlich-heidnisch Gesinnten, wie er sich entsprechend etwa auch in
den weiterhin diskutierten Mohammeds-Viten findet; vgl. Kap. V.3.2.1.

177 Zum Verfahren des bilde nemen im Kontext einer Theorie des Exemplarischen vgl. in jiingerer Zeit
Schwarzbach-Dobson, Exemplarisches Erzdhlen im Kontext, S. 123 f.: ,,Relevanz fiir die funktionale Ein-
bindung der Erzdhlungen in Thomasins didaktischer Argumentation scheint dem Begriff des bilde
nemen zuzukommen, den Thomasin in zahlreichen Kontexten anfiihrt. Bilde kann ebenso am Verhalten
leibhaftiger Vorbilder wie an den dventiuren der arthurischen Literatur oder an den Taten biblisch-
historischer Herrscher genommen werden. [...] Der Blick in die Geschichte ermdoglicht eine Selbster-
kenntnis, die auf imitatio (bei positiven Vorbildern) oder Abgrenzung (bei negativen Vorbildern)
zielt.“ — Ich mochte hingegen noch stirker betonen, dass in der rekurrenten Formel ,,sich erkennen“ ein
Selbsterkenntnisprozess vermittels Exempla impliziert ist, welcher in der Tradition des scito teipsum
steht und so - iiber Inversion — in schriftvermittelte Welterfahrung hinein verldngert wird.

178 Alois M. Haas hat in zwei wichtigen und materialreichen Uberblicksbeitrdgen zur Wirkungsge-
schichte des gnothi seautén von der Antike bis in die christliche Theologie gearbeitet, ohne auf den
Welschen Gast Thomasins Bezug zu nehmen, ndmlich einmal: Alois Haas: Et descendit de caelo yv®9t
oeautov (Juvenal, Satir. XI, 27). Dauer und Wandel eines mystologischen Motivs. In: ZfdA 108,2 (1979),
S. 71-95, und erneut: ders.: Christliche Aspekte des ,gnothi seauton‘. Selbsterkenntnis und Mystik. In:
ZfdA 110,2 (1981), S. 71-96. Beide Artikel ergénzend und ausbeutend, nicht jedoch substantiell iiber-
schreitend zudem Hermann Trankle: INQOI EAYTON. Zu Ursprung und Deutungsgeschichte des del-
phischen Spruchs. In: Wiirzburger Jahrbiicher fiir die Altertumswissenschaft. N.F. 11 (1985), S. 19-31.



520 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

wohl die Herleitung aus dem sokratischen scio quod nescio' als auch die Verbindung,

die zwischen der Mikrokosmos-Idee, der negativen Kontrastierung der artes mit der
Selbsterkenntnis als hochster ars und einer dezidierten ,Anti-Aisthesis‘, gestiftet wird'®°
sowie nicht zuletzt der dezidierte Bezug zur ,Siindenverfasstheit des menschlichen
Ich“!®! sind — in der Gesamtschau der Tradition dieses Topos — keineswegs aufierge-
wohnlich. Auflergewthnlich indessen ist einzig die spezifische, umfassende und dichte

Rekombination der Elemente und der Umstand, dass dieser — ausnehmend friihe, grof3-

179 Haas, Christliche Aspekte, S. 71f., leitet — mit Platon — den Appell zur Selbsterkenntnis aus dem
Wissen des Nichtwissens her: ,,Die [...] Relation zwischen wissendem Gott und dem einzig sein Nicht-
Wissen wissenden Menschen gibt fiir die christliche Philosophie und Mystik ein Spannungsgefille ab,
in das sich die Formel des delphischen Gottes — ,Gnothi seauton’, ,Erkenne dich selbst‘ — auf schépferi-
sche Weise integrieren 1d3t. Denn die sokratische Eréffnung iiber das Wissen des Nichtwissens stellt
kein fiir allemal erworbenes Fazit dar [...], sondern ist fruchtbare Initiation in die ,Suche nach dem Wis-
sen’, die so oder so den Suchenden — als Subjekt und Objekt — zentral miteinbeziehen muf3, soll sie
nicht in neutralem — und daher unidentifizierbarem — Wissen versanden. Von daher dringt sich das
delphische ,Erkenne dich selbst‘ gebieterisch als Bedingung der Méglichkeit von Wissen und Suche
nach dem Wissen auf.“

180 Haas, Et descendit (1979), S. 72f., fiihrt diesen Zusammenhang konzise aus. Anhand einer Stelle
aus Handschrift C der Theologia Deutsch (14. Jhd.) zeigt er den Zusammenhang zwischen einer Ableh-
nung der artes, einem ,Antiphysizismus‘ und der Mikrokosmus-Idee: ,,Aus [der] iiber Heil oder Unheil
entscheidenden Riickwendung der Seele in sich selbst resultiert eine bemerkenswerte Frontstellung
gegen die Artes (,Kiinste‘), insbesondere gegen die Naturwissenschaften mit ihrer Wendung in die du-
Bere Welt. Selbsterkenntnis und die damit verbundene Demut sind schon bei Tauler als ein kunst do
alle kiinste inne beslossen sint [zitiert nach: Die Predigten Taulers. Hrsg. von F. Vetter (DTM 11). Berlin
1910 (Nachdruck Frankfurt a. M. 1968), S. 75, 28 f.; F. D. S.] konzipiert worden; hier wird diese Aussage,
verbunden mit einem spezifischen ,Antiphysizismus*, wie er fiir den christlichen Sokratismus typisch
ist, wiederholt. [...] So stark der Vorbehalt gegen die Erkenntnis der Natur von diesen Voraussetzungen
her sich mit dem mittelalterlichen Nosce teipsum auch verbunden hat, so ergab sich doch in der
Folge — iiber die Vermittlung der Vorstellung des Menschen als eines Mikrokosmos — ein erneutes Aus-
greifen in die ,Welt‘ unter dem Diktat des Nosce teipsum durch die Insinuation, daf3 der Mensch als
Mikrokosmos den Makrokosmos widerspiegele (ebd., S. 72f.).

181 Haas, Et descendit, S. 77 f., weist bspw. auf das Vorkommen des gnothi seauton in einer Predigt Bern-
hards von Clairvaux (,De diversis‘) hin: ,,Er mochte tiber die ,Wege des Lebens‘ handeln, die er in confessio
und oboedientia, spezifische Begebenheiten und Verhalten des monastischen Lebens, erblickt. Tatsdchlich
handelt er in dieser Predigt im Wesentlichen aber nur iiber die confessio, deren Wegcharakter er in sieben
Stufen ausfaltet: cognitio sui [Selbsterkenntnis; F. D. S.], poenitentia [Reue; F. D. S.], dolor [Schmerz; F.D.S.],
confessio oris [Ohrenbeichte; F.D. S.], maceratio carnis [Abt6tung des Fleisches; F.D. S.], correctio operis
[Besserung des Handelns; F. D.S.], perseverantia [Ausdauer; F.D.S.].“ — An anderer Stelle leitet Haas,
Christliche Aspekte, S. 73-80, die christliche Tradition des nosce teipsum aus der Nachwirkung Augustins
her (hier besonders: De vera religione XXXIX.72.202), welche er in den iiber die Selbsterkenntnis
vermittelte[n] Einblick in die Siindenverfaf3theit des menschlichen Ich“ (ebd., S. 79 f.) zusammenlaufen
sieht. Haas konstatiert: ,,Kein Zweifel, daf3 alle die genannten Motive der augustinischen Selbsterkenntnis
durchs ganze Mittelalter {iber bis in die werdende Neuzeit bestimmend geblieben sind“ (ebd., S. 80) und
fithrt diese Tradition bis zur Ethik des Petrus Abaelardus (vgl. ebd., S. 80).



V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis =— 521

angelegte und konsistente — volkssprachliche Beitrag zu einer Hermeneutik des (sikula-
ren) Subjekts in der Forschung bislang keine gewichtigere Rolle gespielt hat,'®* was mit
einer anhaltenden Geringschitzung seines Autors Thomasin zu tun haben mag.

Alois M. Haas fiihrt — mit weitem, diachronem Blick — die beiden traditionellen
Verstandnishorizonte des gnothi seauton wie folgt aus:

Schon in der Antike [...] lassen sich zwei Intentionen des Nosce teipsum klar auseinanderhalten:
die eine zielt auf die sterbliche, kontingente Verfaf3theit des Menschen und macht ihm seine Hin-
falligkeit klar; Resultat solcher Einsichtnahme ist die cw@pootvn.'®® Die andere - insbesondere in
der neuplatonischen Umdeutung (Plotin, Proklos) — nimmt das ,Gnothi seauton‘ zum Anlaf} einer
umfassenden Askese, in deren Absicht die Hinfithrung der Vernunft zur Erkenntnis ihrer eigenen
Gottlichkeit steht, da die Seele ,in ihrem innersten Kerne eben Gott ist‘. Die erste Fassung der
Selbsterkenntnis wird christlich verschéarft zur schmerzlichen Erkenntnis der Siindenverfaf3theit
des menschlichen Ich, die zweite Auffassung wird notwendigerweise geschwécht zur Konzeption

eines ,Gott-dhnlich Werdens der Seele, der capacitas Dei.'’®*

Demgegeniiber bietet der Welsche Gast — wie in so vielem'™ — eine synthetische dritte
Position an. Weder findet sich hier die radikale, von Haas ,,mystologische* genannte Di-

mension, in der ,,der Mensch [...] in seiner Selbsterkenntnis nichts anderes als die ihm

innerliche, ,himmlische* Imprignierung [ratifiziert],'®® noch gibt es eine radikal aske-

tisch-stoizistische Wendung. Stattdessen wird eine praxeologisch anmutende Ethik mo-
delliert, die auf ein sdkulares, begrenzt erkenntnisfihiges Subjekt ausgerichtet ist,
welches sich als Effekt von externer Menschenfiihrung und interner Gewissenserfor-
schung konstituiert, hierbei jedoch nicht der géttlichen sapientia in sich selbst nach-
spiirt, sondern — im Angesicht seines unausweichlichen Siindigseins in der Welt — gut
handeln und sich selbst gut regieren soll.

Damit steht der Welsche Gast einerseits friithen Reflexen der Rezeption des gno-
thi seautén nahe, welches zu Beginn durchaus noch die pragmatisch-ethische Di-

182 Auch neuere Beitrdge {ibersehen m. E. den Zusammenhang zur Tradition der Selbsterkenntnis.
Vgl. z. B. jlingst Schanze, Tugendlehre und Wissenslehre, bes. S. 213-244.

183 ,Sophrosyne‘ bedeutet ,Mdf3igung’, ,Beherrschung‘ bzw. ,Besonnenheit’.

184 Haas, Christliche Aspekte, S. 81.

185 Schneider, Textstruktur, S. 200, stellt bspw. fest, dass der Welsche Gast traditionelle Einteilungen
und Systematiken immer wieder (re-)kombiniert und mischt. Vgl. dazu auch Schanze, Tugendlehre
und Wissenslehre, S. 97-105. Bereits Christoph Cormeau: Art. Thomasin von Zerklaere. In: 2VL 9 (1995),
Sp. 896-902, dort Sp. 900, schreibt {iber Thomasin: ,,Er greift Gedanken und Begriffssysteme der zeitge-
nossischen Wissenschaft auf, aber er schreibt eine didaktische Summe fiir Laien; sein Interesse ist vor-
theoretisch, auf Beeinflussung der Praxis, nicht auf Vollstdndigkeit systematischer Unterscheidungen
ausgerichtet. So sind traditionelle Begriffsreihen (Kardinaltugenden, Gliicksgiiter usw.) erkennbar [...],
ihre Systematik ist aber der praktischen Lehre untergeordnet. Ubersetzung und Umschreibung der lat.
Fachbegriffe zielen nicht auf terminologische Schirfe [...]; so entstehen Bedeutungsverschiebungen
zwischen verschiedenen Begriffsreihen.“

186 Haas, Et descendit, S. 72.



522 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

mension richtigen Alltagsverhaltens avisiert hatte,'®” bevor in der Verarbeitung
durch Macrobius‘ Kommentar zu Ciceros Somnium Scipionis eine neuplatonische
Reinterpretation Einzug gehalten hat, ,nach der die héchste Seligkeit der Seele
darin besteht, sich ihres Ursprungs und ihrer Herkunft zu vergewissern“.’®® Zwar ist auch
die Aufnahme dieser platonisierenden Selbsterkenntnis der Seele durch Augustinus, wel-
chem Haas ,,schlechterdings grundlegende[n] Rang“®® zuspricht, in den bereits diskutier-
ten Traktat De vera religione als ,,Vorgang der Verinnerlichung“ auf ,,Transzendierung*
angelegt und die Selbsterkenntnis des Menschen ,,unverbriichlich kombiniert mit der Got-
teserkenntnis®,'° jedoch entwickelt der Traktat hier andererseits ein skaliertes Modell der
Erkenntnis und — daran gekniipft — ein skaliertes Modell des Christseins. Haas weist auf
,dJie bekannte Stelle aus ,De vera religione“™" hin: Noli foras ire, in te ipsum redi; in inte-
riore homine habitat veritas, et si tuam naturam mutabilem inveneris, transcende et te
ipsum (Augustinus: De vera religione XXXIX.72.202; Ubers. [Thimme)]: ,,Geh nicht nach
draufien, kehr wieder ein bei dir selbst! Im inneren Menschen wohnt die Wahrheit. Und
wenn du deine Natur noch wandelbar findest, so schreite iiber dich selbst hinaus!“).
Haas konstatiert, dass diese Selbsterkenntnis ,,nicht denkbar ohne Einschrankung des
Forschungsdrangs, soweit er sich auf die Welt im physikalisch-geographischen Sinne er-
streckt“.” Diese ,.erkenntniskritische Haltung®“ benennt er als ,,Antiphysizismus®,"> mit
welchem die Einkehr in sich selbst erkauft sei. Wenn es dann heif3t: ,,Selbsterkenntnis ist
nicht denkbar ohne Gotteserkenntnis*,’®* dann ist Bumkes Umsetzung dieser Formulie-
rung in seiner Blutstropfen-Monographie bereits herauszuhoren.® Als historisches Urteil
hélt Haas fest:

Der Prestigegewinn der menschlichen Person ist ungeheuerlich: Thr und ihrer Selbsterkenntnis
wird die ganze Schwere der Transzendenz iiberbunden: Das menschliche Ich richtig zu erkennen,
heif3t nichts anderes als den Ursprung dieses Ichs als dessen bleibenden und lebenspendenden

187 Ebd., S. 75: ,Hier [in einer Satire Juvenals; F.D.S.] heif3t das Nosce teipsum nichts anderes als
,Mif3 deine Fahigkeiten (im finanziellen, konomischen Sinn)!*“. — Ruedi Imbach: Selbsterkenntnis und
Dialog: Aspekte des philosophischen Denkens im 12. Jahrhundert. In: Aspekte des 12. Jahrhunderts.
Freisinger Kolloquium 1998. Hrsg. von Wolfgang Haubrichs, Eckart C. Lutz, Gisela Vollmann-Profe.
(Wolfram-Studien 16 [2000]), S. 11-28, zeigt materialreich die vielgestaltigen Interpretierbarkeit des gno-
thi seautén und weist unter anderem auf die Aufnahme bei Bernhard von Clairvaux (Predigt 36) hin, in
welcher sich offenbar gleichfalls eine Wendung in praktische Ethik findet, insofern Bernhard ,,fiir ein
Erkennen, das dem Handeln dient*, plddiere (ebd., S. 21). Die Apostel, heifit es in dieser Predigt, hitten
ihn nicht gelehrt, Platon oder Aristoteles zu lesen, sondern gut zu leben (vgl. ebd.). Inwiefern hier eine
weitergehende (diskursive) Ndhe zum Welschen Gast besteht, bliebe zu priifen.

188 Haas, Et descendit, S. 76.

189 Haas, Christliche Aspekte, S. 73.

190 Ebd,, S. 74.

191 Ebd,, S. 73.

192 Ebd,, S. 74.

193 Ebd.

194 Ebd,, S. 76.

195 Vgl. hierzu die Einleitung zu Kap. V.2, S. 494-497.



V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis =—— 523

Grund, d. h. als Gott, erkennen. Dieses unvordenkliche Einbefafitsein des Sich-selber-Denkenden
in die sein Erkennen, Sein und Wollen begriindend tragende Transzendenz Gottes nenne ich eine
mystische Konzeption des Nosce teipsum.'*®

Wenn Haas weiterhin konstatiert, ,,daf} alle die genannten Motive der augustinischen
Selbsterkenntnis durchs ganze Mittelalter iiber bis in die werdende Neuzeit bestim-
mend bleiben werden®,"” dann ist dem angesichts des allenthalben greifbaren Einflus-
ses Augustins zwar einerseits sicherlich zuzustimmen, andererseits — mit Blick auf den
Welschen Gast — gleichfalls zu konstatieren, dass die Vorstellung von der erkennenden,
von Gott herstammenden, dem Menschen innewohnenden sapientia (und die implizite
Selbstvergottlichung) in der volkssprachlichen Ethik hdchstens am Rande eine Rolle
spielt. Ist die — im Wortlaut vorfindliche — Aufforderung zur Selbsterkenntnis im Wel-
schen Gast zwar identifizierbar, so fehlt ihr die ,,mystische Konzeption“ (Haas), die fiir
ihre christliche Rezeption im Rahmen erkenntnistheoretischer Erwdgungen der Theolo-
gie so entscheidend sind. Es ist diese ,mystische’ Dimension der Selbsterkenntnis, wel-
che in Augustins De vera religione die scientes — als absolute Zielvorstellung einer
idealen christlichen Existenz, die durch Einsicht erreicht wird — von den credentes, den
blof3 durch auctoritas glaubenden Christen, trennt. Auf diese letzteren aber zielen der
Welsche Gast und, wie im Folgenden argumentiert werden soll, auch der Parzival ab.

V.2.3 Fazit und Ausblick: ich bin ein man der siinde hat (Pz 456,30) —
Selbsterkenntnis als Fleischesmensch

Wie zu zeigen versucht worden ist, lenkt der Welsche Gast sinnliche Wahrnehmung und
Erkenntnis auf eine Selbsterkenntnis des Subjektes als Geschopf und als gnadenbediirftig
um. Die Erkenntnis der Transzendenz wird dabei zuriickgestellt und durch das Bekennt-
nis sowie eine praxeologisch ausgerichtete Ethik substituiert. Schon bei Augustinus ist
implizit die Existenzform der credentes angelegt, wenn beispielsweise in den De trinitate
XV libri der Vorzug einer Minimalerkenntnis des Selbst als ein Beschranktes artikuliert
ist, das sich vor der Verirrung in all jenen weitschweifenden Wissenschaften hiitet, die
zwar die Dinge durchgriinden, nicht aber zu Gott fiihren, sofern sie von ihm nicht seinen
Ausgangspunkt nehmen. In De trinitate geschieht dies — wie auch im Welschen Gast — im
Rekurs auf die spezifische Kombination des ,,Ich weif3, dass ich nichts weif3“ einerseits
mit dem gnothi seautén andererseits, wodurch Selbsterkenntnis auf eine Selbstbeschran-
kung und in den Vorgang des Gottsuchens umgelenkt wird:

Scientiam terrestrium caelestiumque rerum magni aestimare solet genus humanum. In quo
profecto meliores sunt qui huic scientiae praeponunt nosse semetipsos, laudabiliorque est animus

196 Haas, Christliche Aspekte, S. 76.
197 Ebd., S. 80.



524 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

cui nota est uel infirmitas sua quam qui ea non respecta uias siderum scrutatur etiam cogniturus
aut qui iam cognitas tenet ignorans ipse qua ingrediatur ad salutem ac firmitatem suam.
(Augustinus: De trinitate IV.1.1)'®

Es ist dieser Ansatz, welcher sinngemaf} im Welschen Gast realisiert wird, der jedoch
eine dezidiert andere Konsequenz zieht als Augustins De trinitate. Wenn der Welsche
Gast die Reihe der artes und eine weitlaufige Kognitionstheorie erst entfaltet, um sie
dann als unwissbar und auch von den Weisen nicht restlos durchdrungen zuriickzu-
weisen, so tut er nichts anderes, als mit ostentativ begrenzten Wissensbestdnden eine
Folie zu produzieren, auf der sowohl Wissen erworben werden als auch Nichtwissen
einsichtig gemacht werden kann. Das Subjekt des Welschen Gastes, das sich {iber den
Text einerseits Rudimente hoherer Bildung aneignen kann, wird andererseits auf das
Wissen um sein Nichtwissen zuriickverwiesen, von dem aus es sich dem sicher glaub-
baren, dem dreifaltigen, allmdchtigen Schopfer zuwenden kann.

Doch wahrend der Welsche Gast eine praxeologische Ethik anschlief3t, griindet De
trinitate auf die Anerkenntnis der eigenen Erkenntnisschwache wiederum die Méglich-
keit einer gefiihrten, stufenweise weitergeleiteten, gnadenhaften Erkenntnis, sodass es
schlieflich iiber das in seiner geistigen Krankheit und Schwache vom Heiligen Geist
erweckte Subjekt heifden kann: hunc ita egentem ac dolentem scientia non inflat quia ca-
ritas aedificat [= I Cor 8,1] (De trinitate IV.1.1; Ubers. [Schmaus]: ,,Wer so handelt und
bereut, den bldht das Wissen nicht auf, weil ihn die Liebe erbaut.*). Dies tritt als Mog-
lichkeit im Welschen Gast aber nicht in den Blick und auch Parzivals ,Selbsterkenntnis
ist nicht — wie Bumke es suggeriert hat — auf diese hthere Gotteserkenntnis ausgerichtet,
sondern allein auf eine Gottesanerkenntnis und eine Selbsterkenntnis als siindhafte
Kreatur.®®

Das christliche Subjekt darf nicht in jene Falle gehen, die etwa der Prolog des Ane-
genge entwirft, wenn er das belehrende Ich dieses Textes auf die Gefahr hinweisen
ldsst, welche zu hohe Spekulation, zu tiefe Versenkung in die Geheimnisse Gottes (diu
gotes tougen) oder der Trinitét (sich versenchen dar in, | wie die dri namen sin) fiir die
tumben Laien bereithélt und die Lehrenden in Haft fiir deren Seelenheil nimmt:

198 Kursivierung im lat. Text und in der Ubers. von mir; F. D. S. — Ubers. (Schmaus): ,,Vor dem Wissen
um die irdischen und himmlischen Dinge pflegen die Menschen eine grofie Achtung zu haben. Dabei
sind wahrlich diejenigen besser, die diesem Wissen das Wissen um sich selbst vorziehen, und preiswiir-
diger ist ein Geist, dem die eigene Unkraft bekannt ist, als einer, der, von ihr nichts wissend, die Bahnen
der Gestirne durchschreitet, um sie kennenzulernen oder um das schon erworbene Wissen zu sichern,
und dabei die Wege nicht kennt, die er beschreiten muf3, um zu Heil und Kraft zu kommen.“

199 Zu diesem Schluss ist auf anderem Wege — namlich iiber eine Theorie zur Bedeutung des Grals bei
Wolfram von Eschenbach aus dem Hintergrund der Alexander-Tradition — auch schon Friedrich Ranke:
Zur Symbolik des Grals bei Wolfram von Eschenbach. In: Wolfram von Eschenbach. Hrsg. von Heinz
Rupp. Darmstadt 1966 (Wege der Forschung 57), S. 38-48 (zuerst vertffentlicht in: Trivium 4 [1946],
S. 20-30), hier S. 42-47, gekommen, der ,,Erkenntnis der Siindhaftigkeit* (ebd., S. 47) als Umschlags-
punkt fiir Parzival annimmt.



V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis =—— 525

swer einen brunnen wolde graben,
daz er ze gelten muose haben,
swaz dar inne ertrunche.

alle die nii dunche,

daz ich ze tiefe welle graben,

die wil ich gerne von dem schaden
leiten hin dannen baz;

ich rate ouch den tumben daz,

daz sie sich des gelouben

und in diu gotes tougen

s tiefe niht gedenchen,

daz sie sich selben iht ertrenchen.
ich will des geltes ledich sin
an allen den, die dar in

ir gedanche gevellen( ),

die daz ervorschen wellen( ),
wa got vor des genas,

do der entwederz was

himel noch erde noch das lieh
solche gedanche sint enwieht!
und die sich versenchen( ) dar in,
wie die dri namen sin

[...],

swer nach solchem sinne,

tiefe wil gedenchen,

der mac sich selben wol ertrenchen!
(Das Anegenge, Vv. 45-88)°"

t:200

Der Effekt eines oberflachlichen Verstandnisses von subtilen theologischen Proble-
men, wie sie der Engelssturz und die Entstehung von Gut und Bose darstellen, die in
Herzeloydes Unterweisung alludiert sind (sin muoter underschiet im gar | daz vinster
unt daz lieht gevar; Pz 119,29 f.), wird entsprechend an der Parzival-Figur durchge-
fithrt.>*? Deren Verstindnis subtiler Gotteslehren von liehtem sin (,,Gott ist Schonheit,

200 Mit der Frage nach dem Zustand vor dem Einsetzen einer Immanenz und der hieran gebundenen
Korper- und Zeitlichkeit sowie der prinzipiellen Undenkbarkeit dieser, dem fleischlich verhafteten Den-
ken fremden Seinsform beschéftigen sich die Theologen immer wieder, so etwa in De civitate Dei Au-
gustinus oder Johannes Scotus Eriugena in seinem Periphyseon (vgl. hierzu Kap. IV.1.3).

201 Zitiert nach: Das Anegenge. Hrsg. von Dietrich Neuschéfer. Miinchen 1969 (Altdeutsche Texte in
kritischen Ausgaben 1).

202 Die beiden Verse deuten in dem als Reimwort exponierten gar m. E. auf eine umfassende Ausle-
gung der Scheidung von ,Licht und Finsternis‘ hin, wie sie hier beispielhaft in Kap. II1.3.1.2, S. 176,
erarbeitet worden ist. Die theologische Tradition hierzu ist eine, die sich stark vom Literalsinn der
Entstehung von Licht und Finsternis 16st und dabei zugleich Subtilitdten produziert, die dem sinnlich
geprdgten Denken zuwiderlaufen, an welches sich die Genesis-Erzdhlung in ihrer simplen raumzeitli-
chen Symbolisierung von Dingen, die jenseits von Raum und Zeit geschehen sind, richtet.



526 = V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen* Subjekts

,Gott ist Licht®) ist gdnzlich von der Immanenz iiberformt und fiihrt zu entsprechen-
den Fehlleistungen.”®

Wahrend das cognosce te ipsum bei Augustinus und Hugo ins Innere gerichtet ist
und gleichsam den Geist (die mens) aktivieren soll, um ihn in die Lage zu versetzen,
sich von allem Korperlichen freizumachen, richten sich der Appell des Welschen Gastes
und der Erkenntnisweg Parzivals, der lernt, dass er auf seinem Weg sin selbes begegnet
ist, an das Auf3ere, an den Korper selbst, welcher zu allererst eingehegt werden muss.
Wo die eine Ausrichtung (Augustin, Hugo von St. Viktor) einen ,ungeheuren Prestige-
gewinn der menschlichen Person‘*®* erzeugt, welche iiber ihre mens implizit geradezu
deifiziert wird, produziert die andere (Thomasin, Wolfram, Rudolf von Ems) einen An-
satz, in welchem das Leben im Fleisch (secundum corpus uiuere; Augustinus: De trini-
tate XIV.12.16) und in der Welt (etwa im Falle Parzivals) sowie die Erkenntnis dieses
Fleisches und dieser Weltlichkeit selbst zum Modus eines gelungenen Lebensmodells
werden diirfen.

Wenn im Folgenden der nicht ungefdhrliche Versuch unternommen werden soll,
Parzivals Bekenntnis seiner Siinden und seines Gottesglaubens dhnlich aufzufassen wie
die christliche Minimalerkenntnis, die der Welsche Gast entwirft und die bei Augustinus
im Gegensatz von scientes und credentes vorgepragt ist, so ergeben sich — iiber die weni-
gen offenbaren Bezugspunkte, wie sie oben angedeutet worden sind, hinaus — Fragen
an den Parzival:

Waihrend es — wie oben gesehen — schon vom Wortlaut des Welschen Gastes her
problemlos mdglich ist, ihn an die Tradition des christlichen cognosce te ipsum anzu-
binden, stellt sich fiir den Parzival die Frage, ob sich - {iber eine Verbindung zu einer
allgemeinen ,Erkenntnis‘-Thematik hinaus — der Appell ,Erkenne dich selbst‘ oder ,Er-
kenne dein Selbst*®®> und seine Implikationen in ihm finden lassen. Joachim Bumke
hat den Parzival mit dem Beginn des Didascalicon Hugos von Sankt Viktor in Verbin-
dung gebracht und ich habe diese Perspektive in den Welschen Gast hinein verlangert,
um zu zeigen, dass die (mangelhafte) Erkenntnisfdhigkeit der aisthesis und die Bedeu-

203 Das Verkennen der Ritter im Wald wird explizit an diese Lehre Herzeloydes zuriickgebunden: der
knappe wande, swaz er sprach, | ez waere got, als im verjach | frou Herzeloyde diu kiinegin, | do sim under-
schiet den liehten sin (Pz 122,21-24).

204 Vgl. Haas, Christliche Aspekte, S. 76.

205 Mit Ivan Illich: Im Weinberg des Textes. Als das Schriftbild der Moderne entstand. 2. Aufl. Miinchen
2014 (original als: L’Ere du livre. Paris/Cuernavaca 1990), S. 27, welcher den Beginn von Hugos von Sankt
Viktor Didascalicon diskutiert, ist zu fragen, welche semantische Dimension das gnothi seautén im Kontext
des Welschen Gastes und des Parzival jeweils annimmt: ,,Die Tatsache allein, daf3 ein autoritativer
Schliisselsatz ein Jahrtausend oder langer immer wieder in unveranderter Form zitiert wird, ist jedoch kei-
neswegs eine Garantie dafiir, daf3 auch seine Bedeutung unverandert geblieben ist. Deshalb bin ich ver-
sucht, Hugos seipsum mit ,dein Selbst‘ und nicht mit ,dich selbst zu {ibersetzen. | Das, was wir heute
meinen, wenn wir in einem normalen Gespréch von ,Selbst‘ oder von ,Individuum’ reden, ist eine der gro-
fen Entdeckungen des 12. Jahrhunderts.“ — Fiir den Hinweis auf diesen perspektivenreichen Text danke
ich sehr Michael Schwarzbach-Dobson.



V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis =— 527

tung der auctoritas fiir eine Minimalerkenntnis in beiden Texten — bei allem Abstand
derselben zueinander — ganz dhnlich modelliert sind. Diese auctoritas-basierte Mini-
malerkenntnis besetzt bereits in De vera religione eine — wenn auch randstdndige —
Systemstelle. Es bleibt zu priifen, ob der Parzival weitergehende Anhaltspunkte bietet,
die ihn mit dem Diskurs von der Selbsterkenntnis verbinden.

Schon in Hinblick auf die Karfreitagserkenntnis — ich bin ein man, der siinde hat
(Pz 456,30)%°° — zeigen sich Undhnlichkeiten zur ,aisthetischen‘ Selbsterkenntnis,
wie sie im Welschen Gast durchgefiihrt ist. Wenn Selbsterkenntnis auch mit der Er-
kenntnis des eigenen Fleisches zu tun hat, dann ware zu fragen, warum Parzivals
Korper, der doch so insistent als der schonste des Textes inszeniert wird, keine Rolle
in dieser Selbsterkenntnis spielt, die zunédchst ja doch eher ein Gottesbekenntnis und
ein Schuldanerkenntnis ist; nicht zuletzt waren die Wahrnehmung koérperlicher
Schonheit und die ,dsthetische® Erkenntnisfahigkeit des schonen Koérpers ja der
Ausgangspunkt der vorliegenden Betrachtungen. Insofern an den Aufruf des gnothi
seautén eine Technik der Selbstpriifung und Gewissensfiihrung gekniipft ist, bleibt
zu eruieren, inwiefern diese Thematik sich auch in der Parzival-Figur reflektiert fin-
det; dass sie von dem sich selbst als Siinder bezichtigenden, bekehrten Gotteshas-
ser nicht zu trennen ist, ist dabei bereits zu erkennen. Zudem muss gefragt werden,
warum — wenn der Karfreitagsmoment Parzivals Selbsterkenntnis sein soll — es
noch fiinf Jahre dauert, bis Cundrie ihn findet und das Los des Grals auf ihn gefal-
len ist. Es ist zu diskutieren, wie der weitere Weg Parzivals bis zur Gralsberufung
verstanden werden kann.

Im Folgenden soll vorgeschlagen werden, dass die Selbsterkenntnis Parzivals als
Erkenntnis des Anderen an sich selbst modelliert ist, wobei das Andere in ein Homo-
logieverhdltnis mit dem Fleischlichen, dem Weiblichen, dem Schénen und dem Heid-
nischen tritt. Die Figur, in der diese Selbsterkenntnis ein letztes Mal an Parzival
herantritt, bevor Cundrie auftaucht und Parzival zum Gral ruft, ist dabei das verkor-
perte heidnische Andere, das in Gestalt seines elsternfarbenen alter ego Feirefiz zu ihm
sagt:

mit dir selben hastu hie gestritn.?®”
gein mir selbn ich kom Gf strit geritn,
mich selben het ich gern erslagn:

206 Die Siinde wédre dann weniger im Sinne der in der Forschung vielfach diskutierten spezifischen
Siinde Parzivals zu verstehen, als vielmehr in der allgemeinen Siindhaftigkeit des christlichen Subjek-
tes, die etwa der Welsche Gast formuliert: WG Vv. 4876-4878: ez enmac niemen geleben | in dirre werlt
s6 gar an sunde, | emn siinde zetelicher stunde. — Vgl. analog etwa auch Augustinus: Confessiones 1.7.12,
wo die allgemeine Siindhaftigkeit eines jeden Kindes im Mutterschof3 thematisiert ist.

207 Bumke, Blutstropfen, S. 97 f., weist auf diese Stelle unter dem Gesichtspunkt der ,,Identitdtsproble-
matik* hin.



528 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

done kundestu des niht verzagn,
dune wertest mir min selbes lip.
(Pz 752,15-19)

Hiermit — so die These — schlief3t sich der Bogen, der mit dem Appell des grauen Ritters
ertffnet worden ist, welcher den an Karfreitag voll geriistet Einherreitenden ermahnt:
ob ir niht ein heiden sit, | s6 denket, hérre, an dise zit (Pz 448,19 f.). Das (,sarazenische®)
Heidentum Feirefiz‘ und das potentielle Heidentum des gottfernen Parzival erscheinen
damit als zwei Seiten derselben Medaille.

Die Forschung hat das Einssein, das in der Figurenrede des Feirefiz eingespielt
wird, vielfach aufgegriffen und auf weitere Stellen des Parzival, in denen ,Einssein‘ the-
matisch wird, bezogen. Dabei hat in der Regel der Aspekt der Verwandtschaft im Zent-
rum des Interesses gestanden.’®® Beate Kellner hat es im Sinne einer ,universalen
Genealogie“ gedeutet, in der ,jeder Heide mit jedem Christen verwandst ist.“**° Diese
fiihrt sie mit den Lehren Trevrizents auf den Brudermord zwischen Kain und Abel zu-
riick (Pz 464,16-22)*'°, welchen sie zum einen auf den vollzogenen Verwandtenmord
an Ither, die Verwandtenkdampfe gegen Vergulaht und Gawan und schliefllich gegen
Feirefiz bezieht.”" Bei Kellner geht dies mit der These einher, dass es auf diese Art im
Text ,,Verschrankungen zwischen Christlichem, Heidnischem und Héfischem® gebe,
die als ,,Hybride“ bezeichnet werden miissten,*'? insofern es ,,zu Uberblendungen

208 So in jiingerer Zeit bspw. Bent Gebert: Poetik der Tugend. Zur Semantik und Anthropologie des
Habitus in hofischer Epik. In: Text und Normativitdt im deutschen Mittelalter. XX. Anglo-German Collo-
quium. Hrsg. von Elke Briiggen, Franz-Josef Holznagel et al. Berlin et al. 2012, S. 143-168, hier S. 159:
»Insbesondere Freundschafts- und Verwandtenkdmpfe wie [...] Parzivals Kampf mit Feirefiz zielen
nicht auf die Uberwindung oder gar Ausschaltung von Gegnern, sondern werden auf den Erweis von
Vorbildlichkeit im Kontext von Freundschaft und Genealogie hin erzdhlt.“ — Schon Nellmann, Kom-
mentar, S. 685, versteht Trevrizents Aussage, Parzival habe in Ither sein eigen verch (Pz 475,21) erschla-
gen, dahingehend, dass ,,Blutsverwandtschaft [...]| bei Wolfram gern als Identitit ausgedriickt [wird].
Die Verwandtschaft mit Ither ist allerdings recht weitldufig [...]. Bedenkenswert ist Mohrs Ansicht, die
Verwandtschaft — die Wolfram gegen Chrétien neu eingefiihrt hat — sei hier in erster Linie symbolisch
zu verstehen: als ,Sinnbild der Briiderlichkeit der Menschen untereinander. { ... ). An dieser Briiderlich-
keit ist Parzival schuldig geworden. Er hat, ohne es zu wollen, die Schuld begangen, die Kains Bruder-
mord in die Welt gebracht hat (Mohr 1951/52, S. 25%)“. Der Verweis bezieht sich auf: Wolfgang Mohr:
Parzivals ritterliche Schuld. In: Wirkendes Wort 2 (1951/52), S. 148-160, bei Nellmann zitiert nach dem
Wiederabdruck in: Wolfgang Mohr: Wolfram von Eschenbach. Aufsétze von Wolfgang Mohr. Goppingen
1979 (Goppinger Arbeiten zur Germanistik 275), S. 14-36.

209 Beate Kellner: Wahrnehmung und Deutung des Heidnischen in Wolframs von Eschenbach ,Parzi-
val‘. In: Wechselseitige Wahrnehmung der Religionen im Spatmittelalter und in der Friithen Neuzeit. 1:
Konzeptionelle Grundfragen und Fallstudien (Helden, Barbaren, Juden). Hrsg. von Ludger Grenzmann.
Gottingen 2009, S. 23-50, hier S. 40.

210 Vgl ebd., S. 38 1.

211 Vgl. ebd., S. 40.

212 Ebd,, S. 27.



V.2 cognosce te ipsum: Sinnliche Wahrnehmung und Bekenntnis =—— 529

des Christlichen und Heidnischen [komme], die nicht mehr in einer Dichotomie
von ,christlich‘ und ,heidnisch‘ oder in einer Semantik von ,gut‘ und ,bose‘ aufl6s-
bar sind.“%3

Hier soll das Gegenteil erprobt werden: Zwar gibt es im Parzival und in anderen
Texten fraglos eine wechselseitige Anndherung der Kategorien, welche zu einer Art
von ,Hybridisierung* fiihrt, diese Uberblendungen sind jedoch keineswegs als Uber-
windung der Kategorien zu verstehen, die in das hoch problematische Schlagwort
der Wolfram’schen ,Toleranz*'* gefasst worden ist, sondern sie sind tatsdchlich

213 Ebd. - Dieser Satz Kellners hat es auch in ein geschichtswissenschaftliches Uberblickswerk ge-
schafft, ndamlich bei Hans-Werner Goetz: Die Wahrnehmung anderer Religionen und christlich-
abendlidndisches Selbstverstindnis im frithen und hohen Mittelalter (5.—12. Jahrhundert). Bd. 1. Berlin
2013, S. 202.

214 Man hat diese Toleranz stets an der Rede der Gyburc im Willehalm begriindet. Riidiger Schnell:
Die Christen und die ,Anderen‘. Mittelalterliche Positionen und germanistische Perspektiven. In: Die
Begegnung des Westens mit dem Osten. Kongref3akten des 4. Symposions des Medidvistenverbandes in
K6ln aus Anlaf3 des 1000. Todesjahres der Kaiserin Theophanu. Hrsg. von Odilo Engels, Peter Schreiner.
Sigmaringen 1993, S. 185-202, hier S. 192, hat das ,,Etikett ,Gyburgs Toleranzrede‘“ zurecht als ,,irre-
fiihrend“ bezeichnet. Uber ,,Parallelen aus Kanonistik, Historiographie, Traktaten und Briefliteratur®
(ebd., S. 202) zeigt Schnell, dass ,,Gyburgs Vorstellungen von der gemeinsamen Gottesgeschopflichkeit
von Heiden und Christen und das daraus folgende Schonungsgebot tatsdchlich so singuldr in der mit-
telalterlichen Literatur nicht sind“ (ebd., S. 200). Gleichwohl kommt er zu dem Schluss, dass — hier
selbstverstandlich mit Bezug auf den Wolfram’schen Willehalm — das Besondere der Darstellung durch
Wolfram darin liege, ,,eine theologische Position in ein bewegendes Drama menschlichen Leids“ umzu-
setzen, ,,das an sich schon das Gefiihl des Erbarmens provoziert. Gerade durch das Entwerfen von
Schmerz und Trauer einer Frau zwischen Orient und Okzident vermag der Dichter einen Prozef3 des
Nachdenkens in Gang zu setzen. [...] Wolframs eindringliche Gestaltung eines gigantischen Ringens
zwischen Christen und Nichtchristen auf dem Schlachtfeld macht nachdenklich, und damit wére in
einer Welt der Gedankenlosigkeit schon viel fiir das Verstdndnis zwischen Christen und Nichtchristen
gewonnen® (ebd.). Dieses ,Nachdenken‘ bleibt bei Schnell so letztlich ein Nachdenken {iber die ,Nicht-
christen’, ein Reflexionsprozess, der auf die Erkenntnis des Anderen zielt. — Ganz besondere Bliiten
schlagt die (implizite) Toleranz-Idee bei Fritz Peter Knapp: leien munt nie baz gesprach. Zur angeblichen
Buchgelehrsamkeit und zum Islambild Wolframs von Eschenbach. In: ZfdA 138 (2009), S. 173-184, der
die Frage nach der ,Buchgelehrsamkeit des Verfassers Wolfram mit einem bedenklichen Bildungsopti-
mismus vom Tisch zu wischen bereit ist, da diese ,,sich zu allererst im Islambild Wolframs erkennen
lassen [miisste]. Der Dichter hat offenbar in seinem ganzen Schaffen mit der Frage der Konfrontation
der beiden Religionen, des Christentums und des Islams, gerungen. Die Erkenntnis der tatsachlichen
Gemeinsamkeiten und Differenzen hétte sein ganzes Welthild verdndern miissen.“ Demgegeniiber
vgl. etwa den Appell zur Besonnenheit von Joachim Heinzle: Die Heiden als Kinder Gottes. Notiz zum
,Willehalm®. In: ZfdA 123,3 (1994), S. 301-308. — Noch Barbara Sabel: Toleranzdenken in mittelhoch-
deutscher Literatur. Wiesbaden 2003 (Imagines Medii Aevi 14), stellt Wolfram von Eschenbach direkt
neben John Locke und Voltaire, weil er ,,dem intoleranten Schwarz-Weif3-Denken der Zeitgenossen ein
tolerantes Modell gegeniiber“ stelle (vgl. ebd., ,,Zusammenfassung und SchluBwort*, S. 323); und Kreft,
Perspektivenwechsel, S. 131, spricht ganz selbstverstandlich fiir Wolfram von der ,,menschlichen
Gleichwertigkeit von Heiden und Christen jenseits der Glaubensdifferenz“. — Es soll hier also im Folgen-
den nicht um Wolframs ,Toleranz‘ gehen, sondern vielmehr um die Frage, wie die Illusion von Toleranz
entsteht.



530 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen® Subjekts

vielmehr eine systemimmanente Funktion, welche bis in patristische Konstrukte
des christlichen Glaubens zuriickverfolgt werden kann. Die Interferenzen des Eige-
nen und des Anderen im christlichen Subjekt und im christlichen Kollektiv selbst
sind Gegenstand des nachfolgenden, systematisierenden Exkurses (Kap. V.3), bevor
in Kap. V.4 die Parzival-Figur als Tragerin verschiedener Formen des ,Anderen‘ und
der Kampf zwischen Parzival und Feirefiz als Parzivals Erkenntnis des heidnischen
Selbstanteils analysiert werden und bevor anschlieflend — in Kap. VI — der Bereich
der Schrift, der ars und der Dichtung selbst im Kontext von Fleischlichkeit und ,Hei-
dentum® betrachtet werden soll.

V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Haresie:
Superpositionen des Eigenen und des Anderen als
Subjektivierungs- und Kollektivierungsform

... autrui me regarde et, comme tel, il détient le secret de mon étre, il sait ce que je suis ...
(Sartre: L‘étre et le néant, S. 403)

Weil der christliche Diskurs von der Weltexistenz, vom sogenannten ,fleischlichen*
oder ,kérperlichen‘ Leben, massiv mit einem Diskurs vom ,Heidnischen® umstellt ist,
sollen hier in Form eines ausfiihrlichen Exkurses zundchst Funktionen des polymor-
phen Begriffs des ,Heidnischen‘ aufgearbeitet werden. Hierdurch sollen die vielfaltigen
diskursiven Vernetzungen gezeigt werden, die zwischen dem christlichen Subjekt und
dem ,heidnischen‘ Anderen entstehen, in welchem das ,Schone‘, das ,Fleischliche‘ und
das ,Heidnische‘ in ein Homologieverhdltnis treten. Unter den Begriffen der gentiles,
der pagani und der heiden versammelt sich ein vielgestaltiges Sprechen vom ,Anderen’,
das zundchst disparat und heterogen erscheinen mag. Es soll hier im Folgenden jedoch
demonstriert werden, dass die verschiedenen Ebenen, die zunéchst voneinander unab-
hédngig und unverbunden erscheinen, konstant iiberblendet werden. Gerade die feh-
lende systematische Trennschérfe der Bezeichnungen heide, paganus oder gentilis, in
denen ethische (,Siinder‘) und ethnische (,saracenus‘) Dimensionen iiberblendbar wer-
den, macht ihre besondere diskursive Produktivitdt aus und tragt zu ihrer Leistung im
Rahmen christlicher Subjektivierung und Kollektivierung bei.

Bevor im abschlieRenden Teilkapitel V.4 gezeigt werden soll, wie im Parzival Wolf-
rams von Eschenbach die verschiedensten Ebenen ,des’ Diskurses vom Heidnischen
iiberblendet werden und mit der Schonheit des Korpers zu interferieren beginnen, sollen
diese verschiedenen Ebenen hier zundchst anhand exemplarischer Analysen entwickelt
werden. Dabei wird argumentiert, dass der Begriff des ,Heidnischen‘ zunédchst eine auf

215 Diese Verschrankung ist etwa durch den bereits mehrfach thematisierten Romerbrief-Vers Rm 1,25
autoritativ vorgeprdgt, wo es heifit, dass die Heiden das Geschdpf vor dem Schopfer verehren.
Vgl. hierzu bereits ausfiihrlich im Kontext von Augustins De vera religione Kap. V.1.3.



V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Hiresie =—— 531

das christliche Subjekt und weiterhin auf das christliche Kollektiv gerichtete Implikation
hat, mithin also sowohl als Subjektivierungs- wie auch als Kollektivierungsform dient.
Die Narrationen, die diesem Subjektivierungs- und Kollektivierungsmodus angehéren,
formen entsprechend Superpositionen des ,Eigenen‘ und des ,Anderen‘ aus, die sowohl
korperlich wie rdaumlich, sowohl ethisch (subjektbezogen) wie ethnisch (kollektivbezo-
gen) organisiert sein kénnen. Die Verbindung des ,Eigenen‘ mit dem ,Anderen‘ wird
dabei als ko-emergent entwickelt. Das Andere, das das Eigene bedroht, entsteht zugleich
aus diesem, droht es konstant zu usurpieren und ist zudem im Eigenen stdandig ko-
prasent, ja wird, weil es die Form der Lust annimmt, sogar bestdndig aktiv in den Be-
reich des Eigenen eingeholt.

Diejenigen Texte, die in der Forschung besonders auch in Hinblick darauf gelesen
worden sind, wie sie Kulturkontakt und Fremderfahrung behandeln, und aus denen
man die Sicht der Christen auf die Nichtchristen, besonders auch auf den Islam, her-
auszulesen versucht hat,?® sollen hier probeweise einmal gelesen werden, als sei die
Imagination des ,Anderen‘ — die eine interkulturell operierende, an Postkolonialismus
und Orientalismuskritik geschulte moderne Literaturwissenschaft an ihnen zu rekonst-
ruieren versucht hat — niemals ihr Ziel gewesen.?”” Insofern folge ich Niklas Luhmanns

216 Programmatisch formuliert etwa Michael Stolz: Kulturelle Varianten. Religiose Konfrontationen
im Spiegel der Parzival-Uberlieferung. In: Akten des XI. Internationalen Germanistenkongresses Paris
2005. ,Germanistik im Konflikt der Kulturen‘. Bd. 5: Kulturwissenschaft vs. Philologie? Hrsg. von Jean-
Marie Valentin. Bern et al. 2008 (Jahrbuch fiir Internationale Germanistik. Reihe A. Kongressberichte 81),
S. 153158, hier S. 153, dass die ,, kulturwissenschaftliche Offnung der Germanistik“ ein ,,neues Interesse
an der Erforschung von Fremderfahrungen® gebracht habe.

217 Auch der prominente Begriinder der Orientalismus-Kritik, Edward W. Said: Orientalismus. 5. Aufl.
Frankfurt a. M. 2017 (original: Orientalism. New York 1978), richtet seine Perspektive eher auf das euro-
péische ,,Wissen iiber den Orientalen“ (so der Titel eines Kapitels; ebd., S. 43—-64) und die Einrichtung
einer ,,ijmagindren Geographie“, welche er unter das Schlagwort der ,,Orientalisierung des Orients*
fasst (S. 65-90), als auf die Frage, wie der Orient als Grenzdiskurs den Okzident {iberhaupt erst konsti-
tuiert, gleichwohl Said diesen Aspekt mitdenkt (vgl. ebd., S. 16 u. 380). Dabei ist doch der von Said
analysierte westliche Herrschaftsdiskurs iiber den Orient, welcher eine Macht- und Gewaltausiibung be-
griindet, untrennbar mit einer bestimmten Form der Selbststilisierung verbunden, welche die Herr-
schaftsausiibung in der Fremde legitimiert. Es ware — zumindest fiir das Hochmittelalter — einmal zu
fragen, ob die Gewalt- und Herrschaftsausiibung, welche mit den Kreuzziigen ins sogenannte Heilige
Land getragen wird, nicht vielleicht als sekundérer Effekt, als Externalisierung einer internalisierten
Subjektivierungsform verstehbar sind. Wahrend Said ndamlich bspw. davon ausgeht, dass ,,sich das
Denken plétzlich mit einer vollig neuen Lebensform befassen muss — wie der Islam den Europdern im
friihen Mittelalter erschien® — und die zeitgendssischen Verstehensversuche als Abwehrreflexe begreift,
die ,,zum Beispiel den Islam als einen schalen Aufguss von etwas viel Alterem, indem diesem Falle
dem Christentum*® begreift, so darf nicht iibersehen werden, dass die Abwehr eines ,Heidentums‘ etwas
ist, das dem Christentum nicht als Neues erscheinen kann, weil diese Abwehr bereits konstitutiver Be-
standteil seiner selbst ist und dies auch im Rahmen einer élteren jiidischen ,,Religion der Wahrheit*
war (vgl. Jan Assmann: Totale Religion. Urspriinge und Formen puritanischer Verscharfung. 3. Aufl.
Wien 2018, S. 58-76). Ebenso wird sie Teil einer islamischen Wahrheitskonstruktion, denn: Das islami-
sche Allerheiligste, die Ka’ba, ist auf den Fundamenten eines vorislamischen Hubal-Heiligtums errich-



532 =— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen* Subjekts

Entwurf von Religion als selbstbezeichnendem System, der das ,Andere‘ als Funktion
des ,Eigenen‘ auffasst, denn: Wenn ,,Religion zu jenen Sachverhalten [gehdrt], die sich
selbst bezeichnen®,”® dann heifit dies auch,

daf3 die Religion sich selber definiert und alles, was damit inkompatibel ist, ausschlief3t. Aber wie
das, wenn es zum Beispiel um andere Religionen, um Heiden, um die civitas terrena, um das Bose
geht? Selbstthematisierung ist nur mit Einschlief3en des Ausschlief3ens, nur mithilfe des negativen
Korrelats moglich. Das System ist autonom nur, wenn es mitkontrolliert, was es nicht ist. Ange-
sichts eines solchen Sachverhalts kann Religion extern nur im Modus der Beobachtung zweiter
Ordnung, nur als Beobachtung ihrer Selbstbeobachtung definiert werden — und nicht durch ein
Wesensdiktat von aufen.?”

Als Beobachtung zweiter Ordnung verstehen sich entsprechend auch die vorliegenden
Analysen, wenn sie den Zusammenhang zwischen dem Schonheitsdiskurs und dem
Diskurs vom Heidentum untersuchen, welchen ich fiir einen zentralen Modus dieser
Selbstbeobachtung halte.

Die Frage, welches Bild diejenigen Texte, welche Erzdahlungen {iber ,Heiden‘ ent-
halten, von denselben entwerfen und wie sie sie wahrnehmen, ist dann aber vielleicht
grundlegend inaddquat gestellt, denn die Texte — und dies betrifft auch die Wolfram’-
schen ,Hybridisierungen‘ — dienen unter Umstdanden nicht so sehr der Reflexion und
Erkenntnis des ,Anderen’, als die sie durchaus lesbhar sind und analysiert wurden,?°

tet und der Gebetsaufruf Allahu akbar bedeutet wortlich nicht ,,Gott ist grof3, sondern ,,Gott ist grofer*
und setzt sich — dhnlich dem Aufruf des JHWH im Dekalog: ,,Du sollst neben mir keine Goétter haben —
von vorislamischem Polytheismus ab (vgl. Ekkehart u. Gernot Rotter: Venus — Maria — Fatima. Wie die
Lust zum Teufel ging. Ziirich/Diisseldorf 1996, S. 181f.). Es ist durchaus ernst zu nehmen, wenn ,der
Islam‘ zundchst eben nicht als neu wahrgenommen wird, sondern — im Gegenteil — als etwas identi-
fiziert, worum man immer schon gewusst hat, ndmlich als Konkretisierung einer viel allgemeineren Ge-
fahrdung des Rechtglaubens, die als Haresie bzw. Heidentum begriffen wird. Aber wahrend Said die
Perspektive seines historischen Abrisses darauf zurichtet, dass (auch in literarischen Entwiirfen) ,,die
europdischen Vorstellungen von den Muslimen, Osmanen oder Arabern immer dazu [dienten], den
zweifelhaften Orient zu kontrollieren“ (ebd., S. 76), so kann demgegeniiber gleichfalls plausibilisiert
werden, dass die Entwiirfe des ,Heidnischen‘ im 12./13. Jahrhundert zugleich — und vielleicht primér —
im Rahmen eines Machtdispositivs gelesen werden konnen, welches dazu dient, das christliche Subjekt
zu konstituieren und zu kontrollieren und iiber diese Konstitution des Selbst eine (sekundédre) nach
auflen gerichtete hegemoniale Dynamik erhalt.

218 Niklas Luhmann: Die Religion der Gesellschaft. Hrsg. von André Kieserling. 5. Aufl. Frankfurt a. M.
2018, S. 15.

219 Ebd.

220 Vgl. etwa Florian Schmitz: Der Orient in den Diskursen des Mittelalters und im ,,Willehalm* Wolf-
rams von Eschenbach. Berlin 2018 (Beitrdge zur Mittelalterforschung 32), der in einem diskurstheore-
tisch inspirierten Ansatz allerdings auch nach der ,,Vielstimmigkeit“ des Willehalm in Bezug auf die
Kategorie ,Orient‘ fragt (vgl. ebd., S. 15-20 u. S. 371-387. Auch Schmitz zielt mit dieser ,,Vielstimmig-
keit“ darauf ab, dass hier — im Rahmen einer komplexen Dichtung — auch dem Anderen eine Stimme
gegeben werden konne (ebd., S. 386): ,,Der ,Willehalm‘ nutzt das verfiighare Weltwissen seiner Zeit,
eine der Scholastik nahestehende Dialektik, die immer mehrere, zum Teil sich widersprechende Stim-



V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Hiresie =—— 533

sondern zielen vielleicht vielmehr auf die Formierung des ,Selbst‘.?! Das — im Kontrast
zwischen der ,negativen‘ Heidendarstellung bspw. im Rolandslied und der vermeintlich
,positiven‘ (weil ,hofisierenden‘) Heidendarstellung nach Wolfram — aufgeworfene Pro-
blem, wie zwei scheinbar so diametral einander entgegengesetzte Darstellungsmodi
koexistieren konnen,?? 16st sich vielleicht, wenn man annimmt, dass die verschiede-

men zu Wort kommen ldsst, die Prasentation komplexer Diskurse, um allen Dingen einen eigenen Wert
und ein eigenes Recht zuzuweisen.“

221 Die Forschung — auch die historische — hat im Wesentlichen nach der Wahrnehmung der Ande-
ren/Muslime/Heiden/Juden etc. durch die Christen gefragt. Dies ist auch die Perspektive von Uta Goer-
litz, Wolfgang Haubrichs: Einleitung. In: Integration oder Desintegration? Heiden und Christen im
Mittelalter. Hrsg. von Uta Goerlitz, Wolfgang Haubrichs. LiLi 156 (2009), S. 5-11. So geht beispielsweise
auch Beate Kellner in ihrem bereits zitierten Beitrag vor (vgl. Kellner, Wahrnehmung und Deutung). —
Auch der Historiker Goetz (Goetz, Die Wahrnehmung anderer Religionen), verfahrt dhnlich. Obgleich
der mehrbédndige Ergebnisband, der im Rahmen eines Drittmittelprojektes verbunden mit mehreren
Dissertationen und begleitenden Aufsatzpublikationen der Projekt-Beteiligten realisiert worden ist, im
Titel das ,,christlich-abendldndische Selbstverstdndnis® kontrastiv zur ,,Wahrnehmung anderer Religio-
nen“ setzt, bietet die dichte Materialfiille hauptsachlich Auskiinfte iiber die Wahrnehmung anderer Re-
ligionen durch die Christen. Auch das Restimee (Kapitel 6: Vergleichende Schlufibetrachtungen:
Wahrnehmung anderer Religionen und christliches Selbstverstiandnis, ebd., Bd. 2, S. 773-832) arbeitet
hauptsachlich die Wahrnehmung durch die Christen auf. Es wird allerdings auch hier deutlich, dass
eine Ndhe zwischen den gédnzlich ,anderen‘ Muslimen, Juden und Heiden besteht, insofern zum einen
die gewédhlten Terminologien hdufig wenig trennscharf sind — Muslime kdnnen als Heiden bezeichnet
werden — und insofern zum anderen die Abgrenzung zwischen Heidentum und Haretikern haufig nicht
trennscharf ist. Das christliche Selbstverstandnis wird hier nur insofern tangiert, als wiederum nach der
Wahrnehmung der ,Héretiker‘ oder der ,schlechten Christen‘ durch die — man miisste wohl einsetzen:
,guten‘ — Christen gefragt wird (vgl. ebd. S. 818). Festgehalten werden muss aber auch, dass Goetz aus
seinen Quellen herausarbeitet, dass die Haresie — also der Abfall vom rechten, bereits besessenen Glau-
ben - als schlimmer erachtet wird denn die vollstindige Unkenntnis des wahren Glaubens (vgl. ebd.,
S. 800). Die christliche Subjektivierungsform indessen, die hier im Folgenden im Fokus stehen wird,
spielt in dem von Goetz behandelten Rahmen keine Rolle. — Demgegeniiber konstatiert Ralf Schlecht-
weg-Jahn: Die heiden als Machtdispositiv in mittelalterlichen Texten. Uberlegungen zu Petrus Venerabi-
lis, Wilhelm von Tyrus und Wolfram von Eschenbach. In: Gott und die heiden. Mittelalterliche
Funktionen und Semantiken der Heiden. Hrsg. von Susanne Knaeble, Silvan Wagner. Berlin 2015 (bay-
reuther forum TRANSIT 13), S. 101-130, hier S. 130, in seinem Versuch, die Kategorie ,heiden (in einer
mit Jiirgen Link, Ursula Link-Heer: Diskurs/Interdiskurs und Literaturanalyse. In: LiLi 77 [1990],
S. 88-99, erweiterten diskurstheoretischen Verortung nach Foucault) als Dispositiv aufzufassen: ,,In
diesem Sinne findet in den mittelalterlichen Diskursen von den heiden streng genommen gar keine Be-
gegnung mit dem Islam statt, sondern vielmehr eine Ausdifferenzierung der je eigenen Diskurse und
damit auch der Diskurse vom Eigenen mit der Hilfe eines spezifischen heiden-Dispositivs vom
Anderen.“

222 Beispielhaft bei Sonja Kerth: ,Den armen Iudas er gebildot‘ — Feindbilder im ,Rolandslied‘ des Pfaf-
fen Konrad und im ,Willehalm‘ Wolframs von Eschenbach. In: Mitteilungen des Internationalen Germa-
nistenverbandes 42 (1995), S. 32-37. Basale Reflexe jenes Narratives, in welchem eine Entwicklung von
einseitig negativer Heidendarstellung hin zu gréf3erer ,,Differenzierung” konstatiert wird, dringt bis in
die Geschichtswissenschaft, wenn Goetz, Wahrnehmung, Bd. 1, S. 363 f., der in der altgermanistischen
Forschung traditionellen Auffassung folgt, dass das Rolandslied des Pfaffen Konrad ,noch’ ,einseitig



534 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen® Subjekts

nen Entwiirfe des ,Heidnischen‘— etwa im Rolandslied und bei Wolfram — beide als Ne-
gativfolie des christlichen Selbst entworfen sind. Als Hohlform und Sammelkategorie
des ,Anderen‘ wird die Klasse des ,Heidnischen‘ um denselben Kernbestand — namlich:
das christliche Subjekt — herum errichtet, den sie konstituieren muss, ist aber flexibel
realisierbar.

Schon von ihrer Konstruktionslogik her muss unter der als Alteritdat entworfenen
Klassenbezeichnung — ,Heiden‘ — ein diffuses, vielgestaltiges Konglomerat des potenti-
ell ,Anderen‘ zusammenfallen,”” um dem christlichen ,Eigenen‘ Kontur zu geben. Das
Heidenbild des Parzival und das des Rolandsliedes unterscheidet sich dabei nur gradu-
ell, nicht jedoch kategorial. Dass Heiden in einem Fall als monstra, im anderen Fall als
,hofische (Minne-)Ritter realisiert werden konnen, erklart sich aus der — allerdings wie-
derum variablen — Bezugsgrofe des christlichen Ritters, von der aus sie modelliert wer-

und traditionell verfahrt“ (ebd., S. 363) und die ,,spétere Epik Wolframs von Eschenbach® (ebd.) hier-
von abhebt (vgl. Literaturhinweise ebd., Anm. 489). Obgleich hier in Hinblick auf Wolfram nicht von
,Toleranz‘ die Rede ist, so baut die vorgdngige Forschungsdebatte mit ihrer programmatischen, auf
eine ,fortschreitende‘ Entwicklungslinie zielenden Kontrastierung von Rolandslied und Wolfram’scher
Epik doch wiederum auf der Toleranzthese auf. — Auch Goerlitz/Haubrichs, Integration, S. 6 f., konsta-
tieren: ,,Erst der Kontakt mit den Moslems und die Auseinandersetzung mit dem Islam in Spanien und
wahrend der Kreuzziige zunahm, entwickelte sich eine differenziertere Sichtweise auf das Heidentum,
deren Vertreter nun [...] in je unterschiedlichem Ausmaf} als mehr oder weniger gleichwertige Partner
betrachtet werden konnten®, und gehen dabei von einer — mehr oder weniger teleologischen — Ent-
wicklung hin zu einer durch Kulturkontakt vermittelten ,,Aufwertung der Heiden“ (ebd., S. 7) aus,
wenn sie die verschiedenen Darstellungsformen des Heidnischen als ,,dltere und jiingere Konzepte des
,Heiden‘“ (ebd.) fassen. Besonders fiir Wolframs Willehalm wird hier betont: ,,Als ,Held* oder ,Herrscher
gewinnt der ,Fremde’ vertraute Ziige, und derartige, konzeptuell auf Gegenseitigkeit beruhende Zu-
schreibungen lenken den Blick vom religiosen Gegensatz weg auf andere Daseinsaspekte. Prinzipiell
paritdtisch verwendbare Begriffe wie diese ermdglichen Anndherung und signalisieren eine zumindest
partielle, von der Religionszugehorigkeit absehende Integration der Heiden“ (ebd., S. 7 f.). — Auch noch
in einem #lteren Forschungsbericht sieht Ursula Peters: Postkoloniale Medidvistik? Uberlegungen zu
einer kulturwissenschaftlichen Spielart der Mittelalter-Philologie. In: Scientia Poetica 14 (2010),
S. 205-237, hier S. 216 f., zwei differente, prototypische Modi der Heidendarstellung ,,in Kreuzzugsepen*
einerseits und ,,der verwandtschaftlichen Einbindung eines Feirefiz in die christliche Gralsfamilie*
andererseits.

223 Zum diffus-vieldeutigen mhd. Lexem ,heide‘ und zur entsprechend vielgestaltigen Reaktion der
Forschung hierauf vgl. etwa Susanne Knaeble, Silvan Wagner: Gott und die heiden — Einleitung. In:
Gott und die heiden. Mittelalterliche Funktionen und Semantiken der Heiden. Hrsg. von Susanne
Knaeble, Silvan Wagner. Berlin 2015 (bayreuther forum TRANSIT 13), S. 9-26, deren methodischen Fol-
gerungen hieraus (vgl. ebd., S. 17 f.) ich jedoch nur bedingt folgen méchte. Die Feststellung, dass das
,Eigene‘ bzw. ,das Christliche‘ realhistorisch im Mittelalter keineswegs ein monolithischer Block, keine
weltkirchliche Einheitskultur, sondern dass ,,Religiositét vielmehr von Pluralitdt gekennzeichnet* gewe-
sen sei (ebd., S. 17), widerspricht m. E. keineswegs der systematischen Beobachtung, dass monotheisti-
sche Diskurse — sowohl im Judentum als auch im Christentum oder Islam — konstitutiv iiber die
Diskursposition des als Einheit imaginierten ,Eigenen‘ charakterisiert sind. So ,,vielstimmig* (vgl. ebd.,
S. 18) ,der‘ christliche Diskurs auch gewesen sein mag, so gilt doch diese Fiktion wohl fiir jede der vie-
len ,realhistorischen‘ Einzelstimmen.



V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Hiresie =—— 535

den. In beiden Féllen geht es nicht um die Erkenntnis dieses Anderen, sondern um die
kontrastive Erkenntnis des sich als Christ subjektivierenden (ritterlichen) Individuums,
das in das selbstreflexive Spannungsfeld unterschiedlich ausgerichteter, auf unter-
schiedliche Subjektparameter gerichteter Kontrastfolien versetzt wird: Wahrend die
monstrosen und zu iiberwindenden Heiden den Anlass zu heldenhaftem Kampf und
zur Heiligwerdung bieten, erscheinen die hofischen, den christlichen Rittern verahn-
lichten Kampfer als Gradmesser der Ndahe der Christen zum Heidentum, jedoch
nicht — zumindest nicht allein — als Ausdruck einer positiven Nahe des Heidentums
zum Christentum, wie die Forschung es oftmals verstanden hat.?** Insofern sind
beide Formen der Darstellung des ,Heidentums‘ komplementdre Modi derselben, not-
wendig polymorphen Kategorie des Anderen, welches — als dem unimorphen christli-
chen Eigenen Entgegengesetztes — notwendig ein vielfdltiges Spektrum umfassen
muss und entsprechend vielgestaltig ausgeformt werden kann.”” Mit Luhmann kann
erklart werden, warum ,Toleranz‘ als Systemfunktion nicht anzunehmen ist, denn er
konstatiert mit Blick auf einen modernen, auch komparatistischen Begriff von Reli-
gion: ,,Der Begriff der Religion scheint [...] ein Kulturbegriff zu sein, der Toleranz im-
pliziert“,?° insofern in diesem Begriff verschiedene (Welt-)Religionen als prinzipiell
gleichwertig analysiert werden. Dies widerspricht aber durchaus der Selbstwahrneh-
mung monotheistischer Religionen. Mit Jan Assmann kann flankierend argumentiert
werden, dass die christliche ,,Religion der Wahrheit“*” ,Religion‘ eben nur im Singu-
lar dulden kann und alle anderen Religionen als Irrtum, als Haresie oder Heidentum,
ablehnen muss. Haresie oder Heidentum aber — die in diesem exklusiven System
gleichsam eine feste Systemstelle erhalten — kann sie, so soll hier argumentiert wer-
den, nur als transitorisches Subjektstadium dulden (,tolerare).

224 Ricarda Bauschke: Der Umgang mit dem Islam als Verfahren christlicher Sinnstiftung in Chanson
de Roland | Rolandslied und Aliscans | Willehalm. In: Das Potenzial des Epos. Die altfranzdsische Chan-
son de geste im europdischen Kontext. Hrsg. von Susanne Friede, Dorothea Kullmann. Heidelberg 2012,
S. 191-215, perspektiviert die Heidendarstellung im Willehalm kritischer und verhaltener, insofern sich
in der Zusammenschau der im Titel genannten Texte zeige, ,,dass Wolfram literarische Traditionen und
Konventionen des Sprechens iiber Heiden und Diffamierens von Nicht-Christen aktualisiert. Neuartig
ist zum einen Wolframs Wahrnehmung der Christen selbst bzw. die Ausformulierung dieser Position.
Neuartig ist zum anderen die Wiirdigung der Heiden als minne-Ritter, doch auch dies impliziert nicht
wirklich eine Aufwertung. Die Integration der Andersglaubigen in eine auf die weltliche minne bezoge-
ne Ritterideologie liefert zwar ein Identifikationsangebot fiir das christliche Publikum, dem die paganen
Kéampfer dadurch den christlichen Streitern partiell dhnlich erscheinen. Indem aber stets die religiose
Dimension des Dienstes ausgespart bleibt, die minne mithin rein diesseitig auf Frauendienst ausgerich-
tet ist, ermoglicht auch diese Vergleichsoption nicht eine Anndherung, sondern eine erneute Entfrem-
dung. Denn in der direkten Gegeniiberstellung, die das minne-Motiv provoziert, fallen die Heiden umso
deutlicher als Nicht-Christen ab.“

225 Ahnliches konstatiert Schlechtweg-Jahn, Die heiden als Machtdispositiv, bes. S. 118-130.

226 Luhmann, Religion der Gesellschaft, S. 7.

227 Vgl. Assmann, Totale Religion, S. 58-76.



536 =—— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

Insofern ist der ,hofische Heide* vielleicht nicht prinzipiell eine von grof3erer Tole-
ranz gepragte Darstellungsform des Heidnischen, sondern lediglich eine dem christli-
chen Eigenen programmatisch verdhnlichte. Nichtsdestoweniger jedoch scheint — mit
Manuela Schotte — zu gelten, dass der ,,mit der Verwendung des Begriffs heide aufgeru-
fene Dualismus [...] unhintergehbar ist“:?®

Die durch fehlende Taufe angezeigte Nichtzugehorigkeit zur christlichen Religionsgemeinschaft
stellt in der mittelhochdeutschen Literatur das herausragende Kriterium fiir die Bezeichnung eines
Menschen als heiden dar. Infolge dieses Zusammenhangs setzt die blof3e Verwendung des Begriffs
eine christliche geprigte Sichtweise voraus. Sie hat eine primére Lenkung der (christlichen) Rezi-
pienten zur Folge, denen eine bestimmte Betrachtungs- und Erkenntnisweise und damit Bewer-
tung des Dargestellten nahe gelegt wird, wohingegen andere Rezeptionsweisen, welche die
Heiden als solche in den Blick nehmen und nach ihrer Kultur fragen, zundchst nicht intendiert
sind.”

Wenn das Grundproblem modernen, aufgeklarten, welthiirgerlich orientierten Handelns
vielleicht als der Imperativ gefasst werden kann, sich selbst in seinem Gegeniiber wieder-
zufinden,” das heifit: Aus einer Haltung der ,Kompassion‘ heraus die Bediirfnisse

228 Manuela Schotte: Christen, Heiden und der Gral. Die Heidendarstellung als Instrument der Rezep-
tionslenkung in den mittelhochdeutschen Gralromanen des 13. Jahrhunderts. Frankfurt a. M. et al. 2009
(Germanistische Arbeiten zu Sprache und Kulturgeschichte 49; zugl. Univ.-Diss. Miinster 2005), S. 45. —
Schotte hat eine der wenigen Arbeiten vorgelegt, die — zumindest von ihrem theoretischen Setting
her — dezidiert versucht, die Perspektive auf die Heidendarstellung umzukehren und diese so als ,Spie-
gelfiguren’ fiir die Darstellung des christlichen Eigenen zu begreifen. Wahrend Schotte diese Perspek-
tive in ihrer Einleitung mit Luhmann und Anderen sehr konsequent entwickelt, bleiben ihre Analysen
zum Parzival (ebd., S. 51-101) einerseits doch stark auf die Darstellung der Heiden selbst gerichtet. An-
dererseits {ibernimmt sie gleichwohl Forschungspramissen, die zu iiberdenken gewesen waren, wenn
bspw. das ,,Minnerittertum* des Feirefiz (und des Gahmuret) als ,,positives Stereotyp* begriffen und so
zu einem positiven ,,Spiegelbild Parzivals* (ebd., S. 74) gemacht wird. In Hinblick auf den Heiden Isen-
hart formuliert Schotte, dass ,,das literarische Potential des Heidenbegriffs [...] genutzt [werde], indem
Heiden vorbildliche Charakterziige und Handlungsweisen zugeschrieben werden, denen Gahmuret
nicht geniigt“ (ebd., S. 67); Isenhart sei ,,als Spiegelfigur des christlichen Ritters gezeichnet, sodass der
Bericht {iber sein Schicksal einen Anhaltspunkt fiir die Beurteilung Gahmurets bietet“ (ebd., S. 65). In
dieser Perspektive ist es Gahmurets Fehlverhalten als Minnender, welches mit Isenharts Leidensbereit-
schaft kontrastiert wird. Im Folgenden sollen Indizien dafiir gesammelt werden, dass das sogenannte
,Minnerittertum‘ Gahmurets und Feirefiz‘ nicht so unproblematisch ,positiv* ist, wie es in der Forschung
stereotyp verstanden wird. Es soll an spéaterer Stelle zudem gezeigt werden, dass die Inklinitation zum
amor carnalis — ganz im Gegenteil — eine stehende Negativ-Zuschreibung des lateinischen Schrifttums
an die (muslimischen) Heiden und an Mohammed selbst ist (vgl. hierzu im Folgenden V.3.2.1). Gleich-
zeitig ldsst sich — in der Zusammenschau der vielfdltigen Typen von Minnebeziehungen des Parzi-
val - eine Priferenz fiir einen ,asketischen‘ Minne-Typus plausibel machen (vgl. hierzu im
Folgenden Kap. V.4, S. 568 f.).

229 Ebd,, S. 23.

230 Unter dieser Perspektive reformuliert etwa Suzanne Conklin Akbari: Idols in the East. European
Representations of Islam and the Orient, 1100-1450. Ithaca/London 2009, S. 196, die Anagnorisis zwi-
schen Parzival und seinem Halbbruder Feirefiz, paradoxerweise aus der Perspektive des Heiden: ,,In



V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Hiresie = 537

des™der Anderen zu antizipieren, ihre*seine Bediirfnisse und Wiinsche zu bertiick-
sichtigen und anzuerkennen,”' dann ist demgegeniiber der Kern des Subjektbildungs-
vorgangs im Rahmen der paulinisch-patristisch geprégten christlichen Matrix*? in

recognizing himself in the face of his brother, Feirefiz’s Saracen identity begins to become subsumed
into the Christian community*.

231 So hat die US-amerikanische Philosophin Judith Butler: Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes
Leid beklagen. Frankfurt a.M. 2010 (original: Frames of War. When Is Life Grievable? London/
New York 2009), versucht, einen Ansatz zu entwickeln, in welchem sie nach ,,Betrauerbarkeit* (grieva-
bility) fragt. Dass Butler in ihrem Buch vor allem die gegenwértigen Begrenzungen dieser ,Betrauerbar-
keit* diskutiert, welche in einer globalisierten Welt zwischen den verschiedenen Kulturen bestehen,
zeigt auch, dass das, was ich hier mutwillig als eine ,aufgekldrte, weltbiirgerliche Haltung* bezeichne,
in der Gegenwart keineswegs Allgemeingiiltigkeit beanspruchen darf. Entsprechend soll andererseits
das, was im Folgenden als ,,Subjektbildungsvorgang im Rahmen der christlichen Matrix“ gekennzeich-
net wird, bewusst nicht als ,vormodern‘ ausgegeben werden. — Karl Bertau hat in seiner breit angeleg-
ten, transhistorisch, transeuropdisch und durchaus interkulturell orientierten Vorlesungsreihe Schrift —
Macht — Heiligkeit die unangemessene und exklusive ,,Selbstverstandlichkeit unseres Abendldnder-
Geschichtsbilds“ in den Fokus geriickt und dabei die Moglichkeit formuliert, ,,einmal das Eigene vom
fremden Anderen her erfahren“ zu kénnen (Bertau, Schrift — Macht — Heiligkeit, S. 10).

232 Es hat verschiedentlich Versuche gegeben, die — wie Beate Kellner schreibt — ,,monolithische“ Ein-
heitskultur des christlichen Mittelalters in Frage zu stellen (vgl. bspw. Kellner, Wahrnehmung und Deu-
tung, S. 27). Dabei ist selbstverstandlich zu konzedieren, dass das Christentum nicht als katholische
Einheitsreligion imaginiert werden darf, sondern von internen Differenzierungsprozessen (von der ein-
fach theologischen Kontroverse bis hin zum Schisma) geprégt ist, dass ,das‘ Christentum lange Zeit
nicht einmal die einzige Religion des ,Abendlandes‘ war und dass ,,in der sogenannten weltlichen Dich-
tung religiése Kommunikationsformen und -inhalte zu entdecken [sind], die einigermaflen weit entfernt
von einer zeitgleichen Kirchentheologie situiert sind“ (Silvan Wagner: Postmodernes Mittelalter? Reli-
gion zwischen Alteritdt und Egalitdt. In: Wie anders war das Mittelalter? Fragen an das Konzept der
Alteritdt. Hrsg. von Manuel Braun. Géttingen 2013 [Aventiuren 9], S. 181-201, hier S. 186). Wenn jedoch
Silvan Wagner davor warnt, sich ,,eine kirchentheologische Sichtweise und theologische Unterschei-
dungskategorien wie selbstverstandlich zu eigen [zu machen]“ und damit Gefahr zu laufen, ,,selbst
Theologie (anstatt Literaturwissenschaft) zu betreiben“ (ebd., S. 188), dann ist diese Kritik einerseits
berechtigt, verwechselt andererseits vielleicht aber selbst ,das Christentum‘ — im Sinne einer ideologi-
schen und kulturellen Matrix — mit der Idee einer Einheitskirche: ,,Die selbstverstandliche Dominanz
kirchlicher Autoritdt und Sichtweise im adelig-hofischen Literaturraum erscheint jedoch fiir eine von
Gegenpapsten, dem Kirchenschisma und dem Investiturstreit gepriagte Epoche ahistorisch: Das Kir-
chenbild einer umfassenden und rigide iiber die Einhaltung zentral kodifizierter Glaubensmaximen wa-
chenden Institution entspricht eher der Papstkirche der Frithen Neuzeit“ (ebd.). Eine Einheitskirche als
Annahme fiir ,das christliche Mittelalter* abzulehnen, muss nicht bedeuten, die Idee einer christlichen
Matrix abzulehnen. Widersprechen méchte ich der Vorstellung, dass die ,,vom Klerus abweichende
Ausbildung der Laien“, wie Wagner schreibt, ,nicht in die lateinische Schriftkultur eingebettet* sei
(ebd.). Wie immer umwegig man sich die Laienausbildung auch vorstellen mag: Die Kompetenz der
lateinischen Schrift — ganz gleich, ob volkssprachliche Dichtung oder lateinische Theologie in ihr auf-
gezeichnet wird — geht immer, und sei es iiber mehrere Vermittlungsstufen, auf einen irgendwie christ-
lich geprdgten Schriftbetrieb zuriick, dessen ureigenste Kompetenz sie ist. Entsprechend soll hier
argumentiert werden, dass alle — selbst schismatische oder hdretische Absetzbewegungen — letztlich
auf der Folie eines sehr kompakten ideologischen Kerns stattfinden, den ich als christliche Matrix
bezeichnen mdochte. Dass es keinen ,,wohlgeordneten Kosmos christlicher Religiositat” gibt, wie Wag-



538 = V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen® Subjekts

diejenige Variante des nosce teipsum gegossen, die pointiert hief3e: ,,Erkenne das An-
dere in dir!“, und die dem christlichen Individuum so die unhintergehbare und unab-
schlief3bare Aufgabe stellt, dieses bestandig emergierende, ja sogar vorgangige Andere
in sich selbst zu identifizieren und unschédlich zu machen (vgl. Kap. V.2.3).

Entsprechend heif3t es selbst im Prolog zu der Schrift Contra sectam saracenorum,
die Petrus Venerabilis im Kontext der von ihm initiierten Koran-Ubersetzung den isla-
mischen Lehren widmet:

Si quod forte haec de qua agitur scriptura aut interpretes non habuerit aut translata non profuerit,
habebit saltem Christianum armarium etiam adversus hos hostes arma, quibus aut se muniat aut
quibus, si forte ad certamen ventum fuerit, inimicos confodiat. Occurret fortasse volumen editum
cogitationibus occultis nostrorum, quibus scandalizari possunt aliquam apud impios illos esse pu-
tantes pietatem et apud mendacii ministros aliquam credentes esse veritatem.

(Petrus Venerabilis: Contra sectam saracenorum 20,1-9)>>

Die Aufforderung, das Andere in sich selbst zu erkennen, ist — schon bei Augustinus —
die notwendige Kehrseite zum mystologischen Anteil des Selbsterkenntnis-Imperativs:
Wer die gottliche sapientia, die apriori-Prinzipien der Wahrheit, der Schonheit (pulch-
ritudo) und der Mathematik in sich erkennen will, muss lernen, sie von dem zu schei-
den, was diese transzendenten Anteile von sich selbst (und letztendlich: Gott) fernhlt.
Es muss also alles, was am Subjekt immanent ist, ndmlich der Korper, seine Liiste und
sogar das Denken selbst, sofern es durch sinnliche Wahrnehmung iiberformt und des-
wegen ,korperlich® (corporalis) beziehungsweise ,fleischlich‘ (carnalis) zu nennen ist,

ner schreibt (ebd.), heif3t nicht, dass es nicht einen ungeordneten Kosmos christlicher Religiositét gabe,
der gleichwohl als Ganzes — und selbstverstandlich nur ex post — eben immer noch als ,christlich* zu
bezeichnen ist. Die — bei aller Binnendifferenzierung — verbindenden und verbindlichen Gemeinsam-
keiten sind es, welche die Matrix bilden, nach der hier gefragt werden soll. Das heifit nicht, dass diese
Matrix nicht von Fall zu Fall Diskursduf3erungen produziert, die einander objektiv entgegenstehen oder
transformierend wirken konnen; es bedeutet jedoch, dass sie gleichwohl den Erméglichungsrahmen —
den epistemischen Rahmen - fiir verschiedenste Diskursduflerungen bildet. Wenn hier also im Kontext
der vorliegenden Analysen Augustinus neben mittelhochdeutsche Dichtung gestellt wird, dann gilt es
nicht, in einem vermeintlich wohlgeordneten christlichen Kosmos die Abhédngigkeit etwa einer Idee im
Parzival von einer Formulierung in De vera religione zu postulieren — wie Wagner es nicht zu unrecht
kritisiert —, sondern es gilt, die sehr verschiedenen Texte auf einen gemeinsamen epistemischen Hinter-
grund zu befragen, auf welchen nicht nur die erstaunlichen Ahnlichkeiten, sondern vielleicht sogar
auch die nicht minder erstaunlichen Unterschiede dieser Enunziationen desselben Diskurses zuriick-
fithrbar sind.

233 Hier und im Folgenden zitiert nach Petrus Venerabilis: Schriften zum Islam. Hrsg., iibers. u.
komm. von Reinhold Glei. Altenberge 1985 [CISC Series latina 1], S. 30-225. Ubers. (Glei; Kursivierung
im lat. Text und in der Ubers. von mir, F. D.S.): ,Wenn also diese Schrift, um die es geht, zufillig ent-
weder keine Ubersetzer finde oder, iibersetzt, nichts niitzte, so hat doch wenigstens das christliche
,Waffenarsenal’ Waffen auch gegen diese Feinde, mit denen man sich verteidigen oder, wenn es einmal
zum Kampf kommen sollte, die Feinde vernichten kann. Vielleicht kann dieses Buch auch, ist es erst
einmal herausgegeben, geheimen Gedanken der Unseren begegnen, durch die sie zum Bosen verfiihrt
werden kdnnten: Indem sie etwa glauben, es gebe auch bei diesen Gottlosen noch eine gewisse Gottes-
furcht, bei diesen Dienern der Liige doch noch ein Fiinkchen Wahrheit.“



V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Hiresie =—— 539

identifiziert und unterscheidbar gemacht werden, um zu demjenigen Anteil zu gelan-
gen, der nicht korperlich, nicht fleischlich ist.>*

Die Erkenntnis des Korpers als des — letztlich widerstdndigen und feindlichen —
Anderen ist dabei das Negativ, aus welchem erst durch diejenige Belichtung, welche
bei Augustinus einzig die vera lux leisten kann — die Erkenntnis der Seele, der sapien-
tia — als Positiv hervorgehen kann. Die Erkenntnis der Seele, welche Haas bei Augus-
tin — zurecht — so zentral veranschlagt, impliziert umgekehrt notwendig die Erkenntnis
des Koérpers.”® Die Erkenntnis des Korpers und des Kérperlichen beziehungsweise des
Fleisches und des Fleischlichen — als weite Sammelkategorie, in die alles fallt, was der
Kreatur verhaftet sein kann — erscheint nun zugleich als Minimalbedingung jener
christlichen Selbsterkenntnis, wie sie die credentes kennzeichnet, die (noch) keine sa-
pientes sind und Gott nicht durch die eigene sapientia begreifen kénnen. Allerdings
richtet sich die Erkenntnis des Korpers hier weniger auf die differentielle Erkenntnis
der sapientia, wie sie Augustinus zum Ziel hat, als vielmehr auf die komplementire
Uberfiihrung des Fleisches in die Prozessform der christlichen Pastoral, der Siindener-
kenntnis, der Beichte und der Bufie sowie der Unterwerfung unter den allmachtigen
Schopfer und die Anerkenntnis seiner Grof3e, wie sie im symbolum inbegriffen sind.
Dieser Fall liegt, wie ich zu zeigen versucht habe, sowohl dem antiphysizistischen be-
ziehungsweise anti-aisthetischen und auctoritas-basierten Ansatz im Welschen Gast zu-
grunde als auch der mehrfach gestaffelten ,Minimalkonversion‘ Parzivals (Kap. V.2).

Die Frage nach dem Anderen im Selbst, ist in Hinblick auf die Darstellung des
Heidnischen in der mittelhochdeutschen Literatur bislang zu selten behandelt worden.
Monika Schausten hat dies unter der Perspektive psychoanalytischer Theoriebildungen
in Anlehnung an Julia Kristeva anhand von Wolframs Parzival und Heinrichs von Neu-
stadt Apollonius von Tyrland probeweise getan.”® Die psychoanalytische Perspektive
ist — stdrker als die orientalismuskritische und postkoloniale — diejenige, welche die
Subjektposition des ,Eigenen‘ ins Zentrum der Reflexion iiber das ,Andere’ riickt, wes-
halb sie fiir eine Analyse, die eher nach Selbstkonstitution denn nach Wahrnehmung
des Anderen fragt, als die naheliegende Wahl erscheint.”” Entsprechend soll die Ana-

234 Auf diese Art ist ndmlich bei Augustinus der homo exterior gerade nicht auf den Leib an sich
beschrankt, sondern auf alles Leibliche am Menschen ausgeweitet, das auch die ,fleischlichen® An-
teile des Denkens, des Verstandes und sogar der Seele mit umfasst. Vgl. hierzu etwa die Ausfiihrun-
gen zu homo interior und exterior im zwolften Buch De trinitate, wo es direkt zu Beginn heif3t:
Quidquid enim habemus in animo commune cum pecore recte adhuc dicitur ad exteriorem hominem
pertinere (Augustinus: De trinitate XIL.1.1; Ubers. [Schmaus]: ,,Was immer nidmlich wir in unsere
Seele mit dem Tiere gemeinsam haben, von dem sagt man mit Recht, daf} es zum dufieren Men-
schen gehort.“). Vgl. auch Augustinus: De trinitate XI1.12.17-XI1.13.21.

235 Haas, Et descendit, S. 76.

236 Schausten, Suche nach Identitdt, S. 64-109, stellt das gleichnamige Kapitel ihres Buches gleich-
wohl auch unter die Perspektive ,,Sich selbst im ,Anderen‘ wahrnehmen*.

237 Diese Theoriebildungen sind - trotz eines gewissen ,,Essentialismus® (Schausten, Suche nach
Identitét, S. 68), durch welchen sie einen problematischen Universalisierbarkeitsanspruch behaupten,



540 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

lyse des Problems der Selbst- und daran anschlief}end der Subjektkonstitution, wie sie
in der vorliegenden Arbeit fokussiert wird, leicht verschoben aus jener Richtung herge-
leitet werden, die Michel Foucault unter der Perspektive der ,,Gestdndnisse des Flei-
sches“ (Histoire de la sexualité IV: Les aveux de la chair) als Genealogie zu fassen
gesucht hat.”®

Bevor im Folgenden gezeigt werden soll, wie dicht im Parzival die Belege fiir die
Prasenz des Heidnischen im Eigenen sind, wie dieses Heidnische in ein Homologiever-
haltnis zur — {iber Schonheit markierten — Korperlichkeit riickt, wie das Heidnische
den Modus der Ahnlichkeit zum Eigenen beziehungsweise die Form des Héfischen an-
nimmt (Kap. V.4), soll zunéchst die soeben angedeutete, auf mehreren Ebenen beob-
achtbare ,Abimisierung* des Eigenen und des Anderen im Subjekt verfolgt werden. Erst
im Anschluss soll demonstriert werden, warum es ausgerechnet das Andere (Feirefiz,
die Welt, die Dichtung) im Selbst sein soll, das hilft, sich selbst als das Andere zu iden-
tifizieren und damit seiner eigenen Einhegung, seiner eigenen Neutralisierung Vor-
schub leistet.

V.3.1 Das christliche Subjekt und sein heidnisches Fleisch: Christentum
als verstetigte Uberwindung des Anderen

Im Rahmen jener Subjektkonstruktionen, die rund um die Kontrolle des Fleisches ent-
stehen, werden die Kategorien des Fleischlichen und des Heidnischen beziehungs-
weise Haretischen — schon etwa in Augustins De vera religione — in eine folgenreiche
Homologie zusammengebunden:

Haec enim ecclesia catholica per totum orbem valide lateque diffusa omnibus errantibus utitur ad
provectus suos et ad eorum correctionem cum evigilare voluerint. Utitur enim gentilibus ad mate-
riam operationis suae, hereticis ad probationem doctrinae suae, schismaticis ad documentum sta-
bilitatis suae, Iudaeis ad comparationem pulchritudinis suae.

(Augustinus: De vera religione VI1.10.30)**°

den Schausten an Kristeva mit Jeffrey Jerome Cohen: On Saracen Enjoyment: Some Fantasies of Race in
Late Medieval France and England. In: Journal of Medieval and Early Modern Studies 31,1 (2001),
S. 113-146, kritisiert — fraglos von heuristischem Wert (vgl. Schausten, Suche nach Identitit, S. 69). Al-
lerdings muss konstatiert werden, dass auch psychoanalytische Klassiker wie Arno Gruen: Der Fremde
in uns. 13. Aufl. Miinchen 2018, keine generalisierbare oder transhistorisch iibertragbare Theorie
generieren.

238 Foucault, Sexualitdt und Wahrheit 4. — Foucault hat aufgezeigt, wie schon vor dem Christentum
die Erkenntnis des Selbst an die Sorge um sich selbst gebunden worden ist (vgl. Foucault, Hermeneutik
des Subjekts), womit er die Ursache fiir die Transformationsstufen bis in die christliche Pastoral hinein
nachzuzeichnen gesucht hat (Michel Foucault: Die Regierung der Lebenden. Vorlesung am Collége de
France 1979-1980. Aus dem Frz. von Andrea Hemminger. Frankfurt a. M. 2014).

239 Kursivierung im lat. Text und in der Ubers. von mir; F. D. S. — Ubers. (Thimme): ,,Diese katholische
Kirche, kraftvoll und weithin iiber den Erdkreis ausgebreitet, geht mit allen Irrenden in der Weise um,



V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Hiresie = 541

Die Heiden sind hier fiir die Gemeinschaft, die sich exklusiv als ,katholisch* begreift,240

das ,,Feld ihres Wirkens® (materia operationis suae) und die Héretiker die ,,Priifung
ihrer Lehre* (probatio doctrinae suae). Wahrend die Kategorien hier zundchst noch
sduberlich isoliert sind, werden sie im nachsten Schritt sofort ineinandergeschoben
und in die Mitte der christlichen Gemeinschaft verlegt, zwischen die Pole der ginzlich
Verworfenen und der Heiligen, in die stratifizierte Klasse der zu Bessernden:

31. Alios ergo invitat, alios excludit, alios relinquit, alios antecedit, omnibus tamen gratiae dei
participandae dat potestatem, sive illi formandi sint adhuc sive reformandi sive recolligendi sive
admittendi. Carnales autem suos, id est viventes aut sentientes carnaliter, tamquam paleas tole-
rat, quibus in area frumenta tutiora sunt donec talibus tegminibus exuantur. 32. Sed quia in hac
area pro voluntate quisque vel palea vel frumentum est, tamdiu sustinetur peccatum aut error
cuiuslibet, donec aut accusatorem inveniat aut pravam opinionem pertinaci animositate defen-
dat. Exclusi autem aut paenitendo redeunt aut in nequitiam male liberi defluunt ad ammonitio-
nem nostrae diligentiae aut schisma faciunt ad exercitationem nostrae patientiae aut heresim
aliqum gignunt ad examen sive occasionem nostrae intelligentiae. Hi sunt exitus Christianorum
carnalium qui non potuerunt corrigi aut sustineri. (Augustinus: De vera religione V1.10)**!

Der Traktat De vera religione definiert das ,Andere‘ der ecclesia catholica zunéchst als
distinkte Gruppen, namlich als Heiden (das Konglomerat der Poly- oder Pantheisten),
als Héaretiker und Schismatiker (bei Irrlehren dieselben Sakramente feiernd wie die
Rechtgldubigen bzw. Irrlehren und andere Sakramente vertretend)®*? und als Juden
(zwar zum einen allmachtigen Gott betend, jedoch nicht an das ewige Leben glau-

daf3 sie selber dadurch gewinnt, die Irrenden aber, wenn sie nur aus dem Schlaf erwachen wollen, zu-
rechtgebracht werden. Die Heiden dienen ihr als Feld ihres Wirkens, die Haretiker zur Priifung ihrer
Lehre, die Schismatiker, um ihre Bestdndigkeit unter Beweis zu stellen, die Juden, um durch den Ver-
gleich ihre Schonheit zu offenbaren.

240 Zum Begriff der ,,Katholizitdt“ und zur semantischen Entwicklung des Epithetons , katholisch*
von einem Universalitdtsanspruch hin zu einem Rechtgldaubigkeitsanspruch vgl. Peter Steinacker: Art.
Katholizitit. In: TRE 18, S. 72—-80.

241 Ubers. (Thimme): ,,31. So l4dt sie [= die katholische Kirche; F.D. S.] die einen ein, schliefit die an-
deren aus, 1af3t die einen hinter sich, geht den anderen voran. Allen aber erschlief3t sie die Moglichkeit,
an Gottes Gnade Anteil zu bekommen, mogen sie nun bekehrt oder gebessert, wiederhereingeholt oder
zugelassen werden. Die Fleischesmenschen dagegen in ihrer eigenen Mitte, das heifit die fleischlich
leben oder gesinnt sind, duldet sie wie die Spreu auf der Tenne, die als Hiilse zum Schutz des Getreides
dient, bis dieses sich davon ablgst. 32. Da nun auf dieser Tenne jeder nach eigenem Willen Spreu oder
Getreide ist, 1a3t man eines jeden Siinde oder Irrtum so lange gewadhren, bis sich entweder ein Anklager
findet oder bis er seine verkehrte Gesinnung hartnéckig verteidigt. Die Ausgeschlossenen aber kehren
entweder buf3fertig zuriick, oder aber sie versinken, ihre Freiheit mifSbrauchend, in vollige Verderbtheit
und mahnen uns dadurch zu erhdhter Sorgfalt. Sie verursachen ndamlich entweder eine Spaltung
[= schisma; F.D.S.] und iiben damit unsere Geduld, oder sie bringen eine Ketzerei [= heresis; F.D.S.] auf
und geben dadurch Anlaf3, unsere Einsicht zu priifen und zu bewéhren. Dahin kommt es mit den
fleischlichen Christen, die weder gebessert noch geduldet werden konnten.“

242 Die Kategorie der Haretiker ist — ebenso wie diejenige der ,Heiden‘ — erstaunlich unbestimmt. So
notiert bspw. Hans-Werner Goetz: What is Heretic in Christian Heresies? The Perspective of Early Medi-
eval Catholic Authors. In: Millennium-Jahrbuch 10 (2013), S. 373-384, hier S. 374: ,Even Augustine,



542 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

bend).?* Die Kategorien der Hiretiker und Schismatiker werden im eben zitierten Pas-
sus umgehend als Potentialitdt in diejenigen Christen verlegt, welche ,.fleischlich leben
oder verstehen® (Carnales, id est viventes aut sentientes carnaliter).*** Die Anklage, wel-
che den Irrtum dieses fleischlichen Lebens ans Licht bringt, der Appell dessen also,
was an spaterer Stelle des Traktates die auctoritas sein wird, bedeutet das Ende der
,Toleranz‘, mit welcher die Gemeinschaft die ,fleischlich Lebenden oder Denkenden®
unter sich duldet. Das Fleisch des Christen, welches dem christlichen Subjekt selbst
seinen Platz im Raster der sprachlichen Benennung als Christianus carnalis zuweist, ist
der Priifstein, auf welchem — in einer zeitlichen Entwicklung — Verstockung in Siinde
oder Besserung zu ermitteln ist, wobei erstere notwendig in Héresie oder ins Schisma
fiihrt. Das Fleisch selbst ist hier also, sofern der carnalis sich nicht von ihm lossagt, als
Ursache der Haresie gedacht.

who wrote most of his work opposing (certain) heretics, had to admit that it was often difficult to deter-
mine whether a doctrine was heretic.*

243 Vgl. Augustinus: De vera religione V.9.25-28.

244 Was es heifdt, ,nach dem Fleisch zu leben’, entwickelt auch Augustins: De civitate Dei XIV.2. In
dieser Systematisierung findet eine bedeutende Homologisierung statt, welche einerseits in innere
(geistige) und duflerliche (korperliche) fleischliche Siinden differenziert, andererseits aber so unter-
schiedliche Vergehen wie Wollust und Gotzendienst bzw. Ketzerei explizit unter der Kategorie des
,Fleischlichen‘ zusammenbindet: [QJuid sit secundum carnem uiuere (quod profecto malum est, cum
ipsa carnis natura non sit malum) ut indagare possimus, inspiciamus diligenter illum locum epistulae
Pauli apostoli quam scripsit ad Galatas, ubi ait: Manifesta autem sunt opera carnis, quae sunt fornicatio-
nes, inmunditiae, luxuria, idolorum seruitus, ueneficia, inimicitiae, contentiones, aemulationes, animo-
sitates, dissensiones, haereses, inuidiae, ebrietates, comisationes et his similia; quae praedico uobis,
sicut praedixi, quoniam qui talia agunt regnum Dei non possidebunt. Iste totus epistulae apostolicae
locus, quantum ad rem praesentem satis esse uidebitur, consideratus poterit hanc dissoluere quaestionem,
quid sit secundum carmem uiuere. In operibus namque carnis, quae manifesta esse dixit eaque commemo-
rata damnauit, non illa tantum inuenimus, quae ad uoluptatem pertinent carnis, sicut sunt fornicationes,
inmunditiae, luxuria, ebrietates, comisationes; uerum etiam illa, quibus animi uitia demonstrantur a uo-
luptate carnis aliena. Quis enim seruitutem, quae idolis exhibetur, ueneficia, inimicitias, contentiones, ae-
mulationes, animositates, dissensiones, haereses, inuidias non potius intellegat animi uitia esse quam
carnis? (Augustinus: De civitate Dei XIV.2; Ubers. [Thimme]: ,,Um nun zu ergriinden, was es heif3t,
,nach dem Fleische leben‘, womit sicherlich etwas Boses gemeint ist, obwohl die Natur des Fleisches
an sich nicht bose ist, wollen wir sorgfaltig jene Stelle aus dem Briefe des Apostels Paulus an die Gala-
ter ins Auge fassen, wo er sagt: ,Offenbar aber sind die Werke des Fleisches, namlich Hurerei, Unreinig-
keit, Uppigkeit, Abgétterei, Zauberei, Feindschaft, Hader, Eifersucht, Zorn, Zwietracht, Ketzerei, Neid
Trunksucht, Voéllerei und dergleichen, wovon ich euch zuvor gesagt habe und sage noch zuvor, daf3,
die solches tun, werden das Reich Gottes nicht ererben.‘ Dieser eine Spruch des apostolischen Briefes,
als Ganzes betrachtet und, soweit hier erforderlich, erwogen, geniigt, die Frage zu beantworten, was es
bedeutet, nach dem Fleische zu leben. Denn unter den Werken des Fleisches, von denen der Apostel
sagt, sie seien offenbar, und die er aufzdhlt und verurteilt, treffen wir nicht nur solche an, die zur Flei-
scheslust gehdren, wie Hurerei, Unreinigkeit, Uppigkeit, Trunksucht und Véllerei, sondern auch solche,
welche wir als Geistessiinden kennen, die mit Fleischeslust nichts zu schaffen haben. Denn wer sieht
nicht ein, daf} Gétzendienst, Zauberei, Feindschaft, Hader, Eifersucht, Zorn Zwietracht, Ketzerei und
Neid mehr Geistes- als Fleischessiinden sind?“).



V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Hiresie =—— 543

Zum ,Heidentum® wird das Fleisch und alles Fleischliche dabei, sofern es in got-
zenhafter Weise Gott vorgezogen wird. Heidentum und Haresie werden dieserart zu
einer Systemstelle, die fiir die Entwicklung der Theologie des ,Eigenen‘ konstitutiv
wird, indem der christliche Glaube auf mehreren — iiberblendbaren — Ebenen als
Uberwindung von Vorgingigem konzipiert wird, namlich als Neuer Bund gegeniiber
dem Alten Bund, als Uberwindung des Polytheismus, als schrittweiser Aufstieg in die
Erkenntnis, welcher zugleich ex negativo eine schrittweise Uberwindung potentieller
Héresien darstellt, als immer wieder stattfindende Umkehr des Subjekts (conversio
bzw. via perfectionis) zwischen alltéglicher Siindenbefangenheit, Beichte und Bufie.”*

245 Diese in die innere Systemik des Christentums gerichtete Perspektive auf die ,Heiden‘ — muslimi-
sche und andere — findet sich auch anderen Orts in theologischen Texten des Hochmittelalters. Der
Kampf gegen ein solches systemisches Heidentum ist, wie die sogenannte Summa contra gentiles des
Thomas von Aquino zeigt, auch im 13. Jh. aktuell geblieben. Zwar hat man versucht, die Summa in
einen Zusammenhang zum Kampf gegen den Islam zu setzen — und es werden in diesem Text, wie
sich gleich zeigen wird, auch durchaus punktuell Invektiven gegen die Saraceni gefahren —, der in-
haltliche Bezug der Ausfiihrungen zu einem konkreten zeitgendssischen Islam ist im Ganzen betrach-
tet jedoch erstaunlich gering zu veranschlagen. Sie stellen vielmehr eine theologische Summe dar.
Umso bezeichnender ist es, dass hier bestdndig theologische Darlegungen als Antwort auf ,heidni-
sche‘ oder ,hdretische‘ Gegenpositionen entwickelt werden, welche jedoch ohne erkennbare Herkunft
bleiben. Die Einwdnde nehmen vielmehr die Position eines generellen ,Heidentums‘ an, als dass sie
konkret einer bestimmten Gruppe — wie beispielsweise islamischen Gelehrten — oder tatsdchlichen
Lehren und Praktiken zugeordnet werden konnten. Vielfach wird die bei Augustinus angestof3ene
Auseinandersetzung mit den Lehrmeinungen eines spatantiken Heidentums oder zeitgendssischer
Haresien, die fiir diesen eine realpolitische Grof3e darstellten, perpetuiert. Dies ldsst sich besonders
gut anhand der letzten Kapitel des vierten Buches der Summa zeigen, die iiber die Auferstandenen
und den Auferstehungsleib handeln und insofern eine Parallele zu Augustins Gottesstaat bilden. Der
Kampf Augustins gegen die Héresien seiner Zeit wird in der Summa — mit direktem Bezug auf den
Gottesstaat — weitergefiihrt, wenn es heifdt: Per hoc autem excluditur error quorundam antiquorum
Gentilium [Pythagoricorum], qui credebant ,eadem temporum temporaliumque rerum volumina repeti
[...]Y, ut Augustinus introducit in XII de Civ Dei [c. 13] (Thomas von Aquino: Summa contra genti-
les 1V,82 [S. 494]; — Ubers. (ebd.): ,,Hierdurch wird auch der Irrtum einiger alter Heiden [z. B. einiger
Pythagoreer, Stoiker und Epikureer] ausgeschlossen, welche glaubten, ,daf3 sich dieselbe Geschichte
der Zeiten und zeitlicher Dinge wiederhole. [...]°, wie Augustinus zu Beginn des 12. Buches Uber den
Gottesstaat berichtet.“). Es gibt in der Summa contra gentiles unspezifische Gruppenzuweisungen an
,die Heiden“, ,,die Muslime“ und ,,die Haretiker“, bspw.: Per hoc autem excluditur error Iudaeorum et
Saracenorum, qui ponunt quod in resurrectione homines cibis et venereis utentur, sicut et nunc. Quos
etiam quidam Christiani haeretici sunt secuti (Thomas von Aquino: Summa contra gentiles 1V,83
[S. 504]; Ubers. (ebd.): ,Hiermit ist auch der Irrtum der Juden und der Sarazenen ausgeschlossen,
welche behaupten, im Zustande der Auferstehung machten die Menschen von Speisen und Sexual-
verkehr genauso wie jetzt Gebrauch. | Ihnen sind auch gewisse christliche Haretiker gefolgt.“). Die
»gewissen christlichen Haretiker” sind jedoch keineswegs Zeitgenossen des Thomas, obgleich der
Text zundchst suggeriert, sie seien der Meinung der Sarazenen gefolgt, sondern stammen wiederum
aus einem unmittelbar anschlielenden Gottesstaat-Zitat (vgl. ebd., S. 504: ut Augustinus dicit, XX de
Civitate Dei [c. 7] [Ubers. (ebd.): ,,wie Augustinus im 20. Buch Uber den Gottesstaat sagt.“]. Es bezieht
sich auf die sogenannten ,,Chiliasten“ bzw. ,Millenarier”. Der Kampf contra gentiles erscheint also
auch in der Summa des Thomas vielmehr als ein transhistorischer Systemfaktor, insofern der Text



544 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

Diese Pose des Neuen, des Uberwindens eines Vorausgehenden wird das Christentum
im Folgenden — nicht zuletzt in der ,,zerdehnten Situation® (J. Assmann)®*® der auf
Dauer gestellten Patristikrezeption sowie in der durch die Martyrer-Legendarik perpe-
tuierten Griindungssituation des Urchristentums — im Modus der ,Gegenreligion‘ (J. Ass-
mann)**’ verstetigen. Das heif3t freilich nicht, dass sich nicht auch hier ein argumentum
ex auctoritate entwickeln wird, welches an die Altehrwiirdigkeit (nicht zuletzt der Patris-
tik) gebunden ist; parallel jedoch wird der Uberwindungscharakter des christlichen Be-
kenntnisses zum konstitutiven Teil der Theologie, des Sakramentes und des Ritus selbst.
Gleichzeitig wird in dieser Uberwindungsidee das zu Uberwindende selbst konserviert,
ndmlich in seiner prototypischen Ausformung als vorchristliches, romisches Heidentum
des Urchristentums, spdter wahlweise als dquivalentes muslimisches Heidentum. Es
scheint nicht unangemessen, die Stofrichtung solcher ,Apologetik‘ — wie etwa in der
Summa contra gentiles des Thomas von Aquino — viel allgemeiner zu veranschlagen und
nicht, aufgrund zeithistorischer Nahe, der Verfiihrung zu erliegen, sie vorschnell in eine
direkte Beziehung zu Kreuzzugsbewegung und Heidenmission zu setzen, zu denen viel-
leicht eher eine indirekte Beziehung besteht. Gleichwohl auch ich die ,dialogische‘ Struk-
tur der christlichen Theologie sehe, mochte ich doch vorschlagen, diese Dialogizitdt —
etwa im Sinne der scholastischen Quaestio®® — als von vorneherein systemimmanent
und damit letztlich ,fingiert‘ zu begreifen. Die ,interkulturelle Dimension‘ ware dann viel-
mehr ein Systemeffekt als ein von auflen an das System herantretender Faktor.

Peter Brown hat in seinen Vorlesungen zur Christianisierung des R6mischen
Reiches mit so viel Pathos wie Hellsichtigkeit ausgefiihrt, wie die realpolitische
Durchsetzung des Neuen Bundes gegen die alte(n) Religion(en) ein Analogon in der
Uberwindung des homo vetus durch den homo novus in jedem Christen selbst findet
und wie derart der Kampf gegen ein historisches Heidentum im Wiedererzdhlen der

weniger eine Missionsschrift als vielmehr eine Darlegung von Glaubenssatzen ist, welche sich an
einem teils historischen und perpetuierten, teils hypothetisch-imagindren, aber systemkonstitutiven
Anderen abarbeitet. Bezeichnend ist die anhaltende Forschungsdebatte, die — erfolglos — versucht
hat, die Summa als Missionswerk mit einem konkreten historisch fassbaren, zeitgendssischen, heidni-
schen Adressatenkreis in Verbindung zu bringen; vgl. hierzu die Zusammenfassung der alten Kontro-
verse bei Rolf Schonberger: Thomas von Aquins ,Summa contra gentiles‘. Darmstadt 2001, S. 7-13.
246 Vgl. Assmann, Religion und kulturelles Gedéchtnis, S. 124-147.

247 Vgl. Jan Assmann: Moses der Agypter. Miinchen/Wien 1998, S. 20: ,,Ich méchte diesen Religions-
typ ,Gegenreligion‘ nennen, weil er alles, was ihm vorausgeht und was aufierhalb seiner liegt, als ,Hei-
dentum* ausgrenzt.“ Zu diesem Religionstyp zdhlen alle drei abrahamitischen Religionen. Vgl. erneut
Assmann, Totale Religion.

248 Anders fasst Imbach, Selbsterkenntnis und Dialog, S. 24-28, die ,,Praxis der Quaestio* auf, in der
er eine genuin ,,interkulturelle Dimension“ erkennen will, die als Reaktion auf den ,,Austausch mit der
arabischen Welt und die Diskussion mit den Juden“ entstanden sei (ebd., S. 25). Insofern bereichere
»die Beunruhigung und die Stérung durch den anderen und durch das Fremde das Denken als Dialog
der Seele mit sich selbst“ (ebd., S. 28).



V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Hiresie = 545

Legendarik auf Dauer gestellt und — mit Foucault gedacht: als Appellstruktur und
Subjektivierungsform — in die Subjektposition der ChristInnen selbst verlegt wird:

Wir halten es fiir einleuchtend, daf3 die Christianisierung ein ermiidender, heroischer Kampf auf
Erden gewesen sein muf3 gegen die unnachgiebigen, sich proteushaft wandelnden Einfliisse einer
nicht bekehrten antiken Welt. Vor allem dank der Schriften der Generation Augustins hélt sich im
westlichen Kulturraum hartnackig eine vorbelastete Erinnerung an die romische Antike — als wirk-
sames Fragment einer ,sich abkapselnden Geschichte’. Die christliche Gegenwart, dicht verfolgt
von antiquitas, dem heidnischen Altertum, kam dem Grundanliegen des christlichen Mittelalters
sehr nahe — die Antike als unendlich faszinierender Begleiter, dem man nicht entrinnen konnte,
der einen Anflug Traurigkeit mit feinem Gespiir fiir die Gefahren des Lebens verband, eine Synek-
doche der menschlichen Natur im Schatten von Adams Fall.**

An anderer Stelle formuliert Brown: ,Die nicht gefestigte Seele konnte [...] den
ddmonischen Machten in vielerlei Weise opfern, ohne sich je einem heidnischen
Altar zu nihern.“*° Genauso, wie — mit Jan Assmann gedacht — die monotheistischen
Religionen sich prinzipiell von der Ethnizitdt 16sen, um sich stattdessen als Monotheis-
mus der Treue, der Konversion und der Wahrheit zu verstehen,”! ist auch ihr konstituti-
ves Anderes — das Heidentum der Untreue, der Verstockung und der Falschheit — nicht
prinzipiell an eine klar umrissene Volksgruppe gebunden, sondern zugleich ein Zustand
des Subjektes. Dabei ist schon die Taufe selbst als Uberwindung dieses Grundzustandes
von ,Heidentum‘ im Subjekt verstanden,”> der von den Gliubigen selbst verstetigt und

249 Peter Brown: Autoritdt und Heiligkeit. Aspekte der Christianisierung des Rémischen Reiches.
Stuttgart 2016, S. 44, stellt die iiberarbeitete Fassung von drei Vorlesungen dar, die Brown 1993 in Cam-
bridge gehalten hat.

250 Ebd., S. 39. — Eine ganz dhnliche Perspektive entwickelt etwa auch Sean Murphy: Pagans Past
and Present: Righteousness and Idolatry in Academic Discussions of Ancient Religion c. 1130-1230.
In: Knaeble/Wagner, Gott und die heiden, S. 147-167 (hier besonders zu Wilhelm von Auvergne, ebd.,
S. 161-166), fiir die mittelalterliche Gelehrtenkultur, in welcher bestimmte Formen von geistiger Be-
schiftigung (Dichtung/Philosophie) und Weltverhaftetheit selbst als eine Art von ,Heidentum* aufge-
fasst worden seien; vgl. hierzu im Folgenden Kap. VI.1.1, VI.1.2 u. VL.14.

251 Vgl. hierzu wiederum Assmann, Totale Religion, S. 19, sowie zu Treue, Konversion und Wahrheit
S. 29-76.

252 Die beriihmte Stelle aus Gyburgs sog. ,Toleranzrede‘ verweist auf den Subjektzustand des Heiden-
tums vor der Taufe: swaz miieter her sit Even zit | kint gebdren, dne strit | gar heidenschaft was ir geburt: |
etslichez der touf het umbegurt. | getouft wip den heiden treit, | swie daz kint der touf hab umbeleit. | der
juden touf hat sunder site: | den begént si mit einem snite. | wir wdren doch alle heidnisch é (Wille-
halm 307,17-25). — Bereits Tertullian formuliert: Fiunt, non nascuntur Christiani (vgl. Tertullian: Apologe-
ticum. Verteidigung des Christentums. Lateinisch und deutsch, hrsg., iibers. u. erldutert von Carl
Becker. 2. Aufl. Miinchen 1961, hier S. 120-124). — Zur theologischen Tradition der Rede Gyburgs vgl. be-
sonders Schnell, Die Christen und die ,Anderen‘ (1993). — Dass die Begriffe ,Heide‘ und ,Sarazene‘ in
diesem Sinne austauschbar sind, zeigt sich vielleicht auch darin, dass der Protagonist im mittelnieder-
landischen Walewein-Roman sein Gegeniiber nach dessen Herkunft mit den Worten befragen kann, ob
es jemals christlich getauft worden oder noch Sarazene sei (So sect mi — het es tijt | waerdi noit ghedaen
kerstijn | of sidi noch een sarrasijn? — Zitiert nach: Penninc, Pieter Vostaert: Roman van Walewein. Mittel-
niederldndisch — Neuhochdeutsch. Hrsg. und iibers. von Johan H. Winkelman. Miinster 2010 [Bibliothek



546 = V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen* Subjekts

erhalten werden muss. Wie ChristInsein eine Leistung des/der einzelnen Gliubigen wird,
wird HeidInsein ein Mangel des/der einzelnen Ungldubigen, ganz gleich, ob er/sie sich
in einer Gruppe von Heiden im Reich der ,Sarazenen‘ kollektiviert oder als SiinderIn im
Schof3 der Kirche lebt.>

Die Erinnerung an ein friihchristliches Heidentum hallt in der Legendarik und der
apologetischen Theologie massiv nach und ist auch fiir das Christentum konstitutiv,
das um 1200 keinem anderen ,Heidentum‘ mehr gegeniibersteht als den Haretikern im
Inneren und den (muslimischen) ,Héretikern‘ an der Peripherie, die umstandslos in die
alte Systemposition einriicken und die mit der Erinnerung aus dem Schriftarchiv iiber-
blendet werden.”*

Der individuelle Aufstieg aus dem eigenen Heidentum und der eigenen Kérperlich-
keit wird so zur Aufgabe eines jeden christlichen Subjektes. Dieser Weg wird sogar der
Heiligen Schrift eingeschrieben, die selbst als Medium eines Aufstiegs strukturiert
wird, der durch Lektiire nachvollzogen werden soll. So pragt das, was Augustinus
theologisch rechtfertigt, sogar den Text der Vulgata. Schon Hieronymus selbst rechtfer-
tigt in seinem Prolog zu den Briefen des Apostels Paulus die von ihm gewdhlte Abfolge
der Briefe, welche er in seiner Ubersetzung entgegen ihrer Chronologie anordnet. In
diesen belehre der Apostel diejenigen, ,,die dem Sklavendienst am Teufel und an der
Gotzenverehrung abgewonnen worden sind“ (a diaboli et idolatriae servitute edocet ad-
quisitos; Ubers. von Andreas Beriger).”” Die Anordnung der Briefe werde von ihm, Hie-
ronymus, entgegen der Abfolge ihrer Entstehung organisiert, ut per singulas epistulas
gradibus ad perfectiora veniretur (700,17 f.; Ubers. [Andreas Beriger]: ,,damit man stu-
fenweise durch die einzelnen Briefe zum Vollkommenen gelangen kann*). Dieser stu-
fenweise Aufstieg bewegt sich weg vom Korperlichen und hin zum Geistigen, weg vom

mittelniederldndischer Literatur 5], Vv. 5310-5312). Einschrénkend kann allerdings entgegengesetzt wer-
den, dass Walewein dem in einen Fuchs verwandelten Prinzen Roges in ,Indien‘ begegnet und damit
vllt. ein impliziter Grund vorhanden ist, in diesem einen sarrasijn zu vermuten.

253 So stellt etwa Ralf Schlechtweg-Jahn, Die heiden als Machtdispositiv, S. 101-130, hier S. 124, in
Hinblick auf den Brief contra sectam saracenorum des Petrus Venerabilis fest: ,,Petrus [gerit] in einen
Strudel von jede Dichotomie aufhebenden Differenzierungen von Héaresien und Ungldubigkeit, die es
ihm letztlich unmdglich machen, heiden und Christen in der Immanenz eindeutig voneinander zu un-
terscheiden.” In der Perspektive der vorliegenden Arbeit ware hieran anschlieflend zu konstatieren,
dass diese Uberblendung keineswegs ein systematischer Mangel, sondern vielmehr konstitutiv fiir den
heiden-Diskurs ist.

254 Ein ganz dhnliches, strukturell analoges Phdnomen beschreibt Assmann, Totale Religion, S. 54f.,
bereits fiir die Entwicklungen im Judaismus des 6./5. Jhs. v. u. Z.: ,,In dieser Zeit [...] gab es die kanaa-
ndischen Volker gar nicht mehr, deren Vernichtung dem Bundesvolk als heilige Verpflichtung auferlegt
wird. Was die biblischen Texte als kanaanitische Religion verteufeln, ist aller Wahrscheinlichkeit nach
nichts anderes als die eigene Vergangenheit, das ,hebrdische Heidentum‘. Der Begriff der Kanaander ist
also symbolisch zu verstehen.“ Ahnliches lésst sich auch fiir den islamischen Monotheismus plausibel
machen, vgl. Rotter, Venus — Maria — Fatima, S. 181f.

255 Hieronymus: Prologus in epistulis Pauli Apostoli, 698,16 f.



V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Hiresie =—— 547

Heidentum und hin zur Festigung im Rechtglauben.®® Er muss durch jedes lesende
Subjekt vollzogen werden.

Umgekehrt lebt im ,Dienst an Venus‘ der ,alte Gotzenkult® weiter fort. Das — vor-
christliche — Heidentum realisiert sich — analog zum sarazenischen Heidentum - in
den Venereae, wie es in der Rede der Natura im Planctus naturae des Alanus heif3t:

Quia ergo iam dictum est quomodo totus orbis in nativae Veneris fere generali periclitatur incen-
dio, nunc restat dicendum qualiter idem generalissimo gulositatis naufragatur diluvio quoniam
gulositas est quasi quoddam Venereae exsecutionis prooemium et quasi quoddam ad consequens
Venereum antecedens.
Nota ergo quasdam filias idolatriae veteris, olim medullitus exstirpatae, in praesentia instanti suae
matris imperium reparare conari et eam quibusdam praestigiosis carminibus redivivam a mortuis
excitare. Quae meretricali officio, vultu phantasticae delectationis faciem dealbantes, suos ama-
sios alliciendo fraudulenter illiciunt. Quae sub tristi laetitia, sub amica saevitia, sub hostili amici-
tia, tamquam Syrenes usque in exitium dulces delectationis melodiam facie tenus praeferentes,
suos amatores ad idolatriae perducunt naufragium.

(Alanus: Planctus naturae, Prosa 6, S. 144)*

256 Hieronymus: Prologus in epistulis Pauli Apostoli, 700,18-702,11: Romanorum namque plerique tam
rudes erant, ut non intellegerent Dei se gratia non suis meritis esse salvatos, et ob hoc duo inter se populi
conflictarent. Idcirco illos indigere adserit confirmari, vitia gentilitatis priora commemorans. Coronthiis
autem iam dicit scientiae gratiam esse concessam, et non tam omnes increpat quam cur peccantes non
increpaverint reprehendit, sicut ait: ,Auditur inter vos fornicatio®, et iterum: ,Congregatis vobis cum meo
spiritu tradere huiusmodi Satanae’. In secunda vero laudantur et ut magis ac magis proficiant admonen-
tur. Galatae iam nullius criminis arguuntur, nisi quod callidissimis pseudoapostolis crediderunt. Ephesii
sane nulla reprehensione sed multa laude sunt digni, qui fidem apostolicam servaverunt. Philippenses
etiam multo magis conlaudantur, qui nec audire quidem falsos apostolos voluerunt. Colosenses autem
tales erant ut, cum ab Apostolo visi corporaliter non fuissent, hac laude digni haberentur: ,Et si corpore
absens sum, sed spiritu vobiscum sum gaudens et videns ordinem verstrum’. — Ubers. (Andreas Beriger):
»Denn die meisten der Rémer waren so ungebildet, dass sie nicht verstanden, dass sie durch die Gnade
Gottes und nicht durch ihre eigenen Verdienste erlost worden sind, und dass aufgrund dessen die bei-
den Volker miteinander stritten. Daher fiigt er an, dass sie es notig haben, gefestigt zu werden, indem
er an die fritheren Fehler des Heidentums erinnert. Den Korinthern aber sagt er bereits, dass die Gnade
des Wissens gewdhrt worden sei, und er tadelt nicht so sehr alle, als dass er ihnen vorwirft, weshalb sie
die Siinder nicht getadelt haben, indem er sagt: ,Man hort von Unzucht unter euch,* und wiederum:
,Nachdem ihr euch mit meinem Geist vereint habt, einen solchen Satan auszuliefern‘. Im zweiten je-
doch werden sie gelobt und dazu ermahnt, immer weitere Fortschritte zu machen. Die Galater werden
bereits keines Verbrechens angeklagt, auf3er dass sie sehr gerissenen Pseudoaposteln geglaubt haben.
Die Epheser nun haben keinen Tadel verdient, aber viel Lob, weil sie den apostolischen Glauben be-
wahrt haben. Die Philipper werden sogar noch viel mehr gelobt, da sie den falschen Aposteln nicht
einmal Gehdr schenken wollten. Die Kolosser aber waren so, dass sie — obwohl sie vom Apostel nie
korperlich gesehen worden waren — dieses Lobes fiir wiirdig gehalten wurden: ,Denn auch wenn ich
mit dem Korper abwesend bin, bin ich doch mit dem Geist bei euch und freue mich und sehe eure
Ordnung"‘.“

257 Kursivierung im lat. Text und in der Ubers. v. mir; F. D. S. — Ubers. (K&hler): ,,Es ist ja schon gesagt,
wie fast dem ganzen Erdkreis durch das Feuer der urspriinglichen Venus ein allgemeiner Brand droht.
Jetzt muf3 noch gesagt werden, wie ihm durch eine allgemeine Sintflut an Gefrafligkeit Schiffbruch
droht, denn die Gefrafligkeit ist wie ein Vorwort zu den Ausfiihrungen der Venus und wie der Obersatz



548 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

Das Heidentum umstellt also in Folge der patristischen Theologie als ,negatives Korre-
lat* (Luhmann) das christliche Subjekt und kann die Form der schénen Venus anneh-
men. Dies ldsst die weltliche Liebe zu jener alten ,Idolatrie’ werden, welche noch die
Gegenwart sub gratia mit dem ,Heidentum‘ der Zeit ante gratiam verbindet. In der Lust
an den Venereae executiones aber nimmt diese Idolatrie die Form des schonen, mithin
des weiblichen Korpers an.

V.3.2 Narrative Superpositionen des Eigenen und des Anderen zwischen
Subjektivierungs- und Kollektivierungsform

Es kann plausibilisiert werden, dass die anhand des Welschen Gastes analysierte Er-
kenntnis des Selbst als potentiell Heidnisches (vgl. Kap. V.2.1 u. Kap. V.2.2) im Sinne
einer Subjektivierungsform lesbar ist, welche verschiedene Ebenen des Eigenen, nam-
lich individuelle und kollektive, konturiert. Und auch die genealogisch inszenierte Figu-
rentriade Gahmuret — Feirefiz — Parzival (vgl. Kap. V.2.3) reiht sich in die vielgestaltige
Reihe eines narrativen Modells ein, welches das Andere im Selbst iiber das Eindringen
beziehungsweise die Einholung des Heidnischen in den Raum des Eigenen imaginiert.
Hierbei soll ,Selbst‘ als Subjektivierungskategorie — als Effekt des christianisierten Ap-
pells cognosce teipsum (vgl. Kap. V.2) und damit als konkretisierter Modus des Eigenen —
verstanden werden, die auf das einzelne sich als Christ subjektivierende Indivi-
duum bezogen ist, dessen Subjektivierungsleistung gerade darin besteht, ein poly-
morphes Anderes (ein ,Heidnisches®, ,Fleischliches’, ,K6rperliches‘ ,Weibliches* etc.)
in sich zu identifizieren. Die Differenzkategorie des Anderen wird hier im Folgenden
in ihrer — immer noch polymorphen — Konkretisierung als ,das Heidnische* fokus-
siert, welches in ein allgemeiner konzeptualisiertes Eigenes (die christliche Herr-
schaftssphédre mit der Menge aller moglichen Formen von christlichen Subjekten)
eindringt. Es zeigt sich, dass Narrative, die die Emergenz des Anderen im Selbst the-

zum Schluf3satz der Venus. | Achte also darauf: Einige Tochter der Idolatrie, der Alten, die bis aufs Mark
ausgerottet schien, versuchen im gegenwértigen Zeitpunkt die Herrschaft ihrer Mutter wiederherzustel-
len und sie mit verzaubernden Gesangen wie eine Wiederbelebte von den Toten zu erwecken. Diese, im
buhlerischen Dienst, iibertiinchen das Gesicht mit dem Aussehen eines phantasievollen Ergotzens und
verlocken so ihre Liebhaber und kddern sie triigerisch. Diese tragen mit trauriger Freude, zartlicher
Grausamkeit, feindseliger Freundschaft, den Sirenen gleich, bis zum Untergang siif3, ein Lied des Ergot-
zens vor, dem Anschein nach, und verfiihren so ihre Lieblinge bis zum Schiffbruch der Idolatrie.”“ — K6h-
ler, Natur und Mensch, S. 57-66, hat bereits auf den Zusammenhang zwischen sensualitas und
Idolatrie hingewiesen, den der Planctus herstellt (vgl. ebd., S. 63). Er betont zurecht, dass sensualitas
hier ,,nicht Sinnlichkeit der Erkenntnis, sondern die Gebundenheit des Menschen an ein ,sinnenhaftes*
Leben“ meine (ebd., Anm. 19). — Die Warnung vor der Venus und der Gefraf3igkeit konvergieren wiede-
rum im ,heidnischen Gotzendienst‘, insofern hier im Hintergrund erneut der bereits thematisierte Zu-
sammenhang von gula und luxuria zu veranschlagen ist. In Phil 3,18 f. werden diejenigen, deren Gott
der Bauch ist (quorum deus venter) als Feinde Christi bezeichnet.



V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Hiresie =—— 549

matisieren, mit denjenigen, die das Eindringen des Heidnischen in den Herrschafts-
raum des Eigenen beziehungsweise die Grenziiberschreitung zwischen den Sphéren
thematisieren, homologisiert und iiberblendet werden.

V.3.2.1 Die Entstehung des Anderen aus dem Eigenen: Die mittellateinischen
Mohammeds-Viten als diskursiver Kontext
Dieses kulturelle Phantasma, welches im Modus der Uberblendung einerseits das An-
dere im Selbst verortet und zugleich andererseits das Heidnische sowohl als Vorstufe
(phylogenetisch: heidnische Vorzeit, ontogenetisch: Taufe/conversio) wie auch als Re-
gressionsstufe des Eigenen (phylogenetisch: Héresie, ontogenetisch: Siinde) imagi-
niert, strukturiert die Imagination des ,sarazenischen‘ beziehungsweise ,heidnischen’
Raumes und des heidensch orden selbst, in welchen ja auch die Gahmuret-Figur im
Verlaufe ihrer Ausfahrt zunéchst eindringt und welcher in Form des Feirefiz eine Gene-
ration spater in den Raum der Christen zuriickkehrt.

Entsprechend finden sich in der lateinischen Tradition zahlreiche Konzeptualisie-
rungen des ,sarazenischen Heidentums* als christliche Haresie, die zugleich die christ-
lichen Erzahlungen vom islamischen Propheten Mohammed strukturieren, welcher in
mehreren lateinischen Viten als christlicher Haretiker oder als Schiiler eines Haretikers
imaginiert wird.”® Wihrend die handschriftliche Uberlieferung dieser Viten-Literatur
nicht sehr breit ist*” und sie erst relativ spit — beispielsweise mit dem auf das Jahr
1258 datierbaren Roman de Mahomet des Alexandre du Pont*®° — Eingang in die Volks-
sprache findet, lasst sich doch an Erzdhldetails plausibilisieren, dass gleichartige Er-
zahlungen in den Zentren volkssprachlicher Literatur um 1200 gut bekannt waren.

258 Eine gut erreichbare Leseausgabe einiger solcher Texte bieten jiingst: Medieval Latin Lives of Mu-
hammad. Hrsg. u. iibers. von Julian Yolles, Jessica Weiss. Cambridge (Mass.)/London 2018 (DOML 51),
worin sich unter anderem die Vita Mahumeti Embricos von Mainz, die Otia de Machomete Walters von
Compiégne, eine Mohammeds-Vita des Adelphus, der anonyme Liber Nycholay, sowie der anonyme Be-
richt Hic incipit qualiter iniquus mahometus venit et a quibus et quo modo processit finden. Die Texte
werden im Folgenden unter Beigabe der englischen Ubersetzung nach dieser Ausgabe zitiert. — Einen
kurzen und historisch unterfiitterten Uberblick gibt Stephan Hotz: Mohammed und seine Lehre in der
Darstellung abendldndischer Autoren vom spdten 11. bis zur Mitte des 12. Jahrhunderts. Aspekte Quel-
len und Tendenzen in Kontinuitdt und Wandel. Frankfurt a. M. 2002 (Studien zur klassischen Philolo-
gie 137), der sowohl die Vita Mahumeti Embricos von Mainz (ebd., S. 27-42) als auch die Otia de
Machomete Walters von Compiégne (ebd., S. 51-60) behandelt. Vgl. zudem immer noch é&lteste For-
schung, namlich Richard Otto: Mohamed in der Anschauung des Mittelalters. In: Modern Language
Notes 4 (1889), S. 11-15 u. 45-49.

259 Yolles/Weiss, Medieval Latin Lives, S. 583-588, verzeichnen fiir die Ende des 11. Jhs. entstandene
Vita Mahumeti Embricos von Mainz 16 Hss., fiir die Otia de Machomete Walters von Compiégne (1. Hilfte
12. Jh.) zwei vollstdndige Hss. und ein Fragment, fiir die Mohammed-Vita des Adelphus (Mitte 12. Jh.)
eine Hs., die in Trier liegt, fiir den Liber Nycholay (spétes 13. Jh.) zwei Hss. und fiir die anonyme Vita
Qualiter iniquus mohametus (Ende 13. Jh.) ebenfalls nur eine Hs.

260 Alexandre du Pont: Le Roman de Mahomet. Hrsg., iibers. und komm. von Yvan G. Lepage, Lou-
vain/Paris 1996 (Ktémata 14).



550 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

Dass der Kenntnisstand dabei hoch anzusetzen ist, zeigt sich nicht zuletzt darin,
dass eine entsprechende Referenz im Herkunftsbericht Rennewarts in Wolframs von
Eschenbach Willehalm im Modus der Anspielung verbleiben kann, wenn Rennewart
sagt: ich bin von Mechd, | dd@ Mahmeten heilikeit | sinen lichnamen treit | al swebende
dne undersetzen (Willehalm 193,2-5).%%! Joachim Heinzle kommentiert: ,Nach einer im
Mittelalter (und dariiberhinaus) verbreiteten Uberlieferung schwebte der Sarg mit den
Gebeinen Mohammeds frei in der Luft.“?®? Dabei iibersieht er, dass dieses Schweben,
auf das die Rennewart-Figur hier referiert, zumeist in den Rahmen der Schilderung
eines wundersam konstruierten, mit reichem Edelsteinschmuck besetzten Prunkgra-
bes eingelassen ist, in welcher — neben einem Epitaph — auch eine ausgekliigelte Kon-
struktion enthalten ist, die mit Hilfe von Magnetsteinen den Metallsarkophag des
Mohammed in einem Schwebezustand halt, um seine Anhdnger zu tduschen, wie es
beispielsweise das Ende der Vita Mahumeti Embricos von Mainz erzahlt. Es handelt
sich bei dem schwebenden Sarg also keineswegs im einen allgemein ,,im Mittelalter
verbreiteten“ Glauben, sondern dieser wird dezidiert als Tauschung der Ungldubigen
und damit als heidnischer Irrglaube inszeniert:

Hic opus elatum solo, magnete paratum,
in medio steterat et velut arcus erat.

Sub quem, portatur Mahumet tumuloque locatur,
qui, si quis quaerat, aere paratus erat.

Et quia revera magnes sibi contrahit aera,
in qua rex iacuit tumba levata fuit

et sic pendebat, quod vis lapidum faciebat.
Ergo, rudes populi prodigium tumuli

postquam viderunt, rem pro signo tenuerunt,
credentes miseri per Mahumet fieri

pondere res plena quod pendeat absque catena
nec sit pendiculum quod teneat tumulum.

Hoc ubi viderunt stulti, Mahumet coluerunt,
gente quod in Libyca fecerat ars magica.

261 Der Willehalm wird hier nach der Leseausgabe Wolfram von Eschenbach: Willehalm. Nach dem
kritischen Text von Werner Schréder ins Nhd. {ibers., komm. u. hrsg. von Horst Brunner. Stuttgart 2018
zitiert.

262 Kommentar zu V. 193,3-5 in: Wolfram von Eschenbach: Willehalm. Hrsg. von Joachim Heinzle.
Frankfurt a. M. 1991 (Bibliothek des Mittelalters in vierundzwanzig Binden 9), S. 969. — Yolles/Weiss,
Lives of Muhammad, S. XXXV, Anm. 27, rechnen damit, dass das schwebende Grab entweder eine Er-
findung Embricos sei oder bei diesem zuerst aufgezeichnet. John V. Tolan: Sons of Ishmael. Muslims
through European Eyes in the Middle Ages. Gainesville et al. 2008, hier bes. S. 19-34 (Kap. ,,A Mangled
Corpse. The Polemical Dismemberment of Muhammad®), auf den sich Yolles/Weiss hier beziehen, ver-
anschlagt den schwebenden Sarkophag als Erfindung Embricos (ebd., S. 20: ,,that particular legend is a
product of the Rhineland in the twelfth century).



V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Hiresie =—— 551

Sed nos errorum quia causas diximus horum,
Musa manum teneat! Et Mahumet pereat!
(Embrico von Mainz: Vita Mahumeti, Vv. 1133-1148)%>

Genau dieser Tauschung erliegt die Figur Rennewart, die glaubt, dass es Mahmeten
heilikeit sei, welche dessen Gebeine, also den hier nicht eigens erwdhnten Sarkophag,
schweben ldsst. Diese Sinnverschiebung ergibt sich freilich erst, wenn man nicht

263 Eine vollstindige deutsche Ubersetzung der Vita Mahumeti, die hier und im Folgenden zitiert
wird, bietet Hotz, Mohammed und seine Lehre, S. 101-128: ,Hier in der Mitte stand ein Kunstwerk
schwebend {iber dem Boden, gemacht aus Magnetstein in Form eines Gewdlbes. [1135] Unter diesem
wurde Mahumet in einen Sarg gebettet getragen. Wenn jemand fragt: Dieser Sarg ist aus Erz. Und weil
tatsdchlich der Magnetstein das Erz anzieht, wurde der Sarg, in dem der K6nig [= Mahumet, F.D.S.]
lag, in die Hohe gehoben und schwebte. Das bewirkte die Kraft der Steine. [1140] Als die dummen V&l-
ker also das ,Wunder‘ des Grabes gesehen hatten, hielten diese Toren die Sache im Glauben fiir ein
Zeichen: Es geschehe durch Mahumet, dass ein Gegenstand von stattlichem Gewicht ohne Kette und
Gehinge, das in halte, schwebe. [1145] Sowie die Einfiltigen dies gesehen haben, verehren sie Mahu-
met. Das hat in Libyen die Arglist eines Magiers bewirkt. Weil wir indes nun von den Anldssen dieser
Irrtiimer Kunde gebracht haben, gebiete die Muse unserer Hand Einhalt und Mahumet soll ins Verder-
ben gehen!* — Obgleich die im deutschsprachigen Raum entstandene Vita Mahumetis die am haufigs-
ten {iberlieferte Mohammeds-Vita ist (vgl. hierzu Yolles/Weiss, Medieval Latin Lives, S. 583-588),
scheint diese nicht die Vorlage fiir die Referenz auf den schwebenden Mohammeds-Sarkophag im Wil-
lehalm zu sein, da Rennewart das Grab ausdriicklich in Mechd verortet, die Vita es jedoch in Lybien
lokalisiert. Walters von Compiégne Otia de Machomete (1. Hélfte 12. Jh), die von Alexandre du Pont 1258
ins Altfranzosische iibertragen worden sind (Roman de Mahomet), kennen des Grab gleichfalls und ver-
orten es in Mekka, wobei sie zugleich eine Etymologie des Ortsnamens geben, welche auf die Un-
keuschheit des polygamen Machomes zuriickgefiihrt wird: Instituens igitur operis mirabilis arcam, |
intus eum posuit quam melius potuit. | Nam sicut fertur, ita vas pendere videtur, | intra quod Machomis
membra sepulta iacent, | ut sine subiecto videatur in aere pendens, | sed nec idem rapiat ulla catena
super. | Ergo si quaeras ab eis, qua non cadat arte, | fallentes Machomis viribus hoc reputant. | Sed vas
revera circumdatur undique ferro | quadrataeque domus sistitur in medio, | et lapis est adamas, per partes
quattuor aedis | mensura distans inde vel inde pari, | quo vi naturae ferrum sibi sic trahit aeque, | ut vas
ex nulla cedere parte queat. | Sic igitur Machomen divo venerantur honore | et venerabuntur dum deus
ista sinet. | Urbs, ubi dicuntur Machometis membra sepulta, | non sine portento Mecha vocata fuit: | nam
Machomes immunditiae totius amator | moechiam docuit, moechus et ipse fuit (Vv. 1061-1080; Uber.
[Yolles, Weiss]: ,,Therefore they made a coffin with amazing workmanship and put him inside as they
were best able. For it is said that the container where Muhammad’s limbs rest in burial seems to hang
in such a way that it appears to be hanging in the air with nothing beneath it and no chain to pull it
upward. Therefore, if you ask them by what craft it does not fall, they will mistakenly attribute this to
Muhammad’s power. But in truth the container is covered on all sides with iron, and it stands in the
middle of a square building; and there is a diamond stone, at an equal distance from one side and
the other in four parts of the building, which by the power of its nature attracts the iron in such a
balanced way that the container is not drawn toward any part. Thus they venerate Muhammad with
divine honor, and they will continue to venerate him as long as God allows it. | The city where Mu-
hammad’s limbs are said to be buried is called Mecca, and this is a portent, since Muhammad loved
all sorts of uncleanness and taught adultery [= moechiam, F.D. S.] and was himself an adulterer
[= Moechus, F.D.S.].“). — Vgl. zudem den Liber Nycholay, Nr. 20, der ebenfalls den magnetisch
schwebenden Sarg als Tauschung der simplices Saraceni kennt.



552 — V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

davon ausgeht, dass hier ,mittelalterliches Allgemeingut‘ wiedergegeben werde, son-
dern dass, im Gegenteil, auf einen besonderen — ndmlich heidnischen — (Irr-)Glauben
referiert wird, durch welchen Rennewart differentiell als getduschter, térichter und spa-
ter unentschlossen zwischen heidnischer und christlicher Lehre schwankender Heide
konturiert ist.

Mohammed-Erzdhlungen wie die Vita Mahumeti, die also offenbar im historischen
Umfeld des Willehalm als diskursive Folie durchaus vorausgesetzt werden diirfen,?*
inszenieren die Entstehung der heidnischen Lehre immer wieder als aus dem Christen-
tum stammende Irrlehre, die auf einen enttduschten Christen zuriickzufiihren ist, der
sie als Rache ersinnt. Die Emergenz des Anderen aus dem Eigenen wird auf diese Art
biographisiert und in den Modus eines exemplarischen Lebenslaufes {iberfiihrt. So er-
zahlt die Vita Embricos die Geschichte eines Mannes, der mit falscher Frommigkeit
lebt, welche er durch echte Askese demonstriert, und so als Wolf im Schafspelz unter
dem Deckmantel falschen Glaubens versucht, das ,Pontifikat‘ Jerusalems an sich zu
bringen, schlief3lich trotz einer Warnung, die vom Himmel an den Kaiser ergeht, per
Akklamation beinahe zum Patriarchen gewahlt, dann jedoch enttarnt und verjagt wird.
Er schwort nun Rache und griindet eine Irrlehre, deren erster Anhdnger der Diener
eines lybischen Konsuls, Mammutius, wird, welcher sich nach dem Tod seines Lehrers
zum falschen Propheten aufschwingt.

Der anonyme Liber Nycholay schliefilich macht aus der Figur des abgefallenen
Christen sogar einen enttduschten Papstamtsanwarter namens Nycholaus, der in den
artes ausgebildet ist.”®> Dieser, vom altersschwachen Papst als Nachfolger auserse-
hen, verpasst den Zeitpunkt der Wahl, weil er in Spanien und der ,Barbarei‘ als Missi-
onar reist. Nachdem er zundchst fast die gesamte Welt bekehrt hat, sinnt er nun auf die
Zerstorung des Christentums: Unde post modum cogitavit quomodo Christianam religionem
subverteret et novam sectam inveniret, praemeditatus fuit in corde suo contra Romanam
Ecclesiam maximam controversiam.”*® Die lange, sehr detailliert entwickelte Haresie (Liber

264 Zwar ist es nicht unmoglich, dass die Worte des Rennewart bereits auf eine unbekannte Vorlagen-
fassung der Aliscans-Geste zuriickgehen, nichtsdestoweniger bediirfen sie, um im Kontext des Wille-
halm Sinn zu ergeben, eines Zielpublikums, das im entsprechenden diskursiven Kontext verankert und
ihnen Sinn beizumessen in der Lage ist.

265 Diese Version der Herkunftsgeschichte Mohammeds schlief3t scheinbar an eine Tradition an, die
bereits Petrus Venerabilis in seiner Summa totius haeresis saracenorum (3,4—8; in Glei, Petrus Venerabi-
lis, S. 2-23) als sachlich falsch ablehnt: Putant enim quidam hunc Nicholaum illum unum e septem primis
diaconibus exstitisse et Nicolaitarum ab eo dictorum sectam, quae et in Apocalypsi Iohannis arguitur,
hanc modernorum Saracenorum legem exsistere (Ubers. [Glei]: ,,Es glauben nidmlich einige, er sei mit
jenem Nikolaus, einem der ersten sieben Diakone, identisch, und die nach ihm benannte Irrlehre der
Nikolaiten, die auch in der Apokalypse des Johannes verurteilt wird, trete jetzt wieder in dem eben ge-
nannten Gesetzbuch der Sarazenen in Erscheinung.®).

266 Liber Nicholay, Nr. 7; Ubers. (Yolles/Weiss): ,,Afterward he thought about how he might subvert
the Christian religion and found a new sect, and devised in his heart great controversy against the
Roman Church®.



V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Hiresie === 553

Nycholay Nr. 7-15), die dieser Text vorfiihrt, mischt engmaschig christliche Glaubenssétze
mit hdretischen Abweichungen, indem Nycholaus, der spater Machometus genannt wird
(qui Machometus dicitur [Liber Nycholay, Nr. 1]), beispielsweise die Allwissenheit Gottes
und die Jungfrauengeburt lehrt, gerade die Notwendigkeit der Beichte jedoch ausldsst
und stattdessen behauptet, man miisse sich einem Priester nur zeigen, um seine Siinden
vergeben zu bekommen.”’

Die Otia des Walter von Compiégne erzdhlen davon, wie der durchaus gldubige
Machomes, der nie Christ genannt wird, einen Eremiten aufsucht, welcher in ihm je-
doch die Besessenheit durch Ddmonen erkennt, ihn mit derselben konfrontiert und
fortschickt (Vv. 45-52). Machomes erhilt fiir seine Zukunft prophezeit, dass er die Ehe
zerstoren, die Jungfrdulichkeit schdanden, die Beschneidung wieder einfiihren, die
Taufe abschaffen und den ,alten Adam‘ wiedereinsetzen werde (Vv. 53-70). Machomes,
der die Worte des Eremiten bedenkt, fiihlt nun den Ddmon in sich erstarken (Vv. 77 f.)
und griindet schlieflich seine Haresie. Das Phantasma des aus dem Eigenen entstehen-
den Anderen ist in den Otia noch einmal radikal verstirkt, insofern Machomes hier zu-
ndchst ein gutwilliger Glaubiger ist, der nicht darum weif3, dass er von einem Ddmon
besessen ist, und der erst auf die Anrufung des von ihm aufgesuchten Eremiten hin
immer starker von diesem Damon kontrolliert wird, dessen er sich, trotz seines Wissens
um denselben, nicht erwehren kann. Der Abfall vom rechten Glauben wird hier als
eine dem Menschen entzogene, gar von Gott zugelassene Fiigung inszeniert, die dem
willigen, aber leichtglaubigen Glaubigen uneinsichtig bleibt, die jedoch maf3geblich
durch die Stimme einer auctoritas ausgelost worden ist, die nicht {iber jeden Zweifel
erhaben bleibt.?*® Auch hier schlieRlich wird Machomes als jemand inszeniert, der

267 Auch in den Otia Wilhelms von Compiégne wird die Lehre des Machomes in diesem Sinne als H&-
resie gekennzeichnet. Er instituiert diese in einem 6ffentlichen Gebet, das zundchst christliche Lehren
inkorporiert (Allmacht Gottes, Unbewegtheit des Bewegers, Menschwerdung und Kreuzestod Christi;
Vv. 799-804), um dann in einem zweiten Schritt diese Lehren durch jene zu ersetzen, welche ihm an-
geblich der Erzengel Gabriel vermittelt habe (Vv. 805-810). Im Folgenden schafft er die Taufe ab, setzt
die Beschneidung wieder ein, ,t6tet* das Abendmahl (Vv. 851-853) und fiihrt schlieBlich die Vielehe ein
(Vv. 1011-1026), in welcher ein Mann mit zehn Frauen und eine Frau mit zehn Midnnern verbunden
sein kann, um moglichst grofle Fruchtbarkeit zu erzielen: ,[...] Sic gignis multos multis e matribus ille, |
illa vel ex uno semine concipiet. | Nam si de tot erit natura frigidus unus, | alter erit calidus et
sobolem faciet | sicque volente deo sine fructu nulla manebit | nec sterilis metuet arboris ulla rogum.*
(Vv. 1021-1026; Ubers. [Yolles, Weiss]: ,, Thus the man will engender many from many mothers, and the
woman will conceive perhaps from one seed. For if of so many men one should by nature be cold, anot-
her will be warm and will produce offspring, and thus, by God’s will, no woman will remain without
fruit, and no woman will fear being thrown on the pyre like a sterile tree.“).

268 Dass die Worte des Eremiten durchaus nicht iiber jeden Zweifel erhaben sind, thematisiert der
Text in einem kurzen Abschnitt. Nachdem Machomes von dem Eremiten fortgeht, heif3t es hier: Abscen-
dens Machomes et sancti dicta revolvens | innumeras animo fertque refertque vices: | nam de se sancto
plus quam sibi credere coepit | et sicut mentem, sic variat faciem | iamque satis posset advertere quilibet
illum | non proprii iuris esse, sed alterius: | daemon enim ducebat eum quocumgque volebat | permissuque
dei prospera cuncta dabat (Otia Vv. 71-78; Ubers. [Yolles, Weiss]: ,,As Muhammad departed, he weighed



554 =—— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

weitreichenden Einblick in die heilsbringenden Wahrheiten des Christentums hat. In
einer langen Rede (Vv. 441-564) legt er zundchst die wesentlichen Punkte des christli-
chen Glaubens dar, um sie dann als veraltet abzutun und durch neue Gesetze zu erset-
zen, wobei ihm als Begriindung der Sittenverfall dient, der — in so grof3er zeitlicher
Distanz zur Passion Christi — unter den Christen Einzug gehalten habe.?®® Gottes
Gnade, so die hiretische Behauptung, habe Mitleid fiir die Harte der Biirde gehabt und
deshalb das Gesetz erleichtert.?°

Auch die Summa totius haeresis Saracenorum des Petrus Venerabilis (1. Hilfte
12. Thd.)?”* gibt einen kurzen Lebensbericht, der faktische Wahrheit (res gestae

the holy man’s words and brought them to his mind countless times, for he had begun to believe the
holy man about himself more than he believed himself. As his mind changed, so his expression changed,
and soon anyone would have been able to notice that he was not in control of himself, but rather another
controlled him: a demon was leading him wherever it wished, and with God’s permission the demon
gave him good fortune in everything.). Hier scheint impliziert, dass einféltiger Glaube besser gewesen
wire, als dem Appell der auctoritas zu folgen. Ob das gottliche Zulassen des Vorganges eine Folge die-
ses ,Abfalls‘ ist, wird nicht explizit. Zugleich wird weiterhin auf das uneinsehbare praeiudicium Gottes
verwiesen (0, divinorum scrutator iudiciorum | quis queat esse? [Otia Vv. 93 f.; Ubers. (Yolles, Weiss):
,Who can fathom God’s judgements?“]) und Machomes in eine Reihe mit Hiob (Otia V. 103 f.: Sic Iob,
sic Machomes, bonus hic, malus ille, fuerunt; | nunc habet hic requiem, sustinet ille crucem [Ubers.
(Yolles, Weiss): ,,Thus Job, thus Muhamad: one was good, the other evil: one is at rest now, while the
other bears the cross“]) und Lazarus (V. 111) gestellt.

269 Walter von Compiégne: Otia de Machomete, Vv. 529-540: Sed quod habere solet noviter novus
ordo statutus, | primitus ut vigeat, inde tependo ruat, | sic quoque religio decrevit christicolarum, | ut quae
summa fuit, postea corruerit [...]. Virgo ruit vitio, castus adulterio. | Nemo fidem Christo promissam servat;
amorem | nemo tenet castum; sic perit omnis homo (Ubers. [Yolles, Weiss]: ,,The Christians’ observance
was great while the law was newly received, while the order was new. But as usual when a new order
is recently established just as it flourishes at first, afterward it cools down and collapses. [...] The virgin
was ruined by vice; the chaste man by adultery. No one kept the faith promised to Christ. No one prac-
ticed chaste love; everyone was undone.).

270 Walter von Compiégne: Otia de Machomete, Vv. 543-546: Sed tamen ex ipsa, qua praeditus est,
pietate | consilium statuit ne penitus pereat. | Legis onus minuet, tollet baptisma, decemque | uxores unus
ducere vir poterit (Ubers. [Yolles, Weiss]: ,,But nonetheless out of his native compassion he establishes a
plan so that man not perish completely. He will reduce the burden of the law, he will abolish baptism,
and one man will be able to marry ten wives.*).

271 In: Glei, Petrus Venerabilis: Schriften zum Islam, S. 1-29. — Einen kurzen inhaltlichen Uberblick
iiber die Summa geben Mechthild Dreyer: Die Wirkkraft des Wortes: Zur Auseinandersetzung mit dem
Islam am Beispiel von Petrus Venerabilis und Bernhard von Clairvaux. In: Revista Portuguesa de Filo-
sofia 60,3 (2004), S. 621-632, und in jiingerer Zeit — systematischer, analytischer und stérker historisch
ausgerichtet — Christian Saflenscheidt: Die Konstruktion des Anderen am Beispiel des Islam in der
,Summa totius haeresis Saracenorum‘ des Petrus Venerabilis. In: Integration und Desintegration der
Kulturen im europdischen Mittelalter. Hrsg. von Michael Borgolte, Julia Diicker, Marcel Miillerburg,
Bernd Scheidmiiller. Berlin 2011 (Europa im Mittelalter 18), S. 228-238.



V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Hiresie =—— 555

[Summa 3,9]) gegeniiber falschen, ebenfalls kursierenden Darstellungen wiederzugeben
beansprucht.272 Hier stammt Mahumetus nicht aus der Christenheit, sondern ist Arabs
natione (Summa 4,5; Ubers. [Glei]: ,,ein Araber”) und zunéchst noch antiquae primum
idolatriae cultor (Summa 4,6; Ubers. [Glei]: ,,zunéchst ein Anhénger des alten Gotzen-
dienstes®), der — selbst von niederer Herkunft — durch Geschick zur Macht gelangt und,
um Konig zu werden, eine Irrlehre erfindet. Diese Irrlehre jedoch wird nur deshalb zum
Erfolg, weil ihm, der von geringer Bildung ist, in der Version der Summa ein aus der
Kirche ausgestofiener Monch namens Sergius zur Seite steht, der Nestorianer ist und
quod ei deerat supplevit (Summa 6,7; Ubers. [F. D. S.]: ,,was ihm fehlte, erginzte®). Wih-
rend Sergius zur neuen Irrlehre als Uberbau eine (nestorianisch geprigte) Auslegung
des Neuen und des Alten Testamentes beisteuert, greifen nun auch noch Juden in die
Entstehung der neuen Lehre ein, um zu verhindern, dass Mahumetus im Kontakt mit
den heiligen Schriften nicht doch ein echter Christ wird.?> Die neue Lehre erweist sich
also in der Summa als eine Mischung aus Heidentum (Mahumetus), Hiresie (Sergius,
der Nestorianer) und Judentum,”* wodurch nicht zuletzt die unklare Haltung gegeniiber
der mal als Haresie mal als Heidentum klassifizierten Lehre eine aitiologischen Begriin-
dung bekommt.””

272 Noch die Legenda aurea (hier zitiert nach: Jacobus de Voragine: Legenda Aurea. Goldene Legende.
Jacopo de Varazze. Legendae sanctorum. Legenden der Heiligen. 2 Bd. Einleitung, Edition, Ubersetzung
und Kommentar von Bruno W. Hiuptli. Freiburg/Basel/Wien 2014 [Fontes Christiani]) w#gt zwei kon-
kurrierende Versionen gegeneinander ab. In der Vita des Papstes Pelagius (Nr. 181: De sancto Pelagio
papa) ist in einen historischen Exkurs {iber die K6nige der Langobarden und die Entwicklung der aria-
nische Irrlehre auch ein langerer Abschnitt iiber Machumethus eingebaut, der zunéchst von einem ent-
tdauschten romischen Kleriker erzahlt, welcher — wiederum aus Rache — mit Machumethus als Gehilfen
eine Irrlehre stiftet, und dann die Erzdhlung vom verstofienen Nestorianer Sergius dagegenstellt. Die
Legenda aurea folgt hierin scheinbar recht einheitlich dem Speculum historiale (24,39-67) des Vinzenz
von Beauvais (vgl. ebd., Bd. 2, S. 2361, Anm. 45).

273 Petrus Venerabilis: Summa totius haeresis Saracenorum 7,2—-6: adiuncti sunt Iudaei haeretico, et ne
verus Christianus fieret dolose praecaventes, homini novis rebus inhianti non scripturarum veritatem, sed
fabulas suas, quibus nunc usque abundant, Mahumeto Iudaei insibilant. — Ubers. (Glei): ,,[D]em Héretiker
[traten] auch noch die Juden zur Seite. Sie trafen insgeheim Vorsorge, daf3 er kein echter Christ wurde;
indem sie Muhammad, der ja nach einer Neuordnung der politischen Verhéltnisse trachtete, nicht etwa
die Wahrheit der Schriften, sondern ihre Phantastereien einfliisterten, von denen sie ja bis heute mehr
als genug haben.“

274 Petrus Venerabilis: Summa totius haeresis Saracenorum 7,6-10: Sic ab optimis doctoribus, Iudaeis
et haereticis, Mahumetus institutus Alkoran suum condidit, et tam ex fabulis Iudaicis quam ex haeretico-
rum neniis confectam nefariam scripturam barbaro illo suo modo contexuit. — Ubers. (Glei): ,,So belehrt
von den bestmoglichen Lehrern — den Juden und Héretikern —, schrieb Muhammad seinen Koran,
indem er ein ebenso aus jiidischen Legenden wie hdretischen Schwatzereien bestehendes Teufelswerk
in der ihm eigenen barbarischen Weise zusammenstoppelte.“

275 Die Summa totius haeresis Saracenorum (12) entscheidet die Benennungsfrage wie folgt: Hos licet
haereticos nominem, quia aliqua nobiscum credunt, in pluribus a nobis dissentiunt, fortassis rectius paga-
nos aut ethnicos, quod plus est, nominarem, quia, quamyvis de domino vera aliqua dicant, plura tamen
falsa praedicant nec baptismati, sacrificio, paenitentiae vel alicui Christiano sacramento, quod numquam



556 = V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

Gemeinsam haben alle Texte, dass ,Mohammed‘ die Vielehe einfiihrt und er sein
Gefolge — oftmals in Verbindung mit der Installation eines Venus-Kultes”® — ein der
Lust verschriebenes Fleischesleben fiihren,”” teils gar die Sodomie einfiihren ldsst.”’®

ullus praeter hos haereticus fecit, communicant. — Ubers. (Glei): ,,Wenn ich sie auch Héretiker nenne,
weil sie ja ein paar Dinge mit uns gemeinsam glauben, wenn sie auch in den meisten Dingen von uns
abweichen, so wiirde ich sie vielleicht doch richtiger als ,Ungldubige oder ,Heiden‘ (was ein stiarkerer
Ausdruck ist), bezeichnen. Denn mdégen sie auch einiges Wahre iiber den Herrn sagen, meistens predi-
gen sie doch das Falsche; sie erkennen weder die Taufe an, noch das Mef3opfer, noch die Beichte oder
tiberhaupt ein christliches Sakrament, was noch kein Haretiker auf3er ihnen getan hat.”

276 Der Venus-Kult wird in der christlichen Tradition zu einem der Kennzeichen des ,muslimischen’
Heidentums schlechthin.

277 Bereits bei Petrus Venerabilis wird dies an die Vorstellung von ,Wollust mit schonen Frauen‘ ge-
bunden. Das Paradies sei nach der Lehre Mohammeds ein Ort weltlicher Freuden, das in Summa totius
haeresis saracenorum (9,2-11) nicht zufillig die Form des locus amoenus annimmt, welchen die lateini-
schen Poetiken als ,zweites Paradies‘ und als Kausalursache fiir Wollust inventarisieren: Paradisum
non societatis angelicae nec visionis divinae nec summi illius boni, quod ,nec oculus vidit nec auris audivit
nec in cor hominis ascendit’, sed vere talem, qualem caro et sanguis, immo faex carnis et sanguinis, con-
cupiscebat qualemque sibi parari optabat, depinxit. Ibi carnium et omnigenorum fructuum esum, ibi lac-
tis et mellis rivulos et aquarum splendentium, ibi pulcherrimarum mulierum et virginum amplexus et
luxus, in quibus tota eius paradisus finitur, sectatoribus suis promittit (Ubers. [Glei; Hervorh. jeweils von
mir, F.D. S.]: ,,Das Paradies besteht fiir ihn nicht in der Gemeinschaft mit den Engeln, auch nicht in der
Schau Gottes, noch in jenem hochsten Gut, das ,kein Auge gesehen und kein Ohr gehort hat und was
in keines Menschen Herz gedrungen ist‘ [1 Cor 2,9]; vielmehr malte er es sich in seinen Wunschtraumen
als ein Paradies von Fleisch und Blut: genau so, wie er es fiir sich erhoffte. Dort gebe es Fleisch zu essen
und allerlei Friichte, Bdche von Milch und Honig und reinstem Wasser, es gebe wolliistigen Genuf3 der
Liebe mit den schonsten Frauen und Mddchen: So verspricht er es seinen Anhdngern, und in solchen
Dingen geht sein Paradies auf.“). — Dass die ,Sarazenen‘ das Paradies als Ort korperlicher Freuden ima-
ginierten und mit geschlechtlicher Befriedigung verbdanden, findet sich noch bei Thomas von Aquin:
Summa contra gentiles IV,83 [S. 502].

278 Die Vita Embricos findet fiir den Grenzdiskurs der Sodomie eine Wortwahl, die derjenigen des
Planctus naturae des Alanus ab Insulis eng verwandt ist: Caeca fuit iuvenum, caeca libido senum, |
quare plerumque sexum confundit utrumque | incertumque genus fecit iniqua Venus. [ [...] | qui minus hoc
timuit, sanctior ille fuit. | [...] | Dum tibi, Natura, rapuerunt vi tua iura, | femina quaeque parem, mas sub-
igendo marem (Vv. 792-804; Ubers. [Yolles, Weiss]: ,,For this reason unjust Venus confused both sexes,
more often than not, and made gender uncertain. [...] whoever was less inhibited, was holier. [...] While
they stole from you, Nature, your laws by force, woman mounted woman, and man, another man.“).
Dass unter Aufrufung des Natura-Diskurses hier weibliche Sodomie figuriert, die insgesamt selten the-
matisch wird, mag als spezifische Referenz auf Rém 1,26 f. erkldrbar sein, in welchem es — neben der
Verwechslung von Kreatur und Kreator — iiber die Praktiken der Heiden auch heif3t: nam feminae
eorum inmutaverunt naturalem usum in eum usum qui est contra naturam | ¥similiter autem et masculi
(Ubers. [Jerusalemer Bibel]: ,,Ihre Frauen vertauschten den natiirlichen Verkehr mit dem widernatiirli-
chen: “ebenso [...] die Manner“.), und damit Sodomie, welche aus ziigelloser luxuria hervorgeht, als
,heidnische’ Stinde markiert. Wie auch im Planctus naturae sind Sodomie und Inzest hier die ultimative
Konsequenz einer als Dammbruch inszenierten Wollust zwischen den Geschlechtern: Ergo prurigo Ve-
neris scelerum fit origo. | Africa dum temere polluitur Venere | sollicitans nuptas ruit effrenata voluptas |
nullaque virgo fuit nubere quae potuit (Vv. 785-787; Ubers. [Yolles, Weiss]: ,,Thus the itch of sex [wort-



V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Hiresie =—— 557

Auf unterschiedliche Weise inszenieren die Texte die invasive oder subversive
Riickkehr der aus der Gemeinschaft des Christentums Abgefallenen als Andere ins
Eigene und markieren sie iiber ihre (wolliistige) Fleischesexistenz. Der Liber Nycho-
lay schlief3t mit der Erzdhlung von der Invasion der Sarazenen zu Zeiten Karls des
Grof3en, in der sich seine Drohung gegen den an seiner Statt gewdhlten Papst er-
fiillt, dass er beweisen werde, wer der Grofiere sei: Ego ostendam tibi, lohannes, qui
diceris papa Romanus, quis inter me et te maior erit in universo circulo orbis terrae
(Liber Nycholay Nr. 6).””° Die Vita Embricos erzihlt dieses Eindringen des Heiden-
tums zwar nicht, hier jedoch spricht ,Mohammed‘, nachdem er das Patriarchat von
Jerusalem nicht erhalten hat, die Drohung aus, dass er ,,hundertfach vervielfaltigt*
(V. 183) wiederkehren werde, um der Kirche zu schaden, und dies wird umgehend
auf den Zustand der Gegenwart (hodie, V. 190) bezogen, in welcher die Gefahr der
gens Mahumet parens (V. 192) die Christenheit weiterhin bedrohe.?*® Der Willehalm
Wolframs kennt — neben dem Irrglauben stiftenden Betrug des Mohammed-Grabes —
auch dieses Moment der Mohammeds-Viten. Eine ganz dhnliche Usurpationsdrohung
wird hier in Hinblick auf Terramér, den geh6rnten Ehemann Arabel/Gyburgs, und
sein Gefolge formuliert:

si wolden rechen herzen leit
und al ir goten viiegen pris.
Oransche und Paris

si gar zerstoeren solten.

dar nach si viierbaz wolten

af die kristenheit durh rache.
Terramér den stuol da ze Ache

lich: Venus!, F.D.S.] was the origin of their sins. While Africa was recklessly defiled by Venus, unbrid-
led sensuality rushed in tempting married women, and no virgin could be found whom one could take
in marriage.“). — In der Mohammed-Vita Hic incipit qualiter (dort Abschnitt Nr. 24) richtet Maomet eine
Armee ein, in welcher die Kdmpfer ihre Frauen nicht mitfiihren diirfen, wodurch er sie zum habitus et
mos sodomiticus bringt, was die Manner kiinftig auch in Friedenszeiten beibehalten.

279 Ubers. (Yolles, Weiss): ,,I will show you, John, who call yourself the Roman Pope, which of us will
be greater across the entire earth’s globe.*

280 Embrico von Mainz: Vita Machometi, Vv. 183-194: ,Ipse reportabo, neque sic, sed centuplicabo. |
Vestra sit eximia nunc licet ecclesia | sentiet illa minas nostras — patiendo ruinas: | cum sua posteritas
victa mihi meritas | exsolvet poenas et — uti desidero, plenas.* | In quo praesagus — heu! — fuit iste magus.
| Si quaeris testem, paganam respice pestem. | Cuius nequitiae signa manent hodie. | Nam gens exosa
Christo, gens perniciosa, | gens Mahumet parens et ratione carens, [ certat adhuc stultum defendere sedula
cultum. | Cur perit illa, scio, perpete supplicio (Ubers. [Yolles, Weiss]: ,,,] myself will come back, and not
thus, but multiplied a hundredfold. Although your Church is great now it will nevertheless feel my
threats — it will suffer great losses: since its vanquished posterity will pay to me the deserved punishment —
in full, as I desire.* | Alas! In this the mage was prophetic. If you want a witness, look at the scourge of
the pagans. The signs of the mage’s wickedness remain today. For a people loathing Christ, a ruinous
people, a people obeying Muhammad and lacking reason, strives stubbornly to this day to defend its
foolish worship. For this reason, I know, they perish with eternal punishment.*).



558 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

besitzen wolde und dannen ze Réme varn,
sinen goten pris alsd bewarn,

Diu Jésus helfe wolden leben,

daz diu dem tode wurde gegeben.

sus wold er rcemische krone

vor sinen goten schone

und vor al der heidenschaft tragen.
(Willehalm 339,28-340,11)

Die Usurpationsplidne der Heidenschaft zielen hier wie dort auf die Ubernahme des
Zentrums der Christenheit, wobei im Willehalm — im Sinne der Zwei-Schwerter-Lehre —
mit dem Kaiser in Aachen auch dessen weltlicher Reprdsentant einbezogen wird.
Verdndert ist die Motivierung aus dem Inneren: Wéahrend es in den Mohammeds-
Viten der abgefallene beziehungsweise ausgestofene Haretiker ist, der in Gestalt sei-
ner Anhédnger zuriickzukehren droht, ist es hier — in einer christianisierten Troja-
Erzihlung®®! - die Minne, welche mit Willehalm aus der Heidenschaft zuriickkehrt
und deren Siifle den Christen nun sauer (vgl. Willehalm 12,30 f.) wird, weil sie die
Scharen der Heiden ins Reich eindringen lasst.?

V.3.2.2 Das heidnische Gesetz diesseits des Meeres: Kreuznahme gegen

das innere Heidentum im Welschen Gast Thomasins von Zerklaere
Aber auch die Umkehrung der heidnischen Bedrohung ldsst sich beobachten. Wo die
Mohammed-Viten die Herkunft des Anderen aus dem Eigenen erzdhlen, gibt es ebenso
Texte, die die Verfehlungen im ,Inneren‘ des Christentums mit dem (dufBeren) Heiden-
tum in Beziehung setzen. So wie fiir Augustinus die Heiden die materia operationis
(das ,Feld der Betatigung) der Kirche sind (vgl. Kap. V.3.1), verlegen spétere Autoren
den Kampf ins Innere, und zwar einerseits ins Innere des christlichen Subjektes und
andererseits ins Innere der Gemeinschaft der Christenheit.”®>

281 Als solche sieht den Willehalm-Stoff auch schon etwa Joachim Heinzle: Wolfram von Eschenbach.
Dichter der ritterlichen Welt. Leben, Werke, Nachruhm. Basel 2019, S. 193f.

282 Der Dialogus miraculorum (V.21) des Caesarius von Heisterbach kennt diese Bedrohung durch das
Auflere gleichfalls als Folge einer aus dem Inneren stammenden Motivierung. In einem Zusammen-
schluss zwischen ,Haresie‘ und ,Heidentum‘ sind es hier die Albigenser, die den ,heidnischen‘ K6nig
von Marokko zum Verbiindeten haben, welcher mit einem gewaltigen Heer den Heiligen Stuhl einzu-
nehmen droht. Gleiches gilt freilich fiir viele weitere Texte. Exemplarisch kann die in mehreren Versio-
nen iiberlieferte Erzdhlung von Flore und Blanscheflur herangezogen werden, welche — auf der Folie
eines aus dem christlichen Eigenen heraus entstandenen Anderen — das aitiologische Modell noch ein-
mal invertiert, indem mit dem christlich-heidnischen Paar die Stammlinie zu Karl dem Grof3en gelegt
wird, welcher — als spéterer Uberwinder des Heidentums — aus dem Heidnischen herstammt, welches
selbst aus dem Christentum stammt.

283 Zur materia pugnae bei Petrus Abaelardus vgl. bereits oben Kap. 1I1.3.2.2, S. 206. Abaelard entwi-
ckelt eine Ethik, die sich entlang der Kategorie der Priifung entfaltet und dabei sowohl das Auflere der
Welt (hier konkreter: die Frau) als auch das Innere jedes Subjektes zur materia pugnae werden l4sst,



V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Hiresie =—— 559

Die schon bei Augustinus figurierende und bei Petrus Abaelardus wiederkehrende
materia — im Sinne eines Anlasses, Gegenstandes oder Betdtigungsfeldes zur Bewah-
rung fiir den (kdmpfenden) guten Christen — scheint ein derart stehend geprégter Ter-
minus zu sein, dass sie auch in die Volkssprache vordringt. Auch hier, im Rahmen der
Ethik des Welschen Gastes, ist das Andere, wiederum das Heidentum, Anlass zur Beti-
tigung, ndmlich der Betdtigung im Kampf, welcher aber diesmal zunachst ein ganzlich
externalisierter, ein literal zu nehmender ist:

alsam mac sich bereden niht
ein man da von, daz er giht
daz got mac in kurzer vrist
daz lant da sin grap ist

der kristenheit geben wol
und daz erz tuot, ob er sol.?®*
er hat uns ze materge geben
daz lant, daz wir sulen leben
an muoze und an trakeit,

daz wizzet viir die warheit.
(WG 11533-11542; Kursivierung von mir, F.D. S.)

Gleichwohl der Kampfaufruf zur Gewinnung des Heiligen Landes sich nach aufien,
gegen real existierende ,Heiden‘ richtet, ist dieselbe Grundstruktur der Bewahrung er-
kennbar, welche das Heidnische als Systemstelle der Formation des christlichen Eige-

anhand derer das (médnnliche) ethische Subjekt sich beweisen kann und muss. Die Frau wird dabei zu
Gegenstand und Anlass von Bewdhrung, insofern sie Begehren auslost. Die Veranlagung des Menschen
zum Laster, das So-Sein (talis esse) wird gleichfalls als materia pugnae gefasst, der consensus als ent-
scheidendes Moment der Siinde gédnzlich internalisiert. Indem der Konsens zur Siinde bei Abaelard
hoher angesetzt wird als die Ausfiihrung der Siinde, welche auch ohne Konsens geschehen kann, liegt
hierbei die entscheidende Instanz der Bewahrung im Inneren, im Geist, und nicht im Aufleren, in der
Welt. Der Kampf des Christen und die Bewahrung an der dufieren Welt findet im Christen selbst statt.
Der Kampf gegen die Versuchungen der Welt ist vor allen Dingen auch ein Kampf gegen die innere
Zustimmung zu dieser Versuchung.

284 Die Argumentation, man solle nicht glauben, Gott, der allméchtig sei, wiirde die Heiden schon ver-
treiben, wenn er es nur wiinsche, sondern man miisse erkennen, dass ihre Bekdmpfung Aufgabe der
Christen sei, erscheint auch in einem Lied Albrechts von Johansdorf (Die hinnen varn, MF 89,21, hier:
89,25 f), das gemeinhin vor 1200 angesetzt wird. Der Welsche Gast und Albrechts Lied teilen dieses Argu-
ment mit der Kreuzzugs-Bulle ,Quia major* Innozenz* IIl. aus dem Jahr 1213, in welcher jedoch das Schlag-
wort der materia nicht erscheint. Gleichwohl heifd3t es in der Bulle mit Bezug auf ein Zitat aus dem
Matthaus-Evangelium: Qui vult me subsequi ad coronam, me quoque subsequatur ad pugnam, quee
nunc ad probationem proponitur universis (zitiert nach: PL 216, Sp. 817B). Auch in der Bulle wird der
Kampf gegen die Heiden zugleich als Besserung des Inneren jedes Christen begriffen, der das Kreuz
nimmt; vgl. Sp. 817C: O quanta jam provenit utilitas ex hac causa! quam multi conversi ad pcenitentiam pro
liberatione terree sanctae mancipaverunt se obsequio crucifixi, et quasi per agonem martyrii coronam glorize
sunt adepti, qui forte in suis iniquitatibus periissent, carnalibus voluptatibus et mundanis illecebris irretiti! —
Auf einen moglichen Bezug zwischen dem Lied Albrechts und einem Brief Gregors VIII. hat bereits Georg
Wolfram: Kreuzpredigt und kreuzlied. In: ZfdA 30 (1886), S. 89-132, hier S. 112, hingewiesen.



560 =—— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen* Subjekts

nen begreifen kann, denn auch hier richtet sich der Appell von seiner Struktur her an
ein christliches Subjekt, dem das Heidentum als Mittel gegen otium (muoze) und acedia
(trakeit) dient, sowie an ein kollektives — wiederum: realpolitisch gedachtes — christli-
ches Inneres, das es zu konsolidieren gilt: Weil die Christenheit zerstritten ist, so heif3t
es im Welschen Gast, hat Gott das Heilige Land den Heiden zufallen lassen, auf dass
sich die Christenheit gegen einen duf3eren Feind vereine:*°

er [= Gott; F. D. S.] wil zebrechen unsern strit
den wir hie zaller zit

durch unsern {ibermuot begén

und wil daz wir dar gén,

da wir striten ane iippekeit

durch got und durch die kristenheit.

(WG Vv. 11543-11548)

Allerdings findet auch hier umgehend eine internalisierende Wendung in die Gewis-
senslenkung des christlichen Subjektes statt, insofern sofort im Anschluss individu-
elle Weltabsage (V. 11559) gefordert wird. Die Ermoglichung des Heidenkampfes
durch die Prdasenz der Heiden im Heiligen Land wird selbst als Gnade Gottes aufge-
fasst, die demjenigen, der manhaft (V. 11563) ist und nichts als die — an sich siind-
hafte — Tatigkeit der Ritterschaft liebt, einen Anlass gibt, welcher diese Disposition in
eine Tat des Rechtglaubens verwandeln kann (vgl. Vv. 11563-11566):

nu merket an got groze guot,

daz man allergernest tuot

und daz ins tiuvels dienst gert,
daz hat got als6 gekért

daz wir im mugen dienn dermite.
(WG Vv. 11567-11571)

Das Land, um das gekdmpft werden soll, dient dazu, den Weg ins Himmelreich und zu
Gott zu einem geraden Weg zu machen. Wer dort umkommt und gebeichtet hat, wird
errettet werden (WG Vv. 11589-11602). Hieran schlief3t wiederum eine — freilich auf
einen Kreuzzugsaufruf verengte — kurze kreuzestheologische Abhandlung an, die auf
eine innere Kreuznahme abzielt, welche expressis verbis den Liisten des Leibes entge-
gengestellt werden soll. Dem inneren Kreuz folgen heif3t, gerade nicht dem Leib und
den Lastern zu folgen:

285 In diesem Kontext kann auch die Auseinandersetzung des Welschen Gastes mit den Opferstock-
Strophen Walthers von der Vogelweide gesehen werden. Deren Skepsis gegeniiber der Kollekte fiir den
Kreuzzug wird im Welschen Gast hart verurteilt und, wie Theodor Nolte: Papst Innozenz III. und Wal-
ther von der Vogelweide. In: Papst Innozenz III. Weichensteller der Geschichte Europas. Interdiszipli-
ndre Ringvorlesung an der Universitdt Passau 5.11.1997-26.5.1998. Hrsg. von Thomas Frenz. Stuttgart
2000 S. 69-89, hier S. 78-81, argumentiert hat, in den Kontext von Ketzerei gestellt.



V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Hiresie =—— 561

swen Kristes zeichn gezeichent hat,
den sol ouch kriuzen sin kriuze
daz man sim libe volge niht.

(WG Vv. 11624-11626)

swer sim geluste volget iht,

der hat sin herze gekriuzet niht.
swer daz zeichn des kriuzes hat
gestricket an sine wat,

daz Gzer zeichn bezeichent wol

daz man das kriuze innen haben sol.
(WG Vv. 11643-11648)

man sol sich selben spannen gar

an das kriuze, daz ist war,

daz man sinen willen niht entuo,
wil man dem kriuzer komen zuo
der ze sinem vater sprach,

do im daz kriuz zu liden geschach,
diumdiietecliche und still,

,niht als ich wil, [s6%%°] swie du wil.*
(WG Vv. 11657-11664)

Die duflere Kreuznahme als Zeichen der inneren Kreuznahme wird geradezu in den
Modus christusformiger compassio iiberfiihrt, insofern der kriuzer sich selbst aufs
Kreuz spannen soll und Christus — im Umkehrschluss — selbst auch kriuzerférmig wird
(Vv. 11660-11664). Es erfolgt ein Aufruf zum Martyrium, welcher wiederum zuriickge-
bunden wird an die materia dieses Kampfes.

Diese wird nun jedoch in einer letzten, finalisierenden Wendung mit den Lastern,
von welchen sich der kriuzer als Individuum lossagen muss, wenn er wahrhaft das
Kreuz nimmt, und mit der Entzweiung der Christenheit als Kollektiv kurzgeschlossen:

Got hat uns materge gegeben
daz wir mugen von disem leben
hin zim nach marteraere wis.
swer dishalp mers hat niht pris,
daz er mit der untugende veht,
den dunket guot der heiden reht.
die enhabent zuo deheiner zit
mit ir boesem gluste strit.

286 Riickerts Text liest hier — scheinbar fehlerhaft — si, was keinen Sinn ergibt. Der Varianten-Apparat
verzeichnet fiir Hss. GUDE: niht als ich wil. sundern so din wille (ebd., S. 482), was Mt 26,39 (non sicut
ego volo sed sicut tu; Ubers. [Gisela Meyer-Stiissi]: ,nicht so, wie ich will, sondern so, wie du (willst)*)
relativ getreu wiedergibt.



562 = V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen* Subjekts

swer dishalp mers in volgen wil,
der schein in dort niht zu vil.
(WG Vv. 11679-11688)

Hier erscheint also ein direktes Analogon zu Abaelards materia pugnae, welche die
Christen in sich selbst haben, und ein Bezug zu der Psychomachie, welche im Wel-
schen Gast zuvor thematisch inkorporiert ist: Wer im Rahmen der christlichen Gemein-
schaft nicht gegen seine Laster ficht, der heif3t auch ,diesseits des Meeres‘ der heiden
reht gut.®” Dieses heidnische Gesetz besteht — und die Belege fiir diese Auffassung des
Islam sind Legion — in einem Hedonismus, der dazu fiihrt, dass die ,Heiden‘ zu keiner
Zeit ihre Liiste bekdmpfen (die enhabent zuo deheiner zit | mit ir boesem gluste strit).**®
Das Laster und die Nachfolge des Fleisches, in Opposition zur tugent und zur Nach-

287 Die polemisch gegen Fehlverhalten auf christlicher Seite gerichtete Umkehrung dieser Formulie-
rung vom ,heidnischen Recht‘ findet sich etwa in einem Exemplum aus dem Dialogus miraculorum des
Caesarius von Heisterbach, in welchem ein proto-christlich argumentierender paganus, der Sohn Sala-
dins, den Christen siindhaft ausschweifendes Fleischesleben vorwirft. Dies wird als lex Christiana be-
Kklagt (Dialogus miraculorum 4.15,13-15: Quod abhorret Judaeus et quod exsecratur paganus, hoc quasi
pro lege habet Christianus [Ubers. (Nosges, Schneider): ,Was der Jude verabscheut und was der Heide
verflucht, haben die Christen sozusagen als Gesetz.“]. Der didaktische Vorwurf richtet sich freilich an
die christliche Gemeinschaft und wird in der Dialograhmung des Exemplums deswegen als besonders
gravierend formuliert, weil der Vorwurf hier von einem Heiden ausgesprochen werden kann, der sogar
nach christlichen Maf3stdben (handlungsethisch) gut lebt. Implizit wird hier das auch im Welschen Gast
vorfindliche Argument aufgerufen, nach welchem Fleischesleben eigentlich der heiden reht ist. — In der
Formel dishalp mers mag die afrz. Fiigung des outremer, der Bezeichnung fiir christlich beherrschten
Kreuzfahrerstaaten ,jenseits des Meeres‘, anklingen.

288 Im Liedkorpus Hartmanns von Aue ist eine Strophe iiberliefert, die auch schon Haubrichs, Beken-
nen und Bekehren, S. 135 f., heranzieht, in welcher dieselbe Forderung nach einer inneren Kreuznahme
gestellt wird, ohne die die duflere Kreuznahme ,,auf der Kleidung“ wertlos sei: Dem kriuze zimet wol
reiner muot | und kiusche site, | s6 mac man saelde und alles guot | erwerben da mite | ouch ist ez niht ein
Kkleiner haft | dem tumben man, | der sinem libe meisterschaft | nicht halten kan. | Ez wil niht, daz man si |
der werke dar under vri. | waz touget ez iif der wat, | der sin an dem herzen niene hdt? (MF 209,25-36) Die
Unfdhigkeit, seinen eigenen Korper zu bemeistern, ist auch hier der Gegensatz zur Kreuznahme. Auch
hier wird sie also implizit in ein Verhaltnis zum Heidentum gesetzt. Das christliche Subjekt bedarf — im
Rahmen dieser Strophe — also der Kontrolle des Fleisches. Und auch das oben angesprochene Lied Al-
brechts von Johansdorf (Die hinnen varn, MF 89,21-90,15) modelliert die Heiden im Heiligen Land einer-
seits als Anlass dazu, sich im Kampf um das Heilige Grab des Erbarmers selbst zu erbarmen, und
andererseits als Anlass, sich Rechenschaft {iber die eigenen Siinden zu geben: ich gedénke alsé vil ma-
nige naht, | ,was sol ich wider got nu tuon, ob ich belibe, | daz er mir genaedic si?‘ (MF 90,8-10) Hier nun
wird der externalisierte Kampf gegen das Heidentum mit der internalisierten Verpflichtung zur Rechen-
schaft vor Gott und der im Herzen begangenen Siinde der Liebe zu einer Frau in Verbindung gebracht,
welche zugleich in einen Bezug zur ,Welt‘ gebracht wird, insofern das Ich sie ,mehr als alles in der
Welt* liebt; MF 90,11-15: S6 weiz ich niht vil groze schulde, die ich habe, | niuwan éiné der kume ich nie-
mer abe. | alle siinde liez ich wol wan die: | ich minne ein wip vor al der welte in minem muote | got herre,
daz vervdch ze guote!



V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Hiaresie —— 563

folge des Kreuzes, wird damit zu einem inneren Heidentum des fleischlichen Christen.
Heidentum ist hier schlief3lich keine Frage der Geburt mehr, Heidentum ist eine Frage
der Ethik.”®°

V.3.2.3 Die Prdasenz der schonen Anderen im Eigenen: Die K6nigin
von Mohrenland (Stricker)

Es kann im Vergleich plausibilisiert werden, dass die Logik der Superposition, welche
konstant die Subjektivierungsformen und die Kollektivierungsformen des christlichen
Eigenen einander iiberlagern ldsst, auch in vernakularer Literatur in vielfaltiger Weise
vorhanden sind und die Motivierung der Narrationen durchzieht. Gezeigt werden kann
hierbei, dass der Markierung von Korperlichkeit durch Schénheit und Schwérze eine
besondere Rolle zukommt. In dieser spezifischen Verbindung findet sie sich auch in
dem Reimpaarbispel Die Kénigin von Mohrenland des Strickers, in Wolframs Parzival
und Willehalm oder Ulrichs von dem Tiirlin Arabel realisiert. Das sich jenseits des Meeres
formierende Heidentum als aus dem christlichen Eigenen abgefallene Héresie ist dabei
das Komplement zu demjenigen, der — erneut in den Worten des Welschen Gastes — dis-
halp mers nicht mit der untugende veht und der dieserart das Heidentum im Bereich des
Eigenen realisiert, denn ihn dunket guot der heiden reht (WG Vv. 11679-11681). In dem
Moment, da das ,Heidnische® dabei die Form einer weiblichen Figur annimmt, wird
,Schonheit* nicht allein zum Anlass der ethischen Bewahrung angesichts des Weiblichen
(vgl. Kap. III.3-5), sondern auch zur Verlockung des Heidnischen.

Eine Narration, wie sie das Reimpaarbispel von der Konigin von Mohrenland (A 39)
aus dem Stricker-Korpus bietet, fiihrt die Thematik des ,heidnischen‘ Lebens als ethi-
sche Dimension adeliger Existenz ein und markiert das ,Heidnische‘ im Eigenen iiber
eine rudimentare rdumliche und physiologische Ordnung. Dabei bringt sie expressis
verbis Minne und weibliche Schénheit in Verbindung. Zugrunde liegt die — im Kontext
der vorliegenden Arbeit im Fazit zu Kapitel II entfaltete — Idee von tugendhaftem Ver-
halten als Effekt einer Disziplinierung im Angesicht von kérperlicher Schénheit, welche

289 Dafiir, dass unrechtes Handeln das christliche Subjekt dem Heidentum verdhnlicht, gibt es auch
andernorts Belege. Die bereits zitierte Stelle aus der Mahnrede iiber den Tod des sogenannten Heinrich
von Melk (vgl. S. 470, Anm. 43) bezieht das Pauluswort von den Heiden, die die Kreatur dem Kreator
vorziehen, auf die Habgierigen der Gegenwart, welche als Siinder Gotzendienst betreiben, insofern sie
materielle Giiter begehren: sant Paulus, der gotes bot | sprichet, ditzes reichtum geirischaeit | sei der
abgot schalchaeit (Heinrich von Melk: Von des todes gehugde, Vv. 840-842). Der siindhafte Gotzen-
dienst am Geschaffenen ldsst also auch hier das christliche Subjekt selbst heidnisch werden. — Es sei
daran erinnert, dass die Verehrung der Kreatur und das Vergessen des Kreators in der Blutstropfenepi-
sode an der Parzival-Figur durchgespielt wird, wo sie nicht im Kontext von Habsucht, sondern in
Bezug zu einer anderen Form immanenten Kreatur-Begehrens (ndmlich: Minne) steht. Hier wird Parzi-
val freilich nicht expressis verbis als Heide benannt; der Referenzrahmen der Paulusstelle indessen bie-
tet dieses Konnotat auch hier an.



564 = V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen* Subjekts

hier jedoch als prekare vorgefiihrt wird. Die Lehre, die im Auslegungsteil des Bispels
gezogen wird, gibt Franz-Josef Holznagel wie folgt wieder:

Friiher zeigte die Welt ein von vroude und ere (V. 68) gepragtes Miteinander von Mannern und
Frauen: Die riter (V. 77) dienten fiir die ere der Damen (V. 80). Dann jedoch wurde die Welt damit
vercheret (V. 88), daz man verschamter wibe phlach. Die Ursache des Werteverfalls ist ohne Zweifel
in einem Fehlverhalten von Mannern und von Frauen zu suchen: Ausgangspunkt ist die Existenz
der verschamten; allerdings wird es den Rittern als Defizit zugesprochen, dass sie nicht bestandig
gewesen seien, sondern sich den unehrenhaften Frauen zugewandt haben. Dieses Versagen
der Méanner zieht nun wiederum eine aus der Sicht des Sprechers iiberzogene Gegenreaktion der
Damen nach sich. Diese weigern sich ndmlich, selbst denjenigen Rittern zu danken, die ohne
Zweifel den alten Normen verpflichtet sind. Da sich jedoch auch der rechte Dienst lohnen soll, das
Entgegenkommen der Ehrbaren jedoch ausbleibt, miissen, so der Ich-Sprecher, auch die anstandi-
gen Ritter unstaete werden, obwohl solch ein Verhalten fiir diese eigentlich niemals in Frage ge-
kommen wire.?°

Es muss hier betont werden, dass der Text — Holznagel iibergeht dies — genau aus-
buchstabiert, was es heif3t verschamter wibe zu pflegen. Es ist namlich der Beischlaf
(das ,Beiliegen®), der in ein Oppositionsverhaltnis zu einem rechten Minneverhalten ge-
bracht ist, welches als ,hohe Minne‘ benannt wird: swelch riter bi den gerne lach, | der
wart zehoher minne enwiht | und enahte uf die vrowen niht (Vv. 90-92). In direktem
Bezug auf den Narrationsteil, der ,,seine Minnelehre in eine Siindenfallgeschichte ein-
kleidet* (Holznagel)," wird der Beischlaf mit den tugendlosen Frauen als das swartze
heideniche leben (V. 93) markiert. Dieses hat sich manigem riter geben, | der hohe minne
hat verchorn (Vv. 941.).

Das Bispel erzahlt entsprechend von einer Konigin, die iiber ihre grof3e korperliche
Schénheit zugleich als Minneobjekt markiert ist.””> An deren Reich grenzt das Reich
einer heidnischen Ko6nigin, die iiber ihre schwarze Hautfarbe gekennzeichnet ist und
die nun viele schwarze Frauen in der vrowen chunichrich (V. 25) sendet, daz si da tou-
genlich | den ungelouben lerten | und die riter da vercherten (V. 26-28).%°> Die Schwirze
ist hier als ethisches Zeichen markiert, denn: swen si uber wunden, | daz er ir leben ane

290 Holznagel, Minnebispel aus dem Cod. Vindob. 2705, S. 244.

291 Ebd.

292 Vv. 5-9: si het vrowen tugende gar, [ rosen var und li{l)gen var [ was ir vil minnechlicher lip: | si was
ein wol gemachet wip, | ir lop erschal in elliu lant.

293 Zur schwarzen Hautfarbe im vorliegenden Bispel vgl. den Beitrag von Salama, Die literarische Ima-
gologie. — Im Karl der Grofe-Roman des Strickers findet sich zu Beginn ganz analog die literale, histori-
sierte Version derselben Basiskonfiguration, in der die durch Schonheit verfiihrerische Heidin die
Integritiat des Mannes bedroht, indem sie ihn zum Heidentum zu konvertieren versucht: Hier ist es die
schone Schwester des Heidenkonigs Marsilies, die in Spanien an der direkten Reichsgrenze lebt und in
die sich der junge Karl verliebt. Sie, die wunderschon ist, will Karl zugleich zu ihrem heidnischen G6t-
zendienst bekehren. Er, der jedoch erkennt, dass die Seelen der Heiden verloren sein miissen, bittet
Gott um Hilfe bei dem Versuch, sie seinerseits zum Christentum zu bringen. Vgl. Karl der Grosse von
dem Stricker. Hrsg. von Karl Bartsch. Quedlinburg/Leipzig 1857, Vv. 213-296. Von der Schwester des
Marsilies wird indessen nicht erzdhlt, dass sie schwarz sei.



V.3 Exkurs: Das heidnische Fleisch und die fleischliche Hiresie =—— 565

gie, | der wart swarz als sie (V. 30-32). Die Narration stiftet hier einen Zusammenhang,
der vom Auslegungsteil nur noch beildufig beriihrt wird, indem sie ethisch falsches,
namlich ziigelloses ,Minne‘-Verhalten — konkreter: Beischlaf — mit ungelouben (V. 27)
assoziiert und so als Handeln wider Gott fasst.”* Durch die Unfihigkeit der tugendhaf-
ten Frauen, die Manner iiber danch (V. 115) an das Verhalten der ,hohen Minne‘ zu bin-
den, werden diese in den Beischlaf mit tugendlosen Frauen getrieben (vgl. Vv. 87-95):

durch den vil ungefugen zorn
wurden da gnuge heiden

und begunden sich scheiden
mit ir glouben von gote

und von der kuniginne gebote.
daz hite maniger verlan,

wolt sis im gedanchet han.
(Vv. 52-58)

Den ,,Sonderfall“, den diese ,,diskursive Vernetzung* zwischen Erzdhl- und Auslegungs-
teil des Bispels laut Holznagel darstellt,”” reiht er ,,ganz eindeutig® in ,,die Tradition der
hofischen Epik mit Orientmotiven®, ,,s0 wie sie im ,Straflburger Alexander‘, im ,Kénig
Rother‘ oder auch in der Gahmuret-Handlung aus Wolframs ,Parzival‘ bezeugt ist*,
ein.””® Das Bispel iibernehme dabei ,lediglich einzelne Strukturelemente bekannter
Handlungen und kombinier[e] sie neu“.”” Es iibernimmt jedoch in seine allegorische
Sinnkonstruktion auch — so soll hier argumentiert werden — eine diskursive Tiefenstruk-
tur, die es einerseits explizit macht und auf deren praexistente Ordnung es andererseits
aufsetzt. Das swartze heideniche leben (V. 93) ist eben eines, dass nicht im Orient stattfin-
det, sondern in der eigenen falschen Minnepraxis.**®

294 In diesem Sinne mdochte ich Salama, Literarische Imagologie, S. 16, widersprechen, die die
schwarze Hautfarbe einzig als Hinweis ,,auf eine ethische und geografische Herkunft* versteht. Hin-
weise fiir eine — wie auch immer oberfldchliche — (Orient-)Geographie werden im Text jedoch an keiner
Stelle konkret. Stattdessen betont das Bispel m. E. gerade die — gleichfalls allegorisch zu verstehende —
Néhe der beiden Koniginnenreiche zueinander. Auch der Umstand, dass die Madnner, die mit den
schwarzen Frauen schlafen, ebenfalls schwarz werden, zeigt, dass hier gerade nicht eine ethnische Di-
mension im Vordergrund steht; gleichwohl kann konzediert werden, dass die ethische Dimension, die
hier markiert wird, auch auf die implizit mitgefiihrte ethnische Konnotation zuriickwirkt, die ja in der
Benennung der Schwirze als mor var (V. 24) vorhanden ist.

295 Holznagel, Minnebispel aus dem Cod. Vindob. 2705, S. 251.

296 Ebd.

297 Ebd.

298 Diese Dimension grundiert auch solche Erzdhlungen, die Rdume im Sinne einer ,Orientgeogra-
phie‘ realisieren und die Einholung schoner heidnischer Frauen aus dem Raum des Anderen in den
Bereich des Eigenen erzdhlen, und nicht zuletzt den Basisplot des Willehalm Wolframs von Eschen-
bach. Wahrend einerseits markante Unterschiede festgehalten werden konnen — weder ist die ethisch-
moralische Ausrichtung hier so eindeutig wie beim Stricker, noch ist die Andersheit in der Figur der
Arabel/Gyburc hier iiber die (Haut-)Farbe markiert —, so lassen sich doch auch signifikante strukturelle
Parallelen plausibel machen.



566 =—— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

V.3.3 Fazit und Ausblick: Heidentum, Schénheit, Erkenntnis

Der Exkurs hat zu zeigen versucht, dass die Darstellung des ,Heidnischen‘ {iber die
ethnischen Dimensionen - in Uberblendung rdumlich-geographischer (,Orient*), his-
torischer (frithchristlicher Heidendiskurs) und physiologscher (,Schwirze‘) Aspekte —
einen ethischen Diskurs organisiert, der sich an das in der ,Welt‘ lebende christliche
Subjekt richtet. Unter dem Label des ,Heidnischen‘ werden dabei heterogene Gegen-
standsbereiche homogenisiert, insofern sie am ,Eigenen‘ ausgerichtet und zusam-
mengeschlossen werden. Im Anschluss an die Theologie der Apostelbriefe treten
verschiedenste Typen — die sarazenischen Heiden, die Haretiker vergangener und ge-
genwartiger Zeiten, der Vielfraf3, dessen Bauch sein Gott ist (Phil 3,19), und der
Mann, der die Schoénheit der Frau seines Nachbarn begehrt — in eine Reihe. Dieser
heterogene Diskurs vom Heidnischen bildet das polymorphe Korrelat des Eigenen
und ist dabei zunédchst nur peripher an einer Fremdwahrnehmung (etwa ,des Islam®)
ausgerichtet. Vielmehr bildet er zugleich stets den Modus einer Subjektivierungsform
aus, die das Eigene in Relation zum ,Heidnischen‘ bringt, das dieses in vielfacher
Weise umlagert. In diese Selbsthermeneutik des Subjektes ist das Heidnische in poly-
morpher Form eingelassen, insofern es die Gestalt alles weltlich Schénen annehmen
kann, aber eben auch die Schénheit der als Frau imaginierten Schlange des Paradie-
ses, der svzzer menschlich gelvst | Adam betrouc (Ulrich von dem Tiirlin: Arabel *A,
64,8f.). Das ,Heidnische‘ ist damit ganz wesentlich {iber ein ,Lust‘-Prinzip semanti-
siert, zu dessen Ausloser und Marker wiederum Schonheit (der Dinge und des Kor-
pers) wird.

Im Folgenden soll zunichst — wiederum am Parzival — gezeigt werden, wie diesem
,Heidnischen‘ die ambivalente Kraft zugeschrieben wird, sich selbst zu iiberwinden, in-
sofern es zur Ursache einer umwegigen Ereigniskette wird, welche zu conversio und
Taufe fiihrt. Im Anschluss daran wird im letzten Kapitel (Kap. VI) der Blick darauf ge-
richtet, dass das schéne Heidnische auch eine poetologische Dimension annimmt, in-
sofern es sogar den Diskurs von (lateinischer wie vernakuklarer) Dichtung und deren
Anspruch auf (eine stark beschrankte) Erkenntniskraft einerseits und eine ,4sthetische
Lust andererseits grundiert.



V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schénheit und Heidentum im Parzival =——— 567

V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schonheit
und Heidentum im Parzival

,» You need to remember that prophets always speak in metaphors. Sal Tlay Ka Siti isn’t an actual
place ... It’s an idea. A metaphor.“ (Trey Parker/Matt Stone: The Book of Mormon)

Im Parzival Wolframs von Eschenbach ist die Superposition des Eigenen und des An-
deren, die Uberblendung eines ethischen wie ,ethnischen* Heidendiskurses®®® im
Sinne einer Erzdahlung von der Selbsterkenntnis des laikalen christlichen Subjektes
als fleischlich-heidnisch mustergiiltig realisiert: Die Figur Parzival wird einerseits
durch den gesamten Text hindurch massiv in ihrer Fleischesexistenz konturiert und
andererseits mit verschiedenen Alter Egos umstellt,>°® welche sie — in verschiedenen
Graden - an die Sphére des Heidnischen anbinden, die wiederum besonders iiber
Fleischlichkeit markiert ist. Ersteres geschieht iiber die Figur seiner Mutter, Herze-
loyde, und die miitterliche Fleischesexistenz, letzteres iiber die Figur des Vaters, der
jenseits des Meeres ins Land der Heiden vorgedrungen ist und dort Feirefiz gezeugt
hat, welcher als elsternfarbener Heide zugleich einen Anteil Parzivals markiert, der
schlieBlich in der Taufe neutralisiert wird.*°! In beiden Fillen wird die Fleischlich-
keit — fiir die das Mittelhochdeutsche jedoch kein Lexem hat, wie es im lateinischen
Diskurs das Epitheton carnalis darstellt — iiber die exorbitante Schonheit markiert,
welche sowohl der Mutter, Herzeloyde, als auch dem Vater, Gahmuret, eigen sind
und - in ganz besonderem Mafie — auch auf den Sohn, Parzival, und seinen heidni-
schen Halbbruder, den ,Minneritter* Feirefiz, {ibergeht.>°> Von besonderem Interesse
sind hierbei zundchst die als Folien eingespielten Marienbilder sowie weitere Trans-

299 Vgl. hierzu den vorangehenden Exkurs, Kap. V.3.

300 Nicht nur wird Parzival als Verdopplung seines Vaters Gahmuret dargestellt, an dem er immer
wieder gemessen wird, und erhalt selbst eine Verdopplung in seinem schwarz-weifien Halbbruder, son-
dern die Figur des Vergulaht, der von besonderer korperlicher Schonheit ist, referiert — als enger Bluts-
verwandter — gleichfalls auf Parzival; zumindest nimmt Gawan ihn expressis verbis als ander Parzival
wabhr (vgl. Pz 400,15). Und auch Gawan selbst verdoppelt im Rahmen der sogenannten Gawan-Biicher
Parzival insofern, als er immer wieder an Orte kommt, an denen Parzival bereits gewesen ist, und dort
Aufgaben 16st, die Parzival nicht in Angriff genommen hat. Gerade die zum Teil fast absurden minne-
dventiuren, die Gawan {ibernimmt, konturieren ex negativo Parzival, der — auf der Suche nach dem
Gral — weitergezogen ist. — Dass Gahmuret, Gawan, Feirefiz und Keie als Kontrastfiguren zu Parzival in
ein ,,Widerspiel von ,Typ‘ und ,Gegentyp‘“ eingebunden seien, konstatiert bereits Wapnewski, Wolf-
rams Parzival, S. 66, der zudem auch Orgel{ise als Widerpart von Condwir amfirs auffasst.

301 Bezeichnenderweise findet sich die Vorstellung der urspriinglichen Heidenschaft jedes Menschen
(vgl. Kap. V.3.1, S. 545 f.) auch in der Taufszene des Feirefiz, wodurch diese auf ihre metaphorische
Dimension hin transparent wird. Hier heifit es iiber den die Taufe an Feirefiz vollziehenden Priester: dd
stuont ein grawer priester alt, [ der tiz heidenschaft manc kindelin | och gestézen héte drin [= ,,in die
Taufe“, F.D.S.] (Pz 817,8-10).

302 Zu Parzivals Schonheit gibt es seit Ingrid Hahns wegweisender Studie von 1975 (Hahn, Parzivals
Schonheit; vgl. hier Kap. I11.1.2, S. 125) eine breite Forschungsdebatte, die hier nicht zur Ginze nachvoll-
zogen werden kann. Breit rezipiert ist zudem die Studie von Huber, Licht und Schonheit. Unter den



568 = V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen* Subjekts

zendenzallusion und das Minnerittertum Gahmurets, Gawans und Feirefiz‘, das in
der Forschung gemeinhin als Ausweis der Positivierung verstanden worden ist.

Dass Herzeloyde in der Still-Szene dariiber reflektiert, dass auch Maria Christus gestillt
habe (Pz 113,17-26), und entsprechend in die Marienposition versetzt ist, wodurch Parzival
in die Christusposition riickt, hat man als Strategie der Exzeptionalisierung aufgefasst.
Hanspeter Mario Huber geht in seiner einflussreichen Arbeit zur Verbindung von Licht und
Schonheit im Parzival beispielsweise sogar so weit, von ,,Parzivals Nachfolge Christi“ zu
sprechen.>® Dass Gahmuret auf seiner Fahrt als nicht erbberechtigter Zweitgeborener in
den Orient zieht, sich dort der Minne verschreibt und einen Sohn mit einer Heidenkonigin
zeugt, interpretiert er — wiederum eindeutig positiv — als Speerspitze einer Christianisierung,
die sich in Feirefiz vollenden wird.>** Die Neigung des Feirefiz zum ,Minnerittertum‘ hat
man als Strategie einer positivierenden Verdhnlichung mit den christlichen Rittern verstan-
den. So hat beispielsweise Elke Briiggen in einem jiingeren Beitrag betont, es werde ,,grofSer
Wert darauf gelegt, dass der heidnische Ritter seine blendende Riistung dem Frauendienst
verdankt [...], was die Gemeinsamkeiten zwischen westlicher und 6stlicher Kultur erneut
unterstreicht und das exotische Element zusétzlich einddmmt.*“>* Es gibt aber in all diesen
Fallen — von einer alles ,Hofische® zunéchst einmal idealisierenden Forschungstradition ab-
gesehen — keinen triftigen Grund, die genannten Elemente nicht auch — zumindest partiell —
als negativierende Konnotationsfolien zu begreifen. Ob man Feirefiz ,Minneritterschaft* als
Positivierung oder Negativierung, als Anndhrung an die Christen oder als prototypisch
,Jheidnisches® Verhalten auffasst, entscheidet sich scheinbar daran, ob man das in ihrem
Zentrum stehende Verhalten — positiv — als ,Frauendienst‘ oder — negativ — als Ausdruck
von heidnisch-fleischlicher ,Wollust‘ versprachlicht.>*® Fiir beides indessen gibt es plausible
Argumente, zumal kiusche immer wieder ein zentrales ethisches Problem des Textes ist,
was sich nicht nur in Parzivals — aufgrund seiner Torheit als ,zuféllig‘ inszenierter — anfang-
licher Jungfraulichkeit und in seiner — ebenso zufdllig — keuschen Ehe ausdriickt, sondem

jlingeren ragt als besonders einschldgig James A. Schultz: Courtly Love, the Love of Courtliness, and
the History of Sexuality. Chicago/London 2006, hier bes. S. 3-15, hervor.

303 Huber, Licht und Schonheit, S. 33.

304 Vgl. ebd., S. 30 u. 34.

305 Elke Briiggen: Belacane, Feirefiz und die anderen. Zur Narrativierung von Kulturkontakten im ,Parzi-
val‘ Wolframs von Eschenbach. In: Figuren des Globalen. Welthezug und Welterzeugung in Literatur, Kunst
und Medien. Hrsg. von Christian Moser, Linda Simonis. Gottingen 2014 (Global poetics 1), S. 657-669, hier
S. 679. — Gleichwohl sieht Briiggen, ebd., S. 679, auch, dass in der Inklination zur minne auch eine Néhe
zum Heidentum selbst besteht: ,,[D]Jas Moment erotischer Attraktivitéit und sexueller Potenz, ein schon im
Mittelalter zu belegendes Stereotyp in der Wahrnehmung und Darstellung des Orientalen, wird auf diese
Weise deutlich entschérft.“ — Vgl. auch ereut Elke Briiggen: Schwarze Sonne. Verweigerte Musterhaftigkeit
bei der literarischen Evokation weiblicher Schonheit in Wolframs Parzival. In: Poetiken des Widerspruchs in
vormoderner Erzéhlliteratur. Hrsg. von Elisabeth Lienert. Wiesbaden 2019, S. 201-217.

306 Eine idealisierende Lesart wahlt Alfred Raucheisen: Orient und Abendland. Ethisch-moralische
Aspekte in Wolframs Epen Parzival und Willehalm. Frankfurt a. M. et al. 1997 (Bremer Beitréige zur Lite-
ratur- und Zeitgeschichte 17), S. 62-75, sowohl fiir Feirefiz als auch fiir Belacane und den Baruc.



V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schénheit und Heidentum im Parzival =——— 569

zudem in Sigunes jungfraulicher Ehe und Witwenschaft zum Tragen kommt oder in den
Problemfeldern, die an das fleischliche Begehren der als Parallelfiguren funktionierenden
Herrscherfiguren Anfortas und Clinschor anschlieen.>” Daher sollen im Folgenden die in
Rede stehenden Elemente auf ihre ambivalenten Potentiale hin befragt werden.

Es wird dabei grundlegend von einer starken Metaphorizitdt des Bruderkampfes
ausgegangen, in welcher der schone Feirefiz als Reprasentation des vom Parzival-Prolog
entworfenen ,elsternfarbenen Menschen‘ und damit zugleich als Reprasentation des
schonen Parzival verstanden wird.>°® Parzival, dem in seinem seltsam mit ihm selbst
identischen heidnischen Halbbruder ein Teil seiner selbst begegnet, welcher sich selbst
so nachdriicklich als alter ego identifiziert, dass die Erkenntnis des Selbst und der Ruf
des nosce teipsum in ihm in eins fallen,>* dieser Parzival wird ja von dem pilgernden
Kahenis vor seiner ,conversio‘ am Karfreitag mit den Worten angesprochen: ob ir niht ein
heiden sit, | s6 denket, hérre, an dise zit. | ritet fiirbaz tf unser spor (Pz 448,19-21).>1°

Der Bogen zwischen dem durch die Nichtachtung des Feiertages bedenklich dem
Heidnischen angendherten Parzival und der Erkenntnis seines heidnischen Selbstanteils
im Anderen des als Selbst gedachten Halbbruders ist also von hier aus aufgespannt. In
der Erkenntnis, in Feirefiz gegen sich selbst gekdmpft zu haben, {iberwindet — so die
These — die Figur Parzival zugleich den heidnischen Anteil in sich selbst und findet zum
rechten Umgang mit ihrem ,elsternfarben‘ Selbst. Es ist kein Zufall, dass im Anschluss
an diese ,Selbsterkenntnis‘, die die Grundlage der eigenen Buf3fdhigkeit bildet, zum
einen Cundrie erscheint und ihn zum Gral beruft und dass andererseits Feirefiz eine

307 Marina Miinkler: Bue und Buf3hilfe. Modelle von Askese in Wolframs von Eschenbach Parzival. In:
DVijs 84 (2010), S. 131-159, hat darauf hingewiesen, dass asketische Lebensformen zentral in den Parzvial
inseriert sind. Gerade der umgekehrte Ritter Trevrizent bietet eine gottbezogene Lebensform als Handlungs-
alternative an. Coralie Rippl: Erbaulicher Verfall? Interferenzen von hofischer Minne und christlicher Ehe-
Allegorese am Beispiel Sigunes in Wolframs ,Parzival‘ und ,Titurel‘. In: Die Versuchung der schénen Form.
Spannungen in ,Erbauungs‘-Konzepten des Mittelalters. Hrsg. von Susanne Kébele, Claudio Notz. Gottingen
2019 (Historische Semantik 30), S. 199-244, hat in Bezug auf die Figur Sigune argumentiert, dass sich spezi-
ell an ihr ,die spezifische Uberblendung und Verdichtung der semantischen Felder pflanzlichen Wachs-
tums, architektonischen Aufbauens und ehelicher Leibeseinheit in der biblischen Erbauungsbildlichkeit*
(ebd., S. 239) wiederfinden lassen, dass hier jedoch — anders als in dem von ihr isolierten im geistlichen
Bereich - zugleich ,,(wirkungs-)ésthetische Eigendynamiken* entstiinden (ebd., S. 240).

308 Famira, Feirefiz, S. 274-276, hat vehement die Beziehung zwischen dem ,elsternfarbenen‘ Men-
schen des Prologes, Parzival und Feirefiz bestritten. Die lebensweltliche Alternativinterpretation, dass
Wolfram in Gestalt eines durch die Kreuzziige verschleppten ,,Elsternegers” einer besonderen Form des
Albinismus begegnet sein miisse, {iberzeugt allerdings wohl nicht mehr — und 16st ja, nebenbei be-
merkt, auch die symbolische Struktur des Textes nicht auf.

309 Hierauf hat auch schon Bumke, Blutstropfen, S. 97, hingewiesen.

310 Knaeble, Weg zur Erlosung, S. 384, tendiert — mit Bezug auf das Thema der triuwe (Pz 451,6-22) —
ebenfalls dazu, die Referenz der Kahenis-Figur auf Parzivals ,Heidentum* Signifikanz zuzuweisen: ,,An
dieser Stelle zeigt sich, dass das, was Parzival mit den Worten des Grauen Ritters gesprochen wieder
vom Heiden zum Christen werden ldsst, kein eigentlich im Inneren vonstattengehender psychischer Er-
kenntnisprozess, eben keine ,innere Umkehr* ist.*



570 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

Taufe erhilt, womit zugleich der heidnische Selbstanteil Parzivals der Taufe zugefiihrt
wird, welche fiir das Kind Parzival vom Text gar nicht erst erzihlt worden ist.>"!

Der Weg dieser Selbsterkenntnis geradt dabei — im Kampf mit seinem alter ego Feire-
fiz — zu einer Art von Psychomachie, in welcher die Figuren- und Handlungsfiihrung
des Textes immer wieder spontan und kontrolliert ins Integumentale kippt und hinter
der die Sinngebungsverfahren der zeitgendssischen lateinischen, allegorischen Dich-
tung deutlich erkennbar bleiben, ohne dass der Text jedoch deshalb vollstandig hierin
aufginge.®" Dass nach der Trevrizent-Begegnung an Parzival keine ,,Verdnderung seines
religivsen Bewusstseins“*> erkennbar ist — das zentrale Argument gegen die ,Entwick-
lungsthese’ —, liegt so gesehen auch daran, dass sich in der hier vorgeschlagenen Lesart

311 Friih, aber im Ganzen der Parzival-Forschung betrachtet nicht sehr einflussreich, hat Walter Johannes
Schroder eine Lesart praferiert, die dieser Zuweisung des ,Heidentums‘ an Parzival eine erh6hte Bedeutsam-
keit zusprechen wollte. Dass der Text keine Taufe Parzivals erzahlt, hat Schrder, Soltane, S. 30, als Indiz
dafiir aufgefasst, dass Parzival auch tatsdchlich ein Ungetaufter sei und die Figur so in die Ndhe zum Heid-
nischen gebracht (vgl. ebd.). Andernorts hat Schroder (Walter Johannes Schréder: Die Parzivalgestalt Wolf-
rams von Eschenbach. In: ders.: rede und meine. Aufsdtze und Vortrdge zur deutschen Literatur des
Mittelalters. Hrsg. von Gisela Hollandt, Rudolf Voss. Kéln/Wien 1978 [zuerst in: Albert Schaefer (Hrsg.): Das
Menschenbild in der Dichtung. Miinchen 1965, S. 83-102], S. 311-330, auf mogliche Uberblendungen zwi-
schen einem augustinisch geprigten Geschichtsmodell [ebd., S. 318: ,,das Zeitalter der ,Natur, das Zeitalter
des ,Gesetzes®, das Zeitalter der ,Gnade‘. Dem entsprechen: das Heidentum, das Judentum (Altes Testa-
ment), das Christentum (neues Testament).“] und einer Anthropologie des christlichen Subjektes hinzuwei-
sen gesucht; vgl. ebd., S. 320: ,,Jeder einzelne Mensch wird als Heide geboren; er bedarf der Belehrung im
Christenglauben (die Altes und Neues Testament umfaf3t), um in der Taufe der Gnade teilhaftig zu werden.
[...] Am Schicksal der Menschheit wird das Schicksal des Einzelmenschen deutlich. | Damit scheint mir ein
Vorhild gegeben, das uns den eigentiimlichen Bauplan der Parzivalgeschichte einsichtig macht. In den drei
Abschnitten seines Lebensganges wird Parzival behandelt, zuerst als ob er ein Heide sei, sodann als ob er
nach dem Gesetze lebe; schliefilich ist er der christliche Ritter.“ Dass diese Gedanken keinen Anschluss
gefunden haben, mag auch daran liegen, dass der Nachweis nicht zu erbringen ist, dass der Verfasser Wolf-
ram ein solches Geschichts- und Anthropologiemodell {iberblendet hat. Im Rahmen der vorliegenden Stu-
die steht daher auch nicht die Intention des Verfassers Wolfram im Zentrum — wie bei Schroder, der ebd.,
S. 323, fragt, ,,woher Wolfram diese Neukonzeption seiner Parzivalgestalt nahm“ —, sondern es wird nach
einer diskursiven Tiefenstruktur gefragt. — Im Ganzen muss darauf hingewiesen werden, dass in den Enfan-
ces haufig keine Taufe erzdhlt wird. Man vgl. nur Tristan oder Wigalois. Es stellt sich also die Frage, wie
bedeutsam die nichterzdhlte Taufe Parzivals im vorliegenden Kontext ist.

312 Ulrich Emnst: Differentielle Leiblichkeit. Zur Korpersemantik im epischen Werk Wolframs von Eschen-
bach. In: Wolfram von Eschenbach — Bilanzen und Perspektiven. Eichstétter Kolloquium 2000. Hrsg. von
Wolfgang Haubrichs, Eckart C. Lutz, Klaus Ridder. Berlin 2002 (Wolfram-Studien 17), S. 182-222, hat in
Bezug auf die Korperdarstellung davon gesprochen, dass sich hier ,,gelegentlich residuale Formen der Alle-
gorie und Allegorese konserviert“ finden, und dies mit dem von ihm andernorts vorgeschlagenen Konzept
der ,analytischen Erzdhlform* in Verbindung gebracht (vgl. Ulrich Ernst: Formen analytischen Erzahlens
im Parzival Wolframs von Eschenbach. Marginalien zu einem narrativen System des Hohen Mittelalters. In:
Erzéhlstrukturen der Artusliteratur. Forschungsgeschichte und neue Ansétze. Hrsg. von Friedrich Wolfzet-
tel, Peter Thring. Tiibingen 1998, S. 165-198).

313 Bumke, Wolfram, S. 93.



V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schénheit und Heidentum im Parzival =—— 571

Bumkes Satz bewahrheitet: Es ,,1af3t sich auch die Auffassung vertreten, daf8 Parzival im
9. Buch keine ,innere Umkehr* erlebt.*3**

Versuche, Artusromane streng als christliche Allegorie beziehungsweise als
christliches Integumentum zu lesen, sind in der Forschung unternommen worden
und diirfen insgesamt sicherlich als gescheitert gelten.>” Im Folgenden sollen jedoch
solche Momente der Handlungssequenz ernstgenommen werden, die eine symboli-
sche Uberformung markieren, ohne sie indessen fiir den Text als Ganzes zu verabso-
lutieren. Anstatt sich einsinnig fiir oder wider eine religiése Dimension, fiir oder
wider eine ,Umkehr’, fiir oder wider ,integumentale‘ Sinnstrukturen im Parzival zu
entscheiden, sollen situativ die jeweils vom Text vergebenen Sinnangebote gepriift
und so mogliche, flexible Momente spontaner Integumentalisierung beziehungsweise
Allegorisierung oder Metaphorisierung einzelner Episoden und Handlungsziige nach-
vollzogen werden,>® in welchen sich die Selbsterkenntnis eines Subjektes vollzieht,

314 Ebd.

315 Als Beispiel kann hier Hans Bayer: Art. Hartmann von Aue (ca. 1160/65-1210). In: TRE 14, S. 462-464,
mit seiner Auffassung von Hartmanns von Aue Erec dienen, wenn es ebd., S. 462, heif3t: ,Das Handlungs-
schema des Erek [...] dient der Veranschaulichung der religiosen Wiedergeburt. [...] Die Joie de la Curt allego-
risiert in Mabonagrin und seiner Freundin zugleich die morbide héfische Welt und die babylonische
Gefangenschaft der Kirche.“ Wahrend der Text selbst sicherlich keinen Anhaltspunkt fiir eine derartig weit-
reichende und absolut gesetzte allegorische Ubertragung anbietet, so ist es auf der anderen Seite doch si-
cherlich ebenso richtig, dass der Erec zentrale christliche Normen und Werte verhandelt und zudem
symbolisch tiberformte Episoden bietet. — In jiingster Zeit hat Claudia Kropik, Gemachte Welten, S. 204-212,
unter Rekurs auf Kuhn, Erec, S. 144 f., den Begriff der Allegorie (und des Integumentums) fiir die Joie de la
Curt-Episode vorsichtig wieder fruchtbar zu machen versucht, um ihn — im engeren Sinne — abzuweisen,
insofern ,,in Kuhns Verstiandnis jede Dichtung, die thematisch als Aussage oder Stellungnahme zu einem
allgemeineren Problem gelesen werden kann, als allegorisch bezeichnet werden miisste — eine Ausweitung
des Begriffs, die man wird kaum akzeptieren konnen. Ohne der joie de la curt-Episode ein punktuelles Aus-
greifen ins Allegorische abzusprechen, wiirde ich deshalb dafiirhalten, den ,Erec‘ insgesamt im Bereich
eines Illustrativen zu belassen, das zwar auch zu den Funktionen der Allegorie gehort, zuerst und vor allem
aber Sache der literarischen Sinnvermittlung ist“ (ebd., S. 206). — Dazu weiterhin Hugo Kuhn: Allegorie und
Erzéhlstruktur. In: ders.: Liebe und Gesellschaft. Kleine Schriften 3. Hrsg. von Wolfgang Walliczek. Stuttgart
1980, S. 106-117 (zuerst in: Walter Haug [Hrsg.]: Formen und Funktionen der Allegorie. Symposion Wolfen-
biittel 1978. Stuttgart 1979 [Germanistische Symposien. Berichtsbinde 3], S. 206-218).

316 Hierzu soll — und kann - die breit gefiihrte Debatte um mdgliche integumentale Strukturen ,hofi-
scher Romane‘ (vgl. bspw. Christoph Huber: Hofischer Roman als Integumentum? Das Votum Thoma-
sins von Zerklaere. In: ZfdA 115 [1986], S. 79-100, bzw. Getrud Griinkorn: Die Fiktionalitdt des
hofischen Romans um 1200. Berlin 1994 [Philologische Studien und Quellen 129], oder Ulrich Ernst:
Liige, integumentum und Fiktion in der antiken und mittelalterlichen Dichtungstheorie: Umrisse einer
Poetik des Mendakischen. In: Das Mittelalter 9,2 [2004], S. 73-100) nicht fortgefiihrt oder gelst werden.
Die vorliegenden Analysen mochten jedoch dafiir werben, sich nicht hinter der Kategorie des ,hofi-
schen‘ Textes — in Opposition zum ,geistlichen‘ — zu verschanzen, sondern stattdessen mit einer flexi-
blen und freien Anverwandlungen lateinischer Dichtungstechniken in volkssprachlicher Dichtung zu
rechnen und hierbei einerseits eine grof3ere Durchldssigkeit zwischen beiden Bereichen anzunehmen
und andererseits eine substantielle Fundierung jeder Schriftlichkeit in lateinischer Bildung und Ausbil-
dung. Insofern erscheint es mir auch nicht zielfithrend, einen strengen, theologischen Begriff des Inte-



572 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

dem der Text in den Worten Sigunes den (metaphorischen) Namen rehte enmitten
durch (Pz 140,17) gibt.3"’

gumentums in Dichtung zu suchen. Dass diese die Kriterien eines strengen Integumentum-Begriffs, wie
er als Produkt einer nachtraglichen Hermeneutik im Sinne der Kommentartraditionen entwickelt wor-
den ist, verfehlen muss, darf sicher konstatiert werden. Es ist Fritz Peter Knapp wohl zuzustimmen,
dass ein Integumentum dieser Art in volkssprachlicher Literatur, in den arthurischen Epen zumal,
kaum vorzufinden ist, gleichwohl er selbst einrdumt: ,,[I]ch [kann] natiirlich nicht ausschlieflen, daf3
der eine oder andere Autor eines Hofischen Versromans sein eigenes Werk als irgendeine Art von Inte-
gumentum erscheinen lassen wollte“ (Fritz Peter Knapp: Historie und Fiktion in der mittelalterlichen
Gattungspoetik. Sieben Studien und ein Nachwort. Heidelberg 1997, S. 166). Indessen erscheint es mir
iiberzogen, eine ,para-integumentale* Sinndimension arthurischer Epen abzulehnen. — Vgl. zur Ubertra-
gung basaler hermeneutischer Modi auf ,hofische® Literatur Hans Jiirgen Scheuer: Hermeneutik der In-
transparenz. Die Parabel vom Sdmann und den viererlei Ackern als Folie héfischen Erzidhlens bei
Hartmann von Aue. In: Das Buch der Biicher — gelesen. Lesarten der Bibel in den Wissenschaften und
Kiinsten. Hrsg. von Steffen Martus, Andrea Polaschegg. Bern/Berlin/Briissel et al. 2006 (Publikationen
zur Zeitschrift fiir Germanistik N.F. 13), S. 337-359. Scheuer vertritt zudem dezidiert den Ansatz, die
Differenz von ,weltlich’ und ,geistlich im Hinblick auf die Aussagedimension volkssprachlicher Litera-
tur weniger absolut gegeneinander zu setzen. — Vgl. zudem Frank Bezner: Latet Omne Verum? Mittelal-
terliche ,Literatur‘-Theorie interpretieren. In: Text und Kultur. Mittelalterliche Literatur 1150-1450. Hrsg.
von Ursula Peters. Stuttgart/Weimar 2001 (Germanistische Symposien. Berichtsbande [DVjs] XXIII),
S. 573-611, der — hier in Hinblick auf den Anticlaudianus des Alanus ab Insulis und die Vergil- und
Martianus-Kommentare des Bernardus Silvestris — fiir einen weiten Begriff des Integumentums wirbt,
welcher sich einerseits darauf besinnt, spezifisch theologische Schrifthermeneutik nicht als ,Literatur-
theorie* (miss) zu verstehen, und andererseits Pragmatismus betreffs der Ubertragung integumentaler
Lesarten auf Dichtung anrét. Dieser habe seine Starke darin, ,,dass sich eine neue Interpretation eines
literatur(theorie)geschichtlichen Problems gerade dadurch ergibt, dass kein spezifischer — und nicht
ein einziger — Ansatz aus dem Tableau des Vorhandenen ausgewdhlt, sondern am Problem selbst ent-
wickelt wird“ (ebd., S. 585). Zugleich macht Bezner (vgl. ebd., S. 601-609) deutlich, dass auch diejeni-
gen Texte, welche die germanistisch-medidvistische Forschung gerne als Folie fiir das integumentale
Verfahren heranzieht, um an ihnen die Andersartigkeit volkssprachlicher Epik zu erweisen — namlich
die ,Allegorien‘ des Alanus und des Bernardus —, selbst nicht reibungslos aus dem theologisch fundier-
ten Konzept des Integumentums erkldrbar sind, welches ndmlich im engeren Sinne einen Rezeptions-
modus fiir antike Literatur darstellt und keinen Produktionsmodus fiir eine ,neue Poetik‘. Schon in der
Latinitét sind also — beim Ubergang von einem hermeneutischen, rezeptiven Verfahren in ein produkti-
ves, poet(olog)isches — basale Differenzen zu veranschlagen. Wenn man diese aber fiir die genannten
,allegorischen‘ Texte in Kauf zu nehmen bereit ist, so ist es nicht einsichtig, warum die Ubertragung
dhnlicher Sinnbildungsverfahren in eine avancierte, sich an der Dignitédt des Lateinischen orientierende
volkssprachliche Literatur nicht moglich gewesen sein sollte.

317 Die Etymologie des Namens Parzival, die Sigune gibt, ist in der Forschung als Idiosynkrasie Wolf-
rams diskutiert worden. Nellmann, Parzival, S. 531, kommentiert: ,,Wolfram erkldrt nur den ersten Teil
des Namens (,,Mitten-durch®); Heinrich von dem Tiirlin (um 1230) versucht dagegen, den ganzen
Namen zu iibersetzen: ,parce‘ sprichet ,durch’, ,val‘ ,ein tal‘ (Heinrich von dem Tiirlin: Diu Crone,
Vv. 6390 f.).“ Es stellt sich jedoch die Frage, ob dies einzig als Missverstdndnis Wolframs, dem Nell-
mann mit der vorgangigen Forschung erstaunlich viele Missverstandnisse zutraut, zu begreifen ist oder
ob hier nicht eine spezifische Verschiebung des engeren Wortsinnes auf eine allgemeinere Sinnebene
vorgenommen wird. Ahnliches wire in Hinblick auf die Therapieversuche zu konstatieren, wel-
che die Gralsgemeinschaft dem verwundeten Anfortas — nach Auskunft Trevrizents im IX. Buch



V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schénheit und Heidentum im Parzival =—— 573

V.4.1 Fleisch und Schonheit im Parzival

Es gilt zundchst zu kldren, was das ,Andere‘ im Selbst ausmacht, dem die Figur Parzi-
val in ihrem Halbbruder begegnet. Zentrales Element dieses Anderen ist — so die
These — seine Korperlichkeit, die auch hier {iber besondere Schonheit markiert ist.

Man hat — wie schon angeklungen — die marianische Stilisierung der stillenden
Herzeloyde, welche die Figur ja selbst herstellt,>™® und die ostentatio genitalium des
Kindes Parzival, welches — wie Christus in bildlichen Darstellungen der Geburtsszene —
unnatiirlich grof3 geboren wird, gemeinhin als Zeichen einer Nobilitierung, einer Stili-
sierung Parzivals zu einem zweiten Erloser verstanden.>”® Schon der Umstand, dass
die Grof3e des Kindes seine Mutter fast das Leben kostet (Pz Vv. 112,6—8: diu vrouwe
eins kindelins gelac, | eins suns, der solher lide was | daz si vil kitme dran genas), gibt
einen Hinweis darauf, dass diese Referenz auch als Kontrastfolie lesbar ist. Das Geba-
ren in Schmerzen und unter Lebensgefahr ist nicht zuletzt Signum und Stigma der

(Pz 481,6-483,18) — hat angedeihen lassen; hiervon wird im Weiteren zu sprechen sein, vgl. dazu.
Kap. V.4.2.

318 Pz 113,17-22: [frou] Herzeloyde sprach mit sinne | ,diu hoehste kiineginne | Jésus ir briiste bét, | der
sit durch uns vil scharpfen tot | ame kriuze mennischliche enphienc | und sine triwe an uns begienc. |...]¢
319 Forschung zu der Mariensymbolik findet sich bspw. bei Susanne Knaeble: sin muoter underschiet
im gar / daz vinster unt daz lieht gevar — Herzeloydes Gottesbild in Wolframs von Eschenbach ,Parzival‘.
In: Gottes Werk und Adams Beitrag. Formen der Interaktion zwischen Mensch und Gott im Mittelalter.
Hrsg. von Thomas Honegger, Gerlinde Huber-Rebenich, Volker Leppin. Berlin 2014 (Das Mittelalter. Bei-
hefte 1), S. 368-379, S. 372f., Anm. 13, verzeichnet. Besonders prononciert hat Brinker-von der Heyde
(Brinker-von der Heyde, Geliebte Miitter) sich fiir eine Lesart ausgesprochen, die ganzlich auf Idealisie-
rung abhebt und Ambivalenzen kategorisch ausschlief3t: ,,Ambivalent ist die Schonheit der Protagonis-
tinnen auch deshalb nicht, weil sie nie Selbstzweck ist, sondern immer auf das méannliche Gegeniiber
wirkt [...]“ (ebd., S. 100). Die Schonheit der bei ihr besprochenen Frauenfiguren bezieht sie in — oftmals
problematischer Art und Weise und vielfach durch Rosario Assuntos Textstellensammlung (Assunto,
Theorie des Schonen im Mittelalter), vermittelt — auf theologisches Schrifttum (Ps.-Dionysius Areopa-
gita, Hugo von Sankt Viktor und andere). Vgl. hierzu bspw. Brinker-von der Heyde, Geliebte Miitter,
S. 94-112, zu Herzeloyde bes. S. 102-106: ,,Die Verbindung von Demut und Mariennachfolge, die keines-
wegs ,blasphemisch’ zu verstehen ist, entspricht theologischer Tradition. Es gibt keinen Hinweis, der es
erlaubte, hinter dem Text Ironie zu vermuten. Die fraglos positive Zeichnung Herzeloydes bleibt unan-
getastet und miindet in eine emphatische Seligpreisung® (ebd., S. 106). JeBing, Blutstropfenepisode,
S. 140, sieht in der marianischen Stilisierung der Herzeloyde-Figur gar eine Anndherung Parzivals an
die Trinitdt. Wolfgang Haubrichs: Memoria und Transfiguration. Die Erzdhlung des Meisterknappen
vom Tode Gahmurets (,,Parzival“ 105,1-108,30). In: Erzahlungen in Erzdhlungen. Phdnomene der Nar-
ration in Mittelalter und Friither Neuzeit. Hrsg. von Harald Haferland, Michael Mecklenburg. Miinchen
1996 (Forschungen zur Geschichte der dlteren deutschen Literatur 19), S. 125-154, hier S. 154, sieht Par-
zival durch Herzeloyde ,,in die Ndhe der Salvator-Rolle* geriickt. Susanne Heckel: ,die wibes missewende
vloch (113,12). Rezeption und Interpretation der Herzeloyde. In: Schwierige Frauen — schwierige Manner
in der Literatur des Mittelalters. Hrsg. von Alois M. Haas, Ingrid Kasten. Bern et al. 1999, S. 35-52, kon-
statiert, dass ,,die wiederholte Anspielung auf mariologische Muster bei der Darstellung Herzeloydes |...]
eine negative Beurteilung ihres Verhaltens verhinder[e]“ (ebd., S. 47) und sieht in der Analogie Maria —
Herzeloyde und Jesus — Parzival letzteren als ,,Heilsbringer* (vgl. ebd., S. 49 f.).



574 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

postlapsalen Frauen, welches weder die prilapsale Eva zu erleiden gehabt hitte, noch
die Gottesmutter Maria zu etleiden hatte.’”® Die spéter zu Bildformeln gerinnenden Ele-
mente der Geburtsszene, die lactatio, die ostentatio und die Grofie des Kindes, betonen
das, was sie auch in der auf die Geburt Christi bezogenen Bildtradition betonen, ndm-
lich: die wirkliche Fleischwerdung Gottes, auf welche auch Herzeloydes soliloquium
selbst verweist, wenn sie sagt, dass Christus den Tod am Kreuz mennischliche erlitten
habe (Pz 113,21).>*

Diese tatsdchliche Menschwerdung im Fleisch ist im Falle Parzivals freilich nicht —
wie im Falle Christi — durch die Gottesnatur des Kindes und die Erbsiindlosigkeit der
Mutter neutralisiert und demonstriert entsprechend nicht die Gnade, dass der allméach-
tige Schopfer sich fiir die siindigen Menschen ins niedrigste Fleisch begeben hat.>* Sie
betont im Gegenteil, dass Parzival Teil jener fleischlichen Menschheit ist, der sich Gott in
gnadenhafter Weise selbst verdahnlicht hat, um fiir sie zu sterben. Anstatt die Bezugset-
zung zwischen der Mutterschaft Herzeloydes mit der Mutterschaft Mariens als Nobilitie-
rung und Gleichsetzung mit der Gottesmutter und dem Heiland zu lesen, kann sie vor
dem Hintergrund des Wissens um die Einzigartigkeit der Menschwerdung Gottes auch
kontrastiv aufgefasst werden und wiirde hierbei, indem sie das Modell der transzenden-

320 Die marianische Tradition verwendet viel Miihe darauf, den natiirlichen Geburtsvorgang zu sus-
pendieren. Bsp. hierfiir finden sich u.a. in den Drei Liedern von der Jungfrau des Priesters Wernher,
Vv. C?4098-4145 (Priester Wernher: Maria. Hrsg. von Carl Wesle. 2. Aufl. v. Hans Fromm. Tiibingen
1969 [ATB 26]), oder im Marienleben Wernhers des Schweizers, Vv. 2597-2742, welches wiederum ziem-
lich genau auf die Vita rhythmica, Vv. 1744-1819, zuriickgeht. Im Rahmen der anmafienden Priifung
Mariens durch die beiden Hebammen Rachel und Salome wird eigens betont, dass an Maria keine Zei-
chen der Geburt zu finden seien, Wan sunder das allaine: | Dit werde maget raine | Hdt milch in ir bristen
| Zetrosten des kindes listen (Wernher der Schweizer: Marienleben, Vv. 2723-2726).

321 Vgl. hierzu bspw. iiberblicksartig Klaus Schreiner: Maria. Jungfrau, Mutter, Herrscherin. Miinchen
1996, S. 196-201 (bes. das Kapitel ,Maria, die Jesus stillte, als theologisches Argument und mystische
Metapher®). — Die starke, aber vielleicht auch zu absolute These von Caroline Walker Bynum: Der Leib
Christi im Spatmittelalter — Eine Erwiderung auf Leo Steinberg. In: dies.: Fragmentierung und Erlésung.
Gender Studies. Frankfurt a. M. 1996, S. 61-108, bes. S. 66-70, dass die Genitalitat Christi nicht als an-
stof3ig oder iiberhaupt als ,sexuell* wahrgenommen worden sei, muss vielleicht — dialektisch — um die
Perspektive ergdnzt werden, dass es gerade die Exposition des Fleischlichsten selbst ist, welche die
wahre Menschwerdung Gottes und erst so auch die ,,Mutterschaft“ Christi zu erweisen vermag, wo-
durch das Genitale keineswegs entskandalisiert, sondern das Skandalon heilswirksam funktionalisiert
waére. Damit bin ich freilich eher bei der von Leo Steinberg: The Sexuality of Christ in Renaissance Art
and in Modern Oblivion. New York 1983, vertretenen These, auf die Bynum reagiert. An Bynum hat die
Forschung nicht zuletzt in Bezug auf Parzival angeschlossen; vgl. James A. Schultz, Courtly Love,
S. 4f. - Vgl. zur ,,Assoziation der Menschlichkeit Christi mit dem Weiblichen und dem Fleischli-
chen“ auch Bynum: , Der weibliche Kérper und religiése Praxis im Spatmittelalter”, in: dies.,
Fragmentierung und Erlésung, S. 148-225, hier bes. S. 174-179 (Zitat: S. 174).

322 Vgl. hierzu bspw. Monika Schausten: Maria lactans, Virgo mediatrix: Ikonographische Codierun-
gen von Weiblichkeit. Bruchstiicke zu ihrer Archédologie. In: dies. (Hrsg.): Das lange Mittelalter: Imagi-
nation — Transformation — Analyse. Ein Buch fiir Jiirgen Kiihnel. Goppingen 2011 (Goppinger Arbeiten
zur Germanistik 763), S. 47-66, hier: S. 58-61.



V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schonheit und Heidentum im Parzival —— 575

ten Mutterschaft aufruft, zum Marker einer explizit immanenten Mutterschaft und einer
,Menschheit’, die eine Fleischlichkeit ist.>*> Die Schonheit Parzivals ist aus dieser Sicht
eben auch eine — wie Bertau mit Ruh sagt — ,,adamitische Schénheit“>**, insofern es ex-
pressis verbis heifdt, kein Mensch sei sit Adames zit (Pz 123,17) schoner gewesen als Parzi-
val. Zwar ist es diu gotes kunst (Pz 123,13), die mannes varwe (Pz 123,16) an ihm gezeugt
hat, aber ostentativ heif3t es zudem: des wart sin lop von wiben wit (Pz 123,18), wodurch
seine Schonheit dem immanenten Lustprinzip unterstellt wird.

Die Tradition, die Muttermilch, welche in der Herzeloyde-Szene so eine eminente
Rolle spielt, als Zeichen fiir die Fleischlichkeit des Kindes aufzufassen, ist verschiedent-
lich greifbar.*® Sie findet sich beispielsweise im Traktat Pro assumptione virginis Hugos

323 Auf die Differenz zwischen der Mutterschaft Mariens und jeder anderen, immanenten Mutter-
schaft, hat fiir Augustinus (De sancta virginitate) bereits Michel Foucault, Sexualitdt und Wahrheit 4,
S. 393, hingewiesen: ,,Doch kann man nicht sagen, dass die Frauen, die verheiratet sind und Kinder
haben, spiegelbildlich dazu die physische und geistige Mutterschaft Marias iibernommen haben: Denn
die Jungfrau Maria hat Christus aufgrund des Wirkens von Gott geboren; eine verheiratete Frau gebart
aufgrund der Natur menschliche Wesen, die keine Christen sind.* — Vgl. Kap. V.3.1, S. 545 f., zum ,heid-
nischen‘ Status jedes Neugeborenen.

324 Karl Bertau: Uber Literaturgeschichte. Literarischer Kunstcharakter und Geschichte der héfischen
Epik um 1200. Miinchen 1983, S. 70, fasst die ,adamitische Schénheit* Parzivals jedoch positivierend
auf und stilisiert diesen, wiederum im Anschluss an Kurt Ruh, zu einer ,,Messias-Figur*.

325 Die Parzival-Forschung hat neben dem Stillen im Allgemeinen auch die Milch im Besonderen oft-
mals als religids konnotierte Symbolik und als Anndherung des Protagonisten an die Transzendenz auf-
gefasst, insofern auch die Geburt Gottes und die Heilslehre der Kirche immer wieder mit Milch in
Verbindung gebracht werde. Vgl. hierzu bspw. Patricia Ann Quattrin: The Milk of Christ: Herzeloydé as
Spiritual Symbol in Wolfram von Eschenbach’s ,Parzival‘. In: Medieval Mothering. Hrsg. von John
Carmi Parson, Bonnie Wheeler. New York/London 1996, S. 25-39, die mit Bezug zu Augustins Confes-
siones den Bezug zur ,geistlichen Milch, zur ,Milch Christi‘ herstellt (ebd., bes. S. 28 f.). Die stillende
Herzeloyde mdchte sie entsprechend als ,,provider of spiritual as well as literal milk* (ebd., S. 29) ver-
stehen. In dem Versuch, Herzeloyde auf diese Art als Spenderin geistlicher Versorgung aufzufassen
und Parzivals Kindheit mit den bei Augustin zu findenden (geistlichen) Lebensaltern in Verbindung zu
bringen, geht eine Entproblematisierung sowohl der ,Lehren‘ Herzeloydes als auch des (,geistlichen®)
Fortschritts Parzivals einher (vgl. ebd., S. 32-36). Zwar sieht auch Quattrin, dass es eine Ndhe der Milch
zu den sinnlichen und nur mittelbaren Anfangsstufen geistlichen Fortschritts gibt (ebd., S. 33), gleich-
wohl argumentiert sie, ,,that Herzeloydé reaches spiritual perfection for herself by the time Parzival lea-
ves her“ (ebd., S. 34). Entsprechend geht sie davon aus, dass auch Parzival schlie8lich zu einem
perfectus werde (ebd., S. 36). Demgegeniiber soll hier argumentiert werden, dass — nicht nur im ,Parzi-
val‘ — die Moglichkeit eines Lebens als saecularis und damit als ,homo imperfectus* méglich wird und
so die Uberdehnung eines Modells geistlicher perfectio im Hinblick auf die Parzival-Handlung vermie-
den werden kann. — Quattrins Thesen sind verschiedentlich in die Forschung eingeflossen, so bspw. in
jlingerer Zeit bei Stefanie A. Goyette: Milk or Blood?: Generation and Speech in Chrétien de Troyes’ Per-
ceval, ou le Conte du grail. In: Arthuriana 26,4 (2016), S. 130151, hier S. 133, die die Idee, dass Herze-
loyde ,,from the carnal to the spiritual“ fiihrt, kontrastiv gegen ihre Analysen des Chrétienschen
Perceval setzt. — Allerdings muss im Gegensatz zu Quattrins Auffassung angemerkt werden, dass die
von ihr heranzitierte ,geistliche Milch* im Rahmen der (geistlichen) Lebensalter das zu {iberwindende
Anfangerstadium der christlichen Existenz darstellt, welches zugleich das ,fleischliche® ist. Der sermo
scientiae, der die heiligen Geheimnisse (sacramenta) und das {ibrige Wissen umfasst, spricht auch hier



576 =—— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

von Sankt Viktor, wo es in der Auslegung einer Hoheliedstelle — Mel et lac sub lingua
tua (Cant 4,11)** — aus der ,descriptio membrorum* der Braut heift:

Mel et lac sub lingua tua. Qui est mel et lac sub lingua tua? Hoc est Verbum Patris sub carne
tua. Quare ergo ,sub lingua‘? Quia Verbum, ideo sub lingua. Mel et lac sub lingua tua: non
supra linguam sed sub lingua, quia Verbum absconditum est, et ideo mel et lac sub lingua tua.
Mel et lac sub lingua tua: sub lingua tua, sub carne tua; sub lingua tua quia uerbum; sub lin-
gua tua quia absconditum. Mel et lac, Deus et homo. Mel diuinitas, lac humanitas. Mel de rore
celo uenit quia diuina natura supra omnia est. Lac de carne exprimitur quia humanitas deor-
sum assumpta est, de carne caro. Ideo lac, non caro, sub lingua tua quia lac de carne non
caro, sed de carne caro et tantum caro: non prima caro, sed de prima carne secundo caro, de
carne ueter noua caro, de carne purganda hostia caro. Ideo mel et lac sub lingua tua, quia in

zu den carnales: His enim sunt necessaria, quibus ille prudentissimus servus tuus non potuit loqui quasi
spiritalibus, sed quasi carnalibus, ille, qui sapientiam loquitur inter perfectos. Animalis autem homo tam-
quam parvulus in Christo lactisque potator, donec roboretur ad solidum cibum et aciem firmet ad solis
aspectum, non habeat desertam noctem suam, sed luce lunae stellarumque contentus sit (Augustinus:
Confessiones XII1.18.23; Ubers. [Flasch, Mojsisch]: ,,Sie sind namlich fiir die nétig, zu denen dein iiber-
aus kluger Diener nicht wie zu geistigen, sondern zu fleischgebundenen Wesen hat sprechen konnen,
er der unter Vollkommenen die Weisheit verkiindet. Doch auch der Mensch als blofies Lebewesen, ein
Kind noch in Christus und des Milchtranks bediirftig, sollte, bis er die Kraft besitzt, feste Nahrung zu
sich zu nehmen, und sein Auge den Anblick der Sonne ertragen kann, sich in der Nacht nicht verlassen
fithlen, sich aber mit dem Licht des Mondes und der Sterne begniigen miissen.). Die sieben geistlichen
Altersstufen des homo novus et interior et caelestis finden sich auch in De vera religione (XXV1.49.134):
primam in uberibus utilis historiae, quae nutrit exemplis (Ubers. [Thimme]: ,,Die erste Stufe verlebt er
gleichsam an der Mutterbrust [in uberibus| der heilsamen Geschichte, die ihn mit Vorbildern néhrt.«).
Dies ist zugleich die Stufe der menschlichen — und: menschgewordenen! — auctoritas, die schon auf
der zweiten Stufe durch verniinftige Erkenntnis zuriickgelassen wird: secundam iam obliviscentem hu-
mana et ad divina tendentem, in qua non auctoritatis humanae continetur sinu, sed ad summam et incom-
mutabilem legem passibus rationos innititur (ebd., Ubers. [Thimme]: ,,Auf der zweiten [Stufe] beginnt er
bereits das Menschliche dahintenzulassen und zum Goéttlichen aufzustreben. Da birgt ihn nicht mehr
der Schof3 menschlicher Autoritdt, sondern mit den Schritten der Vernunft steigt er zum héchsten und
unwandelbaren Gesetz empor.“). Auch hier dient Milch also zur Markierung einer — zu iiberwinden-
den - Fleischlichkeit. In Hinblick auf die Lehren der Geistlichen, die dem Grad des geistlichen Fort-
schrittes der Belehrten entsprechen sollen, um diese nicht mit hohen theologischen Spekulationen zu
iiberfordern, heif3t es bei Augustinus: De vera religione XXVIIL.51.141: alimenta lactea large avidis pluri-
bus atque instanter infundunt, validioribus autem cibis cum sapientibus paucis vescuntur (Ubers.
[Thimme]: ,,Milchspeisen fl6f3en sie reichlich und immerfort der Mehrheit ein, die aus Lernwilligen,
aber noch Schwachen besteht; die kréftigere Kost aber teilen sie mit denjenigen, die schon weise
sind“). Vgl. auch Confessiones XII1.22.32. Entsprechend heifit es in der Auslegung von Cant 4,11 (mel et
lac sub lingua tua) bei Brun von Schénebeck: also di milch vutit di kint, | di da noch unvornumftik sint, |
glicher wis vutit di vrie | uns mit eren genaden Marie (Brun von Schénebeck: Das Hohe Lied, Vv.
2904-2907). — Auch hier kann man das christologische Argument umdrehen: In der Theologie ist ge-
rade die Milch, die Christus trinkt, Ausweis der tatsachlichen Menschwerdung Gottes. Analog ist sie
auch im Falle Parzivals Zeichen fiir dessen Existenz im Fleisch.

326 Ubers.: ,,Milch und Honig ist unter deiner Zunge.“



V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schonheit und Heidentum im Parzival —— 577

tua carne Deus homo et sub tua carne Deus et homo, unus Iesus Christus. Fauus distillans
labia tua, mel et lac sub lingua tua.
(Hugo von Sankt Viktor: Pro Assumptione Virginis, S. 124,168-126,184)*%

Die Identifizierung von Milch — {iberhaupt des Stillvorgangs — mit Menschlichkeit im
Sinne von Fleischlichkeit ist dabei bedeutend &lter.>*®

Wihrend sie bei Hugo von Sankt Viktor auf die exzeptionelle, siindenfreie Geburt
Christi und auf die Erneuerung des Menschen durch Christus und sein Fleisch bezogen
wird, dient der Stillvorgang in den Confessiones des Augustinus dazu, die Fleischlich-
keit und damit die Siindhaftigkeit des spateren Bekenners zu akzentuieren. Das Augus-
tinus-Ich der Confessiones spricht zu Beginn des ersten Buches iiber die Dinge, an
welche es sich zwar nicht erinnert, die es jedoch als Wahrscheinlichkeitswissen anneh-

327 Hervorhebungen durch Kursivierung entsprechend dem zitierten Text, Unterstreichung von mir;
F.D.S. - Ubers. (F.D.S.): ,,Honig und Milch ist unter deiner Zunge. Was ist Milch und Honig unter deiner
Zunge? Dies ist das Wort des Vaters unter deinem Fleisch. Warum also ,unter der Zunge‘? Weil Wort,
deshalb unter der Zunge. Honig und Milch unter deiner Zunge: nicht auf der Zunge, sondern unter der
Zunge, weil das Wort verborgen ist, und deshalb Honig und Milch unter deiner Zunge. Honig und Milch
unter deiner Zunge: unter deiner Zunge, unter deinem Fleisch; unter deiner Zunge, weil Wort; unter
deiner Zunge, weil verborgen. Honig und Milch, Gott und Mensch. Der Honig ist die Gottheit, die Milch
ist Menschheit. Der Honig kommt vom Tau des Himmels, weil die g&ttliche Natur iiber allem ist. Die
Milch wird aus dem Fleisch herausgedriickt, weil die Menschheit nach unten hin angenommen ist,
Fleisch vom Fleisch. Deshalb Milch, nicht Fleisch, unter deiner Zunge, weil Milch vom Fleisch nicht
Fleisch ist, obwohl das Fleisch vom Fleisch ist und immer nur Fleisch ist: es ist jedoch nicht das erste
Fleisch, sondern aus dem ersten Fleisch das neue Fleisch, vom alten Fleisch das neue Fleisch, vom
Fleisch die lduternde Hostie Fleisch. Deshalb Honig und Milch unter deiner Zunge, weil in deinem
Fleisch Gott Mensch ist und er unter deinem Fleisch Gott und Mensch, ein einiger Jesus Christus. Deine
Lippen sind eine tropfende Wabe; Milch und Honig ist unter deiner Zunge.*). — Vgl. die Ausfiithrungen
der Herausgeberin: L’ceuvre de Hugues de Saint-Victor 2. Super Canticum Mariae. Pro Assumptione Vir-
ginis. De beatae Mariae virginitate. Egredietur virga, Maria porta. Eingeleitet, {ibers. und hrsg. von Ber-
nadette Jollés. Turnhout 2000, S. 106: ,,Mel et lac sub lingua tua, ce sera donc le Verbe incarné, Dieu et
homme, caché sous la chair de la Vierge. Le triomphe et la suprématie de Marie sur toutes les autres
créatures sont signifiés par le fin du verset 10: Odor unguentorum tuorum super omnia aromata.“ — Die
Ubersetzung von Cant 4,10 lautet: ,,der Duft deiner Salben ist késtlicher | als alle Balsamdiifte*.

328 Vorlaufer der Auffassung, die im Milchgeben ein Signum des Fleisches sehen, finden sich friih, so
bspw. bei dem nach Augustinus allerdings kaum noch rezipierten Tertullian, in dessen Ermahnung zur
Keuschheit (IX.5,41-43) es — Mt 24,19 zitierend — in Bezug auf den Jiingsten Tag heif3t: quo die vae illud
super praegnantes et lactantes adimplebitur, id est maritos incontinentiae; de nuptiis enim uteri et ubera
et infantes (Ubers. [Veit]: ,,An diesem Tag [= Jiingster Tag; F.D.S.] wird jenes ,Wehe!* in Erfiillung
gehen an den Schwangeren und Sdugenden, also an den Eheleuten, die keine Enthaltsamkeit geiibt
haben, denn wegen der Heiraten kommt es zu Schwangerschaften, Milch spendenden Briisten und
Sauglingen.“). — Vgl. zudem Helmut Dworschark: Milch und Acker. Korperliche und sexuelle Aspekte
der religiosen Erfahrung. Am Beispiel der Bu3didaxe des Strickers. Bern et al. 2003 (Deutsche Literatur
von ihren Anfingen bis 1700-40).




578 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

men muss und aus Erzihlungen der ,Eltern seines Fleisches“ gehort hat (audivi a pa-
rentibus carnis meae):>*

Exceperunt ergo me consolationes lactis humani, nec mater mea vel nutrices meae sibi ubera im-
plebant, sed tu mihi per eas dabas alimentum infantiae secundum institutionem tuam et divitias
usque ad fundum rerum dispositas. [...] ex te quippe bona omnia, deus, et ex deo meo salus mihi
universa. Quod animadverti postmodum clamante te mihi per haec ipsa, quae tribuis intus et
foris. Nam tunc sugere noram et adquiescere delectationibus, flere autem offensiones carnis meae,
nihil amplius. (Augustinus: Confessiones 1.6.7)**°

Die Vorsorge Gottes, welche sich fiir Augustinus in dem Umstand offenbart, dass die
natiirliche Ordnung der Schépfung durch den Schopfer so eingerichtet ist, dass sich
die Miitter und Ammen ,nicht selbst die Briiste fiillen‘ miissen, hat ein Analogon in
Herzeloydes Reflexion iiber ihre Muttermilch. Diese, so sagt Herzeloyde, kiindige das
Kind an, welchem sie vorausgeschickt werde, womit sie auf die Einrichtung der Welt-
ordnung und die Fleischlichkeit des ungeborenen Kindes verweist:

alsus sprach diu wise

,du bist kaste eins kindes spise:
di hat ez vor im her gesant,

sit ichz lebende im libe vant.*
(Pz 110,29-111,2)

Und auch der Abschied des von Karthago nach Rom aufbrechenden Sohnes, welcher
in den Confessiones breit inszeniert ist, wird bei Augustinus zum Anlass, {iber die Mut-
ter-Kind-Bindung als Erbe Evas zu reflektieren: flebat et eiulabat atque illis cruciatibus
arguebatur in ea reliquiarium Evae, cum gemitu quaerens quod cum gemitu pepererat (Au-
gustinus: Confessiones V.8.15; Ubers. [Flasch, Mojsisch]: ,,[Sie] weinte und jammerte

329 Durch die wiederholte Bezeichnung der Mutter als ,,Mutter meines Fleisches“ (vgl. Augustinus:
Confessiones 1.11.17 u. 11.3.8) wird die Differenz zwischen der gottgegebenen mens, mit der Augustinus
Gott zu denken in der Lage ist, und dem Fleisch, das ihn im Irdischen zuriickhdlt, betont. Auf dieselbe
Spaltung referiert Hugo von Sankt Viktor, wenn er das Fleisch Christi aus Maria stammen ldsst, es je-
doch zugleich — durch die Gnade Gottes — erneuert, um es Gottes wiirdig zu machen. Der Anticlaudia-
nus inszeniert — sofern man denn eine christologische Lektiire iiberhaupt akzeptiert und in Betracht
zieht — dieselbe Spaltung, insofern die Seele des ,,neuen Menschen“ als einziges Element direkt von
Gott neu geschaffen wird. Wahrend das Fleisch im Rahmen der Naturordnung entsteht, greift Gott hier,
um Sohn zu werden, ein einziges weiteres Mal in die natiirlichen Abldufe ein; vgl. hierzu Kap. IV.2.2.2.
330 Ubers. (Flasch, Mojsisch): ,,So empfing mich also das Wohlbehagen der Mutterbrust [consolationes
lactis humani, wortlich: ,, Trostungen der menschlichen Milch“; F.D.S.]. Meine Mutter und meine
Ammen fiillten sich nicht von selbst die Briiste, sondern du warst es, der mir durch sie die Nahrung des
Sduglings gab, wie es deiner Weltordnung entspricht und der his ins letzte reichenden Verteilung dei-
ner Schitze. [...] Denn alles Gute stammt von dir, Gott, und aus meinem Gott kommt mir alles Heil.
Begriffen habe ich das erst spéter — als du es mir zuriefst durch all die Dinge hindurch, die du innen
und aufden verschenkst. Denn damals konnte ich nichts als saugen und wohlig ausruhen. Auch weinen
konnte ich, wenn meinem Fleisch etwas nicht behagte, aber sonst nichts.“



V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schénheit und Heidentum im Parzival =— 579

[...], und in diesen ihren Qualen trat die Hinterlassenschaft Evas zutage, die unter Seuf-
zen das suchen musste, was sie unter Seufzen geboren hatte.”). Hier wie auch im fiir
Herzeloyde todlichen Abschied Parzivals von seiner Mutter, dessen Schmerz die beinahe
todliche Geburt verdoppelt, wird ein fleischlicher Mensch geschildert; in den Confessio-
nes, um die maximale Fleischlichkeit und die maximale conversio des Augustinus zu be-
tonen, im Parzival, um den Sohn als Menschen vorzufiihren, der als Fleischesmensch
durch die Welt des Fleisches irrt. Wie das Augustinus-Ich wird also auch Parzival als Pro-
totyp des fleischlichen Menschen, als Fleisch, geboren aus Fleisch, inszeniert, von dem
zudem besténdig betont wird, dass er die ,Frucht einer Mutter* sei.*> So sagt der Erzih-
ler, als Parzival das erste Mal vor der Tafelrunde erscheint: gehérret noch gefriuwet | wart
nie minneclicher fruht (Pz 148,24), und diese und dhnliche Formeln (,Frucht sein‘; ,von
einer Frau geboren sein‘; ,gesdugt worden sein‘) wiederholen sich durch den ganzen
Text hindurch in grofer Zahl, hiufig in Verbindung zu Parzivals Schonheit.** Trevrizent

331 Man denke an die Fligung fructus ventris (Lk 1,42), die in das ,Ave Maria‘ eingegangen ist. — Es ist
wiederum der pilgernde graue Ritter, Kahenis, der auf Parzivals Auskuntt, ich diende eim der heizet got
(Pz 447,25), entgegnet: ,meint ir got den diu magt gebar? [...] (Pz 448,2) und damit dem vielfachen Spre-
chen von fleischlicher Geburt (vgl. die folgende Anm.) die Exzeptionalitédt der Jungfrauengeburt entge-
gensetzt. — Auch bei Augustinus: De vera religione XI.22.62, findet sich das Sprechen von der ,,Frucht
des Korpers“: Corpus ergo magis subiacet morti et ideo vicinius est nihilo; quapropter vita, quae fructu
corporis delectata neglegit deum, inclinatur ad nihilum, et ista est nequitia (Hervorh. hier u. i. d. Ubers.
von mit, F. D. S.; Ubers. [Thimme]: ,,Der Leib unterliegt also dem Tode mehr und ist dem Nichts demzu-
folge benachbarter. Deswegen neigt sich ein Leben, welches an der Frucht des Leibes Geschmack findet
und Gott vernachlassigt, dem Nichts zu. Das aber ist Nichtigkeit.*).

332 Das ,Geborensein‘ wird zu einer stehenden Wendung im Parzival, die hier — im Gegensatz zu ande-
ren Texten, auch bspw. zum Willehalm — mit auffallender Haufung begegnet. So hat hier zuvor Ither
das Geborensein Parzivals betont: ,géret si din siiezer lip: | dich braht zer werlde ein reine wip. | wol der
muoter diu dich bar! | ine gesach nie lip s6 wol gevar. (Pz 146, 5-8). Am Hof des Gurnemanz bezeichnet
ein Ritter Parzival als werdecliche fruht (Pz 164,12). Als er mit einer Hermelindecke zugedeckt werden
soll, wird diese iiber sin blozen lip gedeckt und wiederum betont: s6 werde fruht gebar nie wip
(Pz 166,15 f.). Und auch bei der Einkleidung nach dem Bad, bei dem Parzivals Schonheit das Verlangen
der jungen Damen auslost, seine Genitalien zu sehen (vgl. Pz 167,27-29), wird von allen Rittern seine
Schonheit gepriesen, was schliefilich auf die Betonung seines Geborenseins zulduft: der ritter ieslicher
sprach, | sine gesaehen nie s6 scheenen lip. | mit triwen lobten si daz wip, | diu gap der werlde alsélhe fruht
(Pz 168,24-7). Als Parzival neben Condwir amiirs sitzt und deren Schonheit iiber Jeschiite, Enite, Cun-
neware und Isalde gehoben wird, da wird auch diese unter die Perspektive des Geborenseins einbezo-
gen, wenn es iiber die beiden heif3t: ez wdren wol niitziu wip, | die disiu zwei gebdren, | diu da bi ein
ander waren (Pz 187,24-26). Der von Parzival bezwungene Orilus berichtet, dass der kiienste man | den
muoter ie zer werlt gewan (Pz 276,19 f.) sich als Roter Ritter bezeichne. Wenn Parzival {iber den Bluts-
tropfen in Minneversunkenheit verharrt und Gawan zu ihm reitet, so wird dieser Minnewahn ausdriick-
lich mit seinem Geborensein und seinen Eltern in Verbindung gebracht und als von Generation zu
Generation weitergereichtes Erbe charakterisiert, hinter dem sich das Prinzip der fleischlichen Prokrea-
tion im postlapsalen Diesseits verbergen mag: dd tet frou minne ir ellen schin | an dem den Herzloyde
bar. | ungezaltiu sippe in gar [ schiet von den witzen sine, | unde iif gerbete pine | von vater und von muoter
art (Pz 300,14-19). Als Parzival erneut im Kreis der Tafelrunde am Plimizcel sitzt, da sagt der Erzihler:
an disem ringe niemen saz, | der muoter brust ie gesouc, | des werdekeit sé liitzel trouc (Pz 311,10-12).



580 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

identifiziert spater den mit Lucifer beginnenden Siindenfall der Ureltern Adam und Eva
als Ursache fiir das prokreative Prinzip der fleischlichen Fortpflanzung mit den Worten:

got worhte iz der erden

Adamen den werden:

von Adams verhe er Even brach,
diu uns gap an daz ungemach,
dazs ir schepfeaere {iberhorte

unt unser freude storte.

von in zwein kom gebiirte fruht[.]
(Pz 463,18-23)*

Nach der Karfreitagshegenung verabschiedet sich Parzival vom grauen Ritter Kahenis und dessen Fami-
lie und es heifit: hin ritet Herzeloyde fruht (Pz 451,3), woraufhin Parzival das erste Mal der Allmacht des
Schopfergottes gedenkt (vgl. Pz 451,8-12). — Auch fiir andere Figuren wird immer wieder der Zusam-
menhang zu Mutterschaft hergestellt. Als Clamidé sich Cunneware iiberantworten muss, klagt er sein
Los: ich hdn s6 wirdic her verlorn, | daz muoter nie gebdt ir brust | dem der erkante hoher flust (Pz 219,
16-18). Parzival selbst berichtet Sigune von seiner EheschlieBung mit Condwir dmdrs und von ihrer
Schonheit, indem er schon von der Mutter als ,menschliche Frucht* spricht, von der nie Schoneres ge-
boren worden sei: iif erde nie s6 scheener lip | wart geborn von menneschlicher fruht (Pz 441,8 f.). Trevri-
zent wiederum identifiziert Parzival die Familie des grauen Ritters Kahenis mit den Worten: ,|[...] nie
kiuscher fruht von libe | wart geborn dan sin selbes kint, | diu iu da widergangen sint (Pz 457,16-18). Die
Liste lief3e sich verlangern.

333 Und auch die Erde, die vor dem Brudermord Kains an Abel noch ,Jungfrau‘ war, ist eine fruchtge-
bende Mutter: diu erde Addmes muoter was: | von erden fruht Adam genas (Pz 464,111.). — Es existieren —
bspw. mit dem Periphyseon (IV,10) des Johannes Scotus Eriugena - theologische Traditionen, welche die
Korper- und Fleischwerdung des Menschen selbst als Folge des Siindenfalls auffassen. Nach Johannes
Scotus ist der — nicht-korperliche — Mensch bereits im Genesis-Vers des fiat ux enthalten. Die lux umfasse
sowohl die Menge der Engel als auch den unkorperlichen Menschen, welcher dann mit der Scheidung
von Licht und Finsternis bereits gefallen sei. Den Genesis-Text des Sechstagewerks unterwirft Eriugena
einer radikalen Allegorese, in welcher der Literalsinn sich vollstandig auflost. Die Erschaffung des men-
schlichen Korpers ganz am Ende des Sechstagewerks bedeutet in dieser Lektiire seine innere Verbunden-
heit mit der Immanenz, insofern er als Mikrokosmos den Makrokosmos umfasst und beschlief3t. Der
Mensch ist in dieser Auffassung ,,unter die Theile der Welt verteilt worden“ und insofern ist Fleischlichkeit
der geschopflichen Welt dhnlich (Johannes Scotus Eriugena: Uber die Einteilung der Natur, Bd. 2, S. 65).
Diese Auffassung ist — mit Kurt Flasch: Eva und Adam. Wandlungen eines Mythos. 2. Aufl. Miinchen
2015, S. 41 — ein Gegenentwurf zu der weiter verbreiteten Allegorese Augustins, die den allegorischen
Sinn der Genesis unter gleichzeitiger Beibehaltung des Literalsinns entwickelt. Die radikal allegorische
Auslegung des Eriugena erscheint als Erbe der ,,0stlichen Tradition“: ,,Diese Denkart wurde im Westen
nie herrschend; sie war in der Auseinandersetzung um Origenes langst als haresieverddchtig zuriickge-
wiesen; 1210 wurde sie kirchenamtlich verboten* (ebd.). Vgl. zu Johannes Scotus Eriugena aus germanisti-
scher Sicht jlingst etwa Bleumer, Paradies und Topos, S. 87 f.; vgl. zudem Flasch, Das philosophische
Denken, S. 184-192. — Die Ndhe des Menschen zur Erschaffung des (nicht-korperlichen) Lichtes ist gleich-
wohl in Augustins De genesi ad litteram (111.20.31 £.) schon sehr dhnlich vorgebildet.



V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schénheit und Heidentum im Parzival —— 581

Es ist besonders der leuchtend rote Mund Parzivals, der immer wieder exponiert wird,
sowie sein strahlender, Anziehung auslosender, noch ,bartlos‘-junger I(érper,”“ der
unter der Riistung beim Entkleiden und im Bade zum Vorschein kommt und — wie
auch der Korper in der poetorhetorischen descriptio membrorum — in letzter Konse-
quenz auf sein Genital verweist. Im Kontext jener Episode, in der Parzival am Hofe des
Gurnemanz entkleidet und von juncfrowen gebadet wird, fallt mehrfach in kurzer Folge
die Formulierung, dass Parzival eine unvergleichliche Leibesfrucht sei (Pz 164,12;
166,16; 168,27), es werden sein Strahlen (Pz 167,18 f.), seine Beine (Pz 168,7) und die
Rote seines Mundes (Pz 168,20) als Elemente seiner Schonheit thematisiert, in deren
Kontext freilich die jungen Damen gerne heten gesehn, | ob im dort unde iht weere ge-
schehn (Pz 167,27 f.). Als Parzival sich ein anderes Mal wascht, wird wiederum auf
seine helle Haut und seinen roten Mund verwiesen: mit urloube er sich dé twuoc | den
rdm von im: der junge truoc | bi rétem munde liehtes vel (Pz 306,21-23).

Parzival erhdlt dariiberhinaus eine kurze descriptio superficialis, die Mund, Haut,
Kinn und Wangen umfasst, um Parzival als Ursache fiir weibliches Liebesverlangen
darzustellen:

als mir diu aventiure maz,

an diesem ringe nieman saz,

der muoter brust ie gesouc,

des werdekeit so liitzel trouc.

wan kraft mit jugende wol gevar

der Waleis mit im brahte dar.

swer in ze rehte wolde spehn,

s0 hat sich manec frouwe ersehn

in triieberm glase dan weer sin munt,
ich tuon iu vonme velle kunt,

an dem kinne und an den wangen:
sin varwe zeiner zangen

weer guot: si mohte steete haben,

diu den zwivel wol hin dan kan schabn.
ich meine wip die wenkent

und ir vriuntschaft iiberdenkent.

sin glast was wibes staete ein bant:

ir zwivel gar gein im verswant.

ir sehen in mit triwe enpfienc:

durch die ougen in ihr herze er gienc.
(Pz 311,9-28)

334 Zur Bartlosigkeit vgl. etwa Pz 307,7. — Es sei daran erinnert, dass gerade die noch jugendlich-
androgyne Schonheit in der Ars versificatoria des Matthdus von Vendéme von dem Gebot ausgenom-
men wird, mannliche Figuren nicht stark kérperlich zu beschreiben (vgl. hierzu Kap. IV.1.1, S. 295) und
das entsprechend etwa im Flore-Roman der Protagonist, der eine umfangreiche descriptio membrorum
erhdlt, im Bett fiir ein Mddchen gehalten wird, weil er noch so jung ist.



582 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

Es fiihrt aber diese descriptio, die die prototypische poetorhetorische conclusio der Lie-
beserregung noch andeutet, gerade nicht zu einer Handlungssequenz, die etwa Bei-
schlaf oder Zeugung beinhaltet, sondern sie geht unmittelbar dem Erscheinen der
Cundrie voraus, welche ihm nicht nur sein Versagen auf Munsalveesche vorwirft, son-
dern auch Parzivals Schonheit negativ qualifiziert:

ich wil Gf iwerem houbte swern,
git mir iemen des den eit,

daz groezer valsch nie wart bereit
necheinem als6é schoenem man.
(Pz 316,16-19)**

Dem roten Mund, der geradezu zum Signum Parzivals selbst wird, begegnet dieser zu-
néchst an der schlafenden Jeschiite,>*® wo er wiederum im Zusammenhang mit der Ge-
walt der minne in Verbindung gebracht ist und eine descriptio membrorum einleitet:*>’

si truoc der minne wafen,
einen munt durchliuhtic rét,
und gerndes ritters herzen not.
innen des diu frouwe slief,

der munt ir von einander lief:
der truoc der minne hitze fiur.
(Pz130,4-9)

Die korperlichen Merkmale von Parzivals Schénheit begegnen also zunéachst als Ele-
mente weiblicher, lustauslosender Schonheit. Wahrend in der Forschung oftmals argu-
mentiert worden ist, dass das Schonheitsideal von Mannern und Frauen sich prinzipiell

335 Auch Parzivals Schonheit scheint also mit einer ethischen Erwartungshaltung verkniipft und wird
mithin zu seiner ,Aufgabe‘, so wie auch diejenige des Protagonisten im Prosa-Lancelot es ist; vgl. hierzu
Kap. 1115, S. 267, Anm. 475.

336 Vgl. zu Réte und Weiblichkeit in der in Rede stehenden Passage Briiggen, Farben der Frauen, bes.
S. 218-225, sowie erneut dies., ir munt was rot.

337 Briiggen, ir munt waz rot, S. 394-396, hat im Sinne eines Formbewusstseins fiir die descriptio
membrorum als kohidrente ,,Passage® darauf hingewiesen, dass der gegen den Pratext Chrétiens neu
eingefiihrten Beschreibung der Jeschiite eine erhohte Signifikanz zugeschrieben werden miisse, weil
sie ,,die langste Beschreibung einer Frau“ (ebd., S. 395) im Parzival sei. Dieses Argument ist m. E. unbe-
riihrt von der hier ausgefiihrten These, dass es — im Sinne der Poetorhetoriken, besonders der Ars ver-
sificatoria des Matthdus — neben der ,Faral’schen Normalform‘ der Schonheitsbeschreibung weitere,
kleinere Formen der descriptio gibt; vgl. Kap. IV.1.1. Es lief3e sich argumentieren, dass etwa die Figur
Parzival deswegen keine distinkte, grofiformatige descriptio membrorum benoétigt, weil sie konstant de-
skriptive Kleinformen (Epitheta usw.) zugeschrieben erhélt und die Parzival-Handlung so ohnehin zu
einer deskriptiven Grofiform gerat. Im Sinne der in Kap. IV.1.2 ausgefiihrten Ausrichtung der descriptio
membrorum auf die Erregung von ,Lust‘ erhdlt freilich die Jeschiite-descriptio eine besondere Perspek-
tive. — Briiggens Argument geht letztlich auf Hahn, Parzivals Schénheit (1977), S. 205 f., zuriick, die
schreibt, ,,dafl bei Wolfram die descriptio kdrperlicher Schonheit nach den Regeln der Poetik fast ganz
zuriicktritt®, womit zugleich eben eine ,Normalform‘ der descriptio impliziert wird.



V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schénheit und Heidentum im Parzival =—— 583

gleiche,338 soll hier indessen plausibilisiert werden, dass Schonheit, auch wenn

sie fiir mdnnliche Figuren erzahlt wird, prinzipiell weiblich markiert und deshalb
iiber weibliche Attribute elaboriert ist.>>®> Und auch das Strahlen Parzivals, der
noch heller leuchtet als die juncfrowen, deren Glanz den Raum erleuchtet, als sie
ihn baden (vgl. Pz 167,16-19), ist nicht zuletzt das Strahlen der Herzeloyde, die den schin
[gap), | weaern erloschen gar die kerzen sin, | dd@ weer doch lieht von ir genuoc (Pz 84,13-15).

Der Hinweis auf sein Genital,>*® auf die Milch der Mutter, auf ihre schmerzhafte
Niederkunft und die schmerzliche Mutterliebe sowie die auffallend betonte Schonheit
des iuvenis Parzival akzentuieren, dass mit Parzival, der schonsten ,Frucht’, die jemals
eine Mutter gebar, ein prototypischer homo carnalis entworfen wird.>*'

338 Einflussreich etwa schon bei Huber, Licht und Schoénheit, S. 55, der argumentiert, ,,dafl Wolfram
nicht realistisch abbildet, sondern idealtypisch darstellt. Die Vorstellung eines idealen Typus ist sogar
so stark, dass er fiir Frauen und Ménner verbindlich ist.“

339 Es sei am Rande darauf verweisen, dass das Sprachinventar der mhd. descriptiones keine ge-
schlechtlich differenzierenden Ausdriicke fiir Schonheitsattribute kennt. Ein Vokabular, das sich etwa
auf die Muskulatur bezieht, wie sie sowohl in einem antiken wie auch modernen Ménnlichkeitsideal
zentral sind, scheint nicht vorhanden zu sein. Uber die hier nur genannte kraft Parzivals (Pz 311,13)
oder etwa die ,starken Gliedmafen‘, die Gdwan in seiner Selbstbeschreibung nennt (Pz 366,21: ich hdn
harnasch und starke lide), sowie eventuell den Hinweis auf Parzivals Beine (Pz 168,7: Avoy wie stuonden
stniu bein!) geht die spezifische Beschreibung des korperlich im Kampf getibten Ritters nicht hinaus. Es
wadre die Frage zu stellen, ob dieses ,Schweigen* darauf hindeutet, dass eine spezifisch ,médnnliche’
Schonheit im mhd. Diskurs gar nicht gedacht werden kann, sondern auch ménnliche Schénheit per se
als weibliche entwickelt wird, die entsprechend iiber ,weibliche* Attribute, wie den roten Mund, ge-
kennzeichnet wird. Die Vorstellung Hubers, Licht und Schonheit, S. 56, dass aufgrund starker Idealisie-
rung fiir Frauen und Méanner gleichermafien nur ein verbindlicher Typus der Beschreibung ausgebildet
worden sei, teile ich in ihrer Pauschalitdt daher nicht.

340 Schultz, Courtly Love, S. 4 f., hat bestritten, dass es sich bei den ,mannlichen Gliedern‘, an denen
Parzival liebkost wird (er muose vil getriutet sin, | do er hete manlichiu lit; Pz 112,26 f.) um Parzivals Ge-
nitalien handelt. Er argumentiert, dass der Plural — manlichiu lit - bedeuten miisse, dass es sich hier
um Parzivals Gliedmaflen handele, da der Penis — das visellin (Pz 112,25) — notwendig im Singular
stehen miisse. Zwar sind mhd. Wérter fiir den Penis im Singular, gerade jedoch fiir das lateinische
Lehnwort lit {ibersieht Schultz, dass in der lateinischen Tradition das mehrteilige Geschlechtsorgan, be-
stehend aus Penis und Hoden, im Plural, als membra, adressiert wird. Vgl. hierzu beispielsweise schon
die Diskussion der membra genitalia bei Augustinus, De civitate Dei, XIV.24. Auch in der Cosmographia
des Bernardus Silvestris begegnet die ,Pluralisierung‘ des mannlichen Genitals, wenn dort von den
Hoden als Zwillings-Genii die Rede ist (vgl. Kap. IV.3, S. 442).

341 Noch in Konrads von Wiirzburg Der Welt Lohn wird die personifizierte Welt als Frau von immenser
Schonheit dargestellt, die so schon ist, dass eine schonere von wibes briisten nie geslouf (V. 71);
vgl. hierzu im Folgenden Kap. VI.1.4.



584 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

V.4.2 Heidentum im Parzival: Parzival tauft sein schones Selbst

»He will baptize me,

He will hold me in his arms,

And he will baptize me

Right in front of everyone,

And it will set me free

When he looks into my eyes,

And he sees just how much

I love being baptized.“

(Trey Parker/Matt Stone: The Book of Mormon)

Die Forschung hat in der Taufe des Feirefiz einen Anteil gefunden, den sie ,anstof3ig*
oder zumindest ,unernst‘ finden musste, weshalb man die Szene auch als ,,Taufburleske®
benannt hat.>*> Man hat immer wieder darauf hingewiesen, dass der Antrieb, aus wel-
chem sich Feirefiz taufen ldsst, nicht der richtige sei. Der Antrieb ist hier das, was die
lateinische Tradition als amor carnalis auffassen wiirde und was auch der Text selbst —
sine nomine — auf vielfiltige Art und Weise problematisiert.>*> Zugrunde liegt die erstaun-
liche Fahigkeit des Korperlichen, iiber Umwege das Richtige zu ermdglichen. Feirefiz
wird iiber seine Korperlichkeit markiert, insofern er als heidnischer Minneritter inszeniert
wird. Nicht nur wird seine reiche Ausstattung auf die heidnische Kénigin Secundille und

342 Vgl. Joachim Bumke: Parzival und Feirefiz — Priester Johannes — Loherangrin. Der offene Schluf3
des Parzival von Wolfram von Eschenbach. In: DVjs 65 (1991), S. 236-264, S. 244. Erneut ders., Wolfram
von Eschenbach, S. 121, wo Feirefiz ein ,,Zustand komischer Liebesraserei* attestiert wird: ,,Dabei wird
das religitse Motiv — Feirefiz soll sich taufen lassen — dem Liebeswunsch des Heiden so auffallig unter-
geordnet, daf} die Taufe selbst wie eine Burleske wirkt.“ Auch Fritz-Peter Knapp: Von Gottes und der
Menschen Wirklichkeit. Wolframs fromme Welterzdhlung Parzival. In DVjs 70 (1996), S. 351-368, hier
S. 361f., wundert sich, dass nach all den minne-bedingten Katastrophen, die der Text erzédhlt, nun die
irdische Liebe“ die Losung bringt. Er zitiert wiederum Bertau, Uber Literaturgeschichte, S. 68, der vom
wLunernsten Ermst der geradezu betrunkenen Opernhaftigkeit des Schlusses“ und von der ,,Komik bei
der Bewerkstelligung der Taufe des Heidenbruders“ (ebd., S. 69) gesprochen hat.

343 Der Unterschied wird als amor carnalis in die Begrifflichkeit von rehter und unrehter minne umge-
miinzt, welche in der Volkssprache insgesamt freilich nicht terminologisch trennscharf ist. Der Parzival
setzt programmatisch verschiedene Formen der minne gegeneinander, welche sich in Hinblick darauf
unterscheiden, ob es zum Vollzug des Beischlafs kommt. Am einen Ende des Spektrums wéren Sigunes
jungfrauliche Ehe und inklusenhafte Witwenschaft und Parzivals demonstrativ durchgefiihrte, gleich-
wohl zuféllige, nicht errungene Jungfraulichkeit sowie weiterhin seine abstinente Ehe anzusetzen, wah-
rend am anderen Ende des Spektrums Clinschors heidnisches Minne-Prinzip steht, das jedoch zu seiner
Kastration gefiihrt hat, wie auch ein ,fleischliches‘ Vergehen Anfortas an seinem Fleisch, genauer sei-
nem Genital, verletzt hat. Dazwischen stiinde etwa Gawan, dessen Begehren fiir die Schonheit Orge-
lGses geradezu schemagerecht zu ihrem Genital fiihrt, welches die ,Medizin‘ ist, die Gawans Leiden
lindern kann (vgl. Parzival 643,9-644,1). Gawan, der ja zugleich ein alter Parzival ist, ist hier auch ein
alter Anfortas, denn dieser hat ja seine Wunde im Fleisch als Folge des Dienstes um Orgeldise erlitten.
Zu Sigune vgl. etwa Rippl, Erbaulicher Verfall.



V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schénheit und Heidentum im Parzival =—— 585

die vielen anderen Damen, in deren Dienst er steht, zuriickgefiihrt,>** sondern auch
seine Taufe und damit sein Zugang zum Gral wird als Effekt seiner minne zur Gralstrage-
rin, Repanse de Schoye, inszeniert.>*

Dies ist von besonderem Interesse, da der Text Feirefiz nicht zuletzt als Selbstanteil
des so massiv iiber seine korperliche Schonheit markierten Parzival inszeniert und das
Narrativ vom in die ,heidenschaft’ exilierten und als Anderes in die Christenheit zuriick-
kehrenden Eigenen auf der erzdhlten Ebene des Kollektivs zugleich mit einer Dimen-
sion iiberschreibt, die auf die Subjektbildung des Einzelnen abhebt.>*® Die feste
Raumordnung, die Heidenschaft und Christenheit trennt, kollabiert auf metaphorischer
Ebene, insofern die Christen sich frei in den Raum der Heiden hineinbewegen, sich
Heiden am Artushof aufhalten, umstandslos die Sprachen der jeweils anderen beherr-
schen und sich héfische Pracht iiber heidnische Luxusgiiter artikuliert.**’” Die Vermi-
schung der Bereiche geschieht eben nicht erst in dem Moment, als Feirefiz mit seinem
Heer in diese Welt eindringt, sondern das ,Diesseits‘ und das ,Jenseits des Meeres*
(Thomasin)**® sind im Parzival immer schon iiberblendet. Insofern ,,Parzival in Feirefiz
ein Stiick seiner eigenen Identitit gefunden hat“,** wie Bumke schreibt, vollzieht sich
in ,Bruderkampf* und Taufe zugleich der entscheidende Umschlag in Parzivals Weg.>*°

Zu Beginn des Kampfes zwischen Parzival und Feirefiz, beim Ubergang des XIV.
Buches zum XV., mehren sich im Text die Anzeichen dafiir, dass das Folgende als eine
Psychomachie aufgefasst werden kann.*' Mit dem Beginn eines neuen Tages bei Parzi-
vals Abreise (Pz 733,30) ergreift der Erzihler das Wort (Pz 734,1-735,4) und kiindigt an,

344 Vgl. Pz 736,1-24.

345 Vgl. Pz 809,1-814,10.

346 Vgl. Kap. V.3.1u.V.3.2.

347 Vgl. etwa Janfiise, die Heidin, am Artushof: Pz 327,21; hofische Kleiderpracht heidnischer Herkunft
am Hofe Lyppauts: Pz 374,25-275,15; die Dame, die mit Malcréatiure heidensch sprechen kann: Pz 529,
17-20. Mireille Schnyder: Heidnisches Kénnen in christlicher Kunst. In: Literarische Sakularisierung im
Mittelalter. Hrsg. von Susanne Kébele, Bruno Quast. Berlin 2014 (LTG 4), S. 150-173, hier S. 163, hat
hinsichtlich der Gralsszene darauf hingewiesen, dass selbst die ,,kostbaren Gegenstdnde und Materia-
lien, die rundherum aufgefahren werden, |[...] alle eine fremde, heidnische Herkunft“ haben und der
Gral so mithin eine heidnische ,Rahmung‘ durch Immanentes erhalt.

348 Vgl. V.3.2.2, S. 562, inkl. Anm. 287.

349 Bumke, Wolfram von Eschenbach, S. 116.

350 In jiingerer Zeit hat vor allem Christiane Ackermann, Spannungsfeld von Ich und Kérper, hier
S. 196-206, die Perspektive stark gemacht, dass Parzivals Weg zu seinem Wiedersehen mit Condwir
amiirs ,,iiber das Erfahren der eigenen Defizienz und der eigenen Fremdheit“ (ebd., S. 198) fiihrt. Acker-
mann konstatiert, dass ,,Identitdt, wie Parzivals Weg zeigt, mit einer Form der Entfremdung einher*
gehe (ebd., S. 200). Diese Perspektive soll hier unter einem verschobenen Frageinteresse weiterverfolgt
werden. — Mit dem Kampf zwischen Parzival und Feirefiz hat sich schon etwa Carl Wesle: Zu Wolframs
Parzival. In: PBB 72 (1950), S. 1-38, hier S. 1-15, befasst.

351 Die Forschung hat schon friih das symbolische Potential des Kampfes zwischen Parzival und Feire-
fiz gesehen und Wesle, Zu Wolframs Parzival, S. 2f., hat versucht strukturelle Parallelen zum Kampf
zwischen Erec und Mabonagrin in Hartmanns von Aue Erec plausibel zu machen, indem er ,,eine ganze
Menge von Ubereinstimmungen in Hauptziigen und Beiwerk® auflistet. Wenn man vielleicht auch so-



586 = V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen* Subjekts

dass Parzival nun gegen einen vogt ob allem strite antreten miisse, der ein heidenischer
man sei, der toufes kiinde nie gewan (Pz 734,30-735,4). Die nachfolgende Kampf-
Episode wird programmatisch als Aufldsung inszeniert.>>* Der Kampf wird der ent-
scheidende, der alles bislang Erzihlte tibertreffende sein (Pz 734,17: ich sage alrést sin
arbeit). Fiir diesen Kampf wird Parzivals Schicksal seinem Herzen anbefohlen:

nu bevilh ich sin geliicke

sim herze, der salden stiicke,
da diu vravel bi der kiusche lac,
wand ez nie zageheit gepflac.
daz miieze im vestenunge gebn,
daz er behalde nu sin lebn][.]
(Pz 734,23-28)

Aber nicht nur gibt das Herz Parzivals die Starkung, die er benotigt, um im Kampf
gegen den ungetauften Heiden zu bestehen, sondern der Charakter der Psychomachie
wird auch durch die metaphorische Spaltung Parzivals in ,sich selbst und seinen
hohen Mut‘ explizit gemacht (Pz 737,13-15: Parzivdl reit niht eine: | dd was mit im ge-
meine [ er selbe und ouch sin héher muot.). Der Zustand, in welchem Parzival sich selbst
,selbander* ist, erhdlt sein Komplement in der ,Identitdt® der Briider:

ieweder des andern herze truoc:
ir vremde was heinlich genuoc.
nune mac ich disen heiden
vom getouften niht gescheiden,
sine wellen haz erzeigen.

(Pz 738,9-13)*>

Feirefiz erhalt als heidnischer Anteil Parzivals seine Disktinktion erst in Parzivals Ver-
such, gegen ihn zu kdmpfen. Das anschlief3ende Bild ist — wie stets bei naturkundlichem
Wissen im Parzival — auf markante Art um seine allegorische Sinndimension verkiirzt:

den lewen sin muoter tot gebirt:

von sins vater galme er lebendec wirt.
dise zwéne warn iz krache erborn,
von maneger tjost {iz prise erkornl.]
(Pz738,19-22)

weit nicht gehen mag, hier eine Abhdngigkeit des Parzival vom Erec im engeren Sinne zu postulieren,
so kann doch argumentiert werden, dass der symbolische Schlusskampf in der zeitgendssischen mittel-
hochdeutschen Literatur verfiigbar war.

352 Pz 734,1-9: Vil liute des hdt verdrozzen, | den diz maer was vor beslozzen: | genuoge kundenz nie
ervarn. [ nu wil ich daz niht langer sparn, | ich tuonz iu kunt mit rehter sage, | wande ich in dem munde
trage | daz sloz dirre dventiure, | wie der siieze unt der gehiure | Anfortas wart wol gesunt.

353 Das gingige Verstiindnis dieser Passage, das auch durch die Ubersetzung Spiewoks in Reclams
Universalbibliothek gepragt worden sei, kritisiert Briiggen, Belacane, Feirefiz und die anderen, S. 683 f.



V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schénheit und Heidentum im Parzival =—— 587

Das Bild vom Léwen nimmt — im Anschluss an die Allegorese des Physiologus — traditio-
nell Bezug auf den Tod Christi und seine Auferstehung am dritten Tag durch den Willen
Gottvaters.” Hier wird der Kampf zwischen den beiden ununterscheidbaren Kampfern
also bereits mit dem Heilsgeschehen, namlich dem Thema der Auferstehung, sowie der
Technik der Allegorese verkniipft. Die beiden, die aus dem Larm des nachfolgenden
Kampfes geboren werden, sind also mithin als Auferstehende inszeniert.*® Ohne dass der
Text die lateinischen Begriffe der Fleischlichkeit oder der geistigen Auferstehung aufneh-
men wiirde, rekurriert er doch erkennbar auf Wissensbestinde dieser Tradition, welche
die Kdmpfe von Parzival/Feirefiz selbst als Ursache eines erborn-Werdens markieren, das
iiber die geistliche Sinndimension des Lowen-Vergleiches mit der geistigen Auferstehung
in Verbindung gebracht wird, die durch das Opfer Christi ermoglicht worden ist.>*® Der

354 In der Forschung hat mit das naturkundlich-allegorische Wissen {iber den Léwen mit der Tradition
des Physiologus in Verbindung gebracht; vgl. Nellmann, Kommentar, S. 757. Christoph Gerhardt: Wolf-
rams Adlerbild ,Willehalm* 189,2-24. In: ZfdA 99 (1970), S. 213-222, hier S. 218 f., hat eine entspre-
chende Stelle im Willehalm auf die iiber Isidor von Sevilla laufenden Tradition bezogen. Das Bild des
Lowen ist dabei nicht einheitlich, insofern das Léwenjunge manchmal schléft (Isidor), manchmal tot
ist (Physiologus), manchmal angehaucht (Physiologus), manchmal angebriillt wird (Isidor). Demgegen-
iiber wére das Bild im Parzival und im Willehalm bereits eine Kombinationsform. Gerhardt, ebd., S. 222,
hat versucht den Physiologus als Quelle fiir den Dichter Wolfram auszuschlief3en.

355 Den Einsatz als rein ,weltliche Metapher‘, wie ihn etwa Gerhardt, Wolframs Adlerbild, S. 219, fiir
den Willehalm veranschlagt, sehe ich nicht. Stattdessen mochte ich den Standpunkt vertreten, dass
hier gezielt ein geistlicher Konnotationsbereich er6ffnet wird.

356 Wahrend die Physiologus-Tradition den Lowen direkt auf Christus bezieht, was sich nicht unmittel-
bar auf Parzival/Feirefiz tibertragen lief3e, findet sich schon bei Augustinus die Verbindung zwischen
dem Heil der Christenheit/der Getauften und dem nach drei Tagen erwachten Léwen. Augustinus: De
civitate Dei XV1L.41, referiert auf das Wissen von den schlafenden Léwenjungen, ohne es noch einmal aus-
zubuchstabieren, wie es der Physiologus tut. In dem in Rede stehenden Passus geht es um ,,das Christen-
volk, in welchem der Gottesstaat auf Erden pilgert* (Ubers. v. Thimme; populum Christianum, in quo Dei
ciuitas peregrinatur in terris), und die leibliche Abstammung Christi. Diese, so heif3t es, stamme aus dem
Stamme Judas, des Sohnes Jakobs, welcher auch Israel genannt werde. Im Segen Jakobs iiber seine
Sohne nun ist eine Passage enthalten, die die Verbindung zwischen dem Stamme Juda und Christus iiber
das Bild des schlafenden Léwenjungen nach Gen 49,9 f. vermittelt: ,,,[...] Juda ist ein junger Léwe, aus
dem Keime hist du aufgestiegen, mein Sohn. Zum Schlaf hast du dich gelegt wie ein Léwe und wie ein
Jungleu; wer wird ihn wecken? Nie wird’s fehlen an Fiirsten aus Juda und Heerfiihrern aus seinen Len-
den, bis das eintritt, was ihm hinterlegt ist. [...]“ (Ubers. von Thimme; ,[...] Catulus leonis Iuda; ex germi-
natione, fili mi, ascendisti; recumbens dormisti ut leo et ut catulus leonis; quis suscitabit eum? Non deficiet
princeps ex Iuda et dux femoribus eius, donec ueniant quae reposita sunt ei [...]°) Wenig spéter heif3t es:
,»Wenn hier vom Schlafenden die Rede ist, so ist das eine Voraussage des Todes Christi, und die Nennung
des Loéwen zeigt an, daf3 er nicht unfreiwillig starb, sondern Macht iiber den Tod besaf3.“ (Ubers. von
Thimme; ubi et mors Christi praedicta est uerbo dormitionis et non necessitas, sed potestas in morte nomine
leonis.) Wenn in De civitate Dei XV1.41 weiterhin die Passion Christi und sein Opfertod diskutiert werden,
so wird dies auf die Gemeinschaft der Christen zuriickgelenkt, insofern es die Getauften sind, die das Ge-
heimnis des Blutes kennen und das Kleid Christi ,nichts anderes als die Kirche* (quid est nisi ecclesia?)
bedeutet. Dieserart gehort das Bild vom schlafenden Lowen bei Augustinus also direkt in den Zusammen-



588 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

Kampf, um den es hier geht, wird so unter der Hand auch zu einem geistigen, eben zu
einer Psychomachie.

Entsprechend kann auch eine Stelle, die in der Forschung traditionell auf das
Thema der Genealogie bezogen wird, als direkte Ankiindigung der metaphorischen
Ebene verstanden werden:

man mac wol jehn, sus striten sie,
der se béde nennen wil ze zwein.
si warn doch béde niht wan ein.
min bruodr und ich daz ist ein lip,
als ist guot man unt des guot wip.
(Pz 740,26-30)

Wihrend die Forschung im ,Ein-Leib-Sein‘ der Briiderbeziehung zumeist eine Akzentu-
ierung genealogischer Aspekte veranschlagt hat, wird diese Identitdt der Briider doch
zugleich mit dem ,Ein-Fleisch-Sein‘ der Ehe aufgeladen,®” an welches in der patristi-
schen Traditionslinie eben auch die Lehre von homo interior und exterior, die Spaltung
des Subjekts in seinen geistigen und fleischlichen Anteil gekoppelt ist. So ist also mit
dem Bezug auf die Einheit von Mann und Frau in der Ehe wiederum eine ,psychologi-
sche‘ Dimension eingespielt, die die genealogische iiberschreibt. Wahrend auf der
Ebene der histoire die verwandtschaftliche Einheit von Briidern eine eigene Bedeutung
haben mag, erdffnet sich auf der Ebene des discours zugleich die Moglichkeit, Parzival
und Feirefiz tatsdchlich als niht wan ein zu lesen.

Dieser Zusammenfall wird dadurch verstirkt, dass Feirefiz‘ Dienst fiir Secundille
mit Parzivals minne zu Condwir amirs iiberblendet wird, denn es findet sich in Hin-
blick auf Feirefiz zweimal dicht hintereinander die auffillige Formulierung, dass minne
etwas condwiert:

durch der minne condwier
ecidemon das reine tier

het im ze wapen gegebn

in der genade er wolde lebn,
diu kiingin Secundille[.]

(Pz 741,15-19)

hang einer Aussage zum Sakrament der Taufe, in den es auch im Parzival gestellt ist, insofern es hier zu
Beginn der Feirefiz-Passage steht, die mit dessen Taufe schlief3t.

357 Auf diese Uberblendung hat auch schon Cora Dietl: Isold und Feirefiz. Fremde Spiegelbilder der
Helden. In: Impulse und Resonanzen. Tiibinger medidvistische Beitrdge zum 80. Geburtstag von Walter
Haug. Hrsg. von Gisela Vollmann-Profe et al. Tiibingen 2007, S. 167-177, hier S. 173, hingewiesen.



V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schénheit und Heidentum im Parzival =—— 589

Zuvor heif}t es:

diu minne condwierte

in sin manlich herze héhen muot,
als si noch dem minne gernden tuot.
(Pz 736,6-8)*%

In der Thematik des ,hohen Mutes* nun findet nicht zuletzt eine Uberblendung zu Par-
zival statt, der ja als er selbe und ouch sin héher muot (Pz 737,15) reitet und daher nicht
eine (Pz 737,13), sondern eben sich selbst ,selbander ist. Im vielfdltigen Spiel aus Auf-
spaltung der Parzival-Figur und Uberblendung der Halbbriider wird derart ein Ver-
standnishorizont erzeugt, der den Bruderkampf und — partiell auch die anschlief3ende
Taufe — als Metapher transparent werden ladsst.

Die folgende Taufe des Feirefiz ist insofern zugleich die Taufe Parzivals. Schon
Walter Johannes Schréder hat darauf hingewiesen, dass Parzivals Taufe in seiner
Kindheit nicht erzdhlt wird, und auf diese Art versucht, die Worte des Grauen Pilgers,
Kahenis, ernst zu nehmen, der Parzival am Karfreitag fragt, ob er ein Heide sei.>
Wenn auch das argumentum e silentio sicherlich kein belastbares ist, so fallt doch
auf, dass zwar Parzivals Kindheit von Geburt an unter der Thematik der christlichen
Unterweisung erzdhlt wird, in welcher zwar Fragmente verschiedenster Theologu-
mena aufscheinen, dass dieses basalste aller Sakramente jedoch weder bei Hofe noch
in der Entzogenheit der Wildnis thematisch wird, obgleich es — gerade in Bezug auf
die Figur der heidnischen Belacane und im Rahmen von Parzivals Geburt — zuvor
mehrfach zentral eingespielt worden ist.

So wie auch fiir Belacine die theologisch zweifelhafte Moglichkeit eines Tauf-
Analogons entwickelt worden ist, so vollzieht sich im ,Bruderkampf‘ auch Parzivals
Taufe nicht erst in der auserzdhlten Taufe des Feirefiz, sondern in dem Moment, als
Parzival gegen sein anderes Selbst zu kampfen beginnt. Erst ab dem Beginn des Kamp-
fes wird Parzival wiederholt differentiell als der getoufte benannt und so gegen Feirefiz
abgesetzt, der wiederholt als der heiden bezeichnet wird. Hier heif3t es im Abstand we-
niger Verse zweimal wortgleich: der heiden tet em getouften wé (Pz 739,23 u. 741,1) und
dieser identische Vers rahmt diejenige Passage, in der Parzival und Feirefiz als Eins
inszeniert werden (Pz 740,1-30). Parzival, der in diesem Kontext beider dienstman,
namlich des Grals und der Condwir amdirs, ist, ist der eine, der zweifaltig ist, ndmlich
in geistlichem und fleischlichem Dienst steht, wohingegen der heiden nur der Minne
zu Secundille dient (vgl. Pz 740,7-12).

Zwar hat Parzival seit seiner Begegnung mit Trevrizent Zutrauen zu Gott (vgl.
Pz 741,26 f.), im Kampf jedoch entscheidet sich, ob es Condwir amidirs ist oder der Gral,

358 Auch Trevrizent hat zuvor dieses auffallige Wort in einer dhnlichen Formulierung in den Mund
gelegt bekommen, als er iiber sein vergangenes Weltleben und seine damalige Herrin berichtet hat: ir
minne condwierte | mir freude in daz herze min: | durch si tet ich vil strites schin (Pz 495,22-24).

359 Vgl. Schréder, Soltane, S. 30.



590 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

der ihm Hilfe spendet (vgl. Pz 743,12 f. u. 740,19-22). Die minne zu seiner Gattin wird im
Folgenden erprobt, denn Parzival nimmt zwar dadurch, dass er an seine Gattin unt an ir
werden minne (Pz 743,26) denkt, an Kréften zu und bedriangt Feirefiz hart. Mit dem
Schlag auf den Helm des Heiden bricht jedoch sein Schwert, was der Erzédhler als Ein-
greifen Gottes markiert:

got des niht langer ruochte,
daz Parzival daz ré nemen

in siner hende solde zemen:
daz swert er Ithére nam,

als siner tumpheit dé wol zam.
(Pz 744,14-18)

Das Schwert, mit dem Parzival kimpft und das nun zerbrochen ist, ist also das Schwert,
das seiner tumpheit angemessen war. Dieses Schwert ist wirkungslos gegen den Hei-
den. Im Folgenden erkennen der Heide und der ,Getaufte‘, dass sie Fleisch von einem
Fleisch sind, was der Erzdhler bereits exponiert hat: ich muoz ir strit mit triwen klagen, |
sit ein verch und ein bluot | solch ungendde ein ander tuot (Pz 740,2-4). Hier nun wird
das Thema der ,Fleischlichkeit‘ tatsichlich einmal greifbar.>®® ,Identitit* — im Sinne

360 Dariiber hinaus ist das Thema der Generationalitdt im Parzival durchaus an das ,Fleisch‘ gekniipft,
insofern neben der gehduft wiederkehrenden Formulierung von der ,Frucht der Frauen® (wibes fruht;
vgl. Kap. V.4.1, S. 579, Anm. 332) mehrfach auch vom verch die Rede ist. So sagt Herzeloyde dariiber,
als sie mit Parzival Gahmurets Kind erwartet, dass sie mit dem Samen des Fleisches Gahmurets
zugleich dessen eigenen Leib austrage: ich trage alhie doch sinen lip | und sines verhes sdmen
(Pz 109,26 f.). In ihrem kurzen Soliloquium, in dem sie ihre Entscheidung selbst zu stillen begriindet
(Pz 113,18-26), ruft sie die Erinnerung an den Kreuzestod Christi auf, nur um diese sofort auf das
Jiingste Gericht umzulenken und die Leib-Seele-Dichotomie aufzurufen: ,diu heehste kiineginne | Jésus ir
briiste bot, | der sit durch uns vil scharpfen tot | ame kriuze mennischliche enphienc | und sine triwe an
uns begienc. | swes lip sin ziiren ringet | des séle unsamfte dinget, | swie kiuscher si und weere. | des weiz
ich wariu meere.‘ Die Einheit allen Fleisches wird zudem im Kontext von Trevrizents Genesis-Erzahlung
thematisch, wenn es im Kontext der Siindenfallerzdhlung iiber die Erschaffung Evas heif3t: von Adams
verhe er [= Gott; F. D.S.] Even brach, | diu uns gap an daz ungemach, | dazs ir schepfeere iiberhorte | unt
unser freude storte. [ von in zwein kom gebiirte fruht (Pz 463,19-23). Im Kontext der Erzdhlung von Anfor-
tas* Verwundung taucht der Begriff verch erneut auf: ,si enpfiengen jamers soldiment: | daz sper in freude
enpfuorte, | daz ir herzen verch sus ruorte. | d6 machte ir jamers triuwe [ des toufes lére al niuwe. (Pz 493,
10-14). Mehrfach fallt der Begriff des Fleisches im Kontext von Gawans Heilkunst im X. Buch des Parzi-
val. Von Gawans sehr ,fleischlichen Heilkiinsten setzt sich die Heilung des Anfortas ab, dessen Wunde
im genitalen Fleisch mit ,geistiger’ Medizin beizukommen ware. Die Gralsgesellschaft, die jedoch im
J[fleischlichen Literalsinn verhaftet ist, schafft es nicht auf die ,geistige* Medizin zu schlief3en, die sich
hinter dem ,Pelikan‘ und dem ,Einhorn‘ eigentlich verbergen, sondern versucht mit dem literalen
Fleisch und Blut der Tiere die Wunde des Anfortas zu heilen. Diese Wunde ist jedoch die Siinde des
Fleisches selbst, der Anfortas mit seiner minne nachgegeben hat — vgl. hierzu im Folgenden S. 597 f.
Welche Dimensionen diese ,fleischliche* Minne hat, zeigt sich nicht zuletzt in Gawans minne zu Orgel-
Gse, um derentwillen Anfortas sich die Wunde ja zugezogen hat. Denn: Orgeliise ist vollig ohne erkenn-
bares Wohlverhalten schon — zu Schénheit ohne Tugend vgl. hier Kap. II1.3.2.1 - und Gawans Streben
erfiillt sich in der Erreichung ihres Genitals (vgl. S. 420).



V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schénheit und Heidentum im Parzival =—— 591

von: Einheit — wird wieder aufgegriffen, wenn in den Worten des Feirefiz die — beriihmt
gewordenen — Ankldnge an die Trinitét fallen (Pz 752,8-10: beidiu min vater unde ouch
duo [ und ich, wir wdren gar al ein, | doch ez an drien stiicken schein.) und der Heide das
gnothi seautén®®! fiir den ,Getauften® formuliert:

,[...] mit dir selben héastu gestritn.
gein mir selbn ich kom Gf strit geritn,
mich selben hat ich gern erslagn:
done kundestu des niht verzagen,
dune wertest mir min selbes lip. [...]*
(Pz 752,15-19)*

Sogleich wird auch das Thema der Taufe wieder aufgenommen, denn mit den Freudentra-
nen des Heiden beginnen seine Augen wazzer réren | al ndch des toufes éren (Pz 752,25 f.).
Die Einheit von Parzival/Feirefiz wird durch die Vaterfigur in ein spezifisches Span-
nungsfeld von ,Korperlichkeit* versetzt, denn Gahmuret, der — wie auch Gawan und Ver-
gulaht — ein alter Parzival ist und dessen art auf Parzival iibergeht, wird {iber den von
ihm bereisten heidnischen Raum und sein ,Minnerittertum‘ semantisiert.®> Die Figur
Gahmurets reiht sich damit in die vielgestaltige Reihe eines narrativen Modells ein, wel-
ches das Andere im Selbst iiber das Eindringen beziehungsweise die Einholung des
Heidnischen in den Raum des Eigenen imaginiert. Wie die oben analysierten Texte — die
Mohammeds-Viten und das Stricker-Bispel von der Kénigin von Mohrenland — erzahlt
auch der Parzival die Geschichte der Verschrankung des Eigenen mit dem Anderen.
Auch Gahmurets Erzihlung ist die eines Ubergangenen, der aus dem Raum des Eigenen
,abfallt und im heidnischen Anderen seinen Ort findet, von dem aus sein Nachkomme

361 Bereits Parzivals Kampf mit seinem alter ego Gawan wird unter diese Perspektive gestellt. Hier ist
es jedoch Parzival selbst, der in Gdwan sein alter ego erkennt, wenn er sagt: ich han mich selben iiber-
striten (Pz 689,5).

362 Bereits Dietl, Isold und Feirefiz, S. 173, formuliert in Hinblick auf den Passus: ,,Die Trinitédt spendet
in der Rede des Heiden das Bild fiir die Einheit des gemeinsamen Ursprungs®.

363 Arbeiten, die sich mit Gahmuret beschéftigen, sind: Haubrichs, Memoria und Transfiguration; Al-
mudena Otero Villena: Los viajes de Gahmuret: wunder, ger y minne. In: Estudios Filolégicos Alema-
nes 8 (2005), S. 133-151; Silvia Hermann: 6wé, war jagt mich min gelust? Uberlegungen zur Relation von
Raum und Identitit in den Gahmuret-Biichern des ,Parzival® Wolframs von Eschenbach. In: Studies in
the Role of Cities in Arthurian Literature and in the Value of Arthurian Literature for a Civic Identity.
When Arthuriana Meet Civic Spheres. Hrsg. von Cora Dietl, Claudia Lauer. Lewiston/Queenston/Lampe-
ter 2009, S. 71-94; Hubertus Fischer: Tod unter Heiden. Gahmuret und Vivianz. In: Gott und Tod. Tod
und Sterben in der hofischen Kultur des Mittelalters. Hrsg. von Susanne Knaeble, Silvan Wagner, Viola
Wittmann. Berlin 2011 (bayreuther forum TRANSIT 10), S. 135-147; Bruno Quast: Leben als Form. Uber-
legungen zum mittelalterlichen Roman am Beispiel der Gahmuret-Figur in Wolframs von Eschenbach
JParzival*“. In: ZfdPh 136 (2017), S. 325-341. — Quast sieht eine Beziehbarkeit von Feirefiz und Gahmu-
ret, insofern ,,Gahmurets Sohn Feirefiz |[...] ein dhnlich duflerliches Verhiltnis zur Religion® habe wie
jener (ebd., S. 334, Anm. 28). ,,Um Repanse de Schoye, die Gralstrédgerin heiraten zu kénnen, muss er
sich taufen lassen. Er ldsst den Akt iiber sich ergehen, ohne innerlich beteiligt zu sein“ (ebd.).



592 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

mit einem Heer zuriick in den Raum des Eigenen vordringt. Gahmuret praktiziert ein
Minnerittertum im Raum des Minnerittertums.

Das heidnische Reich, in welches Gahmuret vorstof3t, indem er das Meer iiber-
quert, tragt unverkennbar Ziige der hiretischen Irrlehre, durch welche es etwa
auch in den lateinischen Mohammeds-Viten gekennzeichnet ist. Sie zeigt sich vor
allem im Amt des Baruc, der als eine Verschmelzung von weltlichem und geistli-
chem Oberhaupt herrscht:>**

im [= Gahmuret] wart gesagt, ze Baldac
weere ein s6 gewaltic man,

daz im der erde untertan

diu zwei teil weeren oder mér.

sin name heidensch was s6 hér
daz man in hiez den baruc.

er hete an krefte alsolhen zuc,

vil kiinege waren sine man,

mit krontem libe undertan.

dez baruc-ambet hiute stét.

seht wie man kristen é begét

ze Rome, als uns der touf vergiht.
heidensch orden man dort siht:
ze Baldac nement se ir babestreht
(daz dunket se ane kriimbe sleht),
der baruc in fiir siinde

git wandels urkiinde.

(Pz 13,16-14,2)

Auffallig ist hierbei besonders, dass Baldac der Ort eines ,Papsttums* ist, von welchem
eigens betont wird, dass es seinen Anhéingern richtig dunket (Pz 13,30), wodurch diffe-
rentiell markiert ist, dass es sich hierbei um Tauschung handelt.>® Die Fihigkeit des

364 Zu dieser Stelle vgl. ausfiihrlich schon Nicole Miiller: Feirefiz — Das Schriftstiick Gottes. Frankfurt
a. M. 2008 (Bayreuther Beitrdge zur Literaturwissenschaft 30), S. 74-76.

365 Der Passus im Parzival, der das falsche Papsttum in Baldac erzdhlt, kénnte relativ direkt von ent-
sprechenden Passus in lateinischen Mohammeds-Viten inspiriert sein. Im Liber Nycholay etwa, der al-
lerdings zuerst in einer Hs. des spiten 13. Jhs. tiberliefert ist (vgl. Yolles/Weiss, Lives of Muhammad,
S. xxix), findet sich — im Kontext von Mohammeds/Nycholaus‘ Tod und seinem die Sarazenen tdu-
schenden Magnet-Wundergrab — eine erstaunlich dhnliche Passage, die berichtet, dass der Ort seines
Todes und seiner gétzenhaften Verehrung, Baldaca, das heidnische Aquivalent zu Rom sei. In diesem
Text wird berichtet, dass die Sarazenen an eine Aufnahme des Leichnams in den Himmel glaubten und
nur ein Fufl Mohammeds/Nycholaus® als Reliquie zuriickgeblieben sei: [19] Quare fecerunt arcam deau-
ratam et in ea posuerunt pedem ipsum balsemando et aromatibus involvendo, et ita omnibus Saracenis
caput est Baldacca sicut Roma caput est Christianis. Et sicut omnes Ecclesiae Romanae subiacent digni-
tati, sic omnes mixitae Saracenorum Baldacae sunt subditae potestati. Apud Romam est summus pontifex
Christianorum et apud Baldaccam summus pontifex Saracenorum et vocatus est califfus. [...] [21] Quaem-
admodum Christiani papam Romanum credunt vicarium Iesu Christi, sic Saraceni credunt califfum
de Baldacca esse vicarium (Ubers. [Yolles, Weiss]: ,,For this reason they made a gilded casket and placed



V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schénheit und Heidentum im Parzival =—— 593

Papstes, Siinden zu vergeben, die hier auch der bdruc ausiibt (Pz 14,1f.: der baruc in
fiir stinde | git wandels urkiinde), stellt im christlichen Diskurs das unverletzliche Allein-
stellungsmerkmal des Papstes als Nachfolger Petri schlechthin dar und markiert die
Anmafung des heidnischen Oberhauptes.**® Wihrend die Forschung diese Ahnlichkeit
gemeinhin als (positive) Verdhnlichung der heiden verstanden hat,>*’ dient sie in den
zeitgendssischen Mohammeds-Viten zweifelsfrei dazu, die Haretiker negativ zu markie-
ren und kann derart auch im Parzival als negative Kontrastfolie gelesen werden.

In diese heidnische Sphére fiigt sich Gahmuret umstandslos ein. Die Bedenken
gegen die Verbindung mit der Heidenkonigin, die der Text ostentativ artikuliert, kann
er beiseiteschieben. Nach seinem Tod, der ihn wahrend der Riickkehr in die heiden-
schaft ereilt, wird ihm ein Grabmal errichtet, das — wie das Mohammedsgrab — Ort got-
zenhafter Verehrung wird:

the foot in it, after wrapping it in balsam and other balms, and so Baghdad [= Baldaccal is the capital
for all Saracens, just as Rome is for the Christians. And just as all churches are subject to the dignity of
Rome, so are all Saracen mosques subject to the power of Baghdad. In Rome there is the highest bishop
of all Christians, and in Baghdad there is the highest bishop of all Saracens, who is called caliph. [...]
[21] Just as Christian believe the Roman pope to be the vicar of Jesus Christ, so do Saracens believe the
caliph of Baghdad to be a vicar.“). Obgleich diese Passage von neutral-deskriptivem Charakter ist
und — wie im Parzival — ohne eine scharfe Verdammung der sarazenischen Ordnung auskommt, kann
im Gesamtkontext des Liber Nicholay kein Zweifel dariiber bestehen, dass sie Teil einer negativen Cha-
rakterisierung heidnischer/héretischer Irrlehren ist. Die Eindeutigkeit der Vergehen gegen den einen
Gott des Christentums und die Einzigartigkeit des Papstamtes macht hier wie dort vielleicht scharfe Po-
lemik tiberfliissig.

366 Man vgl. hierzu bspw. die Papst-descriptio aus der Ars versificatoria (1.50,15 f.) des Matthdus von
Venddme: Hic animas ligat et solvit solvendo, ligando | celestis partes opilionis agit (Ubers. [Knapp]: ,,Er
bindet und 16st die Seelen und spielt im Losen und Binden die géttlichen Rollen des Hirten.“), die die
Stindenvergebung mit dem an Petrus gerichteten sogenannten ,Schliisselwort‘ Christi (Mt 16,19: et
quodcumque ligaveris super terram erit legatum in caelis | et quodcumque solveris super terram erit solu-
tum in caelis, Ubers. [Jerusalmer Bibel]: ,,[W]as du auf Erden binden wirst, das wird auch im Himmel
gebunden sein, und was du auf Erden losen wirst, das wird auch im Himmel gelost sein.“) als Allein-
stellungsmerkmal des Papstes betrachtet, an welchen alle immanente Siindenvergebung — auch durch
Zwischeninstanzen (Bischofe, Priester) — zuriickgebunden bleibt (vgl. hierzu: Gustav Adolf Benrath:
Art. AblaR. In: TRE 1, S. 347-364, hier — mit Bezug zur spéter bei Thomas von Aquin kodifizierten Ab-
lasslehre — S. 349. — Die Diskussion der mittelbaren Binde-/Schliisselgewalt der Bischofe etwa auch bei
Petrus Abaelardus: Ethica § 74-83.

367 Vgl. etwa Dietl, Isold und Feirefiz, S. 172: ,Hinter diese Schwelle erfahrt er [= Gahmuret] nicht
wirklich eine strukturelle fremde Welt. Was er im Orient vorfindet, sind Strukturen, die denen des
Westens entsprechen, sie allenfalls an Perfektion {ibertreffen: Herrscht der Kaiser {iber einen Teil der
Welt (Europa), so herrscht der Kalif (baruc) tiber die restlichen zwei Teile der Welt: Afrika und
Asien“. Auch Formulierungen wie die von Wolfgang Haubrichs, Memoria und Transfiguration, S. 153,
der das Reich in Baldac als ,,heidnische Theokratie des Baruc* beschreibt, verschleiern mit ihrer neu-
tral-technizistischen Sprache das implizite Skandalon.



594 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

ez betent heiden sunder spot
an in als an ir werden got,
niht durch des kriuzes ére
noch durch des toufes lére,
der zem urteilichen ende
uns leesen sol gebende.
(Pz107,19-24)

In der Rede von Gahmurets Knappen wird ostentativ betont, dass diese Art der Anbe-
tung dem christlichen Glauben zuwiderlduft und nicht dem Seelenheil dient.>*® Nicht
nur wird hier — im Kontext des Todes von Parzivals Vater — das Thema der Taufe wie-
der eingefiihrt, das in Parzivals Kindheit ausgespart bleiben wird, sondern auch die ,16-
sende‘ Kraft des christlichen Glaubens am Jiingsten Tag, welche bereits in der —
falschen — Schliisselgewalt des Baruc thematisch geworden ist. Die Grablege ze Baldac
(Pz 106,29) ldsst ihn an demselben Ort bestattet werden, wo unter der ,geistlichen® Auf-
sicht der Kalifen nach Auskunft einiger Mohammedsviten auch die Uberreste Moham-
meds gétzenhaft verehrt werden.*®®

Der art Gahmurets, der ganz wesentlich {iber seine Nédhe zur heidenschaft markiert
ist, fallt zusammen mit seiner ,Schonheit‘, seiner ,lieblichen‘ Beschaffenheit, die in Be-
lacane minne bewirkt:

der kiineginne riche

ir ougen fuogten héhen pin,
do si gesach den Anschevin.
der was s6 minnecliche gevar,

368 Fischer, Tod unter Heiden, S. 140, gehort zu den Wenigen, die die Verehrung des Gahmuretsgra-
bes als Negativierung bzw. Ambiguisierung auffassen, wenn er formuliert, dass ,,dieser in heidnischer
Erde bestattete Leib die Idolatrie der Heiden auf sich“ ziehe, und konstatiert, dass der in fremder Erde
ruhende Leib ,,deshalb vor abgéttischer Anbetung nicht geschiitzt“ sei (ebd.): ,,Gahmurets vorbildliches
Rittertum, in dem sich das Gedenken beider, der Christen wieder Heiden, treffen konnte, ist behaftet
mit der Ambiguitdt von Idolatrie und Kreuzesglauben® (ebd.). — Die gegenteilige Position, die Gahmu-
rets Minnerittertum und gar seine ,Deifizierung* als — ausschlief3liche — Positivierung der Figur auffasst,
hat jiingst nachdriicklich Quast, Leben als Form, vertreten, der iiber die Grablegung Gahmurets
schreibt: ,,Das klingt nach einem siindenfreien Heiligen, der dort zu Grabe getragen und fiir andere
sichtbar présentiert wird“ (ebd., S. 336). Quast sieht in Gahmuret ,,ein Ritterschaftsideal jenseits religic-
ser Fundierung propagiert® (ebd., S. 338) und fasst in diesem Kontext auch die Anbetung Gahmurets
durch die Heiden als Glorifizierung, die ,,von beiden Seiten — von christlicher wie von heidnischer
[- erfolgt]. Sie ist Ausdruck einer in Gahmuret inkorporierten Ritterschaft, die religiése Differenz
hinter sich ldsst und insofern als Signum von Einzigartigkeit firmiert“ (ebd., S. 338 f.).

369 Auch Gahmurets Sohn Feirefiz wird — wie es im Bericht der Janfiise explizit heif3t — als Gott angebe-
tet (Pz 328,14). Gotzendienst wird dariiber hinaus im Parzival an dem prototypischen Negativbeispiel der
christlichen Tradition durchgefiihrt, wenn berichtet wird, dass Flegetanis, der véterlicherseits ein Heide
gewesen sei, an ein kalp | bette als ob ez weer sin got (Pz 454,21.). Hier wirft der G6tzendienst die Frage
des Erzihlers auf, warum Gott die Heiden nicht von ihrem Irrglauben erldst habe (vgl. Pz 454,4-8). —
Nihere Ubereinstimmungen zwischen dem Grab Gahmurets und dem Scheingrab Mohammeds vermag
ich indessen nicht zu erkennen.



V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schénheit und Heidentum im Parzival =—— 595

daz er entsloz ir herze gar,
ez weere ir liep oder leit:
daz besloz da vor ir wipheit.
(Pz 23,22-28)

Der Anblick Gahmurets ldsst Belacanes wipheit, ihre ,weibliche Natur‘, zum Vorschein
kommen, die bis dahin in ihrem Herzen verschlossen gewesen war, was konsequenter-
weise zum Verlust ihrer Virginitét fiihrt. Es ist dieser Anteil Gahmurets, Lust in Frauen
auszulosen, der auch in der Figur Parzival wesentlich zum Tragen kommt und im Min-
neritter Feirefiz reprasentiert ist.

Insofern ist also in Parzival nicht nur die Fleischlichkeit seiner Mutter reprdasen-
tiert, die in seiner extremen Schonheit markiert ist, sondern auch die unentschlossen
zwischen heidenschaft und Christenheit pendelnde Existenz Gahmurets. Dieser Anteil
nun ist zugleich {iber Parzivals alter ego Feirefiz dargestellt, in dem die Mischung der
heidnisch-schwarzen und christlich-weif3en Existenz verkorpert ist. Die Erkenntnis die-
ses heidnischen Selbstanteils nun ist der Moment, auf den fiir Parzival die Forderung
cognosce te ipsum zulauft.

So wie die Erkenntnis seines heidnischen Selbstanteils damit koinzidiert, dass
Parzival des Grals wiirdig wird, zielt auch die Erlosungsfrage, die Anfortas heilen
kann, auf die Erkenntnis seines Fleisches. Das Vergehen, das die Ursache von Anfor-
tas Leiden ist, ist {iber die genitale Verletzung, die Folge seines Minnerittertums ist,
als fleischlich gekennzeichnet. In der Verdopplung des Anfortas-Schicksals mit der
Kastration des heidnischen Zauberers Clinschor wird zudem die spezifisch ,heidni-
sche‘ Dimension konnotiert.>’® Die Selbsterkenntnis, die Parzival erlangt, und die
Frage, die er Anfortas zu stellen gehabt hitte, zielen beide auf die Erkenntnis des
heidnisch-fleischlichen Selbstanteils, welche zur Voraussetzung dafiir wird, des
Grals teilhaftig zu werden. Sie wird dabei freilich auch hier nicht im Sinne eines ,Wis-
sens‘ erzdhlt — und auch nicht im oben Kkritisierten Sinne Bumkes, nach welchem Par-
zival nicht weif3, ,,daf} er in der Liebesversunkenheit vor den Blutstropfen etwas viel
Wichtigeres iiber sich erkannt hat“*”* —, sondern die Neutralisierung des heidnischen

370 Susan Tuchel: Kastration im Mittelalter. Diisseldorf 1998 (Studia humaniora 30), S. 207, stellt in
Hinblick auf Clinschor den Vergleich zum kastrierten Petrus Abaelardus her: ,,Die Entmannung mar-
kiert den Wendepunkt in Clinschors Lebenslauf. Sie bewegt ihn allerdings nicht — wie beispielsweise
seinen Leidensgenossen Abaelard — zur Einsicht in sein siindhaftes Leben. Stattdessen bringt er sich in
den Besitz von Mitteln, die es ihm erlauben sich fiir seine Kastration zu entschéddigen. Clinschor kom-
pensiert die Strafe fiir sein individuelles Vergehen, indem er viele Mitglieder der hofischen Gesellschaft
zu einem minnelosen Dasein zwingt.“ Auch die Lebensgeschichte Abaelards ist als Geschichte der Er-
kenntnis der Siindhaftigkeit des eigenen Fleisches am eigenen Fleisch durch die Gnade Gottes erzihlt.
Clinschor installiert stattdessen — wie der aus dem Eigenen abgefallene Haretiker Mohammed der latei-
nischen Mohammeds-Viten, der zudem etwa in der Vita Qualiter iniquus mahometus venit beim Versuch
des Ehebruchs getotet wird (Qualiter 40) und Ehebruch als Lehre propagiert (Qualiter 2) - eine
Gegenwelt.

371 Bumke, Blutstropfen, S. 47.



596 =—— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen* Subjekts

Selbstanteils und seine Ubetfiihrung in die Taufe werden in einem Kampf errungen,
der vielfaltige Markierungen der Metapher tragt.

An dieser ,Erkenntnis‘ des gottlichen Erlésungswerkes angesichts der Siindhaftig-
keit des Fleisches, die letztlich der Annahme der Sakramente gleichkommt, versagt in
der Erzdhlung Trevrizents auch die Gralsgemeinschaft. Die im IX. Buch von Trevrizent
referierten Heilungsmethoden der Wunden Anfortas‘ hat die Forschung bislang recht
einsinnig in die biographische Erzdhlung vom illiteraten Laiendichter Wolfram integ-
riert und sie als Zeugnis fiir eine indirekte Vermittlung lateinischen Wissens durch
Dritte verstanden, das Wolfram sachlich fehlerhaft rezipiert habe.>? Trevrizent erzihlt:

ein vogel heizt pellicanus:

swenne der fruht gewinnet,

alze sére er die minnet:

in twinget siner triwe gelust

daz er bizet durch sin selbes brust,
unt letz bluot den jungen in den munt:
er stirbet an der selben stunt.

[19] do gewunnen wir des vogels bluot,
ob uns sin triwe waere guot,

unt strichens an die wunden

sO wir beste kunden.

daz moht uns niht gehelfen sus.

ein tier heizt monicirus:

daz erkennt der meide rein s6 groz
daz ez slefet Gf der meide schoz.

wir gewunn des tieres herzen

iiber des kiineges schmerzen.

wir namen den karfunkelstein

uf des selben tieres hirnbein,

Der da wehset under sinem horn.

wir bestrichen die wunden vorn,

und besouften den stein drinne gar:
diu wunde was et liippec var.

(Pz 482,12-483,4; Kursivierung von mir, F. D. S.)

Wahrend Nellmann fiir die Verse 482,12-18 die Physiologus-Darstellung des Pelikans her-
anzieht, nach welcher dieser seine toten Jungen mit Blut aus seiner Seite lebendig
mache,”” kommentiert er die Verse 482,19-22 — im Anschluss an Christoph Gerhardt®* —

372 Nellmann, Kommentar, S. 688, formuliert: ,,Wolfram schopft aus unterschiedlichen Traditionen
[...], die er eigenwillig — z. T. mif3verstehend — verandert.“

373 Vgl. Nellmann, Kommentar, S. 690.

374 Vgl. Christoph Gerhardt: Die Metamorphosen des Pelikans. Frankfurt a. M. 1979 (Trierer Studien
zur Literatur 1), S. 96, Anm. 159.



V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schénheit und Heidentum im Parzival =— 597

mit den lapidaren Worten: ,,Verwendung von Pelikanblut als Heilmittel ist sonst nicht
bezeugt.“>”® Ahnlich verfihrt er auch bei seinem Kommentar zum monicirus.

In beiden Fallen iibergeht Nellmann dabei die allegorische Dimension der beiden
Tiere, die fiir die Tradition im Anschluss an den Physiologus so zentral ist und den Peli-
kan hier wiederum mit der Uberwindung des eigenen, inneren Heidentums durch das
Sakrament in Verbindung bringt.>’® Auf diese Art bleibt unbeachtet, dass das hier ein-
gespielte naturkundliche Wissen vor allen Dingen geistliches Wissen sein miisste, das
als hoch konventionalisiert, ubiquitar verbreitet und daher prinzipiell niedrigschwellig
zu dechiffrieren gelten kann.

Beriicksichtigt man die allegorische Dimension der beiden Tiere, so wird das, was
in der Forschung zumeist als Missverstdndnis des Dichters Wolfram erscheint, als Miss-
verstandnis der Gralsgesellschaft erkennbar. Die Gralsgesellschaft versagt dezidiert an
der geistlichen, auf die Transzendenz gerichtete Dimension der Zeichenbeziehung, die
dem Pelikan und dem Einhorn unterlegt sind, wenn sie versucht, Anfortas mit dem li-
teralen Pelikanblut zu heilen. Insofern der Pelikan ndmlich fiir Christus steht, der sein
Blut zur Heilung der Menschheit hergibt, um sie, die er zu sehr minnt, zu erretten, so
wdire das Gnadenopfer Christi das Heilmittel gewesen, welches Anfortas‘ Leiden
an der Folge seiner vom Fleisch verursachten Siinde hétte lindern kdnnen. Auch

375 Nellmann, Kommentar, S. 690. — Vgl. zu den Heilmitteln allgemein Arthur Groos: Treating the Fi-
sher King (Parzival, Book IX). In: German Narrative Literature of the Twelfth and Thirteenth Centuries.
Studies presented to Roy Wisbey on his sixty-fifth Birthday. Hrsg. von Volker Honemann et al. Tiibin-
gen 1994, S. 275-304. — Die — im Ganzen von einem ahistorischen Wissenschaftsbegriff gepragte — Ein-
ordnung der Heilungsversuche bei Bernhard Dietrich Haage: Prolegomena zu Anfortas‘ Leiden im
,Parzival’ Wolframs von Eschenbach. In: Wiirzburger medizinhistorische Mitteilungen 3 (1985),
S. 101-126, als ,abergldubische Praktiken“ kann ich in dieser Form nicht teilen. — Vgl. zudem auch
Richard Schrodt: Anfortas‘ Leiden. In: Festgabe fiir Otto Hofler zum 75. Geburtstag. Hrsg. von Helmut
Birkhan. Stuttgart 1976 (Philologica germanica 3), S. 589-626.

376 Im Physiologus (hier zitiert nach: Der Physiologus. Griechisch/Deutsch. Ubers. und hrsg. von Otto
Schonberger. Stuttgart 2018; Kursivierung von mir, F. D.S.) lautet der Passus zum Pelikan: ,,Schén
spricht David [Ps 101,7]: ,Ich bin gleich einem Pelikan in der Wiiste‘. Der Physiologus sagt vom Pelikan
gesagt, er liebe seine Kinder iiber die Maf3en. Hat er ndmlich die Jungen ausgebriitet und sind sie ein
wenig gewachsen, hacken sie ihren Eltern ins Gesicht; die Eltern aber hacken zuriick auf die Jungen
und t6ten sie. Spater aber tut es den Eltern der Kinder leid, und sie betrauern die Jungen, die sie getotet
haben, drei Tage lang. Am dritten Tag nun reift sich ihre Mutter die Seiten auf, und ihr Blut, das auf
die toten Korper der Jungen herabtropft, erweckt diese wieder zum Leben. | So sprach auch der Herr bei
Jesaja [Jes 1,2]: ,Ich zeugte S6hne und erhdhte sie, doch sie sind von mir abgefallen.‘ Der Schipfer aller
Dinge hat uns erzeugt, und wir haben ihn geschlagen. Wie nun schlugen wir ihn? Wir dienten der
Schopfung statt ihrem Schépfer [= Rm 1,25: ,sie (= ,,die Heiden*) beteten das Geschopf an und verehrten
es anstelle des Schopfers®; F. D. S.]. Nun stieg unser Erloser zum Kreuz empor und 6ffnete seine Seite;
Blut und Wasser tropften herab zu Erlésung und ewigem Leben; das Blut, weil gesagt ist [Mt 26,27]: ,Er
nahm den Kelch und dankte‘, das Wasser aber zur Taufe der Bufle.“ — Bezeichnenderweise zielt auch
der Physiologus-Text mit Bezug auf Rm 1,25 wiederum auf die Uberwindung eines eigenen, inneren Hei-
dentums durch das Sakrament, insofern an Stelle der ,Heiden‘ des Romerbriefes hier das kollektivie-
rende ,Wir dienten der Schépfung* tritt.



598 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

die ,Heilkraft‘ des Einhorns liegt eigentlich im Gnadenopfer Christi, dessen Geburt
durch die Jungfrau Maria im Verhalten desselben bedeutet ist, und ist eigentlich
eine spirituelle. Mit dem Verharren im ,fleischlichen‘ Sinn des Wortes und dem
Versuch, das Vergehen des Korpers mit Korperlichem (Pelikanblut, Einhornherz)
zu heilen, erweist sich die Gralsgesellschaft als blind fiir die entscheidende Pers-
pektive, das Blut Christi, mit dem dieser ,wahre Pelikan‘ seine Jungen speist und
welches im Messopfer prasent ist, zur Heilung heranzuziehen.?”’

Da nun in dieser Perspektive die misslingende Heilung als verpasste ,spirituelle‘
Heilung erscheint, kann auch die Wunde des Anfortas, so korperlich sie erzdhlt wird,
zugleich als aus dem Korper stammende ,geistige Wunde® verstanden werden.”’® Zu-
gleich fehlt hier die Erkenntnis der in der Kreatur abgelegten Signatur und das Ver-
stindnis dafiir, dass das Pelikanblut nur auf das heilende Blut Christi verweist.>”®

377 Dass der Pelikan in den Worten Trevrizents seine Jungen speist, hat die Forschung mit Gerhardt,
Metamorphosen des Pelikans, S. 31-35, als Besonderheit aufgefasst. Dies ist indessen keine so erstaun-
liche Variante, wenn man beriicksichtigt, dass der Physiologus zwar berichtet, die Pelikanmutter reifle
sich die Flanke auf ,,und ihr Blut, das auf die toten Korper der Jungen herabtropft, erweckt diese wieder
zum Leben®, dass dies in der Auslegung jedoch schon hier auf das eucharistische Blut des Sakraments
tibertraghar wird: ,,Nun stieg unser Erloser zum Kreuz empor und 6ffnete seine Seite; Blut und Wasser
tropften herab zu Erlésung und ewigem Leben; das Blut, weil gesagt ist [Mt 26,27]: ,Er nahm den Kelch
und dankte‘, das Wasser aber zur Taufe der Bufle.” Der Pelikan ist in dieser Tradition also von Anfang
an auf das Engste mit den beiden Gnadensakramenten, dem Abendmahl und der Taufe, verkniipft.
Dass der Pelikan in den Worten Trevrizents seine Jungen eben nicht besprengt, sondern speist, verein-
deutigt die implizite Allegorese auf das Blut des Messopfers. Bezeichnend ist ja zudem, dass in der Ver-
sion Trevrizents der Pelikan an der aus ,zu grofler minne‘ (Pz 482,14) geschehenen Hingabe seines
Blutes stirbt, wodurch die Parallele zum Opfertod Christi — etwa gegen den Physiologus — noch einmal
verstdrkt ist. Diesen Vers sieht auch schon Groos, Treating the Fisher King, S. 283, als dezidierten Bezug
zur allegorischen Dimension des Pelikans, zieht hieraus jedoch fiir die Interpretation keine Konsequen-
zen. Zu dieser Tradition vgl. Gerhardt, Metamorphosen, S. 29 {.

378 Ahnlich argumentiert auch schon Wapnewski, Wolframs Parzival, S. 69, der die ,,Hinweise auf die
vergeblich zur Heilung herangezogenen Tiere als Hinweise auf die Krankheit, d. h. auf den Siindenstand
des Amfortas* auffasst. Vgl. zu Anfortas* ,,peccatum carnis* ebd., S. 89. — Harold Bernard Willson: The
Grail King in Wolfram’s ,Parzival‘. In: The Modern Language Review 55 (1960), S. 553-563, hier bes.
S. 560 f. Nellmann, Kommentar, hat diesen Beitrag nicht aufgenommen. In jiingerer Zeit liest Carola Red-
zich: Der Schmerz des Anfortas. Zu Wolframs poetischer Inszenierung eines augustinischen Theorems.
In: Schmerz in der Literatur des Mittelalters und der Frithen Neuzeit. Hrsg. von Hans-Jochen Schiewer.
Gottingen 2010 (Transatlantische Studien zu Mittelalter und Frither Neuzeit 4), S. 213-242, die Verwun-
dung des Anfortas dezidiert ,spirituell‘, ndmlich im Kontext der Gnadenlehre des ,Gottesstaates’.

379 Wie eingangs anhand von Hugo von Sankt Viktor gezeigt worden ist, ist die spirituelle Blindheit
des Menschen in der immanenten aisthesis durch das Gnadenopfer Christi tiberbriickbar, welches die
transzendente Wahrheit hinter der Immanenz sehen lehrt. In diesem Sinne erscheint der Pelikan noch
in der Goldenen Schmiede Konrads von Wiirzburg (Vv. 468-483), in der es heifdt: ,,man sol dich
[= Maria; F. D.S.] viir daz himelsnest | bezeichenlichen immer han, | da der vogel Pellican | tiz und in vil
schéne vlouc, | der bluot iz sinem herzen souc, | dd mite er mahte siniu kint | lebende schiere, do si blint |
vor im ldgen unde tot | [...] | da mite er in vil schier entsloz | daz leben éweclichen dort.“ (Hervorhebung
von mir; F. D.S.) Spirituelle Blindheit ist hier mit spirituellem Tod gleichbedeutend. Hier ist also eine



V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schénheit und Heidentum im Parzival =—— 599

Indem die Gralsgesellschaft das naturkundliche Wissen der arzetbuoche (Pz 481,6)
nicht der Allegorese zu unterziehen in der Lage ist, setzt sie Parzivals Verharren in der
Anschauung der Kreatur auf anderer Ebene fort und zieht diese wiederum der héher-
wertigen ,Medizin‘ des Schopfergottes vor. Sie versucht anzuwenden, swaz die wisen
arzt da fiir bejagent | mit fisiken liste (Pz 481,14 f.), und iibersieht, dass auch die Wunde
des Anfortas eine allegorische Dimension hat, der mit dem Literalsinn vorchristlicher
Medizin nicht beizukommen ist.>®*° Neben der Physica, wie die Lehre von der Natur im
Welschen Gast genannt wird, steht eben die Lehre von der Divinitas, die die Gesundheit
der Seele lehrt.>®!

Das Fragegebot des Grals, der ja selbst mit dem Wunder der Eucharistie in Verbin-
dung gebracht wird, ist erst Folge dieser misslingenden Heilungen. Die Frage, die zur
Erlosung an Anfortas zu richten gewesen ware, zielt auf die Erkenntnis dieses Zustan-
des als Siinder im Fleisch, welche ja — hier wie auch im Welschen Gast — der Anfangs-
punkt fiir Umkehr, Bufie und Reue ist. Als Parzival sie schliefilich stellt, ist die Antwort
des Anfortas gar nicht mehr notwendig, weil Parzival sie schon aus der Erzdhlung Trev-
rizents erhalten hat. Anfortas wird an dem Korper restituiert, dessen Siechtum Zeichen
fiir seine gleichermaf3en leibliche wie spirituelle Krankheit war, und der sich als un-
iibertrefflich schén, eben ,fleischlich’, erweist;*** denn: swaz Franzoys heizt flori | der
glast kom sinem velle bi (Pz 796,5 f.) >

enge Verbindung zwischen dem Pelikan und dem Thema der Erkenntnis vorhanden. Schon der Physio-
logus bringt ja dieses Thema mit der (,heidnischen) Verehrung der Kreatur an Stelle des Kreators unter
Bezug auf Rm 1,25 in Verbindung. Vgl. zudem weiterhin die Stellensammlung marianischer Pelikan-
Beziige bei Salzer, Sinnbilder, S. 58-60.

380 Dass es sich hier um vorchristliches Wissen handeln soll, ist markiert etwa durch den Zweig, den
Eneas von der Sibille als Mittel gegen die Gefahren der Holle erhalten hat (Pz 481,30-482,11). Hier wird
zugleich der Speer, der Anfortas verletzt hat, mit den Feuern der Hélle in Verbindung gebracht. Die
Gralsgemeinschaft stellt sich die Frage, ob daz sper ungehiure | in dem helschen fiure | waer geliippet ode
geleetet (Pz 482,7-9). Dem wird allerdings nicht die christliche Heilslehre, sondern eben nur das Wissen
der Sibille entgegengestellt. — Die kontrastive Behandlung von weltlich-heidnischer und geistlich-
christlicher ,Medizin‘ ist wiederkehrende Thema in der Legendarik und wird etwa in der Pantaleonle-
gende prominent gegeneinander ausgespielt.

381 Vgl. hierzu Kap. V.2.1, S. 505.

382 Vgl. hierzu Redzich, Schmerz des Anfortas, S. 239 f., die die Widerherstellung der Schonheit als
,weder konsequent noch gerecht* (ebd., S. 239) begreift. ,,Es ist nicht einmal zweckmiBig, da er dem
Frauendienst ein fiir allemal abgeschworen hat. Diese [...] birgt vielmehr das Potenzial fiir neue Verfeh-
lungen der alten Art, worauf schon der Vergleich mit Absalom deutlich genug hinweist“ (ebd.).

383 Das vel, die Haut, ist im Parzival als die leibliche Grenze markiert, die den Menschen beschlief3t.
Gott, der speculator cordis, kann — in den Worten Trevrizents — auch durch die Haut hindurch in die
Gedanken der Menschen dringen: gedanc sich sunnen blickes wert: | gedanc ist dne sloz bespart, | vor
aller créatiure bewart: | gedanc ist vinster dne schin. | diu gotheit kan liiter sin, [ si glestet durch der vinster
want, [ und hdt den heleden sprunc gerant, [ der endiuzet noch enklinget, | so er vom herzen springet. | ez
ist dechein gedanc so snel, | € er vom herzen fiir das vel | kiim, ern st versuochet: | des kiuschen got ge-
ruochet (Pz 466,16-28; Hervorhebung von mir, F. D. S.). Im Kontext der Allusionen auf die Lichttheolo-
gie, die an dieser Stelle eingespielt werden (Pz 466,1-3: Von dem wdren minneere | sagent disiu




600 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

Die Verletzung des Anfortas an der heidruose sin (479,12) geschieht in einer Tjost,
die er als Minneritter unter seinem Kampfruf ,Amor‘ (Amor was sin krie; Pz 478,30) er-
leidet.*®* Es ist ausgerechnet ein Heide, der den Kampf sucht, weil er was gewis, | sin
ellen solde den grdl behaben (Pz 479,18 f.), und Anfortas mit einer Lanze an seinen Ge-
nitalien verletzt. Dieser Heide, der durch des grdles kraft | streich [...]| wazzer unde lant
(Pz 479,22 £.), verdoppelt nicht zuletzt Anfortas selbst, welcher ebenfalls glaubt fiir den
Gral zu kdmpfen, obgleich er mit minne | iizerhalp der kiusche sinne (Pz 472,29 f.) gegen
dessen Gebot verstofit. Anfortas quélt der Schmerz seines verwundeten Fleisches, das
eingetraufelte Gift der Lanze, die ihn als Minneritter getroffen hat.>® Parzival, der sei-
nen Onkel fragt: ceheim, waz wirret dier? (Pz 795,29), hat gelernt, das Fleisch zu befra-
gen, das sich als sein alter ego selbst an ihn gewandt hat, als es in Gestalt seines
Halbbruders gesprochen hat: mit dir selben hdstu hie gestritn (Pz 52,15).¢ Die Erkennt-
nis derjenigen fleischlichen Verfehlung, von der nur die Gnade Gottes, das Opfer
Christi, heilen kann, die Erkenntnis des eigenen Fleisches und seiner Gnadenbediirftig-
keit sind es, welche die Gnade ermdglichen.

Erst im Kampf mit seinem eigenen ,Heidentum‘ wird Parzival also zum Getauften;
erst in der Taufe des heidnischen Selbstanteils wird auch diesem der Gral zugédng-
lich.>®” Zwar war Parzival zuvor von Trevrizent an den Mund des Priesters verwiesen

stiezen maere. | der ist ein durchliuhtec lieht[.]), kann angemerkt werden, dass schon bei Augustinus die
vera lux Gottes zugleich auch die Erkenntniskraft ist, die dem Menschen selbst innewohnt und von der
aus all seine (Gottes-)Erkenntnis ihren Ausgang nimmt, insofern sie nicht von den corporalia iiberlagert
wird (vgl. etwa De trinitate IV.1.3 sowie weiterhin Buch VI).

384 Amor als Element heidnischen Rittertums begegnet etwa im Willehalm. Der Ritter Noupatris, wel-
cher Vivianz totet, stof3t diesem ein Amor-Banner durch den Leib. Die Parallele zu Anfortas ist friih ge-
zogen worden. Zur Forschungsgeschichte vgl. die Diskussion der Stelle bei Manfred Kern: Amors
schneidende Lanze. Zur Bildallegorie in Willehalm 25,14 ff., ihrer Lesbarkeit und ihrer Rezeption im
spéthofischen Roman. In: DVjs 72 (1999), S. 567-591, S. 573. — Im Parzival wird Amor noch zweimal im
Rahmen der minne-Digressio des X. Buches (Pz 532,1-534,10) genannt, in welchem er als Bruder des
Cupidd und als Sohn der Vénus erscheint. Hier wird rehtiu minne von Vénus-minne abgegrenzt.

385 Im Welschen Gast ist die Metapher bezeugt, Unkeuschheit als Speer aufzufassen: unkiusche ist ein
brinnent sper (WG V. 7461). Uberhaupt ist fiir die Unkeuschheit die Basismetaphorik des Fleischperfo-
rierens (Dorn, Stachel) anzusetzen. — Nicht einsichtig ist mir die Deutung bei Schrodt, Anfortas‘ Leiden,
S. 617, der ,,die Wunde als Symbol der Gottesndhe bzw. des Gottlichen selbst“ begreift.

386 Die Forschung hat die Notwendigkeit der Frage gemeinhin als Geste der caritas verstanden.
Vgl. schon frith etwa Wolfgang Mohr: Parzival und Gawan. In: Wolfram von Eschenbach. Hrsg. von
Heinz Rupp. Darmstadt 1966 (Wege der Forschung 57), S. 287-318 (zuerst in: Euphorion. Dritte Folge 52
[1958)), hier S. 299.

387 Kathrin Chlench: Die Wahrnehmung géttlichen Wirkens im interreligiosen Kontakt am Beispiel
des ,Parzival‘ Wolframs von Eschenbach. In: Gottes Werk und Adams Beitrag. Formen der Interaktion
zwischen Mensch und Gott im Mittelalter. Hrsg. von Thomas Honneger, Gerlinde Huber-Rebenich, Vol-
ker Leppin. Berlin 2014 (Das Mittelalter. Perspektiven medidvistischer Forschung. Beihefte 1), S. 63-76,
hat die Sichtbarwerdung des Grals fiir Feirefiz durch seine Taufe im Anschluss an Bumke, Schneetrop-
fen, mit der ,,augustinische[n] Vorstellung, dass durch die Taufe das géttliche Licht empfangen werde,
das letztlich zu einem inneren Sehen und Verstehen befdhige® (ebd., S. 70), in Verbindung gebracht.



V.4 Selbsterkenntnis als Kampf: Fleisch, Schénheit und Heidentum im Parzival =——— 601

worden, der erste Priester, dem er nun aber im Rahmen der Erzahlung begegnet ist der-
jenige, der Feirefiz tauft. Es wird hier eigens noch einmal das angeborene ,Heidentum*
eines jeden Kindes vor der Taufe betont (vgl. Pz 817,8-10: da stuont ein grawer priester
alt, | der iiz heidenschaft manc kindelin | och gestozen héte drin.). Die Taufe nun ist es,
die fiir Feirefiz den Gral sichtbar werden lsst.>®

Zur Taufe aber, die — wie hier argumentiert werden soll — die Erkenntnis und Uber-
windung des eigenen Heidnischen darstellt, welche notwendig ist, um — ganz im Sinne
des Welschen Gastes — zu einer dem sdkularen/laikalen Subjekt angemessenen Form
der Gnadenfahigkeit zu gelangen, fiihrt ausgerechnet das Fleisch selbst. Wie auch Par-
zival der fleischlichen auctoritas, des verkiindenen Wortes des Priesters, bedarf, so ist
es ein als ,fleischlich* markierter Grund, der Feirefiz dazu bringt, sich taufen lassen zu
wollen, ndmlich sein Begehren fiir Repanse de Schoye.

Zwar fiihrt im Parzival das minne-Begehren in eine Taufe, die ,fleischlich® motiviert
ist, diese hat aber dennoch perspektivisch in den angekiindigten Taten und Nachfolgern
des Feirefiz die Mission der Heidenschaft zur Folge. Es stellt sich die Frage: Warum sollte
sich dieses Fleisch, das der Existenzmodus all dieser durch ihre Schénheit markierten
Figuren ist, selbst offenbaren?*®® Warum versagt zwar die aisthetische Erkenntnis im Par-
zival auf allen Ebenen und fiihrt andererseits doch die ,Kreatiirlichkeit* zur Umkehr? Es
ist auch hier nicht so, dass die Kreatur von sich aus und unmittelbar Gott offenbart,
aber: in Feirefiz offenbart sich die Kreatur zumindest selbst — in diesem Fall als heid-
nisch. Der Aufstieg zum Richtigen erfolgt so nicht iiber die Erkenntnis des Guten, son-
dern iiber die differentielle Erkenntnis der Immanenz, die sich schlief3lich offenbart.

Ich mochte einwenden, dass Chlenchs Argument zu differenzieren ist, ein Erkenntnisprozess bei Feire-
fiz sei ,,auf Basis der augustinischen Theorie“ nicht zu erwarten, ,,denn schliellich fehlt ihm als Heiden
das innere Licht des rechten Gottes“ (ebd., S. 69). Die vera lux als Verstandeskraft wohnt jedem Men-
schen gleichermafien inne, sie ist aber in verschiedenem Maf3e durch das fleischliche Denken des homo
interior verschiittet. Am Endergebnis dndert dies freilich nichts: es bedarf auch dann der Taufe, um das
innere Licht freizulegen.

388 Hier ist dann freilich auch das Ende der Psychomachie erreicht, die sich eben nicht mit dem ge-
samten Parzival-Text in Deckung bringen ldsst, denn die Figur Parzival konnte den Gral ja zuvor bereits
sehen, muss nach dieser Logik also getauft gewesen sein, als sie dem Gral auf Munsalvaesche das erste
Mal begegnet. In Feirefiz wiirde dann nur der ,blinde’, heidnische Selbstanteil des getauften Parzival
getauft.

389 Einer der Griinde, die schon Famira, Feirefiz, S. 272, gegen eine symbolische Lesart des Kampfes
anfiihrt, beriihrt genau diese offene Frage: ,,Wenn sich im elsternfarbigen Feirefiz wirklich das Abbild
des zweifelnden Parzival zum Kampf stellt, wie Wapnewski annimmt, so miifite sinnvollerweise ein
Anruf Gottes die letzte Hilfe in hochster Not sein.” Die Funktion des Kampfes sieht er, ebd. S. 273,
darin, dass Parzival zuletzt lerne, ,,in seiner diesseitigen Existenz als bisher unbesiegter Ritter eine Nie-
derlage einzustecken. Daf} er zu diesem Zeitpunkt des langst {iberwundenen zwivels nicht Herr zu wer-
den imstande sein soll, ist schlechthin als abwegig zu bezeichnen.*



602 — V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

V.5 Fazit: Eine sikulare Asthetik der Existenz

Denn auf dem Weg des Kampfes begegne ich dem Fleisch. Selbst wenn es erniedrigt wird, bleibt
das Fleisch meine einzige GewifSheit. Nur mit ihm kann ich leben. Die Kreatur ist meine Heimat-
statt. Deshalb habe ich diese absurde und aussichtslose Anstrengung gewdhlt.

(Albert Camus: Der Mythos von Sisyphos)

Das gegenwadrtige Kapitel hat versucht, die heuristisch gewahlte Isolierung des scho-
nen Korpers wieder zu 6ffnen, allerdings nicht im Sinne jener ,aphasischen Reihe‘, von
der sie ihn eingangs zu l6sen versucht hat (Kap. II), sondern in Richtung anderer Dis-
kursfelder. Es ging darum zu zeigen, dass korperliche ,Schonheit® nicht nur in Bezie-
hung zu anderen pulchra zu denken ist — also etwa im Verhéltnis zur ,Natur‘, zur
,Kunst‘ usw. —, sondern dass der Diskurs von korperlicher Schénheit auch von seinen
diskursiven Randern her zu denken ist. Es ist argumentiert worden, dass sich im christ-
lichen Matrixdiskurs die durch ,Schonheit* markierte Korperlichkeit, wie sie in Kapitel
IV erarbeitet worden ist, mit anderen Diskursen verbindet, ndmlich mit dem Diskurs
vom Heidnischen, der wiederum zum Kkonstitutiven Moment einer christlichen Subjek-
tivierungsform geworden ist, die sich auch in literarischen Entwiirfen christlicher Sub-
jekthildung niedergeschlagen hat, wie sie der Parzival reprasentiert.

Es soll argumentiert werden, dass in der Matrix des christlichen Diskurses von Beginn
an die Systemstelle des ,christianus carnalis‘ entworfen war, die nun zugleich den Ermdog-
lichungshorizont einer spezifischen laikalen Subjektivierungsform bildet. In dieser ist der
saecularis in ganz spezifischer Weise {iber seine Korperlichkeit gekennzeichnet, deren
poetorhetorisches Signum die korperliche Schonheit ist. Die in Kapitel III problematisierte
Idee einer ,Kalokagathie‘ muss von hier aus neu perspektiviert werden, insofern korperli-
che Schonheit so gesehen tatsdchlich zum Marker laienadeliger Sakularexistenz wird, die
gleichwohl immer gegen ihren problematischen ,heidnischen‘ Selbstanteil abgegrenzt
werden muss.>® Es entsteht der paradoxe Effekt einer Sakularkultur, die sich einerseits
als christlich begreift und aus dem autoritativen Rahmen der Latinitédt denkt, sich aber
andererseits mit dem Faszinosum ,heidnischer’ Existenzformen selbst als laikal mar-
kiert.*! Die vorgefundene Systemposition des normativen lateinischen Diskurses wird
selbstbewusst usurpiert und anverwandelt.>*?

390 Aus dieser Sicht wiren etwa die Befunde von Schnell, Ekel und Asthetik, erneut einzubeziehen,
um die Frage nach einer ,Asthetik der Existenz‘ im Foucault’schen Sinne neu zu stellen.

391 Von hier aus wird auch erkennbar, wie etwa die Schonheit Parzivals zum Erkennungszeichen sei-
ner adeligen Identitdt wird (vgl. Pz 123,11-18) oder die Schonheit noch bei Hans Sachs die stdndische
Differenz markiert (vgl. zu den Ungleichen Kindern Eve Kap. 111.2.2). Auch die monstrésen (Melusine)
und heidnischen (Flore und Blanscheflur) Aitiologien, die sich der christliche Adel gibt, sind vielleicht —
ebenso wie eine ,heidnische‘ Materialkultur — von hierher zu denken.

392 Fiir die lateinische Literatur (am Beispiel der Allegorien des Bernardus, Alanus und Johannes de
Hauvilla) hat dies Bezner, Wissensmythen, S. 69 f., pointiert herauszustellen versucht, der — gegen das
Forschungsnarrativ von der ,Autonomie der Literatur’ und der ,Renaissance des 12. Jahrhunderts* —
konstatiert (ebd., S. 70): ,,Daf} ,das Literarische® im lateinischen 12. Jahrhundert zum — auch theoretisch



V.5 Fazit: Eine sdkulare Asthetik der Existenz =—— 603

So nimmt es nicht wunder, dass kérperliche Schénheit und Schénheitspraxis zum
Signum einer auf die Welt (das saeculum) gerichteten Adelsexistenz werden,**> die sich
so zugleich ihren ,heidnischen’, ,korperlichen’, ,weiblichen‘ Selbstanteil aneignen
muss. Der anonyme anglo-normannische Kosmetik-Traktat Ornatus mulierum etwa gibt
sich selbst eine Genealogie, die sein Wissen ins Heidentum, an eine sarazenische
Dame, zuriickbindet:

Les auturs trai a testemunie
Verté dirai senz essunie:
Galien, Constantin, Ypocras ...
Ne ublirai nul, seit aut seit bas,
Ne ceo que ai apris a Mechine
D’une dame que ert saratine, —
Mires fu de sa lai,

Mut fust valiant si ust fei, —

Ne que a Salerne oi de Trote, —
Dame que li ne crei est sote.
(Ornatus mulierum, Prolog, Vv. 29-38)%*

Der sdkularen Existenzform ist in der christlichen Matrix zugleich immer die Aufgabe
gestellt, das im Fleisch harrende Andere zum Eigenen auszuformen. Dies kann jedoch
nur in einem Balanceakt zwischen Welt und Gott gelingen,*” in welchem dem Subjekt
unabldssig die Aufgabe der Sorge um sein eigenes Fleisch iibertragen wird, welches
ihm zugleich zur Grundlage seiner Lebensform — im Sinne Agambens®*® — wird.

reflektierten — Raum eines hoch pluralen Wissens werden, daf Literarizitat zeitgenossisch von methodi-
schen Standards der Verwissenschaftlichung her gedacht werden kann, daf sich literarische Werke in
ihren asthetischen Strukturen philosophische-theologischen Ideen oder deren Naturalisierung ver-
schreiben und schlieSlich Teil eines (von literarischen und nicht-literarischen Texten zugleich) gebilde-
ten Raumes sozialer Diagnose werden, — all dies dann freilich gilt es zu tolerieren, ja mehr noch: zum
Ausgangspunkt des Verstandnisses mittellateinischer Literatur und ihrer Geschichte zu machen.

393 Zum Zusammenhang dieser ,Asthetik der Existenz‘, wie man sie nach Foucault nennen kénnte,
mit adeliger Existenz im laikalen und klerikalen Bereich vgl. schon Schnell, Ekel und Asthetik, etwa
S. 58, der Schonheit als verbindendes Merkmal der Adelselite auffasst.

394 Ubers. (Ruelle): ,Je prends a témoin les auteurs — Galien, Constantin, Hippocrate ... — que je dirai
la vérité sans invoquer d’excuse pour m’en dispenser. Je n’oublierai aucun d’eux, grand ou petit, je
n’oublierai pas davantage ce que j’ai appris a Messine d’une dame sarrasine, — elle était médecin des
gens de sa religion, c’efit été une femme de grande valeur si elle avait eu la vraie foi, — ni ce que j’ai
entendu dire a Salerne par Trote, — celle qui ne la croit pas est une sotte.*

395 Vgl. als Stellensammlung: Klaus Hofbauer: Gott und der Welt gefallen. Geschichte eines gnomi-
schen Motivs im hohen Mittelalter. Frankfurt a. M. et al. 1997 (Européische Hochschulschriften, Reihe
11630).

396 Giorgio Agamben: Hochste Armut. Ordensregel und Lebensform. Homo sacer 1V,1. 2. Aufl. Frank-
furt a. M. 2016, definiert in anderem Zusammenhang die ,Lebens-Form* (,,forma di vita“) als ,ein
Leben, das mit seiner Form so innig verbunden ist, dass es von ihr nicht mehr unterschieden werden
kann* (ebd., S. 9).



604 —— V Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts

In diesem Sinne ist Parzival das im Modus der Dichtung problematisierte Modell
einer Subjektivierungsform, in welcher das christliche, aber laikale Subjekt ganz iiber
seine Existenz im Korperlichen (verch, vel, scheene) definiert ist, das es zugleich an sich
selbst und im Gegeniiber zu beherrschen lernen muss, um es in ein Verhéltnis zu Gott
und seinem Seelenheil zu bringen. Auf der anderen Seite gibt es sich dabei die Auf-
gabe, diese Subjektposition zu einer ,Asthetik der Existenz‘ eigenen Rechts auszu-
bauen. An die Stelle geistlicher, auf Askese und Weltferne abzielender Lebensformen
riickt fiir den Laienadel hierbei eine Selbststilisierung, in der das Verhiltnis des Indivi-
duums zu sich selbst die Form ,einer schopferischen Aktivitit“>**” annehmen kann.
Dabei ist es in seinem prekdren Status zwischen Welt und Gott immer zugleich mit sei-
nem eigenen potentiellen Heidentum konfrontiert.

Nicht nur jedoch ist Feirefiz auf diese Art tatsdchlich der metaphorische Selbstan-
teil Parzivals. Er verdoppelt als Figur zugleich noch einmal ins Extrem getrieben den
Weg Parzivals zur gottlichen Gnade: Durch die Ansprache einer von auf3en an sie he-
rantretenden auctoritas wird die Figur des Feirefiz zur Konversion gebracht und findet
durch das Fleischlich-Kreatiirliche, welches in ,Repanse de Schoye* als Frau von grof3er
korperlicher Schénheit repréisentiert ist, zur Taufe und zum ,Inbegriff der Freude‘>*®
Wenn also der {iber seine korperliche Schonheit markierte Heide Feirefiz der Selbstan-
teil des potentiell heidnischen ,Fleisches‘ an Parzival ware, der schliefllich — an Stelle
einer Taufe Parzivals zu Beginn — pars pro toto in die Taufe iiberfiihrt wird, so bedeu-
tete dies fiir die Darstellung der Heiden im Wolfram-Korpus auch: Wolframs Heiden
sind — genauso wenig wie die Heiden des Rolandsliedes — ein Zeugnis von Toleranz,
sondern ganz im Gegenteil Ausdruck eines extrem christianozentrischen Selbstentwur-
fes. Wenn ,Heiden‘ als Folie des Eigenen entworfen werden, dann erhalten hier gerade
nicht etwa realhistorische Muslime eine Darstellung im fiktiven ,Anderen‘. Indem in
den Epen des Wolfram-Korpus ,Heiden‘ dargestellt werden, werden die zeitgendssi-
schen Muslime zum Verschwinden gebracht und durch ein Spiegelbild des Selbst er-
setzt.**® Das iiber seine Schonheit und Kérperlichkeit markierte sikular-laikale Subjekt
reflektiert in diesem ,Anderen‘ zundchst sich selbst.

397 Vgl. Michel Foucault, Zur Genealogie der Ethik, S. 474, sowie Michel Foucault: Asthetik der Exis-
tenz. Schriften zur Lebenskunst. 2. Aufl. Frankfurt a. M. 2008.

398 Zur moglichen Bedeutung des Eigennamens vgl. Karl Bartsch: Die Eigennamen in Wolframs Parzi-
val und Titurel. In: Germanistische Studien. Supplement zur Germania 2 (1875), S. 114-159, hier S. 143.
399 Die hier vorgelegte Lesart ist insofern ein dezidierter Gegenentwurf zu Lektiiren, die cum grano
salis — wie etwa Raucheisen, Orient und Abendland, S. 62 — behaupten: ,,Den Orient beschreibt Wolf-
ram im Parzival sehr wirklichkeitsnah.“ Ein Satz, wie bei Chlench, Wahrnehmung géttlichen Wirkens,
S. 71, Anm. 40: ,.Der Begriff Heide wird {iberaus undifferenziert benutzt. Flegetanis‘ Vater wird als sol-
cher bezeichnet, weil er ein Kalb anbetet, Feirefiz, dem eine polytheistische Religion unterstellet wird,
wird ebenso tituliert, obwohl er eigentlich Moslem ist“, verliert seine Grundlage, wenn man davon aus-
geht, dass in Feirefiz eben kein Muslim imaginiert wird.



V.5 Fazit: Eine sikulare Asthetik der Existenz =—— 605

Zugleich jedoch wird diesem heidnisch-fleischlichen Selbstanteil eine geradezu er-
staunliche Fahigkeit zur Selbstenttarnung beigelegt, denn es ist ja auch hier nicht so,
dass die Kreatur — im Sinne einer anagogé — von sich aus und unmittelbar Gott offen-
bart, aber: In Feirefiz offenbart sich die Kreatur zumindest selbst — in diesem Fall als
heidnisch. Der Aufstieg zum Richtigen erfolgt so nicht iiber die Erkenntnis des Guten,
sondern iiber die differentielle Erkenntnis des Falschen, das sich zumindest selbst ent-
tarnt und auch nicht die Gestalt des Monsters annehmen muss. Im folgenden und letz-
ten Teil dieser Arbeit soll nun gezeigt werden, dass dieser erstaunlichen Fahigkeit der
Immanenz zur Selbstenttarnung und beschrankten Einsicht in die Immanenz eine poe-
tologische Dimension eignet. Zugleich wird die heuristische Trennung des schénen
Korpers von den iibrigen pulchra wieder aufgehoben. Die ,aphasische Reihe‘, in wel-
cher der schone Korper neben die schone Blume, die schone Sitte, iiberhaupt die
schone Immanenz, die species huius mundi, tritt, wird von ihrer korperlich-heidnischen
Dimension aus neu zu rekonstruieren sein.



