IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion
der Schonheitsbeschreibung

Wer eine gute, verstdndige und schone Frau sucht,
sucht nicht eine, sondern drei.
(Ps.-Oscar Wilde")

OPHELIA

Could beauty, my lord, have better commerce than with honesty?

HAMLET

Ay, truly, for the power of beauty will sooner transform honesty from what it is to a bawd than
the force of honesty can translate beauty into his likeness. This was sometime a paradox, but
now the time gives it proof. I did love you once. (Shakespeare: Hamlet 111/1)

Im Zuge einer systematischen Erarbeitung der Schonheitsdarstellung und ihrer dis-
kursiven Valenzen ist es selbstverstdndlich notwendig, sich dem eigentlichen ,Ort*
der Schonheitsdarstellung, der sogenannten descriptio pulchritudinis, zu widmen. An-
drea Sieber gibt folgende Definition, die ich stellvertretend fiir den common sense der
Forschung in seiner elaborierten Form sehe:

Die Korper mittelalterlicher Figuren entstehen als Effekte aufwendiger descriptiones und Meta-
phorisierungen. Die Beschreibungen folgen rhetorischen Regeln, die fiir Frauen und Madnner
identisch sind. Sie geh6ren zum Grundrepertoire der mittelalterlichen Poetik, die zum Beispiel
in der Ars versificatoria des Matthdus von Vendome (vor 1175) iiberliefert sind. Die Beschrei-
bungsmuster simulieren meist eine Blickbewegung vom Kopf zu den Fiiflen (de capite ad cal-
cem) auf korperliche Details des Kopfes (Haare, Stirn, Augenbrauen, Nase, Augen, Gesicht,
Mund, Lippen, Zdhne, Kinn, Nacken, Hals und Kehle), der oberen und unteren Extremitdten
(Schultern, Oberarme, Unterarme, Hande und Finger sowie Beine und Fiif}e) und des Rumpfes
(Brust, Taille, Hiiften, Bauch), wobei sich die Schilderung iiberwiegend auf die Verhiillung des
Korpers durch Kleidung konzentriert.?

1 ,Das Dumme an Zitaten aus dem Internet ist, daf man nie weif3, ob sie echt sind.“ Zitiert nach:
Aristoteles: Von der Komddie. Nach der lat. Vulgata-Fassung. Hrsg., nicht iibers. u. unkomm. von
Umberto Ecos Nachbar. Florenz 2024.

2 Andrea Sieber: Paradoxe Geschlechterkonstruktionen bei Ulrich von Liechtenstein. In: Ulrich von
Liechtenstein. Leben — Zeit — Werk — Forschung. Hrsg. von Sandra Linden und Christopher Young. Ber-
lin/New York 2010, S. 261-304, hier S. 268. — Ganz dhnlich, aber weniger pragnant, fasst Barbara Haupt
die descriptio pulchritudinis in ihrem klassisch gewordenen Aufsatz: Der schone Korper in der hofischen
Epik. In: Korperinszenierung in der mittelalterlichen Literatur. Kolloquium am Zentrum fiir interdiszipli-
ndre Forschung der Universitét Bielefeld (18. bis 20. Mdrz 1999). Hrsg. von Klaus Ridder, Otto Langer.
Berlin 2002, S. 47-73, hier S. 48 f., auf. In jiingerer Zeit vgl. Elke Briiggen: Die Farben der Frauen. Seman-
tiken der Colorierung des Weiblichen im Parzival Wolframs von Eschenbach. In: Die Farben imaginierter
Welten. Zur Kulturgeschichte ihrer Codierung in Literatur und Kunst vom Mittelalter bis zur Gegenwart.
Hrsg. von Monika Schausten. Berlin 2012, S. 201-225, hier bes. S. 204-209, sowie erneut dies.: swie ez ie

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung - Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110719444-004


https://doi.org/10.1515/9783110719444-004

274 =—— IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

An einer solchen Definition, so brauchbar sie auf den ersten Blick auch erscheint, ist
Verschiedenes problematisch und ich werde im Folgenden versuchen, mich schrittweise
von diesem common sense zu entfernen. Zu diesem Zwecke sollen hier zunichst die
sechs wesentlichen mittellateinischen Poetorhetoriken® ausgewertet werden, namlich
die von Sieber bereits genannte Ars versificatoria des Matthdus von Vendéme (ca. 1175),"
die Poetria nova Galfreds von Vinsauf’® sowie das ebenfalls ihm zugeschriebene Docu-
mentum de modo et arte dictandi et versiﬁcandi6 (1. Viertel des 12. Jhs.), die sogenannte

kom, ir munt was r6t. Zur Handhabung der descriptio weiblicher Kérperschénheit im Parzival Wolframs
von Eschenbach. In: Literarischer Stil. Mittelalterliche Dichtung zwischen Konvention und Innovation.
XXII. Anglo-German Colloquium Diisseldorf. Hrsg. von Elizabeth Andersen, Ricarda Bauschke-Hartung,
Nicola McLelland, Silvia Reuvekamp. Berlin/Boston 2015, S. 391-411, hier S. 395 f.

3 Fiir Einzeldarstellungen der verschiedenen Poetiken — mit einer Uberbetonung des Medienwechsels
zwischen Oralitdt und Literalitdt — siehe: William M. Purcell: Ars poetriae. Rhetorical and Grammatical
Invention at the Margin of Literacy. Columbia 1996, hier: S. 53-135. Zur Herkunft der Poetiken aus der
antiken Rhetorik immer noch lesenswert: James J. Murphy: Rhetoric in the Middle Ages. A History of
Rhetorical Theory from Saint Augustine to the Renaissance. Berkeley/Los Angeles/London 1974. — Zum
Begriff der ,Poetorhetoriken‘ vgl. Joachim Knape: Art. Mittelalter A. In: Historisches Worterbuch der
Rhetorik. Bd. 5. Hrsg. von Gert Ueding. Tiibingen 2001, Sp. 1372-1384.

4 Der lateinische Text der Ars versificatoria wird hier und im Folgenden zitiert nach: Mathei Vindoci-
nensis Opera. Vol. IIl: Ars versificatoria. Hrsg. von Franco Munari. Rom 1988 (Storia e Letteratura. Rac-
colta di Studi e Testi 171). Die Paragraphenzdhlung dieser Ausgabe folgt der Erstausgabe von Edmond
Faral: Les arts poétiques du XlIle et du XIlIle siécle. Recherches et Documents sur la Technique littéraire
du Moyen Age. Paris 1924, S. 106-193. Herangezogen wurden zudem die drei Ubersetzungen des von
Faral edierten Textes ins Englische, ndmlich 1. Ernest Gallo: Matthew of Vendéme: Introductory Trea-
tise on the Art of Poetry. In: Proceedings of the American Philosophical Society 118 (1974), S. 51-92,
2. Matthew of Venddme. The Art of Versification. Ubers. von Aubrey E. Galyon. Ames 1980, 3. Matthew
of Venddme. Ars versificatoria (The Art of the Versemaker). Ubers. von Roger P. Parr. Milwaukee 1981.

5 Die Poetria nova wird zitiert nach: The Poetria nova and its Sources in Early Rhetorical Doctrine.
Hrsg. von Ernest Gallo. Den Haag/Paris 1971. Da die korrigierte Verszdhlung Gallos gegeniiber der Aus-
gabe Farals, Les arts, S. 194-262, auf welcher Gallos Text basiert, ab V. 525 abweicht, Farals fehlerhafte
Zahlung jedoch die in der Forschung verbreitetere ist, werden im Folgenden stets beide Zahlungen an-
gegeben. Zusitzlich zu der bei Gallo enthaltenen Ubersetzung ins Englische wird herangezogen: Poetria
nova of Geoffrey of Vinsauf. Ubers. von Margaret F. Nims. Toronto 1967.

6 Das Documentum wird zitiert nach Faral, Les arts, S. 263-320. Zusitzlich konsultiert wird die Uberset-
zung ins Englische: Geoffrey of Vinsauf. Documentum de modo et arte dictandi et versificandi (Instruc-
tion in the Method and Art of Speaking and Versifying). Ubers. von Roger P. Parr. Milwaukee 1968. —
Das Documentum existiert in einer kiirzeren, der bei Faral edierten, und einer erweiterten Fassung. Mar-
tin Camargo: Tria sunt: The Long and the Short of Geoffrey of Vinsauf’s Documentum de modo et arte
dictandi et versificandi. In: Speculum 74 (1999), S. 935-955, hat plausibel gemacht, dass die kiirzere Fas-
sung der Poetria nova vorausgeht, wiahrend die langere Fassung, welche er nach ihrem Incipit Tria sunt
nennt, nicht nur aus der Poetria zitiert, sondern auch extensiv aus der Ars poetica des Gervasius von
Melkley (vgl. ebd., S. 943; vgl. die folgende Anm.), welche wiederum die Poetria und die Ars versificato-
ria zitiert. Obgleich fiir Camargo vorstellbar ist, dass Galfred selbst diese Redaktion erstellt hat, erscheint
es ihm - auch angesichts der Uberlieferung — plausibler, von einer nachtréglichen Bearbeitung auszuge-
hen (vgl. ebd., S. 947). — Zugleich dokumentiert der Traktat Tria sunt, von dem elf Textzeugen (gegen-
iiber fiinf fiir das Documentum) existieren, dass auch die Lehre des in ihr zitierten Gervasius nicht ohne



IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung =— 275

Ars poetica des Gervasius von Melkley (1. Viertel des 12. Jhds.),” die Poetria de arte pro-
saica, metrica et rithmica (auch genannt: Parisiana Poetria, vor 1250) des Johannes von
Garlandia® sowie der Laborintus Eberhards des Deutschen.” Dabei ist das Untersu-
chungsinteresse fiir das Material ein doppeltes: Es soll einerseits nach der Stellung der
,descriptio‘ — und damit auch der Beschreibung von kérperlicher Schonheit — im poetor-
hetorischen System gefragt werden. Andererseits soll jedoch vor allem die diskursive Va-
lenz der Schonheitsdarstellung betrachtet werden, welche — wie im Folgenden gezeigt
werden soll — iiber ihre Einbindung in ein spezifisches narratives Arrangement entsteht,
wofiir gerade die Poetiken ein wesentliches Zeugnis darstellen, insofern sie einerseits de-
skriptiv eine vorgangige Dichtungspraxis zur Lehre kodifizieren und andererseits pra-
skriptiv diese Dichtungspraxis anleiten wollen. Damit sollen die Poetiken — wie es bisher
kaum geschehen ist — selbst als Texte betrachtet werden, in denen sich modellhaft Dis-
kursmuster formatieren, und nicht nur als letztlich beliebiger, heuristisch nutzbarer
Steinbruch einer auf Konvention beruhenden Dichtungspraxis (Kap. IV.1).1°

Im Anschluss hieran werden die erarbeiteten Funktionsprinzipien und diskursiven
Implikationen der ,descriptio* zunéchst an zentralen — weil besonders auch fiir die ver-
nakulare Dichtung und die Forschung zu derselben bedeutsamen — lateinischen Dich-
tungen verfolgt, ndmlich dem Epithalamium Beate Virginis Marie des Johannes de
Garlandia (Kap. IV.2.1), den beiden groen Allegorien des Alanus ab Insulis, dem Planc-
tus naturae und dem Anitclaudianus (Kap. IV.2.2) und dem Architrenius des Johannes de
Hauvilla (Kap. IV.2.3). Weiterhin werden sie in Hinblick auf vernakulare Texte aufgear-
beitet, wobei neben dem Roman de la Rose ausgewahlte Minnereden diskutiert werden
(Kap. IV.2.4). Zuletzt werden die erarbeiteten Prinzipien auf das anthropologische Mo-
dell des Mikrokosmos der Cosmographia des Bernardus Silvestris zuriick bezogen, die
als grundlegend fiir die Ars versificatoria verstehbar ist. Hieraus ergeben sich wiederum
spezifische Implikationen fiir die diskursive Verortbarkeit kérperlicher Schénheit im
Kontext eines anthropologischen Modells (Kap. IV.4).

(zumindest mittelbaren) Einfluss (auch auf dem Kontinent) geblieben ist. Der Text, der scheinbar erst im
14. Jh. entstanden ist, ist mittlerweile ediert, bleibt hier aber unberiicksichtigt: Tria sunt: An Art of Poetry
and Prose. Hrsg. von Martin Camargo. Cambridge (Mass.)/London 2019 (DOML 53).

7 Die Ars poetica wird zitiert nach: Gervais von Melkley: Ars poetica. Hrsg. von Hans-Jiirgen Grdbener.
Miinster 1965.

8 Die Poetria des Johannes von Garlandia wird zitiert nach: The Parisiana Poetria of John of Garland.
Hrsg. und {ibers. von Traugott Lawler. New Haven/London 1974.

9 Der Laborintus wird zitiert nach Faral, Les arts (1924), S. 336-377. Die beigegebene Ubersetzung
stammt von Justin Vollmann (vgl. Anm. 21 dieses Kapitels). Zudem herangezogen wurde die auf Faral
basierende Ubersetzung von Evelyn Carlson: The Laborintus of Eberhard. Rendered into English with
Introduction and Notes. Dissertation (Master of Arts). Ithaca (New York) 1930.

10 So verfdhrt ein weiter Teil der Forschung, der die Poetiken immer dann heranzieht, wenn es die
oberflachliche Textstruktur literarischer Texte zu begriinden gilt. Der Analysewert dieser rein deskripti-
ven Auswertung erscheint allerdings begrenzt.



276 =—— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

IV.1 Die Schonheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken

Die oben verwendete Rede vom ,poetorhetorischen System‘ als solches muss hier zu-
ndchst wieder in Frage gestellt werden, insofern darunter ein aus den genannten Poeti-
ken ableitbares, einheitliches System, eine universell verbindliche Lehre avisiert ist, wie
sie zumeist veranschlagt wird. Die Vorstellung von einer solchen Lehre geht im Wesent-
lichen auf Edmond Faral zuriick. Der dritte Teil seines 1924 verdffentlichten Standard-
werks Les Arts poétiques du XIle et du Xllle siécle. Recherches et Documents sur la
Technique littéraire du Moyen Age stellt fraglos eine editorische Pionierleistung dar."
Der mit ,,La doctrine* betitelte zweite Teil seiner Arbeit prasentiert eine nur vermeintlich
kohdrente Lehre, die er aus den analysierten Poetiken und den von ihnen ausgewerte-
ten Pratexten extrapoliert — oder vielmehr: synthetisiert — hat und welche den still-
schweigenden Konsens der Forschung bis heute grundiert. Damit stellt Farals ,doctrine’
zugleich — nach wie vor — die maf3gebliche Interpretation der von ihm edierten poetolo-
gischen Texte dar."

Die einschneidende, mit einem terminologischen Umschwung verbundene Wir-
kung, welche die Rezeption von Farals Recherches et Documents hatte, lasst sich in der
germanistischen Medidvistik besonders gut ex negativo anhand von Forschung zur
,Personendarstellung® oder zur Schonheit zeigen, die vor Farals Arbeit entstanden
ist — wie bspw. Georg Usadel: Die Personenbeschreibung in der altdeutschen Epik bis
Gottfried von Strassbhurg (Konigsberg 1923) — oder die ihn aus politisch-ideologischen
Griinden nicht zur Kenntnis genommen hat — wie Martha Busenkell: Das Schénheits-
ideal innerhalb der deutschen Literatur von der karolingischen bis zur staufischen Epoche
(Bonn 1939)."° Wihrend diese Arbeiten Figuren- und Schénheitsdarstellung mithsam
iiber ein allgemeines (und vor allem universell veranschlagtes) dsthetisches Vokabu-
lar, grof3e geistesgeschichtliche Verldufe und mit Bezug auf vermeintlich epochenspe-
zifische Stromungen des Stils in Plastik und Architektur zu beschreiben suchen,

11 Faral druckt folgende Texte ab: Ekkehart IV: De lege dictamen ornandi, Matthdus von Vendome: Ars
versificatoria, Galfred von Vinsauf: Poetria nova, Documentum und De coloribus rhetoricis, ein anony-
mes lateinisches Gedicht von Pyramus und Thisbe, Eberhard der Deutsche: Laborintus. Er bespricht
zudem die ,ars versificaria‘ des Gervasius von Melkley und die Poetria des Johannes von Garlandia.

12 Faral selbst fasst das Ziel dieses zweiten Teils so: ,,L’étude de la doctrine consiste dans une présen-
tation, qu’on a voulue aussi bréve et clair que possible, des enseignements épars dans les divers trai-
tés. Elle a été concue comme un instrument d’orientation, destiné a faciliter ’acces des textes, sans
prétendre toutefois en rendre la lecture inutile.“ (Faral, Les arts, S. XIV.) Allerdings ist sich Faral iiber
die Grenzen seines Vorgehens durchaus im Klaren und konstatiert: ,,La tache, toutefois, était infiniment
vaste, et ce livre n’y peut servir que d’introduction.” (Ebd.) — Purcell, Ars poetriae, S. 10, weist auf die
Uneinheitlichkeit der Poetiken explizit hin: ,,Though grouped into a genre, each of the artes poetriae is
unique; each adds a different dimension to the genre“.

13 Zur allgemeinen Einordnung der beiden Arbeiten vgl. die Forschungsdiskussion, siehe Kap. IL1.

14 Usadel beginnt seine Arbeit mit einem allgemeinen, von Lessing kommenden #sthetischen Uber-
blick (ebd., S. 6), um sich schlie8lich an Heinrich Wélfflins ,,Kunstgeschichtlichen Grundbegriffen® von



IV.1 Die Schonheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =—— 277

adaptieren die an Faral anschlieRenden Arbeiten sehr schnell die von ihm erschlosse-
nen ,zeitgendssischen literarischen Kategorien der Poetorhetoriken. Hierbei werden die
vorterminologischen und unscharfen Wendungen, wie bspw. Busenkells Rede von der
vertiefte[n] und eingehende[n] Schonheitsdarstellung“® oder Usadels titelgebende, je-
doch nicht rhetorisch verstandene ,,Personenbeschreibung” durch eine ,trennscharfe’
Kategorie ersetzt: Die Forschung nach Faral versteht ,Beschreibung‘ als Lehniiberset-
zung von descriptio und verwendet den lateinischen Terminus und seine Aquivalente
zumeist in der Prigung, die Faral ihnen verliehen hat.! Sie hat damit zwar ein deutlich
besser geeignetes analytisches Instrumentarium an der Hand, {ibernimmt von Faral je-
doch auch dessen spezifische Verkiirzungen und terminologischen Setzungen, welche
bis heute den common sense zur sogenannten descriptio pulchritudinis pragen.

Dies ist nicht zuletzt auch der schlechten editorischen Situation der Poetorhetoriken
zuzuschreiben, die iiber die Pionierleistung Farals nicht weit hinausgekommen ist, wes-
halb in der Forschung bis heute hiufig direkt auf Faral zuriickgegriffen wird.”” Von den
durch Faral edierten Texten ist lediglich die Ars versificatoria des Matthdaus durch
Franco Munari 1988 in einer kritischen Ausgabe mit Lesartenapparat erneut vorgelegt
worden, welche auf einer deutlich breiteren Textgrundlage ediert als Faral und so we-
sentliche Textvarianten einbeziehen kann, die in dessen Fassung unbeachtet bleiben.'®
Von dieser abgesehen, liegen lediglich die in Farals Recherches et Documents nicht
edierten Texte — die Ars poetica des Gervasius, die 1965 durch Hans-Jiirgen Grabener

1921 zu orientieren (ebd., S. 10). — Busenkell, die Usadels Arbeit nicht rezipiert zu haben scheint, ver-
fahrt dennoch recht dhnlich, ndmlich wie dieser chronologisch, von friihester ,deutscher‘ Literatur bis
zur ,Hochphase‘ um 1200 fortschreitend, argumentiert jedoch vor allem tiiber ,geistesgeschichtliche*
Entwicklungen, ndmlich das Zusammentreffen von ,germanischer Mentalitat* und ,christlicher Kultur®
(Busenkell, Schonheitsideal, S. 3-8), zielt jedoch ebenso auf ,,eine Darstellung des Stilwandels“ (ebd.,
S. 2), wobei — ohne ihn zu nennen - die Kategorien Wolfflins — ,,kunstgeschichtlich gesprochen: vom
linearen, konturhaften Stil zu einem plastisch-dynamischen* (ebd.) — wieder aufscheinen. — Inhaltlich
sind beide Arbeiten, die im weiteren und engeren Sinne nationalsozialistischen Ideen verbunden sind,
obsolet.

15 Ebd., S. 17. Die einzige rhetorische Kategorie, die Busenkell adaptiert, ist das von ihr immer wieder
eingefiihrte ,Epitheton ornans‘, das sie {iberall dort veranschlagt, wo eine ,vertiefte und eingehende
Schonheitsdarstellung* nicht vorliegt.

16 Vgl. Faral, Les arts, S. 75—-85.

17 Beispiel hierfiir kann die Arbeit von Anna Kohler (K6hler: Das literarische Portrdt. Eine Untersu-
chung zur geschlossenen Personendarstellung in der franzosischen Erzadhlliteratur vom Mittelalter bis
zum Ende des 19. Jahrhunderts, Bonn 1991 [Abhandlungen zur Sprache und Literatur 38]) sein, welche
an einigen Stellen auf die Poetiken verweist, tatsdchlich jedoch — gegen die in Rede stehenden Poeti-
ken — Farals ,doctrine‘-Kapitel nutzt (vgl. ebd., S. 29 mit Anm. 17).

18 Dies gilt besonders fiir Matthdus’ in der Forschung so haufig heranzitiertes Muster der descriptio
loci, welcher in der von Faral abgedruckten Fassung entgegen der mehrheitlichen Uberlieferung iiber
hundert Verse fehlen, namlich — in der Zdhlung Munaris — bei einer Gesamtldnge von 166 Versen die
Vv. 8-111, obwohl diese bereits aus einer fritheren Edition — Louis Bourgain: Matthaei Vindocinensis
Ars versificatoria. Thesim proponebat Facultati Litterarum Parisiensi. Paris 1879 — bekannt war.
Vgl. dazu Munari, Mathei Vindocinensis Opera III, S. 31-33.



278 =—— IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

ediert worden ist, und die Parisiana poetria des Johannes, die Traugott Lawler 1974 her-
ausgegeben und {iibersetzt hat'® — in befriedigenden Ausgaben vor. Die &lteren und fiir
lange Zeit einzigen Ubersetzungen der von Faral edierten Texte jedoch — die drei der
Ars versificatoria durch Gallo (1974), Galyon (1980) und Parr (1981), die beiden der Poet-
ria nova durch Nims (1967) und Gallo (1971), des Documentum durch Parr (1968) und
des Laborintus durch Carlson (1930) — gehen jeweils auf Farals Text zuriick, ohne einen
Beitrag zur Textkritik zu leisten, was entsprechend der Verbreitung des Faral-Textes
und seinen Lesarten massiven Vorschub geleistet hat.”® Deutsche Ubersetzungen der
Ars versificatoria und des Laborintus liegen erst seit 2020 vor, wobei der Laborintus von
Justin Vollmann wiederum auf der Grundlage des Faral’schen Textes iibersetzt worden
ist, wahrend Fritz Peter Knapp fiir seine Ubertragung der Ars versificatoria auf den kriti-
schen Text Franco Munaris zuriickgreifen konnte.*

Gerade im Falle der — in der Forschung wie bei seinen Zeitgenossen — populdrs-
ten der Poetiken, der Poetria nova, jedoch hat Marjorie Curry Woods darauf aufmerk-
sam gemacht, dass die Editon Farals nicht befriedigend ist. Dies gilt einerseits fiir
den Text der Poetria nova selbst, der in iiber zweihundert Handschriften tiberliefert
ist, was die textkritische Arbeit zu einer Herausforderung werden lésst, die — fast ver-
standlicherweise — niemanden gefunden hat, sich ihrer anzunehmen; in besonderem
Maf3e jedoch gilt dies auch fiir die vielfdltigen Zeugnisse des ,Lebens‘ der Poetria
nova in der Texttradition, die sich in der breiten Glossierung, Kommentierung und
Rahmung des Textes ausdriickt, auf welche Woods den Blick durch die Edition eines
dieser Poetria-Kommentare, In principio huius libri A, gelenkt hat:

While only half of the thirteenth-century manuscripts of the Poetria nova are accompanied by
extensive marginal glosses, the proportion of manuscripts with such glosses gradually chan-

19 Faral hat die Ars poetica des Gervasius erst nachtraglich, ndmlich 1936, und ohne den durchschla-
genden Einfluss diskutiert in: Edmond Faral: Le manuscrit 511 du ,Hunterian Museum*‘ de Glasgow. In:
Studi medievali. Nuova serie 9 (1936), S. 18-119. Lawlers Edition geht eine alte und nicht verlassliche
von Giovanni Mari voraus (Giovanni Mari: I trattati medievali di ritmica latina. Mailand 1899, S. 35-80),
die Lawler zu ersetzen sich genétigt gesehen hat.

20 Die textkritischen Einwande, die Sedgwick gegen Faral vorgebracht hat, sind wiederum verabsolu-
tiert worden, was zu einer problematischen Textgestalt der Ubersetzungen gefiihrt hat. Vgl. dazu bspw.
Kap. IV.1.1 - Entsprechend ist der Ars poetica des Gervasius eine noch bescheidenere Rezeption zuteil
geworden, weil dieser Text nicht nur nicht im Verbund der bei Faral versammelten Poetiken enthalten
war, sondern weil zudem keine Druckfassung der vorhandenen us-amerikanischen Ubersetzung her-
ausgekommen ist. Die Ubersetzung (Catherine Yodice Giles: Gervais of Melkley’s Treatise on the Art of
Versifying and the Method of Composing in Prose: Translation and Commentary. Univ.-Diss., Rutgers
University 1973), die sich verschiedentlich in Bibliographien angegeben findet, war mir nicht einsehbar.
21 Nach diesen beiden Ausgaben werden im Folgenden die Ubersetzungen der beiden Texte zitiert, nim-
lich: Matthaeus Vindocinensis: Ars versificatoria. Text nach der Ausgabe von Franco Munari. Ubers. und
mit Anm. und einer Einleitung versehen von Fritz Peter Knapp. Stuttgart 2020 (Relectiones 8). — Eberhard
der Deutsche: Laborintus. Nach dem Text von Edmond Faral hrsg., {ibers. und komm. von Justin Voll-
mann. Basel 2020.



IV.1 Die Schonheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =—— 279

ges. Two thirds of the fourteenth-century manuscripts of the Poetria nova are glossed, while al-
most three-fourths of the fifteenth-century ones are. [...] Moreover, many of the copies of the
Poetria nova that are not glossed in the margins have interlinear glosses written above indivi-
dual words. There are also several prose summaries of the Poetria nova, metrical and prose ex-
positions, and introductions to the text.?

Diese zusdtzliche Schicht der Text- und Diskurstradition, die auch Woods nur exemp-
larisch anhand eines der ,,[m]ore than a dozen whole and distinct commentaries“*>
zur Poetria nova aufgezeigt hat, die im Lichte der theoretischen Erkenntnisse einer
kulturwissenschaftlich denkenden ,Material Philology* eine fiir das Verstdndnis der
Texte wesentliche Dimension dokumentieren, geht in der Edition Farals verloren und
ist fiir die iibrigen Texte kaum dokumentiert oder aufgearbeitet.** Dass auch hier
dhnliche Traditionen vorgelegen haben miissen, ldsst sich jedoch aus Farals Textfas-
sung selbst ersehen, insofern er in seinem sparsamen Varianten-Apparat immer wie-
der auf Glossierung verweist.” Die hier anschlieenden Ausfithrungen kénnen eine
angemessen Aufarbeitung des iiberlieferten Materials gleichfalls nicht leisten, wollen
aber zeigen, dass bereits das ediert vorliegende Material Indizien fiir eine Lesart der
descriptio-Technik bietet, die sich vom eingangs vorgefiihrten common sensen signifi-
kant unterscheidet.

Farals ,doctrine‘, die durch konsequente, vereinheitlichende Systematisierung
Licht in das uniibersichtliche Material bringen mdchte, erscheint gegeniiber den Poeti-
ken fast als Poetik eigener Ordnung, die nicht zuletzt methodisch sehr dhnlich verfihrt,
wie es die von ihr ausgewerteten Texte selbst tun.?® Gegeniiber dem Versuch Farals,

22 The ,In principio huius libri‘ Type A Commentary on Geoffrey of Vinsauf’s ,,Poetria nova“: Text and
Analysis. Hrsg. von Marjorie Curry Woods. University of Toronto 1977, S. xixf.

23 Ebd., S. xx.

24 Eine Ausnahme bildet hier lediglich Munaris Edition der Ars versificatoria, insofern diese die Rubri-
zierung der ausgewerteten Handschriften im Apparat verzeichnet.

25 Bspw. im Falle des Laborintus Eberhards des Deutschen, vgl. Anm. zu V. 5: ,,Glose: ,Elegia est de-
scriptio carminum tractantium de miseris [...). (Faral, Les arts, S. 337). Zudem lassen sich die bei Faral
eingefiihrten Randglossen, die bspw. im Falle der Poetria nova, Vv. 1099-1592 (Faral: 1094-1587) oder
des Laborintus, Vv. 299-598 die im Haupttext verwendeten, jedoch nicht benannten Tropen und Figu-
ren angeben, vermutlich {iber die Glossierungs-/Kommentierungstradition erkldren, wie sie fiir die
Poetria nova durch den von Woods edierten Kommentar In principio huius libri A transparent geworden
ist. Es miissten jedoch, um eine Aussage hieriiber treffen zu konnen, jeweils sowohl die von Faral ge-
nutzten Manuskripte als auch die erste Druckfassung der Poetria nova und des Laborintus aus: Poly-
karp Leyser: Historia poetarvm et poematvm medii aevi decem, post annvm a nato christo cccc,
secvlorvm. Halle 1721. S. 855-986 (Poetria nova) u. 795-854 (Laborintus), welche Faral extensiv genutzt
hat, sowie die von Leyser genutzten Hss. herangezogen werden.

26 Dieses Vorgehen hat sie gemein mit spateren Darstellungen der poetorhetorischen Lehre, die — wie
die Poetiken selbst auch — zumeist als Einfiihrungswerke gedacht sind und in ihrer Darstellungsweise
die Poetiken einerseits verdoppeln, andererseits jedoch deren konkrete Faktur durch ausufernden Ein-
bezug von antiken Prétexten iiberlagern und so das spezifische der Poetiken des 12. und 13. Jhs. teil-
weise verdecken, wie bspw. bei Leonid Arbusow: Colores rhetorici. Eine Auswahl rhetorischer Figuren



280 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

eine einheitliche ,mittelalterliche Dichtungslehre zu entwerfen, muss eingewandt wer-
den, dass sich zwischen den vier hier im Fokus stehenden Schriften zwar einerseits
eine gewisse Schnittmenge in der Systematisierung der spezifischen rhetorischen Mittel
zeigen lasst, welche sie aus den zentralen vorgdngigen Texten — allen voran der im
Mittelalter allgemein Cicero zugeschriebenen Rhetorica ad Herennium, aber auch aus
Ciceros De inventione und der Ars poetica des Horaz — entlehnen,” dass andererseits
jedoch nicht einmal innerhalb der Reihe der sechs Poetorhetoriken — ja, nicht einmal
zwischen der Poetria und dem Documentum — eine einheitliche Terminologie und
Lehre im engeren Sinne entsteht, wie es Farals ,doctrine‘ suggeriert. Einerseits 1dasst
sich zwar mehrfach die Verarbeitung der so enorm erfolgreichen Poetria nova nachwei-
sen, namlich bei dem hier in Rede stehenden Johannes de Garlandia (vor 1250), bei
Gervasius von Melkley (vor 1216)*® und Nicholas Trivet (vor 1328); der Laborintus Eber-
hards des Deutschen (vor 1280) nennt Matthdus von Vendéme und andere direkt,”
Galfreds Poetria vermutlich indirekt.>® Andererseits jedoch bleiben die Beziige unsyste-
matisch und punktuell. Gemeinsamkeiten zwischen den Poetiken entstehen vor allem

und Gemeinplétze als Hilfsmittel fiir akademische Ubungen an mittelalterlichen Texten. 2. Aufl. Gottin-
gen 1963 (urspriinglich 1948); Paul Klopsch: Einfiihrung in die Dichtungslehren des lateinischen Mitte-
lalters. Darmstadt 1980; Riidiger Brandt: Kleine Einfithrung in die mittelalterliche Poetik und Rhetorik.
Mit Beispielen aus der deutschen Literatur des 11. bis 16. Jahrhunderts. Goppingen 1986 (Goppinger Ar-
beiten zur Germanistik 460) und noch jiingst Iris Bunte: Der Tristan Gottfrieds von Straflburg und die
Tradition der lateinischen Rhetorik. Tropen, Figuren und Topoi im hofischen Roman. Marburg 2014. —
Das Verfahren zeitigt dort (allerdings enzyklopadische) Friichte, wo nicht lediglich im Kleinen verdop-
pelt wird, sondern im Grofien systematisiert: Heinrich Lausberg: Handbuch der literarischen Rhetorik.
Eine Grundlegung der Literaturwissenschaft. 3. Aufl. mit einem Vorwort von Arnold Arens. Stuttgart
1990 (1. Auflage 1960).

27 Folgt man Karsten Friis-Jensen: The Ars Poetica in Twelfth-Century France. The Horace of Matthew
of Vendéme, Geoffrey of Vinsauf, and John of Garland. In: Cahiers de I'institut du moyen-age grec et
latin. Université de Copenhague 60 (1990), S. 319-388, so beuten zudem alle drei Autoren — Matthéus,
Galfred und Johannes — denselben Horaz-Kommentar, Materia huius auctoris (in: ebd., S. 336-384),
aus, welcher wiederum ,ciceronianische‘ Kategorien genutzt hat (vgl. ebd., S. 321), was eine strukturelle
Ahnlichkeit der Poetiken jenseits einer direkten Abhingigkeit untereinander erkldren wiirde. — Darauf,
dass die Forschung die Poetiken bereits seit dem von Faral eingeschlagenen Weg zu stark mit den Kate-
gorien ihrer Prdtexte zu verstehen gesucht habe, weist Purcell, Ars poetriae, S. 6 f., hin. Hierdurch
gehen, nach Purcell, spezifische eigene Konzepte und Gewichtungen der mittelalterlichen Artes
verloren.

28 Die Ars poetica des Gervasius, die ein Rezeptionszeugnis fiir die Poetria nova und die Ars versificato-
ria darstellt, nimmt nach Camargo wiederum Einfluss auf die (bei Faral nicht edierte) lange Fassung
des Galfred zugeschriebenen Documentum, vgl. Camargo, Tria sunt, S. 943.

29 Die Nennung des Matthdus findet sich im Laborintus in der Ausgabe von Faral, Les arts, S. 361,
V. 675f.

30 Laborintus, Vv. 665 f.: Ars nova scribendi speciali fulget honore, | Rebus cum verbis deliciosa
suis. — Gallo, Poetria nova, S. 135, Anm. 12: ,,Laborintus (lines 665-66 [...]) almost certainly refers to
Geoffrey’s Poetria nova in referring to the ,,Ars nova scribendi“. Er geht von einer so ubiquitdren
Beriihmtheit der Poetria unter ihrem Epitheton nova aus, dass sie die Namensnennung des Autors
iiberfliissig gemacht habe (ebd.).



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 281

iiber Auswertung des omniprasenten, gemeinsamen Pratextes, der Rhetorica ad Heren-
nium, wie es Grabener in Hinblick auf die von ihm edierte Ars poetica des Gervasius
formuliert:

Die grof3en Vorgénger Gervasius|‘], Mathieu de Vendéme und Gaufroi Vinsauf, folgen mit geringen
Anderungen der Gliederung der Rhet. Her. in Wortfiguren, Tropen und Satzfiguren.[*'] Gervasius
bricht mit dieser Tradition (ohne Nachfolger zu finden) und legt als erstes Gliederungsprinzip die
mehr oder minder grofle Ubereinstimmung der kiinstlerischen Sprachrealisierung eines Gegen-
standes mit der unkiinstlerischen, nur der grammatischen Norm und der proprietas verborum ent-
sprechenden Realisierung [...] zugrunde. Er erhilt so die Kategorien der idemptitas, similtudo und
contrarietas.”

Faral nun erhilt seine ,doctrine‘, indem er im Wesentlichen der inhaltlichen Strukturie-
rung der Poetria nova folgt, die hier vorgefundene Gliederung der Elemente absolut
setzt und diese aus Galfred und den iibrigen Poetiken sowie den antiken Pritexten be-
legt.®® Tatsachlich ergeben sich so starke strukturelle Ahnlichkeiten zu den ,mittelalter-
lichen‘ Poetiken in der Art der Disposition, in der synthetischen Herstellung einer
Lehre aus disparatem, vorgdngigem Material sowie in der Art des zitierenden Heranzie-
hens von auctoritates: Wie beispielsweise auch Matthdus zur Formung seiner eigenen
Lehre antike Texte dekonstruierend — ndmlich punktuell — zitiert und rekombiniert, so
montiert Faral aus absolut gesetzten Versatzstiicken eine ,mittelalterliche Poetik‘, wel-
cher die synthetische Kraft der Philologie jene idealisierte und absolute, zugleich aber
fiktive Form verleiht, zu der sie selbst nicht hat finden miissen.>*

Ist schon in der lateinischen Tradition die wechselseitige Bezugnahme und damit
die Existenz einer einheitlichen ,doctrine‘ nicht unproblematisch zu begriinden, so

31 Es sei angemerkt, dass der poetorhetorische Teil des Laborintus wiederum erkennbar die Gliederung
der Poetria nova aufnimmt.

32 Grabener, Gervais, S. XXXVI.

33 Die Form der Poetria nova teilt Faral, Les arts, S. 194-196, nach den Oberkategorien: I. De I’art en
général. Définitions et divisions, II. De la disposition, III. De 'amplification et de I’abréviation. (IIL.A. De
I'amplification, III.B. De I’abréviation), IV. Des ornements du style, V. La mémoire et I’action, ein. Dem
folgt die Struktur seiner ,Doctrine‘ (vgl. ebd., S. 382 f.) exakt: Chapitre I. — De la disposition, Chapitre II. —
De I'amplification et de I’abréviation (IL.I. L’amplification et ses procédés, ILII. L’abréviation), Cha-
pitre III. — De I'ornement du style, Chapitre IV [Les sources de la doctrine], wobei die Ubereinstimmung
zwischen Teil III.A. der Poetria und Kapitel ILI. der ,Doctrine‘ bis in die Abfolge der Unterpunkte geht,
die nacheinander 1. interpretatio und expolitio, 2. periphrasis, 3. comparatio, 4. apostrophe, 5. prosopo-
peia, 6. digressio und 7. descriptio abhandeln und sich nur in Punkt 8 unterscheiden. Auffallig ist das
besondere Gewicht der descriptio bei Faral, welche unter den auf fiinfundzwanzig Buchseiten ausge-
fiihrten Mitteln der amplification als einziges weitere Unterpunkte erhdlt und mit zehn Seiten den grof3-
ten Anteil hat. — Eine Kritik des von Faral gewahlten Verfahrens findet sich bereits bei Gallo, Poetria
nova, S. 134: ,His [Faral’s] method is to group similar comments made by the medieval authors, and
then to cite parallel passage in classical sources.“ Gallo streift jedoch — wie Purcell, Ars poetriae, S. 75,
anmerkt — genau hierin Farals Einfliisse ebenfalls nicht ab.

34 Insofern die Poetiken sich fragmentierend und rekombinierend aus Prétexten bilden, offenbaren sie
selbst eine fundamentale Nahe zu Texttradition des Kommentars.



282 —— IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

muss dies erst recht in Hinblick auf den Einfluss der Poetiken auf volkssprachliche
Dichtung festgehalten werden. Fiir den deutschsprachigen Raum kann kaum von dem
Vorhandensein einer einheitlichen, pragenden Lehre ausgegangen werden, wie Faral
sie aus den verschiedenen Quellen konstruiert hat.*® Von gelegentlichen Beobachtun-
gen der Forschung an volkssprachlicher Literatur abgesehen, ist ein direkter Einfluss
der Dichtungslehren auf die volkssprachlichen Dichter ihrer Zeit kaum nachweisbar.
Gottfried von StrafRburg hat scheinbar die Ars versificatoria des Matthdus genutzt,® fiir
Heinrichs von Miigeln Der meide kranz ldsst sich die direkte Nutzung der Poetria nova
Galfreds tatsdchlich anhand einer Serie von Entsprechungen, die fast bis zur wortli-
chen Ubernahme gehen, plausibel machen; fiir Chaucer hat man immer wieder ver-
sucht eine Anlehnung an die Poetria glaubhaft zu machen.*® In der Regel wird —
besonders vor der uns zugédnglichen, sich im Handschriftenbefund abbildenden Hoch-
phase der Poetria-Verbreitung — mit einem indirekten Kontakt, ndmlich zu dhnlich
strukturiertem Lehrmaterial, vielleicht zu einer dhnlichen (oralen?) Lehre ausgegangen
werden miissen. Hier ist sicherlich an den Unterricht in den entsprechenden (Dom-)

35 Die relativ breite Uberlieferung der Poetiken Matthéus’ und Galfreds deutet auf einen gewissen Ver-
breitungsgrad, allerdings schwerpunktméfig im franko- und anglophonen Sprachraum hin, in dem
Herkunft und Lehrtétigkeit der Autoren zu verorten ist.

36 Robert Glendinning: Gottfried von Stralburg and the School-Tradition. In: DVjs 61 (1987), S. 617-638,
hier S. 625f., zeigt, dass im huote-Exkurs des Tristan und der Marcia-descriptio der Ars versificatoria
(1,55) eine signifikante Ubereinstimmung in der Wahl der zur Schilderung der tugendhaften Frau ge-
wiabhlten Bilder besteht und folgert: ,,Since it is impossible to believe that both Matthew and Gottfried
could independently have used the same three sources conjectured by Hoffa, we are forced to con-
clude that if theses really were the sources used, it was not Gottfried but Matthew, the earlier of the
two men, who used them. In any case, it seems clear that Gottfried has borrowed the elements in
question from Matthew, at times almost translating literally (i. e., ,est mulier non re, sed nomine
becomes ,diu ist niuwan mit namen ein wip / und ist ein man mit muote®).“ (Ebd., S. 626) Auf die Kor-
respondenzbeziehung zwischen Isolde auf der einen und der ,tugendhaften Frau‘ auf der anderen
Seite wird in der Diskussion der Beispiel-descriptiones des Matthdus zuriickzukommen sein. — Zum
Tristan im Kontext der Poetiken vgl. weiterhin: Marie-Sophie Masse: Von der Neugeburt einer abge-
nutzten Praxis: die descriptio in Gottfrieds Tristan. In: GRM N.F. 55 (2005), S. 133-156. — Auch bei
Wolfram von Eschenbach sehe ich iiberdies Parallelen zur Ars versificatoria, welche zwar nicht be-
weiskraftig sein mogen, die ich indessen dennoch fiir bedenkenswert halte. So verweist Nellmann in
seinem Kommentar zum Parzival (zu 659,23 f.) darauf, dass die auf die Generationenfolge bezogene
Schnee-Metapher, welche in Arnives Clinschor-Erzdhlung enthalten ist, ein seit der Spétantike be-
kanntes Rétsel und auch in der Ars versificatoria (I11.44) enthalten sei: ein muoter ir fruht gebirt: | diu
fruht sinr muotr muoter wirt. [ von dem wazzer kumt daz iz: | das laet dan niht decheinen wis, | daz
wazzer kum ouch wider von im (Wolfram von Eschenbach: Parzival, Vv. 659,23-27). In der Ars versifi-
catoria lautet der Rétselvers: Mater me genuit, eadem mox gignitur ex me (Ubers. [Nellmann]: ,,Meine
Mutter hat mich hervorgebracht; sie selbst entsteht bald wieder aus mir.“) und wird gel6st als: de
glacie intelligendum est (Ubers. [F.D.S.]: ,Hierunter ist Eis zu verstehen.“).

37 Die Forschung hat diese Ubernahmen — soweit ich sehe — bisher nicht zur Kenntnis genommen.
Vgl. hierzu im Folgenden Kap. IV.2.2.3, S. 383-386.

38 Vgl. dazu Gallo, Poetria nova, S. 134.



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 283

Schulen zu denken, den einige der deutschsprachigen Autoren zweifelsfrei genossen
haben werden. Geht man mit den zeitgendssischen Zuschreibungen von einer Lehrta-
tigkeit des — nach Selbstauskunft in Paris und Orléans ausgebildeten — Eberhard im
deutschsprachigen Raum aus (Bremen, K6ln),*® so wire besonders die Nennung des
Matthdus von Venddme im Laborintus ein wichtiges Zeugnis dafiir, das die Lehre der
Ars versificatoria zumindest iiber die Weitergabe durch in Frankreich ausgebildete Leh-
rerpersonlichkeiten potentiell eine Wirkung auch auf den Unterricht und die Literatur
im deutschsprachigen Raum gehabt haben kann.*°

Zudem darf aber wohl mit einer Weitergabe dichterischer Praxis im hofischen Raum
gerechnet werden, welcher fiir diese einen Sonderraum konstituiert haben mag, in dem
neben passiver Rezeption von Dichtung auch deren Faktur bestdndiger Gegenstand
sogar des geselligen Austausches gewesen ist, wie die grofie Zahl metapoetischer Passa-
gen in den hofischen Epen und die Verortung von Literatur als der Schulbildung vorgela-
gerte Form von Bildung bei Thomasin von Zerklere* deutlich zeigt. Ebenso weist die

39 Vgl. die Wiedergabe der entsprechenden Handschriften-Eintrdge bei Faral, Les arts, S. 38 f.

40 Franz Josef Worstbrock: Art. Eberhard der Deutsche (Everardus Alemannus, Teutonicus). In: VL 2
(1979), Sp. 273-276, hier: Sp. 274, vermerkt zudem, dass die Handschriften des ausnehmend breit iiber-
lieferte Laborintus — mindestens 43 Hss. sowie mehrere Teilabschriften mit einer nachweisbaren Wir-
kung bis ins 16. Jahrhundert — vornehmlich deutscher Provenienz seien. Fritz Peter Knapp: Poetik. In:
Die Rezeption lateinischer Wissenschaft, Spiritualitdt, Bildung und Dichtung aus Frankreich. Hrsg. von
dems. Berlin/Boston 2014 (Germania Litteraria Mediaevalis Francigena [GLMF] 1), S. 217-242, schreibt:
,»[Wlir diirfen aus dem Inhalt des ,Laborintus‘ auf das Rezeptionsgut schliefien, welches aus der gallola-
teinischen Poetik und Poesie des 12. und frithen 13. Jh. bereitwillig aufgenommen wurde® (S. 227) und
nennt Eberhard anderenorts gar einen ,Kronzeuge[n] fiir die unmittelbare Ausstrahlung der ,Poetik
der nordfranzosischen Schulen nach Osten und Nordosten® (ders.: Einleitung und Uberblick. In: ebd.,
S. 1-48, hier: S. 43). Dass im Laborintus nicht allgemein Dichtungen des Matthdus gemeint sind, son-
dern tatséchlich die Ars versificatoria, ergibt sich aus dem Text selbst — Scribentis regit arte stylum Rufo-
que negante | Laudem Matheus Vindocinensis habet. (Laborintus Vv. 675 f.) —, welcher Matthdus nicht
nur als Verfasser einer ars nennt und sondern auch inhaltlich auf die Ars versificatoria anspielt, in der
der Konflikt zwischen Matthdus und einem ,,Rufinus“ genannten Opponenten eine zentrale Rolle spielt
(vgl. Ars vers. I, 1-6). — Zu Johannes de Garlandia merkt Lawler, Parisiana poetria, S. 333, an: ,,The
Parisiana poetria seems to have had more influence in Germany than elsewhere, for Mss. M, O, and V
are all of German origin.“ Lawler gibt zudem Exzerpte aus einer spaten, anonymen ,Ars rhythmica‘ des
15. Jhs. (Ms. Melk 873), in welcher Johannes zitiert wird (ebd., S. 333-335). Interessant ist hier, dass der
lateinische Text bei der Diskussion des Verses Beispiele aus der Parisiana poetria mit einem deutsch-
sprachigen Vers (ritmus communissimus laicorum) verbindet: Pfui dy katz dy mich vorn leket vnd hinten
kratz. Sie gibt damit ein — wenn auch spétes — Zeugnis fiir die prinzipielle Ubertragbarkeit lateinischer
Lehre auf die deutsche Sprache, welche friih wohl auch durch das Nebeneinander der beiden Sprachen
in einer Sammlung wie dem Codex buranus ersichtlich wird.

41 Vgl. das - jedoch von der Forschung immer wieder in Zweifel gezogene — Verstandnis von aven-
tiure-Erzdhlungen im Welschen Gast Thomasins von Zerkleaere (Vv. 1026-1162). — Vgl. zu Thomasins —
vermeintlich - ,,verkiirztem Rezeptionsmodus“ die wegweisenden und einflussreichen Ausfiihrungen
bei Haug, Literaturtheorie, S. 228-249, hier bes. S. 240.



284 =—— |V Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

teils didaktische Ausrichtung hofischer Literatur deutlich darauf hin, dass hier ein mit
seinen Produzenten, den lateinisch gebildeten clerici oder pfaffen,** aus der Latinitit he-
raustretender Bildungsanspruch realisiert wird, der die hofische Gesellschaft zu einem
Bildungsraum eigener Ordnung neben den institutionalisierten Schulen werden lisst.*?
In dieser Kombination aus poetorhetorischer Unterweisung im Rahmen der lateinischen
Schulbildung und bewusster Rezeption und Aneignung vorbildhafter (franzosischer) Li-
teratur, die selbst in einem stark von der Latinitdt geprdgten Rahmen entsteht, ist eine
Weitergabe entsprechender (Text-)Modelle und poetorhetorischer Praktiken, wie sie die
hier in Rede stehenden Poetiken beispielhaft exemplifizieren, als (in-)direkte Vermitt-
lungslinie zu denken. Rezeption von Literatur wére so — und das scheint dem Anspruch
der Texte durchaus zu entsprechen — immer zugleich auch Unterweisung in Literatur
und die Sicherung der Verbindung, welche die Adelselite zur Autoritit der (lateinischen)
Schrift sucht. Soll hier im Folgenden auch nicht der Versuch unternommen werden,
einen direkten Einfluss der Poetorhetoriken auf die volkssprachliche Dichtung nachzu-
weisen, so zeigt sich doch, dass sich auch die volkssprachlichen Texte in der Art, wie sie
ihre poetisch-rhetorischen Mittel einsetzen, mit den durch die Poetiken kodifizierten
Funktionsweisen zur Deckung bringen lassen. Ein direkter Einfluss muss dort nicht
nachgewiesen werden, wo sich plausibel begriinden lasst, dass sowohl die Poetiken als
auch die Texte Anteil an einem ausreichend homogenen, sich wechselseitig befruchten-
den literarischen Diskursfeld haben: Hierbei erhalten die Poetiken vor allen Dingen inso-
fern die Funktion von Zeugen, als sie sich bemiihen, das, was die Texte tun, in Form von
Regeln zu formulieren, und iiber diesen Schritt in die Explikation helfen, das Vorgehen
der Texte zu begreifen.

IV.1.1 Das Gesetz der Gliedmafien: Der descriptio-Begriff und der doppelte Mensch
bei Matth&dus von Vendome

Besonders das Mittel der descriptio indessen, welches in der hier in Rede stehenden
Form als descriptio pulchritudinis in den autoritativen (antiken) Rhetoriken nicht zu fin-

42 Ich folge damit dem prominent von Bumke, Hofische Kultur, S. 682, etablierten Verstindnis vom
clericus als litteratus.

43 Dieses Konzept ,hofischer Bildung/Erziehung® (,,courtly education®) ist bspw. von C. Stephen Jae-
ger: Cathedral Schools and Humanist Learning, 950-1150. In: DVjs 61 (1987), S. 569616, hier bes.
S.608-615, vertreten worden. Vgl. zudem Bumke, Hofische Kultur, S. 595-610 sowie auch bspw.
Bumke, Blutstropfen, S. 12, Anm. 20, wo es in Hinblick auf Wolfram von Eschenbach heifit: ,,Daf3 er
[= Wolfram, F.D.S.] eine klerikale Schulausbildung genossen hat, wie es fiir Veldeke, Hartmann und
Gottfried anzunehmen ist, erscheint nicht sehr wahrscheinlich. Man muf3 fiir die Zeit um 1200 damit
rechnen, daf interessierte Laien auch auf anderen Wegen Zugang zu gelehrten Uberlieferungen finden
konnten.” Vgl. zudem Timo Reuvekamp-Felber: Volkssprache zwischen Stift und Hof. Hofgeistliche in
Literatur und Gesellschaft des 12. und 13. Jahrhunderts. K6ln/Weimar/Wien 2011 (K6lner Germanistische
Studien N.F. 4).



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 285

den ist, sondern als spezifische Neuerung der mittellateinischen Poetiken gewertet wer-
den muss,* wird von den Texten vordergriindig uneinheitlich behandelt. Hier ist die
Synthetisierungsleistung der Poetiken, aber auch diejenige Farals am gr6f3ten und ent-
sprechend gilt es, die von ihm so einflussreich festgeschriebene Definition im Rekurs
auf die Texte zu re-evaluieren.*

Bereits die Benennung des avisierten Gegenstandes durch die Forschung erweist
sich als problematisch. Uneinheitlich wird er — wie eingangs bei Andrea Sieber —
schlicht verallgemeinernd ,descriptio‘ genannt — was der Wortwahl der Ars versificato-

ria entspricht — oder wahlweise als ,descriptio pulchritudinis“® oder ,descriptio figurae/

personae”’ gefasst, von welcher dann beispielsweise wiederum die ,descriptio pictu-

rae““® abgegrenzt werden kann.*” Dabei ist keine dieser Benennungen terminologisch
trennscharf im Sinne jener vermeintlich Authentizitdt verbiirgenden lateinischen Geni-
tivfligung. Zwar tiiberliefern die mittellateinischen Poetiken den Begriff der descriptio,
sie fassen diese jedoch generell weiter.>® Dies gilt zwar zunéchst in besonderem Mafle

44 Faral, Les arts, S. 80, schreibt vollig zurecht: ,,Cette theorie de I'ordre a suivre dans les descriptions
ne se trouve pas chez les anciens.*

45 Vollig unbrauchbar ist die Darstellung der descriptio bei Arbusow, Colores rhetorici, S. 26-28.

46 Bspw. einflussreich Haupt, Der schéne Kérper, S. 49.

47 Briiggen, Farben der Frauen, S. 203.

48 Bspw. bei Barbara Haupt: Literarische Bildbeschreibung im Artusroman — Tradition und Aktualisie-
rung: Zu Chrestiens Beschreibung von Erecs Krénungsmantel und Zepter. In: Zeitschrift fiir Germanis-
tik 9 (1999), S. 557-585. Zuvor bereits Christine Ratkowitsch: Descriptio Picturae: die literarische
Funktion der Beschreibung von Kunstwerken in der lateinischen Grofidichtung des 12. Jahrhun-
derts. Wien 1991.

49 Riidiger Kriiger: puella bella. Die Beschreibung der schénen Frau in der Minnelyrik des 12. und
13. Jahrhunderts. Stuttgart 1986, S. 114-122, pragt im Rahmen einer ,Studie‘, welche er seiner Antholo-
gie von Minnelyrik anhédngt, die Wendung personarum descriptio a corpore.

50 Eine Sperzifizierung, wie sie die ,descriptio pulchritudinis‘ darstellt, zeigt sich eher in der Rezeption
der Texte, hier besonders in jenen Textzeugen, welche die Beispiel-descriptiones der Ars versificatoria
getrennt iiberliefern. Es scheint sich hierbei jedoch um ad hoc-Schépfungen zu handeln, die teils auf
den Namen, teils auf den Figurentypus, teils auf die geschilderte Eigenschaft referieren. Der Ubersicht
halber seien die Benennungen, die Munari in seinem Apparat angibt, hier mit den Siglen der von ihm
verwendeten Textzeugen wiedergegeben: 1,50 (Papst): Descriptio ecclesiastici pastoris G, Descriptio eccle-
siastici pastoris sub nomine pape. Matheus Vindocinensis QT, Mathei Vindocinensis commendatio pape C,
Mathei commendatio pape P, Incipiunt versus de papa F, De papa K, Descriptio prelati ecclesiastici
H. 1,51 (Caesar): Descriptio cesaris G, Insipiunt versus de cesare F, De cesare K, Descriptio militis vel princi-
pis H, Descriptio boni militis E, Commendatio militis C, Commandatio militis P, Descriptio militis bellicosi
sub nomine cesaris. Matheus Vindocinensis Q, Descriptio militis bellicosi sub nomine cesaris T. 1,52 (Ulixes):
Descriptio ulixis G, Descriptio viri sapientis E, Descriptio iuvenilis sapiencie F, Descriptio advocati sub me-
taphora H, Descriptio facundi hominis et eloquentis Q, Descriptio facundi hominis T, De eloquio K, Com-
mendatio sapientis C, Commandatio sapientis P. 1,53 (Davus): Descriptio davi G, Descriptio scurre E,
Descriptio senilis nequicie F, Descriptio lecatoris HT, Descriptio hominis lecatoris. Matheus Vindocinensis
Q, De parasito K, Vituperium stulti CP. 1,55 (Marcia): Descriptio marcie G, Descriptio matrone HT, Descrip-
tio matrone laudabilis. Matheus Vindocinensis Q, Descriptio honestis mulieris E, Commendatio matrone C,
Commandatio matrone P, De muliere nobili K. 1,56 (Helena): Descriptio tyndaridis G, Descriptio forme puel-



286 =—— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

fiir die Abhandlung der descriptio-Technik bei Matthdus von Vendome, dessen aus-
fithrliche Darlegung derselben Faral eine ,Theorie der descriptio™ genannt hat, es ldsst
sich jedoch — wie zu zeigen sein wird — in gleichem Maf3e auch fiir die {ibrigen Theore-
tiker erweisen, die tatsdchlich, wenn auch eher subkutan, auf der Grundlage eines
dem Matthdus sehr nahestehenden Verstdndnisses der descriptio operieren.

Faral spricht — mit Matthdus — allgemein von descriptio und behandelt unter diesem
Oberbegriff verschiedene Typen von descriptio, namlich: ,les descriptions de personnes®,
»les descriptions d’objets” und ,,les descriptions de scénes“,”®> wobei er die ,Personenbe-
schreibung* zur wichtigsten Form erhebt: ,,Les arts poétiques du moyen age font a ce
genre de descriptions [= les descriptions de personnes, F.D.S.] une place importante:
C’est A elle qu’est consacré, en majeure partie, le traité de Matthieu de Vendome.“>> An-
gesichts von Farals eigener Einschrankung, dass es Matthdus sei, der der descriptio die-
sen ungewohnlich groflen Raum einrdumt, und dass die iibrigen Theoretiker sie nicht
bevorzugt behandelten - ,,Geoffroi de Vinsauf ne traite pas, a proprement parler, de la
description de personnes [...]. Evrard lui consacre une mention de quatre vers [...]. Jean
de Garlande en donne un example en prose [...].“>* —, muss es umso mehr erstaunen,
wie absolut er den Stellenwert der ,Personenbeschreibung’ setzt, indem er bereits im ers-
ten Satz suggeriert, dass dieser in allen Poetiken (,,Les arts poétiques du moyen age ... “)
besonders grof3 sei. Die ndchste folgenschwere Verengung des descriptio-Begriffes findet
in der Festschreibung der ,Personenbeschreibung* auf eine bestimmte Funktion, namlich
auf die Darstellung von Schonheit statt: ,,La beauté constituant le principal objet des de-
scriptions, ce sont surtout les femmes qu’il conviendra de décrire.“> Von hier aus ist es
freilich nicht weit bis zu jener allgemeinen und vielzitierten Definition, die Faral in sei-
nem Unterkapitel ,L’ordre et le plan dans les descriptions de personne‘ gibt und die
noch in der eingangs zitierten Passage bei Sieber nachklingt:

laris H, Descriptio pulcre mulieris E, Commendatio (-man- P) pulchre mulieris CP, Descriptio forme pulchri-
tudinis. Matheus Vindocinensis Q, Descriptio forme pulchritudinis T, Membrorum descriptio m® i.m.
K. [I,57 (Helena): keine Rubrizierung; entsprechend der Benennung der kurzen, vorangestellten Prosa:
menbrorum descriptio.] 1,58 (Beroe): Descriptio Beroes G, Descriptio turpis persone E, Descriptio ve < tule >
R, Descriptio vetule. Matheus Vindocinensis Q, Descriptio vetule T, Vituperium vetule C.

51 Faral, Les arts, S. 76: ,,L’Art de Matthieu est la théorie de cette mode nouvelle®.

52 Vgl. Faral, Les arts, S. 75, S. 81 u. S. 82.

53 Faral, Les arts, S. 75.

54 Faral, Les arts, S. 76. — Gervasius von Melkley, der eine interessante Einordnung der descriptio vor-
nimmt, auf die im Folgenden zuriickzukommen sein wird, wird hier von Faral nicht erwdhnt. Auch er
jedoch gesteht der descriptio keinen auffdllig grofen Raum zu und gibt keine Musterbeispiele, wie es
Matthdus und Galfred tun. — Die Dichtung Debemus cunctis proponere, die Faral weiterhin als Zeuge fiir
Schwergewichtigkeit der descriptio einsetzt — ,le petit traité [...] lui est réservé pour plus de la moitié“ —
ist allerdings mit hundert Versen eher kurz. Dass Faral sie nicht weiter heranzieht, obwohl er sugge-
riert, dass die descriptio hier einen besonderen Raum einnimmt, liegt sicherlich nicht zuletzt daran,
dass sie mit der ,doctrine‘, die Faral aus Matthdus entwickelt, nicht gut in Einklang zu bringen ist.

55 Faral, Les arts, S. 77.



IV.1 Die Schonheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 287

Un portrait complet comprend deux parties et traite successivement du physique et du moral.
Pour la description du moral, la régle est assez lache et d’ailleurs c’est un point qui est souvent
négligé. La description du physique obéit a des lois strictes|.] Souvent précédée d’un éloge du soin
donné par Dieu ou par la Nature a la confection de sa créature, elle porte d’abord sur la physiono-
mie, puis sur le corps, puis sur le vétement; et dans chacune de ces parties, chaque trait a sa place
prévue. C’est ainsi que, pour la physionomie, on examine dans l’ordre la chevelure, le front, les
sourcils et I'intervalle qui les sépare, les yeux, les joues et leur teint, le nez, la bouche et les dents,
le menton; pour le corps, le cou et la nuque, les épaules, les bras, les mains, la poitrine, la taille,
le ventre (a propos de quoi la rhétorique préte le voile de ses figures & pointes licencieuses), les
jambes et les pieds.”®

Legt man diese — im {ibrigen von Faral zu stark generalisierte — inhaltliche Fiillung der
,descriptio‘ des weiblichen Korpers als eine Art von Definition zugrunde, wie es oft ge-
schehen ist — Faral selbst nennt sie bereits im folgenden Satz eine ,,théorie de I’ordre a
suivre*”’ —, so ergibt sich, dass ,Theorie‘/Praskript einerseit und Form/Inhalt anderer-
seits auf eine erstaunliche Art zur Deckung gelangen, indem die Beschreibung einer
Abfolge von Elementen als praskriptive Regel der descriptio missverstanden wird. In
der Analyse hat dies nicht selten dazu gefiihrt, in der Erfiillung der bei Faral genannten
Punkte die Erfiillung der die descriptio betreffenden Regeln der Poetiken zu sehen.
Diese Analyse erschopft sich dann in der Deskription der descriptio und mithin im
Nachweis der regelkonformen Abarbeitung der Beschreibungsschritte.”® Dabei zeigt
sich in der Auswertung der Poetiken, dass die Einengung des Konzeptes descriptio auf
das, was ich im Folgenden zwecks Differenzierung als ,Farals Normalform der Perso-
nenbeschreibung‘ kennzeichnen méchte, den Blick auf die potentiell zur Verfiigung
stehenden, gleichwertigen Formen und damit auf die Analyse eines wesentlichen se-
lektiven Momentes in der Herstellung eines Textes verstellt, an welches entscheidende
ethische Wertungen gebunden sind.”

56 Faral, Les arts, S. 80. Die von Faral angegebene ,Normalform* der descriptio folgt dem von Galfred
gegebenen Beispiel, vgl. Poetria nova, Vv. 567-626 (Faral Vv. 562-621).

57 Faral, Les arts, S. 80.

58 Beispielhaft fiir viele andere kann hier Kriiger, puella bella, S. 120, genannt werden, welcher die Ab-
folge der Gliedmafienenumration als Regel selbst auffasst und gar als ,,System* tituliert: ,,Das Beschrei-
bungssystem, wie es sich Galfred von Vinsauf und Matthdus von Vendéme sowie weiteren Quellen
entnehmen 1df3t, hat folgende Abfolge: Kopf — Haare — Stirn — Augenbrauen — Nase — Augen — Gesicht
(und Teint) — (Ohren) — Mund — Lippen — Zihne — Kinn — Nacken — Hals/Kehle — Schultern — Oberarme —
(Unterarme) — Finger — Hande — Brust (-Kasten) — Taille — (Hiiften) — (Bauch) — Beine (Oberschenkel —
Knie — Unterschenkel) — Fiifle.“ — Vgl. bspw. auch einen jiingeren Beitrag von Schanze, Lacht Hartmann?,
S. 51-72, hier: S. 67, welcher im Hinblick auf die Beschreibung Enites attestiert, dass ,,Chrétien [...] den
JKlassischen‘ Weg ,von oben nach unten‘ gewihlt [habe]“, wihrend Hartmann — mit der von Schanze zi-
tierten Gerok-Reiter, Kérper — Zeichen, S. 414 — einer ,,Choreographie von auf3en nach innen* folge.

59 Als ,Regel fiir die descriptio wird in der Forschung héufig das beriihmte Verspaar aus der Poetria
nova zitiert: A summo capite descendat splendor ad ipsam | Radicem, Totumque simul poliatur ad un-
guem (Poetria nova 603 f., Faral 598 .; Ubers. [Gallo]: ,,And thus let beauty descend from the top of the
head to the very feet, and let all be adorned alike to the smallest detail.“), durch welches Farals Verab-
solutierung gleichsam als autoritativ gesichert erscheint. Hinzu tritt hdufig als Zusatzregel die Forde-



288 —— IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Ausgehend von der Faral’schen Definition der Normalform muss vor allen Dingen
betont werden, dass der von ihm genutzte Begriff ,portrait‘, der in der Faral-Nachfolge
eine bedeutende Rolle gespielt hat, bei Matthius keine Entsprechung hat.®® Der Port-
rat-Begriff nach Faral hat auf die romanistische und germanistische Forschung sehr di-
rekt gewirkt® und so ganz grundsitzlich die Vorstellung von einer Verbindung der

rung der ,Auslassung der Mitte‘, welche die Genitalien ausspart; vgl. hierzu Biirkle, ,Kunst‘-Reflexion,
S. 143-145. Die Absolutsetzung als ,Regel‘ findet sich zumal in Einfiihrungswerken in die germanisti-
sche Medidvistik, wie bspw. bei Klein, Mittelalter, S. 42: ,,In der Regel folgte man bei den descriptiones
von Figuren dem Schema a capite ad calcem, ,,von Kopf bis zur Ferse“, nicht anders als die Autoren
mittelalterlicher Arzneibiicher, die zuerst die Krankheiten des Kopfes und die Fuf3leiden zuletzt behan-
delten. Zudem haben sich Lyriker und Epiker fiir ihre Beschreibungen an den historisch verbindlichen
Schonheitsstandards orientiert, weshalb alle schonen Frauen Augen wie Sterne, eine weifle Haut, ge-
rGtete Wangen, rote Lippen und Zdhne wie Perlen haben.“

60 Die Implikationen des modernen Begriffs von Portrat sind fiir die hier in Rede stehenden Texte si-
cherlich nur um den Preis der ahistorischen Applikation zu haben, insofern man ihn fiillt, wie es bspw.
Lessing vorgezeichnet hat: ,,[O]bschon auch das Portrait ein Ideal zuldfit, so muf3 doch die Ahnlichkeit
dariiber herrschen; es ist das Ideal eines gewissen Menschen, nicht das Ideal eines Menschen {iiber-
haupt.“ (Gotthold Ephraim Lessing: Laokoon. Briefe, antiquarischen Inhalts. Hrsg. von Wilfried Barner.
Frankfurt a. M. 2007, S. 24.) Das so oder dhnlich verstandene Portrét ist der Vormoderne unbekannt.
Auch auf die descriptio-Technik der Poetiken ist die Tendenz zur Individuierung, welche der Begriff we-
sentlich konnotiert, nicht {ibertragbar, wenngleich man nicht ex negativo die vielleicht ebenfalls unzu-
treffende Regel wird ableiten diirfen, die descriptio ziele auf ,,das Allgemeingiiltige, Musterhafte,
Typische“ (Hilkert Weddige: Einfithrung in die germanistische Mediévistik. 4. Aufl. Miinchen 2001,
S. 137). Auch muss der Umkehrschluss vermieden werde, dass fiir eine Zeit vor Lessings kategorialer
Unterscheidung von Dichtkunst und Malerei nach ihren Besonderheiten als Zeit- und Raumkunst
(Lessing: Laokoon, Erster Teil, XVI, S. 116-123) eine Nichttrennung der Kiinste im Sinne eines wortlichen
Verstdndnisses des ut pictura poesis-Diktums als epistemischer Horizont anzusetzen sei. Die descriptio
wird vielmehr, wie im Folgenden zu zeigen ist, jenseits des Portrdt- und iiberhaupt des Bildbegriffs
des ,dsthetischen‘ Diskurses und seiner Negativfolien anzusiedeln sein. — Bezeichnendes Indiz
dafiir, dass Faral den Portrédtbegriff einem allgemein verfiigbaren, wenig trennscharfen dstheti-
schen Diskurs entlehnt hat, ist der Umstand, dass auch die ,vorterminologischen‘ Arbeiten Usadels
und Busenkells jeweils mit der Vorstellung von der Personenbeschreibung als Portrait operieren:
Wahrend bspw. Usadel, Personenbeschreibung, S. 6 f., damit beschiftigt ist, an Lessing anschliefRend die
Dichtung von der Malerei zu unterscheiden — eine Debatte, die in der Leugnung des Zusammenhangs
vor allen Dingen die Moglichkeit seiner Existenz befeuert hat —, benutzt Martha Busenkell (Busenkell,
Schonheitsideal) ganz unbefangen ein metaphorisches Begriffsinventar, das dem Wortfeld des Zeichnens,
Malens und Zeigens entstammt, mithin also die ,Sichtbarkeit‘ der ,Personenschilderung‘ impliziert.

61 So bspw. in der romanistischen Studie zum , literarischen Portrdt* von Kéhler, Das literarische Port-
rét, deren Anlage und Titelgebung eine erstaunliche Ahnlichkeit zu den Arbeiten Usadels, Personenbe-
schreibung, und Busenkells, Schonheitsideal, zeigt, was wohl dem letztlich dhnlichen, ndamlich
chronologisch durch die Epochen voranschreitenden methodischen Vorgehen geschuldet ist, welches
hier lediglich um einen neueren theoretischen Rahmen (die Idee einer ,,Syntax“ der Personendarstel-
lung) ergédnzt und bis in die Neuzeit ausgeweitet ist. Die Arbeit bildet eine seltsame Mischform, insofern
sie um jeden Preis die Idee des Portrdts als literarische Kategorie begriinden will und dieses auf die
mittellateinischen Poetiken anwendet, indem sie sédmtliche (neuzeitliche) Implikate des Begriffs (Rah-
mung, Individuierung) als literarisch bestimmbare Parameter zu erarbeiten sucht (Isolierbarkeit, Glie-



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 289

descriptio zur Bildkunst und zu poetisch fingierter Visualitit gestiftet.®> Hierauf baut
wiederum eine breite Debatte zur Sichtbarkeit und Evidenz auf, die wesentlich davon
ausgeht, dass die descriptio ein Mittel des ,Vor-Augen-Stellens* sei,®> wie es beispiels-
weise bei Sonja Glauch zum Tragen kommt, wenn diese als unhinterfragte Grundan-

derungssignale, syntaktische Merkmale, Kohdrenz) und dann riickwérts projiziert. So heifdt es — para-
doxerweise — bereits in der Einleitung, dass das Mittelalter und das 17. Jh. diejenigen Epochen seien,
»in denen das Portrat am eindeutigsten identifizierbar ist“ (Kohler, Das literarische Portrit, S. 21), und
die descriptiones bei Matthdus von Venddéme werden entsprechend als ,,Musterportrits“ aufgefasst
(ebd., S. 291.).

62 Vgl. bspw. Jean-Marc Pastré: Typologie und Asthetik: Das Portrit der Helena im ,Trojanerkrieg* Kon-
rads von Wiirzburg. In: Jahrbuch der Oswald von Wolkenstein Gesellschaft 5 (1988/89), S. 397-408,
und erneut ders., Versuch einer vergleichenden Asthetik, aber auch Elisabeth Lienert: Helena — thema-
tisches Zentrum von Konrads von Wiirzburg ,Trojanerkrieg’. In: Jahrbuch der Oswald von Wolkenstein
Gesellschaft 5 (1988/89), S. 409-420, hier S. 419: ,,[Helena] ist fiir den Erzahler Konrad der Kunstgegen-
stand par excellence: als Kunstgegenstand wird sie beschrieben, von ihrer kostbaren Kleidung um-
rahmt wie ein Gemaélde*, wobei festgehalten werden muss, dass die Metapher von der Portratkunst der
descriptio zu génzlich ahistorischen Zuschreibungen (Bild — Rahmen) fiihrt. — Den ahistorischen Ge-
brauch von Kategorien ,neuzeitlicher Malerei (hier: Perspektive, Kontrast, Einheit von Handlung, Ort
und Zeit) in Hinblick auf dltere Dichtung kritisiert bereits Lessing, Laokoon, S. 141f., im Ersten Teil,
Kap. XIX des Laokoon, hier fiir Popes Homer-Deutung. Obgleich Lessing jedoch Dichtkunst und Malerei
kategorisch unterscheidet, so behalt er dennoch auch fiir das, was nach seiner Auffassung der Dicht-
kunst eigen und geradezu anti-malerisch ist, den Begriff des ,Malens‘ bei, wodurch zwei verschiedene,
in einem Begriff zusammenfallende Arten des Malens entstehen. Diese gleichzeitige Trennung und Ver-
schmelzung des Begriffs dokumentiert bei aller Differenzierung vor allem, dass auch bei Lessing im
Hintergrund die Vorstellung, dass Dichtung ,male‘, wirksam ist. Dies gilt sowohl fiir die Epitheta (,,ma-
lerische Beiworter*, ebd., S. 117,20 f.) als auch fiir Handlung, Beschreibung und in Handlung aufgeloste
Beschreibung: ,,Ich finde, Homer malet nichts als fortschreitende Handlungen, und alle Koérper, alle
einzelnen Dinge malet er nur durch ihren Anteil an diesen Handlungen, gemeiniglich nur mit Einem
Zuge. Was Wunder also, dafl der Maler, da wo Homer malet, wenig oder nichts fiir sich zu tun siehet,
und daf seine Ernte nur da ist, wo die Geschichte eine Menge schoner Kérper, in schonen Stellungen,
in einem der Kunst vorteilhaften Raume zusammenbringt, der Dichter selbst mag diese Korper, diese
Stellungen, diesen Raum so wenig malen, als er will?“ (Ebd., S. 117,33-118,5).

63 Diese Forschungslinie evoziert auch das Eingangszitat von Sieber, Paradoxe Geschlechterkonstruk-
tionen, S. 268, in dem davon die Rede ist, dass Korper ,,als Effekte aufwendiger descriptiones“ entstiin-
den. — Als Exponenten der Forschung zur Visualitdt seien hier Haiko Wandhoffs einflussreiche
Arbeiten genannt, bspw. Haiko Wandhoff: velden und visieren, bliiemen und florieren: Zur Poetik der
Sichtbarkeit in den hofischen Epen des Mittelalters. In: Zeitschrift fiir Germanistik 9 (1999), S. 586—597.
Wandhoff hat — in Abgrenzung zur ,Personenbeschreibung‘ und in Anschluss an den pictorial turn —
die Verwendung des eigentlich dquivalenten Begriffs Ekphrasis fiir Gegenstandsbeschreibungen als
spezifische Visualisierungsstrategie eingefiihrt: ,,Das Besondere an der Ekphrasis kann aus der interme-
dialen Perspektive darin gesehen werden, daf hier ein gemeinhin als nicht-visuell eingestuftes Me-
dium, die Sprache, durch eine verbale Abbildung von rdumlich-visuellen Kunstwerken selbst visuelle
Bilder hervorbringen kann — wenn auch nur in der Imagination der Horer oder Leser.“ (Haiko Wand-
hoff: Ekphrasis. Kunstbeschreibung und virtuelle Rdume in der Literatur des Mittelalters. Berlin/New-
York 2003 [Trends in Medieval Philology 3], hier: S. 5.) Diese Idee wird mit historischen Vorstellungen
von der Erzeugung von enargeia, ,was sich in etwa mit Anschaulichkeit und Deutlichkeit‘ iibersetzen
148t (ebd., S. 21), mit Ciceros Lehnbegriff evidentia (vgl. ebd.) und mit Vorstellungen von der raumli-



290 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

nahme formuliert: ,,Die Rhetorik teilt der descriptio ja die Aufgabe zu, so bildhaft
wie méglich zu sein und eine quasi optische Wirkung zu erzielen.“®* Bezeichnender-
weise ist allerdings das Eingangszitat bei Faral — ,,Descriptio est oratio colligens et
praesentans oculis quod demonstrat.“®® —, mit dem dieser die ,visuelle‘ Dimension sei-
ner descriptio-Auffassung betont, den Praeexercitamina Priscians entnommen, welche
gerade keinen nennenswerten Einfluss auf die hier in Rede stehenden Poetiken gehabt
haben.®® Bei Matthius ldsst sich die Vorstellung der Visualisierung durch Sprache

chen Aufteilung des Hirns, der sogenannten Ventrikel-Lehre oder Kammerntheorie, zusammengefiihrt
(S. 24-30). Dies fiihrt ihn im Ganzen dazu, die ,,rhetorische ekphrasis als breit gefacherte Visualisie-
rungsstrategie“ zu begreifen (ebd., S. 23). ,Jm Anschluf} an Cicero, Quintillian und die ,Rhetorica ad
Herennium‘ wird der Vorstellung einer rhetorisch zu erzeugenden Verwandlung von Zuhérern in Au-
genzeugen gerade im Mittelalter breiter Raum zugebilligt, und die visuellen descriptiones mittelalterli-
cher Texte scheinen sogar ihre antiken Vorbilder in den Schatten zu stellen“ (ebd.). — Grundsétzlich zur
Theorie und Unterscheidung von energeia und enargeia nach Aristoteles vgl. Riidiger Campe: Vor
Augen Stellen. Uber den Rahmen rhetorischer Bildgebung. In: Poststrukturalismus. Herausforderung
an die Literaturwissenschaft. Hrsg. von Gerhard Neumann. Stuttgart/Weimar 1997 (Germanistische
Symposien. Berichtsbdnde XVIII), S. 208-225. — Zum Begriff der evidentia vgl. auch Gert Hiibner: evi-
dentia. Erzahlformen und ihre Funktion. In: Historische Narratologie, medidvistische Perspektiven.
Hrsg. von Harald Haferland, Matthias Meyer. Berlin/New York 2010 (Trends in Medieval Philology 19),
S. 119-147, und — mit einer starkeren Abkehr vom Visualitdtspostulat — erneut Hiibner, Der kiinstliche
Baum.

64 Sonja Glauch: Inszenierung der Unsagbarkeit. Rhetorik und Reflexion im héfischen Roman. In:
ZfdA 132 (2003), S. 148-176, hier: S. 154.

65 Faral, Les arts, S. 75.

66 Fiir die griechischen Poetiken/Rhetoriken scheint die Idee der Visualisierung eine deutlich greif-
barere Rolle gespielt zu haben. Diese ist jedoch bereits in den rdmischen Rhetoriken zu einem primér
metaphorischen Verstdndnis von evidentia im Rahmen der Argumentation abgeschmolzen. Dieser we-
niger wortlich verstandene evidentia-Begriff Ciceros und der Rhetorica ad Herennium jedoch ist es, der
Einfluss auf die Poetiken des 12. und 13. Jhs. haben wird, nicht der von Priscian direkt der griechischen
Tradition (Hermogenes: Progymnasmata) entnommene. Wenn die Poetiken eine antike Definition fiir
die descriptio iibernehmen, so ist dies stets diejenige aus der Rhetorica ad Herennium (Descriptio no-
minatur, quae rerum consequentium continet perspicuam et delucidam cum gravitate expositionem
[Rhet. ad Her. 1V,39,51]), auf die im Folgenden zuriickzukommen sein wird (vgl. Kap. IV.1.2). Die Idee
der Visualisierung ist hingegen in metaphorischer Form in der Definition der demonstratio enthalten
(Demonstratio est, cum ita verbis res exprimitur, ut geri negotium et res ante oculos esse videatur
[Rhet. ad Her. 1V,55,68]), welche jedoch in den Poetiken nicht mit dem Begriff der descriptio ver-
mischt wird, wie es in der Forschung gelegentlich passiert (vgl. bspw. Gallo, Poetria nova, S. 178). —
Marie Sophie Masse: La description dans les récits d’Antiquité allemands (fin du XII°-milieu du XIII®
siécle). Amiens 2001, S. 36, konzediert zwar: ,,De maniére générale, on constate que la fonction mimé-
tique de la description — au sens d’imitation du réel — reste remarquablement absente des Arts
poétiques médiévaux. De la description, les théoriciens de I’époque laissent moins attendre une rep-
résentation du réel qu'une imitation de modeéles, moins une mimesis qu’une imitatio*, nichtsdestowe-
niger adaptiert sie die Ansicht, dass die descriptio epideiktischen Charakter habe und begriindet dies
dariiber, dass Priscians Hermogenes-Ubersetzung im Mittelalter bekannt gewesen sei. Sie rettet so Fa-
rals Konstrukt, dessen Begriindung sie indessen nicht explizieren kann (ebd., S. 36-39). Davon unan-
gefochten und ohne einen direkten Einfluss auf die Poetiken nachweisen zu konnen, legt sie deren



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 291

nicht nachweisen und auch das fiir Dichtung so breit verwendete Wortfeld des Malens
wird nur sparsam und in direkter Ableitung von Horaz verwendet, aus dessen Ars poe-
tica Matthdus den Beginn seiner Ausfithrungen zur descriptio aufbaut (Ars vers. I,
38-48).” Dabei ist das Vorgehen des Matthdus streng rhetorisch im Sinne einer Wort-
Technik, insofern die Wirkung, die durch descriptiones erzielt werden soll, iiber das
Wortfeld des Horens begriindet wird und so den urspriinglichen rhetorischen Zusam-
menhang, die Form der (beweisenden oder plausibel machenden) Rede und des Argu-
ments aufruft:

Verbi gratia, si agatur de virilitate alicuius persone, de constantia virtutis, de appetitu honestatis,
de fuga servitutis, sicut habetur de rigore Catonis apud Lucanum, describenda est virtus multipha-
ria Catonis, ut, audita morum elegantia et multiphario sue virtutis privilegio, quicquid sequitur de
negligentia Cesaris, de observatione libertatis auditori facilius possit inimari.

(Ars vers. 1.39; Hervorhebung von mir, F. D. S.)®®

Diese strenge Funktionalisierung der deskriptiven Elemente als Argument mit Referenz
auf einen zu beweisenden casus vor einer fiktiven Gemeinschaft von Horern ist signifi-
kant fiir den Einsatz der descriptio in der Ars versificatoria und wird sogleich durch
einen zweiten, parallel gebauten ,Kasus‘ anderen Inhalts bestatigt, in dem es nun erst-
malig um koérperliche Schonheit geht:

evidentia-Begriff auf Visualisierung fest: ,,La présence de la notion d’evidentia dans I’Ars versificatoria
s’inscrit donc dans la réception par les médiévaux d’une théorie ancienne de la description, la traduction
de Priscien assurant I'intermédiaire entre la tradition hermogénienne et les poétiques médiévales. De ce
fait, I’absence de définition explicite de la description dans les Arts poétiques médiévaux n’exclut pas
que la définition donnée par les rhéteurs de I’époque impériale puisse étre sous-jacante a la poétique des
XII® et XIII® siécles.“ (Ebd., S. 39). Die in Frage kommende Definition der demonstratio (vgl. hier
Kap. IV.1.3, S. 326-337) fiihrt sie nicht ins Feld. — Dass ,,[d]as Hochmittelalter [...] anscheinend allein auf
Ciceronisches, Pseudo-Ciceronisches und Quintilianisches Lehrgut zuriick[gegriffen]“ habe, sieht bspw.
Britta BuBmann: Wiedererzdhlen, Weitererzdhlen und Beschreiben. Der Jiingere Titurel als ekphrastischer
Roman. Heidelberg 2011, S. 66, Anm. 5, unter Bezug auf Alexandru N. Cizek: Imitatio et tractatio. Die lite-
rarisch-rhetorischen Grundlagen der Nachahmung in Antike und Mittelalter. Tiibingen 1994 (Rhetorik-
Forschungen 7), hier bes. S. 250 f., als gegeben an.

67 Ars vers. L46: Igitur aliter ponenda est descriptio alicuius ecclesiastici pastoris [...] et aliarum prop-
rietatum variationes in descriptionibus debent assignari, que ab Oratio colores operum nuncupantur
(Ubers. [Knapp]: ,,Also ist eine Beschreibung irgendeines Kirchenhirten anders zu gestalten [...]. Und
Variationen anderer Eigenschaften miissen in Beschreibungen beigelegt werden, welche von Horaz Far-
ben der Werke genannt werden.“). — Der rhetorische Lehnbegriff colores trigt keine spezifische Visuali-
sierungsstrategie in sich, sondern muss als tote Metapher gewertet werden, obgleich er sicherlich im
Zusammenhang des ,,ut pictura poesis“-Diktums zu denken ist, welches freilich erst von einer spateren
(asthetisch ausgerichteten) Debatte absolut gesetzt worden ist.

68 Kursivierung hier u. i. d. Ubers. von mir; F. D. S. — Ubers. (Knapp): ,,Wenn z. B. von der Ménnlich-
keit einer Person gehandelt wird, von der Bestdandigkeit der Mannestugend, dem Streben nach Ehre,
der Abscheu vor der Knechtschaft — wie im Falle von Catos moralischer Strenge bei Lucan —, muf3 man
die vielfdltigen Mannestugend Catos beschreiben, damit dann, wenn man von seinem feinen Charakter
und dem vielfachen Vorrecht seiner Tugend gehort hat, dem Hérer, was auch immer von der Mif3ach-
tung Caesars, von dem Festhalten an der Freiheit folgt, verstandlich gemacht werden kann.“



292 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Amplius, si agatur de amoris efficatia, quomodo scilicet Iupiter Parrasidis [= Callisto]®® amore
exarserit, prelibanda est puelle descriptio et assignanda puellaris pulcritudinis elegantia; ut, au-
dito speculo pulcritudinis, verisimile sit et quasi coniecturale auditori Iovis medullas tot et tantis
insudasse deliciis; precipua enim debuit esse affluentia pulcritudinis que Iovem impulit ad vitium
corruptionis. (Ars vers. 1.40; Hervorhebung von mir, F. D. S.)7°

Die hier anschlieflende, aus Horaz-Zitaten abgeleitete descriptio-Technik (Ars vers.
1.42-48) ist nun zunichst eine, die sich allein mit dem Epitheton, dem charakterisieren-
den Beiwort, beschiftigt, welches die proprietates beziehungsweise die attributa (Ars
vers. 1.41) der ,Personen‘ nach Cicero (De Inventione 1.24-25) angibt. Erst hieran
schlief3t der beriihmte Katalog der acht hdufig als Muster verstandenen descriptiones
des Matthdus an, in welchem auch die hdufig heranzitierten Helena-descriptiones ent-
halten sind, ndmlich: die Beschreibung des Papstes, Casars, Ulixes’, Davus’, der Mar-
cia, zwei Beschreibungen Helenas und der hasslichen Beroe.

Wenn die Forschung diese Helena-Beschreibungen bisher recht umstandslos als
Muster einer lobenden descriptio verstanden hat, welche die schone Frau iiber ihren
schonen Korper preisen, wodurch sie im Fahrwasser Farals zur Normalform der de-
scriptio iiberhaupt avanciert ist, so ist hierbei stets die Einbettung derselben in eine
spezifische Reihe von Beispielen unbeachtet gelassen worden. Die Position der He-
lena-descriptio zeigt eine spezifische diskursive Valenz. Gerade die haufig gesche-
hene Absolutsetzung der Korperbeschreibung als Normalform der descriptio und ihre
Gleichsetzung mit ethischen Qualitdten (Tugend) verfehlt jedoch den spezifischen
diskursiven Gehalt der Beispielreihe des Matthzus.”

69 Von den Ubersetzern haben Gallo (1974) und Galyon (1980) die entsprechend Hs. G lautenden Fa-
ral’sche Lesung Parasis direkt und ohne Erlduterung mit Callisto iibersetzt. — Hs. O iiberliefert Calistonis
(vgl. den Apparat zu: Ars vers. 1,.40). — Die Benennung der Callisto als ,Parrhasis’ findet sich in Ovids
Metamorphosen (11,460), hier in der Bedeutung ,,Parrhasierin: Callisto als Bewohnerin der Landschaft
oder Stadt Parrhasia im siidlichen Arcadien (vgl. das Verzeichnis der Eigennamen in: P. Ovidius Naso:
Metamorphosen. Lateinisch/Deutsch. Ubers. u. hrsg. von Michael von Albrecht. Durchgesehene u. bi-
bliograph. ergdnzte Aufl., Stuttgart 2010, hier: S. 947).

70 Ubers. (Knapp): ,Des weiteren, wenn vom Wirken der Liebe gehandelt wird, wie etwa Jupiter in
Liebe zu Callisto entbrannt ist, muf} man zuerst eine Beschreibung des jungen Maddchens liefern und
ihr die Eleganz méddchenhafter Schénheit beilegen, damit es dem Horer, da er von dem Muster [= specu-
lum; F.D.S.] an Schonheit gehort hat, wahrscheinlich und gleichsam naheliegend vorkommen mag,
wie viele und grof3e Wonnen Jupiter bis ins Mark erhitzen konnten. Denn es mufdte schon eine auf3erge-
wohnliche Menge an Schonheit zusammenkommen, um Jupiter zum Frevel der Verfiihrung treiben.*
71 Dieses Verstandnis findet sich beispielsweise bei Bunte, Der Tristan, S. 96 f., die unter dem Oberbe-
griff der ,Topoi‘ die Kategorie der ,Beschreibenden Topoi‘ fasst: ,,Einen groflen Raum in den Poetiken
des 12. und 13. Jahrhunderts, vor allem bei Matthdus von Venddéme und Galfredus de Vino salvo, neh-
men die ,beschreibenden Topoi* ein, die sich mit der Darstellung von Personen oder der Natur beschaf-
tigen“, wonach es iibergangslos in dem Unterkapitel ,Identitdt zwischen Auflerem und Innerem*®
heif3t: ,,Der Beschreibung von Personen dient der mittelalterliche ,Topos* ,Identitét zwischen Auflerem
und Innerem‘. Er beinhaltet, dass einem schonen Antlitz ein guter Charakter, einer hasslichen Gestalt
ein schlechter zugeordnet wird. Beispiele konnten die hofischen Dichter der ,Ars versificatoria‘ des



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =—— 293

Wie die beiden angefiihrten Eréffnungsbeispiele zur argumentativen Einbindung
der descriptio (Ars vers. 1.39/40) zerfillt ndmlich auch die Reihe der selbstkomponier-
ten Beispiele in zwei Klassen, die — ohne dass die Ars versificatoria diese explizit
nennt — offenbar ebenfalls auf die Rhetorica ad Herennium zuriickzufiihren sind, wel-
che die Personenbeschreibung nach notatio und effictio unterscheidet:”*

Notatio est, cum alicuius natura certis describitur signis, quae, sicuti notae quaedam, naturae
sunt adtributa. (Rhet. ad Her. IV.63)"

Effictio est, cum exprimitur atque effingitur verbis corporis cuiuspiam forma, quoad satis sit ad
intellegendum. (Rhet. ad. Her. 1V.63)"*

Entsprechend weist Matthdus im Anschluss an seine Beispielreihe selbst auf diese Un-
terscheidung innerlicher und duflerlicher Beschreibung hin, fiir die er jedoch nicht die
Terminologie der Rhetorica wahlt, sondern die Wendung der descriptio intrinseca, die
dem Terminus notatio entspricht, beziehungsweise der descriptio superficiale, welche
die Bedeutung der effictio aufnimmt, pragt:

Et notandum quod cuiuslibet persone duplex potest esse descriptio: una superficialis, alia intrin-
seca; superficialis, quando menbrorum elegantia describitur vel homo exterior; intrinseca, quando
interioris hominis proprietates, scilicet ratio, fides, pacientia, honestas, iniuria, superbia, luxuria
et cetera epytheta interioris hominis, scilicet anime, ad laudem vel ad vituperium exprimuntur.
(Ars vers. 1.74)"°

Matthdus von Vendéme entnehmen, der die ,tugendhafte Marcia‘ und die ,schéne Helene‘ anfiihrt“. —
Vgl. dazu die kritische Rezension von Michael Schwarzbach-Dobson: Rez. Iris Bunte: Der ,Tristan‘ Gott-
frieds von Straf3burg und die Tradition der lateinischen Rhetorik. In: ZfdA 145 (2016), S. 241-246.

72 Diese Bezugnahme ist fiir Ars vers. .74 schon friih erkannt worden, ndmlich von Faral, Les arts,
S. 78, selbst. Vgl. auch bspw. Arbusow, Colores rhetorici, S. 26, der sie jedoch scheinbar falsch einord-
net: ,,Beschreibung von Personen und Sachen wird [in der Ars versificatoria; F.D.S.] geschieden, ent-
sprechend der Effictio und Notatio beim AHer. II 63¢.

73 Ubersetzung (Niifilein): ,,Eine Charakterisierung [= notatio] liegt vor, wenn das Wesen irgendeines
Menschen durch bestimmte Kennzeichen beschrieben wird, welche seinem Wesen wie bestimmte Brand-
male [wortl. eher: ,,wie bestimmte Male“, F.D.S.] aufgeprigt sind“. — Die Rhetorica ad Herennium wird
hier und im Folgenden zitiert nach der Ausgabe: Rhetorica ad Herennium. Hrsg. u. {ibers. von Theodor
Niiflein. 2. Aufl. Diisseldorf/Ziirich 1998, deren Ubersetzung beigegeben wird. — Die Rhetorica ad Heren-
nium fiihrt zuerst die effictio, dann die notatio aus. Ich ordne entsprechend der Abfolge bei Matthdus. Es
sei darauf hingewiesen, dass hier das Verb describere ausdriicklich féllt, weshalb die Passage fiir die Kon-
turierung einer Lehre der descriptio unmittelbar anschlussfahig ist.

74 Ubers. (Niillein): ,,Eine Schilderung des Aufieren [= effictio] liegt vor, wenn man mit Worten je-
mands Gestalt ausdriickt und schildert, soweit es geniigt, um sie zu erkennen*.

75 Ubers. (Knapp): ,Zu beachten ist, dal die Beschreibung jeder Person doppelt sein kann, die eine fiir
die Oberflache, die andere fiir das Innere; fiir die Oberfldche, wenn die Anmut der Glieder beschrieben
wird oder das Aufere des Menschen [wértlich: ,,oder der duflere Mensch* = vel homo exterior; F.D.S.];
fiir das Innere, wenn die Eigenschaften des inneren Menschen [= hominis interioris proprietates], nim-
lich Verstand, Treue, Geduld, Ehrenhaftigkeit, Ungerechtigkeit, Hochmut, Ausschweifung und die iibri-
gen BeiwoOrter des inneren Menschen, d. h. der Seele, zum Lob oder Tadel herausgestellt werden.*



294 —— |V Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Zudem wird hier die der Rhetorica ad Herennium entlehnte Differenzierung ad laudem
vel ad vituperium eingefiihrt,”® wodurch die Reihe der vorangehenden descriptiones in
vier Kategorien aufteilbar wird, namlich descriptio intrinseca ad laudem, descriptio
intrinseca ad vituperium, descriptio superficiale ad laudem und descriptio superficiale ad
vituperium.

Will man nun in der Reihe der gegebenen descriptiones die Stellung dessen ausma-
chen, was ich als ,Faral’sche Normalform der Personenbeschreibung’ identifiziert habe,
so zeigt sich, dass diese keine prominente ist. Matthdus hat schon die beiden Beispiele
fiir die argumentative Einbindung der descriptio entgegen der von der Rhetorica vorgege-
benen Abfolge angeordnet: in dieser wird zuerst die effictio und daraufhin die notatio
behandelt, bei jenem wird am Beispiel des Cato zuerst (Ars vers. 1.39) von proprietates,
die der descriptio intrinseca (2 notatio) zufallen (ndmlich elegantia morum und virtus mul-
tipharia), und erst anschliefiend (Ars vers. 1.40) von der korperlichen Schonheit (pulcritu-
dinis elegantia), also einem der descriptio supetficiale (2 effictio) zufallenden attributum
gehandelt. Auch die Reihe der Beispiele folgt dieser umgekehrten Ordnung, die die Ele-
mente der notatio denen der effictio vorzieht. Wahrend die beiden Grundformen in der
Rhetorica ad Herennium keine erkennbare geschlechtsspezifische Konnotierung haben,
werden sie in ihrer Ubertragung zur descriptio intrinseca und descriptio supertficiale
durch Matthdus zugleich gegendert, insofern die descriptio intrinseca mannlich attri-
buierten Figuren (Cato; Papst, Cesar, Ulixes, Davus, Marcia), die der descriptio superfi-
ciale weiblich attribuierten (Callisto; Helena, Beroe) zugewiesen wird. Es zeigt sich, dass
die Reihe der acht exemplarischen descriptiones bei Matthdus in Form einer absteigen-
den Reihe anhand der Kriterien Geschlecht, Stand und Tugendhaftigkeit organisiert
ist. Sie zerfdllt dabei in zwei geschlechtlich differenzierte Unterreihen, namlich die
absteigend standisch organisierte Reihe der Mannerfiguren:

1.50: Papst (Klerus) descriptio intrinseca ad laudem
1.51: Cesar (Hoher Adel) descriptio intrinseca ad laudem
1.52: Ulixes (miles/Vasall) descriptio intrinseca ad laudem
1.53: Davus (Sklave) (descriptio intrinseca?) ad vituperium
[I.54: Epistel an einen Doctor descriptio intrinseca ad laudem]”’

76 Die Differenzierung ad laudem/ad vituperium entstammt dem Abschnitt der Rhetorica ad Herennium
(I11.4.10) zum genus demonstrativum. Vgl. dazu die folgende Anm.

77 Der Brief Ars vers. 1.54 wird von der Forschung zumeist als spaterer Einschub gewertet. Zum einen
stort er die hier ausgefiihrte und klar erkennbare Reihenstruktur, zum anderen ist er in der Mehrheit
der Uberlieferung nicht vorhanden, wohl aber in der von Faral edierten Hs. G sowie in M und E (in
letzterer jedoch nach 1.55; vgl. Munari, Mathei Vindocinensis Opera III, S. 79). Allerdings hat bereits
Galyon, Art of Versification, S. 120, darauf hingewiesen, dass die Schlussverse des Passus in Ars
vers. I1.33 wiederum zitiert werden und daraus geschlossen, dass dort Matthdus den Brief 1.54 zitiert.
Freilich kann das Abhédngigkeitsverhdltnis auch genau umgekehrt verlaufen und hier ein Stiick einge-
legt sein, dass sich an II.33 orientiert. Sollte jedoch 1.54 zur urspriinglichen Reihenkonzeption gehdren
und vielleicht aus gattungsspezifischen Griinden (Epistel, Wechsel in 2. Person Sg.) der Reihe 1.50-53
nachgestellt sein, so ergdbe sich fiir die in 1.59 behauptete Verteilung der nun insgesamt neun Beispiel-



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =—— 295

und die nach dem Kriterium der Tugendhaftigkeit absteigend geordnete Reihe der
weiblichen Figuren:

1.55: Marcia (Biirgerin) descriptio intrinseca ad laudem
1.56: Helena (hoher Adel) descriptio superficiale ad laudem
1.57: Helena (hoher Adel) descriptio superficiale (ad laudem)
1.58: Beroe (vetula/Sklavin?) descriptio superficiale ad vituperium.

Besonders fiir die Reihe der Frauenfiguren bedarf diese Deutung allerdings einer Erkla-
rung. Einerseits ist eindeutig, dass die descriptio superficiale fiir mannliche Figuren
nicht zum Einsatz kommt, zumal die Ars von der Verwendung derselben fiir Mdnner
explizit abrat:

Amplius, in femineo sexu approbatio forme debet ampliari, in masculino vero parcius. Unde
Ovidius:
Forma viros neglecta decet,
et alibi:
Fine coli modico forma virilis amat.
(Ars vers. 1.67)"®

Hierbei wird jedoch eine Ausnahme von der Regel aus Statius heranzitiert, die wie-
der im Sinne eines narrativen Arguments funktioniert: es darf die Schonheit eines
sterbenden Knaben beschrieben werden, um die Trauer um ihn wahrscheinlich zu
machen.”® Andererseits bedarf jedoch die Aussage, dass — wie oben behauptet — fiir

descriptiones auf die Pole ad laudem (fiinf Stiick) und ad vituperium (zwei Stiick) umso dringlicher die
Frage, in welche Klasse 1.56 und 1.57 zu rechnen waren, ist doch 1.54 zwar untypisch jedoch ganz
Klar ad laudem.

78 Ubers. (Knapp, inkl. Stellennachweise): ,,Des weiteren soll die Anerkennung der Schénheit beim
weiblichen Geschlecht gesteigert werden, beim ménnlichen dagegen weniger. Woriiber Ovid: || Miflach-
tung ihrer Schonheit ziemt den Ménnern [Ovid, Ars amatoria 1,509], || und anderswo: || Die Schonheit
des Mannes liebt es, in méafliger Weise gepflegt zu werden [Ovid, Heroides 4,76].“

79 Ars vers. 1.68: Nisi aliquando versificator ad maiorem sui opris evidentiam forme puerilis elegantiam
describat, sicut Stacius Thebaidos, qui Partonopeium describit speculo pulchritudinis insignitum ut audita
forme vernustate auditori facilius possit intimari puero morienti suos condoluisse adversarios. Unde Sta-
cius: || Archada quem partiter gemine flevere caterve. || Est autem forma elegans et ydonea menbrorum
coaptatio cum suavitate coloris. (Ubers. [Knapp, inkl. Stellennachweise]: ,,Es sei denn, ein Versdichter
beschreibt einmal zur gréfieren Evidenz seines Werks die Anmut einer Knabengestalt, wie Statius in
der Thebais, der Parthenopaeus als ausgezeichnet durch vorbildhafte Schénheit beschreibt [Vgl. Statius,
Thebais 4,246-344], damit dem Horer, nachdem er von der Schonheit der Gestalt gehort hat, leichter
ndhergebracht werden kann, daf3 seine Gegner mit dem sterbenden Knaben Mitleid hatten. Woriiber
Statius: || den Arkadier, den beide Truppen gleichermafien betrauerten [Vgl. Statius, Thebais 12,807]. ||
Schonheit aber ist eine anmutige und geeignete Zusammenfiigung der Glieder gemeinsam mit dem
Liebreiz der Farbe.“ (Der letzte Satz des Zitates stellt die beriihmte Schonheitsdefinition Augustins dar;
vgl. hierzu Kap. IL.1, S. 19f.) — Es sei betont, dass dieser Abschnitt wie die oben besprochenen Ab-
schnitte Ars versificatoria 1.39/40 funktioniert. Hier wie dort ist von Horern die Rede und die Schonheit
wird als gehort, nicht als gesehen, imaginiert — audita forma venustate —, um die Argumentstruktur des



296 =—— IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

weibliche attribuierte Figuren die descriptio interioris nicht eingesetzt wird, offen-
kundig einer Erkldarung, wird doch Marcia, die tugendhafte Frau des Cato, mittels
einer solchen beschrieben. Marcia ist zwar eine Frau, jedoch ein Grenzfall, insofern
sie ob ihrer Tugendhaftigkeit eine mannlich attribuierte Figur ist:

Molliciem sexus solidat fraudesque relegans
Femineas redolet mente fideque virum.

Visitat infirmam naturam gratia morum,
Innatum mulier exuit ausa malum:

Est mulier non re, sed nomine:®*® mens epythetum
Nature refugit evacuatque dolum.

(Ars vers. 1.55,9-14)%!

Die Tugendhaftigkeit, die hier als mannliche Eigenschaft konnotiert ist, fiihrt zu einer
Uberwindung der weiblichen Natur selbst, welche also per se mit Untugend verbunden
ist.®2 Die descriptio intrinseca ist nur einer Frau angemessen, die durch Tugendhaftig-

Falles zu betonen. Sowohl die — auch fiir Callisto vorkommende — Metapher vom speculum pulchritudi-
nis als auch die evidentia operis tragen m. E. keine Ziige einer spezifischen Visualisierungsstrategie. Die
descriptio ldsst sich hier vielmehr als Element der demonstratio auffassen, deren Ziel schon in der
Rhet. ad Her. die ,evidentia‘ ist; vgl. dazu im Folgenden Kap. V.1.3, S. 326-337. — Fille, in denen in der
volkssprachlichen Dichtung ménnlichen Figuren eine descriptio superficiale zuteilwird, lassen sich viel-
fach auf die bei Matthdus in Rede stehende Art erkldren. Oftmals sind diese Figuren Knaben vor dem
Ubertritt zum Mannesalter und vielfach stehen sie in einem direkten Verhiltnis zum Tod, durch den sie
zumindest bedroht sind. Dies gilt fiir den Tristan Gottfrieds ebenso wie fiir den Flore Konrad Flecks,
dessen Androgynitét eigens betont wird, ja sogar fiir die descriptio des schonen, menschgewordenen
Gottes, den Knaben Christus, bspw. in Wernhers des Schweizers Marienleben. (Vgl. dazu anders bspw.
Manuwald, Nu sprechent, S. 311-330, hier zum Verhaltnis von Jesus-Beschreibung und Poetiken beson-
ders S. 315f.) Dem gegeniiber steht die Beschreibung des schénen Alten, wie bspw. Karls in Konrads
Rolandslied oder den guten Gerhard des Rudolf von Ems, die eine andere Funktion hat, welche von
den Poetiken nicht abgedeckt ist.

80 Dies ist der Vers, den Glendinning, School Tradition, S. 625 f., im huote-Exkurs des Tristan Gott-
frieds (V. 17.974 f.) zitiert sieht.

81 Die Ubers. der Marcia-descriptio nach dem Text von Faral, Les arts, wird zitiert nach Lambertus
Okken: Kommentar zum Tristan-Roman Gottfrieds von Strassburg. Bd. 1. 2. Aufl. Amsterdam/Atlanta
1996, S. 649 f., wo sie zur Ginze ins Deutsche iibertragen geboten wird: ,,Sie kréftigt die Schwéache
ihres Geschlechts; und indem sie Weiberlisten abweist, duftet sie durch ihren Geist und glanzt durch
ihre Redlichkeit. Sie ziichtigt ihre schwache Natur mit ihrer Sitte Schénheit. Zwar Frau, doch kiihn, legt
sie die angeborene Bosheit ab. Frau ist sie nicht der Sache, sondern nur dem Namen nach: Thr Sinn
meidet, was die Natur ihr beigegeben hat, und treibt die Arglist aus.“

82 Reflexe dieser Argumentationslinie, die die Tugendhaftigkeit der Frau mit einer Uberwindung der
weiblichen Natur, also mit einer Entweiblichung, gleichsetzt, finden sich auch im sogenannten huote-
Exkurs des Tristan Gottfrieds von StrafRburg. Die Ahnlichkeiten zwischen der Ars versificatoria und dem
Tristan sind dabei so grof3, dass Glendinning hierin eine direkte Entlehnung Gottfrieds aus der Ars ver-
sificatoria sieht (vgl. Glendinning, School-Tradition, S. 624—626). — Vgl. zu der grundsétzlichen Argu-
mentation, dass weibliche Tugendhaftigkeit iiber Vermédnnlichung der als tugendhaft zu lobenden Frau



IV.1 Die Schonheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =—— 297

keit ihre weibliche Natur transzendiert und die nur deshalb einer nach Tugendhaftig-
keit absteigend geordneten Reihe weiblicher Figuren vorangehen kann. Demgegeniiber
steht nun, als Verkdrperung der weiblichen Natur, die doppelte descriptio supetficiale
der Helena. Diese wird nun — analog zu der von Faral aus der Poetria nova extrapolier-
ten ,Regel‘ — tatsdchlich von Kopf bis Fuf3 beschrieben. An beiden descriptiones nun
ldsst sich zeigen, dass die Argumentstruktur des casus auch im Rahmen dieser elabo-
rierten Beispiele zur Anwendung kommt. So schlief3t die descriptio der Marcia:

Marcia fraude carens, pia, casta, modesta stupescit
Oppositis sexum conciliare bonis.

Tot dotes solidat custos patientia, nutrix
Morum, virtutis deliciosa comes.

Iusto iusta, sacro sacra, digna Catone ,Catonis
Marcia‘ promeruit intumulata legi.

(Ars vers. 1.55,39-44)%

Analog heifit es in der descriptio der Helena zum Schluss:

Hoc precio Frigios lesit Ledea, rapina
Priamide, Troie flamma, ruina ducum.

Cur hanc Priamides rapuit si Grecia querit,
[lic Ypolitum pone, Priapus erit.

(Ars vers. 1.57,21-24)%*

Obgleich die Argumentstruktur anhand der Beispiele von Cato und Callisto zuvor so-
wohl fiir die médnnlich konnotierte, von der notatio herstammende descriptio intrinseca
(Ars vers. 1.39) als auch fiir die weiblich konnotierte efficitio der descriptio superficiale

erreicht wird, bspw. Vivien Hacker: Die Konstruktion der weiblichen Natur als Domestizierung der
Frau. Zu Aspekten der Weiblichkeit bei Nicolosa Sanuda, Niklas von Wyle und Albrecht von Eyb. In:
Natur und Kultur in der deutschen Literatur des Mittelalters. Colloquium Exeter 1997. Hrsg. von Alan
Robertshaw, Gerhard Wolf. Tiibingen 1999, S. 139-149, die dies am ,Lob der Frauen‘ der Bologneserin
Nicolosa Sanuda durchfiihrt. Die hier getroffene Analyse ldsst sich insofern auf die Ars versificatoria
iibertragen, als hier wie dort ,,[zJum Zwecke des Frauenlobs [...] die verfiigharen Argumente der ver-
schiedenen misogynen Auffassungen des Mittelalters [aufgegriffen werden], um sie im einzelnen fiir
einzelne Frauen zu widerlegen®, wodurch eine ,,ideale Frau“ konstruiert wird, ,,die sich iiber ihre Kon-
gruenz dem Manne gegeniiber definiert. Da diese Konstruktion gleichsam eine Negation der weiblichen
Natur, wie sie von den misogynen Argumentationen behauptet wird, impliziert, bestétigt sie wiederum
das misogyne Frauenbild; die ideale Frau wird zur Ausnahme, zur elitdren Erscheinung.”

83 Ubers. (Okken): ,Marcia, die Arglose, die Fromme, die Keusche, die Bescheidene: Sie weif3 — es ist
verbliiffend — ihr Geschlecht mit den Vorziigen des Mannes zu vermdhlen. Und Dauer verleiht all die-
sen Gaben die Wachterin Geduld, die Amme guter Sitte, die schone Gefdhrtin mannlicher Tugend. Mar-
cia, des Cato Gattin, eines Cato wiirdig, sie hat verdient, der Erde entriickt ihm beigesellt zu werden:
dem Gerechten die Gerechte, dem Heiligen die Heilige.*

84 Ubers. (Knapp): ,Mit solchem Liebreiz verletzte die Tochter Ledas die Trojaner; so kam es zum
Raub durch den Sohn des Priamus, zum Brand Trojas, zum Fall der Fiirsten. Wenn Griechenland fragt,
warum der Sohn des Priamus sie raubte — ,stelle Hippolyt dorthin, so wird er ein Priap!“



298 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

(Ars vers. 1.40) dargelegt worden ist, fillt auf, dass in der Reihe der Beispiele alleine
die weiblichen descriptiones eine solche, prototypische Argumentstruktur beigelegt be-
kommen. Wiederum wird, entsprechend der Einbindung in einen {iber den Beispieltext
hinausweisenden Argumentationszusammenhang, in der Prosa-Einleitung zur zweiten
Helena-descriptio eine hérende Rezeption fingiert; nach der ersten descriptio heif3t es
hier im Sinne einer Steigerung hin zu einer stiarker auf korperliche Reize abgestellten
Beschreibung:

Vel si deliciosus erit auditor, dicens quod in multiloquio pretium non est, menbrorum descrip-
tionem sic comprehendat:

Respondent ebori dentes, frons liber lacti,

[...].
(Ars vers. 1.57)%

Diese Einbindung in eine Argumentstruktur fehlt fiir die Reihe der mannlichen de-
scriptiones intrinsicae (Ars vers. 1.50-53), insofern die jeweiligen Textpartien nicht auf
eine charakteristische, kausal zu verstehende Begriindungsformel enden wie im Falle
der Marcia (Ars vers. 1.54) und der Helena (Ars vers. 1.56).%¢ Wihrend die Minner-
descriptiones im Wesentlichen selbstgeniigsam ihren Gegenstand schildern und die
(Un-)Tugend allein auf die Erfiillung der jeweiligen Position ihrer Trdger zuriick be-
zieht — der Papst ist aufgrund seiner Eigenschaften zurecht der Papst, Cesar ein
Cesar, Ulixes ein ,Ulixes‘ und Davus ein Scheusal® -, so werden hingegen die Eigen-
schaften der weiblichen Figuren Marcia und Helena auf dufdere, auf Madnner abzielende
Kategorien bezogen: Marcia wird an die Position ihres Mannes Cato zuriickgebunden,

85 Ubers. (Knapp): ,,Oder wenn der Zuhérer ein Connaisseur sein wird, der sagt, im vielen Reden liege
kein Verdienst, so mag er eine solche Gliederbeschreibung erhalten: || Es entsprechen die Zdhne dem
Elfenbein, die freie Stirn der Milch [...]“

86 Die jeweils letzten Verse der Médnner-descriptiones lauten: Ars vers. 1.50,47-50 (Papst): Non sacra
sacrilego denigrant pectora morsu | Crimina, nec precium depreciare licet: | Est bonus, est melior, est opti-
mus et bonitatem | Sufficit in quarto promeruisse gradu (Ubers. [Knapp]: ,,Anklagen verdunkeln nicht
mit gottesldsterlichem Bif3 heilige Herzen, und verboten ist’s, den Wert herabzuwiirdigen. Er ist gut; er
ist besser; er ist der Beste und schafft es, die Giite im vierten Grad verdient zu haben.*). Ars vers. 151,
47 £. (Cesar): Hoc precio servivit ei sub iure tributi | Roma, suo maius ausa videre capud (Ubers. [Knapp]:
,Um diesen Preis diente ihm Rom, das riskiert hatte, ein grofleres Haupt zu sehen als das (seine)
[Knapp iibersetzt hier ,ihre“ mit Bezug auf fem. ,Roma“; F.D.S.], unter dem Rechtstitel des Tributs.“
Vgl. die Ubers. von Parr: ,,With this price Rome served him under the law of tribute, | Having dared to
recognize an eminence greater than its own.“). Ars vers. 1.52,61f. (Ulixes): Tullius eloquio, conflictu
Cesar, Adrastus | Consilio, Nestor mente, rigore Cato (Ubers. [Knapp]: ,.Er ist ein Cicero in der Rede, ein
Caesar im Kampf, ein Adrast im Ratschlag, ein Nestor im Geist, ein Cato an Sittenstrenge.“). Ars
vers. 1.53,95f. (Davus): Quo nascente suum Virtus dum comperit hostem: | ,Bella michi, video, bella
parantur* ait. (Ubers. [Knapp]: ,,Als Virtus ihren Feind bei seiner Geburt erkannte, sagte sie: ,Ich sehe,
Kriege werden gegen mich, Kriege werden gefiihrt.“).

87 Dies ist natiirlich gleichfalls eine Argumentstruktur, die jedoch weniger explizit ausformuliert ist.
Insofern erfiillen alle Beispiel-descriptiones die ihnen vorangestellte Forderung nach argumentativer
Einbindung (Ars vers. 1,39/40).



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =—— 299

wihrend das an Cato gekniipfte Argument allein auf Cato selbst zuriickverweist (1.39);%
Helena wird — ebenso wie Callisto — als Ausldserin moralisch zweifelhafter, namlich auf
Wollust zielender Regungen in Paris — beziehungsweise Jupiter — funktionalisiert.®* Die
Tugend der Marcia besteht dabei lediglich in der Nichterregung von Wollust, mithin in
der positiv akzentuierten Auslassung von Korperlichkeit. Die menbrorum descriptio hin-
gegen ist als Verfahren funktionalisiert, das die ethische Schwachung des Mannes
durch die Reize der Frau zu plausibilisieren vermag.

Die durch Reizung erzeugte libido wird noch im Zusammenhang der Er6rterung der
descriptio explizit negativ qualifiziert: Est autem libido res vilis et turpis ex vili et turpi
menbrorum agitatione proveniens, cuius appetitus plenus est anxietatis, satietas plena pe-
nitentie (Ars vers. 1.69).”° Dabei ist die assonierende Wortwahl signifikant, welche die
agitatio menbrorum in ein direktes Abhédngigkeitsverhaltnis zur menbrorum descriptio
setzt. Damit wird die Position der Frau bei Matthdus in Form einer Argumentstruktur
streng in Hinblick auf ein ménnlich verfasstes ethisches Subjekt fixiert, wodurch nicht
zuletzt die Eindimensionalitét ihrer natura festgeschrieben wird.

Insofern ist das in der Forschung breit tradierte Diktum Farals — ,,Un portrait com-
plet comprend deux parties et traite successivement du physique et du moral.“*! — si-
cherlich zu revidieren. Es basiert offenbar auf einer anachronistischen Vorstellung von
der Ganzheitlichkeit des Menschen, die von einem Aquivalenzverhéltnis zwischen &u-
Berer (sprich: korperlicher) Schonheit und innerer ,Schénheit* ausgeht (vgl. hierzu
Kap. IIL.1). Faral sieht die vielfache Abweichung von der Norm, welche er ja selbst kon-
statiert,” daher eher in einer Art ,mittelalterlicher Nachlassigkeit* als in der hier skiz-
zierten strikten und genderspezifischen Trennung der Bereiche notatio und effictio
begriindet. Dass in Verbindung mit Schonheit relativ selten Tugend beschrieben wird,
liegt jedoch — gegen Faral — daran, dass diese als etwas kategorial Verschiedenes auf-

88 Es liefie sich Argumentieren, dass diese Selbstbeziiglichkeit der Argumentationsstruktur im Falle
der ménnlichen Figuren keine Selbstbeziiglichkeit darstellt, sondern eine (diffusere aber zugleich ma-
ximale) Form der Bindung erzeugt: Wahrend Frauen {iber ihre Wirkung auf einen Mann definiert wer-
den, werden Méanner {iber ihre Positionen in der Gemeinschaft und deren Erfiillung definiert.

89 Bezeichnend ist, dass bspw. der einflussreiche medivistische ,Asthetiker Edgar de Bruyne zwar
weibliche Schonheit in literarischen Texten bespricht, aus der Helena-descriptio des Matthdus jedoch
ausgerechnet die anstofligen, auf Wollusterregung abzielenden Schlussverse nicht zitiert oder bespricht
(vel. de Bruyne, Etudes II, S. 181). Auch hier ist ein blinder Fleck von groRem Einfluss entstanden. — Es
wird sich zeigen, dass Spuren dieses sehr stereotypen Arguments in den wichtigen, im nachfolgenden
zu besprechenden descriptiones volkssprachlicher Texte fast durchgehend enthalten sind; vgl. im Fol-
genden Kap. IV.1.1u. IV.1.2.

90 Ubers. (Knapp): ,,Die Fleischeslust ist aber etwas Niedriges und HéBliches, das aus der niedrigen
und héafllichen Bewegung der Glieder hervorgeht. Ihr Begehren ist voll der Unruhe, ihre Befriedigung
voll der Reue.

91 Faral, Les arts, S. 80.

92 Faral, Les arts, S. 80: ,,Pour la description du moral, la régle est assez lache et d’ailleurs c’est un
point qui est souvent négligé.“



300 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

gefasst werden, und nicht — zumindest nicht allein — an einer ,mittelalterlichen Lust
am Ornament".

Die kategoriale Unterscheidung zwischen innerer und dufierer Beschreibung ldsst
sich bis in die Wortwahl der Ars versificatoria hinein nachvollziehen, welche zwar die
aus der Rhetorica ad Herennium stammende Unterscheidung der descriptio nach nota-
tio und effictio aufnimmt, diese Kategorien der ,heidnischen‘ Rhetoren jedoch in den
Horizont christlicher Universalbildung iiberfiihrt, indem sie sie in theologisch intelligi-
ble Terminologien iibersetzt.”> Faral und seine Exeget*innen haben iibersehen, dass
die zur Erklarung der descriptio interioris und superficialis gewdhlten Kategorien homo
interior/exterior theologisch massiv aufgeladene Konzepte darstellen, welche in den
Rhetoriken kein direktes Vorbild haben, die jedoch den Kern einer Leib-Seele-Differenz
transportieren, wie sie durch die Schriften des Augustinus zum Kerngegenstand christ-
licher Lehre geworden sind.** Die Trennung in einen inneren und dufleren Menschen,
die in eine bipolare Axiologie fiihrt, welche — im Sinne Bourdieus (vgl. Kap. 11.2.2) —
mit weiteren homologen Dichotomien synchronisierbar ist, steht in Konkurrenz zu
einem &lteren, dreiteiligen Schema:

93 Bumke, Blutstropfen, S. 23 f., kommt das Verdienst zu, darauf aufmerksam gemacht zu haben, dass
»die beiden wichtigsten lateinischen Poetiken dieser Zeit [= des 12. Jhs., F. D. S.], die ,Ars versificatoria‘
von Matth#us von Vendéme und die ,Poetria nova‘ von Galfred de Vino Salvo, [...] beide den Begriff des
,inneren‘ Menschen fiir die Dichtungslehre fruchtbar gemacht haben.“ (Ebd., S. 22) Die Perspektive der
Forschung auf die Poetiken und auf den Begriff der descriptio hat diese Erkenntnis indessen scheinbar
nicht grundlegend beeinflusst. Die Konsequenzen, die fiir den descriptio-Begriff aus dieser Fruchtbar-
machung zu ziehen gewesen waren, verfolgt auch Bumke nicht, da sie nicht sein eigentliches Thema
darstellen. — Julia Stiebritz-Banischewski mochte ich an dieser Stelle fiir das Vertrauen danken, mir Ein-
blick in ihre im Entstehen begriffene Dissertation (Stiebritz-Banischewski, Hofkritik in der mittelhoch-
deutschen hofischen Epik, S. 243, Anm. 311) gegeben zu haben, deren Kapitel zur Kleiderkritik mich
gerade zum rechten Zeitpunkt auf den Aufsatz von Ulrich Ernst: Der Antagonismus von vita carnalis
und vita spiritualis im Gregorius Hartmanns von Aue. Versuch einer Werkdeutung im Horizont der pa-
tristischen und monastischen Tradition. In: Euphorion 72 (1978), S. 160-226 und Euphorion 73 (1979),
S. 1-105, gestoflen und mich auf die Fahrte zum homo interior/exterior gesetzt hat. Ohne unseren
freundschaftlichen Austausch im Schreibprozess ware vieles ungedacht geblieben. — Zum Leib-Seele-
Dualismus bei Augustin vgl. weiterhin Kevin Corrigan: The Soul-Body Relation in and before Augustine.
In: Reason, Faith and Otherness in Neoplatonic and Early Christian Thought. Hrsg. von Kevin Corrigan.
Farnham 2013 (zuerst in: Studia Patristica 43). Teilband X, S. 59-80, welcher darauf hinweist, dass
im Augustinischen Textkorpus mehr als eine mogliche Auffassung des Verhdltnisses von Leib und
Seele vorfindlich ist.

94 Bumke, Blutstropfen, S. 23, erkennt richtig: ,,Der Begriff des ,inneren‘ Menschen stammte nicht aus
der rhetorischen Tradition, ebenso wenig wie die Unterscheidung von Aufien und Innen.“ — Ernst, Ant-
agonismus, S. 199, setzt die Differenz von homo interior/exterior zwar an, belegt sie als Wortlaut jedoch
nicht aus Augustinus, den er extensiv im Hinblick auf die Unterscheidung von innerlicher und duflerer
Schonheit am Beispiel des Martyrers und des Greises zitiert. — Riidiger Schnell (Schnell, Homo exterior
und homo interior), setzt die Leitdifferenz ebenfalls voraus, ohne ihren Ursprung oder ihr Wirkmacht
im friihen christlichen Schrifttum aufzuzeigen. — Vgl. zu Augustins Differenzierung von ,Innen‘ und
,Aufien‘ wiederum Bumke, Blutstropfen, S. 16.



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 301

In der Stoa steht der seelisch-geistige Besitz den korperlichen Vorziigen wie Gesundheit und
Schonheit, und als Drittem den Akzidentien wie Reichtum, Adel, Freunde gegeniiber. Die zwei-
gliedrige Ordnung setzt das ,,Aussere” an die Stelle des Kérpers, wihrend die im stoischen System
als dussere Dinge bezeichneten Akzidentien so gut wie ganz ausser Betracht fallen.”

95 Otto Hiltbrunner: Exterior Homo. In: Vigiliae Christianae 5 (1951), S. 55-60, hier S. 55. — In der Ars
versificatoria finden sich beide, die stoizistische drei- und die christliche zweigliedrige ,Ordnung’,
wobei deutlich zu sehen ist, dass die dreigliedrige — als vorgangige — aus der Rhetorica ad Herennium
tibernommen ist und mit der zweigliedrigen iiberschrieben wird. Dieses Verfahren konfligiert auf der
Ebene der Terminologie. Dies zeigt sich an einer Stelle der Ars, die Verwirrung gestiftet hat: bevor Mat-
thius die Reihe der auf Cicero beruhenden attributa noch einmal durchgeht (Ars vers. 1.80-105), heif3t
es: Sequitur de illo attributo quod dicitur natura. Hoc autem attributum iuxta Tullium tripartito dividitur,
scilicet in attributa que sumuntur a corpore et in attributa que sumuntur ab anima et in attributa que sunt
extrinseca. (Ars vers. 1.79; Ubers. [Knapp]: ,,Nun zu jenem Attribut, das Natur genannt wird. Dieses At-
tribut wird aber nach Cicero in drei Teile gegliedert, namlich in Attribute, die vom Korper bezogen wer-
den, und Attribute, die von der Seele bezogen werden, und Attribute, die duflerlich sind.“) Diese der
Stoa entsprechende Dreiteilung in Attribute des Korpers (a corpore), Attribute der Seele (ab anima) und
extrinsische Attribute (quae sunt extrinseca) scheint mit der vorher (Ars vers. 1.74) getroffenen Eintei-
lung in descriptio intrinseca und descriptio supetficiale, welcher die Konzepte homo interior und exterior
zugeordnet werden, zu konfligieren, insofern man die in Ars vers. 1.79 genannten extrinsischen Attri-
bute félschlich als Attribute a corpore versteht. Sedgwick: Notes and Emendations on Faral’s Les Arts
poetiques du XII° et du XIII® Siécle. In: Speculum 2 (1927), S. 331-343, hier: S. 334, hat deshalb die Emen-
dation bipartito vorgeschlagen und dem Text so eine kohdrente zweigliedrige Ordnung gegeben, worin
ihm die Forschung bereitwillig gefolgt ist. Entsprechend {ibersetzt Galyon, Art of Versification, S. 49:
,»We turn now to that attribute called nature. Tully [= Cicero; F. D. S.] divides this into two classes, men-
tal attributes and physical attributes (De inventione 1.24)%, und schreibt im Kommentarteil: ,,Matthew
writes threefold. I have followed the sense of this passage in the translation.“ (Ebd., S. 120) Ebenso
tibersetzt Parr, Ars versificatoria, stillschweigend als ,,twofold“; entsprechend Gallo, Poetria nova,
S. 73, stillschweigend: ,,description of any person can take two forms“. Allerdings liegt mit Galyons
Zuordnung der Belegstelle aus De Inventione sicherlich ein Irrtum vor. Stellt man in Rechnung, dass Mat-
thaus mit ,Tullius‘ auf die vermeintlich von Cicero stammende Rhetorica ad Herennium referiert, so lasst
sich die terminologische Dreiteilung vermittels einer Stelle erkldaren, auf die Munari bereits in seinem Ap-
parat hingewiesen hat (vgl. Apparat zu Ars vers. 1.79). Diese Passage der Rhetorica behandelt das genus
demonstrativum und spielt fiir Matthdus eine eminente Rolle, insofern er von hier die Moglichkeit einer
Aufteilung der von ihm exemplifizierten descriptiones nach den Kategorien laus und vituperatio (vgl. Ars
vers. 1.74) entlehnt, andererseits aber auch die vermeintlich fehlerhafte, eben urspriinglich stoizistische
Dreiteilung in attributa a corpore, ab anima und extrinseca (Ars vers. 1.79): Nunc ad demonstrativum
genus causae transeamus. Quoniam haec causa dividitur in laudem et vituperationem, quibus ex rebus
laudem constituerimus, ex contrariis rebus erit vituperatio conparanda. Laus igitur potest esse rerum
externarum, corporis, animi. | Rerum externarum sunt ea, quae casu aut fortuna secunda aut adversa
accidere possunt: genus, educatio, divitiae, potestates, gloriae, civitas, amicitiae, et quae huiusmodi
sunt et quae his contraria. | Corporis sunt ea, quae natura corpori adtribuit commoda aut incommoda:
velocitas, vires, dignitas, valetudo et quae contraria sunt. | Animi sunt ea, quae consilio et cogitatione
nostra constant: prudentia, iustitia, fortitudo, modestia et quae contraria sunt. (Rhet. ad Her. II1.6.10;
Hervorh. hier und in der Ubers. von mir, F. D. S.; Ubers. [Niifllein]: ,,Nun will ich zur darlegenden
Redegattung iibergehen. Da ja diese Rede in Lob und Tadel unterteilt ist, muf3 die tadelnde Rede aus
den gegensdtzlichen Punkten dazu gebildet werden, aus denen wir die Lobrede zusammenstellen.
Das Lob kann also duflere Umsténde [rerum externarum], den Korper [rerum corporis] und den Geist




302 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Die Unterscheidung des Menschen in inneren und dufieren Menschen geschieht offen-
bar auf Grundlage einer Stelle des zweiten Korintherbriefes (II Cor 4,16):

In den vorhieronymianischen Ubersetzungen lautet die Stelle: etsi exterior homo noster corrumpi-
tur, sed interior renovatur. Die Fassung des Hieronymus, der is qui foris est und is qui intus est iiber-
setzt, hat sich in der christlichen Latinitdt nie durchzusetzen vermocht, weder im allgemeinen
Gebrauch noch in der Sprache der Liturgie, wo die Formeln mit interior—exterior ebenso haufig
sind wie die mit foris selten.”®

Die ,vorhieronymianische‘ Unterscheidung ist bereits bei Augustinus wesentlich gepragt
worden, in dessen Schrift De vera religione das weltverhaftete Sein des — stets als Mann
gedachten — Menschen in den Stufen seiner Lebensalter wie folgt summiert wird:

Haec est vita hominis viventis ex corpore et cupiditatibus rerum temporalium colligati. Hic dicitur
vetus homo et exterior et terrenus, etiamsi obtineat eam quam vulgus vocat felicitatem, in bene
constituta terrena civitate sive sub regibus sive sub principibus sive sub legibus sive sub his omni-
bus. (Augustinus: De vera religione XXV1.132)””

[rerum animi] betreffen. | Zu den dufleren Umstinden zdhlt man das, was durch Zufall oder Schicksal
glinstig oder ungiinstig ausfallen kann: Herkunft, Erziehung, Reichtum, Macht, Ruhm, Biirgerrecht,
Freundschaften und dergleichen und die Nachteile, die im Gegensatz dazu stehen. | Zu den korperlichen
Eigenschaften zdhlt man die Vorteile und Nachteile, die die Natur dem Korper zugeteilt hat:
Schnelligkeit, Kraft, wiirdevolles Auftreten, Gesundheit und die Gegensdtze dazu. | Zu den geistigen
Eigenschaften zidhlt man, was auf unserer Uberlegung und unserem Denken beruht: Klugheit,
Gerechtigkeit, Tapferkeit, Selbstbeherrschung und die Gegensédtze dazu.“) Es zeigt sich also,
dass die ,extrinsischen Attribute‘ bei Matthdus, Ars vers. 1.79, gédnzlich unkorperliche sind und
gerade nicht mit den Elementen der descriptio superficiale identisch, welche a corpore generiert
werden. Die Emendation Sedgwicks verfehlt also den Gehalt des Textes, welcher das vorgefundene,
autoritative dreiteilige Schema des Pratextes beibehdlt und nicht ganzlich mit dem eigenen zweiteiligen
iiberschreibt. — Im Ubrigen ist die Terminologie der Ars versificatoria tatséchlich nicht im engeren Sinne
widerspriichlich, insofern sie die Begrifflichkeit der Rhetorica ad Herennium (rerum externarum) eben
nicht iibernimmt, sondern stattdessen die attributa que sunt extrinseca pragt und den Begriff homo
exterior fiir Korperliches reserviert. Dies erscheint terminologisch allerdings insofern inkonsequent —
und entsprechend missverstandlich — als der descriptio intrinseca (homo interior) nun nicht die ,de-
scriptio extrinseca‘ gegeniibersteht — diese Kategorie kommt bei Matthdus nicht vor —, sondern die
descriptio superficiale, welche den homo exterior (a corpore) darstellt. Der Anspruch, die Terminologie
zugleich in den christlichen Diskurs einzugliedern, mag zu der verwirrenden begrifflichen Differenz
zwischen Text und Prétext gefiihrt haben.

96 Hiltbrunner, Exterior homo, S. 56.

97 Kursivierung im lat. Text und i. d. Ubers. von mir; F.D. S. - Ubers. (Thimme): ,,Das ist das Leben
eines Menschen, der seinem Leibe lebt und sich im Banne der Begierden nach zeitlichen Giitern befin-
det. Man nennt ihn den alten, wohl auch den duflerlichen [exterior, F.D.S.] und irdischen Menschen,
und es mag wohl sein, daf er das besitzt, was die Masse Gliick nennt, und daf} er in einem wohlgeord-
neten irdischen Staatswesen unter Konigen oder Fiirsten oder Gesetzen oder auch unter allen dreien
lebt.“ — Der ,alte“ Mensch (vetus homo) bezieht sich auf Rm 6,6 (hoc scientes quia vetus homo noster
simul crucifixus est | ut destruatur corpus peccati | ut ultra non serviamus peccato; Ubers. [Frank Obor-
ski]: ,,weil wir wissen, dass unser alter Mensch zugleich gekreuzigt worden ist, damit der Kérper der
Siinde zerstort wird, sodass wir nicht linger der Siinde dienen®).



IV.1 Die Schonheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 303

Augustinus stellt diesem Menschen, der nach den Maf3gaben weltlichen Lebens erfolg-
reich ist, den inneren Menschen entgegen, welcher nach Maf3gaben des auf Gott ge-
richteten Glaubens lebt:

133. Hunc autem hominem, quem veterem et exteriorem et terrenum descripsimus, sive in suo ge-
nere moderatum sive etiam servilis iustitiae modum excedentem nonnulli totum agunt ab istius
vitae ortu usque ad occasum. Nonnulli autem vitam istam necessario ab illo incipiunt, sed renas-
cuntur interius et ceteras partes suo robore spiritali et incrementis sapientiae corrumpunt et ne-
cant et in caelestes leges, donec post visibilem mortem totum instauretur, adstringunt. 134. Iste
dicitur novus homo et interior et caelestis, habens et ipse proportione non annis sed provectibus
distinctas quasdam spiritales aetates suas [...]. (Augustinus: De vera religione XXVI.48)°%

Die homolog gesetzten Dichotomierelationen (interior — exterior, novus — vetus, caelestis —
terrenus) werden einerseits als zeitliche, auf Erkenntnisfortschritt ausgerichtete Stufen-
folge mit klarer Wertung zu einer Axiologie geformt (schlecht: exterior, vetus, terrenus —
gut: interior, novus, caelestis). Von besonderem Interesse muss andererseits sein, dass
dieselben Dichotomierelationen, die ohnehin potentiell fiir weitere homologe Relationie-
rung zur Verfiigung stehen, in Augustins immens erfolgreicher Schrift De trinitate an eine
weitere Dichotomie, ndmlich diejenige von méannlich — weiblich, angeschlossen werden:

Ergo in eorum mentibus communis natura cognoscitur; in eorum uero corporibus ipsius unius
mentis distributio figuratur. [VIII] Ascendentibus itaque introrsus quibusdam gradibus considera-
tionis per animae partes unde incipit aliquid occurrere, quod non sit nobis commune cum bestiis,
inde incipit ratio, ubi homo interior possit agnosci. Qui etiam ipse si per illam rationem cui tempo-
ralium rerum administratio delegata est, immoderato progressu nimis in exteriora prolabitur con-
sentiente sibi capite suo, id est non eam cohibente atque refrenante illa quae in specula consilii
praesidet quasi uirili portione, inueteratur inter inimicos suos [Ps 6,8] uirtutis inuidos daemones
cum suo principe diabolo: aeternorumque illa uisio ab ipso etiam capite cum coniuge uetitum
manducante subtrahitur ut lumen oculorum eius non sit cum illo [Ps 37,11], ac sic ab illa inlustra-
tione ueritatis ambo nudati, atque apertis oculis conscientiae ad uidendum quam inhonesti atque
indecori remanserint tanquam folia dulcium fructuum sed sine ipsis fructibus, ita sine fructu boni
operis bona verba contexunt ut male uiuentes quasi bene loquendo contegant turpitudinem suam
[Gen 3]. (Augustinus: De trinitate XI1.7.13)%°

98 Kursivierung im lat. Text und i. d. Ubers. von mir; F.D.S. — Ubers. (Thimme): ,,133. Das ist der
Mensch, den wir als alten, dufleren und irdischen charakterisiert [descripsimus, F.D.S.] haben, mag er
nun auf seine Art maf3voll leben oder auch sich iiber das Maf3 knechtischer Rechtschaffenheit hinweg-
setzen. Manche kommen von Anfang bis Ende des Lebens nicht dariiber hinaus, andere aber beginnen
zwar notwendigerweise ihr Leben ebenso, aber sie werden innerlich wiedergeboren. Dann schwéchen
und téten sie die Reste des alten Menschen durch die Kraft des Geistes und der zunehmenden Weisheit
und binden ihn an die himmlischen Gesetze, bis er schliellich nach dem leiblichen Tode in seiner
Ganzheit erneuert wird. 134. Nun heift er der neue, innere und himmlische Mensch und hat gleichfalls
seine geistlichen Altersstufen, die nicht nach Jahren, sondern nach der Hohe des Fortschritts zu unter-
scheiden sind.*

99 Kursivierung hier und i. d. Ubers. von mir; F.D.S. — Ubers. (Schmaus): ,,In ihrem Geiste 1463t sich
also eine gemeinsame Natur feststellen, in ihrem Leibe aber wird die Aufgabenverteilung eben des
einen Geistes versinnbildet. Wenn man daher in stufenweisen Beobachtungen den Aufstieg nach innen



304 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Hier wird die Homologie massiv, wenn auch vorerst im Status des Vergleichs — quasi
virilis portione — ausgebaut und um eine kdrperliche ebenso wie um eine geschlecht-
liche Dimension erweitert, die dem Aufieren, das heif}t dem Kérper, die von der
Schlange verfiihrte und Adam (das Ménnliche, das Geistige) verfiihrende Eva zuord-
net.’°° Es ergibt sich folgende homologe Reihe:

durch die Schichten der Seele vollzieht, dann beginnt dort, wo uns eine Wirklichkeit zu begegnen an-
fangt, die wir nicht mit den Tieren gemeinsam haben, der Bereich des Verstandes, wo sich nunmehr
der innere Mensch feststellen 1af3t. Wenn dieser auch nur in jenem Verstandesteil, dem die Verwaltung
der zeitlichen Dinge iibertragen ist, durch mafloses Weiterschreiten allzusehr in das Aufere absinkt,
indem ihm sein Haupt zustimmt, das heif3t indem ihn nicht anhalt und ziigelt jener Teil, der auf der
Warte des Uberlegens den Vorsitz innehat, gleichsam die ménnliche Rolle spielend, so altert er ob sei-
ner Feinde [Ps. 6,8], der auf seine Kraft neidischen Ddmonen mitsamt deren Fiirsten, dem Teufel; und
so wird jene Schau des Ewigen auch vom Haupte selbst ebenso wie von der Gattin, welche die verbo-
tene Frucht i3t [Gen. 3,6], weggezogen, so daf} das Licht seiner Augen nicht mehr mit ihm ist [Ps. 37,11],
und so sind beide von jener Erleuchtung durch die Wahrheit entbléf3t, und die Augen ihres Gewissens
sind geoffnet, so daf3 sie sehen, wie entehrt und haflich sie wurden; und wie sie aus den Blédttern der
siiflen Friichte, aber ohne die Friichte selbst, ein Kleid weben, so drechseln sie ohne die Frucht eines
guten Werkes gute Worte, um so, schlecht lebend und gut redend, ihre Schande zuzudecken [Gen. 3].*
(Verweis auf die Bibelstellen v. Schmaus.) — Zur breiten Rezeption von De trinitate vgl. bspw.: Basil Stu-
der: Augustins De trinitate. Eine Einfiihrung. Paderborn/Miinchen/Wien et al. 2005, S. 15-25.

100 Diese Sinndimension ermoglicht folgende Stelle im Buch von dem edeln menschen Meister Eck-
harts, die belegen kann, dass die Zuordnung homo exterior — Eva {iber einen langen Zeitraum géngig
war: Ze dem lizerlichen menschen heeret allez, daz der séle anehaftende ist, begriffen und vermischet mit
dem vleische, und hat ein gemeine werk mit einem und in eine ieglichen gelide liphafticliche als daz ouge,
daz ore, diu zunge, diu hant und des gliche. Und daz nemmet diu geschrift allez den alten menschen, den
irdischen menschen, den tizern menschen, den vientlichen menschen, einen dienstlichen menschen. |...]
Der beese geist raetet und neiget alle zit den menschen uf das zitlich und zergenclich ist und waz untugent
ist, beese und tiuvelisch. Der selbe beese geist hdt alle zit sin kdsen mit dem tizern menschen, und durch in
laget er heimliche alle zit den innern menschen, rehte als der slange hdte sin kosen mit vrou Even und
durch sie mit dem manne Adam kosete. Der inner mensche daz ist Adam. (Meister Eckhart: Werke II. Pre-
digten. Traktate. Hrsg. u. komm. von Niklaus Largier, dort S. 314,15-316,7). Im Weiteren zitiert Eckhart
aus De Trinitate XII (S. 322,12 ff.). — Im 13. Jh. entsteht zudem ein in ca. 400 Hss. iiberlieferter, franzis-
kanischer Novizentraktat im deutschsprachigen Raum, welcher seine Lehre entsprechend der Trennung
in dufleren und inneren Menschen strukturiert, ndmlich Davids von Augsburg (ab Augusta) De exterio-
ris et interioris hominis compositione secundum triplicem statum incipientum, proficientium et perfectorum
libri tres (Hrsg. in Quaracchi 1899, nach der Hs. Clm 4637 von 1391). Die Aufsteigende Reihe von Begin-
nendem (status incipiens) — Fortschreitendem (status proficiens) — Vollendetem (status perfectus) wird
entsprechend entwickelt, insofern Novizen zundchst eine rein duflerlichen Weltabkehr verordnet wird,
welche eine Habitualisierungslehre entwickelt, die Richtlinien zur Fiihrung des homo exterior innerhalb
und auflerhalb der Klostermauern gibt; im zweiten Schritt, fiir die Fortgeschrittenen erst, richtet sich
die Perspektive auf den homo interior und beriihrt Fragen der Seelenfiihrung, wobei unter den Gefahren
fiir die Seele das Fleisch (tentatio a carne) genannt wird (lib. II, pars I, cap. II). Dies wird — und hier
kehrt die Siindenfallanalogie und implizit die Eva-Rolle des Korpers zuriick — als Feindschaft der
Schlange und des Menschen erklirt, welche ihren falschen Rat gibt (ebd., S. 73). — Das inhirente Argu-
ment, die Frau sei die Verfiihrerin des Mannes, ist beliebig verschiebbar, sodass es nicht nur fiir die
Dichotomisierung von Leib und Seele, sondern auch fiir den Gegensatz zwischen dem eigentlichen,



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 305

gut: homo interior: novus: caelestis: ratio: caput: virilis portio,
deren Gegenstiicke teils implizit bleiben, teils ausformuliert werden:
schlecht: homo exterior: vetus: terrenus: corpus/caro: membra: coniunx vetitum manducante.

Diese Gleichsetzung des dufieren Menschen mit einem weiblichen Prinzip, das anfillig
ist fiir die Einfliisterungen der Schlange und das madnnliche Prinzip korrumpiert, mit-
hin eine Festlegung des Korperlichen auf Weibliches im Terminus homo exterior, ist
auch in der Formulierung der Terminologien der Ars versificatoria noch enthalten, wie
die deutliche geschlechtlich markierte Scheidung der Beispielreihen zeigt. Der An-
nahme Farals, dass das ,,portrait complet aus Tugend- und Korperbeschreibung be-
stehe, steht der Sprachgebrauch des Matthdus entgegen, der beide Teile der descriptio
auf eine moraltheologische Sinndimension hin transparent werden lasst, in der sie sich
als unvereinbare, antagonistische Prinzipien gegeniiberstehen und durch den die Pras-
kripte einer ,heidnischen‘ Rhetorik fiir eine christliche Poetik anschlussfahig werden.!*!
Dass die Ars versificaotia auf dieses theologische Konzept von homo exterior und inte-
rior referiert, ldsst sich iiberdies am Text selbst zeigen, insofern es hier heifit, die de-
scriptio intrinseca stelle eine Beschreibung des hominis interioris, scilicet anime (Ars
vers. 1.74; Ubers. [F.D.S.]: ,,des inneren Menschen, das heif3t: der Seele“) dar.

von Gott herstammenden, mit all seinen tatsdchlichen Attributen (Schonheit — Hésslichkeit) wesenhaft
zur Kreatur gehdrenden Korper einerseits und der Korpermodifikation durch siindhaft-wolliistiges,
menschliches Tduschungswerk (Kleidung, Schminke) andererseits funktionalisiert werden kann.
Vgl. dazu Kraf3, Geschriebene Kleider, S. 164: ,Wann immer die kirchliche Tradition das Szenario des
Siindenfalls bemiiht, um ihre Kritik am weltlichen Kleiderluxus zu formulieren, betont sie zugleich,
daf3 die Frau dem Kleiderluxus in besonderer Weise verfallen sei, da sie es war, die sich im Paradies
von der Schlange verfiihren lief} und ihrerseits zur Verfiihrerin des Mannes wurde.*“ Es entstehen so
{iber das identische Argument verschiedene, miteinander konfligierende Dichotomien und damit wider-
spriichliche Bewertungen der korperlichen Schénheit, deren primédre Unvereinbarkeit nicht iiberbriickt
wird und — wie sich im Folgenden zeigen wird — auch nicht {iberbriickt werden muss.

101 Wie das Faral’sche Interpretament in der Forschung verhaftet geblieben ist, kann eine Stelle bei
Marie-Sophie Masse, La description, S. 81f., zeigen. Bezogen auf das Documentum wundert Masse sich,
dass zwar das hier als Beispiel angefiihrte (jedoch nicht im Text zitierte) Theoderich-,portrait‘ des Sido-
nius Apollinaris (Lib. I ep. 2: Ad Agricolae) alle fiir ein vollstindiges ,portrait‘ notwendigen Bestandteile
enthdlt — ,[L]e souverain [...] est décrit autant sous I’aspect de sa personne physique que de sa nourri-
ture, de ses divertissements, et d’autres choses encore® (ebd., S. 81) —, dass jedoch die in der Poetria
nova vorfindliche Damen-descriptio diesem Praskript gegeniiber unvollstandig erscheint: ,,Mais curieu-
sement, quand il [= Galfred] doit lui-méme dresser un portrait de beauté feminine dans la Poetria nova,
Geoffroi ne suit pas le schéma offert par son modéle: délaissant le portrait moral, in inclut en revanche,
a la suite de la description physique, un éveloppement consacré aux vétements.“ (Ebd., S. 82) Unab-
héngig davon, dass es selbst dann nicht unproblematisch ist, die Poetria und das Documentum direkt
aufeinander zu beziehen, wenn man — wie die Mehrheit der Forschung — davon ausgeht, dass beide
von Galfred verfasst sind, kann das hier geduf3erte Erstaunen in die Erkenntnis iiberfiihrt werden, dass
die ausschlaggebende Differenzkategorie das Geschlecht der beschriebenen Figur ist: eine Tugend-
descriptio in Hinblick auf eine weibliche Figur, iiberhaupt ein zweiteiliges ,,portrait de beauté feminine“
im Sinne Farals zu erwarten, konnte sich als modernes Missverstdndnis erweisen.



306 = IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Nicht zufdllig kehren die hier explizierten Begrifflichkeiten also in genau der
dargestellten, geschlechtlich differenzierten Funktion auch in den descriptio-Beispielen
der Ars versificatoria wieder, welche mit dem Begriffspaar homo interior/exterior offen-
bar planvoll operiert und es in einem moraltheologisch intelligiblen Sinne verwendet.
Die Beispielreihe erweist sich dabei nicht als die lockere Folge von Beispielen, als die
sie zumeist wahrgenommen wird, sondern bildet in der Sukzession von Stdnden,
Typen, Geschlechtern und Tugendqualitdten zugleich eine spezifische Anthropologie
ab, in welche das Begriffspaar eingelassen ist. So enthdlt die descriptio des Ulixes, wel-
cher nicht allein ein Krieger, sondern in der Troja-Tradition vor allen Dingen auch ein
Muster an Beredsamkeit (eloquentia) und Bildung ist,'? zugleich eine Passage in der
seine geistigen Fahigkeiten modellhaft in Kognitionstheorie, genauer: die sogenannte
Ventrikellehre oder Kammerntheorie, {iberfiihrt wird.'>> An Ulixes wird also zugleich
ein fiir die Poetiken wichtiges, weil aus den Rhetoriken autoritativ adaptiertes Element
durchgefiihrt, ndmlich die Theorie — nicht jedoch die Praxis! — der memoria:'**

102 Es sei noch einmal an die entsprechenden Rubrizierungen in den Hss. der Ars versificatoria erin-
nert: Descriptio ulixis G, Descriptio viri sapientis E, Descriptio iuvenilis sapiencie F, Descriptio advocati
sub metaphora H, Descriptio facundi hominis et eloquentis Q, Descriptio facundi hominis T, De eloquio K,
Commendatio sapientis C, Commandatio sapientis P. Vgl. dazu S. 285 f., Anm. 50.

103 Hierauf hat fiir die Ulixes-descriptio der Ars versificatoria bereits Hans Jiirgen Scheuer: Die Wahr-
nehmung innerer Bilder im ,Carmen Buranum‘ 62. Uberlegungen zur Vermittlung zwischen mediévisti-
scher Medientheorie und mittelalterlicher Poetik. In: Das Mittelalter 8 (2003), S. 121-136, hier: S. 123f.,
hingewiesen. Er zieht jedoch keine Konsequenzen fiir das anthropologische Modell, welches bei Mat-
thdaus die Reihe der Beispiel-descriptiones als Ganze darstellt und {ibersieht die fundamentale Tren-
nung zwischen homo exterior und homo interior, wenn er sich wundert, dass die descriptio ,,sich gar
nicht erst mit dem Aueren des Trojabezwingers ab|gibt], sondern [...] sofort auf einen Lobpreis der
Eigenschaften zu[steuert], fiir die der Heros beriihmt ist* (ebd., S. 123). Es ist indessen weniger so,
dass die descriptio - insofern sie Auferlichkeiten des Korpers ,iibergeht* — auf die ,portrétierte‘ Figur
zugeschnitten sei, sondern es ist umgekehrt so, dass hier in das anthropologische Modell der descrip-
tio-Reihe eine Figur eingefiigt wird, welche aufgrund ihrer Eigenschaften (vgl. ebd.) als Allegorie des
homo interior fungieren kann. Fiir Scheuer ist der ,,Rekurs auf ein sinnenphysiologisches Modell* zu-
ndchst ,,im Kontext eines Lehrbuchs fiir hohere lateinische Stiliibungen® ein ,,kurioses Detail klerika-
ler Gelehrsamkeit“, welches er — insofern hier eine mentale Bildtheorie geliefert werde — als ,,Zentrum
mittelalterlicher Poetik® betrachtet (ebd., S. 124). Ob sich die hier entworfenen Kognitionslehre tat-
sdchlich poetologisch im Sinne einer Poetik des ,Vor-Augen-Stellens‘ ausbeuten ldsst, bleibt zu disku-
tieren; so oder so bezeugt sie die bislang im Ganzen iibersehene Kodifzierung und Tradierung eines
anthropologischen Modells im Rahmen poetorhetorischer Ausbildung.

104 Die Forschung scheint mir bisher {ibersehen zu haben, dass die Beispiele des Matthdus partiell
poetologisch-rhetorisch verstehbar sind, wiahrend umgekehrt bspw. der stark stilisierte, gegen den omi-
nosen, stark stereotypen — vielleicht fiktiven — Rufus gerichtete Prolog zugleich auch selbst Stiliilbung
und Beispiel der nachfolgenden Praskripte ist. Gleiches gilt fiir die Poetria nova, deren Prolog die Kunst-
fertigkeit des Folgenden antizipiert, mithin sogar eine eigenstdndige descriptio ist! — Auch die Poetria
nova bindet die memoria an die Lehre von den Hirnkammern zuriick, wenn auch weniger explizit,
vgl. Poetria nova 1974-2035; Faral 1969-2030. — Im Laborintus Eberhards des Deutschen, welcher ja
gleichfalls als ein Rezeptionszeugnis fiir die Ars versificatoria des Matthdus und vielleicht auch fiir die
Poetria nova des Galfred zu verstehen ist, wird die Kammerntheorie ebenfalls kurz entfaltet; vgl. Labo-



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 307

Concipit ingenium sensu dictante, magistra
Discernit ratio consiliumque fovet;
Seminat ingenium, studium colit, asserit usus,
Elimat ratio, lingua ministra sonat;
Sensus precursor ratioque preambula linguam
Heredem faciunt dogmatis esse sui.
Non celle capitis in Ulixe vacant: epythetum
Officiale tenet prima, secunda, sequens:
Prima videt, media descernit, tercia servat;
Prima capit, media iudicat, ima ligat;
Prima serit, media recolit, metit ultima; tradit
Prima, secunda sapit, tercia claudit iter;
Prima ministrat opus reliquis: sunt hostia prima,
Hospicium media posteriorque domus;
Prima, secunda, sequens includit, iudicat, arcet
Obvia, visa, fugam poste, sapore, sera;
Stat medio rationis apex et utrimque salutat
Hostia sincipitis occipitisque seram.
Naturam virtute preit fidusque magister
Intimus est hominis exterioris homo:
Moribus egreditur hominem, preponderat egre
Nature sensus subvenientis honor.
(Ars vers. 1.52,13-34)'%°

Der Verstand, zergliedert in die Hirnkammern und gefasst als homo interior, wird hier-
bei im Falle des Ulixes zum Uberwinder des Kérpers (homo exterior).'°° Ulixes‘ Tugend-
haftigkeit beruht nicht zuletzt auf der Kontrolle von Korperlichkeit.

rintus Vv. 119-126. Es zeigt sich hier wiederum, wie dicht das diskursive Netz ist, welches die verschie-
denen poetologischen Texte aus ihrer je eigenen Perspektive bedienen.

105 Kursivierung im lat. Text und in der Ubers. hier und im Folgenden von mir, F. D. S. — Ubers. (Knapp):
,Das Talent entwirft nach der Vorgabe des Sinnes; der Verstand als Lehrerin unterscheidet; Beratung
hegt und pflegt; das Talent sit; das Bemiihen laf3t reifen; die Praxis pflanzt fort; der Verstand arbeitet
aus; die Zunge als Dienerin tont; der Sinn, der voranlduft, und der Verstand an der Spitze machen die
Zunge zur Erbin ihrer Lehre. Die Zellen im Kopf des Ulixes sind nicht leer. Die erste, zweite und dritte
triagt ihre Bezeichnung nach ihrem Amt: die erste (Zelle) sieht, die mittlere erkennt, die dritte bewahrt;
die erste erfafdt, die mittlere beurteilt, die dritte verbindet; die erste sét, die zweite 143t reifen, die letzte
erntet; die erste iiberliefert, die zweite weif3, die dritte beschlief3t den Weg; die erste bedient die anderen
mit dem Werk; die erste ist das Tor, die mittlere die Herberge, die letzte das Zuhause; die erste schlief3t
Entgegenkommendes mit einem Tiirpfosten ein, die zweite beurteilt Gesehenes mit feinem Gespiir, die
dritte verwehrt die Flucht durch einen Riegel; in der Mitte steht der Gipfel des Verstandes und griifit nach
beiden Seiten die Tiir des Vorderkopfs und den Riegel des Hinterkopfs. Der innere Mensch iibertritt mit
Mannestugend [= virtute; F. D. S.] die Natur und ist der treue Meister des dufSeren Menschen. Er geht durch
seinen Charakter {iber einen Menschen hinaus. Die Auszeichnung helfenden Verstehens wiegt schwerer
als die kranke Natur.“

106 Eine ganz dhnliche — aber nicht rhetorisch, sondern erkenntnistheoretisch gewendete — Kogni-
tionslehre findet sich im 10. Buch der Augustinischen Confessiones, in welchem es um die Suche nach
Gott geht. Nachdem das Ich duflerlich den Kreis der Schopfung abgesucht hat, welche ihm stets ant-



308 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Eine Entsprechung findet sich in der descriptio des Papstes, hier jedoch deutlicher
ins Mystische und Moraltheologische gewendet und wiederum — wie in der homolo-
gen, die homo interior/exterior-Dichotomie grundierenden Relation von Adam und
Eva — gegendert, ndmlich in die dem lateinischen Wortgenus entsprechende Relation
von sponsus spiritus (,,Brautigam Geist“) und sponsa caro (,,Braut Fleisch®), von [mari-
tus] und coniunx gefasst. Hierbei wird der sponsus nicht nur mit dem Geist (spiritus,
mens sacra'’), sondern auch mit dem Himmel (etherea sedes, polus), die sponsa mit
dem Fleisch (caro) und dem weltlichen Koérper (frequentat hospicem terre corpore)
identifiziert:

Mens sacra vas egrum fastidit, compede carnis
Necti conqueritur spiritualis honor;

Non dotes animi minuit caro coniuga, sponsus
Spiritus ad sponse carnis hanelat opem;

Mens sitit etheream sedem, pastorque frequentat
Hospicium terre corpore, mente polum.

(Ars vers. 1.50,41-46)1°8

Ménnliche Tugendhaftigkeit, welche der Anlass der descriptio interioris ist, bildet sich
hier ganz wesentlich iiber die Verneinung des Fleischlichen aus, welches zugleich das
Irdische und das Weibliche ist.

Darauf, dass Matthdus von Vendome augustinisches Gedankengut rezipiert zu
haben scheint, hat friih Edgar de Bruyne hingewiesen, welcher in Matthadus* vielzitierter
,Definition‘ von Schénheit — Est autem forma elegans et ydonea menbrorum coaptatio

wortet, dass sie nicht Gott sei, verlagert es die Suche ins Innere, also in die Seele. Hier wird differen-
ziert, dass der Mensch (homo) aus corpus und anima (unum exterius et alterum interius) bestehe. Die
Suche in der Welt sei eine Suche mit dem Korper, dem homo exterior, gewesen, welcher der Seele seine
Wahrnehmungen mitgeteilt habe: Ei quippe renuntiabant omnes nuntii corporales praesidenti et iudi-
canti de responsionibus caeli et terrae et omnium, quae in eis sunt, dicentium: ,Non sumus deus‘ et: ,Ipse
fecit nos.© Homo interior cognovit haec per exterioris ministerium (Augustinus: Confessiones X.6.9;
Ubers. [Flasch, Mojsisch]: ,,Hierin, wie zu einem vorsitzenden Richter, der die Antworten beurteilte,
meldeten die Sinne als korperliche Boten die Antworten des Himmels, der Erde und aller Dinge, die in
ihnen sind, als sie sagten: ,Wir sind nicht Gott‘ und: ,Er hat uns gemacht.‘ Der innere Mensch erfasst
dies durch den Dienst des duf3eren Menschen.). Diese Darstellung der Kognition zielt auf die Hinféllig-
keit der leiblichen (dufleren) Sinne und auf das alleinige Supremat des inneren Menschen, welcher nur
tiber Inneres suchen zu Gott finden kann. - Demgegeniiber offenbart sich die auf Ulixes angewandte
Kognitionslehre als der Rhetorik verpflichtete, insofern Ulixes eben ein Exemplum fiir Beredsamkeit,
nicht jedoch fiir Rechtgldaubigkeit ist.

107 Die Seele ist deswegen heilig, weil sie der von Gott gegebene Teil ist.

108 Kursivierung im lat. Text und in der Ubers. von mir; F. D. S. — Ubers. (Knapp): ,,Seine heilige Seele
empfindet Widerwillen gegen das kranke Gefdf3; die Ehre des Geistes klagt, daf3 die Fessel des Fleisches
sie bindet. Die Gaben des Geistes vermindert das mit diesem verméhlte Fleisch nicht; der geistige Brdu-
tigam lechzt nach der Hilfe fiir die fleischliche Braut; die Seele diirstet nach dem &dtherischen Wohnsitz,
und der Hirte weilt oft mit dem Korper in der irdischen Herberge, mit der Seele am Himmelspol.“



IV.1 Die Schinheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 309

cum suavitate coloris. (Ars vers. 1.68)!1°° — eine spezifische Anverwandlung der ,,fa-
meuse formule de Saint Augustin®,""° ndmlich aus einer Briefstelle Augustins (Epistola 3:
Nebridio Augustinus) sieht, die lautet: Quid est corporis pulchritudo? Congruientia par-
tium cum quadam coloris suauitate.™ Den beiden auctores, Cicero und Augustinus, ge-
geniiber bezieht Matthdus seinen kurzen Passus zur Schonheit von vornherein allein
auf kreatiirliche, in der Immanenz existierende Korper, und nicht ganz zuféllig hebt er
mit seiner Reformulierung — auch im Kontext seiner Ausfiihrung zur descriptio menbro-
rum — wiederum expressis verbis auf die Gliedmaflen (forma elegans et ydonea menbro-
rum) ab. Fast unmittelbar anschlieBend (Ars vers. 1.69) erfolgt zudem die — offenkundig
gleichfalls der Augustinischen Tradition verpflichtete — Ablehnung der leiblichen libido,
welche als Folge der menbrorum agitatio entsteht, auf die oben bereits hingewiesen wor-
den ist. Der Begriff der membra ist von Seiten der Theologie aus — ebenfalls schon seit
Augustinus — auch durch eine Diskussion der ,Zeugungsglieder‘, der membra genitalia,
gepragt, welche sich beispielsweise schon in De civitate Dei (XIV.16-24) findet, wo aus-
gefiihrt wird, dass Zeugung im Paradies vorgesehen gewesen sei, die membra genitalia
im prélapsalen Zustand des Menschen jedoch genauso wie jedes andere membrum der
vollstdandigen Kontrolle des Geistes unterworfen und nicht von der erbsiindigen Lust be-
herrscht waren. Entsprechend ist fiir den postlapsalen Menschen bei Augustinus (Con-
fessiones VIIL.5.12) die alia lex in membris des Romerbriefes (Rm 7,23) dasjenige, was
dem Gesetz Gottes entgegensteht und im Subjekt die Siinde bewirkt, das Gesetz der
Siinde selbst.'? Der Begriff der membra ist also, ebenso wie die bei Matthéus eingefiihr-
ten Begriffe des homo interior und exterior, im theologischen Rahmen — und das heif3t

109 Ubers. (Knapp): ,,Schénheit ist eine anmutige und geeignete Zusammenfiigung der Glieder ge-
meinsam mit dem Liebreiz der Farben.“

110 Vgl. de Bruyne, Etudes II, S. 173.

111 Hier zitiert nach: Aurelius Augustinus: Epistvlae I-LV. Hrsg. von Kl. D. Daur. Turnhout 2004
(= CCSL 31). — Wie bereits in Kap. II gezeigt worden ist, fillt diese Formulierung bei Augustinus ver-
schiedene Male im Kontext der Diskussion des Auferstehungsleibes in De civitate Dei (vgl. Kap. 1.1,
S. 21) und wird von hier aus auch in spéteren theologischen Schriften zitiert.

112 Augustinus: Confessiones VIIL5.12: Frustra condelectabar legi tuae secundum interiorem hominem,
cum alia lex in membris meis repugnaret legi mentis meae et captivum me duceret in lege peccati, quae in
membris meis erat (Ubers. [Flasch, Mojsisch]: ,,Vergeblich war die Freude meines inneren Menschen an
deinem Gesetz, denn ein anderes Gesetz in meinen Gliedern widerstrebte dem Gesetz meines Geistes
und hielt mich gefangen unter dem Gesetz der Siinde, das in meinen Gliedern herrschte.“). — Augusti-
nus: Confessiones VIII.11.27: Et rursus illa, quasi diceret: ,Obsurdesce adversus immunda illa membra tua
super terram, ut mortificentur. Narrant tibi delectationes, sed non sicut lex domini dei tui.* (Ubers. [Flasch,
Mojsisch]: ,,Aber die Enthaltsamkeit begann von neuem, so, als sagte sie: ,Verschlief3e deine Ohren fiir
deine unreinen irdischen Glieder! Téte sie ab! Sie reden von Geniissen, aber von anderen als das Gesetz
des Herrn, deines Gottes.*“) — Im Hintergrund steht Rm 7,23: video autem aliam legem in membris meis |
repugnantem legi mentis meae et captivantem me in lege peccati quae est in membris meis (Ubers. [Frank
Oborski]: ,,Ich sehe aber ein anderes Gesetz in meinen Gliedern, das widerstreitet dem Gesetz meines
Geistes und hilt mich gefangen im Gesetz der Siinde, das in meinen Gliedern steckt.“).



310 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

auch: im Kontext der Latinitdt — keinesfalls neutral, sondern von einem theologischen
Konnotationsrahmen flankiert, der das Sprechen von der Erbsiinde aufzurufen in der
Lage ist.

Das mafdgeblich von Faral vorgepragte Verstandnis der sogenannten ,descriptio
pulchritudinis‘ — der ,Faral’schen Normalform der Personenbeschreibung* — als poeti-
sches Verfahren zur Positiverung einer Figur muss im Rahmen der gegebenen Beispiel-
reihe in der Ars versificatoria also zumindest als zweifelhaft erscheinen. Auch die
nachtragliche Qualifizierung der Beispielreihe bei Matthdus wirft hierbei Fragen auf,
insofern es hier heif3t:

In prefatis descriptionibus non est superfluum quod plures descriptiones, scilicet quinque,
procedunt ad preconium, pauciores vero, scilicet due, ad vituperium sequuntur: etenim in expri-
mendo vituperio parcior debet esse instructio doctrinalis, ad quod vergit declivior consensus hu-
mane fragilitatis. (Ars vers. 1.59)'

Die sich aus dieser Aufteilung ergebende Zahl von sieben descriptiones geht freilich be-
reits unter Auslassung der von der Forschung gemeinhin als Einschub gewerteten, ad
laudem ausfallenden Brief-descriptio (1.54) nur dann auf, wenn man die beiden durch
einen Prosa-Einschub Kklar abgesetzten Helena-Beschreibungen als eine Einheit liest."™
Es scheint nicht ausgeschlossen, dass die erste Helena-descriptio (1.56) zwar ad laudem
ausfallt, die zweite (1.57) jedoch durch die beiden Kategorien ad laudem und ad vitupe-
rium nicht abgedeckt ist. Insofern sie korperlicher ist als die vorangehende, entzieht sie
sich — obgleich sie prinzipiell ,Jaudativ‘ formuliert ist — aufgrund ihrer ethisch negativ
zu wertenden conclusio der klaren Einteilung. Sie erscheint — entsprechend der in der
mittellateinischen Tradition verbreiteten Auffassung von der Helena meretrix — viel-
mehr als Beschreibung dessen, was die Ars versificatoria zuvor als concubina ankiin-
digt. Tragt man versuchshalber an den vorweggeschickten Kategorien die nachher
behandelten Beispiele auf, so zeigt sich, dass diese im Folgenden systematisch — wenn
auch nicht alle innerhalb der Beispielreihe — abgehandelt werden:

Igitur aliter ponenda est descriptio alicuius eccelsiastici pastoris [= 1.50: Papst], aliter imperatoris
[= 1.51: Cesar], aliter puelle [= 1.56: Helena I], aliter veterane [= 1.58: Beroe], aliter matrone [= 1.55:
Marcia], aliter concubine vel pedissece [= 1.57: Helena II], aliter pueri vel adulescentuli [= 1.68: Tod
des Knaben], aliter veterani [= 1.52: Ulixes, oder 1.54: Doctor], aliter liberi, aliter conditionalis

113 Ubers. (Knapp): ,In den vorausgehenden Beschreibungen ist es nicht iiberfliissig, dafl mehr Be-
schreibungen, namlich fiinf, zum Lob vorgebracht werden, weniger aber, ndmlich zwei, zum Tadel
folgen. Denn zum Ausdruck der Schelte mufl die lehrhafte Unterweisung geringer sein, wozu die
menschliche Schwiche ohnehin eher zuzustimmen neigt.“

114 Die Rubrizierungen der Handschriften geben einerseits Anlass dazu, ein zeitgendssisches Verstand-
nis anzunehmen, das die Helena-descriptiones als Einheit auffasst, insofern 1,57 keine eigene Rubrik er-
hélt. Andererseits ist diese descriptio jedoch zugleich die einzige, welcher eine kurze Prosaeinleitung
vorweggeschickt wird, die vielleicht ihrerseits den Zweck einer Rubrik bereits erfiillt hat.



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 311

[= 1.53: Davus], et aliarum proprietatum variationes in descriptionibus debent assignari, que ab
Oratio colores operum nuncupantur. (Ars vers. L46)'™

Legt man diese Ubertragung zugrunde, so wére auch hier wiederum eine mindestens la-
tente Negativ-Qualifizierung zu vermerken, indem der gegeniiber der ersten descriptio
membrorum (1.56) gesteigerten zweiten (1.57), welche fiir den deliciosus auditor gestaltet
ist, die Funktion beikommt, auf Beischlaf ausgerichtete Schonheit darzustellen. Nicht
umsonst schlielt nur die zweite descriptio membrorum mit einer conclusio (1.57,21-24),
die erklart, warum Troja brannte, und behauptet, dass diese Schénheit aus dem keu-
schen Hippolytus einen Priapus zu machen in der Lage sei."® Sie ist ganz auf den Akt
des Beischlafens (concumbere) ausgerichtet und kennzeichnet damit die concubina.'”

IV.1.2 Die protonarrative Rahmung des Schénheitsdiskurses in der descriptio
membrorum bei Matthdus von Vendome, Galfred von Vinsauf
und Gervasius von Melkley

Die sich in der theologisch anschlief3baren Terminologie manifestierende, vom Siin-
denfall her konstruierte narrative Rahmung (Framing) der Beschreibung des schénen
Korpers wiederholt sich in der protonarrativen Einbindung, welche die Ars versificato-
ria fiir den Einsatz der descriptio bereitstellt. Die von Matthdus geforderte argumenta-
tive Einbindung (Ars vers. 1.39/40) und die damit eng verkniipfte Forderung nach
Vermeidung iiberfliissiger descriptiones (Ars vers. 1.38)"'® hat Faral zwar gesehen, je-
doch als apologetische Strategie fiir ein vermeintliches Schmuckmittel marginalisiert,
worin ihm die Forschung bereitwillig gefolgt ist:

Matthieu (I, 38) prend soin d’indiquer que la description doit venir avec a propos et se justifier par
son utilité dans le récit [...]. Ce précepte judicieux n’est donné par aucun des autres théoriciens,

115 Ubers. (Knapp): ,,Also ist eine Beschreibung irgendeines Kirchenhirten anders zu gestalten als die
eines Kaisers, anders die eines jungen Mddchens als die einer Alten, anders die einer Herrin als einer
Konkubine oder einer Dienerin, anders die eines Knaben oder Jiinglings als die eines Alten, anders die
eines Freien oder Unfreien. Und Variationen anderer Eigenschaften miissen in Beschreibungen bei-
gelegt werden, welche von Horaz Farben der Werke genannt werden.“

116 Vgl. dazu die Aufnahme der Helena-descriptio in die Asthetik bei de Bruyne, Etudes I, S. 181, wel-
che genau die entscheidenden letzten Verse nicht zitiert.

117 Concubina meint urspriinglich die unverheiratet mit einem Mann zusammenlebende Frau,
wortlich jene, die sich mit einem Manne ,niederlegt‘. Es ist leicht zu ersehen, wie einfach dieser
Wortsinn auf Helena zu iibertragen ist.

118 Diese Warnung wird in Hinblick auf die Erorterung der descriptio loci wiederholt: Ars vers. 1.110: Et
notandum quod, sicut dictum est de descriptionibus prelibatis, descriptio loci vel temporis plerumque po-
test esse superflua, plerumque opportuna (Ubers. [Knapp]: ,.Es gilt festzuhalten, daf3, so wie es von den
zuvor genannten Beschreibungen gesagt wurde, die Beschreibung des Ortes oder der Zeit haufig iiber-
fliissig und haufig niitzlich sein kann.*).



312 — IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

qui se bornent a indiquer la description comme un procédé d’amplification. Il est significatif, d’ail-
leurs, qu’ils la mentionnent aussi, comme on I’a vu, parmi les variétés de la digression. En fait,
dans les exemples qu’en offre la littérature, elle est souvent oiseuse; chez beaucoup d’auteurs, et
chez Matthieu lui-méme, elle fait plus d’une fois hors-d’ceuvre et n’a d’autre raison d’étre que I’ob-
servance d’une tradition routiniére."®

Wihrend dies fiir Matthdus bereits ausreichend widerlegt sein sollte, zeigen auch die
iibrigen Poetiken, die sich mit der descriptio beschiftigen, ein deutliches Bewusstsein
fiir die in der Ars versificatoria formulierten Regeln. Direkter Einfluss der Ars versificato-
ria des Matthdus ldsst sich fiir die Ars poetica des Gervasius von Melkley veranschla-
gen, welcher sich eingangs explizit auf die Lehren des Matthdus bezieht. Sein Passus
zur descriptio, den Faral geradezu programmatisch nicht in seine ,doctrine‘ einbezogen
hat,?° lautet:

119 Faral, Les arts, S. 77. — In jlingerer Zeit noch entwickelt bspw. Marie-Sophie Masse, La description,
hier: S. 51-100, im Rekurs auf Faral und Andere eine Theorie der ,,description d’étres animés*, die gdnz-
lich ohne die bei Matthdus so gewichtige Argumentfunktion auskommt. — Khler, Das literarische Port-
rét, S. 26-29, betont zwar die Herkunft der descriptio aus dem rhetorischen Argument, fasst dies jedoch
zugleich als Einschrankung auf, wenn sie betont: ,,Im Laufe der Zeit 16st sich die ,amplificatio® und
damit auch die ,descriptio ad personam‘ aus ihrer reinen Zweckgebundenheit* (ebd., S. 28). Sie begreift
dies — durchaus ,modern‘ denkend - als eine Art poetische Emanzipierung vom Zweck, welche von
einer ,,zunehmenden Poetisierung® (ebd., S. 30) herriihre, nur um ihren Einsatz dann - iiber alle Epo-
chengrenzen hinweg und gegen die Poetiken — auf ,,Ausschmiickung und atmosphdrische Einbettung*
(ebd., S. 35) festzulegen. Als Mittel der amplificatio bzw. der dilatatio ist die descriptio in der germanisti-
schen Medidvistik besonders durch einen wegweisenden und breit rezipierten Aufsatz von Franz Josef
Worstbrock: Dilatatio materiae. Zur Poetik des ,Erec‘ Hartmanns von Aue. In: Frithmittelalterliche Stu-
dien 19 (1985), S. 1-30, eingegangen. — Auch einflussreiche Theoretiker wie Roland Barthes, der die
descriptio in Hinblick auf antikes Material, jedoch bereits mit einem Auge auf das Mittelalter definiert,
haben sicherlich dazu beigetragen, den ornamentalen Charakter der descriptio festzuschreiben: ,,[D]er
nicht mehr {iberredende, sondern rein zur Schau gestellte Diskurs [hier ist wohl das genus demonstrati-
vum gemeint; F.D.S.] destrukturiert sich, zerfillt in eine lockere Abfolge von Glanzstiicken, die nach
rhapsodischem Modell aneinandergereiht werden. Den Kern dieser Stiicke (der sehr hoch im Kurs
stand) bildete die descriptio oder ekphrasis. Die ekphrasis ist ein anthologisches, von einem Diskurs in
den anderen iibertraghares Fragment; sie ist eine festgelegte Beschreibung von Orten, Personlichkeiten
(Ursprung der topoi des Mittelalters). Dermaflen entsteht eine neue syntagmatische Einheit, das Stiick:
Es ist kiirzer als die {iblichen Teile des Diskurses, langer als der Satz; diese neue Einheit (Landschaft,
Portrét) verlaft den (juristischen, politischen) Rednerdiskurs und gliedert sich unschwer in die Narra-
tion, in das Romankontinuum ein: Einmal mehr ,iiberlappt‘ die Rhetorik das Literarische.“ (Roland Bar-
thes: Die alte Rhetorik. In: ders.: Das semiologische Abenteuer. Frankfurt a. M. 1988, S. 15-101, hier:
S. 32f.) — Entgegen Barthes soll hier betont werden, dass im Gegenteil auch dort, wo die descriptio als
,(Glanz-)Stiick* funktioniert, sie gleichwohl stets die Implikate des juristischen Falles, das Residuum
des crimen in sich tragt.

120 Hier produziert die ,doctrine‘ Farals blinde Flecken in einer Forschung, die seinen Setzungen um-
standslos folgt. Im Anschluss an Faral behauptet bspw. Khler, Das literarische Portrdt, S. 30: ,,Als ein-
ziger Theoretiker des Mittelalters fordert er [= Matthdus von Vendoéme, F.D.S.] allerdings, daf die
,descriptio’ zweckmdf3ig zu sein habe, d. h. die Handlungen motivieren und begriinden soll“. Neben
Matthdus, Gervasius und der Rhetorica ad Herennium selbst, welche als einflussreichster praskiptiver



IV.1 Die Schonheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 313

Descriptio est demonstratio proprietatis alicuius rei, puta vel hominis, vel loci, vel temporis vel
huiusmodi. Descriptio autem in nulla materia fieri debet, nisi talis ut auctor ex ipsa eliciat aliquod
argumentum. Verbi gratia in fabula de Piramo et Tisbe describitur bustum Nini,'* ut audita oppor-
tunitate loci probabile sit amantes illuc libentius convenire.
Descriptio vero nihil ad rem faciens vel nulla sit vel brevissima. Hec descriptio Babilonis

superflua est in illa fabula:

Orbis honor Babilon, orbis laus imminet, orbis

Effigies, orbis balsamus, orbis apex[.]'*?
Quid enim ad rem de statu Babilonis? Nihil de materia probabilius efficitur per hanc descrip-
tionem. Describitur autem res tum intrinsecus, tum extrinsecus.
Intrinsecus scilicet ex circumstancia ipsius corporis vel loci. Hoc modus generalis est.
Extrinsecus scilicet ex aliquo famoso actu vel huiusmodi. Secundum hoc usus ...
(Gervasius von Melkley: Ars poetica, S. 65,16-66,12)'

Text zu werten ist, wird im Folgenden zu zeigen sein, dass auch bei den iibrigen Poetikern die Argu-
mentstruktur von zentraler Bedeutung ist.

121 Das bustum Nini, das Grabmal des Ninius, wird bereits bei Ovid mit Attributen eines locus amoenus
gekennzeichnet: neve sit errandum lato spatiantibus arvo, | conveniant ad busta Nini lateantque sub
umbra | arboris: arbor ibi niveis uberrima pomis, | ardua morus, erat, gelido contermina fonti (Ovid, Meta-
morphosen IV,87-90; Ubers. [von Albrecht]: ,,Um nicht auf ihrer Wanderung im freien Feld umherirren
zu miissen, wollten sie einander am Grab des Ninus treffen und sich im Schatten eines Baumes verste-
cken. Dort stand ndmlich ein Baum, iiberreich an schneeweifien Friichten, ein hoher Maulbeerbaum,
dicht neben einer kiihlen Quelle.“).

122 Die zitierten Verse stammen aus dem bei Faral, Les arts, S. 331-335, edierten anonymen Pyramus
und Thisbe-Gedicht Consulte teneros non claudit ... , Vv. 3 f. — Punkt nach apex fehlt bei Grabener, Ger-
vais, S. 66. — Das zuvor erwdhnte Grabmal des Ninus wird dort wie folgt beschrieben: Sunt ibi busta Nini
manibus celeberrima fabri, [ Sed tanti regis funere nota magis. | Lascivit radio, dulcedine, murmure, fructu;
| Flos ibi, gramen ibi, fons ibi, morus ibi. [ Singula sunt proprio distincta colore, virescunt | Gramina, mora
vigent, flos rubet, albet aqua. | Quae tum admissis mendaces narrat habenis | Fabula rumores, candida
mora facit. | Candida cerussant nigrum, mendacia verum, | Nasonemque sapit mixtio falsa virum (Faral,
Les arts, S. 335, Vv. 165-174; Ubers. [Marco Mattheis, Berlin]: ,,Dort ist das durch die Hinde des Hand-
werkers Ninus hochberiihmte, aber durch das Begrdbnis eines so groflen Konigs noch bekanntere Grah.
Es besticht durch seinen Glanz, seine Anmut, seinen Marmor, seinen Augenschmaus. Blumen sind dort,
Gras ist dort, eine Quelle ist dort, ein Maulbeerbaum ist dort. Die einzelnen Gegenstdande sind durch die
ihnen eigenen Farbe unterschieden: Es griinen die Wiesen, die Maulbeeren sind in voller Bliite, die Blu-
men farben sich rot, das Wasser schaumt weif3. Sobald nun aber der Schreibgriffel Einzug gehalten hat,
erzahlt die Geschichte erlogenes Gerede: Sie macht die Maulbeeren weif3. Das Weif3 bleicht das Schwarz,
Liigen die Wahrheit, diese falsche Vermischung schmeckt nach einem Herren namens Ovid.*).

123 Ubers. (F. D. S./Marco Mattheis, Betlin): ,,Descriptio ist die Darstellung der Eigenschaft einer beliehi-
gen Sache, beispielsweise eines Menschen oder eines Ortes oder einer Zeit oder etwas dergleichen. Eine
descriptio darf jedoch nicht in einem Stoff vorkommen, wenn sie nicht so beschaffen ist, dass der Autor
aus ihr etwas Gehaltvolles herausziehen kann. Zum Beispiel wird in der Erzdhlung [fabula] von Pyramus
und Thisbe das Grabmal des Ninus beschrieben, damit es, wenn man von der Lage des Ortes hort, wahr-
scheinlich ist, dass die Liebenden dort gern zusammenkommen. Eine descriptio, die aber nichts zur
Sache tut, soll entweder ganz vermieden werden oder so kurz wie moglich gehalten werden. Die descrip-
tio Babylons ist in jener Erzahlung iiberfliissig: ,Ehre des Weltkreises, Babylon, dein Lob iibersteigt die
Welt, o Bildnis des Weltkreises, o Balsam des Weltkreises, o Gipfel des Weltkreises.® Was namlich tut



314 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Diese Lehre des Gervasius entspricht derjenigen der Ars versificatoria des Matthdus
und darf durchaus als Beleg fiir den Einfluss — und die Ernsthaftigkeit — der hier gefor-
derten Argumentstruktur der descriptio gelten. Zugleich zeigt sich auch in der Ars poe-
tica das Erbe der auf die (fingierte) Horsituation — ut audita opportunitate loci probabile
sit — hin stilisierten Argumentation. Weiterhin kann vermerkt werden, dass auch hier
im Zentrum der per argumentum motivierten Handlungssequenz die Gelegenheit (op-
portunitas) und Wahrscheinlichkeit (probabilitas) des Beischlafs steht, welche an die
Technik der descriptio auch dann gekniipft wird, wenn sie eine descriptio loci ist.'**
Dass die descriptio zur Begriindung eines Arguments, das heif3t zugleich: einer kausal
motivierten Handlungsfolge, eingesetzt wird, haben die Theoretiker wiederum der
Rhetorica ad Herennium entnehmen konnen, in der es unter dem Stichwort descriptio
heifdt: Descriptio nominatur, quae rerum consequentium continet perspicuam et deluci-
dam cum gravitate expositionem (Rhet. ad Her. 1V.39.51)." Auch hier findet — wie im
Falle der Kategorien notatio und efficitio — im Zuge der Adaption rhetorischer Techni-
ken in poetische Praskripte die spezifische Verengung einer allgemeinen Regel auf ei-
nige universalisierbare narrative Sequenzen statt.

In Galfreds Poetria nova scheint demgegeniiber der Ornamentcharakter der de-
scriptio im Vordergrund zu stehen. Einerseits ergibt sich dies aus der Position der de-

hier die Stellung Babylons zur Sache? Nichts von dem Stoff wird durch diese descriptio wahrscheinli-
cher. Beschrieben werden kann ein Ding entweder intrinsisch oder extrinsisch. Intrinsisch ndmlich aus
den Umstinden des Korpers oder Ortes selbst. (Dies ist die verbreitete Art.) Extrinsisch dagegen aus
einer beriihmten Tat oder dergleichen abgeleitet. Entsprechend diesem Gebrauch ... “ — Die Aufteilung
der descriptio in die Kategorien ,intrinsisch® und ,extrinsisch* folgt dabei wiederum der Kategorisierung
der Rhetorica ad Herennium, nach der duf3ere Umstéinde [rerum externarum] dasjenige sind, ,,was durch
Zufall oder Schicksal giinstig oder ungiinstig ausfallen kann: Herkunft, Erziehung, Reichtum, Macht,
Ruhm, Biirgerrecht, Freundschaften und dergleichen und die Nachteile, die im Gegensatz dazu stehen.”
(Rhet. ad Her. I11.4.10) Die Kategorie der rerum corporis (effictio) fasst Gervasius unter der Oberkategorie
der descriptio intrinseca, diejenigen der rerum animi (notatio) werden stillschweigend iibergangen. Seine
Terminologie darf nicht mit der partiell gleichlautenden Unterscheidung von descriptio intrinseca (nota-
tio) und descriptio superficiale (effictio) bei Matthdus verwechselt werden.

124 Die zu Beginn des Pyramus-Gedichtes vorkommenden descriptiones von Thisbe und Pyramus sind
gleichfalls daraufhin stilisiert, die Liebeszusammenkunft zu plausibilisieren, insofern Thisbe eine descrip-
tio membrorum erhdlt und Pyramus eine descriptio intrinseca, die durch den Hinweis durchbrochen ist, er
sei schon wie Paris. Paris, dessen nomen proprium fiir mannliche Schonheit steht, indiziert eine suspekte
Kategorie, die eine Inklination des Pyramus zur Liebe plausibilisiert. — Es sei zudem angemerkt, dass
iiber den analogen Aussagegehalt des sowohl der menbrorum descriptio als auch der descriptio loci unter-
legten Argumentes, nimlich der Inklination zur Wollust, eine strukturelle Ahnlichkeit — geradezu eine
,Sympathie‘ — zwischen dem aménen Ort und dem weiblichen Korper entsteht, die sich auch in der narra-
tiven Realisierung der beiden Formen deutlich ausgewirkt hat.

125 Die Ubersetzung von Theodor Niifilein — ,,Schilderung wird das Stilmittel genannt, welches von
den folgenden Ereignissen eine durchschaubare und klare Darstellung voller Feierlichkeit enthalt.* —
halte ich in Hinblick auf das Verstdndnis, das die Poetorhetoriken der Passage um 1200 entgegenge-
bracht haben, fiir unangemessen und schlage daher vor: ,,Descriptio wird genannt, was eine klare und
deutliche Erklirung der (daraus) folgenden Dinge, mit Bedeutsamkeit, enthélt.“



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 315

scriptio in der Reihe der zur dilatatio niitzlichen Mittel'?® und andererseits aus der
Beliebigkeit ihres Einsatzes, die aus der Anweisung spricht, welche der ,descriptio
menbrorum‘ in der Poetria nova nachgestellt ist: Sed, cum sit formae descriptio res
quasi trita | Et vetus, exemplum sit in his, ubi rarior usus (Poetria nova 627 f., Faral
622 £.),"*” worauthin die Beschreibung eines Festmahles folgt.'”® Die grundsitzliche Aus-
tauschbarkeit der Beschreibung einer Frau und der Beschreibung eines Festes findet
jedoch unter einer bestimmten Maf3gabe, namlich eben im Horizont der Techniken
der dilatatio statt: Die Aussagen, die einleitend getroffen werden, beziehen sich ent-
sprechend nicht auf die narrative Einbindung/Funktionalisierung, sondern haben
ihren Bezugspunkt einzig in der Technik des ,Erweiterns":

Septima succedit praegnans descriptio verhis,
Ut dilatet opus. Sed, cum sit lata, sit ipsa
Laeta: pari forma speciosa sit et spatiosa.

In celebri forma faciat res nubere verbis.

Si cibus esse velit et plena refectio mentis,

Ne sit curta nimis brevitas vel trita vetustas
Sint variata novis exempla secuta figuris,
Rebus ut in variis oculus spatietur et auris.
(Poetria nova 559-566, Faral 554-561)'%°

Bezeichnend ist, dass Galfred — wenn auch nicht im Sinne einer strengen Terminolo-
gie — als siebte Methode der dilatatio nicht einfach die Kategorie der descriptio vorgibt,
die — mit der Ars versificatoria gedacht — von kurzen, auf Satzebene beschrankten For-
men — wie dem epitheton oder der comparatio — bis hin zur distinkten textuellen Ein-
heit im Sinne einer Grofiform — dem Barthes’schen ,Stiick*>® — reichen kann, sondern
dass aus dieser Bandbreite moglicher Formen von descriptio eine bestimmte ausge-
wahlt wird, namlich jene, die den Anforderungen des dilatare dienen kann: die prae-
gnans descriptio verbis."> Dem Thema des Abschnitts entsprechend beziehen sich alle
weiteren Ausfithrungen auf den Umfang. Nichtsdestoweniger zeigt sich einerseits, dass

126 Hier findet sie sich auch bei Johannes de Garlandia.

127 Ubers. (Gallo): ,,But, since the description of the human form is more or less trite and shopworn,
take this example, less often employed*“.

128 Diese Wertung ist in der Forschung verbreitet und findet sich implizit schon bei Faral, Les arts,
S. 75-84.

129 Ubers. (Gallo): ,,The seventh method of lengthening the work is by inserting a description pregnant
with words. But although it be wide let it be winsome: let it be equally spacious and specious. Let the
matter marry the words in a distinguished manner. If nourishment and a full meal for the mind be
required, let not the discourse be too short in its brevity or trite in its antiquity. Let varied examples be
followed by new figures, so that eye and ear can wander at large among varieties.“

130 Vgl. Barthes, Die alte Rhetorik, S. 32f.

131 Gervasius von Melkley hingegen fiihrt die descriptio als Form der digressio ein, welche er wie
folgt definiert: Digressio est exitus a materia vel a sententia ex vicinitate vel comprehensione rerum ac-
ceptus. Nec enim hanc vicinitatem apello similitudinem, ut Donatus. | Eximus igitur a materia per colo-



316 = IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

die descriptio membrorum formal den Mafigaben des Matthdus zur argumentativ-
narrativen Rahmung gehorcht, und andererseits, dass dariiber hinaus in der Poetria
nova zu einem spateren Zeitpunkt weitere Formen der descriptio, die nicht auf die dila-
tatio bezogen sind, diskutiert werden (Poetria nova 1292-1294, Faral 1287-1289), der
Horizont in Hinblick auf die Technik derselben also in der Poetria weiter gespannt ist,
als in der Forschung oftmals wahrgenommen.

Wie die Helena-descriptio der Ars versificatoria, miindet auch das Beispiel der Poet-
ria nova in einen Passus, der den narrativen Effekt der beschriebenen weiblichen
Schonheit auf die Erregung wolliistigen Begehrens im Mann festlegt:

[...] Quis in hac face nesciat ignes?

Quis non inveniat flammam? Si Jupiter illis
Temporibus vidisset eam, nec in Amphitrione
Luderet Alcmenam; nec sumeret ora Dianae,
Ut te fraudaret, Calixto'?, flore; nec Yo
Nube, nec Antiopam satyro, nec Agenore natam
Tauro, Messione nec te pastore, vel igne
Ansepho genitam, vel te Deionis in angue,
Vel Ledam cygno, vel Danem falleret auro.
Hanc unam coleret omnesque videret in una.
(Poetria nova 617-626, Faral 612-621)'>

rem quem appellamus digressionem. Digressio est quando eximus ad aloquid materie conveniens (Ars
poetica, S. 65,3-8; Ubers. [F.D.S.]: ,Digressio ist das Verlassen des Gegenstandes oder des Satzes,
das aufgrund der Ndhe oder des Verstdndnisses der Dinge empfangen ist. Und in der Tat nenne ich
diese Nidhe Ahnlichkeit, wie Donatus. Wir verlassen also den Gegenstand mithilfe eines Mittels (colo-
rem), das wir digressio nennen. Digressio ist, wenn wir den Gegenstand fiir irgendetwas verlassen,
was ihm zugehort.“), und im Weiteren: Tum fit per comparationem, tum per descriptionem (Ars poe-
tica, S. 65,14 f.; Ubers.: ,,Bald geschieht dies mit einem Vergleich, bald mit einer descriptio.). Die-
ser digressio-Begriff ist mit dem dilatatio-Begriff Galfreds nicht identisch. Wahrend dieser von der
Ausweitung des Gegenstandes als Prinzip ausgeht, ist jener systematisch in umgekehrte Richtung
gedacht, indem er ein ,Verlassen‘ des Gegenstandes annimmt. Dieses ,Verlassen‘ nimmt, wie die
descriptio-Definition zeigt, in der Ars poetica keine rein ornamentalen Ziige an, sondern muss aus
der materia heraus begriindet sein (ex vicinitate).

132 Callisto ist schon bei der Entwicklung der descriptio in der Ars versificatoria (1.40) bedeutend. Dass
sie bei Galfred wieder vorkommt, ist wohl kein Zufall, zumal Matthdus von Venddme eine eigenstdn-
dige Callisto-Dichtung verfasst hat.

133 Ubers. von Kraf3, Geschriebene Kleider, S. 156: ,,Wer wird bei dieser Fackel das Feuer verkennen?
Wer wird diese Flamme nicht entdecken? Wenn Jupiter zu seinen Zeiten sie gesehen hitte, so hétte er
nicht in der Gestalt des Amphitrion mit Alkmene gespielt, noch Dianas Sprache angenommen, um dir,
Callisto, die Blume zu rauben; noch hitte er sie getduscht: nicht Io als Wolke, noch Antiope als Satyr,
nicht Agenors Tochter als Tier, nicht dich, Mnemosyne, als Schéfer, nicht Asopos Tocher als Feuer,
nicht dich, Deos Tochter, als Schlange, nicht Leda als Schwan, nicht Danae als Goldregen. Diese allein
hétte er verehrt und alle anderen in ihr erschaut.”



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 317

Die Einbindung der Namen funktioniert hier wie in der Ars versificatoria als Platzhalter
fiir die narrative Einbindung, von der die Modell-descriptio in ihrer Funktion als Bei-
spiel im Rahmen einer Poetik entkoppelt ist. Uber sie werden narrative Kontexte fiir die
Darstellung weiblicher Schonheit evoziert, beziehungsweise — angesichts der betonten
Gleichformigkeit der um die Entflammbarkeit Jupiters sich drehenden Erzdhlungen —
ein spezifischer narrativer Kontext.

Das Einspielen spezifischer, das ,Stiick* {ibersteigender diskursiver und narrativer
Gehalte iiber die Nennung bekannter Figuren, wie es fiir die Argumentstruktur der
Schonheits-descriptio zentral ist, reflektieren die Poetiken selbst. So vermerkt Matthdus
eigens, dass bei den in der Reihe seiner Beispiele beschriebenen Figuren die Verwen-
dung der Eigennamen nicht absolut verstanden werden diirfe:

Amplius, auditoris diligentia fideli memorie studeat commendare ut in predictis descriptionibus
per specialia nomina generalem intelligat disciplinam [...]. [...] Igitur quod dictum est de summo
pontifice vel de Cesare vel de aliis personis que sequunter, ne nomen proprium preponderet, cete-
ris personis eiusdem conditionis vel etatis vel dignitatis vel officii vel sexus intelligatur attributum,
ut nomen speciale generalis nominis vicarium ad maneriem rei, non ad rem maneriei reducaturl.]
(Ars vers. 1.60)1*

Die Wendung per specialia nomina ist Gegenstand verschiedener Interpretationen gewor-
den und dabei sowohl konzessiv wie auch kausal aufgefasst worden. Wahrend Gallo
iibersetzt: ,,Jone] must perceive the general principles behind the name“" und damit insi-
nuiert, dass die gewdhlten Namen in Matthdus’ Auffassung das Verstandnis der dahinter
liegenden, allgemeinen Prinzipien behindern kénnten, kommt Galyons Ubertragung der
Stelle meiner Auffassung naher: ,,[one is] to understand the general techniques of descrip-
tions by means of examples involving specific persons“.”* Diese Lesart weist der Wahl der
Namen einen Grund zu. Wahrend Gallo impliziert, dass Matthdus mit der Vergabe von
nomina specialia seiner eigenen Tendenz zur Verallgemeinerung und Typisierung wider-
spricht, erdffnet Galyons Verstidndnis eine andere Perspektive: Die Namen implizieren —
exemplarisch - ein (relativ) konkretes Figurenwissen — im Falle der Helena und des Odys-
seus stdrker als im Falle ,des‘ Papstes — sowie bestimmte Handlungsmuster — im Falle
Helenas: des Ehebruchs. Sie transportieren also iiber Allusion eine (narrative) Einbin-
dung, die in der Rezeption beriicksichtigt werden soll. Diese ist nichtsdestoweniger gene-
ralisierbar, weshalb analoge descriptiones allen Figuren zugeordnet werden kénnen, die

134 Ubers. (Knapp): ,,.Des weiteren moge die Aufmerksamkeit des Horers dem getreuen Gedéchtnis das
Verstandnis der in den vorangehenden Beschreibung am Beispiel bestimmter Eigennamen geiibte all-
gemeingiiltige Methode einzuprigen trachten [...]. [...] Daher soll das, was {iber einen Papst oder Caesar
oder andere folgende Personen gesagt wurde, als Charakteristik anderer Personen desselben Standes,
Alters, Ranges, Amtes oder Geschlechts verstanden werden, damit nicht der Eigenname das Uberge-
wicht habe, sondern der spezielle Name als Stellvertreter des allgemeinen Begriffs fiir die Gattung des
(einzelnen) Gegenstandes und nicht fiir den (einzelnen) Gegenstand einer Gattung eingesetzt werde*.
135 Gallo, Poetria nova, S. 71; Kursivierung von mir, F. D. S.

136 Galyon, Art of Versification, S. 45; Kursivierung von mir, F. D. S.



318 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

den gewdhlten Beispielfiguren entsprechen, insofern auf sie bestimmte analoge proprieta-
tes zutreffen™ beziehungsweise insofern sie in analoge narrative Kontexte eingebunden
sind. Die beispielhaft gewdhlten Eigennamen dienen also dazu, die im Rahmen der Ars
versificatoria isoliert — namlich als von der Ganzheit des Diskurses getrenntes ,Stiick>® —
stehenden Deskriptionen auf ihre (potentielle) Funktionalisierung in einem gréf3eren nar-
rativen Kontext hin transparent zu machen, welcher im Rahmen der Poetik deshalb ent-
fallen muss, weil fiir die exemplifizierend vorgehenden Poetiken nur Textteile, das heif3t
Elemente von der Gréf3e eines Wortes, einer Periode, hochstens eines ,Stiickes® integrier-
bar sind.”’

137 Entsprechend deuten die Handschriften, sofern sie eine Rubrizierung der descriptiones bieten,
mehrheitlich auf die Tendenz zur Generalisierung. So findet sich bspw. fiir die Helena-descriptio nur
eine Rubrik, ndmlich: Descriptio tyndaridis, welche auf den Namen der Helena verweist, wahrend die
librigen generalisierend sind: Descriptio forme puellaris, Descriptio pulcre mulieris, Commendatio pulchre
mulieris, Descriptio forme pulchritudinis sowie der von der Ars versificatoria selbst entwickelten Termi-
nus technicus membrorum descriptio. Fiir die Caesar-descriptio findet sich bspw. eine Rubrik, die die
Differenz von Namen und Gegenstand offen thematisiert: Descriptio militis bellicosi sub nomine cesa-
ris. Am radikalsten ist wohl die in H tiberlieferte Deutung der Odysseus-descriptio, die dem gesamten
,Stiick® eine allegorische Lesart beilegt: Descriptio advocati sub metaphora. Vgl. hierzu Munari, Mathei
Vindocinensis Opera III, S. 70, Anm. zu Ars vers. [,52.

138 Vgl. Barthes, Die alte Rhetorik, S. 32f.

139 Es muss beachtet werden, dass die Poetiken im Rahmen des Rhetorikstudiums zu verorten sind,
welches direkt aus dem Grammatikstudium folgt (vgl. hierzu grundlegend: Douglas Kelly: The Scope of
the Treatment of Composition in the Twelfth- and Thirteenth-Century Arts of Poetry. In: Speculum 41
[1966], S. 261-278 sowie Murphy, Rhetoric in the Middle Ages, S. 135-138; vgl. aufierdem Purcell, Ars
poetriae, S. 32-50), was sich auch auf der Ebene des von ihnen hauptsichlich organisierten Materials
zeigt, das nicht vom Textganzen ins Kleine analysiert, sondern konstruktiv vom Wort und der Wortver-
bindung her iiber die Periode zum ,Stiick* fortschreitet. Auch diese Ausrichtung an der Grammatik als
konstitutivem Bezugssystem erkldrt, warum die Poetiken sich nicht mit der fiir die moderne Narratolo-
gie so interessanten Faktur des Textganzen beschéftigen, wie es Faral, Les arts, vgl. S. 59 f., moniert
hat. Beispielhaft hierfiir ist das Vorgehen des Documentum, in welchem der (urspriinglich aristoteli-
sche) Dreischritt der Erzdhlung von Anfang — Mitte — Ende zwar einerseits fiir das Textganze (Documen-
tum [0]: Tria sunt circa quae cujuslibet operis versatur artificium: principium, progressus, consummatio.
Ubers. [Part]: ,,The art of any work revolves around three elements: the beginning, the continuation,
and the ending.*), andererseits jedoch derselbe Dreischritt fiir die dilatatio von Einzelelementen ange-
setzt wird. Hier zeigt sich, wie das Textganze aus dem Detail heraus ins Grof3e projiziert wird: Verbi
gratia, sumatur materia qua nulla potest inveniri minor, scilicet illa quae clauditur unica dictione, ut est
sententia verbi, sicut hic lego. Proposita tam brevi materia, statim ex ipsa elicienda tria sunt, scilicet
principium, medium et finis [...].(Documentum I1,2,46; Ubers. [Part]: ,,For example, let us take the shor-
test material which can be found, namely, that which is completed in one utterance, as the meaning of
a verb such as I read (lego). [...] Having proposed such brief material, one can immediately consider
three things about it, namely, the beginning, the middle, and the end.“). Daraus folgt: Verbi gratia,
haec est materia nobis proposita: Lego. In primis ex hoc unico verbo eliciamus tria: scilicet personam,
rem verbi et locum, sic: ,Ego lego in tali loco‘. (Documentum 1II,2,49; Ubers. [Parr]: ,,For example, this
is the material proposed to us: I read (lego). First, from this verb we may elicit three things: namly
the person, the meaning of the verb, and the place. Thus: ,I am reading in such a place‘.“) - Als
Gegenentwurf zum zitierenden, fragmentierenden Verfahren muss Galfreds Poetria nova gesehen



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 319

Von hier aus ist die descriptio der Helena verstehbar als generalisierbares Beispiel
zur Darstellung aller ,helenaférmigen‘ Frauen und das heif3t zugleich: Beispiel zur Mo-
tivierung analoger narrativer Konstellationen und Konsequenzen. Die descriptio mem-
brorum der Poetria nova erweist sich angesichts der zitierten Schlusspassage ebenfalls
als helenaférmig. Auch sie ist {iber die heranzitierten specialia nomina der argumenta-
tiv ausgerichteten Konklusion in einen protonarrativen Kontext eingespannt.

Bereits in der Ars poetica des Horaz findet sich ein Passus, den die Ars des Matthdus
partiell zitiert (Ars vers. 1.44), welcher die Anwendung von Eigennamen diskutiert,
indem anhand von konkreten Figuren mit spezifischen charakterlichen Eigenschaften
ein Set von Typen — der Held, die Zornige, die Traurige, die Ruhelose, der Finstere — ge-
bildet wird:

[...] honoratum si forte reponis Achillem,
inpiger, iracundus, inexorabilis, acer

iura neget sibi nata, nihil non adroget armis.
sit Medea ferox inivictaque, flebilis Ino,
perfidus Ixion, lo vaga, tristis Orestes.
(Horaz: Ars poetica, V. 120-124)"°

Matthdus dreht den Sinn dieser Passage zugleich um: So wie die Ars poetica verlangt,
dass bestimmten, universell bekannten Figuren die fiir sie aus der praexistenten mate-
ria tradierten und daher signifikanten Charakterisierungen, welche wiederum auf spe-
zifische Erzdhlungen (narrative Arrangements) zuriickgehen, benutzt werden sollen, so
wird fiir die Ars versificatoria umgekehrt auch der Figurenname zum Trager einer spe-
zifischen Eigenschaft und damit nicht zuletzt auch potentiell eines Handlungsmus-
ters. Sie zitiert hierzu in 1.61 einen Vers aus Ovids Ars amatoria (1.8) — Typhus et
Automedon dicar Amoris ego —, der an der entsprechenden Stelle sowohl im Documen-
tum (I1.3.50) und auch in der Poetria nova (V. 933 f., Faral 928 f.) vorkommt, welche die
Eigennamen ebenfalls entsprechend funktionalisiert:

werden, welche in ihrer Form als durchkomponiertes Gedicht von knapp zweitausend Versen
Praskripte sofort in eine ganzheitliche Praxis iiberfiihrt. Dieses Zusammenspiel von Inhalt und
Form hat vielleicht ihren Erfolg begriindet. Auch hier freilich jedoch spielen Aspekte der Narration
keine Rolle, insofern die Poetria ein nicht-narrativer Text ist.

140 Die Ars poetica des Horaz wird hier und im Folgenden zitiert nach: Quintus Horatius Flaccus: Ars
Poetica/Die Dichtkunst. Lateinisch/Deutsch. Ubers. u. mit einem Nachwort hrsg. von Eckart Schifer.
Bibliographisch erginzte Auflage. Stuttgart 2008. — Ubers. (Schéfer): ,,Wenn du etwa neu den hohen
Achilleus darstellst, so bestehe er rastlos, jahzornig, unerbittlich, heftig darauf, es gebe fiir ihn keine
Rechte und er beanspruche alles fiir seine Waffen. Medea sei wild und unbesiegt, Ino in Trdnen, heim-
tiickisch Ixion, Io ruhelos, finster Orestes.“ Die Horaz-Verse 120—122 zitiert Matthdus Ars vers. 1.44. Wie
auch die Rhetorica ad Herennium erweist sich die Ars poetica des Horaz als universaler Hintergrund der
poetologischen Debatte um 1200. Das Galfred zugeschriebene Documentum zitiert entsprechend die-
selbe Passage, ndmlich die Vv. 123 f., bei der Diskussion zur determinatio des nomen proprium mittels
Adjektiv (Documentum I1.3.52).



320 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Si proprium fuerit, vel ad hoc transfertur ut ipso
Laudes vel laedas tanquam cognomine: laudes
Talibus Ille Paris, vel laedas taliter Ille
Thersites;'*! vel ad hoc ut sit similatio quaedam,
Scilicet hac forma: Navem regit ille magister

Et Tiphis**? noster; vel redam rusticus ille

Ductor et Autemodon [sic]'*® noster; vel transfero nomen
Ex alia causa, ne sit similatio vera,

Immo per antifrasim, tanquam derisio, quando
Corpore deformem Paridem, vel corde ferocem
Aeneam, vel vi fragilem cognomino Pirrum

Aut sermone rudem Ciceronem, vel petulantem
Ypolitum. Renovat talis mutatio verbum.
(Poetria nova 928-940, Faral 923-935)'**

Dieser Abschnitt ist Teil eines grofleren Passus, der jene Technik behandelt, welche
zuvor als trassumere verba eingefiihrt worden ist (Poetria nova 770-949, Faral:
765-944), die mal transsumptio, mal translatio heit und sich weitestgehend mit
,Metapher iibersetzen ldsst, auch wenn die darunter versammelten Techniken mehr
und anderes umfassen, als ein praziser Metaphernbegriff es zulassen wiirde.'*® In
die Klasse der ,metaphorischen‘, also — systematisch gesprochen - auf ,Ubertra-
gung‘ beruhenden, Techniken wird die Ubertragung des Namens auf eine proprietas
(und umgekehrt) auch im Documentum gezdhlt. Hier wird die Beziehung zwischen
nomen proprium und proprietas zu einer Zeichentheorie elaboriert:

5. Significans ponitur pro significato quando per unum significamus aliud. Quod dupliciter contin-
git, scilicet: uno modo, quando per unam rem designamus similem, alio modo, quando per unam

141 Parr, Ars versificatoria, S. 33, Anm. 54: ,,A Greek before Troy famous for his ugliness; cf. Ovid, Met.
XIII. 233 ff.“

142 Steuermann der Argo (vgl. Gallo, Poetria nova, S. 63).

143 Wagenlenker des Achill (ebd.).

144 Ubers. (Gallo): ,If it is a proper noun, it is applied metaphorically to the subject for purposes of
praise or blame, like a cognomen: praise, such as That Paris, or blame, such as That Thersites. Or it is
applied metaphorically because of a certain point of similarity: || That ship’s pilot is our Tiphis, that
rustic cart-driver is our Automedon. || Or I metaphorically apply a name for another reason: not that
there be a true similarity, but through antifrasis, as if in derision, such as when I give the name of Paris
to someone deformed of body, or that of Aeneas to one arrogant of spirit, or that of Pyrrhus to one
weak in strength, or that of Cicero to one rough in speech, or that of Hippolytus to one lascivious. Such
a change renews the word.“

145 Gegen Faral, Les arts, S. 90, und Gallo, Poetria nova, S. 198-202, findet sich eine Differenzierung
der transsumptio in Hinblick auf die Poetria nova bei Purcell, Ars poetriae, S. 75-83. Vgl. zudem
William M. Purcell: Transsumptio: A Rhetorical Doctrine of the Thirteenth Century. In: Rhetorica 5
(1987), S. 369-410.



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 321

proprietatem designamus similem. 6. Per unam rem designamus similem dupliciter: uno modo, in
substantivo et proprio, per unam rem designamus similem, ut in hoc nomine ,Tullius’, per ,Tul-
lium*‘ designamus similem, id est eloquentem; in hoc nomine ,Paris‘, per ,Paridem‘ designamus
similem, id est pulchrum: et iste color appelatur pronominatio; [alio modo], in substantivo et apel-
lativo, per unam rem designamus similem, ut, in hoc nomine ,fragor‘ per ,fragorem‘ designamus
similem, id est per sonum qui provenit ex fractura ramorum damus intelligi sonum qui provenit
ex clamore vel ex tumultu hominum, sicut dicitur ,Populi fragor impulit urbem®, id est clamor vel
tumultus: et iste color appellatur nominatio. 7. Per unam proprietatem designamus similem dupli-
citer: uno modo in nomine adjectivo, alio modo in verbo, et utrobique incidit idem color, scilicet
translatio. (Documentum I1.3.5-7)4¢

Im Documentum stehen die Figurennamen (nomen proprium) also jeweils nur fiir eine
bestimmte Eigenschaft (proprietas): Cicero bedeutet Eloquenz, Paris bedeutet Schon-
heit. Diese proprietas wird iiber das narrative Wissen, das dem Namen angelagert ist,
alludiert. Das Verfahren der pronominatio wird derart zu einem Zeichensystem, das aus
einem stark reduzierten, hoch konventionalisierten narrativen Inventar schopft.

Auffallig ist, dass zwischen den beiden Galfred zugeschrieben Texten und der Ars
versificatoria eine Schnittmenge in den wiederkehrenden Beispielen besteht (Paris, He-
lena, Hippolytus, Callisto [in der Ars versificatoria und in der Poetria nova!], Tullius [Ci-
cero], Achilles [bei Horaz]), fiir die offenbar ein relativ stabiles Inventar moglicher
,Ubertragungen‘ gegeben ist, auf deren allgemeine Bekanntheit rekurriert werden
kann. Diese ubiquitar verfiigbaren Bedeutungshorizonte macht sich die Ars versificato-
ria in den acht Beispiel-descriptiones ebenso zunutze, wie es auch der Schlusspassus
der Frauen-descriptio in der Poetria nova (Poetria nova 617-626, Faral 612-621) tut,
indem sie analog zur Funktionsweise der pronominatio Bedeutungshorizonte aus dem
»endgiiltigen Kanon [der] Personlichkeiten, [dem] Olymp von Archetypen, die Gott in
den Ablauf der Geschichte eingesetzt hat“,*"’ einspielen, an welche wiederum Narra-
tive — und damit: Argumente — gebunden sind.'*®

146 Ubers. (Par): ,,5. A sign is substituted for the thing signified when through one thing something
else is signified. That is done in two ways, namely: one way, when through one thing we designate
something similar, and another way, when we designate something similar through one property.
6. Through one thing we designate that which is similar in two ways: one way through a proper noun,
when through one thing we designate something similar as in this name ,Tullius; through the name
,Tullius* we designate something similar, that is, an eloquent speaker. In this name ,Paris‘; through
,Paris‘ we designate something similar, that is something beautiful: and this color is called descriptive
name (pronominatio). A second way, in a common noun, when through one thing we designate its like
as in this noun ,crash’, through ,crash‘ we designate something similar to it, that is, through the sound
which comes from the breaking of branches we intend to designate the sound which comes from the
clamor and tumult of men, as it is said, ,The crash of the people arouses the city’, that is, their clamor
and tumult: and this is the color called onomatopoeia (nomination). 7. Through one property we indi-
cate something similar in two ways: one way is through a descriptive noun, the other through a verb,
and in both instances occurs the same color, which is metaphor (translation).*

147 Barthes, Die alte Rhetorik, S. 59, Kap. B.1.8: Die exemplarische Gestalt: die imago.

148 Es konnte m. E. gezeigt werden, dass diese Funktion auf einige sehr prominente Figuren der volks-
sprachlichen Literatur iibertragen wird und ihren festen Platz in den descriptiones hat. So referiert Kon-



322 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Dass die in die ,conclusio‘ der descriptio praegnans verbis inserierten Namen ein
konventionalisiertes Aufrufen narrativer Horizonte bewirkt beziehungsweise bewirken
soll, bezeugt der von Woods edierte Poetria-nova-Kommentar In principio huius libri A,
der als einer der frithesten Kommentare zur Poetria spatestens in der Mitte des 13. Jahr-
hunderts entstanden ist und deutlich zeigt, welchen Rezeptionsmodus sie herausfor-
dern. In seiner Funktion als Lehrtext dokumentiert er kein Sonderwissen, sondern,
ganz im Gegenteil, basales Allgemeinwissen, welches allein fiir Anfinger ausbuchsta-
biert wird. In Hs. V des Kommentars werden drei, in Hs. G fiinf der mythologischen
Namen erklart:

ORTA DIANE Iupiter concubiut [sic] cum Calixto (uel Calixtone) in specie Dyane et genuit ex ea
Archadem.

YO YO fuit Inachi filia cum qua Iupiter concubuit.

NEC ANTIOPAM lupiter in specie Saturni concubuit cum Antiopa, filia regis Nictei et inde genuit
Zetum et Amphitrionem. Quod <nesciens> Licus eius uir eam respuit et Dircem superduxit, que
metuens ne Licus ad Antiopam recurreret eam incarcerari iussit. Postea uero Zetus et Amphitrion
in ult<i>onem matris sue Dycrem tauris indomitis alligauerunt, que ab illis distracta in fontem sui
nominis est conversa.

ASOPO GENITIVAM Iupiter in specie ignis, secundum quosdam, uel in specie Asopi mutatus cum
filia eius Egina concubuit, et genuit ex ea Eacum et Redomantem iudices inferiorum.
(In principio huius libri A, S. 282)'*°

rad von Wiirzburg immer wieder auf Isolde, deren descriptio bei Gottfried von Stralburg — mit Glendin-
ning, School-Tradition, S. 625 f. — wiederum auf die Beispielreihe der Ars versificatoria zu referieren
scheint. — In der Lyrik finden sich immer wieder Beispiele fiir die Verkniipfung von descriptio membro-
rum und extensiver pronominatio aus dem Bereich hofischer Epenstoffe, man vgl. bspw den Leich Ich
lobe ein wip, diu ist noch bezzer danne guot (C 265d—266b) aus dem Tannhéduser-Korpus, welcher darii-
ber hinaus mit einer genitalen Implikation verbunden ist, wie sie exemplarisch im Folgenden
(Kap. IV.2.4) anhand verschiedener Beispiele durchgefiihrt wird. Fiir die Lyrik hat — unter Einbezug des
genannten Tannhduser-Leichs — Timo Reuvekamp-Felber: Literarische Formen im Dialog. Figuren der
matiere de Bretagne als narrative Chiffren der volkssprachigen Lyrik des Mittelalters. In: Lyrische Narra-
tionen — narrative Lyrik. Gattungsinterferenzen in der mittelalterlichen Literatur. Hrsg. von Hartmut
Bleumer, Caroline Emmelius. Berlin/New York 2011 (Trends in Medieval Philology 16), S. 243-268, das
Prinzip mit selbstgeprédgter Terminologie in Anlehnung an Intertextualitdtstheoreme durchgespielt,
ohne jedoch auf die Poetiken und die in ihnen verankerten Techniken der pronominatio etc. einzuge-
hen. Nichtsdestoweniger gelangt Reuvekamp-Felber unter dem Schlagwort der , Interfiguralitat” zu
einem dhnlichen Ergebnis (ebd., S. 267): ,,Die Inkorporation fremdtextverweisender Namenchiffren er-
weitert durch die Einspeisung narrativer Textwelten die poetologischen Moglichkeiten der lyrischen
Rede in erheblichem Maf3e, wobei sich typologisch drei Funktionalisierungsmoglichkeiten (Partizipa-
tion, Kontrastierung und Travestie) unterscheiden lassen. Dort, wo sich die Namenszitate nicht in der
Funktion exemplarischer Giiltigkeit erschépfen, garantieren sie eine konfligierende Beziehung zwi-
schen Prd- und Phénotext.”

149 Kursivierung im lat. Text von mir; F. D. S. —Ubers. (F. D. S./Marco Mattheis, Betlin): ,,ORTA DIANE:
Jupiter schlief mit Calisto in Gestalt der Diana und zeugte mit ihr Arkas. || YO Io war die Tochter des



IV.1 Die Schonheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 323

Deutlich wird in dieser fiir den Unterricht bestimmten Kommentartradition, dass alle
hier eingespeisten Narrative auf ein thematisches Zentrum zuriickgefiihrt werden kon-
nen, welches in dem Verbum concu(m)bere zentriert ist und alle in Rede stehenden
Frauenfiguren zu concubinze werden ldsst. Die teils verwickelten Listen Jupiters werden
als Teil des iiber den Namen eingespielten Narrativs greifbar und entsprechen der li-
streichen Entfiihrung Helenas durch Paris, auf welche die Ars versificatoria referiert.
Alle eingespielten Eigennamen stehen also fiir Erzdhlungen von Beischlaf ein, welcher,
ausgeldst von der begehrenswert schonen Frau, nur zustande kommen kann, weil die
Wollust den Mann zum listenreichen Umgehen von Hindernissen bringt, was wiede-
rum die Grofle der Wollust und der sie verursachenden Schonheit akzentuiert.”®

Zeigt die Beispiel-descriptio der Poetria nova die Einbindung in eine Argument-
struktur iiber die Analyse der nomina specialia so zunédchst auch nur implizit, so doku-
mentiert demgegeniiber der Poetria-Kommentar In principio huius libri A explizit, dass
eine auf die Rhetorica ad Herennium gestiitzte Rezeption der Poetria auch hier die de-
scriptio-Technik zum einen in einem weiteren Sinne und zum anderen als Argument
versteht. Die Poetria benennt in der zweiten Texthéilfte (teils eher undeutlich) eine

Inachos, mit der Jupter schlief. || NEC ANTIOPAM Jupiter schlief in der Gestalt Saturns mit Antiope, der
Tochter des Konigs Nykteus und zeugte Zethos und Amphitrion [im Mythos eigentlich Amphion]. Weil
er das < nicht wusste > wies ihr Mann Lykus sie zuriick und heiratete Dirke. Da diese fiirchtete, dass
Lykus wieder zu Antiope zuriickkehren konnte, befahl sie, diese einzukerkern. Spater aber banden
Zethos und Amphitrion [eigentl. Amphion] Dirke zur Rache fiir ihre Mutter an wilde Stiere. Von diesen
zerrissen wurde sie in einen Quell verwandelt, der ihren Namen trdgt. | ASOPO GENITIVAM Jupiter,
nach der Erzdhlung einiger in der Gestalt von Feuer oder in der Gestalt des Asopos, schlief mit dessen
Tochter Aigina und zeugte mit ihr Aiacos und Rhadamanthys, die Richter der Unterwelt.*

150 KraB, Geschrieben Kleider, S. 156, bietet eine grundsatzlich andere Lesart, indem er mit Blick auf
Poetria nova, Vv. 617-626 (Faral 612-621), formuliert: ,,Am Ende zieht Galfrid eine Bilanz, die auf die
neuplatonische Ausrichtung seiner Konzeption von Schonheit verweist. Die Dame, deren Portrait soeben
en detail vor Augen gestellt wurde, erweist sich als Inbegriff, als Idee der Schonheit [...]. [...] Die beschrie-
bene Dame ist nicht ein bestimmtes Individuum, das einen Namen triige und in einer spezifischen
Weise von Jupiter, dem Gottervater und Frauenheld, verfiihrt worden wére wie Alkmene, Diana, Callisto,
Io, Antiope, Mnemosyne, Leda und Danae; sie ist vielmehr ein namenloses, iiberindividuelles, selbst fiir
die Augen eines Gottes unsichtbares Ideal.“ Einerseits ist hier die Anlehnung an die Faral’sche Rede
vom ,Portrait* erkennbar, durch welchen die descriptio mit spezifischen Imaginationen konnotiert und in
eine dsthetische Lektiire eingegliedert wird. Andererseits bezieht Kraf3 sein Hauptargument aus den in
die descriptio eingestreuten Lichtmetaphoriken, indem er aus diesen einerseits Belege dafiir bezieht,
Schonheit als Epiphanie zu verstehen, und andererseits die hieraus entstehenden, auf Positivierung der
Dame zielenden Argumente an die von Assunto und Eco entwickelte Lichtdsthetik anschlief3t (vgl. ebd.,
S. 151-153). Aus dieser Lesart, die Schonheit mit Transzendenz zu verbinden sucht, erklart sich offenbar
auch sein Verstdndnis der specialia nomina, insofern Kraf} sie als Beleg fiir eine Entindividualisierungs-
strategie versteht, welche zur ,Transzendierung‘ der Dame zu fiihren scheint. — Zum Kurzschluss der
alten, an Assunto anschlieBenden, auf der Gleichsetzung von Schénheit mit Licht beruhenden Asthetik
vgl. im Folgenden Kap. V.1.1, S. 455 f., sowie S. 466, Anm. 33.



324 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Reihe von rhetorischen Grundkonzepten™ — darunter descriptio, effictio™* und nota-
tio™ -, fiir welche anschliefend in identischer Reihenfolge Beispiele gegeben werden,
die zu einem fortlaufenden ,Stiick‘ komponiert sind, welches — der Widmung der Poet-
ria an Papst Innozenz entsprechend — den Papst, seine Aufgaben und christliche Glau-
benssitze (Siindenfall und Erlésung) zum Thema hat (Poetria nova 1285-1532). Der
gesamte Textpassus scheint dabei eher als intellektuelles, poetisches Suchspiel verfasst
zu sein, welches seinen Rezipienten die Aufgabe beilegt, die zuvor genannten poeti-
schen Mittel im Beispieltext zu identifizieren.” So, wie auch Faral diese im Text teils
selbst nicht noch einmal benannten Techniken jeweils iiber angefiigte Randglossen
identifiziert, verfahrt bereits der zeitgendssische Kommentar. Schon der Text der Poet-
ria gibt die descriptio-Definition der Rhetorica™ in einer Paraphrase wieder:

151 Poetria nova 1235-1280, Faral 1230-1275.

152 Poetria nova 1265 f., Faral 1260 f.: Sive color vicinus ei [= similtudo], cum corporis ipsam, | In quan-
tum satis est, effingo vel exprimo formam. — Ubers. (Gallo): ,,Or a color similar to the above, when I ade-
quately describe or portray the appearance of a person.*

153 Poetria nova 1267-1269, Faral 1262-1261: Deinde quasi quasdam notulas, certissima signa, | Pono,
quibus quae sit hominis natura patenter | Describo: color iste magis meliusque colorat. — Ubers. (Gallo):
»Then I put down definite signs, as it were certain characteristics, by which I clearly describe a person’s
nature: this color is a better adornment.“

154 Poetria nova 1281-1284; Faral 1276-1279: In serie dicta lege quae sint schemata rerum, | Quot nu-
mero (bis namque decem si subtrahis unum), | Quam seriem teneant. Quia non variabitur ordo | Quem
tenui, positis exemplis rem patefeci. — Ubers. (Gallo): ,,In the above list you can learn what the rhetorical
figures are. They are as many in number — two times ten minus one — as make up the series. I have
clarified these figures by giving examples in the same order in which I explained them*®. — Dass der
Laborintus Eberhards des Deutschen die Poetria nova rezipiert (und diese entsprechend in den
Vv. 665 f.: Ars nova scribendi speciali fulget honore | Rebus cum verbis deliciosa suis, meint) zeigt sich
nicht nur darin, dass die Grundanlage der Poetria imitiert wird, indem zuerst Modi des Beginnens
und anschliefRend Modi der amplificatio durchgespielt werden; zudem ist in der zweiten Hélfte auch
hier ein fortlaufendes, geistliches Beispiel-Gedicht inseriert, in dem die Wortfiguren enthalten sind,
ohne gesondert benannt zu werden, wie unmittelbar zuvor angekiindigt wird: Ponam, nominibus
tacitis, exempla colorum; Carmen depingo sic Ciceronis ope (Vv. 441f.; Ubers. [Vollmann]: ,,Unter
Verschweigung der Namen werde ich die Beispiele der Farben présentieren, | das Gedicht bemale ich
so mit Ciceros Beistand.“). Diese colores oder flores zu identifizieren, wird offenbar dem in der Rhetorik
nicht mehr ganz ungeiibten und an der Rhetorica ad Herennium geschulten Leser iiberlassen, welcher
unter Hinzuziehung der Summa dictaminum des Magister Bernard (Bononiensis) den Text rhetorisch
entschliisseln kann: Bis denis redolet hoc carmen floribus. Unum | Excipe: non unum possidet ille locum.
| Hos via dictandi recipit flores; dabit illam | Bernardi major Summa minorque tibi (Vv. 595-598,
Ubers. [Vollmann]: ,,Dieses Gedicht duftet nach zwanzig Blumen. Eine | nimm aus, diese eine besitzt
keinen Platz. | Die besagten Blumen empfangt der Weg des Dichtens. Diesen wird dir | die gréf3ere und
die kleinere Summa Bernhards bereiten.*).

155 Rhet. ad Her. IV.39.51: Descriptio nominatur, quae rerum consequentium continet perspicuam et de-
Iucidam cum gravitate expositionem (Ubers.: ,,Descriptio wird genannt, was eine Erklirung der (daraus)
folgenden Dinge klar und deutlich, mit Bedeutsamkeit, enthalt.*).



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =—— 325

Resque secuturas etiam describit et illas
Quae possent ex re dicta contingere: quadam
Cum gravitate tamen dilucidat omnia plane.
(Poetria nova 1243-1245, Faral 1238-1241)"*°

Der Kommentar identifiziert die im anschlieBenden, exemplifizierenden Gedicht vor-
kommenden, zugehorigen Verse

[...] Si dormit vindicta, vagabitur errans,

Ut lupus insultans aut ut vulpecula dammae
Insidians. [...]

(Poetria nova 1292-1294, Faral 1287-1289)""

nicht allein als Beispiel fiir descriptio, sondern er zitiert auch die oben bereits wiedergege-
bene Rhetorica-Stelle unter dem entsprechenden Lemma noch einmal im Wortlaut heran:

SI DORMIT <VINDICTA> Exemplum descriptionis, exponit enim perspicue que res consequatur
ex alia re. ,Descriptio est oratio que rerum consequentium continet perspicuam cum grauitate ex-
positionem‘, id est que perspicue exponit rem que consequatur ex alia, ut ,Si hunc, O iudices,
da<m>pnabitis, <im>merito perditis patrem grandeuum, cuius baculus senectutis est ille, orbatos
filios inimicis exponetis. Item, ,Mors patris interitus naturum est.* Vel descriptio est que res conse-
quentes perspicue dilucideque exponit. (In principio huius libri A, S. 126)'°8

Hier zeigt sich also, dass auch die Poetria nova einem weiteren, der Ars versificatoria star-
ker entsprechenden Begriff von descriptio verpflichtet ist, welcher — wie derjenige der Ars
versificatoria — direkt aus der Rhetorica herleitbar ist und sich direkt an Prinzipien narrati-
ver Motivierung orientiert, ja den descriptio-Begriff als erzahlerische Grundkategorie gene-
ralisiert, insofern er auch die Beschreibung von Handlungssequenzen und Ereignissen
umfasst. Gerade der Umstand, dass das hier in Rede stehende Beispiel fiir descriptio (Si
dormit vindicta ...) von dem vielzitierten ,Stiick’, der Frauenbeschreibung, kategorial so
verschieden scheint, zeigt, dass auch im Hintergrund der Poetria nova ein Verstandnis
von descriptio steht, das von der Definitionsmacht des gemeinsamen Prétextes, der um

156 Ubers. (Gallo): ,It also describes things that will follow upon and result from the matter discussed,
however using a certain gravtiy to make everything clear.”

157 Ubers. (Gallo): ,,If punishment sleeps, the erring will wander about like a leaping wolf or a little
fox lying in ambush for the doe.”

158 Ubers. (F.D.S.): ,,WENN RACHE SCHLAFT. Ein Beispiel fiir descriptio, da es deutlich etwas erklirt,
das aus etwas anderem resultiert. ,Descriptio ist eine Rede, die klar und deutlich eine bedeutende Erkla-
rung der Konsequenzen enthdlt, das heif3t, die deutlich etwas erkldrt, was aus etwas anderem folgt,
wie [in dem Satz]: ,0 Richter, wenn ihr diesen Mann verdammt, werdet ihr unrechterweise seinen alten
Vater zerstOren, fiir den er die Stiitze des Alters ist. Ihr werdet seine verwaisten S6hne seinen Feinden
ausliefern. Desgleichen: ,Der Tod des Vaters ist der Untergang der Kinder.‘ Oder descriptio ist, was die
Konsequenzen klar und deutlich erkldrt.“ — Ich halte es nicht fiir unméglich, dass die beiden Satze, mit
denen hier Konsequenzialitdt verdeutlicht werden soll, nicht selbst als descriptio veranschlagt werden.
Sie dienen scheinbar einzig als Vergleichsobjekte zur Veranschaulichung starker Kausalbeziehungen,
wie sie auch im Verhéltnis von descriptio und dem aus der descriptio Folgenden herrschen sollen.



326 = IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Schulunterricht ubiquitdr verfiigbaren Rhetorica ad Herennium, geprdgt ist und sowohl
die zur dilatatio geeignete Grof3form der praegnans descriptio verbis als auch die Ereignis-
folgen transparent machende, ,beschreibende’ Periode umfasst.

IV.1.3 Exkurs zu narrativer Evidenz: Die descriptio, die demonstratio
und das Sichtbarkeitsparadigma

Flos in pictura non est flos, immo figura;
Qui pingit florem, non pingit floris odorem.
(Carmen Buranum 186,2"°)

Ist das in der Poetria nova vorfindliche Verstandnis der descriptio also einerseits ein
quantitatives, insofern es dem Verldngern und Schmiicken des poetischen Textes dient,
und ein qualitatives, insofern es der argumenthaft plausibilisierenden Motivation narra-
tiver Einheiten dient, so gibt es indessen keinen expliziten Hinweis auf Verfahren einer
Evidenzstiftung im Sinne von Visualisierung. Evidenz erscheint bei Matthdus, sofern der
Begriff hier iberhaupt noch Spuren von ,Sichtbarkeit tragt, als usuelle, ,abgesunkene’
Metapher, die mit ,Klarheit* und ,Deutlichkeit gleichzusetzen ist.!°° Diese Evidenz ist
keine Evidenz der Sichtbarkeit, sondern eine der Verisimilitdt. Demgegeniiber steht auf
den ersten Blick das in der Poetria nova aufgegriffene Mittel der demonstratio, welches,
entsprechend der Definition in der Rhetorica ad Herennium, ,,vor Augen stellen® soll:

Demonstratio est, cum ita verbis res exprimitur, ut geri negotium et res ante oculos esse videatur.
Id fieri poterit, si, quae ante et post et in ipsa re facta erunt, conprehendemus, aut a rebus conse-
quentibus aut circum instantibus non recedemus].] (Rhet. ad Her. IV,55,68)'¢!

[...] modo res ita se demonstrat aperte,
Ut quasi sit praesens oculis; quid fiet ad unguem
Istis quinque modis: demonstro quod ante, quid in re,

159 Carmina Burana. Texte und Ubersetzungen. Mit den Miniaturen aus der Handschrift und einem
Aufsatz von Peter und Dorothee Diemer. Hrsg. von Benedikt Konrad Vollmann. Frankfurt a. M. 1987
(Bibliothek des Mittelalters 13): ,,Eine gemalte Blume ist keine Blume, sondern nur deren Abbild; | wer
eine Blume malt, kann nicht auch den Duft der Blume mitmalen.*

160 In dieser Bedeutung ist die Wendung zu verstehen, der Einsatz der Schénheitsbeschreibung sei ad
maiorem |...] evidentiam (Ars vers. 1,68 u. 75) einzusetzen.

161 Ubers. (Nii8lein): ,,Eine anschauliche Schilderung [= demonstratio] liegt vor, wenn ein Sachverhalt
so mit Worten zum Ausdruck gebracht wird, daf} der Eindruck entsteht, die Tat werde wirklich ausge-
fiihrt und die Sache spiele sich vor unseren Augen ab. Das kann man erreichen, wenn man das, was
vor [ante rem], nach [post rem] und wihrend des Ereignisses [in re] noch geschieht, zusammenfaf3t oder
die Folgen oder Begleitumstdnde nicht {ibergeht*.



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 327

Quid post et quae rem circumstent, quaeve sequantur.
(Poetria nova 1277-1280, Faral 1272-1275)'¢?

Es zeigt sich jedoch im beigegebenen Beispiel, dass die demonstratio als Ersetzungs-
figur funktioniert. Sie ist weniger dazu angetan, selbst zu visualisieren, als vielmehr
sprachliche Vermittlung nicht selbst gesehener res zu leisten. Das ,als ob‘ ist ein me-
taphorisches, denn die demonstratio vermittelt Informationen in dem Maf3e, als habe
man dem Ablauf der Ereignisse beigewohnt, jedoch kein Bild im engeren Sinne, auch
keine Folge von Bildern. Dies zeigt sich bereits darin, dass das gewdhlte Beispiel zum
einen auf genuin dem menschlichen Auge Entzogenes angewandt wird, ndmlich auf
die Erschaffung der Engel, den Fall Luzifers und des Menschen sowie auf Luzifers
Augenzeugenschaft der Trinitédt selbst, und zudem die Instanz des Sehens explizit an
die hier vorkommenden Figuren delegiert wird, deren Sehen des Unsehbaren erzahlt
wird, wenn es beispielsweise iiber Luzifer heif3t:

Vidit enim gigni lumen de lumine, verbum

De patre; vidit item sacrum procedere flamen
Ex utroque; trium naturam vidit eamdem,
Personas varias tres illas vidit. [...]

(Poetria nova 1446-1449, Faral 1441-1444)'

Desweiteren wird in der Erzahlung von Luzifers Fall eine mehrteilige, Anfang, Mitte
und Ende umfassende Narration entfaltet, in welcher Ursachen- und Wirkungsbezie-
hungen von besonderer Bedeutung gestiftet werden und die {iber sich selbst hinaus
auf Konsequenzen des ,Demonstrierten‘ verweist.

Die Narration des demonstratio-Teils (Poetria nova 1449-1530, Faral 1444-1525) im Beispielgedicht'®*
der Poetria gliedert sich entsprechend der Differenzierung nach den Umstdanden ante, post und in re
sowie der Darstellung derjenigen Dinge, die zugehorig sind und daraus folgen (quae rem circumstent
und quaeve sequantur), in mehrere Teile (vgl. Poetria nova 1277-1280, Faral 1273-1275): Als Thema
des Abschnittes, welches durch die folgende demonstratio geklart werden soll, wird das Problem
angegeben, warum weder der Vater noch der Heilige Geist die Rettung der Menschheit sein konnten.
Erzdhlt wird ante re von der Erschaffung Luzifers zu Beginn des Siebentagewerks. Der Umstand, dass
Luzifer — der ,Lichtbringer‘ — den gréfiten Anteil am Licht Gottes hat und nahe der Trinitét ist, hat
ihn hochmiitig werden lassen. Sein Neid fiihrt zu seinem Sturz, wodurch er Licht und Schatten
zugleich wird. Nachdem am sechsten Tag Gott Adam und Eva erschaffen und ihnen die Frucht
verboten hat, erkennt Luzifer — so wird die Erzdhlung in re fortgesetzt — ihre Bestimmung, die

162 Ubers. (Gallo): ,,At times the matter is revealed as plainly as if it were before one’s eyes. This will
be done to a nicety if you use these five methods: demonstrate what came before, during and after the
action; what the circumstances are, an what may result.“

163 Ubers.: ,,Er sah, wie Licht von Licht erzeugt wurde und das Wort vom Vater; er sah den heiligen
Geist aus beiden hervorkommen; er sah, dass alle drei dieselbe Natur hatten und doch verschieden in
der Person waren.*

164 Poetria nova 1285-1532, Faral 1280-1527.



328 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Menge der gefallenen Engel zu vergrofiern, und tritt als verfithrende Schlange an Eva heran. Dass
Adam die Frucht wider besseres Wissen isst, ist der erste Fehler. Dass er seine Siinde nicht reuig
bekennt, sondern seine Frau beschuldigt, die wiederum der Schlange die Schuld gibt, ist der
zweite und schwerere Fehler und fiihrt zu ihrem Fall aus dem Paradies, was als demonstratio post
re erzahlt wird. Als res circumstans wird der Erlésungsplan des Sohnes erzahlt, welcher die Griinde
fiir seine Menschwerdung reflektiert. Die res consequentes bilden eine Reihe von typologischen
Beziehungen: der vom Baum gestiirzte Mensch soll durch das Holz errettet werden, Gott webt
sein Fleisch, indem er durch das verschlossene Tor in den Leib der Jungfrau eindringt. Eine Reihe
von Antithesen schildern das Erlésungswerk und die Uberwindung der Hélle. — Bezeichnend ist,
dass auch hier die res selbst, der rhetorischen Tradition entsprechend, zugleich ein crimen, ndmlich
die Verfithrung der Menschen zum Siindenfall ist.

Es muss betont werden, dass die Poetria nova die Kategorien descriptio und demonstratio
nicht erkennbar aufeinander bezieht, was durchaus der Tendenz zur wortlichen, das
heifdt gleichzeitig sich isolierend auf den Sinn einzelner Lehrsitze konzentrierenden, mit-
hin fragmentierenden Auslegung des autoritativen Pratextes entspricht. Wahrend die Ka-
tegorien notatio und effictio {iber das in ihrer Definition enthaltene Verbum describere an
das Konzept der descriptio unmittelbar anschlief3bar sind, gibt es in der Poetria — ganz
im Gegensatz zum Vorgehen in der Forschung'® — gerade keine explikative Verschrin-
kung zwischen den Kategorien descriptio und demonstratio.'®® Das zur Narration tendie-

165 Vgl. Gallo, Poetria nova, S. 178. — Ein Beispiel fiir diese Art der explikativen Verschrankung findet
sich bspw. bei Douglas Kelly: The Conspiracy of Allusion. Description, Rewriting, and Authorship from
Macrobius to Medieval Romance. Leiden/Boston/Koln 1999, hier: S. 44. Kellys avancierter und interes-
santer Versuch, die descriptio-Technik an die Saturnalia des Macrobius zuriickzubinden, fiir welche er
Einfluss auf die Poetiken und Chrétien veranschlagt, und die etymologische Riickbindung des Konzep-
tes an ,,rewriting“ kann hier nicht im Einzelnen besprochen werden. Im Ganzen erscheint er indessen
zweifelhaft. — Eine explikative Verschrankung findet sich auch im Anhang zu Roger E. Parrs Uberset-
zung des Documentum, in welcher die demonstratio-Definition lautet: ,,a description of an event or a
scene which brings it forcefully and vividly before one’s eyes; it has five steps: describing what prece-
des it, what constitutes it, what follows it, the surrounding circumstances, and the consequences which
attend it.“ (Parr, Documentum, S. 105) Es ist leicht ersichtlich, dass diese Definition eine andere Art von
»Szene“ (,an event or a scene“) suggeriert als das oben gegebene Beispiel aus der Poetria nova, das
demgegentiiber eine mehrgliedriger ,Szenen-‘ oder Ereignisfolge darstellt.

166 In den Poetiken findet sich eine Verschrankung mit dem Begriff der demonstratio allein bei Gerva-
sius von Melkley, dessen Definition beginnt: Descriptio est demonstratio proprietatis alicuius rei, puta
vel hominis, vel loci, vel temporis vel huiusmodi (vgl. Gervasius: Ars poetica, S. 65,16). Als ,demonstratio
proprietatis‘ eines Dinges, einer Figur oder eines Ortes ist der Begriff hier zudem stark beschrankt und
nicht auf Handlungssequenzen abgestellt. Zudem findet sich in der Ars poetica wiederum nicht die de-
monstratio-Definition der Rhetorica. Das Mittel der demonstratio im Sinne einer mehrgliedrigen Erzahl-
einheit kommt als eigenstdndiges hier gar nicht vor, sodass — im Gegensatz zur Poetria nova — hier
keine notwendige Aufladung des Begriffes als ,vor Augen stellen‘ zu veranschlagen ist, wie es die Rhe-
torica-Definition vorgibt. Vielmehr scheint die Kategorie bei Gervasius in einer abgesunkenen Semantik,
in einer ad hoc-Formulierung, nicht in einer systematisch strengen, semantisch scharfen Form einge-



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 329

rende ,Mittel* der demonstratio muss vielleicht als zweite Seite einer Medaille betrachtet
werden, insofern es in der Poetria systematische Schnittmengen zur descriptio nicht auf-
grund inhdrenter Visualisierungsstrategien, sondern in Hinblick auf seine narrative
Funktion aufweist: Wahrend die descriptio das Nachfolgende motiviert, indem sie es in
der Darstellung einer Station der Handlung (eines Gegenstands, eines Korpers oder
Ortes) praktisch bereits im Keim enthlt, ist die demonstratio die Darstellung kausaler
Abfolgen nach dem Schema Anfang — Mitte — Ende unter explizierender Beriicksichti-
gung der Folgen und Begleitumstinde. So fasst auch der Poetria-Kommentar In principio
huius libri A die demonstratio auf, wenn er unter dem Lemma O DEUS ET NULLUS ALIUS
zundchst die Definition der Rhetorica ad Herennium referiert, um dann in Hinblick auf
das heilsgeschichtliche Beispielgedicht zu subsummieren: Et ita negotium exprimit et
causa{m natiuitatis) Christi quasi iam res geri uideretur. Et primo ostendit que facta sunt
ante sicut hic, CIVIBUS ANGELICIS. Et hec est causa que prior est suo effectu. (In principio
huius libri A, S. 140).'¢"

Die demonstratio erscheint also im Verstandnis der Poetria nova nicht als Schwes-
ter einer mimetisch gedachten, evidenzstiftenden Technik namens descriptio. Hier
scheint viel eher noch jene Kategorie entwickelt zu werden, welche die moderne Litera-
turwissenschaft in den Poetiken so schmerzlich vermisst hat, ndmlich endlich: die
Ganzheit der Narration.'®® Betrachtet man die Handlungsfolge des Beispielgedichtes
und vergleicht sie mit den narrativen Gehalten der wichtigen zeitgendssischen Allego-
rien — wie Alanus’ Anticlaudianus oder Johannes’ Epithalamium, die im Folgenden zu

setzt zu sein. Die Bedeutung des ,Vor-Augen Stellens‘ ist hier aber natiirlich nicht auszuschlief3en, inso-
fern Gervasius die Rhetorica-Definition zumindest tiber die von ihm genutzte Poetria rezipiert haben
wird. Dies dndert freilich nichts daran, dass die zitierten Ausfiihrungen der Ars poetica zur descriptio
die Argumentfunktion derselben in den Vordergrund riicken, iiber mimetische Strategien hingegen
kein weiteres Wort verlieren.

167 Ubers. (Marco Mattheis, Berlin): ,,Und sie driickt die Angelegenheit und die Ursache der Geburt
Christi so aus, als ob es schiene, die Sache geschehe bereits. Und zuerst stellt sie das dar, was vorher
geschehen ist, wie an der Stelle ,civibus angelicis‘. Und dies ist die Ursache, die ihrer Wirkung
vorausgeht.

168 Dass die Poetiken diese Kategorie nicht behandelt hétten konstatiert bspw. Erich K6hler: Vorlesun-
gen zur Geschichte der Franzosischen Literatur. Bd. 1,1. Hrsg. von Henning Krauf}, Dietmar Rieger.
2. Aufl. Freiburg i.Br. 2006, S. 139, welcher Anspruch und Reichweiter der Praskripte in den Poetiken
wie folgt auffasst: ,,Alle diese Poetiken bieten Vorschriften fiir die Dichtkunst, sind normativ. Sie regeln
alles mit Ausnahme der Komposition. Hierin hatten die mittelalterlichen Dichter vollige Freiheit.” —
Martin Antonius Menze: Heliodors ,klassische® Ekphrase. Die literarische Visualitdt der Aithiopika im
Vergleich mit ihren Vorlaufern bei Homer und Herodot sowie ihrer Rezeption bei Miguel de Cervan-
tes. Miinster 2017 (Orbis antiquus 51; Univ.-Diss. Miinster 2016), S. 24 f., hat — allerdings im Versuch,
die Ekphrasis mit Visualitdt zusammenzudenken — darauf hingewiesen, dass die Rhetorica ad Heren-
nium in der demonstratio zwar eine Visualisierungsstrategie erarbeitet, diese jedoch narrativ verfasst
sei. Seine Bewertung der demonstratio beschrankt sich jedoch auf die Aussage: ,,Die demonstratio geht
also iiber die bloB3e visuelle Darstellung hinaus® (ebd., S. 25) und bewertet den Ubergang dieses ,Stil-
mittels‘, das er unter die Sinnfiguren zdhlt, hin zur Narration nicht weiter.



330 —— IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

besprechen sein werden —, so fallt unmittelbar auf, dass sie wie die den mores poetici
entkleidete historia,'®® wie der noch schmucklose Plot zu einem grofieren Werk wirkt.
Ganz im Sinne des ersten Teils der Poetria nova bildet die Erzdahlung von Luzifers
Sturz, vom menschlichen Siindenfall und der gottlichen Erlésungstat jene — der histo-
ria entnommene — materia, die nun durch die Elemente der dilatatio auszubauen wére.
Der Text als Gesamtheit seiner im Kern dreigliedrigen Narration substituiert — so das
demonstratio-Verstdandnis bei Galfred — die Augenzeugenschaft. Die erzdhlerische Ver-
mittlung von Nicht-Gesehenem und Weiterhin-nicht-Sichtbarem durch Sprachzeichen
ist der Effekt, welcher das ,als ob‘ im Verhdltnis der Narration zum Sehen begriindet.
Damit leistet die poetorhetorische Kategorie der demonstratio das Gegenteil der Schrift-
hermeneutik, wie sie sich beispielsweise in der strengen Allegorese des Johannes Sco-
tus Eriugena findet, welche Narration auf ihren nicht-narrativen Kern zuriickfiihrt. Die
Poetria nova gibt — umgekehrt — explizit Anweisungen zur Narrativierung derselben
Gegenstdnde. Im Periphyseon des Johannes wird die Sechstagewerk-Erzdhlung géanz-
lich ihrer narrativen Substanz entkleidet, wenn es in Hinblick auf die Frage Gottes
nach dem Siindenfall heif3t:

Ea siquidem, quae simul facta sunt absque temporalium morularum interstitiis, propter nostram
tarditatem carnalesque sensus, quibus originali peccato corrupti locis temporibusque succumbi-
mus, ordine quodam mirabili, mysticorum sensuum plenissimo, ueluti locis temporibusque per-
acta contexuit. (Johannes Scotus: Periphyseon IV,4632-4637)"7°

Entsprechend kleidet auch die demonstratio, welche die Poetria nova zudem an dem-
selben Erzdhlgegenstand, dem eigentlich der Sichtbarkeit entzogenen Engelssturz und
menschlichen Siindenfall, durchfiihrt, diejenigen Ereignisse, quae simul facta sunt, in
eine ,sinnfillige‘, also gleichsam ,vor Augen stehende‘ Ereignisfolge in Raum und Zeit,
welche entsprechend Anfang, Mitte und Ende hat und daher in die narrativen Katego-
rien ante rem, post re und in rem unterteilbar ist. Insofern ist die Poetria nova eine An-
leitung zur ,Verfleischlichung® oder ,Versinnlichung® von Inhalten. Dichtung wird
entsprechend zur fleischlich-sinnfélligen Vermittlung, welche den homo exterior und -
im Sinne von Augustins De vera religione (X.18.51f.) — die de specie corporis corporeo
sensu adtracta figmenta (Ubers. [Thimme)]: ,,mit Hilfe kdrperlicher Sinne gewonnene[n]
Vorstellungshilder*) im Geist des homo carnalis ansprechen soll. Dichtung wird mit
Fleischlichkeit enggefiihrt."”!

Dieses demonstratio-Verstandnis der Poetria ist gegeniiber der Rhetorica ad Heren-
nium nicht einmal eine Umdeutung, denn bereits hier ist das Beispiel, das auf die de-

169 Vgl. zur Kategorie der historia und den mores poetici im Folgenden die Ausfiihrungen zu Johannes’
de Garlandia Epithalamium, Kap. IV.2.1, S. 342 (inkl. Anm. 194).

170 Ubers. (Noack II): ,,Dasjenige namlich, was zugleich und ohne zeitliche Zwischenrdume geschehen
ist, hat die Schrift wegen der Tragheit unserer fleischlichen Sinne, durch die wir in Folge der Erbsiinde
dem Raum und der Zeit anheimfallen, in wunderbar geheimnissvoller und bedeutsamer Ordnung als
gleichsam rdumlich und zeitlich geschehen vorgefiihrt.*

171 Vgl. hierzu im Folgenden Kap. V.



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 331

monstratio-Definition folgt und von der Ermordung des Tiberius Sempronius Gracchus
durch Publius Scipio Nasica Serapio (133 v. u. Z) erzdhlt, im Ganzen eher narrativ ange-
legt, da es verschiedene Schritte einer Handlung in ihrer Sukzession darstellt und
dabei deskriptive Elemente ebenso wie temporale Deiktika und dialogische Elemente
integriert."”? Es ist damit gerade keine verweilende, statische Deskription einer Figur
oder eines Bauwerks/Gegenstandes und wird nicht zufillig, wenn es im Nachfolgenden
als Ausschmiickung (exornatio) aufgefasst und auf seine Niitzlichkeit hin bewertet
wird, expressis verbis als ,,Erzdahlung“ (enarratio) benannt: Haec exornatio plurimum
prodest in amplificanda et conmiseranda re huiusmodi enarrationibus. Statuit enim rem
totam et prope ponit ante oculos (Rhet. ad Her. 1V,69)." Entsprechend fasst auch der

172 Das Beispiel der Rhetorica lautet: Quod simul atque Graccus prospexit fluctuare populum verentem,
ne ipse auctoritate senatus commotus sententia desisteret, iubet advocari contionem. Iste interea scelere
et malis cogitationibus redundans evolat e templo Iovis; sudans, oculis ardentibus, erecto capillo, contorta
toga, cum pluribus aliis ire celerius coepit. Illi praeco faciebat audientiam; hic subsellium quoddam excors
calce premens, dextera pedem defringit et hoc alios iubet idem facere. Cum Graccus deos inciperet precari,
cursim isti impetum faciunt et ex aliis alii partibus convolant atque e populo unus: ,Fuge, fuge®, inquit,
,Tiberi! Non vides? Respice, inquam!‘ Deinde vaga multitudo, subito timore perterrita, fugere coepit. At
iste, spumans ex ore scelus, anhelans ex infimo pectore crudelitatem, contorquet brachium et dubitanti
Gracco, quid esset, neque tamen locum, in quo constiterat, relinquenti percutit tempus. Ille, nulla voce
delibans insitam virtutem, concidit tacitus. Iste viri fortissimi miserando sanguine aspersus, quasi facinus
praeclarissimum fecisset, circum inspectans et hilare sceleratam gratulantibus manum porrigens, in
templum Iovis contulit sese. (Rhet. ad Her. IV.68; Ubers. [Niiflein]: ,,Sobald Gracchus vorhersah, daf3
das Volk schwanke aus Furcht, er konne durch den Einflu des Senates von seiner Meinung abweichen,
lieB er eine Volksversammlung einberufen. Dieser da [= P. Cornelius Scipio Nasica Serapio, Anm.
Niif3lein] eilt inzwischen, erfiillt von verbrecherischen und schlimmen Gedanken, aus dem Tempel
Jupiters; schweif3gebadet, mit gliihenden Augen und gestrdubten Haaren, die Toga um den Arm gewun-
den, geht er, begleitet von mehreren anderen, schneller. Jenem versuchte der Herold Gehér zu verschaf-
fen; dieser in seiner Kopflosigkeit tritt mit der Ferse auf eine Sitzbank, bricht mit der Rechten einen Fuf}
ab und heif3t die anderen dasselbe tun. Als Gracchus zu den Gottern zu beten begann, stiirzten diese da
im Sturmschritt auf ihn los, und von allen Seiten eilen noch welche herbei, aber einer aus dem Volke
rief: ,Fliehe, flieche doch, Tiberius! Siehst du nichts? Blicke dich um, sage ich!‘ Hierauf ergriff die unstete
Menge, von plotzlicher Furcht erfafit, die Flucht. Aber dieser da, aus dem Munde ein Verbrechen schéau-
mend, aus tiefster Brust Grausamkeit schnaubend, schwingt seinen Arm und durchstof3t Gracchus, der
noch im unklaren dariiber ist, was geschieht, aber dennoch den Platz, wo er stand, nicht verlief3, die
Schldfe. Jener, mit keinem Laut die ihm angeborene Tapferkeit schmélernd, bricht schweigend zusam-
men. Der da, von dem nach Mitleid schreienden Blut des gréf3ten Helden bespritzt, blickt umher, als ob
er die herrlichste Tat begangen hitte, streckt heiter denen, die ihn begliickwiinschen, seine verbrecheri-
sche Rechte entgegen und begibt sich wieder in den Tempel Jupiters.“ — Es wird deutlich, dass in der
Schilderung des Mérders durchaus deskriptive Elemente enthalten sind, dass also — wie oben behauptet —
Deskription in der Narration der demonstratio aufgeht. Niif3lein, Rhetorica, S. 404, Anm. 327, weist darauf
hin, dass die korrespondierende Erzihlung bei Cicero (In Verrem 2,5,161) Eingang in Quintilians Institutio
oratoria (9,2,40) gefunden hat, wo sie das Mittel der evidentia illustriert. Dieser Text hat aber auf die Poe-
tiken des 12./13. Jhs. keinen vergleichbaren Einfluss ausgeiibt.

173 Hervorh. hier u. in d. Ubers. von mir, F.D.S. — Ubers. (Niif8lein): ,,Diese Ausschmiickung ist von
grofitem Nutzen, wenn man durch derartige Erzdhlungen einen Sachverhalt steigert und Mitleid erregt.
Sie stellt namlich das ganze Geschehen [rem totam] fest und stellt es nahe vor die Augen.“ — Ganz dhn-



332 —— IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Laborintus Eberhards des Deutschen, welcher sowohl Matthdus von Vend6me als auch
die Poetria nova Galfreds erkennbar rezipiert hat, die demonstratio als Narration auf, in
welcher weitere Stilmittel, wie direkte Rede (sermocinatio), enthalten sein kénnen."”*
Ebenso geht fiir diese vormoderne Literatur die Aufteilung von Handlung und -
mimetisch gedachter — Beschreibung (Barthes) ins Leere'”” oder die — unauffillig uni-

lich fasst im tibrigen auch Quintillian in seiner Institutio Oratoria das Mittel der demonstratio als eines
auf, das eine Handlung detalliert, um sie plausibel und glaubwiirdig zu machen, wodurch der Effekt
der evidentia entstehen solle. Auch hier geht es also im Kern um eine narratio, welche den Effekt der
Bildhaftigkeit erzeugt, nicht jedoch um die descriptio, weshalb Quintillian zu der Formulierung der evi-
dentia in narratione (Quintillian, Institutio 4,2,63) findet. Vgl. hierzu fiir eine Quintillian wieder stirker
rezipierende Tradition ab der Frithen Neuzeit: Heinrich F. Plett: Evidentia. Zur Rhetorik der Prasenz in
den artes der Frithen Neuzeit. In: Norm und Poesie: Zur expliziten und impliziten Poetik in der lateini-
schen Literatur der Friihen Neuzeit. Hrsg. von Roswitha Simons, Beate Hintzen. New York et al. 2013,
S. 255-296, dort bes. S. 255-258.

174 Das im Laborintus Eberhards des Deutschen enthaltene geistliche Beispielgedicht schlief3t mit
einem - {iber eine Randglosse — identifizierten Beispiel fiir die demonstratio, welches die Erzdahlung
von Joseph in Agypten darstellt (Eberhard: Laborintus, Vv. 573-593): Gratia cum puero naturae plena
faveret | Firmus ei patris invigilavit amor. | Insuper apta puer quia vidit somnia, fratrum [ Spiritus invidit:
combibit ira dolum. | Praevidit dolus insidias. Puero veniente | Dixerunt: ,Somnus cui favet ecce venit. |
Occidat et videamus ei quid somnia prosint.* | Sed Deus innocuo vera medela fuit. | Venditus Aegypti prae-
fectus claruit. Omnem | Afflixit terram non moderata fames: | Suffecit panis Aegypto; namque salutis |
Sola Joseph cura dispositura fuit. | Defecitque Jacob alimonia, cumque timeret | Pro pueris, venit nuntia
fama ferens: | Fruges Aegyptus vendit. Fratres abierunt | Deni, patre suo praecipiente Jacob. | Deficiente
cibo rursus rediere, parenti | Dixerunt: vivit filius ecce tuus. [ Spiritus illius et vita revixit, et inquit: | ,Ne
mors praeveniat, vado videre Joseph®; | Venit in Aegyptum nato mediante receptus [ Israel, et Dominus
multiplicavit eum (Ubers. [Vollmann]: ,,Da dem Knaben die volle Gunst der Natur gewogen war, | ver-
wandte die feste Liebe des Vaters grofie Sorge auf ihn. | Da der Knabe obendrein passende Traumbilder
sah, war | der Geist der Briider von Neid erfiillt. Der Zorn sog die List ein. | Die List traf Vorsorge fiir den
Hinterhalt. Als der Knabe kam, | sagten sie: ,Siehe, hier kommt, dem der Schlaf gewogen ist. | Er soll
umkommen und wir sollen sehen, was ihm die Traumbilder helfen.¢ | Aber Gott war dem Unschuldigen
ein wahres Heilmittel. | Der Verkaufte glinzte als Befehlshaber Agyptens. Die gesamte | Exde traf eine
keineswegs méfige Hungersnot. | Das Brot reichte fiir Agypten, denn Joseph war bestrebt, | sich die
alleinige Sorge um das Wohl zum Grundsatz zu machen. | Auch Jakob mangelte es an Nahrung, und
withrend er um seine Knaben | fiirchtete, kam die Botin Fama und berichtete: | ,Agypten verkauft
Friichte.* Zu zehnt gingen die Briider | auf Anordnung ihres Vaters Jakob fort. | Aus Mangel an Speise
kehrten sie nochmals zuriick, dem Vater | sagten sie: ,Siehe, dein Sohn lebt.‘ | Geist und Lebens des
Vaters erwachten erneut, und er sagte: | ,,Nicht soll der Tod mir zuvorkommen - ich gehe, um Joseph
zu sehen!* | Nach Agypten gelangte, durch Vermittlung seines Sohnes aufgenommen, | Israel, und der
Herr schenkte ihm reiche Nachkommenschaft.©).

175 Dabei soll nicht geleugnet werden, dass ein Formbewusstsein fiir die praegnans descriptio verbis
existiert hat. Sowohl die Poetiken selbst als auch die Rezeption und Uberlieferung der ,Stiicke* doku-
mentieren dieses Bewusstsein deutlich. Kritikabel ist hingegen die polare Unterscheidung der beiden
Elemente, die sich — wie zu zeigen versucht worden ist — in den Poetiken vielmehr als graduelle Diffe-
renzierung derselben deskriptiven Techniken entwickelt. Es wére zu fragen, ob dieses graduierende
Verstandnis von Beschreibung in Hinblick auf ein historisch addquates Verstandnis vormoderner Lite-
ratur dem strikt polaren bei Barthes nicht vorzuziehen wére. Implizite Zweifel an der antipodischen



IV.1 Die Schonheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 333

versalisierte — Auffassung, dass deskriptive Elemente notwendig der Mimesis dienen
sollen, dass die descriptio ein ,Portrat‘ sein solle.’® Es sei betont, dass damit keine ka-
tegorische Aussage iiber die Mimesisfdhigkeit der (mittelalterlichen) Literatur und ihrer

Trennung von Handlung und Beschreibung, welche jedoch nicht zu einer Uberwindung sondern wiede-
rum eher zu einer Naturalisierung bzw. Universalisierung der beiden Kategorien fiihrt, indem hier dis-
tinkte ,Textmodi‘ gegen ihre vermischte Realisierung in Texten, eine vermeintlich natiirliche ,Idee’
gegen ihre kontaminierende Ausformung abgegrenzt werden, artikulieren sich bei Wolf Schmid: Ele-
mente der Narratologie. 3. Aufl. Berlin/Boston 2014, S. 6 f.: ,,0bwohl die Textmodi narrativ und deskrip-
tiv eine klare Opposition bilden, sind die Grenzen zwischen narrativen und deskriptiven Texten
flieBend und ist die Zuordnung von Texten zu den beiden Kategorien oft eine Frage der Interpretation.
Jede Narration enthalt, wie bereits erwdhnt wurde, notwendigerweise deskriptive Elemente. Schon die
Darstellung einer Ausgangs- oder Endsituation kommt nicht ohne ein Minimum von Beschreibung
aus. Und umgekehrt kann eine Deskription durchaus narrative Momente benutzen, um eine Situation
zu veranschaulichen, um die es letztlich geht. Ausschlaggebend fiir den deskriptiven oder narrativen
Charakter des Textes ist nicht die Menge statischer oder dynamischer Segmente, sondern ihre Gesamt-
funktion im Zusammenhang des Werks. Und diese Funktionalitdt kann durchaus hybrid sein. Bei den
meisten Texten wird man bestenfalls von einer Dominanz eines der beiden Modi sprechen kénnen. Die
Zuweisung dieser Dominanz ist natiirlich interpretationsabhidngig. Wenn ein Text etwa nur die Be-
schreibung zweier Situationen enthalt, kann man ihn genau so gut als deskriptiv wie als narrativ inter-
pretieren. (Letzteres setzt natiirlich voraus, dass zwischen den Situationen eine Aquivalenz besteht.)
Wer diesen Text als Narration liest, wird das Unterschiedliche im Gemeinsamen fokussieren und dafiir
eine Verdnderung konjizieren. Wer den Text hingegen als Deskription versteht, wird die Differenz der
Situationen eher als Differenz von reprasentativen Facetten ein und desselben zu beschreibenden Pha-
nomens betrachten und sich auf das Gemeinsame im Verschiedenen konzentrieren.“ Demgegeniiber ist
anzumerken, dass die descriptio ebenso wie die digressio einerseits aus einem Nukleus der materia her-
vorgehen und sich desweiteren vom Kleinen ins Grofe entwickeln, das heif3t stets als an den Gegen-
stand der Narration gebunden bzw. aus ihm abgeleitet verstanden wird. Wenn die Trennung von
Beschreibung und Handlung nach Schmid also im Auge der Betrachtenden liegt, so muss als spezifi-
sche Perspektive der Poetiken festgehalten werden, dass der {iber den Ursprung in der materia geleis-
tete Zusammenhalt der Elemente h6her zu veranschlagen ist als die ,modale‘ Trennung derselben, vor
allen Dingen aber auch, dass die narratio selbst nicht in einem modernen Sinne von ,Handlung‘ zu
denken ist. Sie bietet entsprechend nicht den ,orthodoxen‘ Gegenpol, der notwendig ist, um die descrip-
tio als modernen ,Textmodus‘ Beschreibung gegen sie abzugrenzen.

176 Die descriptio demgegeniiber als Mittel der Mimesis zu verstehen, mag vielleicht auch die Langzeit-
folge eines verdanderten Kunstverstdndnisses sein, das in Lessings Laokoon mustergiiltig entwickelt ist.
Horst Wenzel: Reprasentation und Wahrmehmung. Zur Inszenierung hofisch-ritterlicher Imagination im
,Welschen Gast‘ des Thomasin von Zerclaere. In: Zeichen — Rituale — Werte. Internationales Kolloquium
des Sonderforschungsbereichs 496 an der Westfdlischen Wilhelms-Universitdt Miinster. Hrsg. von Gert
Althoff. Miinster 2004 (Symbolische Kommunikation und gesellschaftliche Wertesysteme. Schriften-
reihe des Sonderforschungsbereichs 496, Bd. 3), S. 303-325, hier S. 304, formuliert in Hinblick auf das
Bildprogramm des Welschen Gastes Thomasins von Zerklaere: ,,Wir miissen uns vergegenwartigen, daf3
die Kategorien Lessings, die grundlegend fiir die systematische Trennung von Text und Bild geworden
sind, uns den zutreffenden Blick auf die mittelalterlichen Verhéltnisse eher verstellen als er6ffnen.”
Hierzu — immer noch lesenswert und instruktiv, mit dem Hinweis auf zeitgendssische Kritik an Les-
sing — Walter Haug: Gebet und Hieroglyphe. Zu Bild- und Architekturbeschreibung in der mittelalterli-
chen Dichtung. In: ZfdA 106 (1977), S. 163-183, hier S. 165f.: ,Lessing entwirft eine Asthetik, die
vorgibt, sich aus der Eigengesetzlichkeit der einzelnen Kiinste abzuleiten; in Wirklichkeit benditzt er die



334 =—— IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

deskriptiven Passagen getroffen ist. Transhistorisch ist es sinnvoll, entsprechende
Theorieentwiirfe an jeder Literatur zu erproben. Im vorliegenden Versuch geht es allein
darum, einen historischen Rahmen zu rekonstruieren, fiir den in der Forschung viel-
fach behauptet worden ist, er habe eine mimetische Grundintention."”” Was, schlief3-
lich, kann einer Zeit, die kein erkennbares Bediirfnis nach mimetischer Malerei hat,'”®
ferner liegen als in ihrer Literatur mimetisch zu malen?

Auseinandersetzung mit dem &dsthetischen Synkretismus seiner Zeit nur als Aufhénger fiir eine norma-
tive Kunsttheorie, die auf Vorentscheidungen ganz anderer Art beruht.”

177 Diese lasst sich jedoch nach meiner Auffassung aus den Quellen nicht so direkt ableiten, wie es —
seit Faral — haufig behauptet worden ist. Obgleich es sicherlich nicht von der Hand zu weisen ist — und
hier auch gar nicht versucht werden soll! —, dass Literatur und Sprache grundlegend ein deiktischer
Charakter eignet, wie es bspw. Horst Wenzel: Wahrnehmung und Deixis. Zur Poetik der Sichtbarkeit in
der hofischen Literatur. In: Visualisierungsstrategien in mittelalterlichen Bildern und Texten. Hrsg. von
Horst Wenzel, C. Stephen Jaeger. Berlin 2006 (Philologische Studien und Quellen 195), S. 17-43, hier
bes. S. 17-28, iiberzeugend dargelegt und pragnant an Beispielen aus Wolframs Parzival belegt hat
(ebd.), so fiihrt es indessen zu weit, die Intention einer ,mittelalterlichen descriptio-Lehre* auf eine
mimetische bzw. deiktische Strategie, auf Visualisierung, festzulegen. Nicht nur beziehen die Poetiken —
im Gegensatz zur zeitgendssischen Kognitionstheorie — sich nicht ausdriicklich auf mentale Bilder, son-
dern die einseitige Festlegung der descriptio auf Visualisierung verdeckt zugleich ihre wesentliche argu-
mentative Funktion und damit zugleich angelagerte diskursive Formationen, welche sich in der
Argument-descriptio sedimentieren.

178 Von Mimesis im ,energeischen‘/,enargeischen‘ Sinne ist Prasenz abzugrenzen. Die in den Roma-
nen immer wieder betonte Als-ob-Wirkung von Malerei und bildender Kunst, die sich mit — es sei kon-
zediert: modernen — Vorstellungen von Mimesis in Hinblick auf die ihnen zeitgenGssische Malerei/
Plastik/Teppichweberei nicht zur Deckung bringen 1&sst, liefie sich verschieden interpretieren, nam-
lich einerseits als Uberschreitung der eigenen Kunstauffassung (im Grabmal in Flore und Blanscheflur
bspw. als eine Art von ,Orientalismus‘ oder in Enites Satteldecke als Verweis auf die magische Her-
kunft, die mit mimetischer Wirkung assoziert wird) oder andererseits als Funktion jener Realprisenz,
die auch Heiligenbilder haben kénnen, ohne deshalb mimetisch, ndmlich: exakt abbildend, im moder-
nen (oder antiken) Sinne zu sein. Die Wendung gegen mimetische Prinzipien bzw. die resultierende
Bediirfnislosigkeit hinsichtlich mimetischer Darstellungsweisen scheint aus einem christlichen Theolo-
gumenon zu entspringen, welches der ,unéhnlichen Ahnlichkeit* zwischen Abbildung und Kreatur be-
darf, damit Zeichen und Bezeichnetes nicht verwechselt werden kénnen. (Vgl. etwa Berthold Hinz:
Venus - Luxuria — Frau Welt. Vom Wunschbild zum Albtraum zur Allegorie. In: Miinchner Jahrbuch
der bildenden Kunst 54 [2003], S. 83-104, der ein theologisches Bildproblem und fiir die Plastik bis
zum 12. Jh. eine hieraus resultierende Strategie der Verfremdung nachzeichnet: ,,Aus Identifikationshbil-
dern [...] wurden Zerrbilder — so zugerichtet, daf sie nicht mehr zum Idol, damit auch nicht mehr zur
Identifikation, als Spiegel der Menschen taugten® [ebd., S. 83].) Dass der Signifikant seinem Signifikat
jedoch undhnlich ist, um die Verfithrung und Tduschen der Betrachtenden, also die Inklination zur
Siinde, zu vermeiden, stért weder die Zeichenrelation noch die damit gestiftete lebendige Prdasenz des
Bezeichneten im Bezeichnenden. Auf das Auseinandertreten von ,Portratdhnlichkeit und Individualitéat
am Beispiel der Schwesternminiaturen des Hortus deliciarium hat fiir die germanistische Medidvistik
bspw. Susanne Biirkle: Die Offenbarungen der Margareta Ebner. Rhetorik der Weiblichkeit und der au-
tobiographische Pakt. In: Weibliche Rede — Rhetorik der Weiblichkeit. Studien zum Verhéltnis von Rhe-
torik und Geschlechterdifferenz. Hrsg. von Doerte Bischoff, Martina Wagner-Egelhaaf. Freiburg i.Br.
2003 (Reihe Litterae 93), S. 79-102, hier S. 79 f., hingewiesen, indem sie auf eine Studie von Bruno Reu-



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 335

Setzt man hingegen ein semiotisches Verstdandnis fiir die Malerei an, so darf das
Horaz-Diktum, das die Poetiken aufnehmen, ungebrochen gelten. Ut pictura poesis
bedeutet dann: Wie die Malerei ist auch die Dichtung eine Abfolge von (undhnlichen)
Zeichen."”® Die descriptio schildert Schonheit nicht, sie représentiert sie. Die demons-
tratio 16st ihre Darstellung in eine Sukzession von Handlungen auf. Auch das Docu-
mentum de modo et arte dictandi et versificandi zitiert den beriihmten Horaz-Passus
eben nicht in Hinblick auf eine mégliche Verlebendigung eines einzelnen ,Bildes‘ —
wie es in der Forschung verkiirzend dargestellt worden ist'®® —, sondern — ganz im

denbach: Individuum ohne Bildnis? Zum Problem kiinstlerischer Ausdrucksformen von Individualitat
im Mittelalter. In: Individuum und Individualitédt im Mittelalter. Hrsg. von Jan A. Artsen, Andreas Speer.
Berlin/New York 1996, S. 807-818, referiert. — Auch fiir den Anticlaudianus - als eines der Kernbeispiele
fiir die praktische Verwendung der descriptio-Technik — 1asst sich argumentieren, dass die hier vorfind-
lichen descriptiones keinen mimetisch-illusionistischen Charakter ausprdagen bzw. zumindest nicht so
rezipiert werden. Fiir die Anticlaudianus-Rezeption in der Bebilderung der Veroneser Hs. CCLI konsta-
tiert Christel Meier: Die Rezeption des Anticlaudianus Alans von Lille in Textkommentierung und Illus-
tration. In: Text und Bild. Aspekte des Zusammenwirkens zweier Kiinste in Mittelalter und friither
Neuzeit. Hrsg. von Christel Meier, Uwe Ruberg. Wiesbaden 1980, S. 408-549, hier: S. 465, in Hinblick
auf die dem Text durchgéngig beigefiigten Zeichnungen: ,,Das Nichtbeachten von Personenidentitaten
in Kleidung und Attributen, das wiederholte Hinzeigen der Personen auf die Textkolumne, die vernach-
lassigte Gesichterzeichnung sind verschiedenartige Anzeichen dieses mangelnden Interesses an der
Evozierung einer Illusion in der Handlungsabbildung.“ Es lief3e sich einwenden, dass hier eine mediale
Differenz zwischen Text und ,Illustration‘ vorliegt, dass also mithin die jeweilige pragmatische Dimen-
sion von Text und bildhafter Rezeption nicht iibereinstimmen und die Zeichnungen deshalb dort keine
mimetische Dimenion entwickeln miissen, wo der Text es tut, dass also die anti-mimetische Zeichnung
nicht einen anti-mimetischen Charakter des Textes verbiirgen. Nichtsdestoweniger dokumentierte auch
diese Differenz, sofern man sie denn annehmen mag, ebenfalls ein mangelndes Interesse an einem
mimetischen pictura-Begriff.

179 Die Analogie zwischen Dichtung und Malerei kann sicherlich weitergefiihrt werden. Es wéare zu
erwagen, ob die episodische Struktur der Texte und die sequentielle Ordnung von Bildern (seien es
bspw. stationenhafte Tafelbilder des Lebens Jesu oder auch Bildsequenzen wie die sog. Iwein-
Fresken auf Rodenegg) sich nicht grundlegend entsprechen. Malerei versucht hier offensichtlich zu
leisten, was Lessing ihr kategorisch als wesensfremd abspricht, ndmlich zeitlich diachrone Sukzes-
sion. Dass Diachronie dem Bild wesensfremd sei, ist angesichts der Tatsache, dass Malerei sie fak-
tisch jahrhundertelang dargestellt hat, offenkundig eine (,moderne‘) Setzung Lessings. Das — teils
durch Namensbeischriften auch selbst schriftgestiitzte — bildliche Erzdhlen scheint bedeutender zu
sein als Mimesis. Auch hierfiir lassen sich in den Texten Belege finden: Lancelot malt seine Zelle mit
einer Bildfolge aus, die er durch Beischriften vereindeutigt. Das wunderbare und magische Grabmal
der Blanscheflur iiberfiihrt, so gesehen, die Statik der einzelnen Plastik mittels magischer Beweglich-
keit in die zeitliche Sukzession, die zur Darstellung einer Ereignisfolge notwendig ist.

180 So bei beispielsweise bei Pastré, Vergleichende Asthetik, S. 301, der einen Auszug der nachfolgen-
den Documentum-Stelle (ebd., Anm. 19: similis est picturae vili quae placet longius stanti, sed displicet
propius intuentui) isoliert zitiert und unmittelbar auf die Personenbeschreibung bezieht, wodurch der
Eindruck erweckt wird, dass hier von einer ,,Lehre der Personendarstellung” die Rede sei, in welcher
duflere und innere Beschreibung einer Figur aufeinander bezogen sein sollten. Von dufierer und inne-
rer Beschreibung — im Sinne von Matthdus‘ descriptio superficialis und intrinseca — ist hier indessen
nicht die Rede!



336 = IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Sinne einer Theorie des Wortzeichens — im Zusammenspiel von Ornament und Sinn
bei der ,Zusammenfiigung der Worte‘ (verborum junctura), womit eine kompositori-
sche Ebene abgedeckt ist, die sowohl das Detail des Textes als auch seine Ganzheit
als Summe der Zusammenfiigungen meint. Das Documentum verlangt dabei, dass
das Ornament ein Sprachzeichen sei, welches zum Sinn der Worte beitrdagt. Seine
Ahnlichkeit zur pictura bestehe dann (im Rekurs auf Horaz’ ut pictura poesis) darin,
dass das Detail — der Dichtung wie des Bildes — zum Ganzen stimmen miisse:

1. Unus modus est utendi ornata facilitate, alius modus est utendi ornata difficultate. 2. Sed hoc
adjiciendum quod nec facilitas ornata nec difficultas ornata nec difficultas ornata est alicujus pon-
deris, si ornatus ille sit tantum exterior. Superficies enim verborum ornata, nisi sana et commen-
dabili nobilitetur sententia, similis est picturae vili quae placet longius stanti, sed displicet
propius intuentui. Sic et ornatus verborum sine ornatu sententiarum audienti placet, diligenti in-
tuenti displicet. Superficies autem verborum ornata cum ornatu sententiae similis est egregiae pic-
turae, quae quidem, quando propius inspicitur, tanto commendabilior invenitur. Unde dicit
Horatius:

[Poét. 362] Ut pictura, poesis: erit quae, si propius stes,
Te capiet magi; et quaedam, si longius abstes ...
[366] Hac placuit semel; hoc decies repetita placebit.

Cogitandum igitur prius est de sententia quam cogitemus de verborum junctura. Mortua sunt
enim verba si non incolumi nitantur sententia, quae quodam modo anima est verbi. Cum constite-

rit de sententia, procedendum est ad verba, diligentiam adhibendo, ut series verborum sit ornata.

(Documentum I1,3,1-2)'8!

Die Vergleichbarkeit zwischen poesis und pictura liegt hier also nicht auf der Ebene
einer mimetischen Qualitdt, sondern in einem kompositionellen Moment, das die
Ebene des ornatus auf Wort- und Satzeben mit der Ebene der narrativen Syntax
vermittelt.

Es bleibt sicherlich zu diskutieren, inwiefern hier eine Dichotomie vom Innen und
Auf3en (superficies verborum ornata) der Worte erzeugt wird, welche homolog zu den

181 Ubers. (Parr).: ,,1. There is one method for using ornamented facility, another method for using
ornamented difficulty. 2. [...] But this should be added that neither an ornamented facility nor an orna-
mented difficulty is of any value if that which has been ornamented is only exterior. For an ornamented
surface of words, unless it is enriched by a sound and commendable significance, is like a worthless
picture which pleases one standing far away from it, but displeases one looking more closely. So the
ornamentation of word without ornamentation of meaning pleases the listener, but displeases the care-
ful thinker. But an ornamented surface of words with ornamentation of meaning is like a famous pic-
ture, which when it is inspected more closely is found still more commendable. Whence Horace says: ||
Poetry is like a picture: One captures your interest | More the nearer you stand; another, the farther
away ... | This has pleased but once; that will please ten times over. || Therefore we should consider the
meaning before we think of joining words. For words are dead if they do not rest on sound meaning,
which in fact, is the life of the word. When one is certain about the meaning, proceed to the words by
employing diligence so that the series of words may be ornamented.*



IV.1 Die Schénheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken =— 337

bereits diskutierten Dichotomien verlduft. Es bliebe zu priifen, wie weit das Innen
(Sinn, wichtig) und Auflen (Ornament, nichtig) des Textes mit dem Innen (homo inte-
rior, Adam, Seele, Geist, ewig) und Auflen (homo exterior, Eva, Korper, Fleisch, ver-
ganglich) des Menschen identifizierbar werden, inwiefern also auch die Poetik von
einer geschlechtlich grundierten Vorstellung des Ornamentalen gepragt ist, in welcher
weibliche Elemente (tentativ: Ornament) ménnlichen (tentativ: Sinn) gegeniiber stehen
und Schonheit der Dichtung zu einem Analogon der schonen Frau wird. Ob diese Ho-
mologie in den Poetiken aktiv zum Tragen kommt, oder ob sie ein Produkt der Analyse
ex post ist, bliebe an den Texten zu priifen!'®*

182 Nurmehr andeutungsweise sei daran erinnert, dass der Laborintus Eberhards des Deutschen
neben der personifizierten Grammatica auch deren ,,Begleiterin®, Poesis, auftreten ldsst. Die Rahmen-
handlung erzihlt, in eindeutiger Anlehnung an die Rolle der Natura im Anticlaudianus (vgl. hierzu im
Folgenden Kap. VI.1), die Fleischwerdung eines neuen Grammatiklehrers, auf welchen das schwere
Schicksal wartet, bei schlechter Bezahlung und ausbleibender Anerkennung nur die Rudimente der Bil-
dung, namlich die erste der septem artes, und nicht die hoheren Weihen der Wissenschaft vermitteln
zu diirfen, wobei die Grammatik zudem eine problematische, da moralisch-ethisch indifferente ars dar-
stellt, da ihre Lehren auch der plausiblen Darstellung der Liige dienen kénnen (Eberhard: Laborintus,
Vv. 107 f.). Auf eine Klage der Natura, welche dieses Kind lieber nicht gezeugt hitte, folgt eine erste
Lehre fiir den Sdugling, welche diesem von Fortuna erteilt wird. Bald sdugt der Knabe an der milchvol-
len Brust der Grammatica. Deren Begleiterin, die Poesis (V. 224), ist es schlie3lich, welche dem Knaben
ihre Lehren erteilt, die den Hauptteil des Laborintus bilden, welche eine erkennbar aus der Ars versifica-
toria des Matthdus, der Poetria nova Galfreds und anderen zusammengezogene, hochkondensierte Mi-
niaturpoetik bilden. Nicht nur ist hier bemerkenswert, dass die Poesis als eigenstandige Personifikation
eingefiihrt wird, welche als vermittelnde und zum Erlernen der grammatikalischen Grundkenntnisse
niitzliche Kunst eingefiihrt wird, sondern zudem der Umstand der betonten Korperlichkeit der sdaugen-
den Mutter. Vergleichend lief3e sich der Beginn der Augustinischen Confessiones heranziehen, in denen
der Akt des Sdugens vor allen Dingen der Betonung der Fleischlichkeit — und damit bei Augustinus
stets auch: der Belastung durch die ererbte Siinde des Fleisches — des Kindes dient; dazu im Folgenden
Kap. V.4.1, S. 573-583.



338 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schonheitsbeschreibung

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen
und volkssprachlichen Dichtung

GUILDENSTERN

Happy, in that we are not over-happy: on Fortune’s cap we are not the very button.
HAMLET

Nor the soles of her shoe?

ROSENCRANTZ

Neither, my lord.

HAMLET

Then you live about her waist, or in the middle of her favours?
GUILDENSTERN

Faith, her privates we.

HAMLET

In the secret parts of Fortune? O, most true, she is a strumpet ... What news?
(Shakespeare: Hamlet 11/2'%3)

Nachdem als poetorhetorischer ,Ort* der Schonheitsdarstellung dasjenige Mittel identi-
fiziert ist, welches mit Matthdus von Venddme — in Abgrenzung zu seinem allgemeinen
descriptio-Begriff und dem Vulgarbegriff der Forschung — als descriptio membrorum
oder descriptio superficiale benennbar ist, soll der Einsatz desselben, ausgehend vom
letzten der zu besprechenden ,Poetiker’, ndmlich Johannes de Garlandia, an einigen
zentralen lateinischen Dichtungen des 12. und 13. Jahrhunderts sowie — sofern vorhan-
den — an deren Retexten iiberpriift werden. Hierzu zdhlen vor allen Dingen jene Texte,
auf welche die (germanistische) Forschung immer wieder — teils mit pauschalen Hin-
weisen auf die kalokagathia-These — verweist, indem sie sie als handwerkliche Muster
fiir die volkssprachlichen descriptiones versteht. Die zentrale, hdufig reproduzierte Aus-
sage ist dabei: bereits in der lateinischen Dichtung finde sich die Entsprechung von
Schon und Gut im Verhéltnis von duf3erer und innerer Schonheit; dies sei ein beliebter
Topos der Latinitit, welcher in der vernakularen Literatur reproduziert wiirde.'®* Diese
hé&ufig als Referenzpunkte heranzitierten Texte sind insbesondere die beiden des Alanus

183 Ubers. (August Wilhelm Schlegel): ,,GULDENSTERN. Gliicklich, weil wir nicht iibergliicklich sind. Wir
sind der Knopf nicht auf Fortunas Miitze. HAMLET. Noch die Sohlen ihrer Schuhe? ROSENKRANZ. Auch das
nicht, gndad’ger Herr. HAMLET. Thr wohnt also in der Gegend ihres Giirtels, oder im Mittelpunkt ihrer
Gunst? GULDENSTERN. Ja wirklich, wir sind mit ihr vertraut. HAMLET. Im Schof3e des Gliicks? O sehr wahr!
sie ist eine Metze. Was gibt es Neues?*

184 Der in der Forschung kursierende stark verkiirzende, auf Curtius zuriickgehende Topos-Begriff
wire eigens aufzuarbeiten. Der Hinweis, ein Textelement sei ,topisch‘, hat hdufig — gerade in Textkom-
mentaren — zu einer Scheinevidenz ohne eigentliche explikative Kraft gefiihrt, insofern das Konstatie-
ren des Topisch-Seins die Analyse ersetzt. Vgl. bspw. den Tristan-Kommentar von Lambertus Okken,
Kommentar zum Tristan, Bd. 1, S. 84 f., und Bunte, Der Tristan. — Eine Diskussion des Topos-Begriffs
bei Curtius bietet jiingst Daniel Eder: Der Natureingang im Minnesang. Studien zur Register- und Kul-
turpoetik der hofischen Liebeskanzone. Tiibingen 2016 (Bibliotheca germanica 66), S. 51-53, hier
bes. auch Anm. 135 u. 136.



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 339

ab Insulis (Alain de Lille), ndmlich der Planctus naturae, hier inshesondere die Beschrei-
bung der Natura, und der Anticlaudianus,'® welche hier um den Architrenius des Johan-
nes de Hauvilla erganzt werden, der direkten Einfluss auf die Ars poetica des Gervasius
von Melkley hatte.'®® Zudem lassen sich auch in den Allegorien diskursive Elemente iso-
lieren, die ubiquitdr und wiederum in den Poetiken identifizierbar sind, zu welchen
jene in einem bis heute umstrittenen Abhéngigkeitsgefiige stehen.'®” Fiir die gegenwir-
tige Fragestellung ist die Richtung dieser Beziehungen nicht von ausschlaggebendem
Interesse, zeigt sich doch insgesamt, dass die Poetiken und die Allegorien ein gemeinsa-
mes poetologisches, in meinen Augen aber auch diskursives Feld bilden, gleichwohl
sich jeweils systematische Interferenzen im Hinblick auf Anspruch, Erzdhlhaltung, Gat-
tungszugehorigkeit und Textintention zeigen mogen.

Die lateinischen Allegorien werden im Folgenden aus dem Grunde als erste Text-
sorte herangezogen, weil ihre enge konzeptionelle Verbindung zu den Poetiken in der
Forschung immer schon behauptet worden ist. Gleichwohl st63t man auf eine mar-
kante Differenz zwischen den Praskripten der Poetiken zur descriptio und dem Vorkom-
men derselben in den lateinischen Allegorien, insofern erstere die Verwendung der
descriptio in Hinblick auf narrativische Motivierung explizieren,'®® letztere — in der Ver-
wendung von descriptiones zur Darstellung personifizierter Abstrakta — die Beschrei-
bung tatsdachlich anders, namlich eben ,allegorisch® und nicht narrativ-argumentativ
nutzen. Hier entsteht also auch interpretatorisch ein Hiatus. Es gilt entsprechend im
Folgenden, den narrativen (kausal-finalen) und den allegorischen (tentativ: ,signifikati-

185 Wegweisend hierfiir ist die Studie von Christoph Huber: Die Aufnahme und Verarbeitung des Ala-
nus ab Insulis in mittelhochdeutschen Dichtungen. Untersuchungen zu Thomasin von Zerkleere, Gott-
fried von Straf3burg, Frauenlob, Heinrich von Neustadt, Heinrich von St. Gallen, Heinrich von Miigeln
und Johannes von Tepl. Miinchen 1988 (MTU89), geworden. Vgl. erneut Christoph Huber: Die personifi-
zierte Natur. Gestalt und Bedeutung im Umbkreis des Alanus ab Insulis und seiner Rezeption. In: Bild-
hafte Rede in Mittelalter und friither Neuzeit. Probleme ihrer Legitimation und ihrer Funktion. Hrsg. von
Herfried Vogel et al.Tiibingen 1992, S. 151-172. — Besonders in die Diskussion gebracht wurden Ein-
fliisse von und Ahnlichkeiten zu den Werken des Alanus auch fiir Hartmanns von Aue Erec.

186 Die Ars poetica zitiert Verse aus dem Architrenius als Beispiel; vgl. Wetherbee, Johannes de Hau-
villa: Architrenius, S. 268, Anm. 25.

187 Die Philologie hat grofie Miihen darauf verwandt zu kldren, ob die Werke des Alanus von den
Lehren des Matthdus beeinflusst sind oder ob umgekehrt die Poetiken ihre Prazepte aus dem Vorbild
der ersten grofen Allegorien ziehen. Johannes B. K6hler nutzt seine rezente Ausgabe und Uberset-
zung des Planctus in Kommentarteil und Anhang fiir eine umfassende Aufarbeitung des Verhéltnisses
von Planctus und Ars versificatoria (vgl. Alanus ab Insulis: De planctu Naturae. Textus, Translatio
una cum Annotationibus. Hrsg. von Johannes B. K6hler. Miinster 2013 [Texte und Studien zur euro-
paischen Geistesgeschichte, Reihe A, Bd. 2], hier bes. im Kommentar S. 216 f. sowie im Anhang ,,Zur
Ars versificatoria von Mathieu de Vendome: Ein Vergleich zwischen der Ars versificatoria und dem
Planctus Nature [sic]“, hier: S. 565-580).

188 Es sei hier an das Kernbeispiel der Ars versificatoria des Matthdus erinnert, welche die Beschrei-
bung der Schonheit einer jungen Frau dann fordert, wenn die Handlung eines Mannes als Konsequenz
derselben plausibilisiert werden soll (vgl. Ars vers. 1.40). Vgl. hierzu Kap. IV.1.1.



340 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

ven‘/,semiotischen®) Einsatz der descriptio membrorum zu kontrastieren und auf ihre
diskursive Schnittmenge hin zu analysieren. Dabei wird sich zeigen, dass die Allegorien
die descriptiones membrorum tatsachlich nicht im Sinne narrativer Motivierung einset-
zen, sondern allein ihren Zeichencharakter, der ihnen auch in erzdahlender Dichtung
als protonarratives Implikat eignet, ausbeuten.'®®

Aus der Analyse der lateinischen Allegorien werden sich im Folgenden zudem
sigifikante thematische Felder ergeben, welche jeweils exkursartig bis in die spétere,
volkssprachliche Texttradition hinein verfolgt werden sollen. So bietet das Epithala-
mium den Anlass, die descriptio membrorum als Grenzfall in Hinblick auf die Sonder-
rolle der Gottesmutter Maria in mulieribus zu diskutieren. Es wird sich zeigen, dass in
den Texten, die der Verherrlichung Mariens dienen, die Felder transzendenter und
immanenter Schonheitszuschreibungen und -diskurse unléslich zu interferieren be-
ginnen, wobei die Friktionen oftmals bewusst prasent gehalten werden, um der Ver-
mischung derselben vorzubeugen, teils jedoch auch nivelliert. Diese Phdnomene
lassen sich weiterverfolgen anhand eines der erfolgreichsten Marientexte der lateini-
schen Tradition, der Vita rythmica salvatoris et beate marie virginis, sowie einiger sei-
ner volkssprachigen Posttexte. Der Planctus naturae und der Anticlaudianus des
Alanus ab Insulis bieten Anlass, die Rolle der Schonheit im Rahmen der innerweltli-
chen Prokreationsinstanzen Natura und Venus auszuloten und ihre Reflexe in die
Volkssprache hinein zu verfolgen, wozu zundchst hauptsachlich allegorische Texte,
wie der Rosenroman und einige der sogenannten ,Minnereden‘ herangezogen wer-
den. Zum Schluss wird die exemplarisch erarbeitete Reihe durch einen Riickbezug
auf die Cosmographia der Bernardus Silvestris perspektiviert, um den ,Ort‘, den weib-
liche Korperschonheit im Rahmen der descriptio membrorum erhilt, genauer im Kon-
text einer (in Kap. IV.1.1 schon angedeuteten) Anthropologie zu bestimmen.

IV.2.1 Die Einzige ihres Geschlechts — Marianische Schonheit als Grenzphdnomen
korperlicher Schonheit bei Johannes von Garlandia und in der Tradition
der Marienleben

Am Beispiel eines Textes des Johannes de Garlandia, der hier zunachst in seiner
Personalunion als Dichter und Poetiker von Interesse ist, lassen sich wesentliche
Elemente der bisher dargestellten descriptio-Technik und die in ihr implizierten Dis-
kursmuster zur physischen Schénheit verdeutlichen.'”® Die Auskiinfte, welche
seine Poetria de arte prosaica, metrica et rithmica oder Parisiana Poetria zur descrip-

189 ,Ausbeutung’ verstehe ich hier in Anlehnung an Rainer Warning (Warning, Lyrisches Ich).

190 Der Titel des Kapitels referiert auf den Titel eins Buches von Marina Warner: Alone of all her Sex.
The Myth and the Cult of the Virgin Mary. New York 1983. Warner bietet eine Darstellung des Marien-
kultes, die zwar von einem philologischen Standpunkt aus nicht befriedigend ist, die jedoch einige zen-
trale Einsichten bietet, wie diejenige, dass die Heilige Maria nicht allein eine Vorbildfunktion fiir



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 341

tio gibt, sind — gegeniiber Matthdus, Gervasius und Galfred — denkbar unspezifisch.
Die Poetria, die stark in Richtung einer Briefkunst, einer Ars dictaminis, tendiert,
handelt das Prinzip der descriptio nur sehr knapp und anhand eines Beispiel-
Briefes ab, wobei kein Zusammenhang zur Schénheitsdarstellung entsteht.'?

Das grof3 angelegte Mariengedicht des Johannes, das Epithalamium Beate Virginis
Marie,”? aus welchem in der Parisiana Poetria immer wieder zitiert wird, weist hinge-
gen descriptiones auf, welche in Form und Funktion den Prinzipien der bisher bespro-
chenen Poetiken entsprechen. Der Text erzahlt in zehn Biichern von Maria als Braut

Frauenrollen hat, sondern vor allen Dingen als uneinholbare, ewige Leitdifferenz, als grof3es, uner-
reichbares ,Anderes‘ der kreatiirlichen Weiblichkeit wirkt.

191 Johannes behandelt die descriptio als Secundus Modus Ampliandi Materiam und gibt jenseits dieser
Einordnung keine weiteren Regeln oder systematischen Hinweise: Item ampliatur materia per Descrip-
tionem quod est quandoque necessarium tam in poematibus quam in dictaminibus, ut in presenti patet
dictamine quod nouus inceptor fratri uel alii amicorum poterit delegare (Parisiana Poetria IV,345-348;
Ubers. [Lawler]: ,,Material is also amplified by Vivid Description, which is sometimes necessary in letters
as well as in poems, as is clear in the present letter, which the new inceptor might send to his brother
or another of his relatives®). Nach einer kurzen Einleitung von wenigen Sitzen wird dieser Brief nun
durch ein Beispiel von descriptio amplifiziert, an welchem auffallen muss, dass es der Vulgardefinition
der Forschung eben nicht entspricht und zudem in héchstem Maf3e anti-mimetisch ist: Hoc dicto, amp-
lietur materia per Descripcionem sic: | Sed frigescit in parentibus meis feruor delictionis, subcumbit na-
tura, torpet affectus, expirat gratia, dum scolaris pallescit studio, macrescit esurie, vilescit panniculis, qui
faciunt Homerum cum Hennio residere. | Cum igitur dilectio carnalis in uobis ex affinitate sanguinis post
patrem meum magis ad hoc moueri debeat et ad hoc mecum aspirare, vos diligenter hortor et exhortor
quatinus in hoc casu uestrum senciam subleuamen, quia futurum est, annuente Deo, ut per magistralem
honorem et scientiam amicos meos eleuare uidear ad culmina dignitatum. (Parisiana Poetria IV,358-368;
Ubers. [Lawler]: ,,At this point the material may be amplified by means of a Vivid Description, thus: |
But the warmth of love is growing cool in my parents, nature is sinking, affection is numb, kindness is
dying, while study is making the scholar pale, hunger is making him thin, rags are making him filthy —
which can put Homer in a class with Ennius. | And so, since the kindred love is in you from your being
closest to me in blood after my father ought to be moved the more to this and to pant for it with me, I
diligently urge and exhort you that I might feel your support in this case, because, God willing, it will
not be long before, by reason of the honor and knowledge that are a master’s, I shall be seen to elevate
my relatives to the heights of prestige.“) — Zudem listet die Parisiana Poetria an anderer Stelle — hiervon
vollig unabhéngig — die Mittel der Rhetorica ad Herennium auf, darunter effictio und notatio (vgl. Pari-
siana Poetria V1,365-372) sowie demonstratio (vgl. ebd., 388-393), aber auch descriptio: Descripcio fit
cum quadam similtudine ueritatis sumpta. | [Beispiel:] Discipulus segnis it cum testudine lenta, | Turges-
cens epulis, ebrietate cadens. (Parisiana Poetria VI,332-335, Ubers.: ,,Vivid Description is made by as-
suming a certain lifelike tone. | The slack student proceeds at a turtle’s pace, puffy with overeating,
stumbling with too much drink.“). Es zeigt sich in diesem letzten Beispiel deutlich, dass auch in der
Parisiana Poetria des Johannes — ebenso wie in der Poetria nova — die aus der Rhetorica ad Herennium
extrahierte ,Minimalform‘ von descriptio existiert, namlich die kausal explizierende Periode, wie sie
eine Entsprechung in den Poetria nova-Versen Si dormit vindicta ... (Poetria nova 1292-94, Faral
1287-89) findet (vgl. Kap. IV.1.2, S. S. 323-326.).

192 Hier und im Folgenden zitiert als Epithalamium nach: Giovanni di Garlandia: Epithalamium Beate
Virginis Marie. Hrsg., iibers. u. komm. von Antonio Saiani. Florenz 1995 (Accademia Toscana di Scienze
e Lettere ,La Colombaria‘. Studi CXXXIX).



342 =—— |V Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Gottes und Medium der gottlichen Erlosungstat,'®> wobei sich die Grundstruktur der
Narration an den klassischen Stationen eines Marienlebens orientiert, welche jedoch
stark allegorisiert werden. Obgleich also nicht im modernen Sinne eine ,Handlung’
plan auserzahlt wird, sondern deren Stationen anhand der zugehorigen Typologien,
Mariensymbole und zusétzlichen Allegorien nachgestaltet werden, benennt ein in der
Weimarer Handschrift {iberliefertes Vorwort den Autor als hystoriographus, was sich
aus der gidngigen historia-Definition rechtfertigt, welche sich allein auf Wahrheit der
materia griindet, nicht jedoch auf dem Modus ihrer Gestaltung.'**

Buch I: Auf der Erde herrscht die Siinde, der Mensch hat sich seinen Lastern und Leidenschaften
iiberlassen, das von Adam und Eva herstammende Ubel der Siinde vererbt sich auf all ihre Nach-
kommen. Um den Tod der Seele zu bekdmpfen, bittet Astraea'®” Gott, die Ehre der Frauen wieder
herzustellen: Da eine Frau die Ursache alles Bosen gewesen sei, solle eine Frau das Gute zuriick in
die Welt bringen und die menschliche Natur erneuern, wobei diverse typologische Beziige zum
Alten Testament aufgemacht werden (ndmlich auf die Mutter Samsons und die Heldin Jaél).
Buch II: Der Teufel regiert in seinem hollischen Hofstaat; die Schande (Infamia) prasentiert die
Siinden, darunter besonders den Trug der Frauen, wodurch sie Astraea beleidigt und Natura
Schmerz bereitet, die wiederum von der Hoffnung (Spes) getrostet wird, welche ihr géttliche Gnade
verheifdt. Das Klagen der genannten ,Virtutes‘ dringt zum Ohr Gottes. Iustitia Creata, die Gerechtig-
keit, welche mit Astraea tiberblendet wird, wirbt bei Gott, den sie als Celica Iustitia, als himmliche
Gerechtigkeit, anredet, fiir die Menschheit. Buch III: Misericordia wird in Hinblick auf ihre Eigen-
schaften beschrieben, ohne jedoch eine descriptio membrorum zu erhalten. Sie ruft Gott an und
setzt sich fiir das Menschengeschlecht ein, das nicht zugrunde gehen diirfe, da es seiner Aufgabe,
Gott zu loben, nachgehen miisse. Es folgen Ausfiihrungen iiber die Freuden der Kirche, das Ver-

193 Vgl. hierzu die kurzen Inhaltszusammenfassungen, die Saiani seinen Analysen der jeweiligen Bii-
cher vorangstellt: Epithalamium, S. 133 (Buch I), S. 138 . (Buch II), S. 141 (Buch III), S. 152 (Buch IV),
S. 160 (Buch V), S. 177 (Buch VI), S. 183 (Buch VII), S. 187 f. (Buch VIII), S. 195 (Buch IX), S. 200 (Buch X).

194 Entsprechend differenziert Ms. Weimar (Weimar, Landesbibliothek, MS. Q 113, fol. 101V-164")
den Brauch der Dichter gegen den der ,Historiographen‘: Auctor est hystoriographus. Introducuntur
nove persone more poetico per prosopopeiam, sicut Virtutes dona sua ferentes in ditem beate Virginis,
et sicuti exercitus Viciorum contra Virtutes, et sicut tyrocinio nupciali proemialia observantur (Saiani,
Epithalamium, S. 255, Z. 13-16; Ubers. [F. D. S./Marco Mattheis, Betlin]: ,,Der Verfasser ist Geschichts-
schreiber. Es werden nach Art der Dichtung neue Figuren durch Personifizierung eingefiihrt, wie die
Tugenden, die ihre Gaben darbringen, zur Beschenkung der seligen Jungfrau, und gleichfalls das
Heer der Laster gegen die Tugenden und wie gleichsam durch ein Hochzeitsturnier die Vorspiele ein-
gehalten werden.“).

195 Das Auftreten der Astraea erkldrt sich aus der allegorischen Ovid-Lektiire: in der vierten Ekloge ist
es Astraea, die die Wiederkehr eines goldenen Zeitalters ankiindigt, woraufhin der Ausblick auf die Ge-
burt eines heilsbringenden Knaben erfolgt, welchen die Exegese selbstverstdandlich als Christus identi-
fiziert. Die Theologie kennt die Tradition, die Jungfrau Astraea als Maria selbst zu identifizieren, die
also am Heilsgeschehen deutlich unmittelbarer beteiligt ist. Es entsteht im 13. Jh. eine Tradition, die
Maria - als Plan und Idee Gottes — in die der Schopfung vorangehende Entriicktheit der Trinitét selbst
integriert, ndmlich als Gedanke Gottes gleichewig. Ein Zeugnis hierfiir findet sich bspw. prominent in
der Goldenen Schmiede Konrads von Wiirzburg, vgl. Vv. 794-707: é daz sin vroniu magenkraft | geschiie-
fez abgriinde, | sich, do gewan er kiinde | sunder anegenge din. Die Goldene Schmiede wird hier und im
Folgenden zitiert nach der alten Ausgabe Wilhelm Grimms, Berlin 1840.



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 343

héltnis von Sonne und Mond als Allegorie der gottlichen Gerechtigkeit, {iber den geistlichen Kampf
des Menschen, die religiésen Orden, die Heuchler, die sieben Weltalter, die Prophetien und figurae
des Alten Testaments sowie ein Ausblick auf die Gottesgebarerin, das Martyrium und den Ort der
Inkarnation. Buch IV: Jerusalem ist das Zentrum der bewohnbaren Welt im Heiligen Land, das de-
tailliert in Hinblick auf seine geographischen Eigenschaften als fruchtbar und wohltuend beschrie-
ben wird. Die Kdmpfe um das Heilige Land (Saladin) werden ebenso dargestellt wie die kostbaren
Bdume des Landes, besonders jener, von dem das Holz des Kreuzes stammt, und die Dornen, aus
denen die Krone gemacht wird. Die Krduter und Gewiirze des Heiligen Landes werden auf Maria
gedeutet; Gott, der sie nutzt, ist der hochste Arzt. Es schlief3t die Erzdhlung von Anna und Joachim
an, von ihrer Unfruchtbarkeit, von der Wirkung des Gebetes sowie von der Empfangnis der Heiligen
Jungfrau, die — so wird betont — entsprechend der Apokryphen erzédhlt wird. Buch V: Der Glaube
(Fides) wird als Jungfrau beschrieben, erhilt aber wiederum keine descriptio membrorum, sondern
wird {iber seine Eigenschaften dargestellt. Joachim kehrt zu Anna zuriick. Mit naturkundlichem
Wissen - {iber die Mischung der Séfte und Stoffe — wird die Schaffung des Koérpers Mariens im Mut-
terleib dargestellt, ihre natiirlichen Gaben und die Gaben der Gnade sowie der Erschaffung ihrer
Seele. Thre Geburt und Kindheit werden kurz entsprechend der Apokryphen (In libris veterum ... Epi-
thalamium V,417) geschildert und gedeutet. Buch VI: Die Kraft Gottes kommt in Gestalt des Boten-
engels Gabriel zur Jungfrau Maria und das Wort zeugt in ihr Gott, das Wort. Es ist Friihling; der Tag
der Verkiindigung (25. Médrz) markiert den Beginn des neuen Jahres. Die Schonheit der Jungfrau
Maria wird ausfiihrlich in mehreren Instanzen in Form einer descriptio membrorum beschrieben.
Fortuna und ihre Gaben werden im Angesicht der Heiligen Jungfrau zuriickgewiesen und Fortuna
schmeichelt ihr, dass sie ihrer nicht bediirfe. Die fiinf Sinne sind bei der Jungfrau nicht der Anfang
allen Lasters; sie ist das triclinium, das Ruhebett, der Trinitdt und ihre innere Schénheit (pulch-
ritudo interior) wird iiber verschiedene Marienbilder geschildert.’®® Der Name Mariens wird ausge-
legt und gepriesen, das Brautgemach Gottes wird geschildert und ausgelegt. Der Neid gramt sich
angesichts des gottlichen Beilagers. Buch VII: Die menschliche Natur, durch Maria wieder erneu-
ert, ist mystisch mit dem Erldser vereint. Astraea kehrt mit der Schar der virtutes auf die Erde zu-
riick. Die Weisheit {iberbringt der Braut das goldene Buch des Lebens, das die Glaubensgesetze
enthdlt, die von der hochsten Weisheit des Erlosers stammenden artes, das Verzeichnis der Heili-
gen. Mit der Riickkehr der Tugenden aus dem Exil beginnt die Jagd auf die Laster.””” Buch VIII: Der
Kampf zwischen den Lastern und Tugenden entspinnt sich nach der mystischen Hochzeit. Die
Macht des Kreuzes und des Opfers Christi obsiegt jedoch. Buch IX: Die Schlacht entscheidet sich
zugunsten der Tugenden, welche die Laster, zuletzt die luxuria, besiegen. Vom Erlosungswerk iiber-
wunden flieht der Tod in die Holle, wo er seine Niederlage beklagt. Die Braut wird vom Brautigam
in den Himmel aufgenommen. Buch X: Inmitten der himmlischen Scharen sitzt Maria unter allge-
meinem Beifall auf ihrem Thron. Es folgen Invektiven gegen die Juden, welche die Heiligkeit Marias
anerkennen miissten. Mit einer Anrufung des Dichter-Ichs an die Jungfrau schlief3t das Gedicht.

Die descriptio membrorum soll an dieser Stelle der Vollstindigkeit halber wiederge-
geben werden:

196 Epithalamium VI,445-452: Die Lilie bringe die Lilie hervor, die Rose die Rose, die Jungfrau das
Reine, das Licht das Licht, der Stern den Stern und Maria Gott.

197 Die Paraphrase zu Buch VII entspricht im Wesentlichen derjenigen von Saiani, Epithalamium,
S. 183.



344 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Hic describitur beata Virgo secundum bona naturalia collata exterius et gratiam interiorem, hoc
est secundum venustam dispositionem corporis extra quam adauget gratia
Mater ut efficitur sponsi Virguncula, causas
laudibus humanis angelicisque serit:
rebus debetur sua laus, ubi previa causa [155]
et meritum poni premia lance petunt.
Angelus internum dive miratur honorem,
fixus homo niveo pendet ab ore suo;
invida gens miratur eam, concluditur illi,
si quid mentiri livida lingua studet. [160]
Pax et Iustitia sibi dantes oscula, Vero
exorto, firmant connubiale decus;
celestem visura nurum celestia currunt
agmina: celigena gaudet honore suo.
Virginis interius dixi decus, at modo dicam [165]
exterius, quantum lingua valebit hebes.
0 quotiens felix est vultus quo speculatur
se puer omnipotens, quo Deus heret homo.
O felix gremium quod tangit, brachia sancta
ille quibus geritur qui Deus omne gerit. [170]
Ubera virgineo felicia lacte reclamo
quo princeps alitur dans alimenta viris.
Cum toto pars ergo suo perfecta meretur
laudes perfectas, sed stilus eger eget.!*®

Descriptio beate Virginis
Celum splendoris, templum deitatis et aula [175]
principis eterni, florida mater ave;
mansio celestis, domus aurea, regia clara.
solaris thalamus et penetrale Dei,
virga viroris, cella decoris, regia regis.
Stella Maris claris irradiata genis, [180]
sole nitentior et redolentior aggere thuris,
plena Dei, voveo me tibi reddo plico.
In mulieribus in melioribus es benedicta,

198 Ubers. (F.D.S., unter Beriicksichtigung der italienischen v. Antonio Saiani): ,,Als die Jungfrau Mut-
ter des Brautigams wurde, bot sie den Menschen und Engeln Anlass zum Lob: den Dingen kommt ihr
Lob zu [155], wenn die Ursache und der Verdienst angemessenen Lohn fordern. Der Engel bewundert
die innere Ehre der Gottin, der Mensch hédngt an ihrem schneeweiflen Gesicht; die missgiinstige Menge
bewundert sie, und die neidische Zunge ist verschlossen, wenn sie zu liigen versucht [160]. In der Ge-
genwart der Wahrheit kiissen sich Frieden und Gerechtigkeit und bekréftigen die eheliche Wiirde; die
himmlischen Scharen eilen herbei, die himmlische Braut zu sehen: der Himmlische erfreut sich an
ihrer Ehre. [165] Ich habe die innere Zierde der Jungfrau beschrieben, aber nun werde ich ihr Auf3eres
beschreiben, soweit es die schwache Zunge vermag. O gliickliches Antlitz, in dem sich der allmachtige
Knabe spiegelt, in dem Gott sich menschgeworden sieht. O gliicklicher Schof3, den er beriihrt, heilig die
Arme, [170] die den Gott halten, der alles erhilt. Es jubelt die von jungfraulicher Milch fruchtbare Brust,
an der der Fiirst, der die Welt erndhrt, erndhrt wird. Mit allem verdient der vollendete Teil vollendetes
Lob, aber der bediirftige Griffel schwéchelt.”



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 345

es uteri pueri dote beata domus.
Virgo puerpera, sidere sidera vincis in uno, [185]
que superas teneras flore decore rosas:
flos tibi celicus est Deus unicus et sibi florem
filius eximius in genitrice gerit.
Crinibus aurea, vultibus ignea, lactea fronte,
ethereo niveo colla colore colis; [190]
non ibi fucus, non ibi lucus lumen obumbrat
fronde supercilii non ibi spina riget.
Primula luna nitens sese suspendit in orbem
circuli divisum: circinat Iris iter;
luna supercilii se sic exemplat in arcum, [195]
quod non egreditur linea ducta modum.
Vivida stat vultu, cui candor ningit in ore
et sanguis vernat, purpura nupta nivi;
spondentis veniam sine luxu sidera frontis
rident, reginam quam probat oris honor. [200]
Ne vultus quicquam sapiat vulgare laborat
dextera Nature: sepe revolvit opus,
nunc huc nunc illuc oculos deflectit,
ut omnem excludat labem ducta reducta manus;
dextra sequens oculos sic partes expolit, omnis [205]
ut formam laudet livida lingua suam.
Hiis etiam donis Nature dona rependit
gratia divina plusque placere facit:
vultus pretendit quiddam celeste, rigorem
blando consocians iusque piumque ligat. [210]
Est venerabilis est et amabilis estque timenda
celestis facies numine clara suo.
Sidera discernit duo nasi recta columna
utque Galaxias lactea strata patet.
Virgo veris opes et balsamat oris odore, [215]
nare volans flatus ut calamita sapit:
ventris delicias probat os narisque cerebri
linguaque cor, linguam nobile pandit opus.
Invidet et digitis ebur et labiis rosa, collo
lilia, lota Thetis emula facta pedi, [220]
quorum protractus castos de more salutant
brachia ditescunt, divite ducta statu.
In muliere foret alia pars parva Puelle
totum: tam cadent pectora palma pedes.
(Johannes de Garlandia: Epithalamium VI,153-224)!°

199 Kursivierung im lat. Text und in der Ubers. von mir; F. D. S. — Ubers. (F. D. S.; Marco Mattheis, Ber-
lin): ,,Beschreibung der seligen Jungfrau || [175) O Himmel des Glanzes, Tempel der Gottheit und Thron-
saal des ewigen Fiirsten, bliihende Mutter, sei gegriiit! Himmlische Wohnstatt, goldenes Haus,
strahlendes Schloss. Brautgemach der Sonne, innerstes Heiligtum Gottes, griinender Zweig, Kammer
der Anmut [= cella decoris, Saiani: ,ricettacolo di bellezza“], Schloss des Herrschers. [180] Meeresstern,



346 =—— IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Am Epithalamium zeigt sich, dass die an die descriptio membrorum gekniipfte proto-
narrative Grundstruktur so wirksam ist, dass die Anwendung einer solchen auf den
heiligen Gegenstand, die Mutter Gottes, nur um den Preis einer ausdriicklichen Dis-
tanzierung von den Implikaten der Beschreibungstechnik realisierbar ist, welche,
konsequenterweise, die Systemstelle der conclusio ersetzt. In die duflerliche Be-
schreibung der Maria im sechsten Buch wird folgender Passus eingeschaltet:

Excluditur lascivium in tanto decore
Nullum promittit vitium nullosque retractat [225]
lascivos gestus tantus in ore decor.
Hanc factura Deo sponsam promittit habendam,
non homini dandam iudicat esse deam.
Oris sanctus honor Veneri concludit et aufert
suspectus oculis materiamque mali. [230]
Forma pudicitie nubit partesque venuste
dispositas casto dedicat illa viro
Parva pedes, digitos procera, modesta lacertos,

umstrahlt von den leuchtenden Wangen, strahlender als die Sonne, duftender als eine Weihrauchbo-
schung, voll von Gott, dir tiberantworte ich mich und werfe ich mich zu Fiiflen. Du bist gebenedeit
unter den Frauen und unter den Besten, du bist das gesegnete Haus des Knaben durch das Geschenk
des Mutterleibes. [185] O den Sohn gebirende Jungfrau, die du alle zarten Rosen an Anmut [= decore]
und Bliite tibertriffst, in einem einzigen Sternbild besiegst du die Sterne. Der einzige Gott ist Dir eine
himmlische Blume, und fiir sich selbst bringt der vortreffliche Sohn eine Blume in der Mutter hervor.
Golden an den Haaren, feurig im Gesicht, milchweify an der Stirn [190] trdagst du [i. e. hast du] einen
Hals von himmlisch schneeweifier Farbe; keine Schminke, kein Licht iiberschattet dort Dein Antlitz, im
Laubwerk Deiner Augenbrauen starrt kein Dorn hervor. Der erste Mondstreifen erhebt sich strahlend in
den geteilten Erdkreis. Iris durchkreist ihren Weg; [195] der Mond formt sich so in Art eines springenden
Bogens, dass seine gezogene Linie nicht aus ihrem Weg lauft. Lebhaft ist sie im Antlitz. Der Glanz
schneit ihr ins Gesicht und das Blut erbliiht, Purpur mit Schnee vermahlt; die Sterne ihrer Stirn, die
Vergebung versprechen, [200] lachen ohne Ausschweifung, die Wiirde des Antlitzes erweist die Konigin.
Die rechte Hand der Natur miiht sich darum, dass ihr Antlitz nichts Abgeschmacktes an sich hat. Wieder
und wieder wiederholt sie die Arbeit, schaut hierhin und dorthin, damit ihre hin- und hergefiihrte Hand
jeden Makel entferne. [205] Die Rechte, den Augen folgend, vervollkommnet die Teile, damit jede
noch so neidische Zunge ihre Schonheit preise. Auch vervollkommnet die goéttliche Gnade die Ge-
schenke der Natur und sorgt dafiir, dass sie noch mehr gefallen. Das Antlitz zeigt etwas Himmlisches
und Liebreiz [210] mit Strenge vereinend verbindet sie das Gesetz mit der Frommigkeit. Das durch ihre
Gottlichkeit strahlende himmlische Antlitz ist anbetungswiirdig und liebenswert und ehrfurchteinflo-
Bend ein. Die gerade Sdule der Nase trennt zwei Sterne und wie die Galaxie erstreckt sich eine Milch-
straBe. [215] Mit dem Duft ihres Mundes bereichert die Jungfrau den Reichtum des Friihlings mit
Balsam, ihr Atem, der aus ihrer Nase stromt, riecht nach Styrax: der Mund billigt die Ergotzlichkeit
ihres Bauches, die Nase die ihres Verstandes, die Zunge offenbart das Herz, das edle Werk offenbart die
Zunge. Das Elfenbein beneidet ihre Finger und die Rose ihre Lippen, die Lilie ihren Hals [220], die feine
Thetis wurde eifersiichtig auf ihren Fuf3, und die Arme, deren keusche Bewegungen man der Sitte nach
lobt, werden — durch ihren reichen Zustand gefiihrt — reich. Ein geringer Teil des Mdadchens ware in
einer anderen Frau bereits das Ganze: so strahlen weif3 die Brust, die Handfldche und die Fii3e.*



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 347

tracta latus, modulo pectora recta tenet.
(Johannes de Garlandia: Epithalamium VI,225.0-234)%°°

Diese Selbstverortung des Textes, die decor in ein direktes Verhdltnis zu lascivia bringt, wi-
derspricht dem konventionellen descriptio-Verstandnis, das der Herausgeber des Epthala-
mium, Antonio Saiani, an den Tag legt, der sich in seinen dem Text vorangestellten
Anlysen ausfiihrlich derselben widmet. Einerseits demonstriert er hier im Ansatz ein interes-
santes — namlich wiederum eher semiologisches — Verstdndnis, das gleichwohl auf Faral
zuriick-, jedoch iiber ihn hinausgeht.”" In Hinblick auf den Aussagegehalt der descriptio
bewegt sich Saiani andererseits jedoch in den von Faral vorgezeichneten Bahnen, auf des-
sen Arbeiten er immer wieder verweist: Die descriptio sei der vorrangige Gegenstand der
Poetik bei Matthdus von Vendome, sie stelle seltenst reale Personen dar und sei auf einen
entweder lobenden oder tadelnden affektiven Gehalt hin konzipiert;** die Marien-descriptio
entspreche weiterhin dem Konzept der kalokagathia, sei also mithin pythagoreisch und pla-
tonisch grundiert, beziehe konventionell Inneres und Aufleres symmetrisch aufeinander,
wobei die Schonheit des Korpers aus der Proportion und dem harmonischen Gleichgewicht
seiner Teile entstehe und eine Nadhe zu der Ordnung der Gliedmafien des Korpers in wissen-
schaftlichen beziehungsweise enzyklopédischen Texten aufweise;*” die einzelnen Ziige der
Marien-descriptio entsprachen dabei den traditionellen topoi zur lobenden Beschreibung
weiblicher Schénheit, wie sie in den Artes poeticae vorzufinden seien.”

200 Ubers. (Marco Mattheis, Berlin): ,,Bei so grofier Anmut ist Wollust ausgeschlossen || [225] Ein so an-
mutiges Gesicht verheifst keine Siinde und widersetzt sich wolliistigen Gebarden. Der Korperbau gibt
das Versprechen ab, dass sie fiir eine Braut Gottes gehalten werden muss, und er fallt das Urteil, dass
sie als Gottin keinem Menschen gegeben werden darf. Die heilige Ehre ihres Gesichts stellt sich gegen
Venus und nimmt [230] den Verdacht von den Augen und beseitigt den Stoff des Ubels [= materia
mali]. Die Schonheit verheiratet sich der Keuschheit und die anmutig gegliederten Korperteile weiht
jene dem keuschen Mann. Sie, deren Fiif3e klein, deren Finger schlank, deren Arme ebenméfig und
deren Hiiften harmonisch sind, halt ihre Brust maf3voll aufrecht.*

201 Saiani, Epithalamium, S. 139, Anm. 29: ,,Estendendo a tutti i generi di descriptio I'osservazione fatta dal
Faral a proposito del ritratto medievale [vgl. Faral, Les arts, S. 79; F. D. S.], riconosciamo con lui che spesso
nelle rappresentazioni mancano ,la verita e 'improvisto della vita reale’, sostituiti dal manierismo letterario,
ma dobbiamo aggiungere che, nel valutarle, & necessario tener conto non tanto della loro verisimiglianza o
individualita, quanto dell’atteggiamento culturale e psicologico con cui I'uomo medievale si pone di fronte
alle cose terrene, a priori considerate immagini e simboli di una realta spirituale e morale e quindi non ne-
cessariamente caratterizzate da un’impronta che le distingua da tutte le altre consimili: siccome prevale I'inte-
resse per il ,tipo‘, ne consegue I'opportunita di offrire al lettore elementi immediatamente percepibili proprio
perché sempre ripetuti.“ — So stark verallgemeinernd diese Aussage iiber ,,den mittelalterlichen Menschen*
im Ganzen ist, so ist doch der semiologische Zugriff auf Welt und Literatur eine bedenkenswerte Parallele.
202 Ebd., S. 139, Anm. 28.

203 Ebd., S. 178 f., Anm. 144 sowie S. 179 f., Anm. 149.

204 Ebd., S. 180, Anm. 150: ,,I tratti che caratterizzano la figura di Maria rispondono a topoi tradizionali e si
possono confrontare con quelli usati per descrivere la bellezza femminile dagli autori delle Arti poetiche rac-
colta da E. Faral“. — Das hier genutzte topos-Konzept ist jenes, auf Ernst Robert Curtius zuriickgehende, das in
seinem (Vulgér-)Verstindnis als ,Baukasten‘ einer mittelalterlichen Literatur zu Recht in Kritik gekommen ist.



348 =—— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Dem widerspricht nicht nur die eigentiimliche Selbstdistanzierung von jeglicher la-
scivia,® die in den Text inseriert ist, sondern auch die Position der descriptio im Ablauf
der Narration des Verkiindigungsgeschehens und mithin der Umstand, dass hier tatsdch-
lich einmal eine doppelte, namlich eine Tugend- und Schonheits-descriptio durchgefiihrt
wird, sowie — analog — die descriptio der Misericordia, die nicht zuféllig keine descriptio
membrorum ist. Insofern die in Buch sechs enthaltene descriptio membrorum Inneres
und Auferes tatsdchlich in eine direkte Bezeichnungsrelation setzt, erfiillt sie das iibli-
che Muster derselben gerade nicht. Die Prosa-summa kiindigt an: Sextum capitulum con-
tinet descripcionem pulchritudinis naturalis beate Virginis et elegantem disposicionem
membrorum, et est quasi descripcio thalami Dei et habitaculi Virtutum (Epithalamium 449,
7-10).%°° Durch die direkt eingefiihrte allegorische Dimension, welche iiber zwei auf Bi-
belexegese zuriickgehende Gefafimetaphern ein Innen-Auflen-Verhdaltnis ankiindigt und
damit das Verhaltnis von Eigenschaft und Hiille als Zeichenrelation etabliert, wird die
exzeptionelle, ndmlich nicht-narrativ-kausale Dimension der descriptio betont.*’” Dem
entspricht, dass die descriptio — im Sinne einer narrativen Funktionalisierung — betont
nicht zur Ursache des Zeugungsaktes wird, da sie unmittelbar im Anschluss an die Ver-
kiindigung und Ohrenempfangnis durch das Verkiindigungswort Gottes eingeschaltet
wird: Die wunderbare, nicht-wolliistige Schonheit Mariens wird nicht einmal fiir Gott,
ihren Vater-Sohn-Geliebten, zum Attraktor, das kausal-motivierende Arrangement ist

205 Das Feld der an den Begriff lascivia gekniipften Konnotationen hat in jiingerer Zeit Daniel Eder als
Nebenprodukt seiner Beschaftigung mit dem jahreszeitlich organisierten Natureingang im Sang mittels
einer umfangreichen Stellensammlung erarbeitet; vgl. Eder, Natureingang, S. 276-294, besonders auch
Anm. 205-248. Hierzu erneut derselbe: Diskurstechniken literarischer Rede als Kunst der Moglichkeiten.
Kulturwissenschaftliche Uberlegungen zum Natureingang im Minnesang. In: Poetica 48 (2016), S. 23-58,
hier bes. S. 43-49. Im moraltheologischen Kontext stellt lascivia einen der Todsiinde luxuria verwandten
Begriff dar, wobei sie einerseits besonders Implikationen korperlicher Unméf3igkeit (im Essen, Tanzen,
Lieben) zu tragen scheint und andererseits vor allem auch auslosenden, zur UnméBigkeit und Siinde
reizenden Charakter hat. Sie erscheint dabei nicht primdr, aber auch, an korperliche Schonheit gekniipft
zu sein.

206 Ubers. (F.D.S.): ,Das sechste Kapitel enthilt die Beschreibung der natiirlichen Schonheit der seli-
gen Jungfrau und die auserlesene Disposition ihrer Gliedmafien, und ist gleichsam die Beschreibung
des Brautgemachs Gottes und der Wohnstatt der Tugenden.“

207 Diese nicht-narrative Verwendung ist vielen descriptiones, auch vielen descriptiones membrorum,
der grofien allegorischen Texte, des Anticlaudian, des Planctus naturae, des Architrenius, eigen. Nichts-
destoweniger tragen sie hier zumeist dennoch jene protonarrativen Implikate und werden in Hinblick
auf dieselben eingesetzt. Hierauf ist zuriickzukommen. — Den Hss. L und O des Epithalamium ist zudem
eine Folge von Diagrammen beigegeben, die die theologischen Elemente des Textes systematisieren.
Auch dem Liber sextus ist ein solches kreisférmiges Diagramm beigegeben, in das eine Mittelachse und
ein gekipptes Kreuz eingelegt sind und das den Korper der Maria im Sinne einer Axiologie gegen die
Schopfungsordnung auftrdgt, was durch eine Beischrift eindeutig markiert wird: hec est spera mystice
intellecta in microcosmo, | idest in minore mundo, scilicet in beata virgine sowie quatuor quadre signifi-
cant | quatuor virtutes | cardinales und axis quo representat filium dei (Epithalamium, S. 451).



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 349

demonstrativ suspendiert.”°® Die Bestandteile der Schonheit Mariens werden im Gegen-
teil zum Anlass von Meditation und Allegorese und desweiteren iiber medizinisch-
physiologisches Wissen begriindet.”*® Die Anbindung an das Galenische Korperkonzept
darf dabei wohl weniger als ubiquitdre Grundlage einer jeden descriptio membrorum
verstanden werden, wie es Saiani tut,”'° sondern ist vielmehr eine zusitzliche Entlas-
tungsstrategie, im Rahmen der Beschreibung des schénen Kérpers der Gottesmutter.
Gleichwohl werden im Folgenden gar die Briiste Mariens als Ursprung der Milch, die
Gott stillen wird, rhetorisch aufwendig beschrieben, dabei aber direkt wieder mit ihrer
Virginitat konfrontiert (vgl. Johannes de Garlandia: Epithalamium VI,259-262).

Diese Entlastungsstrategien lassen sich in Hinblick auf die kdrperliche Schénheit
Mariens immer wieder beobachten. Offenbar stellt die paradoxe diskursive Formation,
die einerseits aus Konnotationen physischer Schénheit mit der Konkubinenhaftigkeit,
wie sie der descriptio membrorum als Argumentstruktur inhdrent ist, und aus der
ubiquitdaren Positivkonnotation von Schonheit andererseits gefiigt ist, ein bestdandiges
Problem in der Darstellung Mariens dar. Diese paradoxe Schonheit Mariens, die
zugleich positiv und verdéchtig ist, findet sich prominent in Konrads von Wiirzburg
Goldener Schmiede:

dich priset manger zungen ruof

durch die geschihte wilde,

daz din kiirlichez bilde

von scheene was durchliuhtic,

und doch nie mohte fiuhtic,

von dir werden mannes brust,

s6 daz unkiuschlich gelust

im wiiehse von der klarheit din.

(Konrad von Wiirzburg: Goldene Schmiede, V. 1156-1163)

208 Man vergleiche nur die Zeugungen in den enfances weltlicher Helden. Im Falle von Cligés und
Wigalois wird die Schonheit ihrer Miitter im narrativen Arrangement jeweils daraufhin funktionalisiert,
die Vaterschaft der jeweils exzeptionellen Viter (Alixandre, Gawan) zu plausibilisieren. — Es sei darauf
hingewiesen, dass mit der raumzeitlichen Verortung der Verkiindigung und Empfangnis im Friihling
demgegeniiber passiv die Figuration des Lustortes als argumentum a loco reproduziert wird, wenn-
gleich die gewdhlte Zeit natiirlich dem tradierten christlichen Kalender entstammt und nicht der Selek-
tion der Texterzeugung. Hinter beidem jedoch, hinter der Etablierung eines jahreszeitlich organisierten
Ablaufes zyklischer Phasen der Fruchtbarkeit und dem Lustort als potentiellem Ort der Lusterzeugung,
steckt in der Genese vielleicht derselbe Diskurs, dasselbe kulturelle Wissen.

209 Auf die Selbstdistanzierung von der potentiellen lascivia der descriptio membrorum folgt ein weiterer
Passus de bonis naturalibus, der sich auf die Komposition von ingenium, ratio, memoria und intellectus be-
zieht, also wiederum die Hirnkammerntheorie aufruft (Epithalamium VI,237-244). Der Abschnitt trdgt ganz
explizit das Geprdge physiologischen Fachwissens, insofern dieser Teil der descriptio durch den Verweis
darauf eingeleitet wird, Mariens Kopf habe ad normam Galieni die Form einer leicht flachgedriickten Kugel
(Epithalamium 1V,235 f.). Hieran schlief3t wiederum eine Descriptio physicalis secundum Galienum (Epitha-
lamium V1,273.0) an und es folgt weiterhin ein Passus iiber die fiinf Sinne (Epithalamium VI,347-372).

210 Vgl. Saiani, Epithalamium, S. 178 f.



350 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Es ist der auBergewdhnliche, fremdartige Umstand (geschihte wilde), dass ihre Schon-
heit nicht wollusterregend ist, der Maria preisenswert erscheinen ldsst. Gleichzeitig
wird der ,normale‘ Wirkungsmechanismus perpetuiert, dass mannes brust durch
Schénheit fiuhtic wird und unkiuschlich gelust aus ihr erwichst.?!! Dass dieser Wir-
kungsmechanismus in Maria ausgesetzt ist, erklart sich im Folgenden aus gotes segen,
der Maria - in deutlicher Referenz auf das Ave Maria, welches die Alteritat Mariens in
der Menge der Frauen als benedicta in mulieribus betont — derart gebenediet hat, dass
ihr der {ibliche weibliche Makel, Lustursache fiir Manner zu sein, nicht eigen ist:

ouch heete dich der gotes segen
alsd gebenediet,

daz alle man gevriet

vor dem geluste waren,

daz si din wollten varen

mit unkiusches herzen gir.

der ougen wiinne lac an dir

mit literbaerem vollen,

und schiet doch unbewollen
von dir ein iegelich gedanc,

s0 daz er nie dar nach geranc,
daz er din begunde gern.
(Konrad von Wiirzburg: Goldene Schmiede, V. 1176-1187)

211 Es besteht ein langer diskursiver Traditionszusammenhang zwischen der Erregung von Lust, der
Feuchtigkeit und dem Flieflen, wobei dem Fliefen der Siinde der Fluf3 bzw. das Herabtauen der
Gnade gegeniibergestellt ist. Dieser Zusammenhang von Lust-Erregung und Feuchtigkeit ist iiber se-
mantische Grenzen hinweg stabil, sodass ,Lust‘ hier sowohl den semantischen Wert von ,Wollust* als
auch denjenigen von ,Wonne‘ abzudecken in der Lage ist. Vgl. bspw. Ambrosius von Mailand: De para-
diso liber unus I,4: locus autem eius, in quo est plantatus, uoluptas dicitur. unde et sanctus Dauid ait: et
torrente uoluptatis tuae potabis eos [Ps 25,9]. legisti enim quia fons procedit ex Eden, qui rigat paradisum
[Gen. 2,10] (Ubers. [Niederhuber]: ,Der Ort aber, an dem er gepflanzt ist, wird Wonne [= voluptas,
F.D.S.] genannt. Und deshalb spricht der heilige David: du trinkst sie mit dem Strom deiner Wonne [=
torrens voluptatis tuze, F.D.S.], Psalm 35,9. Du lasest ndmlich: Ein Strom entspringt in Eden, der den
Garten befeuchtet, Gen 2,10.“). — Augustinus spricht im Zusammenhang mit wolliistigen Trdumen vom
carnis fluxus (Confessiones X.30.42). — In einer generalisierenden Walther-Strophe iiber das Schauen
weiblicher Schénheit im Kénig-Friedrichston (Ton 11, L 27,17: Durchsiiezet und gebliiemet sint die reinen
frowen) findet sich die Schonheit der Damen {iiber die Maien-Natur gestellt (ez wart nie niht s6 wiinnek-
liches an ze schowen | in liifte, iif erden noch in allen griienen ouwen, L 27,18 f.); sie iibertrifft Lilien,
Rosen, andere Blumen und ihr Strahlen im Maientau sowie den Vogelsang. Das Schauen der schénen
Dame, heif3t es hier, kan triieben muot erfiuhten | Und leschet allez triiren an der selben stunt (L 27,23 f.).
Die prinzipielle Ndhe der hier implizit bleibenden, durch Schénheit ausgeldsten ,Freude‘ zu lateini-
schen luxuria- und lascivia-Konzepten hat jiingst Eder, Natureingang, S. 276-294, herausgearbeitet. Zur
,Feuchtigkeit’ am Beispiel Wolframs von Eschenbach vgl. Stephan Fuchs-Jolie: al naz von roete
(Tit. 115,1). Visualisierung und Metapher in Wolframs Epik. In: Wahrnehmung im ,,Parzival“ Wolframs
von Eschenbach. Actas do Coléquio Internacional 15 e 16 de Novembro de 2002. Hrsg. von John Green-
field. Porto 2004, S. 243-278.



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =— 351

Eine ganz dhnliche Konstruktion kennt auch das Marienleben des Passionals, in dem
die Schonheit der noch nicht Vierzehnjdhrigen (vgl. Vv. 901-905) explizit von einem
Verweis darauf begleitet wird, dass ihre Schonheit kein Begehren errege:

si hete sunderlich ein tugent,
di man billich schriben sal,
daz niman an des herzen val
geergert wart als um ein har,
swer ir nam mit gesichte war.
die juden han von ir gesaget,
swi si were ein schone maget,
lustic unde wol gestalt,

daz niman wart von ir gevalt
an ergerunge missetrite,

diz quam von irre tugende site.
ir kuschlich gemute

so lustlich sich erblute,

daz sich von irre kuscheite
ein kuschlich ruch zespreite
an allerhande lute,

als ich uch daz bedute:

ob wol ein itel mensche quam
und mit gesicht ir war nam,
zu hant ir tugende blute

sluc in sin gemute,

so daz im quam ein kusch gedanc,
der im vil gar under dranc
aller ergerunge stift.
(Passional, V. 868-891)*

Diese Entlastung der Schénheit Mariens vom Verdacht der Lusterregung, welcher der
korperlichen Schonheit von Frauen allgemein im selben Moment attribuiert wird, ist
der Formulierung der Goldenen Schmiede nicht undhnlich.””®> Das Passional bezieht sie
wiederum aus einem der am weitesten verbreiteten Texte der lateinischen Tradition,

212 Das Passional wird hier und im Folgenden zitiert nach: Passional. 2 Bd. Hrsg. von Annegret
Haase, Martin Schubert, Jiirgen Wolf. Berlin 2013 (DTM 91).

213 Die Hohelied-Auslegung Bruns von Schonebeck nimmt hier eine Zwischenstellung ein. Im Rahmen
der schrittweisen marianischen Auslegung, welcher die einzelnen ,membra‘ der Hohelied-,descriptio
der Braut unterzogen werden, erfahren der Moment der Verkiindigung und das Ave Maria eine besondere
Beachtung. Die Wangen, die ,granatapfelfarben‘ seien, werden im Hinblick auf die Rote des Granatap-
fels ausgelegt: do Gabriel sprach zu ir: ave, | Maria enpran al sunder lose [ rechte also eine nuwe rose
(Brun: Das Hohe Lied, Vv. 2672-2674). Wahrend hier also gleichzeitig das ,Entziinden‘ der Maria
durch das Ave thematisch wird, wird dieses andererseits als sunder lose (,,ohne Leichtfertigkeit*)
sowie als eine Folge rechter Scham (Vv. 2681 f.) inszeniert.



352 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

ndmlich der in den 1260er Jahren entstandenen Legenda aurea,”™ in welcher es zum
Fest der Reinigung der Heiligen Jungfrau Maria (2. Februar) heif3t:

Vere enim purificatione non indigebat, quae et suscepto semine non conceperat et in matris utero
perfectissime mundata et sanctificata erat. Adeo autem fuit in matris utero et in adventu spiritus
sancti sanctificata et mundata, quod non solum aliquod inclinativum ad peccatum in ea penitus
non rimansit, sed etiam virtus eius sanctitatis et castitatis usque ad alios extendebatur et transfun-
debatur ita, quod in aliis omnes motus carnalis concupiscentiae exstinguebat.

Unde dicunt Iudaei, quod, cum Maria pulcherrima fuerit, a nullo tamen umquam potuit con-
cupisci. Et ratio est, quia virtus suae castitatis cunctos aspicientes penetrabat et omnem in eis con-
cupiscentiam expellebat. Unde comparatur cedro, quia sicut cedrus serpente odore suo interficit,
ita eius sanctificatio in aliis irradiabat et omnes motus in carne serpentes occidebat.

(Jacobus de Voragine: Legenda aurea, Nr. 37, S. 532, Z. 3-15)*"®

Der hier entlehnten skeptischen Haltung zu korperlicher Schonheit entsprechend ent-
halt das um 1300 entstandene Passional — im Gegensatz zu Johannes Epithalamium —
eben keine korperlich kodierte descriptio membrorum, sondern baut stattdessen die
Ausfiihrungen aus dem Legenda aurea-Passus De purificatione beate Mariae virginis in
sein Marienleben ein, wodurch es einen Gegenentwurf zu der enorm populédren, um
1250 im siidostdeutschen Raum entstandenen, lateinischen Vita beate virginis Marie et
Salvatoris rhythmica®® bietet, in welcher an prominenter Stelle eine descriptio membro-
rum der Heiligen Jungfrau figuriert.”” Die Vita rhythmica stellt mit ihrer insgesamt sehr

214 Vgl. den Beleg in der Ausgabe von Haase/Schubert/Wolf, Passional, S. 27, zu Vv. 861-900, welcher
auf die kritische Ausgabe der Legenda aurea von Giovanni Paolo Maggioni verweist (Iacopo de Varazze:
Legenda aurea. 2 Bd. Hrsg. von Giovanni Paolo Maggioni. 2. iiberarb. Aufl. Florenz 1998). — Zur Verbrei-
tung der Legenda aurea vgl. die nachfolgende Anm.

215 Die Legenda aurea und ihre Ubersetzung wird hier und im Folgenden zitiert nach der Ausgabe:
Jacobus de Voragine: Legenda aurea. Goldene Legende. Einleitung, Edition, Ubersetzung und Kom-
mentar von Bruno W. Hauptli. Freiburg i.Br. 2014 (Fontes Christiani [ohne Band-Nr.]). In der Zdhlung
Ausgabe Maggionis, Legenda aurea (1998), findet sich die entsprechende Stelle 37,128-131. —
Ubers. (Hauptli): ,,Tatsdchlich bedurfte sie der Reinigung nicht, da sie nicht infolge der Aufnahme
von Samen empfangen hatte und schon im Mutterleib vollkommen gereinigt und geheiligt war. So
verklart und geldutert aber war sie schon im Mutterleib bei der Ankunft des heiligen Geistes, daf3
nicht nur keinerlei Neigung zur Siinde in ihr verblieb, sondern die Tugend ihrer Heiligkeit sich auf
andere ausdehnte und iibertrug, so dafd sie bei Mannern jegliche Regung fleischlicher Begierde aus-
16schte. | Daher sagen die Juden, dafy Maria, obschon sie sehr schén war, doch nie von einem Mann
begehrt werden konnte. Der Grund dafiir ist, daf3 die Tugend ihrer Keuschheit alle, die sie erblickten,
durchdrang und jede Begehrlichkeit in ihnen abwies. Daher wird sie mit der Zeder verglichen, weil
so, wie die Zeder mit ihrem Duft Schlangen totet, ihre Heiligkeit auf andere ausstrahlte, daf sie jede
Regung im Fleisch, die Schlangen, abt&tete.“ — Zum nachhaltigen Erfolg der Legenda aurea, welcher
sich in einer breiten handschriftlichen Uberlieferung spiegelt, vgl. Hauptli (diese Anm.), S. 60.

216 Zu den Basisdaten dieses Textes vgl. Gartner, Art. Vita beate virginis.

217 Eine Ubersetzung der Marien-descriptio der Vita findet sich bei Knapp, Das weibliche Schénheits-
ideal, S. 183 f., Anm. 12: ,,Sie besaf} korpetlichen Liebreiz, ein wohlgestaltetes Aufieres und war aus-
gezeichnet mit wunderbarer Schonheit. Von leiblicher Statur war sie, wie es sich geziemt, weder zu
grof3 noch zu klein. Vielmehr hatte Natur sie mit einem mittleren, geziemenden Maf} ausgestattet zu-



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 353

reizbetonten descriptio membrorum zwar einerseits ein auf3ergewdhnliches Gegen-
gewicht dar, andererseits jedoch miindet auch diese descriptio membrorum in eine
descriptio ihres tugendhaften Wohlverhaltens, das kontrastiv gegen die reizvolle
Schonheit ihres Korpers gesetzt ist:

Planus et compositus eius erat gressus,
Atque multum curialis ipsius incessus,
Neque velox neque preceps fuit ambulando,
Nihil enim peragebat nimis festinando;
Neque tamen tarda fuit sed nimium modeste

sammen mit dem Schmuck aller Korperteile. Die Haut des Fleisches war von Weizenfarbe, weifd mit
etwas Rot, von wunderbarer Anmut. Dazu pafdten ihre sehr schonen, anmutigen und hell leuchten-
den Augen bestens, erfreulich anzuschauen, siif3 und heiter, weder zu sehr hervortretend noch trie-
fend oder tiefliegend. Ihr Blick war mild, wohlwollend und bescheiden, sanftmiitig, fromm, demiitig,
schamhaft und schicklich, nicht herumschweifend, keck, stolz, bohrend, miirrisch oder bosartig. Die
Iris in den Augen war von hyazinthener oder saphirener, sehr leuchtender Farbe. Schwarz, aber hell
leuchtend war die Pupille, von keinem Makel getriibt. Das Weif3e war auch von milchiger Farbe, um-
schlieffend und umgebend das Licht der Augen. Die Augenlider waren ganz glatt, ohne jede Faulnis,
vielmehr stets gesund. Die Wimpern waren ein wenig aufgebogen, weder spérlich noch allzu dicht,
weder lang noch kraus. Ihre Augenbrauen waren gehoben, duflerst schicklich iiber die Augen ge-
wolbt, schwarz, weder allzu buschig noch breit oder dicht. Sie stiefBen auch nicht zu nahe zusammen,
sondern sie hielten strikt Abstand voneinander, so als wéren sie auf einem schénen Bild gemalt. Thr
Mund war ergétzlich und hiibsch, voll von jeder Siife und Lieblichkeit. Rot waren die keineswegs
fleischigen, nur wenig schwellenden, dufderst reizvollen Lippen. Thre Zdhne waren weifs und gerade
und géanzlich frei von jeder Beschmutzung. Gleichférmig, glatt, milchfarben waren sie, blieben stets
sauber, weify wie Elfenbein. Ihr Kinn war, wie es sich gehort, halbrund und mit einem kleinen Griib-
chen in der Mitte. Ihre Nase war gerade, ein klein wenig adlerartig, weder zu lang noch zu kurz,
weder gekriimmt noch stumpf. Thre Nasenldcher waren stets rein, weder zu weit noch zu eng, son-
dern gerade richtig. Weder zu dick noch mager waren ihre Kinnbacken, sie waren weder ausgezehrt
noch feist, sondern sehr schon, von grofiem Liebreiz, weif mit einer Beimischung von Rosenfarbe.
Weif3 und rot waren die schonen Wangen, wie wenn man Lilien unter Rosen streut. Ihre Stirn war
frei, doch nicht allzu breit, sondern geziemend glatt, freundlich, ohne jede Furche. Auch die Haupt-
haare waren ein wenig zitronenfirbig [sic], funkelnd wie Gold, topasfarben. Die Zopfe aber hingen
herab bis zum Giirtel: Sie waren duf3erst schicklich und sehr schmuckvoll, leicht gelockt, nicht frei
und aufgel6st, sondern stets gut gekdammt. Ihr Hals war weif und nicht fleischig, weder war er diirr
noch gekriimmt, sondern gedrechselt und gerade, wie es sich gehort, weder diinn noch mager, nach
Gebiihr lang und anmutig. An ihm trat keine Ader unschon hervor. Schon waren ihre Hande, genau
wie sie sein sollten, immer blieben sie unbeschmutzt und sauber, beweglich und geschickt zu jeder
vorziiglichen Arbeit, niemals trdge, sondern bereit zu dienen. Die Finger waren gedrechselt und ge-
rade, geniigend lang, zart, nicht aufgerauht. Die Fingernédgel waren frei von Schmutz und von grofier
Zierlichkeit, stets geschnitten, onyxfarben.” Gartner, Art. Vita beate virginis, Sp. 440, leitet aus dem
Vorkommen der ,Schonheitsbeschreibungen‘ Marias und Jesu ab, dass ,,der Autor [...] mit Regeln der
mal. Poetiken vertraut” war und schétzt diese wiederum als ,bildgebendes‘ Verfahren ein, wenn er
schreibt: ,,Die einzelnen Biicher sind in zahlreiche mit Uberschriften versehene Kapitel unterteilt, die
oft nur wenige Verse umfassen und den epischen Zusammenhang immer wieder auflésen in Einzel-
bilder und Details, besonders in der nach den Regeln der mal. Poetiken gegliederten Schénheitsbe-
schreibung Jesu (v. 3123-3351; vgl die Marias v. 665-760).“ (ebd., Sp. 439).



354 =—— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Incedebat, ambulabat decenter et honeste;
Erecta sursum procedens semper ambulabat,

Et decenter caput eius parum inclinabat,

Ut pudicas virgines decet ambulare

Que non solent nimium cervicem elevare;

Nam omnis motus virginis, incessus atque status,
Decens erat et pudicus, ac disciplinatus.

(Vita rhythmica, Vv. 749-760)*'8

Die descriptio Mariens in der Vita rhythmica realisiert derart in der Tat einmal das Prin-
zip der kalokagathia, ndmlich die duflergewohnliche tugendhafte Selbstbeherrschung
der schonen Frau, die Maria zur benedicta in mulieribus in melioribus (Epithalamium
1V,183) macht.””

IV.2.2 Die Schénheit der Prokreation — Die descriptio membrorum und das
Natura-Prinzip in den Allegorien des Alanus ab Insulis und in der
deutschsprachigen Alanus-Rezeption

Auch in anderen allegorischen Texten erscheint, wie im Folgenden argumentiert wer-
den soll, die iiber die descriptio membrorum vermittelte korperliche Schonheit stets mit
dem Implikat der Induktion von Begehren, was dazu fiihrt, dass solche weiblichen Al-
legorien, deren Dignitit dies verbietet, keine descriptio membrorum erhalten. Ohnehin
gibt es in den Allegorien gegeniiber den Romanen einige grundsatzliche Unterschiede
im Einsatz der descriptio. Diese betreffen den Einsatz der Kdrperbeschreibung, insofern
Korper hier tatsachlich weniger als Argument denn als ,Sinnbild‘, eben als Allegorie,
erzeugt werden, in der jedes Detail des Beschriebenen als Zeichen auf eine Bedeutung
des symbolisierten Begriffes abhebt.”® Zudem gehéren die in den lateinischen Allego-
rien personifizierten Konzepte — im Gegensatz zu den Figuren der fabulae — in den Be-
reich der historia, insofern sie der christlichen Realitdt angehdren, und fallen zudem,

218 Ubers. (Marco Mattheis, Berlin): ,,Ruhig und gemessen war ihr Gang, und sehr héfisch ihr Schritt,
nicht schnell und nicht eilend war sie beim Spazieren, nichts ndmlich unternahm sie mit zu viel Hast;
auch war sie nicht sdumig, sondern schritt auf3erordentlich maf3voll einher, spazierte schicklich und
ehrbar; gerade und aufrecht einherschreitend spazierte sie immer, und ihr Haupt neigte sie, wie es sich
ziemt, nur ein wenig. Ganz so wie zilichtige Jungfrauen spazieren miissen, die nicht zu sehr den Nacken
aufzurichten pflegen. Denn jede Bewegung der Jungfrau, ihr Gang und ihre Haltung, war ziemlich und
ziichtig und diszipliniert.“ — Diese Verse iibersetzt und thematisiert Knapp, Das weibliche Schonheits-
ideal, S. 186, nicht.

219 Vgl. hierzu Kap. I11.1 u. 1IL.4.

220 Das bereits zitierte Vorwort zu Johannes‘ de Garlandia Epithalamium aus dem Ms. Weimar reflek-
tiert diesen Vorgang expressis verbis, vgl. (Epithalamium I [Ms. Weimar], 13-16). — In jiingerer Zeit hat
Silke Philipowski (Philipowski, Gestalt des Unsichtbaren), die Besonderheit des allegorischen Figuren-
korpers betont, die bspw. schreibt, dass ,,das Ungegenstindliche [...] eines ,geliehenen‘ Korpers“ be-
diirfe (ebd., S. 15).



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 355

insofern sie Verkorperungen gottlich gestifteter Prinzipien sind, in den Bereich der
Transzendenz, womit sie tendenziell anderen Bewertungsrastern (Gottlich-Schénes
vs. Kreatiirlich-Schones) unterliegen, als die Figuren der fabulae oder der immanenten
historia. Der Schritt in die Transzendenz (aber auch in die Allegorie) rettet das Zeichen-
gewebe der irdischen Dichtung indessen nicht — wie am Epithalamium zu sehen ist —
vor dem Implikat irdischer Schénheit, vor der Spur der lascivia, welche im menschen-
gemachten Zeichen der Dichtung fiir die transzendente Schonheit der Gottesmutter ein-
zustehen hat.”?* Auch die oft heranzitierte Natura aus dem Planctus naturae des Alanus
bildet hiervon weniger eine Ausnahme als vielmehr den spezifischen Regelfall, denn
sie gehorcht in Hinblick auf die Implikate der descriptio membrorum den hier explizier-
ten Regeln.

IV.2.2.1 Alanus ab Insulis: De planctu naturae

Im Gegenteil macht sich die Allegorie das (weltlich/fleischlich/kérperlich konnotierte)
Implikat in ihrer Bedeutungserzeugung zunutze: So wird die Figur der Natura im
Planctus nicht — wie es in Textkommentaren hdufig suggeriert wird — deshalb mit einer
descriptio membrorum ausgestattet, weil auf sie eben der ubiquitdre ,Topos der scho-
nen Frau‘ angewandt wird, sondern — ganz im Gegenteil — diese spezifische Form der
descriptio superficiale sehr gezielt dazu genutzt, das Prinzip der Fleischlichkeit, mit
dem Natura auf das Engste verbunden ist, darzustellen. Natura ist hier eben die vicaria
Dei** beziehungsweise pro-dea,’” die als Gottes Wirkprinzip auf Erden fiir den Fortbe-
stand der Schépfung nach dem Siindenfall und der Verstolung aus dem Paradies

221 Spuren des Dilemmas einer solchen auf immanentes Sprechen bezogenen Zeichenrelation, in wel-
cher der Immanenz Entstammendes als sprachliches Zeichen fiir Transzendentes einstehen muss, fin-
den sich immer wieder. Sie affiziert die Frage nach dem Sprechen vom Gottlichen bis in die Auslegung
des Wortes Gottes hinein und ldsst sich an der Frage nach der Natur der Engel nachvollziehen. Im Zen-
trum dieses Diskurses steht die durch Johannes Scotus Eriugena, Hugo von St. Viktor, Thomas von
Aquin und andere breit rezipierte Pseudo-Dionysius-Schrift De coelesti hierarchia, in welcher von der
Differenz zwischen der menschlichen Vorstellung bzw. dem menschlichen Sprechen von Engeln und
deren tatsdchlicher Natur gehandelt wird. Diese Diskussion zieht sich durch, bis sie spatestens mit dem
Hohelied Bruns von Schénebeck (Vv. 354: der bote Fortitudo hiz, V. 2203) und den Predigten Eckharts in
der Volkssprache erscheint und die biblische Imagination eines zu Maria tretenden korperlichen We-
sens selbst zum uneigentlichen Zeichen fiir die Kraft Gottes erklart, welche die wortliche Bedeutung
des Namens Gabriel sei. Das von den Evangelisten durch Sprachzeichen erzéhlte, immanente Signifikat
(korperliche Erscheinung des Engels) wird so als Pseudo-Signifikat aufgefasst, welches selbst wiederum
nur Signifikant fiir etwas vollig Alteritdres ist. Dieser erzdhlte Signifikant birgt — besonders bei Ungebil-
deten und/oder Laien — bestindig die Gefahr der Verwechselung von Zeichen und (weiterhin und ewig
entzogenem) transzendentem Signifikat in sich, gegen welche die Theologen anschreiben. Vgl. hierzu
im Folgenden Kap. V.1 sowie Haug, Das dunkle Licht.

222 Alanus: Planctus, Prosa 3, S. 88.

223 Alanus: Planctus, Prosa 4, S. 118.



356 = IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Sorge zu tragen hat.”>* Dabei ist sie einerseits notwendig, um dem Imperativ der
Fruchtbarkeit nachzukommen, welcher die Generationenfolge sichert, andererseits je-
doch — mit dem Makel der Erbsiinde belastet — ist sie zugleich mit dem Ubel (vitium)
der fleischlichen Lust geschlagen. Als derartiges notwendiges Ubel, dem Fleischlichkeit
untrennbar attribuiert wird, stellt sie der Planctus Naturae des Alanus ab Insulis vor.”?

Der Planctus ist als handlungs- bzw. spannungsarm?? charakterisiert worden. Er
stellt eine Traumvision dar, die — in erkennbarer Anlehnung an die Consolatio philo-
sophiae des Boethius — als Prosimetrum gestaltet ist. Auf die allgemeine Weltklage
des Text-Ichs erscheint diesem eine Frau, der eine ausgreifende descriptio membro-
rum gewidmet ist, in der beispielsweise auch ihre kiissenswerten Lippen betont wer-
den. Diese Frau stellt sich im Gespréch als das von Gott in der Immanenz eingesetzte
Funktionsprinzip heraus, das die Generativitdt der Schopfung sichert, und nennt sich
,Natura‘, die vicaria Dei. Sie klagt iiber die Versttf3e gegen das Prinzip der Prokrea-
tion, welche die Menschen begehen. Diese sind durch Venus zur Ubertretung der Ge-
schlechterordnung angestachelt worden. Venus, die als subvicaria der Natura das fiir
die Prokreativitit notwendige Ubel des ,Lust‘-Prinzips darstellt, droht zugleich, sich
gegen die Ordnung zu wenden. Der Exzess des Venus-Prinzips ist der Dammbruch,
der die Auflésung der Ordnung und die Entstehung von Sodomie verursacht. Hierii-
ber fiihrt Natura eine lange — und streckenweise poetologisch gefarbte — Klage, bis
Hymeneus und vier Tugenden (Castitas, Temperantia, Largitas, Humilitas) erschei-
nen, die descriptiones erhalten, iiber welche jedoch etwa betont wird, dass ihren Lip-
pen die Kiisse der Venus unbekannt sind (Castitas) oder dass sie eine matrona seien
(Temperantia). Demgegeniiber verkorpert Largitas den Uberfluss in exzessiver Schon-
heit, wie etwa in ihrem langen, frei wallenden Haar dargestellt ist.”” Die Tugenden
sind gleichwohl geeignet, den Schaden zu begrenzen. Natura schreibt einen Brief an
ihren ,Hohepriester‘, Genius, der schlie3lich ein Anathema iiber das Fehlverhalten

224 Zu dieser Natura-Konzeption bei Alanus vgl. Andreas Speer: Kosmisches Prinzip und Maf} men-
schlichen Handelns. Natura bei Alanus ab Insulis. In: Mensch und Natur im Mittelalter. Bd. 1. Hrsg. von
Albert Zimmermann, Andreas Speer. Berlin/New York 1991 (Miscellanea Mediaevalia 21,1), S. 107-128.
Zum Verstandnis von Natura besonders in deutschsprachigen Texten — vgl. immer noch grundlegend
Klaus Grubmiiller: Natiire ist der ander got. Zur Bedeutung von natiire im Mittelalter. In: Natur und Kul-
tur in der deutschen Literatur des Mittelalters. Colloquium Exeter 1997. Hrsg. von Alan Robertshaw,
Gerhard Wolf. Tiibingen 1999, S. 3-17.

225 Hier und im Folgenden zitiert nach: Alanus ab Insulis: De planctu Naturae. Textus, Translatio una
cum Annotationibus. Hrsg. von Johannes B. Kohler, Miinster 2013 (Texte und Studien zur europdischen
Geistesgeschichte, Reihe A, Bd. 2).

226 Vgl. Johannes Kohler: Natur und Mensch in der Schrift ,De Planctu Naturae‘ des Alanus ab Insu-
lis. In: Mensch und Natur im Mittelalter. Bd. 1. Hrsg. von Albert Zimmermann, Andreas Speer. Berlin/
New York 1991 (Miscellanea Mediaevalia 21,1), S. 5766, hier S. 58.

227 Die - als Rezeptionszeugnis des Planctus lesbare — Figur der Largece im Roman de la Rose reflek-
tiert dieses Prinzip der Freiziigigkeit und deutet es stark in Richtung fleischlicher lascivia bzw. luxuria
aus.



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 357

Menschen ausspricht und ordnungskonformes Geschlechtsverhalten positiv sanktio-
niert. Hierauf erwacht der Erzdhler.

Zum Ausloser der Narration wird hier die Verbindung der Natura zur Fleischlich-
keit, welche sich darin ausdriickt, dass die vicaria Dei als ausfiihrendes kreatiirliches
Prinzip Gottes wiederum Venus als subvicaria (Alanus: Planctus, Prosa 4, S. 120) ein-
setzt, welche dafiir zustandig ist, dass ,,Hammer und Amboss“ zueinander finden;?®

Sed quia sine subministratorii artificis artificio suffragante, tot rerum species expolire non pote-
ram, meque in aethereae regionis amoenante palatio placuit commorari, ubi venti rixa effecatae
serenitatis pacem non perimit, ubi accidentalis nox nubium aetheris indefessum diem non sepelit,
ubi nulla tempestatis saevit iniuria, ubi nulla debacchantis tonitrus minatur insania, Venerem in
fabrili scientia conpertam, meaeque operationis subvicariam in mundiali suburbio collocavi, ut
ipsa sub meae praeceptionis sub arbitrio, hymenaei coniugis, filiique Cupidinis industria suffra-
gante, in terrestrium animalium varia effigiatione desudans, fabriles malleos suis regulariter adap-
tans incudibus, humani generis seriem indefesse continuatione contexeret, ne Parcarum manibus
intercisa discidii iniurias sustineret. (Alanus: Planctus, Prosa 4, S. 120)*%

Venus wird jedoch im Verlauf der Dichtung von Natura fiir das Ubel der Sodomie ver-
antwortlich gemacht. Im Rahmen der natiirlichen Ordnung hat auch die grundsétzlich
wolliistige Schonheit ihren Platz und wird entsprechend im er6ffnenden Metrum direkt
zu Beginn des Planctus wiederum iiber die aus den Poetiken bekannten nomina propria
eingefiihrt. Das Text-Ich beklagt hier die um sich greifende Sodomie (Alanus: Planctus,
Metrum I,1-32), welche tiber die kontrastive Darstellung der aufier Kraft gesetzten na-
tiirlichen Sprachordnung entfaltet wird. Ziolkowski zeigt in seinen Analysen, dass ,Se-
xualitit® (avant la lettre), Sprache und natiirliche Ordnung — nicht nur bei Alanus —
konstant enggefiihrt und iiberblendet werden. Im Sinne Bourdieus ldsst sich argumen-
tieren, dass hier (kosmische) Homologien etabliert werden, die sich ineinander ver-
schranken und abbilden lassen und die umgekehrt aneinander verletzbar sind. In
einer von einer Wortreligion gepragten Kultur wie der christlichen, in welcher das Wort
selbst der menschgewordene Gott ist, ist der sprachliche Normverstofy damit dhnlich

228 Vgl. hierzu die konzisen Schemata zum System der Schépfungsinstanzen in Planctus und Anticlau-
dianus bei Huber, Aufnahme und Verarbeitung, dort: Anhang 10 u. 11, S. 426 f.

229 Ubers. (Kohler): ,,Aber weil ich ohne die Fertigkeit einer untergeordneten Mithelferin die Arten so
vieler Dinge nicht ausfiihren konnte und weil es mir gefiel, mich in dem anmutigen Palast des himmli-
schen Bereichs aufzuhalten, wo das Toben des Windes den Frieden einer gelduterten Heiterkeit nicht
zerstort, wo keine hereinbrechende Nacht mit ihren Wolken den unerschopflichen Tag des Himmels be-
grabt, wo keine Gewalt eines Unwetters wiitet, wo kein Tumult eines rasenden Donners droht, habe ich
Venus, die im Werkwissen erfahren ist, zur Mithelferin meines Wirkens in der Vorstadt der Erde einge-
setzt, damit sie sich unter meinem Auftrag und Willen, unterstiitzt vom Fleif3 ihres Gatten Hymeneus
und ihres Kindes Cupido, in der unterschiedlichen Herausbildung der irdischen Lebewesen abmiihe
und der Regel entsprechend die Handwerkshdammer auf ihren Ambossen anwende und so den Faden
des menschlichen Geschlechts in unermiidlicher Fortsetzung kniipfe, damit er nicht durch die Hande
der Parzen abgeschnitten [sic] und durch diese Unterbrechung Schaden erleide.“



358 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

konstitutiv ordnungsgefahrdend wie der sexuelle, die Sodomie, weshalb letztere wiede-
rum in sprachlich-grammtikalischen Metaphoriken elaborierbar ist.”°

Diese Folie von ordo-gemidfiem Verhalten wird vermittels des Einspielens der in
den nomina specialia wirksamen Protonarrative geschaffen, wie sie im Rahmen der
Schonheitsheschreibungen typischerweise die ,conclusio® bilden (vgl. hier Kap. 1V.1.2),
sowie iiber die Selbstaussage des Text-Ichs, welches selbst der Natur folgen wiirde:

Quamvis femineae speciei supplicet omnis
Forma viri, semper huius honore minor:
Quamvis Tyndaridi vultus famuletur, Adonis
Narcissique decor victus adoret eam:

Spernitur ipsa tamen, quamvis decor ipse peroret
Et formae deitas disputet esse deam.

Qua Jovis in dextra fulmen langueret, et omnis
Phoebi cessaret otia nervus agens:

Qua liber fieret servus, propriumque pudorem
Venderet Hippolytus, huius amor fruens.
Virginis in labiis cur basia tanta quiescunt,
Cum reditus in eis sumere nemo velit?

Quae mihi pressa semel, mellirent oscula succo,
Quae mellita darent, mellis in ore favum.
Spiritus exiret ad basia deditus ori,

Totus et in labiis luderet ipse sibi.

Ut dum sic moriar, in me defunctus, in illa
Felici vita perfruar alter ego.

Non modo Tyndaridem Phrygius venatur adulter,
Sed Paris in Paridem monstra nefanda parit.
Non modo per rimas rimatur basia Thysbes
Pyramus, huic Veneris rimula nulla placet.

230 Jan Ziolkowski: Alan of Lille’s Grammar of Sex. The Meaning of Grammar to a Twelfth-Century
Intellectual. Cambridge (Massachusetts) 1985 (Speculum Anniversary Monographs 10), elaboriert in
seiner Studie, wie verschiedene Ordnungsdiskurse einander durchdringen. — Terminologisch proble-
matisch ist, dass Ziolkowski nicht zwischen Homosexualitdt und dem - historisch addquateren — So-
domie-Begriff differenziert, sondern durchgehend von ,homosexuality“ spricht, worauf schon
Kohler, De planctu naturae, S. 207, hinzuweisen scheint. Auch in dessen Kritik jedoch kommt es zu
terminologischen Unschérfen, wenn es ebd. heif3t: ,,Ausdriicke wie Sodomie und Homosexualitat
(erst seit 1869 gebrauchlich) sind fiir den Planctus vorsichtig zu verwenden.“ Zudem scheint Kohler
den historischen und den modernen Sodomie-Begriff (gleichgeschlechtliche Unzucht einerseits, Un-
zucht mit Tieren andererseits) gleichzusetzen (ebd., S. 211: ,,[Ziolkowski] spricht davon, dass Alain
hier Homosexualitdt und Sodomie beklage. Sodomie ist im Metrum I nicht zu belegen.“). Nicht ein-
sichtig ist, warum Kohler die Ideen Ziolkowskis grundlegend verwirft, die — von der genannten termi-
nologischen Schwache abgesehen - eigentlich tragfahig entwickelt sind, und den Hauptteil seines
Kommentars zum ersten Metrum des Planctus darauf verwendet nachzuweisen, dass hier nicht von
Homosexualitdt/Sodomie die Rede, sondern dass mithin alles ,ironisch’ sei (ebd., S. 205-225). Die An-
sicht, dass im Werk des Alanus alles ,nur‘ schulmeisterliche, ironische Spielerei sei, die ein For-
schungskonsens zu sein scheint, teile ich dezidiert nicht.



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 359

Non modo Pelides mentitur virginis actus,
Ut sic virginibus se probet esse virum;

Sed male naturae munus pro munere donat,
Cum sexum lucri vendit amore suum.
(Alanus: Planctus, Metrum I, 33-58)%"

Das sonst iiber die exemplifizierenden nomina specialia dargestellte und hier vom Ich
als aufler Kraft gesetzt beklagte natiirliche Wirkungsprinzip, welches iiber die Proto-
narrative als concubinare festgeschrieben ist und das in den descriptiones der Poeti-
ken die Folge aus der beschriebenen Schénheit der Frau darstellt, steht auch hier im
Zusammenhang mit einer descriptio membrorum, wenn in der anschlieflenden ersten
Prosa Natura selbst dem Ich erscheint und kérperlich beschrieben wird.”*? Die kon-
ventionellen Exempla der ,conclusio‘, wie etwa die Verfiihrbarkeit des Hippolytus
(Alanus: Planctus, Metrum [,42),%> werden hier der descriptio vorausgeschickt und
zeigen die Differenz zwischen ,natiirlichem‘ (Helena und Paris) und pervertiertem Zu-
stand der Welt (Paris und Paris) an. Ist es also nur schliissig — und erweist mithin die

231 Kursivierung hier und in der Ubers. von mir, F.D.S. — Ubers. (Kohler): ,,Obwohl jeder schéne
Mann sich vor weiblicher Schonheit beugt — | seine ist immer geringer verglichen mit ihrer Ehre —, |
obwohl man dem Antlitz der Tindaride [= Helena, Anm. F.D.S.] dient, die Schonheit | von Adonis und
Narzif3, davon besiegt, diese anbetet, | wird sie doch verachtet, auch wenn ihre Schonheit sie preist, |
und ihre gottliche Schonheit sie als Gottin erweist: | Wodurch selbst der Blitz in Jupiters Rechten [sic]
ermattet und | jede Saite der Harfe Apolls ruht und untétig bleibt, | wodurch ein Freier Sklave wiirde
und die eigene Keuschheit | Hypolitus verkaufen wiirde, um diese Lippen zu genieflen. | Warum ruhen
so viele Kiisse auf den Lippen der Jungfrau, | warum will sich keiner einen davon als Frucht holen? |
Wiirden die Kiisse nur einmal auf mich gedriickt, Honig wére es, | aus dem Mund wiirden siifle Honig-
waben erwachsen. | Der Geist wiirde auf Kiisse aus sein, iiberall auf dem Mund | verstreut, wiirde auf
den Lippen wieder und wieder spielen. | Und stiirbe ich so, fast schon in mir tot, in ihnen | wiirde mein
zweites Ich ein fruchtbares Leben geniefien. | Nicht mehr jagt der Phrygier [= Paris] die Tyndaride, | aber
Paris denkt gegen Paris unaussprechlich Ungeheures aus. | Nicht mehr miifite Pyramus durch einen
Spalt die Kiisse | der Thisbe erlangen — ihm gefiele kein Spéltlein der Venus. | Nicht mehr machte der
Pelide [= Achilles] die Haltung der Jungfrauen nach, | um doch den Madchen zu beweisen, daf; er ein
Mann sei. | Aber schlecht gibt er Natura Gabe gegen Gabe zuriick, | da er sein Geschlecht aus Liebe zum
Geld verkauft.*

232 Zu poetologischen Fragen unter Betonung der ,.erotischen Ausstrahlung“ der personifizierten Na-
tura vgl. in jlingerer Zeit Beate Kellner: Naturphilosophie als Vision und integumentale Erzdahlung. Die
Dame Natur in Alanus’ ab Insulis ,De planctu naturae‘. In: Frithmittelalterliche Studien 54 (2020),
S. 257-281, zur Schonheit der Natura hier bes. S. 262, zur ,descriptio‘ weiterhin ebd., S. 266-277. — Die
hier vorfindliche Gleichsetzung der Schonheit der Natura mit der Schonheit des Kosmos im Sinne einer
,Unmittelbarkeit des Zugangs zu den Geheimnissen der Schopfung® (ebd., S. 263) teile ich nicht. Die
Schonheit der Natura mochte ich als Chiffre der immanent-kreatiirlichen pulchra, nicht der pulchritudo
der Schépfung Gottes verstehen, vgl. Kap. 11.2.2.2, S. 85. — Dem Mantel der Natura widmet sich verglei-
chend jiingst Racha Kirakosian: Intertextuelle Textilien. Imaginare Kleider und Temporalitét bei Alanus
ab Insulis und Getrud von Helfta. In: PBB 142,2 (2020), S. 236-266.

233 Vgl. die Helena-descriptio bei Matthdus von Venddme: Ars versificatoria 1.57,24: Illic Ypolitum
pone, Priapus erit.



360 —— IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Dichte des fokussierten Diskursfeldes —, dass hier die fleischliche Dimension der (in-
takten) Natura wiederum iiber die in den bekannten nomina specialia sedimentierten
exempla expliziert wird, so erstaunt es ebenso wenig, dass — entsprechend der zirku-
lar angelegten Verweisstruktur des Diskurses — die Kategorien von Natura und ihrer
fleischlichen subvicaria Venus fiir die descriptiones membrorum in den Poetiken lei-
tend sind. Die wollustausldsende Schonheit der Frau wird in den Poetorhetoriken mit
natura in Verbindung gebracht, wie beispielsweise in den Helena-descriptiones der
Ars versificatoria. Wahrend in den Poetorhetoriken die Schonheit der Frau aus dem
natura-Prinzip erklart wird, wird im Planctus das natura-gemafle Verhalten iiber ex-
emplarische Figuren, wie die schone Helena, konkretisiert:

Pauperat artificis nature dona venustas
Tindaridis, forme flosculus, oris honor:
Humanam faciem fastidit forma, decoris
Prodiga, syderea gratuitate nitens].]
(Ars vers. 1.56,1-4)"

Stellis preradiant oculi Venerisque ministri
Esse favorali simplicitate vovent.
(Ars vers. 1.56,15 £.)7°

Proxima festivat loca cella pudoris, amica
Nature, Veneris deliciosa domus.

Que latet in regno Veneris dulcedo saporis,
Iudex contactus esse propheta potest.

(Ars vers. 1.57,5-8)%%¢

Hec facit ad Venerem, mihi tales eligo, tales
Describit quales Vindocinensis amat.
(Ars vers. 1.57,19 £.)*"

234 Kursivierung im lat. Text und in den Ubers. hier und im Folgenden von mir; F.D.S. — Ubers.
(Knapp): ,,Der Liebreiz der Tochter des Tyndareus, das Bliimlein ihrer schénen Gestalt, der Ruhm ihrer
Gesichtsziige machen die Gaben der Kiinstlerin Natur arm. Die schone Gestalt, freigiebig mit Reizen, glan-
zend mit der Grof3ziigigkeit des Sternenhimmels, verschmaht ein menschliches Antlitz.*

235 Ubers. (Knapp): ,,Die Augen iiberstrahlen die Sterne und geloben mit huldvoller Schlichtheit, Die-
ner der Venus zu sein.*

236 Ubers. (Knapp): ,,Die Zelle der Scham [= cella pudoris: Vulva/Vagina; F.D.S.], die Freundin der
Natur, das genuf3freudige Haus der Venus, schmiickt die angrenzende Region. Welche Siif3e der Emp-
findung im Reich der Venus verborgen liegt, kann die Beriihrung vorhersagen.“

237 Ubers. (Knapp): ,,Sie ist dienlich fiir Venus. Ich wihle solche aus. Solche beschreibt der von Ven-
dome, welche er liebt.“ — Ubers. (Galyon): ,,This description ist dedicated to Venus. I have chosen | For
myself such things as Matthew loves to describe.“ — Ubers. (Gallo): ,,She induces love: such do I choose.
He of Venddme describes such as he loves.“ — Ubers. (Parr): ,,She contributes to loving; such are my
choices. The one from Vendome describes such as he loves.“



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 361

Entsprechend heif3t es in der Poetria nova:

Femineum plene si vis formare decorem,
Praeformet capiti Naturae circinus orbem;
Crinibus irrutilet color auri; lilia vernent
In specula frontis |...]

(Poetria nova 567-570, Faral 562-565)%%

[...] mentumque polito
Marmore plus poliat Natura potentior arte.
(Poetria nova 583 f., Faral 578 f.)**°

238 Ubers. (Gallo): ,,0f you wish to describe womanly beauty: Let Nature’s compass draw the outline
of the head; let the color of gold gleam in the hair; let lilies grow on the lofty forehead“. (Kursivierung
im Original, Hervorhebung von mir, F.D. S.)

239 Ubers. (Gallo): ,,[...] let Nature, more powerful than art, polish the chin smoother than marble.*
(Kursivierung im Original, Hervorhebung von mir, F. D. S.) — Diese Berufung auf Natura, die offenkundig
zugleich einen Diskurs von Fleischlichkeit impliziert, findet sich auch in der volkssprachlichen Literatur,
prototypisch bei Chrétien, bspw. in der descriptio der Enide: Molt estoit la pucele gente, | car tote i ot
mise s’antante | Nature qui fete Uavoit; | ele meismes s’an estoit | plus de .v°. foiz mervelliee | comant une
sole foiee | tant bele choses fere pot; | car puis tant pener ne se pot | qu’ele poist son essanplaire | an nule
guise contrefaire. | De ceste tesmoigne Nature | c’onques si bele criature [ ne fu veiie an tot le monde. | Por
voir vos di qu’Isolz la blonde | n’ot les crins tant sors luisanz | que a cesti ne fust neanz. | Plus ot que n’est
la flors de lis | cler et blanc le front et le vis; | sor la color, par grant mervoille, | d’une fresche color ver-
moille, | que Nature li ot donee, | estoit sa face aluminee. | Si oel si grant clarté randoient | que deus
estoiles ressanbloient; | onques Dex ne sot fere mialz | le nez, la boche ne les ialz. | Que diroie de sa
biauté? | Ce fu cele por verité | qui fu fete por esgarder, | qu’an se poist an li mirer | ausi com an un
mireor. (Chrétien: Erec et Enide, Vv. 411-441, Ubers. [Gier]: ,,Die Jungfrau war sehr liebenswert; die
Natur hatte ja auch all ihre Kunst darauf verwendet, ihren Korper zu bilden. Sie selbst hatte sich mehr
als fiinfhundertmal dariiber gewundert, wie sie ein einziges Mal etwas derart Vollkommenes zustande
bringen konnte; nachher konnte sie sich plagen, wie sie wollte, es gelang ihr nicht, dieses Muster auf
irgendeine Art nachzuahmen. Die Natur selbst bezeugt, daf3 ein so schones Geschopf niemals sonst auf
der ganzen Welt gesehen wurde. Ich sage euch fiirwahr: So golden und leuchtend auch das Haar der
blonden Isolde war, sie hitte doch gegen diese Jungfrau zuriickstehen miissen. Dariiber hinaus waren
ihre Stirn und ihr ganzes Gesicht klarer und weif3er als die Lilienbliite; iiber dieser Weif3e leuchtete ihr
Antlitz wunderbar in einer frischen roten Farbe, die die Natur ihr verliehen hatte. Aus ihren Augen
strahlte eine so starke Helligkeit, dafd sie zwei Sterne schienen; niemals hatte Gott Nase, Mund und
Augen besser zu formen gewufdt. Was soll ich von ihrem Aussehen sagen? Das war wirklich so geartet,
daf sie nur geschaffen war, um betrachtet zu werden, und dafl man sich in ihr wie in einem Spiegel
beschauen konnte.“ [Hervorhebungen hier und im altfrz. Text von mir, F. D. S.]) - Isolz la blonde fungiert
hier als spezifisch volkssprachliche Variante des bereits Diskutierten nomen proprium und impliziert —
wie Helena, Callisto und andere — eine Narration von concubinare. Man muss die Stelle nicht lesen, als
habe Gott selbst in die Gestaltung der Enide eingegriffen; dass er niemals Nase, Mund und Augen
besser zu Formen gewusst habe, kann bedeuten, dass Natura hier so meisterlich arbeitet, dass in
der Ausformung des Abbildes die idea Gottes eingeholt wird. Fiir den deutschsprachigen Erec,
wdre gesondert zu diskutieren, dass Gott Natura hier als Systemstelle gdnzlich verdrangt. Dort
heif3t es Vv. 139-141: ich weene, got sinen vliz | an sie hate geleit | von schoene und vin selekeit. Die
Urheberschaft Gottes wird auch hier nicht als Faktum erzdhlt, sondern als spekulative Zuschreibung




362 =—— IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Dem gegendiiber steht die Marcia-descriptio, die die Tugendhaftigkeit der durch Tugend
vermdnnlichten Frau als Abweisung der von Natura und Venus verordneten Prinzipien
konstruiert:

Visitat infirmam naturam gratia morum,
Innatum mulier exuit ausa malum:

Est mulier non re, sed nomine: mens epythetum
Nature refugit evacuatque dolum.

(Ars vers. 1.55,11-14)%*°

Non favor intuitus Veneris suspirat ad usum,
Non circumloquitur mobilitate stuprum][.]
(Ars vers., 1.55,21 f.)?4

Marcia femineum sexum festivat, honestat
Naturam, taxum mellificare facit,

Increpat innatum facinus, nec inercia sexus
Legat in exilium spirituale decus.

(Ars vers. 1.55,33-36)*"

Sowohl in den Poetiken und als auch in der Allegorie des Alanus, wird das Prinzip Na-
tura iiber das Bindeglied der Schonheit an die nomina specialia gekoppelt. Bezeich-
nend ist, dass bei Matthéus die cella pudoris (Ars vers. 1,57,5) — welche nichts anderes
als die weibliche ,Scham‘ meint**® — zur amica Nature und zum domus Veneris, zur
Freundin der Natur und zum Haus der Venus, zugleich wird. Man bedenke zudem,
dass auch in den Méanner-descriptiones bei Matthdus der Begriff der cella vorkommt,
dass dieser Begriff in der descriptio des Ulixes jedoch die drei Hirnkammern bezeichnet
und eine Kognitionstheorie liefert, welche den méannlich konnotierten homo interior
konturiert. Die descriptio-Reihe der Ars versificatoria stellt also nicht zufdllig zwei ver-
schieden cellae einander gegeniiber, ndmlich eine mannlich-geistige, den homo interior
bezeichnende und eine weiblich-fleischliche, welche eine Metapher des weiblichen Ge-

durch die eigens markierte Erzihlstimme (ich waene). Enites Perfektion ist hier so grof3, dass der
Erzdhler glaubt, hierfiir miisse Gott selbst zustdndig sein. Hierdurch wird eher das Ausmaf3 ihrer
Schonheit als das tatsdchliche Eingreifen Gottes in die Immanenz akzentuiert.

240 Kursivierung im lat. Text und in der Ubers. Okkens hier und im Folgenden von mir; F.D.S. —
Ubers. (Okken): ,,Sie ziichtigt ihre schwache Natur mit ihrer Sitte Schénheit. Zwar Frau, doch kiihn, legt
sie die angeborene Bosheit ab. Frau ist sie nicht der Sache, sondern nur dem Namen nach: Thr Sinn
meidet, was die Natur ihr beigegeben hat, und treibt die Arglist aus.“

241 Ubers. (Okken): ,,Keine Bereitschaft zum Venusdienst seufzt im Stillen nach Betitigung oder um-
schwdrmt beredt-aushdusig den Ehebruch.

242 Ubers. (Okken): ,,Marcia ist eine Zierde des weiblichen Geschlechts; sie veredelt die Natur: sie be-
wirkt, daf8 die Eibe Honig spendet. Sie schiichtert die angeborene Niedertracht ein und sie hiitet sich,
weiblich trdge ihrer Sittsamkeit den Laufpafl zu geben.“

243 Zum Verstdndnis der cella pudoris als Genital vgl. bspw. Reinhard Diichting: Sexualitét in der Lie-
beslyrik der Carmina Burana. In: Sexualitdt im Gedicht. 11. Kolloquium der Forschungsstelle fiir euro-
pdische Lyrik. Hrsg. von Theo Stemmler, Stefan Horlacher. Mannheim 2000, S. 51-64, hier S. 54.



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 363

nitals darstellt. Demgegentiiber steht in den descriptiones intrinsicae der Manner — denn
auch hier wird die natura eingefiihrt! — der homo interior als Uberwinder von Natur
und Fleischlichkeit, wenn es — wie oben (Kap. IV.1.1) bereits zitiert — iiber Ulixes heif3t:

Naturam virtute preit fidusque magister
Intimus est hominis exterioris homo:

Moribus egreditur hominem, preponderat egre
Nature sensus subvenientis honor.

(Ars vers. 1.52,31-34)**

Zuriick zu Alanus: Diese Natura, die die Freundin der Vagina ist, muss im Planctus
notwendig mit einer descriptio membrorum ausgestattet sein, um im Kontrast zum
Reiz ihrer Schonheit die Gréfle der sodomitischen Verirrung zu akzentuieren, wel-
cher — angesichts dieser weiblichen Schonheit — gegeniiber einer natura-geméafien
Ausrichtung der Wollust eine geringere Plausibilitdt und damit der Status einer gro-
Beren Verirrung, einer willkiirlichen, willentlichen Siinde zukommt, als welche So-
domie in der Vormoderne in der Regel konzeptionalisiert worden ist.?*> Wahrend

244 Kursivierung im lat. Text u. i. d. Ubers. von mir; F.D.S. — Ubers. (Knapp): ,,Der innere Mensch
tibertrifft mit Mannestugend die Natur und ist der treue Meister des duf3eren Menschen. Er geht durch
seinen Charakter {iber einen Menschen hinaus. Die Auszeichnung helfenden Verstehens wiegt schwerer
als die kranke Natur.“

245 Michel Foucault hat in einem beriihmt gewordenen Aphorismus den Unterschied zwischen der
modernen, pathologisierenden Kategorie ,Homosexualitit und dem moral-theologisch gedachten Be-
griff ,Sodomie‘ charakterisiert, welchen ich mir zueigen machen méchte, wenn er in Der Wille zum Wis-
sen summiert: ,,Der Sodomit war ein Gestrauchelter, der Homosexuelle ist eine Spezies.“ (Michel
Foucault: Der Wille zum Wissen. Sexualitdat und Wahrheit 1. Frankfurt a. M. 1983, S. 47) Zuvor heift es:
,Die Sodomie — so wie die alten zivilen oder kanonischen Rechte sie kannten — war ein Typ von verbo-
tener Handlung, deren Urheber nur als Rechtssubjekt in Betracht kam. Der Homosexuelle des 19. Jahr-
hunderts ist zu einer Personlichkeit geworden, die {iber eine Vergangenheit und eine Kindheit verfiigt,
einen Charakter, eine Lebensform, und die schlie3lich eine Morphologie mit indiskreter Anatomie
und méglicherweise rétselhafter Physiologie besetzt.“ (Ebd.) Dem ist verschiedentlich widersprochen
worden, so unter anderem von Riidiger Schnell: Der queer turn in der Medidvistik. Ein kritisches Resii-
mee. In: Archiv fiir Kulturgeschichte 95 (2013), S. 31-68, welcher bspw. in den an Eneas (im Roman
d’Eneas) formulierten Vorwiirfen, ein Sodomit zu sein, ,,die Vorstellung von einer homosexuellen Iden-
titat“ belegt sieht (ebd., S. 50, Anm. 61; weitere Foucault-Kritik versammelt Schnell, ebd., S. 48f.,
Anm. 57-59). Es muss gefragt werden — und diesen Nachweis erbringt Schnell nicht —, wie diese ,Iden-
titat* sprachlich realisiert ist und ob sie nicht eher ein Siinder-Subjekt — also im Sinne Foucaults: einen
Gestrauchelten — als einen ,Homosexuellen‘ imaginiert. Der von Schnell mit Carolyn Dinshaw: Getting
Medieval: Sexualities and Communities, Pre- and Postmodern. Durham/London 1999, eingefiihrte Zwei-
fel, ,,ob man wie Foucault (sexuelle) Handlungen (,acts‘) strikt von (sexuellen) Identititen (,iden-
tities‘) abtrennen kann“ (ebd., S. 49, Anm. 59), welchen Schnell sich nicht explizit zu eigen macht,
verfangt hingegen nicht, denn: Foucault trennt nicht Handlung von Subjekt, sondern er differenziert —
viel weitreichender — verschiedene Typen von Subjekt, die zu verschiedenen Formen von Handlung
(und Verstandnis dieser Handlung) in der Lage sind. Er geht einerseits davon aus, dass sich die ,,Identi-
tat“ als Subjekt erst in Akten von Subjektivierung bildet und andererseits davon — und hierin mag ich
ihm noch immer folgen —, dass sich diese Akte fundamental unterscheiden, insofern das vormoderne



364 =—— IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

die Klage des einleitenden Metrums genau darauf abhebt, dass die zum Kiissen ge-
machten Lippen der Jungfrauen wider die Natur ungekiisst bleiben (Virginis in labiis
cur basia tanta quiescunt, | Cum reditus in eis sumere nemo velit?), heif3t es iiber die
korperliche Schonheit der Natura in der anschlieflenden Prosa, dass ihre Lippen die
»Rekruten“ (oder ,,Lehrlinge®) der Venus anziehen (Labra modico tumore surgentia
Veneris tirones invitabant ad oscula [Alanus: Planctus, Prosa 1, S. 56]). Als letztes Element
ihres Korpers wird eigens ihr Genital als zu entjungfernde Brautkammer, als thala-
mus secretior, genannt. Hierbei wird ein Vergleich zu ihrem Gesicht gezogen, wenn
es heifdt, dass in ihr verborgen ein weit schoneres Gesicht liege, und die Beschrei-
bung des Gesichtes mit der Beschreibung des Genitals kurzgeschlossen, sodass das
schone Gesicht selbst zur Metonymie des Vulva/Vagina wird.?*® Im Anschluss an die
Beschreibung ihres Gewandes wird zudem eigens die lebensspendende Kraft der
Abbilder formenden Natura betont, welche unablassig auf Lehmtafeln Kreaturen er-
schafft, die schnell vergehen und von ihr immer wieder belebt werden miissen.?*”
Hier werden erneut nomina specialia und Mikronarrative vom Akt des concubinare
eingefiihrt, wenn die Ankunft der Natura zum Effekt hat, dass Juno, welche die An-
ndhrungen Jupiters lang zuriickgewiesen hat, wiederum von solcher Freude erfasst

Subjekt im Kontext religioser Praktiken (Beichte und paenitentia) gebildet wird (und ich wiirde ergan-
zen: entlang der Grenze von homo interior und homo exterior, welche in der Beicht- und Bufpraxis ge-
trennt befragt werden!), wihrend das ,moderne‘ Subjekt im Rahmen einer soeben entstandenen
Wissenschaft (der Medizin) vermittels einer Pathologisierung seiner Existenz durch das medizinische
Dispositiv und seinen Diskurs entsteht. Im ersten Fall scheint der Sodomit nun eben als Siinder, der
wissentlich und aufgrund einer korperlichen Verlockung wider Natur und Wahrheit handelt, im zwei-
ten Fall erscheint der Homosexuelle hingegen als Individuum, dessen Begehren seiner Pathologie
eingeschrieben ist und seine Identitdt wesentlich bestimmt, und hierin besteht der wesentliche Unter-
schied: der Siinde eignet dabei seit Augustin stets der intentionale Willensakt, die autonome Ent-
scheidung gegen Gott und seine Prinzipien, wahrend die ,,Pathologie“ des Subjekts, sei sie nun
krankhaft oder die ,Natur‘ des Individuums, dieses von innen heraus notwendig formt und seiner
Willensentscheidung enthebt. Den Status der ,Identitédt‘ erhlt der Siinder allein im Zustand der (wie-
derum willentlichen) Verstockung; damit wird er jedoch kein Homosexueller (mit allen Implikationen
des Begriffes), sondern bleibt ein Siinder. — Ob es jenseits der fiir Foucault so zentralen Beichtpraxis
Diskursformen gibt, die ein neues, verdndertes Sprechen {iber das sodomitische Begehren ermogli-
chen, bliebe immer noch zu priifen.

246 Alanus: Planctus, Prosa 1, S. 58: Cetera vero quae thalamus secretior absentabat meliora fides esse
loquatur. In corpore etenim vultus latebat beatior, cuius facies ostentabat praeludium. — Ubers. (Kéh-
ler): ,Das Ubrige - ein geheimeres Gemach hielt es verborgen — sei noch besser, so legte es die Vermu-
tung nahe. Denn in ihrem Leib lag unsichtbar eine noch gliicklichere Gestalt, von dessen Freude die
dufere Erscheinung nur ein Vorgeschmack war.“ Genauer ist die Ubersetzung von Wetherbee, Literary
Works. Alan of Lille, S. 29: ,,Those other parts that a more secret chamber kept apart, may confidently
be declared fairer still. For on her body there lay hidden a still more beautiful face of which her visible
face gave promise.*“ — Hervor. v. mir, F. D. S.

247 Vgl. Alanus: Planctus, Prosa 2, S. 78




IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung = 365

wird, dass sie ihren Gatten verfiihren will,?*® und Thetis mit Nereus einen zweiten
Achill zu zeugen beginnt.?*

Die descriptio membrorum der personifizierten Natur insistiert dieserart auf dem
,natiirlichen Wirkungsprinzip, das durch die widernatiirlichen Handlungen aufler
Kraft gesetzt worden ist. Sie behélt also auch hier ihre rhetorische Struktur, ohne des-
halb im nachsten Moment der Handlung als Movens fiir einen Plot zu dienen, in dem
Natura selbst zum Objekt des Begehrens wiirde; vielmehr ist die descriptio membrorum
in Hinblick auf die Verirrten und ihre Verirrung ein Argument, welches die natura-
gemafle Ordnung des Beischlafs als Implikat einfiihrt.

Es kann nicht erstaunen, dass Natura dennoch — bei aller Defizienz des Fleischli-
chen selbst — zugleich das relative Positivprinzip gegeniiber jenen pervertierten, sodo-
mitischen Auswiichsen der Venus darstellt, gegen welche der Planctus so offensiv zu
Felde zieht. Ist das der Natura inhdrente Fleischlichkeitsprinzip im Rahmen der Erb-
siindentheologie zwar ein defizientes, so ist es aber dennoch das ,gottgefalligere’, das
lasslichere vitium, welches entlang einer elaborierten Siindenaxiologie graduiert wer-
den kann und als dessen dufierstes, weil die Natur in ihren Grundfesten erschiitterndes
Extrem die Sodomie aufgefasst wird.*°

Nichtsdestoweniger wird die menschliche Schonheit jedoch, am Beispiel der He-
lena, zugleich zur Vorstufe der noch grofleren Siinde und von Natura nicht als positi-
ves Wirkprinzip dargestellt. Wahrend in den Worten der Natura alle Tiere und Pflanzen
der Schopfung sich entsprechend ihrem Platz und Auftrag verhalten, ist es der Mensch,
der von seinem natiirlichen Weg irre geht:

248 Alanus: Planctus, Prosa 2, S. 80: Iuno vero, quae iampridem ioviales tactus fuerat dedignata,
tanta fuit inebriata laetitia, ut crebro oculorum praeludio, maritum ad venereas invitaret illecebras. —
Ubers. (K&hler): ,,Juno nun, die von friiher iiber die Beriihrungen Jupiters verdrgert war, wurde
von solcher Freude trunken, daf sie in einem eifrigen Vorspiel mit den Augen den Ehemann zu
den Verlockungen der Liebe einlud.

249 Alanus: Planctus, Prosa 2, S. 82: Thetis, etiam nuptias agens cum Nereo, Achillem alterum concipere
destinabat. — Ubers. (Kohler): ,, Thetis auch, die den Beischlaf mit Nereus pflegte, hatte bestimmt, einen
zweiten Achill zu empfangen.“

250 Wetherbee, Alain of Lille, S. xxi, schreibt in seiner Neuausgabe der Allegorien des Alanus, dass
»her virgin beauty seems to promise the pleasure of a love she herself would approve. Nature herself
can define such love only in theoretical terms, or as having existed in illo tempore, in a lost world like
that of the Cosmographia.“ Die von Wetherbee eingefiihrte Referenz auf die Cosmographia des Ber-
nardus Silvestris als Pratext zum Planctus verweist auf eine pralapsale Einrichtung der Natur und des
Prokreationsprinzips. Wirkméchtig hat Augustinus in De civitate Dei die Position formuliert, dass Zeu-
gung im Zustand des Paradieses einerseits vorgesehen und andererseits schuldlos gewesen sei.
Vgl. hierzu Kap. IV.1.1; zur Cosmographia vgl. im Folgenden Kap. IV.3. — Zur ,ambivalenten‘ Position
der Natura vgl. auch Kellner, Naturphilosophie, S. 280.



366 = IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Solus homo meae modulationis citharam aspernatus sub delirantis Orphei®' lyra delirat: huma-
num namgque genus a sua generositate degenerans, in constructione generum barbarizans, vener-
eas regulas invertendo, nimis irregulari utitur metaplasmo: sic homo venere tiresiatus anomala,
directam praedicationem per compositionem inordinate convertit. A Veneris ergo orthographia de-
viando recedens, sophista falsigraphus invenitur. Consequentem etiam Dioneae artis analogiam
devitans, in anastrophem vitiosam degenerat; dumque in tali constructione me destruit, in sua sy-
neresi, mei themesim machinatur. Poenitet me tot venustatum praerogativis hominum plerumque
privilegiasse naturas, qui decoris decus abusione dedecorant: qui formae formositatem Veneris
informatione deformant, qui pulchriudinis colorem, fuco adulterini cupidinis decolorant: qui for-
mae florem in vitia efflorendo deflorant. Cur decore deifico vultum deificavi Tyndaridis, quae pul-
chritudinis usum in meretricationis abusum abire coegit, dum regalis tori foedus defoederans,
foede se Paridi foederavit? [...]>> Multi etiam alii iuvenes mei gratia pulchritudinis honore vestiti,
siti debriati pecuniae, suos Veneris malleos in incudum transtulerunt officia.

(Alanus: Planctus, Prosa 4, S. 106-108)**

251 Nach dem Verlust der Eurydike verschmdht Orpheus laut Ovid die Frauen, weshalb er der Tradi-
tion als Sodomit, teils als Erfinder der Sodomie gilt. Vgl. etwa Thomas Bein: Orpheus als Sodomit.
Beobachtungen zu einer mhd. Sangspruchstrophe mit (literar)historischen Exkursen zur Homosexua-
litdt im hohen Mittelalter. In: ZfdPh 109 (1990), S. 33-55. — Die von Bein diskutierte Sangspruchstro-
phe (wohl Ende des 13. Jhs.) stellt im Ubrigen im Nukleus denselben Zusammenhang zwischen der
weiblichen Schonheit und der Aufrechterhaltung der Ordnung der natura her, wenn es hier heif3t:
Orpheus kérte an schone iunge man | der wibe minne (Vv. 7 f.) und dies in den Ausruf: verschamter lip,
vor got geunérte schone! (V. 9) miindet. Damit erweist sich Orpheus explizit als ndturen viant (sic;
V. 12). Seine Taten sind ketzerie (V. 2). (Kritischer Text nach Bein, Orpheus als Sodomit, S. 34 f. — Zu-
erst ediert durch Helmut Tervooren, Thomas Bein: Ein neues Fragment zum Minnesang und zur
Sangspruchdichtung. Reinmar von Zweter, Neidhardt, Kelin, Rumzlant und Unbekanntes. In:
ZfdPh 107 [1988], S. 1-26, diplomatischer Abdruck: S. 4, Kommentar: S. 19-22.) Es darf also — mit
Bein (ebd., S. 55) — von der Wirksamkeit entsprechender Diskurse in der vernakularen Literatur aus-
gegangen werden: ,,Der Anonymus hat Kenntnis von dieser Tradition gehabt; er wird sie auch bei
seinem Publikum vorausgesetzt haben miissen.“

252 Es folgen hier noch die Beispiele der Pasiphe, der Mirra, der Medea und des Narziss, welcher Ge-
fahr lauft, sich in sich selbst zu verlieben, und damit — implizit — zugleich zum Sodomiten an sich
selbst wird.

253 Ubers. (Kohler): ,,Allein der Mensch, der mein Zitherspiel verschmiht, faselt daher unter der Lyra
des wahnhaften Orpheus. Denn das Menschengeschlecht, degeneriert von seiner Generositat, wiitet
wie ein Barbar in der Konstruktion der Geschlechter, er verdreht die Regeln der Venus, indem er zu
sehr irreguldre Metaplasmen verwendet. So verdreht der Mensch, durch die regellose Venus zu einem
Tiresias geworden, ungeordnet die Aussage durch eine unmittelbare Substanzverdnderung. Also weicht
er von der Orthographie der Venus ab und wird als ein falsch schreibender Sophist erfunden. Und wah-
rend er bei solcher Konstruktion mich zerstort, erdenkt er in seiner Wortstellung eine Trennung meiner
selbst. Es reut mich am meisten, die Natur des Menschen mit so viel Anmut und Vorrechten ausgestat-
tet zu haben; sie, die durch Mif3brauch ihrer Zierde die Zierde verunzieren, die durch Gegenstellung die
Gestaltung der Gestalt der Venus verunstalten, die die Farbe der Schénheit durch den Putz des unver-
falschten Cupido verfarben, die die Blume der Schonheit pfliicken, indem sie sie zum Laster verbliihen
lassen. Warum habe ich das Angesicht Helenas mit gottlichem Glanz vergéttlicht, die es dazu brachte,
daf} der Brauch [= usus; F.D.S.] ihrer Schonheit in den Mi3brauch der Hurerei abwich, da sie die Treue
des koniglichen Bettes veruntreute und sich mit Paris auf eine schéndliche Verbindung einlief. [...]



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 367

Dieser Darstellung, die in Helenas Schénheit den Ubertritt zum vitium und damit die
Inklination zu noch groflerer — sodomitischer — Siinde sieht, entspricht die mythische
Erzahlung vom Ehebruch der subvicaria der Natura, Venus, welche, nachdem Sie ein-
mal ihren Gemahl betrogen hat, kein Halten mehr kennt.

Venus, his furiis aculeata lethalibus, in suum coniugem hymenaeum, tori castitatem peste adulte-
rationis incestans, cum Antigenio coepit concubinarie fornicari suique adulterii suggestionibus ir-
retita lethiferis liberale opus in mechanicum, regulare in anomalum, civile in rusticum inciviliter
immutavit meumque disciplinare inficiata praeceptum, malleos ab incudum exhaeredans consor-
tio adulterinis damnavit incudibus. (Alanus: Planctus, Prosa 5, S. 136)**

Mag die Schonheit der Helena — und damit der iiber ein nomen specialium markierten
Archetyps der schonen Frau — zwar, iiber die Vermittlungsstufe der Natura, von Gott
stammen, so ist sie nichtsdestoweniger der Anfang allen Lasters. Es ist diese axiologische
Fortschreibung, in der — im Verhdltnis zum siindigenden Subjekt — eine Parallelitdt, eine
potentielle Gleichférmigkeit der verschiedenen Siinden der Wollust (fornicatio — adulte-
rium — peccatum contra naturam) angelegt ist, gegen welche sich der Entwurf des Planc-
tus nachhaltig stellt, indem eine fundamentale Differenz zwischen jenem, was die
Natur erschiittert (Sodomie), und jenem, was zwar Siinde, aber eben ,natiirlich’ ist (forni-
catio), errichtet wird. In der korperlichen Schonheit der Natura und des von ihr reprisen-
tierten ,natiirlichen‘ Begehrens offenbart sich, was fiir ,das‘ Mittelalter gelegentlich
geleugnet worden ist: die radikale Differenzierung zwischen ,naturgemafiem‘ und
,widernatiirlichem‘ Begehren. Ist korperliche Schénheit auch einerseits ein Problem, so
ist sie doch auch andererseits der Immanenz gemaf3. Es ist dieses Spannungsverhaltnis,
in dem die weibliche Schonheit einerseits den Ablauf der Schépfung nach ihren
natiirlichen Prinzipien verbiirgt und andererseits zugleich fiir den Dammbruch hin
zu noch grofierer Verirrung in Haftung genommen wird.

IV.2.2.2 Alanus ab Insulis: Anticlaudianus
Entsprechend anders wird Natura im Anticlaudianus®® dargestellt, wo sie — im Rahmen
des Textes — keiner korperlichen Attribuierung bedarf:

Auch viele andere Jugendliche, durch meine Gunst mit Schénheit und Ehre bekleidet, iibertrugen,
durch den Durst nach Geld vergiftet, ihren Himmern der Venus die Aufgabe, Ambof3 zu sein.*

254 Ubers. (K&hler): ,,Venus, angestachelt von diesen todbringenden Furien, schindet gegen ihren
Ehemann Hymeneaus das reine Ehebett durch die Pest des Ehebruchs; sie begann, mit Antigenius wie
eine Konkubine zu leben; und verstrickt durch die todbringenden Einfliisterungen ihres Ehebruchs ver-
wandelte sich ein freies Tun in eine mechanisches, ein regelgetreues in ein anomales, ein gebildetes in
ein derbes, und dies ungebildet; sie weigerte sich, meinem Auftrag zu gehorchen. Stattdessen enterbte
sie die Himmer von deren Gemeinschaft mit den Ambossen und zwang sie zu einer solchen mit ehe-
brecherischen Ambossen.*

255 Der Anticlaudianus wird hier und im Folgenden zitiert nach: Alain de Lille. Anticlaudianus. Texte
critique avec une introduction et des tables. Hrsg. von Robert Bossuat. Paris 1955 (Textes philosophi-



368 =—— IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Natura, die hier nicht wie im Planctus mit einer descriptio membrorum bedacht wird, ruft die Tugen-
den zu einem Konzil im Himmel. Sie wiinscht die Erschaffung eines géttlichen Menschen, der
die Médngel des Menschen, der von Natura in der Folge der Generationen wieder und wieder erzeugt
wird, auszugleichen vermag. Sie will daher zum Schopfer senden, um einen solchen Menschen zu
erbitten. Die Klugheit (Prudentia), die mittels einer descriptio membrorum als ausnehmend schén
dargestellt wird, und die Vernunft (Ratio), die keine descriptio membrorum erhilt, jedoch einen
dreifachen (das heif3t: trinitarischen) Spiegel trdgt, in dem sie die Wahrheit ergriinden kann, bera-
ten mit Natura. Die Klugheit dufiert Zweifel, welche von der Vernunft, ihrer Schwester, entkréftet
werden. Letztere rdt dazu, die Klugheit zu Gott zu entsenden, welche schliefilich den Auftrag an-
nimmt. Die sieben Kiinste bauen nun Stiick fiir Stiick, jede ein besonderes Teil anfertigend, einen
Wagen, auf dem die Klugheit zu Gott gelangen soll. Es beginnen die Kiinste des Triviums: Die erste
der Schwestern ist die Grammatik, welche die Deichsel fertigt, die zweite ist die Logik, welche die
Achse herstellt, die dritte ist die Rhetorik, welche die Deichsel schmiickt. Das Quadrivium setzt die
Arbeit fort: die Arithmetik fertigt das erste Rad, die Musik das zweite, die Geometrie das dritte und
die Astronomie das vierte, woraufhin die Eintracht (Concordia) den Wagen zusammensetzt. Die Ver-
nunft schirrt die fiinf Pferde an, ndamlich den Gesichtssinn, den Gehorsinn, den Geruchssinn, den
Geschmackssinn und den Tastsinn. Die Klugheit durchfiahrt auf dem Wagen den Himmelsraum, die
Menge der Geister und die Sphdren. Am Firmament angelangt scheitern die Pferde — das heif3t: die
aufleren Sinne — daran, den Himmel zu durchdringen. Die Theologie, die gdnzlich unirdisch ist,
nimmt sich der Klugheit an, welche von ihr weitere Fithrung erbittet. Allein das Pferd Gehor wird
der Klugheit zugestanden.”® Vor dem Eintritt der Klugheit in den Himmel steht eine Anrufung Got-

ques du Moyen Age 1). Die Ubersetzung stammt hier und im Folgenden aus: Der Anticlaudian oder Die
Biicher von der himmlischen Erschaffung des neuen Menschen. Ein Epos des lateinischen Mittelal-
ters. Ubers. von Wilhelm Rath. Stuttgart 1966 (Aus der Schule von Chartres 2). Raths Ubersetzung ins
Deutsche, die nach meiner Kenntnis immer noch die einzige ist, ist — trotz der anthroposophischen
Rahmung der von Rath vorangestellten ,Studie’ — im Ganzen recht texttreu und brauchbar, obgleich sie
an einigen entscheidenden Punkten den Sinn des Mittellateinischen verfehlt.

256 Dass der Gehorsinn derjenige ist, welcher zu Gott vordringen kann oder durch den — umgekehrt —
Gott zum Menschen gelangt, ist angesichts der Bedeutung, die das (gesprochene!) Wort im Christentum
hat, sicherlich nicht erstaunlich: Das Wort ist bei Gott und Gott ist das Wort (Joh. 1,1), welches, durch
den Engel verkiindigt, ins Ohr Mariens dringt, um den Wort-Gott in ihr als Fleisch zu zeugen, wodurch
das Wort Fleisch geworden ist (Joh. 1,14). Zur nichtbiblischen, aber weitverbreiteten, Tradition der Oh-
renzeugung durch das Wort vgl. bspw. das Protoevangelium Iacobi 11,2 (,,Fiirchte dich nicht, Maria,
denn du hast Gnade bei dem Herrscher aller gefunden und wirst aus seinem Worte empfangen.“
[Ubers. zit. nach: Neutestamentliche Apokryphen. Hrsg. von Edgar Hennecke. Tiibingen/Leipzig 1904,
S. 58]) sowie den mit 91 Textzeugen (46 bis ins 12. Jh.) weitverbreiteten Libellus de nativitate Sanctae
Mariae 1X.11 (Tunc Maria manibus expansis et oculis ad caelum eleuatis dixit: ,,Ecce ancilla domini,
neque enim matris nomine digna sum. Fiat mihi secundum verbum tuum.“ [Zitiert nach: Libri de nativitate
Mariae. Libellvs de nativitate sanctae Mariae. Textvs et commentarivs. Hrsg. von Rita Beyers. Turnhout
1997 (Corpvs Christianorvm. Series Apocryphorum 10)]) und die hieraus abgeleitete Stelle der populdren
Vita de beate virginis Marie et Salvatoris rhytmica, V. 1562 f. (Tunc respondit angelo virgo felix illa | ,Fiat
in me verbum tuum, nam die sum ancilla., die alle Lk 1,26-35 im Sinne einer Wortzeugung ausbauen. —
Zur Verbindung von Theologie und Grammatik {iber das Bindeglied der Idee, dass Gott das Wort ist, bei
Alanus und anderen vgl. Ziolkowski, Grammar of Sex, bes. S. 134-139. — Bei Augustinus findet sich die
Verbindung von Verkiindigung und Glaube in den Confessiones (XI1.8.10), wobei hier die besondere
,Fleischlichkeit‘ dieses Verkiindigungsvorganges durch die Menschennatur des Mediators, Gott Sohn,



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =——— 369

tes durch den Dichter, welcher Beistand fiir die Schilderung des Kommenden erbittet, wodurch der
endgiiltige Ubertritt in die htchsten Sphéren der Transzendenz und das prekire Moment des Erzih-
lens von derselben umso deutlicher abgesetzt wird. Hier wird aus Prudentia (Phronesis), der Klug-
heit, Sophia, die Weisheit, die nun im Angesicht der englischen Chore, der in den Himmel
aufgenommenen Heiligen, der Heiligen Jungfrau Maria und Christi steht. Prudentia, die im himmli-
schen Glanz nicht zu sehen in der Lage ist, erhdlt Hilfe von Fides, dem Glauben, welche ihr einen
Trank und einen Spiegel bietet, durch welchen sie — indirekt — anschauen kann, was sie zuvor ge-
blendet hat. Prudentia, die nun Sophia ist, bewundert mithilfe des Spiegels die Geheimnisse Got-
tes, seine Wohnstatt und die Trinitdt. Sie trdgt Gott ihre Botschaft vor, welcher sie erhort. Zur
Erschaffung des neuen Menschen tragen alle Tugenden bei. Natura formt den Leib aus den rei-
nen Elementen, die Eintracht fiigt die Seele an den Leib, Fiille, Gunst, Jugend, Frohsinn und
Keuschheit beschenken den Jiingling ebenso wie auch die Bescheidenheit, die Vernunft, die Ehr-
barkeit, die Weisheit, die Kiinste, die Treue und die Freigebigkeit ihre Gaben geben. Die Adelsge-
burt, die eine Tochter Fortunas, des Gliicks, ist, sucht ihre Mutter in deren Palast auf, um etwas
zur Erschaffung des Jiinglings beizutragen. Fortuna jedoch weif3, dass der Jiingling der fliichti-
gen und zufdlligen Gliicksgiiter, die heute gegeben und morgen genommen werden, nicht be-
darf. Alecto stachelt unterdessen die Machte des Bésen gegen den Jiingling auf. Es kommt zu
einem grofien, finalen Kampf und zum Sieg iiber die Ubel.

Im Rahmen des Anticlaudianus ist es — anders als im Planctus — nétig, die Fleisch-
lichkeit der Natura gerade nicht zu betonen, ist es doch — paradoxerweise — Natura,
von der der Anstof} zu jenem Erlésungswerk ausgeht, aus welchem der homo novus
hervorgeht, der m. E. zugleich sowohl das Stadium der Vollendung des christlichen
Subjektes (in der augustinischen Tradition, anschlieRend an Rm 6,6%7) als auch
Christus selbst bezeichnet.

ins Zentrum riickt, indem das Wort Gottes als das fleischlich gewordene Wort an das fleischliche Ohr
herantritt, welches es dem inneren Menschen iibermittelt: Sic in evangelio per carnem ait, et hoc insonuit
foris auribus hominum, ut crederetur et intus quaereretur et inveniretur in aeterna veritate (Ubers. [Flasch,
Mojsisch]: ,,So sprach das Wort im Evangelium auf dem Weg {iber das Fleisch, und so drang es von
auflen an die Ohren des Menschen, damit es geglaubt, im Inneren gesucht und aufgefunden wiirde in
der ewigen Wahrheit.“). Hier wird die fleischliche Menschennatur des homo exterior, der mit seinem
korperlichen Ohr hort, zum Vermittlungsweg einer Verkiindigung, welche der homo interior in der ewi-
gen Wahrheit, welche in ihm selbst enthalten ist, wiedererkennen kann. — Das Ohr als Einfallstor des
christlichen Glaubens ist offenbar ein verbreiteter Wissensbestand und schldgt sich bspw. in der heut-
zutage zumeist Konrad von Wiirzburg zugeschriebenen, anonym iiberlieferten Pantaleon-Legende nie-
der: Jme waz durch finer oren tor | Geflichen vf dez h’zen grvnt | Der rat, den ime @ prist® kvnt | Gemachet
hette bi & frift (Zitiert nach: Konrad von Wiirzburg: Pantaleon. Bereinigter diplomatischer Abdruck und
Ubersetzung. Hrsg., iibers. u. mit Anm. vers. von Thomas Neukirchen. Berlin 2008 [Texte des spiten
Mittelalters und der frithen Neuzeit 45], Vv. 272-275). — Abweichend zum Primat des Gesichtssinnes
gegeniiber dem Horsinn im Kontext des Christentums als Buchreligion vgl. Wandhoff, Kosmische Strah-
lung, S. 20. Es wire hier freilich zu unterscheiden zwischen einer Bewertung des Gesichtsinnes als
Hauptsinn im Rahmen der natiirlichen ,Physiologie‘ und zwischen dem moralischen Vorrang des Hor-
sinnes gegeniiber dem in der Anschauung — und damit im Fleischlichen — verhafteten Gesichtssinn.

257 Rm 6,6: hoc scientes quia vetus homo noster simul crucifixus est | ut destruatur corpus peccati | ut
ultra non serviamus peccato. — Ubers. (Frank Oborski): ,, ... weil wir wissen, dass unser alter Mensch



370 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Zum Verstandnis des homo novus als Christus ist an dieser Stelle — angesichts der
vorgangigen Forschung — ein Exkurs notig: Die Forschung ist in Hinblick auf eine chris-
tologische Deutung des Anticlaudianus sehr, im Ganzen vielleicht zu zuriickhaltend ge-
wesen.”® Obgleich signifikante zeitgendssische Interpretationen des homo novus als
Christus vorliegen,” aus welchen wiederum eine Tradition von Post-Texten resultiert —
so bspw. Heinrichs von Neustadt Von Gottes Zukunft und Heinrichs von Miigeln Der
meide kranz, die hier im Folgenden diskutiert werden (Kap. IV.2.2.3) —, hat man den
,neuen Menschen‘ mit Vorliebe als Ausdruck eines neuen Wissenschaftsanspruches,
mithin als proto-humanistisches Individuum gelesen, das sich durch seine Bildung
iiber seine ,Natur* erhebt.”° Aus Sicht der germanistischen Medizvistik hat Walter Haug
den Anticlaudianus als ,,poetisch umgesetzte plantonische Ascenus-Philosophie“?®! dis-
kutiert. Eine solche — letztlich tropologische — Interpretation ist im Ganzen auch weder
falsch noch von der Hand zu weisen.?®* Sie steht indessen einer gleichzeitigen christolo-
gischen Interpretation des Anticlaudianus keinesfalls im Wege. Letztere 1asst sich nicht
allein iiber die vielfdltigen zeitgendssischen Lektiiren erhdrten, sondern auch iiber die
strukturelle Analogie des bereits inhaltlich referierten Epithalamium des Johannes de
Garlandia, welches geradezu eine marianische Antwort auf den Anticlaudianus dar-
stellt.?®> Die Frage, ob der neue Mensch, der zwar seinen Korper von Natura erhilt, des-

zugleich gekreuzigt worden ist, damit der Korper der Siinde zerstort wird, sodass wir nicht langer der
Siinde dienen.*

258 Vgl. zu dieser Kontroverse immer noch (!): Christel Meier: Zum Problem der allegorischen Interpre-
tation mittelalterlicher Dichtung. Uber ein neues Buch zum ,Anticlaudianus‘ des Alan von Lille. In:
PBB 99 (1977), S. 250-296.

259 Vgl. die Bsp. bei Meier, Rezeption des Anticlaudianus (1980), und im Compendium Anticlaudiani
(hrsg. v. Peter Ochsenbein: Das Compendium Anticlaudiani. Eine neu entdeckte Vorlage Heinrichs von
Neustadt. In: ZfdA 98 [1969], S. 81-109).

260 Vgl. bspw. James Simpson: Sciences and the Self in Medieval Poetry. Alan of Lille’s Anticlaudianus
and John Gower’s Confessio amantis. Cambridge/New York/Melbourne et al. 1995. — Gegen eine solche
Lesart, die eine Aufwertung des Subjekts und eine ,Renaissance des 12. Jahrhunderts veranschlagt,
wendet sich nachdriicklich Frank Bezner: Wissensmythen. Lateinische Literatur und Rationalisierung
im 12. Jahrhundert. In: Reflexion und Inszenierung von Rationalitédt in der mittelalterlichen Literatur.
Blaubeurer Kolloquium 2006. Hrsg. von Klaus Ridder. Berlin 2008 (Wolframstudien XX), S. 41-71.

261 Haug, Gibt es eine mittelalterliche Asthetik, S. 262-266, hier S. 265.

262 Noch bei Heinrich von Miigeln, in Der meide kranz, argumentieren die Tugenden gegen Nature,
dass mit ihrer Hilfe Nature iiberwunden werden kénnte. Hierbei muss allerdings einschrankend be-
merkt werden, dass Der meide kranz die beiden Gegenpositionen der Tugenden und Natures am
Schluss unvermittelt gegeneinander stellt und der erwartete Schiedsspruch ausbleibt und dass anderer-
seits der Text zugleich einen Fiirstenspiegel darstellt, der schon aus diesem Grund eine tropologische
Nutzanwendung, namlich die notwendige Uberwindbarkeit siindhaften Verhaltens im Diesseits, postu-
lieren muss.

263 Im Anticlaudianus mochte — paradoxerweise — die personifizierte Natura die menschliche Natur
durch einen neuen Menschen erneuern, im Epithalamium sucht Astraea — die mit Maria identifi-
zierbar ist — die weibliche Natur durch eine neue Frau — die Anti-Eva Maria — zu erneuern; die
Gliicksgiiter werden fiir den neu geschaffenen Menschen hier wie dort abgelehnt; die Erzdhlung des



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 371

sen Seele jedoch vermittels eines einmaligen Eingriffs Gottes in den natiirlichen Lauf
der Schopfung ohne den alten Makel der Erbsiinde ex nihilo neu erschaffen wird, Maria
oder Christus sei, steht und fallt mit der Antwort auf die Frage nach einer moglichen
unbefleckten Empfangnis Mariens: Wahrend ein zeitgenossischer Kommentar eine maria-
nische Interpretation vorlegt,?®* formuliert auch noch Heinrich von Neustadt um 1300 in
seinem Anticlaudianus-Retext Von Gottes Zukunft®® eine dezidiert christologische Lesart,
die die unbefleckte Empfangnis Mariens vehement ausschlieRen muss, insofern Maria
hier als das Fleisch geschaffen wird, das die Grundlage fiir den tatsdchlichen homo novus
darstellt.?*

Anticlaudianus miindet im neunten Buch in eine kurze Schlacht des Guten gegen das Bose, die auch
im Epithalamium stattfindet, welches den Anticlaudianus allerdings um ein zehntes Buch iiberbietet;
hier wie dort wird eine doppelte Perspektive evoziert: die Uberwindung der menschlichen Natur im
Allgemeinen durch den Spezialfall der menschlichen Natur Christi (= Gottes)/Mariens versGhnt
Mensch und Natur — wiederum im Allgemeinen — selbst. Eine marianische ,Antwort‘ des Johannes
von Garlandia auf den Anticlaudianus ergibt jedoch nur Sinn, wenn man sie zugleich als Zeugnis
einer christologischen Lektiire des Prdtextes versteht. Dass, mit einem fortschreitenden Marienkult,
eine neue Antwort auf die Frage nach der ,Natur* Mariens notwendig war, ldsst sich aus zeitgendssi-
schen Reaktionen auf mogliche marianische Lesarten des Anticlaudianus ersehen, wie Heinrichs von
Neustadt Von Gottes Zukunft sie dezidiert ablehnt.

264 Vgl. Meier, Rezeption des Anticlaudianus.

265 Hier zitiert nach: Heinrich von Neustadt: ,Apollonius von Tryland‘ nach der Gothaer Handschrift.
,Gottes Zukunft‘ und ,Visio Philiberti‘ nach der Heidelberger Handschrift. Hrsg. von S. Singer, Berlin
1906, S. 331-452.

266 Vgl. Heinrich von Neustadt: Von Gottes Zukunft, Vv. 1323-32: Sin muiter sol geborn werden |
Nach siten von sunden uf die erden | Nach rehter e erber: | Ir kint wirt ir loser. | Het ir gebort nit sunden
pfliht, | So dorfte sie dez losers niht. | Ir lip wer auch nit menschlich, | Vil lihte einem valschen geist glich.
| Von ir nehmen muz sin blit | Und auch sin fleische der mensche gut. Die Zeugung durch den Heiligen
Geist wird explizit als Contra carnis iura (V. 1337) bezeichnet und mit einer Apostrophe an Natura
versehen (Nu grift sie, Frauwe Natura!, V. 1338), welche ihre Arbeit an Maria aufnehmen und dabei
Exzeptionelles wirken soll, indem sie Kusche, Demut, Mildekeit, | Maze, Suf3e, Geduldikeit, | Gehorsam
und Barmhertzikeit, | Glaube, Friede und Bescheidenheit (Vv. 1343-46) in ihr vereint. — In der Frage
nach der Méglichkeit einer christologischen Lesart des Anticlaudianus schlagen auch die Uberset-
zungsfehler Wilhelm Raths zu Buche, denn auch fiir diesen Text findet sich — wie fiir das Epithala-
mium des Johannes (vgl. Kap. IV.2.1, S. 342, Anm. 194) — eine zeitgendssische interpretierende
Beigabe, ein Summarium, welches nach einer kurzen Zusammenfassung des Inhaltes den Stoff auf
zwei einander nicht ausschliefBende Bedeutungen festlegt, ndmlich eine ,historische‘ und eine ,mysti-
sche‘: Ex hiis liquet que sit materia huius autoris in hoc opere. Est tamen materia duplex, una historialis,
alia mistica, quod satis diligenti liquet lectori, et quia circa materiam uersatur intentio, per materiam
intentionis comparatur noticia. (Zitiert nach: Bossuat, Alain de Lille. Anticlaudianus, S. 199-201, hier
S. 201.) Rath iibersetzt: ,Hieraus wird klar, welches der Gegenstand dieses Autors in diesem Werke
ist. Doch ist es ein zweifacher: Einesteils erzdhlend, andernteils mystisch, was dem geniigend sorgfal-
tigen Leser klar wird. Weil sich Absicht und Sinn des Werkes selbst durch die Darstellung hinziehen,
wird durch die Darstellung des Gegenstandes die Absicht selbst sichtbar.“ (Rath, Der Anticlaudian,
S. 253). Die materia historialis lediglich als ,,erzdhlenden Gegenstand“ zu fassen, greift entschieden
zu kurz, verweist diese Einordnung doch wiederum auf die Trias von historia, fabula und argumen-
tum. Dass jedoch Teile des Stoffes als materia historialis gelten diirfen, ist fiir eine frei erfundene (in-



372 —— IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Das paradoxe Wirken der Natura fiir das Erlésungs- und Gnadenwerk wird im Anti-
claudianus iiber die Progression der zu Gott hinfithrenden artes mit einer fortschreiten-
den Entkorperlichung verbunden, die simultan auf die Erzeugung des Gottsohnes, als
Zentrum des Heilswerkes, wie auf die Uberwindung des im Fleisch verhafteten homo
vetus in jedem christlichen Subjekt hin auslegbar ist. So wie die Regeln der Natur iiber-
wunden werden miissen, um den Spender der géttlichen Gnade jenseits der Gesetze
des Fleisches zu erzeugen, so muss auch im glaubigen Subjekt die Fleischlichkeit iiber-
wunden werden, damit der homo novus die Gnade glaubend annehmen kann. So, wie
der vetus homo in jedem Einzelnen gekreuzigt werden muss (Rm 6,6), so muss auch
die Geburt Christi sowohl im Literalsinn (historice) als auch in jedem christlichen Sub-
jekt (tropologice) stattfinden (Rm 8,22 f.).%”

tegumentale) Allegorie, welche allein zum Ziel hat, das neue, schulgelehrte Individuum in seinem
Bildungsgang zu illustrieren, nicht anzusetzen, wahrend der Anspruch des Historischen — wie auch
im Epithalamium - fiir die unabdingbaren Tatsachenbestdnde des christlichen Glaubens - die
Menschwerdung Christi und die anschliefRende Erlésungstat — anzusetzen ist. Auch das Summarium
liest den Anticlaudianus also historisch-christologisch und ldsst zudem — in gewisser Weise avancier-
ter als die moderne Forschung, die den Text gerne kategorisch vereindeutigen will — eine gleichzei-
tige zweite Sinnebene zu. Es ist im Blick auf die seit Horaz wiederkehrende Forderung der Poetiken,
keine neuen Stoffe zu erfinden, sondern bereits vorhandene materiae zu ,retextualisieren’, vielleicht
ohnehin einleuchtender, beim Anticlaudianus von einer — vielleicht geradezu experimentellen und
formal avanciert zu nennenden — Allegorisierung von historia auszugehen als von einer zum Integu-
mentum gedrehten, frei erdichteten fabula. Mit diesem Blick ist eine starke, fast zu Unidentifizierbar-
keit verschliisselte Darbietung der Zeugung Christi wahrscheinlicher als eine Erzdahlung, welche
einen geradezu anmaf3enden, fast hdretischen Bildungsoptimismus vom durch Schulgelehrsamkeit
vergottlichten Menschen prasentiert. Es ist ndmlich kein Zufall, dass das der Prudentia verbleibende
Pferd — der Gehorsinn — den von den artes gefertigten Wagen nicht in den Himmel hinaufzieht. Auf
dem Pferd allein, den nutzlosen Wagen hinter sich lassend, dringt Prudentia in den Himmel vor: Vor
Gott versagen die diesseitigen Wissenschaften. Allein jener Sinn, der der Verkiindung des Wortes Got-
tes zu folgen vermag (,Evangelium‘) erméglicht das Vordringen zu Gott. Dass hier die Erschaffung des
homo novus in Verbindung zum Ohr steht, erzeugt iiberdies eine Nahe zur Ohrenzeugung Christi. — Fiir
eine umsichtige Darstellung zeitgendssischer Anticlaudianus-Lektiiren, die zugleich die charakteristischen
,Leerstellen” der Anticlaudianus-Dichtung betont, vgl. Meier, Rezeption des Anticlaudianus, S. 411.

267 Rm 8,22f.: ’scimus enim quod omnis creatura ingemescit et parturit usque adhuc *non solum
autem illa | sed et nos ipsi primitias Spiritus habentes | et ipsi intra nos gemimus | adoptionem filiorum
expectantes redemptionem corporis nostri (Ubers. [Frank Oborski]: ,,>*Wir wissen namlich, dass die
ganze Schépfung bis heute seufzt und Schmerzen leidet wie eine Gebarende. ZAber nicht nur es, son-
dern auch wir selbst, die wir die Erstlinge des Geistes haben, auch wir selbst seufzen in unserem Inne-
ren, weil wir die Adoption als Kinder erwarten, die Erlésung unseres Korpers.“) — Vgl. zudem: Mk 3,
33-35: Pet respondens eis ait | quae est mater mea et fratres mei >*et circumspiciens eos qui in circuitu
eius sedebant ait | ecce mater mea et fratres mei *>qui enim fecerit voluntatem Dei | hic frater meus et
soror mea et mater est (Ubers. [Michael Margoni-Kogler]: ,,>>Und er antwortete ihnen und sagte: ,Wer ist
meine Mutter und meine Briider?* **Und indem er ringsum blickte auf die, die in seinem Umkreis
saflen, sagte er: ,Seht, meine Mutter und meine Brtider! *Wer namlich den Willen Gottes erfiillt, der ist
mein Bruder und meine Schwester und meine Mutter.*), sowie Gal 4,18 f.: *®bonum autem aemulamini
in bono semper | et non tantum cum praesens sum apud vos *° filioli mei quos iterum parturio donec form-



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 373

Im Zuge der Narration des Anticlaudianus lassen sich entsprechend signifikante
Schonheitsattribuierungen herausarbeiten: Der Einsatz einer descriptio membrorum zur
Darstellung der Prudentia entspricht wiederum der Dichotomie von homo interior und
exterior, insofern iiber die descriptio eine Korperlichkeit signifiziert wird, welche nur
der Klugheit, in eingeschranktem Maf3e ihrer Schwester Ratio, nicht aber dem homo
interior, der Seele, zukommt.

Surgit ad hoc placidi uultus gestusque modesti
Circumscripta modum Prudencia. Colla pererrat
Aurea cesaries, sed acus mediata refrenat
Litigium crinis et regula pectinis instat.

Ordo supercilii, iusto libramine ductus,

Nec nimis exhaustus nec multa nube pilorum
Luxurians, sese geminos exemplat in arcus.
Luminis astra iubar, frons lilia, balsama naris,
Dens ebur osque rosam parit, offert, reddit, adequat;
Spirat in ore color uiuus nec candor adulter
Turpiter effingit tanti phantasma decoris.
Sydereum uultus castigauere ruborem

Lilia nupta rosis et, ne palloris obumbrent
Nubila candorem, deffendit flamma ruboris.
Clarior argento, fuluo conspectior auro
Lucidior glacie, cristallo gracior omni,

Menti planicies roseo non derogat ori;

Non male colla sedent, humero non insidet alta
Ceruix, sed spacio surgit distincta modesto.
Poma mamillarum, modico suspensa tumore,
Nulla mollicie dependent fracta, sed ipsa
Duricie proprii describunt signa pudoris.
Explicat explicito tractu iunctura lacertos
Amplexusque suos deposcere brachia credas,
Imaque conciliat summis extremaque primis
Conuallis laterum, modulo submissa decenti.
Cetera quis nescit meliora latere sub istis
Quorum sola gerunt placidi preludia uultus?
Canone sub certo dimensio nulla retardat
Corporis excursum uel certo fine refrenat:

Nunc magis euadens celestia uertice pulsat,
Nunc oculos frustrans celestibus insidet, ad nos
Nunc redit et nostra sese castigat habena.
Vestis erat filo tenui contexta, colorem

Non mentita suum nulloque sophismate uisum
Decipit, immo rubor natiuus inhebriat illum.

etur Christus in vobis (Ubers. [Johannes Stettner]: ,"Ahmt das Gute aber immer durch das Gute nach
und nicht nur, wenn ich bei euch anwesend bin, ’meine lieben Kinder, um die ich mich wieder dngs-
tige, bis Christus in euch Gestalt annimmt.*).



374 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Non ibi materies frome suffragia querit

Nec forme peccata sibi uelamina querunt.
Materia neutra succumbit, neutra sorori

Cedit et ex equo certant utra uincere possit.
Sompniat hic rerum species pictura resultans,
Quas tamen ex parte iubet expirare uetustas,
Et forme ueteris uestigia pauca supersunt;
Sed tamen in arte uestem diffibulat istam

In uariis scissura locis, lugere uidetur

Vestis et illata sibimet conuicia flere.

Dextra manus librat trutinam que singula pensat
In numero, forma, mensura, pondere, causa.
Hiis ornata modis, isto festiua paratu,

Verba parat solers Prudencia, cuius ab ore
Curia dependet. Currunt instanter ad illam
Visus et auditus, sed uoto dispare certant:
Visus, ut in specie tanta conuiuia querat
Auditusque fauos uerborum siggat ab ore.
(Alanus: Anticlaudianus I,270-323)%%8

268 Ubers. (Rath): ,Hierauf erhebt sich die Klugheit, erkennbar am ruhigen Antlitz | Und der Gebérden
Bescheidenheit. Thr goldenes Haupthaar | Irrt ihr um Schultern und Hals. Doch schlichtet den Streit
ihrer Haare | Eine Spange darin und die ordnende Regel des Kammes. | Und ihrer Augen Braue, in aus-
gewogener Fiihrung, | Nicht zu sehr verdiinnt, noch schwelgend in haarreicher Wolke, | Weiset den
doppelten Bogen in musterhafter Gestaltung. | Sterne entstrahlen dem Aug, wie von Lilien leuchtet die
Stirne, | Elfenbein blitzet ihr Zahn in dem Mund, kein triigender Schimmer | Wischet schimpflich hin-
weg den Eindruck vollendeter Schonheit. | Thres Angesichts Sternenrot dampft das Schneeweif3 der
Lilie, | Die sich der Rose vereint, und daf nicht Wolken der Blasse | Schatten den schneeigen Glanz,
verhindert die Flamme der Rote, | Heller als Silberglanz und schoner als rétliches Gold noch, | Strah-
lender noch als das Eis und klarer als alle Kristalle. | So nimmt die Stirne, die Ebne des Geists, nichts
dem rosigen Antlitz. | Schon ruht das Haupt auf dem Hals, der nicht hoch den Schultern sich aufsetzt, |
Sondern von ihnen zu méfiger Hohe harmonisch sich hebet. | Und die Apfel der Briiste, von mafivoller
Schwellung getragen, | Hiangen nicht in Erschlaffung herab, es weist ihre Harte | Deutlich das Zeichen
der dieser Jungfrau eigenen Keuschheit. | Es entfalten mit klarem Zug ihre Schultern die Arme, | So dafl
du glaubst, du miif3stest nach ihrer Umschlingung verlangen. | Auch die Schwingung der Hiiften be-
freundet das Nied’re dem Hohen | Anfang und Ausklang, und ist geziemendem Maf3 unterworfen; |
Und wer kennte denn nicht das darunter Verborgene, noch Bessre, | Zu dem das Vorspiel nur die
freundlichen Blicke bedeuten? | Keine der Dimensionen hemmt mit bestimmendem Kanon | Ihres Lei-
bes Wuchs oder hilt ihn in fester Umgrenzung: | Einmal sich hoher erhebend beriihret ihr Scheitel den
Himmel, | Dann die Augen uns tduschend, weilet sie unter den Gottern. | Kehret zu uns dann zuriick,
sich fesselnd mit irdischem Ziigel. | Thr Gewand war von zartem Faden gewebt, seine Farbe | Liiget uns
nicht und tduschet den Blick mit keinerlei Blendwerk, | Vielmehr berauschet ihn des Gewebes ur-
spriingliche Réte. | Nicht verlanget ein Mangel der Form nach verhiillendem Schleier. | Weder Materie
noch Form, es weichet hier keine der Schwestern, | Beide kimpfen um ihren Sieg unter gleicher Bedin-
gung. | Hier ertrdumet das spiegelnde Bild die Arten der Dinge, | Doch lie8 das Alter schon einen Teil
von ihnen verbleichen, | Und von der einstigen Form verblieben nur wenige Spuren. | Aber es trennen
auch noch das Keid an verschiedenen Stellen | Risse entzwei, und es scheint, als wenn die Gewandung
hier traure | Und die ihr angetane Schmach mit Trdnen beweine. | Thre Rechte trdgt eine Waage, die



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 375

Es ist kein Zufall, dass von den beiden geschwisterlichen Verstandeskraften Prudentia,
die nicht durch den Spiegel der Trinitdt blickt, deren Worte wie Honig erwartet werden,
aber die aufgrund ihres Zweifels den Hof erschiittert, auch diejenige ist, welche korper-
lich dargestellt wird. Die Ratio erhdlt zwar keine den Korper abschreitende descriptio
membrorum wie Prudentia, wohl aber Elemente einer descriptio superficiale, insofern
sie als Opposition zu ihrer Schwester aufgebaut wird, wobei allerdings nur ihr Antlitz
beschrieben wird, das einerseits dem der Schwester identisch und andererseits von
ihrem verschieden ist: Suntque relatiue facies: gerit altera formam | Alterius seseque sibi
conformat in illa (Alanus: Anticlaudianus 1,441 f.; Ubers. [Rath]: ,,Beider Antlitz entspre-
chen sich vollig. Tragt doch das eine | Ganzlich des anderen Form und ergédnzt sich
selbst in dem anderen.). Wenig spéter heifdt es:

Par facies habitusque pares, par gestus in illis,

Par modus atque decor, sed dispar uultus in annis.
Nam pocior Racio senii uexilla gerebat

Plenior etate, plenis maturior annis.

(Alanus: Anticlaudianus 1,446-449)*%°

Prudentia im Besonderen wird damit das Implikat der Hinfalligkeit und Verfiihrbarkeit
des menschlichen Korpers eigen, sie ist der Eva-Anteil des Verstandes, sofern sie nicht
durch den Spiegel des Glaubens erleuchtet wird. Die Leib-Seele-Dichotomie themati-
siert Ratio, ihre Schwester, ganz explizit mit Bezug auf den zweifelnden Einwand der
Prudentia:

Non tamen inficior uterine uerba sororis,

Que tanti limam sapiunt examinis, immo

Verius hec eadem possunt examina dici,

Cum nostrum fateatur opus nostramque requirat
Incundem, fluitans humane machina molis.
Corpus ad esse suum uocat artis regula nostre;
Excipit hanc hominis animam, que semper ab istis
Legibus excipitur, meliori pollice ducta.

(Alanus: Anticlaudianus II,57-64)*°

jegliches abwégt, | So nach Zahl und Form, wie nach Maf3, Gewicht und Begriindung. | Also in dieser
Weise geschmiickt, in so festlicher Kleidung | Riistet die geistreiche Klugheit sich nun zum Wort. Thr
am Munde | Hanget der ganze Hof, es eilen Gehor und Blicke | Alle zu ihr, jedoch wetteifern die beiden
sehr ungleich: | Wahrend bei solcher Schonheit der Blick ein Festmahl erwartet, | Will das Gehor sich
vom Munde saugen den Honig der Worte.“

269 Ubers. (Rath): ,,Gleich im Antlitz, und gleich in der Haltung, von gleicher Gebérde, | Gleicher Art
und von gleicher Schonheit, doch ungleich an Jahren | Zeigt die Vernunft mehr Wiirde und weiset die
Zeichen des Alters, | Da ihr Leben erfiillet die Fiille der reifenden Jahre.“

270 Ubers. (Rath): ,,Doch will ich nicht die Worte der leiblichen Schwester entkriften, | Die so deutlich
die Strenge der Priifung verraten, dafy man sie | Selber als Priifung bezeichnen konnte in wahrem
Sinne, | Da ja das unzuverldssige Werk des menschlichen Leibes | Sich als das uns’re verrdt und unsere



376 =—— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Es lasst sich — dhnlich wie in der Reihe der Beispiel-descriptiones bei Matthdus —
auch in der Reihe der artes zeigen, wie die descriptio membrorum in den Zusammen-
hang mit einer Hierarchie gebracht wird, in welcher sie von all den grundsatzlich ad
laudem ausschlagenden Beschreibungen zugleich den untersten Rang einnimmt. Die
erste der beschriebenen artes, Grammatica, ist die einzige der Kiinste, die eine an
Wollust zumindest {iber Negierung der konventionellen Kérpermerkmale heranrei-
chende Beschreibung erhalt:**

Non habitu uilis nec uultu sordida, gestu
Degener, incompta uerbis uel barbara factis

Sed tamen in uultu proscribit signa laboris
Pallor; sed modicus, qui non proscribit ab ore
Purpureos ignes niueique coloris honorem,

Cum flos uirgineus non deffloretur in illa

Nec proprium frangat Veneris fractura pudorem.
Sunt tamen in multo lactis torrente natantes.
Mamme, subduncti mentite damna pudoris.
(Alanus: Anticlaudianus II,385-393)*2

Die wesentlichen Merkmale des — im mittellateinischen Wortsinn - ,libidindsen‘ Kor-
pers werden hier zwar angespielt, dann jedoch relativiert. Deutlich wird besonders,
dass das flammende Rot und das Strahlen des Weiflen (Alanus: Anticlaudianus II,389 f.),

Werkstatt erfordert. | Ruft doch den Korper zum Sein die Regel unseres Konnens: | Anders die Seele,
welche von besseren Handen erbildet, | Immer ausgenommen ist von des Leibes Gesetzen.

271 Es ist zu beachten, dass die descriptiones im Folgenden jeweils nur auszugsweise zitiert werden. Die
descriptiones sind alle etwa gleich lang und bestehen — im Gegensatz zur Prudentia-descriptio — zum grof3-
ten Teil aus intrinsischen Partien oder — im Sinne der Allegorien und ihrer Signa (die Rute der Grammatik,
der Zirkel der Geometrie) — aus attributiven Teilen. Hier werden jedoch nur die auf Schonheit und Kérper-
lichkeit der allegorischen Frauenfiguren direkt bezogene Passagen wiedergegeben. Es zeigt sich so — auch
in der Lange der Zitate — eine deutliche Verschiebung in der Gewichtung gegeniiber der Prudentia.

272 Kursivierung hier und in der Ubers. von mir; F. D.S. — Ubers. (Rath): ,,Nicht unedel an Haltung,
nicht unrein im Antlitz, nicht hdBlich | In der Gebarde, im Worte nicht wirr, im Tun nicht barbarisch, |
Zeichnet ihr dennoch die Bldsse ins Antlitz die Zeichen der Miihe, | Doch nur in dem Maf, in dem sie
nicht eine flammende Rote | Thr auf die Wangen malt, noch den Glanz der schneeweifSen Farbe, | Wie
auch die Bliite der Jungfrau in ihr sich durchaus nicht entbléttert, | Noch die verletzende Venus verletzt
die ihr eigene Keuschheit; | Dennoch stromen von reichem Strome der Milch ihre Briiste, | Liigend, als
hétte die Keuschheit der Jungfrau Schaden gelitten.“ — Ganz entsprechend einer aufsteigenden Reihe
der Kiinste, in welcher Grammatica die unterste und weltverhaftetste darstellt, ist auch der Laborintus
Eberhards des Deutschen gestaltet (vgl. hierzu im Folgenden Kap. VI.1). Im Laborintus, der Alanus ex-
plizit nennt und auf sein Gedicht von den sieben Kiinsten, also auf den Anticlaudianus, anspielt
(V. 661f.: Septenas quid alat artes describit Alanus, | Virtutis species proprietate notat. — Ubers.
[Vollmann]: ,,Was die sieben Kiinste ndhrt [alat], beschreibt Alanus, | die Unterarten der Tugend
bezeichnet er durch ihre Eigentiimlichkeit.), wird dieser zudem auch inhaltlich erkennbar verarbeitet:
Hier findet sich sehr deutlich die Vorstellung, dass die Grammatik, wenngleich die Wurzel aller Kiinste,
zugleich auch die minderwertigste und — ohne die iibrigen — sowohl die nutzloseste als auch die
moralisch ambivalenteste sei.



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =— 377

die so haufiger Bestandteil von descriptiones membrorum sind, in einen direkten,
zeichenhaften Zusammenhang zu den Werken der Venus (Alanus: Anticlaudianus
11,391), zum Verlust der Jungfraulichkeit, gesetzt werden.

Die Logica erhilt eine descriptio, welche die korperliche Schonheit noch weiter
abweist:

Et decor et species perflasset uirginis artus,
Sicut presignis uerborum disserit ordo,

Ni facies quadam macie resparsa iaceret.
Vallat eam macies, macie uallata profunde
Subsidet et nudis cutis ossibus arida nubit.
Hic habitu, gestu, macie, pallore figurat
Insompnes animi motus uigilemque Mineruam
Predicat et secum uigils uigilare lucernas.
Quodam litigio contendens, crinis in ima
Deuiat et secum pugnans rixatur inepte;

Nec pecten castigat eum, non forcipis urget
Morsus, tonsure non mordet apocopa crinem.
Dum stellis oculi certant, ardere putantur;
Subcombunt aquile uisus et lincis adorant
Intuitus oculos tales seseque fatentur
Deuictos et eis sese conferre uerentur.
(Alanus: Anticlaudianus III,9-24)*"

Demgegentiber ist Rhetorica, welche als diejenige der Kiinste dargestellt wird, die mit
sprachlichem Malen beschéftigt ist, entsprechend dem duf3erlichen Prunk dieser Kunst
als schon dargestellt:

Non cultu facieque minor, non arte secunda,
Tertia uirgo suo non fraudat munere currum.
(Alanus: Anticlaudianus III,137 £.)**

273 Ubers. (Rath): ,,Wiirde und Schonheit hétten umhaucht die Glieder der Jungfrau, | Wie deren ganz
besonders vollendete Ordnung es darlegt, | Wenn nicht das Antlitz ihr unter Magerkeit allzusehr litte. |
Von dieser Magerkeit ganz umstrickt, scheint es eingefallen, | Und mit den sichtbaren Knochen vereh-
licht die trockene Haut sich. | So verrét sie mit ihrer Bldsse und magerem Aussehn | Ihres schlaflosen
Geistes Bewegung: die wache Minerva, | Die bei der Lampe Schein die Stunden der Nacht durchwachte.
| Wie im Disput befindlich irret das Haar ihr hinunter, | Mit sich selber im Kampfe sich unschicklich
selber verwirrend. | Und kein Kamm vermag es zu bandigen, auch keine Schere | Beif3t es ab mit schnei-
dendem Bif3 und stutzet das Ende. | Wahrend ihr Auge mit Sternen streitet, meint man, es glithe; | Thm
unterliegen die Blicke des Adlers; die Lichter des Luchses | Beten es an. Selbst solch ein Auge sieht sich
tiberwunden, | Und es hiitet sich wohl, sich mit ihrem Augen zu messen.“ — Bei den anschlieflend the-
matisierten Handen geht es nicht mehr um den Korper sondern um die nach Rechts und Links aufge-
teilten, oppositen Tatigkeiten derselben.

274 Ubers. (Rath): ,,Nicht an Schénheit und Pflege, auch in ihrer Kunst nicht geringer, | Bringet die
dritte nicht den Wagen um ihre Geschenke.*



378 =—— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Nec mirum si facta prius perfectius ornans

Perficit et factum cultu meliore uenustat,

Cui magis arridet species et gracia forme,

Quod comites multa pictoris preuenit arte,

Totam pictoris artem sub pectore claudens.
Exemplans auri speciem miraque polytus

Arte iacet crinis, inuestit colla capillus

In uultuque natat color igneus, ignis in ore

Purpureus roseo uultum splendore colorat,

Sed partim uultus candor peregrinus inheret

Natiuoque suum certat miscere colorem.

Nunc uario fluctu lacrimarum riuus inundat,

Nunc uultum uarii risus aurora serenat,

Abstergens fletus lacrimas, nunc uirgo seueros

Pretendit uultus cum magestate rigoris,

Nunc oculus sursum lumen delegat in imum,

Nunc cadit huius apex, nunc totum lucis acumen

In latus obliquans, anfractus querit et umbram.

(Alanus: Anticlaudianus III,146-163)*°

Den drei artes des Triviums stehen die vier des Quadriviums gegeniiber, welche zwar
einerseits als zunehmend schon, andererseits abnehmend korperlich konkretisiert ge-
schildert werden:

Die Arithmetik:

Ergo decora, decens, gracilis, subtilis, acuta
Pollet et in uultu monstratur copia mentis,
Nam uultus noster liber est et littera cordis
Nuncius, interpres uerax animique figura.
Solliciti uultus, animum prudentis, honesti
Cultus, attenti speciem formamque modesti

275 Ubers. (Rath): ,,Und kein Wunder, da3 gerade sie das schon friiher Getane | mit vollkommnerem
Schmuck und gréferer Schonheit vollendet, | Sie, der die Schonheit und Gnade der Form mehr als an-
deren ldchelt, | Die die Gefdhrtinnen weit tibertrifft in den Kiinsten des Malens, | Sie, die in jhrem Her-
zen die ganze Malkunst beschlielet. | Leuchtend wie schonstes Gold, in geschmackvoller Pflege
geordnet, | Lieget ihr schones Haar und umkleidet den Hals ihr und den Nacken: Feurige Farbe durch-
stromt ihre Wangen, und purpurnes Feuer | Auf ihrem Munde umgliiht mit rosigem Schimmer ihr Ant-
litz, | Das aber auch zum Teile eine fremde Bldsse beeinflufit, | Um mit der angeboren Farbe die eigene
zu mischen. | Bald iiberschwemmen ihr Antlitz so mancherlei Strome der Tranen, | Bald erheitert es
wieder die Morgenréte des Lachens, | Wischet die Trdnen hinweg; dann aber tragt unsre Jungfrau |
Strenge Mienen zur Schau in der hehren Wiirde des Ernstes; | Bald entsendet ihr Auge zur Hohe hinauf
seinen Lichtstrahl, | Dann zur Tiefe hinab, und dann, seine Lichtes Schérfe | nach der Seite verschi-
ckend, suchet es Umschweif und Schatten.“



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 379

Hec gerit et sexum transcendit mente uirili.”’®

Non eius roseos color incolit aduena uultus,
Sed color indigena regnat nec purpura uultus
Secum furtiui patitur fermenta coloris.
Demittit caput in terram nec lubrica sensus
Venatur; menti cedens agit occia uisus.
(Alanus: Anticlaudianus II1,276-287)%"7

Die Musik:

Pro speculo uultum gerit hec preclara tuenti,
Nam quicumgque uidet uultum se uisus in illo
Cernit et in speculo uultus epulatur ocellus.
(Alanus: Anticlaudianus I11,395-397)%®

Die Geometrie:

Certatim gestus, habitus, decor huius honorem
Accumulant pariter, eius pro laude loquentes.
Encleticum gerit illa caput nec corporis ullam
Iacturam patitur, sed lumen legat in unum,

Vt quibus insideat mens, enclesis ipsa loquatur.
Exponit mentem facies animumque fatetur.
(Alanus: Anticlaudianus I11,471-476)%"°

Die Astronomie:
Ultima subsequitur uirgo, que prima decore,

Cultu prima, gerit primam sub pectore mentem;
Non morbo, non tristicia, non mente magistra

276 Hervorhebung v. mir; F.D. S. — Das ,transzendieren‘ der weiblichen Natur durch den mannlichen
Geist ist in der Ars versificatoria Kennzeichen der tugendhaften matrona Marcia (vgl. Ars vers. 1.55,
9-14).

277 Ubers. (Rath): ,Ihre zierliche Schénheit, Anmut, Feinheit und Schérfe | Sind ihre Stérke, ihr Antlitz
zeiget den Schatz ihres Geistes. | Denn das Antlitz ist wie ein Buch, und der Buchstab ist Bote | unseres
Herzens, wahrhafter Dolmetsch und Bild unsrer Seele. | Auf ihm trdgt sie die Art und Form der besorg-
ten Miene | Aufmerksamen und klugen Geistes, Bescheidenheit, Anstand, | Und iiberwindet ihr eignes
Geschlecht mit mannlichem Geiste. | Doch bewohnt dieser Fremdling nicht ihre rosigen Wangen, | Die
nur die eigene Farbe beherrscht. Und der Purpur der Wangen | Duldet nicht neben sich das Ferment
gestohlener Farbung. | Wohl neigt ihr Haupt sie zur Erde, doch nicht nach Vergdnglichem jagend, |
Sondern, dem Geiste weichend, pflegen die Sinne der Ruhe.“

278 Ubers. (Rath): ,,Wie einen hellen und reinen Spiegel trégt sie ihr Antlitz: | Wer auch ihr Antlitz
erschaut, er siehet in ihm sich gespiegelt, | In dieses Antlitzes Spiegel werden gespeist seine Augen.“
279 Ubers. (Rath): ,,Ihre Gebirden - die Zierde der Haltung — erhéhen im Wettstreit | Noch ihre Schén-
heit und Ehre und sprechen zugleich ihr zum Lobe. Sie trdgt ihr Haupt geneigt, doch ist’s keine Schwa-
che des Korpers, | Sondern sie sendet nach unten den Blick, daf zu all jenen Dingen, | Denen ihr Geist
sich widmet, die Neigung selber nun spreche. | Und ihr Antlitz zeigt ihren Geist, offenbart ihre Seele.*



380 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Degenerat caput in terram, sed uultus in astris
Heret [...].
(Alanus: Anticlaudianus IV,1-5)*%°

Es muss auffallen, dass gerade bei Astronomia, also derjenigen der artes, die als
prima decore, cultu prima benannt wird, die mithin also die schonste und fortge-
schrittenste der Kiinste ist, die Elaborierung des Korperlichen in einer descriptio
membrorum vollig fehlt. Wahrend die iiber epitheta konstatierte Schonheit von ars zu
ars eher zu- als abnimmt, erhdlt ihre Korperlichkeit gleichzeitig immer weniger
Raum. Wahrend Schonheit hier — im Rahmen der zunehmend auf die Transzendenz
zielenden Wissenschaftsdisziplinen — als Gradmesser des Guten erscheint, wird diese
Steigerung ins Positive zugleich iiber einen sich ,steigernden‘ Riickbau des Korperlich-
Immanenten erreicht. In der Allegorie, welche den Ubergang der artes von der men-
schlichen Disziplin hin zur Wissenschaft, die auf Gotteserkenntnis abzielt, abschreitet,
konfligieren die Bewertungsraster des transzendent Schonen und des immanent
Korperlichen, an welches Schonheit in der Figurendarstellung im Medium der de-
scriptio membrorum gebunden ist.

Wenn sich hier also auch keine narrative Funktionalisierung zeigt (vgl. Kap. IV.1.2),
weil die descriptiones in der Allegorie nicht dazu dienen, einen Handlungsschritt zu
begriinden, so erzeugen sie dennoch iiber das protonarrativ gerahmte Implikat der
Formeinheit descriptio membrorum eine spezifische ethische Dimension, die den
Personifikationen attribuiert wird oder eben nicht.

Den Schritt in die Transzendenz markiert die descriptio der puella poli [= Theologial,
fiir welche zwar einerseits hochste — namlich transzendente — Schénheit beansprucht
wird, die jedoch andererseits pointiert unkérperlich ist.®! Die Differenz von Korperlich-
keit (= Immanenz) und Transzendenz wird dabei eigens thematisch:

Ecce puella poli residens in culmine, celum
Descpiciens, sursum delegans lumina, quiddam
Extramundanum toto congnamine uisus
Vestigans, nil corporeum uenata sed ultra
Transcendens, incorporei scrutata latentem
Causam, principium rerum finemque requirens,
Visisbus offertur Fronesis, uisumque nitore
Luminis offendens, mentem nouitate relaxat.
Nec mirum quoniam tanto fulgore decoris

280 Ubers. (Rath): ,Nun folgt die letzte Jungfrau; an Wiirde und Schénheit die erste, | Trégt sie héchste
Kultur und hochsten Geist in dem Herzen, | Nicht in Krankheit und Trauer oder in lehrhaftem Geiste |
Senkt sie zur Erde das Haupt. Sondern stetig hinauf zu den Sternen | Schaut ihr Gesicht*.

281 Bereits Haug, Gab es eine mittelalterliche Asthetik, S. 265, bemerkt, dass ,,die Personifikation der
Theologie, eine Frau von unvergleichlicher Schonheit, deren korperlicher Erscheinung alles Irdisch-
Vergdngliche abgesprochen wird und in deren prachtvolles Kleid die Geheimnisse Gottes eingewoben
sind®, sei.



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 381

Preminet ut stellas preditet fulgure, lumen
Lumine multiplicans et lucem luce, nec ipsi
Lumen adoptiuum largiri censet Olimpo.

Nil terrestre gerens facie, nil ore caducum
Insinuans, mortale nichil genitumque puelle
Demonstrat facies, tantum celeste quod offert
Forma puellaris. Hanc argumenta decoris

Esse deam monstrant, instancia nulla refellit
Quod decor ipse probat faciesque simillima celo.
(Alanus: Anticlaudianus V,83-100)%?

Die Vergleichsgrof3e muss das ,,Antlitz* der beschriebenen Frauen sein, welches als
einziges korperliches Element durch alle descriptiones hindurch mitgefiihrt wird. Auch
dieses wird einzig in der Prudentia-descriptio detailliert. Im Vergleich zeigt sich, dass
die descriptio membrorum, wie sie der Helena-descriptio der Ars versificatoria ent-
spricht, nur ausgesprochen selten, ndmlich ein einziges Mal, eingesetzt wird. Die Pru-
dentia bildet den einen Pol einer Axiologie, an deren anderem Ende — vermittelt durch
die Progression der artes — die puella poli steht, welche ,,nichts Irdisches® (nil terrestre)
und damit auch nichts Korperliches (nil corporeum) mehr hat. Das Irdische — und
damit auch der irdische Teil des menschlichen Verstandes sowie die Irdischen der Kiin-
ste — erhalt aber zum Zwecke seiner Charakterisierung als weltlich (fleischlich: carna-
lis) die descriptio der membra beigelegt, welches schon in der Helena-descriptio der Ars
versificatoria Hippolytus zum Priapus werden lassen (Ars vers. 1.57,24).%% Jenseits all

282 Die Kursivierung stammt hier u. i. d. Ubers. von mir, F. D. S. — Ubers. (Rath): ,,Siehe da thront eine
Jungfrau am Gipfel des himmlischen Poles, | Sieht auf den Himmel herab und wendet die Augen zur
Hohe, | Um mit der Kraft ihres Blickes die Uberwelt zu erforschen. | Physischem jagt sie nicht nach,
sondern jenseits der physischen Dinge [nil corporeum uenata sed ultra | Transcendens] | Trachtet sie nach
dem verborgenen Grunde des geistigen Wesens, | Forschet sowohl nach dem Anfang der Dinge als
nach ihrem Ende. | Siehe, so bietet sie sich den Blicken der Klugheit; und wird auch | Deren Auge ge-
blendet, erquickt ihr die Neuheit die Seele. | Und kein Wunder, da jene von so iiberragender Schonheit
| Strahlte, daf3 sie die Sterne mit ihrem Glanze bereichert, | Deren Licht mit Licht noch vermehrend und
Leuchten mit Leuchten, | Und nicht zogert, selbst dem Olymp ihr Licht zu schenken. | Keinerlei irdischen
Zug zeigt das Antlitz der himmlischen Jungfrau. | Nichts Vergangliches, Sterbliches, nicht von der Erde
Gebornes, | Einzig Himmlisches bietet ihre jungfrduliche Reinheit. | Daf3 eine Gottin sie sei, ihre Schon-
heit beweist es deutlich; | Was so die Schonheit beweist, kein Einwand kann es entkraften, | Unwider-
leglich beweist es ihr Antlitz, so dhnlich dem Himmel.*

283 Die Verbindung zwischen der Anordnung der sieben Kiinste in einer Rangfolge von aufsteigender
Wertigkeit und weiteren, daran axiologisch gebundenen Werten (Weltlichkeit — Geistlichkeit, Fleisch-
lichkeit — Geistlichkeit) ist scheinbar eng. Katharina Mertens Fleury: Zeigen und Bezeichnen. Zugénge
zu allegorischem Erzdhlen im Mittelalter. Wiirzburg 2014 (Philologie der Kultur 9), S. 91, hat auf eine
dhnliche Zuordnung im dreistufigen Lektiireschema der heiligen Schrift bei Origenes (De Principiis libri
1V) aufmerksam gemacht: ,,Origenes’ Entwurf entfaltet drei Sinnebenen zum Verstdndnis der Bibel: Die
erste Stufe ist die einfachste, es ist die des Fleisches (die ,auf der Hand liegende® Auffassung), die
zweite ist die des Fortgeschrittenen, der von ihrer Seele erbaut werden soll und die dritte ist jene des



382 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

dessen steht jedoch die mit ihrem Sohn-Vater-Geliebten im Himmel thronende Maria,
welche im Anticlaudianus eine Partie zugedacht bekommt, welche zwar — im Sinne der
Poetiken, wie ich sie darzustellen versucht habe — eine descriptio, jedoch keine descrip-
tio membrorum ist: Maria wird fast ausschlieflich iiber eine dichte, parataktische Rei-
hung konventineller Marienbilder ,beschrieben‘ (Alanus: Anticlaudianus V,471-516)
und erhilt keinerlei kérperliche Konkretion. Sie ist die Uberwinderin der Natur, in wel-
cher zwei nomina — namlich mater und virgo — paradoxerweise vereinigt sind, weshalb
ihr gegeniiber Natura und Racio sowie alle (weltliche) ars — genannt werden explizit
logica und rhetorica — schweigen (Alanus: Anticlaudianus V,473f./478 f.). Maria ent-
spricht — zumindest im Anticlaudianus — die der Hoheliedexegese entlehnte, dekontex-
tualisierende mystische Sprache, die Sprache der Heiligen Schrift Gottes, die das
immanente referentialisierte Zeichengewebe menschlicher Sprache auf seine typologi-
sche Sinndimension hin sprengt.”**

Vollkommenen, der das geistliche Gesetz zu erkennen vermag, das nicht von dieser Welt ist (IV,2,4).*
Es bleibt anzumerken, dass Origenes wortlich nicht vom ,fleischlichen’, sondern vom ,,kdrperlichen
Sinn“ die Rede ist, wie Mertens Fleury (ebd.) selbst anmerkt. Deutlich wird, dass hier eine analoge
Axiologie vorliegt, welche die Anfdnge der Wissenschaft mit Fleischlichkeit, das Fortschreiten in der
Wissenschaft als ,Entfleischlichung* versteht. — Ziolkowski, Grammar of Sex, S. 132, weist zudem bspw.
auf eine Predigt (,Sermo de clericis ad theologiam non accedentibus®) des Alanus hin, in der der Vor-
rang der Theologie gegeniiber den artes betont wird, welche jener nur zuarbeiten. Hierbei werden die
Kiinste des Triviums als weltverhaftet-fleischlich eingefiihrt: ,,He [Alanus; F. D. S.] castigated doctors
and lawyers for trying to cheat clients of their money and grammarians and dialecticians for pursuing
vain glory, thus leading a carnal existence of fruitless knowledge.“ (Zur ausfiihrlichen Diskussion dieser
Predigt in der Zusammenschau mit dem Laborintus Eberhards des Deutschen vgl. im Folgenden
Kap. VI.1.) Die Predigt entwickelt eine deutliche Trennung zwischen der terrena philosophia/scientia
und der caelestis philosophia/scientia. Dabei kommt den weltlichen und vergéinglichen (transitoria)
Kiinsten einerseits durchaus der Status von Hilfswissenschaften zu, andererseits jedoch sind sie von
der Theologie radikal verschieden, indem sie in den Status von Dienerin und Magd (pedisequa, ancilla)
versetzt werden. Auffillig ist, dass die Rhetorik und Dialektik, als niedrigste der Kiinste, hierbei — wenn
sie als Selbstzweck betrieben werden — zugleich die verwerflichsten, weil nichtigsten, sind. Diese Hal-
tung findet sich prinzipiell auch im Laborintus Eberhards des Deutschen angespielt, wo die Rhetorik
von der personifizierten Fortuna als zur Manipulation missbrauchbare Kunst denunziert wird: Florent
qui jaculis linguae pervertere causas | Justas, injustas justificare sciunt (Laborintus Vv. 107 f.; Ubers. [Voll-
mann]: ,,Es bliihen, die durch die Wurfspief3e der Zunge die gerechten Fille | zu verdrehen, die unge-
rechten zu rechtfertigen verstehen.“). Gleichwohl entwickelt der Laborintus demgegeniiber eine eigene,
interessante Position, welche zugleich eine Rechtfertigung der Rolle der Dichtung (poesis) darstellt
(vgl. hierzu Kap. VI.1.3). Die Idee, dass Dichtung eine Art Propadeutikum auf dem Weg zur wahren
Kunst sowie eine Alternative fiir diejenigen darstelle, welche nicht fiir die hoheren Kiinste geschaffen
sind, teilt der Laborintus erstaunlicherweise mit dem friiher entstandenen Welschen Gast Thomasins
von Zerkleere, Vv. 1079-1115.

284 Vgl. zur negativen Theologie der mystischen Sprachbilder Haug, Das dunkle Licht.



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 383

IV.2.2.3 Alanus-Re-Texte: Heinrich von Neustadt — Heinrich von Miigeln
Eine aufschlussreiche Vergleichsgrofie bilden die beiden deutschsprachigen Anticlau-
dianus-Retexte, Heinrichs von Neustadt Von Gottes Zukunft’®® (entstanden um 1300)
und Heinrichs von Miigeln Der meide kranz’® (entstanden um 1350). Im Vergleich l4sst
sich erhellen, wie die deutschsprachigen Retexte sich gegeniiber ihren Vorlagen ver-
halten, indem sie die zur blanken materia verkiirzte Zusammenfassung im Prozess der
Retextualisierung erneut poetorhetorisch elaborieren.”®” Auf diese Art l4sst sich die
spezifische Selektion der eingesetzten Mittel als erneuter, unabhédngiger dichterischer
Vertextungsvorgang fassen. Es zeigt sich, dass beide Texte — obgleich sie aus einem
differenten kulturellen Kontext stammen, {iber hundert Jahre spdter entstehen und
grof3ziigig in die Struktur der materia eingreifen — Natura konsequent entsprechend
ihres fleischlichen Implikates verstehen und auch die descriptio membrorum dement-
sprechend einsetzen, sofern sie {iberhaupt eingesetzt wird. Der meide kranz muss unter
den Anticlaudianus-Retexten insofern als besonders pragnantes Beispiel gelten, als in
ihm zudem die direkte Verarbeitung der Poetria nova nachweisbar, hier also eine Re-
textualisierung der ,populdr’ gewordenen materia wiederum direkt im Kontext der poe-
torhetorischen Prazepte aus dem Milieu des Pratextes geschieht. Die fiir die Poetria
deduzierten Regeln kénnen hier also anhand zweier Texte im Spannungsfeld des (indi-
rekten) Pritextes (Anticlaudianus), der direkt rezipierten Zwischenstufe (das Compen-
dium Anticlaudiani im Falle von Von Gottes Zukunft, Von Gottes Zukunft im Falle von
Der meide kranz) und der Poetiken {iberpriift werden.

Dass Der meide kranz’®® die Poetria nova verarbeitet, zeigt sich deutlich in der
Rede der Rhetorica:

285 Von Gottes Zukunft wird hier und im Folgenden zitiert nach: Heinrichs von Neustadt: ,Apollo-
nius von Tyrland‘ nach der Gothaer Handschrift. ,Gottes Zukunft® und ,Visio Philiberti‘ nach der
Heidelberger Handschrift. Hrsg. von S. Singer. Berlin 1906. S. 331-452.

286 Der meide kranz wird hier und im Folgenden zitiert nach der Ausgabe Karl Stackmanns: Die
kleineren Dichtungen Heinrichs von Miigeln. Zweite Abteilung. Mit Beitragen von Michael Stolz.
Hrsg. von Karl Stackmann. Berlin 2003 (DTM 84), S. 48-203.

287 Fiir die Gottes Zukunft hat Peter Ochsenbein das von ihm edierte Compendium Anticlaudiani als
Vorlage plausibel gemacht: ,,Nach unserer Feststellung jedenfalls ist das Compendium seine [= Hein-
richs von Neustadt, F. D. S.] eigentliche Vorlage gewesen. Nichts deutet darauf hin, daf er den vollstin-
digen Anticlaudianus gelesen oder gar in seine Bearbeitung miteinbezogen hitte. [...] [D]ie Art und
Weise, wie Heinrich die Ubersetzung des Compendium Anticlaudiani mit den anderen Elementen zu
einem erzdhlerischen Ganzen zusammenfiigt, macht seine Originalitédt aus.“ (Ochsenbein, Compen-
dium, S. 82f.) — Fiir Heinrich von Miigeln wird die parallele Verwendung des Anticlaudianus selbst und
Heinrichs von Neustadt Von Gottes Zukunft angenommen. Der Nachweis geht zuriick auf K[arl] Helm:
Zu Heinrich von Miigeln. III. Heinrich von Miigeln, Heinrich von Neustadt und Alanus de Insulis. In:
PBB 22 (1897), S. 135-151. Dariiber hinaus glaube ich — wie im Folgenden ausgefiihrt wird — in Der
meide kranz den direkten Einfluss der Poetria nova plausibel machen zu kénnen.

288 Die folgende kurze Inhaltszusammenfassung stammt aus Michael Stolz: Die Artes-Dichtungen
Heinrichs von Miigeln. Beziige zwischen ,Der meide kranz‘ und dem Spruchwerk. Mit Texteditionen. In:
Studien zu Frauenlob und Heinrich von Miigeln. Festschrift fiir Karl Stackmann zum 80. Geburtstag.



384 =—— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

si sprach: ,uf tichten mir ist kunt

in aller sprach materien funt,

wie man sie lengen, kiirzen phlit;

wie man sie enget und wit

nach wises herzen linien art,

das tichtes buw ste ane schart|.]

(Heinrich von Miigeln: Der meide kranz, Vv. 276—-82)

Zwar hat die Forschung verschiedentlich darauf hingewiesen, dass bei Galfred eine dhn-
liche Metaphorik vorzufinden ist, hat diese jedoch, soweit ich sehe, nicht als direkte
Ableitung aus der Poetria nova verstanden. Michael Stolz versteht die ,,poetologisch
gewendete Architekturbildlichkeit* als moégliche ,,Anlehnung an Miigelns Marienge-
dicht ,Der Tum*“**® und vermerkt lediglich am Rande, dass diese Metaphorik auch bei
Galfred vorkommt,?*° wihrend er fiir den ,Tum‘ ebenfalls die Nihe der Baumetaphorik
zu Galfred diskutiert, welche er aber tendenziell als eine Art mittelalterliches Gemeingut
auffasst.””! Weder hier noch bei Annette Volfing, die einen Kommentar zu Der meide
kranz vorgelegt hat,?? riickt jedoch in den Fokus, dass in den oben zitierten Versen
eine spezifische Verbindung zweier Metaphoriken vorliegt, die bereits in der Poetria ver-
bunden sind und bei Heinrich von Miigeln in dieser Kombination mehrfach zusammen
auftreten, sodass von zufdlligem ,Gemeingut’ kaum die Rede sein kann. Hier wie dort
namlich wird die ,Architekturbildlichkeit‘ an eine sehr spezifische Metapher, die ,,innere

Hrsg. von Jens Haustein, Ralf-Henning Steinmetz. Freiburg (Schweiz) 2002 (Scrinium Friburgense 15),
S. 175-209, hier: S. 175f.: ,Buch I schildert einen von Karl [= Kaiser Karl IV., F.D.S.] ausgetragenen
Artes-Wettstreit: Zwolf Kiinste ringen in Selbstdarstellungen um den wissenschaftlichen Vorrang, den
der Kaiser allein der Theologie zuerkennt. Diese erhilt das Privileg, als erste in der Krone der Jungfrau
Maria zu stehen — von daher der Titel: ,Der meide kranz‘. Vor Natura und den Tugenden wird Karls
Urteil in zweiter Instanz bestatigt: Nachdem die Theologie einen predigtartigen Vortrag tiber die Trinitét
gehalten hat, wird sie von Natura als Siegerin gekront. Buch II er6ffnet einen aus Hierarchiefragen zwi-
schen Natura und den Tugenden erwachsenden Rangstreit, den die Theologie zugunsten der Tugenden
schlichtet. In einem nachgetragenen Pladoyer fordert Natura ihre Vormacht ein, die sie mit der Determi-
niertheit menschlichen Handelns durch die Gestirne (Reihe der zwdlf Tierkreiszeichen) begriindet.
Doch bekriftigt abschlieflend der Dichter das von der Theologie gesprochene Urteil.“

289 Stolz, Artes-Dichtungen, S. 191.

290 Ebd., Anm. 49.

291 Michael Stolz: ,Tum‘-Studien. Zur dichterischen Gestaltung im Marienpreis Heinrichs von Miigeln.
Tiibingen et al. 1996, S. 122, hier auch Anm. 511. — Tatsdchlich ist der Hausbau der Standardvergleich
fiir die Tatigkeit des vorausplanenden artifex und fiir die Ableitung der zugrundeliegenden Bauprinzi-
pien (Proportion, Ratio etc.) oder Zweckbestimmungen. Sie findet sich bspw. schon bei Augustinus: De
vera religione XXX.54, oder spater bei Thomas von Aquino: Summa contra gentiles III,26, und kann fiir
unterschiedlichste Aussagen in Anspruch genommen werden.

292 Annette Volfing: Heinrich von Miigeln ,Der meide kranz‘. A Commentary. Tiibingen 1997 (Miinche-
ner Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters 111).



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 385

Linie des Herzens“, gebunden, die die Hand des Baumeisters anleitet und vom homo
interior vorgegeben wird:*

Si quis habet fundare domum, non currit ad actum
Impetuosa manus: intrinseca linea cordis
Praemetitur opus, seriemque sub ordine certo
Interior praescribit homo, totamque figurat

Ante manus cordis quam corporis, et status ejus
Est prius archetypus quam senilis. [...]

(Poetria nova 43-48, Faral 43-48)%°*

Die intrinseca linea cordis Galfreds thematisiert Stolz zwar an anderer Stelle, jedoch
ohne einen Bezug zur Architekturmetaphorik in Der meide kranz, wobei er es fiir
»durchaus moglich“ hilt, ,,daf3 Miigeln, vielleicht {iber Vermittlungstrager, hier an-
schlie3t“.?” Volfing stellt in ihrem Kommentar einen Bezug zur Poetria nova zwar her,
ohne hieraus jedoch eine Abhdngigkeit im engeren Sinne abzuleiten:

Rhetorica describes the techniques of amplificatio and abbreviatio by means of building meta-
phors. The test is a house and the various parts have to be expanded or reduced so as to fit in with
the overall building plan. Geoffrey of Vinsauf (,Poetria nova‘ 43-46) uses the same metaphor
when he advises potential poets to think before they write: just as one does not start building a
house without any plan, so one should not start writing without a plan.®

Dabei nennt Volfing selbst die dritte, hier sicherlich nicht zuféllig in direkter Nachbar-
schaft auftretende Komponente, welche sich iiber den bereits existierenden Verbund in
der Poetria erkldren ldsst, ndmlich die intratextuelle Ndhe der spezifisch kombinierten
Metaphoriken zu den Techniken der amplificatio und abbreviatio, mit welchen die
Poetria nach allgemeinen Worten zur Planung und zum Beginnen eines Textes ercff-
net. Die linea cordis kehrt in Der meide kranz noch zweimal wieder und ist auch in an-
deren Dichtungen Miigelns enthalten.

293 Der intrinseca linea cordis poetologischer Kategorie hat in jlingerer Zeit Hans Jiirgen Scheuer: Re-
ceptaculum Amoris. Anndhrungen an den Topos Minne tiber das Konzept des mentalen Diagramms
(Burkhard von Hohenfels, KLD XI — Konrad von Wtirzburg, Das Herzmeere). In: LiLi 176 (2014),
S. 149-170, einige allgemeinere Ausfithrungen gewidmet, in denen er diese an Konzepte der Diagram-
matik anbindet und heuristisch nutzbar zu machen sucht (ebd., S. 149-154).

294 Ubers. (Gallo): ,,If anyone is to lay the foundation of a house, his impetuous hand does not leap
into action: the inner design of the heart measures out the work beforehand, the inner man determines
the stages ahead of time in a certain order; and the hand of the heart, rather than the bodily hand,
forms the whole in advance, so that the work exists first as a mental model rather than as a tangible
thing.“ — Man beachte, dass auch hier der planende Geist als homo interior benannt wird und sich
damit in die von Matthdus von Venddme gewahlte Terminologie fiigt.

295 Stolz, Tum-Studien, S. 110 (auch Anm. 456). Stolz stellt als Vermittlungstrager ebd., Anm. 457,
einen Poetria-Kommentar des Nicolaus Dybin(us) zur Diskussion.

296 Volfing, Heinrich von Miigeln, S. 93.



386 =—— IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Der meide kranz zeigt nun sehr deutlich, wie ein Text, der ein direktes Bewusstsein
fiir den ersten Teil der Poetria nova dokumentiert, in welchem als Mittel des engens
und witens der materie die descriptio membrorum enthalten ist, mit den ,Praskripten
Galfreds verfahrt. Entgegen der nach Faral etablierten Erwartung werden die Allegorien
der Kiinste nicht um jeden Preis mit dem sogenannten ,Topos der schénen Frau‘
belegt.”” Die Kiinste werden nicht kérperlich elaboriert, obgleich sie als schone Frauen
geschildert werden, deren Schonheit sogar zum Ausloser fiir Minne wird. Dieses — im
Sinne der Poetiken — konventionelle argumentative Muster wird jedoch zugleich
abgewiesen, insofern die Minne, um die es geht, ware minne ist, die zu wisheit fiihrt:

Wib saflen in der sele sal,

der ere nie gefiel zutal.

sie waren schon und iibergut.
wem eine durch sin herze wut
mit ihres siiflen blickes gang,
zuhant der waren minne strang
den selben bant in wisheit rich.
der werlde lieb ist ir unglich,
ich ticht ir noch ensing ir nicht,
uf irem stige nieman richt.
(Heinrich von Miigeln: Der meide kranz, Vv. 99-108)

Damit wirken die Stricke der waren minne denen der ,fleischlichen‘ (der werlde lieb) ent-
gegengesetzt, indem sie den Minnenden in Weisheit binden und nicht — umgekehrt —
zu einem torichten Minnesklaven machen. Die — gleichwohl minneauslésende — Schén-
heit der Zwolf hat also eine grundsitzlich nichtweltliche, nichtfleischliche Ausrichtung,
die mit weltlicher Liebesdichtung und ihrer fleischlichen Konnotierung gleichwohl kon-
trastiv spielt, wie es etwa auch Annette Volfing betont.”®

297 Dies hat auch Volfing, Heinrich von Miigeln, S. 219, konstatiert. [hr Kommentar offenbart dabei
zugleich das Dilemma des konventionellen descriptio-Verstandnisses, das in der Beschreibung und Be-
nennung der poetorhetorischen Mittel verharrt: ,,Of all the allegorical figures in MK [= Der meide kranz,
F.D.S.], only Natura is described in full, de capite ad pedem. ,De planctu‘ and ,Gottes Zukunft* both
contain equivalently prominent descriptions of Natura as a beautiful young girl; and in ,Anticlaudia-
nus‘ Phronesis is described in very similar terms to those applied to Natura in ,De planctu‘. All three
texts are therefore potential models for the description of Natur in MK. The description in ,Gottes Zu-
kunft concentrates on the clothing of Natura, ignoring her body, whereas ,De planctu‘ und ,Anticlau-
dianus‘ give equal prominence to both aspects. In particular, the descriptions of chin, neck, arms and
breasts provided ,Anticlaudianus‘ 1.284-295 and ,De planctu‘ 432 provide fairly close parallels for the
descriptions in MK 1005-1010.

298 Volfing, Der meide kranz, S. 42, kommentiert: ,,The liberal arts are unlike other (real) women be-
cause love for them leads to wisdom rather than to lust and folly. Ironically, one Miigeln imitator did
not shy away from suggesting erotic relationships with the allegorical ladies: he complains that con-
temporary meister are no longer ridden by the seven liberal arts the way that Aristotle was ridden by
Phyllis, and argues that a priest should be ridden not just by one lady, but by seven.*



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 387

Es ist Nature, die schlief3lich als Einzige eine descriptio membrorum erhalt:

Hie kiint des buches meister balt
wie die Nature wer gestalt.

Ein maget in dem trone saf3,

der aneblick so schone was,

das mensche nie so schone wart.
ufl ir flof3 aller schonde art.

von siben sternen was ir kron.
rich in der sterne mittel schon
der crisolt und der adamas

gar meisterlich gefelzet was,
ouch in dem kranze sunder wan
der rubin und topasion,

der safir und manch edel stein.
ir har in bruner farb erschein,

ir 16ckel reit und dabi lang,
darinn sich reifte goldes blank.
ir bran geordent in rechter far,

ir ougen sam die sterne klar.
wohin die meit warf iren blick,
da wart verschranzet sorgen strick.
ir nase nach der linien art

vorn ufgewelbet sunder schart.
der edeln formen miinze, stunt
ir wengel nach des zirkels fund.
ir munt ir réte stunt erhaben.
des leben stund in zwivels kloben,
vor freud ab er genese dann,
wann sie in lieblich blickte an.
ir kinne, hals blank und ir kel,

ir arme waren sinewel,

ir finger lang und nicht zu klein.
ein ceptrum trug die maget rein.
ir briiste uf das herze glich
gesmiicket stunden lobelich.
mir zimet nicht zu sagen das,
wie das sie were niderbaf3.

ir gurt von golde was ein snur.
des sinnes grabestickel fur

uf iren heften hin und dar.

was schone heif3t, das was da gar,
lieb, adel, lust, freud ane zil.

in ihres mantels falden vil

tier, fisch, mensch wonte da.
der griinde was ir feile na,

wann anefang die griin bediit.
ufl dingen ding Nature ziit

und ist des wegens anefang.



388 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

oucht stunt uf irer achsel schrank

die sunne und der mande klar

und luchten ir zu dienste dar.

was sinnes pinsel kiinste treit,

die was gar an den tron geleit.

(Heinrich von Miigeln: Der meide kranz 978a-1028; Sperrung im Original, F. D. S.)

Hierbei ist die Beziehung zwischen Natur als dem zeugenden Prinzip — uf3 dingen ding
Nature ziit — und Natur als dem menschliche Schonheit iibersteigenden Quell aller
Schénheit — mensche nie so schone wart. | u ir flof8 aller schonde art — eindeutig.”®
Obgleich die durch die descriptio sich ziehenden handwerklichen (Er-)Zeugungsmeta-
phern (pinsel, zirkel, miinze, grabestickel’°°) es nurmehr implizit dokumentieren, so se-
dimentiert sich in ihnen doch zugleich das aus den Allegorien des Alanus bekannte
Wissen um die Art Zeugung: Natura zeugt namlich — im Gegensatz zu Gott, dem Schop-
fer — stets nur imperfekte Abbilder schon vorhandener Kreaturen, sie arbeitet bei Ala-
nus mit einem Siegel, das sich der Materie, dem geformten Wachs, dem es aufgedriickt
wird, nicht in derselben Vollkommenheit mitteilt, die das Siegel selbst hat. In gleicher
Art ist hier ihre Schonheit zugleich der Prototyp menschlicher Schénheit, ist jene idea,
die sich der tatsdachlichen Kreatur nicht mehr vollstandig mitteilt, weshalb ihre Schén-
heit notwendig grofier ist als die aus ihr flieBende menschliche: hier sind die vom Zir-
kel prizise kalkulierten Wangen der Nature die Miinzstatt der edelen Form (der edeln
formen miinze, stunt | ir wengel nach des zirkels fund., V. 999 £.),>°! aus welcher imper-

299 Huber, Aufnahme und Verarbeitung, S. 280, verweist auf eine entsprechende Stelle im Roman de la
Rose Jeans de Meun (dort Vv. 16232-16238 in der Ausgabe: Guillaume de Lorris, Jean de Meun: Der Rosen-
roman. 3 Bd. Ubers. u. eing. von Karl August Ott. Miinchen 1976/1978/1979 [Klassische Texte des romani-
schen Mittelalters in zweisprachigen Ausgaben 15,1/1I/111]), worin ihm Volfing, Heinrich von Miigeln,
S. 219f., ohne Nachweis folgt. In Hubers Optimismus einer ausschliefllichen Positivbesetzung mag ich
ihm nicht folgen: ,,Diese Schonheit ist auBerdem die Grundlage naturaler, ins Ethische iibergehender
Werte; sie erzeugt libe, lust, freude als kosmische Harmoniewerte und adel als ontologisch-hierarchischen
Rang aller Dinge. Die naturphilosophische Schonheitsontologie, Schénheit als Seinsqualitét, die sich im
Naturwirken emanatorisch mitteilt, konzipiert in der personifizierten Natur ganz entsprechend der ,Rosen-
roman‘“ (ebd.).

300 Der grabestickel meint ein Gravierwerkzeug, namlich den ,Stichel‘.

301 Stackmann, Die kleineren Dichtungen Heinrichs von Miigeln, S. 111, kommentiert den entspre-
chenden Vers: ,,der edeln formen miinze, Apposition zu wengel: ,(Miinz)prdagung aus edler Form“.“ Die-
sen Vorschlag mochte ich im Sinne der Bild-Abbild-Theorie, die den ,natiirlichen‘ Zeugungsakt bei
Alanus und anderen grundiert, {ibersteigen, indem ich — wortlicher {ibersetzend — die Wangen der Na-
ture nicht als ,,aus edler Miinzstatt kommend* sondern das Schonheitsmerkmal ,Wange* selbst als ,,Miinz-
statt der edlen Form“ auffasse. Volfing, Heinrich von Miigeln, S. 221, kommentiert die Vv. 997-1000
unspezifisch und bezieht keine Stellung zum Verstandnis des Versteils der edeln formen miinze: ,,Alan
too mentions the nose, cheeks and mouth of Natura and Phronesis. However, whereas he concentrates
on colour, Miigeln concentrates primarily in shape: the nose is shaped with a rule (ligne) and the
cheeks with compasses (zirkel). All human bodies have been ,designed‘ with these two instruments [...].
Matthew of Vendéme and Geoffrey of Vinsauf similarly stress the straightness of the nose and the
roundness of the cheeks: Matthew refers to the linea naris (,Ars versificatoria‘ 1.56.20) and Geoffrey to



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 389

fekte Kopien der immerselben idea ausgegeben werden. Die Form iibersteigt das Ge-
formte notwendig an Perfektion; das immanente Schone hat keinen Zugang mehr zur
transzendenten Schonheit, welche es bedingt.

Besonders auffillig ist, dass Heinrich von Miigeln den Beginn der Nature-descriptio
aus Heinrichs von Neustadt Alanus-Retext Von Gottes Zukunft entlehnt. Dieser Text, der
das Compendium Anticlaudiani verarbeitet, geht mit der Grundhandlung der Allegorie
radikal frei um, indem er — an das Compendium angelehnt®®* — das Konzil der Tugenden
und der Natura allein zur Vorgeschichte einer heilsgeschichtlichen Erzahlung reduziert.

Der Erzihler, der sich hier als Ubersetzer eines Buches des Alanus names Antyclaudianus vorstellt und
der seinen eigenen, in drei Biicher unterteilten Text (vgl. V. 8121) Gotes zu kunft (Vv. 62 u. 8118) nennt,
erzdhlt von ,Alanus’, der eines tages eine | In siner kammern verspart (V. 90 f.) liegt: Der geist von im
verzuket wart | Und wart gefuret in ein lant |, Daz waz dem meister unerkannt (V. 92-94). Das Land, in
dem er sich nun wiederfindet, ist fruchtbar und paradiesdhnlich (V. 98). In ihm steht ein hiis, das an
seinen Ecken vier Tiirme aufweist, welche die Elemente reprasentieren (V. 100-173 sowie 200-208).
,Alanus’ trifft dabei auf eine thronende Dame, welche ihn beauftragt schriftlich aufzuzeichnen, was er
im Folgenden erleben wird. Sie gibt sich als Nature zu erkennen und klagt iiber den Zustand der von
ihr bewirtschafteten Erde, auf der die Menschen sich der bosheit (V. 208) ergeben haben. Sie hofft auf
gottlichen Beistand, um diesen Zustand abzustellen und hat nach den Tugenden senden lassen, welche
ihr Rat geben sollen. Thnen gegeniiber referiert Natura den Siindenfall sowie die Kreuzholzlegende, in
welcher Set fiir seinen sterbenden Vater Adam an den Pforten des Paradieses eine Medizin erbittet, wo-
raufhin der Engel an der Pforte ihm einen Zweig vom Baum der Erkenntnis bringt, welcher dereinst
lebendes obs (V. 412) tragen und Adam heilen werde.>*® AnschlieRend klagt sie iiber den korrupten Zu-
stand der Welt, in der Médnner und Frauen den Todsiinden hingegeben sind (Vv. 425-444: hohfart,
445-452: gidikeit, 453-460: unkusche, 461f.: zorn, 463-478: frazheit, 479-490: haz und nijt, 491-494:
drakeit). Nature bittet schliellich die Tugenden um ihre Mithilfe bei der Erschaffung eines Menschen,
der ginzlich ohne die Bosheit der Welt ist, wobei sie — implizit — auf den Zweig des Kreuzholzes refe-
riert: Wir suln machen einen man | Der alle bosheit miden kan | Und alle dugent pflantze (Vv. 515-517).
Sie setzen diesen Plan sogleich in die Tat um: Er wart so gar an allen meil: | Ir iegliche gap im ein deil | Ir
dugende und ir natiire (Vv. 529-531). Es die Wisheit (V. 551: Prudencia, V. 600), die schliefllich von
Gott begnadet das Wort ergreift (Vv. 603—606) und darauf hinweist, dass die makellose Seele zu dem
makellosen Korper vom Himmel beigesteuert werden miisse. Ihre Schwester, Racio, welche die
Notwendigkeit erkennt zu Gott zu fahren, um ihn um eine neue Seele zu bitten, schlagt die Wis-
heit fiir diese Aufgabe vor (Vv. 675-710). Diese ruft die sieben Kiinste herbei, die ihr einen Wagen
bereiten (Vv. 771-894), dem die fiinf Sinnen-R6sser vorgespannt werden (Vv. 895-926) und auf

the regula nasi (,Poetria nova‘ 67); Geoffrey describes the cheeks as quasi cycli dimidii (,Poetria nova‘
573-574).“ — Die Analyse des Roman de la Rose und die Betrachtung einiger Handschriftenilluminatio-
nen wird zeigen, dass die ,Schmiede der Natur‘, auf welche sich Miigelns ,Miinzstétte‘ bezieht, so stark
mit der Idee der Prokreation verkniipft ist, dass sie direkt als Sexualmetapher verstanden werden kann
(vgl. Kap. IV.2.4, S. 409). Bereits im Planctus naturae des Alanus sind Hammer und Amboss géngige
Sexualmetaphern (Alanus: Planctus, Prosa 4; vgl. dazu allg. auch Ziolkowski, Grammar of Sex).

302 Vgl. Ochsenbein, Compendium Anticlaudiani.

303 Das lebende Obst steht — ohne dass dies hier bereits ausbuchstabiert wiirde — typologisch fiir
Christus, die heilsspendende Frucht, die der verderbenbringenden Frucht entgegengesetzt wird. Diese
neue Frucht wird dem Menschen durch die Anti-Eva Maria vermittelt, wie die Frucht durch Eva an
Adam vermittelt wurde.



390 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

dem sie zu Gott fahrt (Vv. 927-1028). Wie im Anticlaudianus versagen auch hier schlief3lich die
Pferde, woraufhin die Wisheit Gott, die hohe Wisheit (Vv. 1057), anruft und Misericordia, die Barm-
hertzikeit (Vv. 1064 f.), erscheint, um zu helfen. Sie erklirt, dass nur der Hérsinn zu den neun Cho-
ren der Engel vordringt:

Die warheit ich dir sagen sol:
Du ridest doch daz eine wol,
Auditum, daz Horen,

Zu den nun koren.

Daz Horen den glaube git:

Daz selbe pfert du rit,

Die vier roz laz alhie.

(Gottes Zukunft, Vv. 1089-1095)

Unterstiitzt von Misericordia und Fides, dem Glauben, gelangt die Wisheit vor Gott und trdgt den Plan
der Nature und die Bitte der Tugenden vor (Vv. 1107-1216). Gott beauftragt die Wisheit damit zuriickzu-
kehren, um dafiir zu sorgen, dass Nature und die Tugenden ein vaz schaffen, in welchem der neue
Mensch empfangen werden kann, fiir den er eine Seele zu geben bereit ist (Vv. 1219-1235). Nach der
Riickkunft der Wisheit erschaffen Nature und die Tugenden Maria, welche das vaz ist, in das contra
carnis iura (V. 1337) die neue Seele gegossen werden soll (Vv. 1263-1352). Dabei suggeriert der Text
mehr, als er es auserzdhlt, dass Nature und ihr Gefolge nun nach den ,natiirlichen‘ Gesetzen des Flei-
sches — und durch ,befleckte Empfingnis‘! (Vv. 1323-1333)>** — Maria schaffen, aus deren Fleisch wie-
derum Christus seine Menschheit nimmt, fiir den Gott nun eine neugeschaffene, géttliche Seele zur
Verfiigung stellt. Umstandslos schliefit die Verkiindigungszene an und ab diesem Zeitpunkt spielt der
Beobachter und schreibende Zeuge ,Alanus‘ keine Rolle mehr (zuletzt Vv. 1255-1262). Es folgen nach
einem Marienlob (Vv. 1485-1574) die klassischen Wunderzeichen der Geburt Christi (Vv. 1575-1878).3%
Christus wird als Kampfer fiir die Menschheit prasentiert, welcher im anschlieflenden zweiten Buch der
Gottes Zukunft das Leben (Kindheit und Flucht nach Agypten, Vv. 1987-2180) sowie die Passion Christi
(Vv. 2181-4060), die Auferstehung (Vv. 4061-4270), das Pfingstwunder und die Himmelfahrt
(Vv. 4271-4991) erzdhlt. Das dritte Buch der Zukunft Gottes berichtet nun vom Erscheinen und
betriigerischen Wunderwirken des Antichrist, der die Menschen — besonders die Juden - in die
Irre fiihrt, indem er die Wunder Christi imitiert, bevor er schlielich vom Erzengel Michael
erschlagen wird, sowie — im Anschluss — vom jiingsten Gericht, der Auferstehung der Toten,
der Qual der Siinder, der Krénung Mariens und von der grofen Freude des Himmels.

Im Spannungsfeld zwischen seinen Pradtexten und dem zugleich wiederum erkennbar
direkt von den Poetiken beeinflussten Posttext, Der meide kranz, lassen sich nun an

304 Heinrich von Neustadt: Von Gottes Zukunft, Vv. 1323-1332: Sin nuiter sol geborn werden | Nach
siten von sunden uf die erden | Nach rehter e erber: | Ir kint wirt ir loser. | Het ir gebort nit sunden pfliht, |
So dorfte sie dez losers niht. | Ir lip wer auch nit menschlich, | Vil lihte einem valschen geist glich. | Von ir
nehmen muz sin blit [ Und auch sin fleische der mensche git.

305 Die Wunderzeichen haben ein Vorbild in der Vita beate Marie virginis et salvatoris rhytmica, wel-
che zum direkten Vorbild mehrerer Marienleben geworden ist (vgl. Peter Ochsenbein: Art. Heinrich von
Neustadt. In: 2VL 3 (1981), Sp. 838-845, dort: Sp. 843). Die Gattung Marienleben bildet fiir diesen iiber
das Compendium Anticlaudiani hinausgehenden Abschnitt den Prdtext, weshalb Handschrift M — gera-
dezu folgerichtig — lange Einschiibe aus Bruder Philipps Marienleben bietet (vgl. die Anm. zu V. 1878,
in Singers Ausgabe, S. 359).



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 391

der Gottes Zukunft verschiedene Dinge zeigen, die sowohl die spezifische Faktur dieses
Textes erhellen als auch das Natura-Verstdndnis und das hierzu in Beziehung stehende
Schonheits-Verstandnis der Texte beleuchten. Zundchst einmal ldsst sich festhalten,
dass in der Gottes Zukunft keine descriptio membrorum enthalten ist, dass {iberhaupt
Schonheit nur sehr reduziert vorkommt; zwar wird Nature als schon benannt (V. 175f.)
und auch die Tugenden werden so bezeichnet, keine von ihnen erhélt jedoch eine de-
scriptio membrorum attribuiert. Deutlich wird jedoch — in der Sphédre der menschlichen
Korper — die signifikante Demarkationslinie zwischen Transzendenz und Immanenz:
So ist der erste schone menschliche Korper, der im Text vorkommt, der Korper Christi,
von dem es heift: Die schonste forme, als man laz, | Von allen menschen kinden waz
(Vv. 3149 f.). Dies gilt in ganz besonderer Weise aber fiir den toten Korper Christi:

Da wart sin lip, daz ist war,

Schon wis und clar,

Und der kleinen wunden meil

Waren allesament heil,

Daz er der schonste tote waz

Von dem ie kein man gelaz,

Wie wol er vor were

Bleich und unahtbere.

(Heinrich von Neustadt: Gottes Zukunft, Vv. 3457-3464)

Analog hierzu vollzieht sich auch an den auferstandenen Toten, die zum jiingsten Ge-
richt gerufen werden, ein Schénheitswunder:

Als ich die buch han gelesen,
Sie sint in rehter lenge wesen,
Reht als Crist wart gestalt

Da er waz drissig jar alt.

Sie habent alle glider gantz,
Ane bruch und ane schrantz.
In get nit abe, daz ist war,
Weder nagel oder har,

Und waz den lip gezieret habe,
Dez enget in nihts niht abe.
Waz die nature geirret hat
An der rehten forme tat,

Daz im die glieder sint abe,
Oder ob ez nie glider habe,
Oder falsch menschen bhilde,
Oder fremede varwe wilde,
Ez si dor oder stimme,

Uf haltz oder krumme,

Ez si zu jling oder zu alt:

Ez wirt alles reht gestalt.
Waz dran ist missewende,
Daz erniiwet die urstende.

[...]



392 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Die da heifient Gotes kint,
Schone und wol gestalt die sint,
Verre schoner dann sie

Ie gewesen sin alhier,

Doch in rehter gestalt.

Wer eins handert jar alt,
Krimp, lam oder blint,

Oder wer es ein kint,

Ez wirt an allen varen

Als ez zu drissig jaren

Enmoge niht gereichen|.]
(Heinrich von Neustadt: Gottes Zukunft, Vv. 6196-6238)

Diese auf die Transzendenz ausgerichtete ,leibliche® Schonheit orientiert sich ganzlich
am verklirten Leib des Heilands,>*® die immanenten Leiber der Kreatur nihern sich in
der Transzendenz an die gottliche idea und damit an die Perfektion an, sie werden
Verre schoner dann sie | Ie gewesen sin alhier. Diese Schonheit wird von ihrem imma-
nenten Pendent ausdriicklich getrennt, ebenso wie die iibrigen Wertekategorien, wenn
die Freuden des Jenseits reflektiert werden (Vv. 7736-7881):

Salomones wisheit

Wer alda ein dorheit;
Absolones schéne

Wer alda ein héne;

Asaheles snellekeit

Wer alda ein drakeit;
Sampsones starker lip

Were alda ein krankes wip;
Mathusalanes langes leben
Wer als der dot da gegeben;
Dez kuniges Augustus gut
Wer al da ein armuit.

Da ist leben ane dot,

Junge jligent an alters not,
Licht ane vinsternisse,

Freude ane trurenisse:

Friede, sicherheit ist da gantz.
Der vollkomen glantz

In freuden vollekomens rich
Blibt ewig und nit verkeret sich.
(Heinrich von Neustadt: Gottes Zukunft, Vv. 7750-7769)

306 Vgl. hierzu iiberblicksartig Caroline Walker Bynum: Materielle Kontinuitit, individuelles Uberle-
ben und die Auferstehung des Leibes: Eine scholastische Diskussion im Mittelalter und heute. In: dies.:
Fragmentierung und Erldsung. Geschlecht und Korper im Glauben des Mittelalters. Frankfurt a. M.
1996, S. 226-301. — Im Rahmen der vorliegenden Arbeit hat diese ideale Gestalt des Auferstehungsleibes
bereits eine Rolle gespielt, da an die Auferstehung der Heiligen im Gottesstaat Augustins dessen vielzi-
tierte, ciceronianische Bestimmung von Schonheit gekniipft ist (vgl. Kap. IL1, S. 21).



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 393

Schlief3lich heifit es gar:

Begerst du der schone da?

Die schén ist nirgen anderswa:

Die heiligen in der winne

Brehent als die stinne.

(Heinrich von Neustadt: Gottes Zukunft, Vv. 7818-7821)

Obgleich die immanente Schonheit der Kérper nun gerade nicht entsprechend der Poe-
tiken mithilfe von Korperbeschreibungen elaboriert wird, so ist doch auch hier der
Figur und Funktion der Nature ganz klar das Fleischlichkeitsprinzip eingeschrieben.
Nicht nur dufert sich Nature selbst dahingehend, wenn sie von der Erde spricht,

uf der ich vil gepflanzet han

Lute an allen wan

Die nit nach minem willen lebent

Und mir sich in die bosheit gebent.

(Heinrich von Neustadt: Gottes Zukunft, Vv. 205-208)

Dariiber hinaus zeigt sich dies gerade in die Darstellung der Nature selbst, an welcher
sich Heinrichs von Miigeln descriptio membrorum orientiert:

Alanus der ging fur sich baz.

Er sach wo dort ein frauwe saz, Ein maget in dem trone saf3,

Die waz daz aller schonste wip der aneblick so schone was,

Die ie getrug frauwen lip. das mensche nie so schone wart.

Sie saz dort vil schone ufl ir flof3 aller schonde art.

In einem richen trone. (Heinrich von Miigeln: Der meide kranz, Vv. 979-982)

Ein scepter het sie in der hant,
Daz waz richer dann ein lant.

Sie sprach zu dem meister sus:
,Bis wilkomen, Alanus!

Do neig er ir mit guten siten.

Sie sprach ,Alane, ich wil dich biten
Daz du schribest an dirre stunt
Waz dir hute werde kint.*

Er sprach ,frauwe, wist ich waz
Und wie, so schribe ich dester baz,
Waz diz betfitet daz ich sehe,

Und wer ir sit, daz ich dann jehe
Mit schrift der rechten warheit:

So bin zu schriben ich bereit.*

Der Nature wort.
Die frauwe sprach ,du sagst war.
Du hast geschriben din jar
von der natiire wanderlich:
sich mich an, daz bin ich.
(Heinrich von Neustadt: Gottes Zukunft, Vv. 173-196)



394 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Obgleich Natura auch bei Heinrich von Neustadt auf das Zeugungsprinzip festgelegt
ist, fehlt ihr also dennoch das spezifische Element der lusterzeugenden, sich in einer
descriptio membrorum manifestierenden, korperlich-fleischlichen Schonheit, welches
ihr als Ausloserin des Heilswerkes auch nicht angemessen erscheint. Dieser Hiatus
zwischen dem Lustprinzip der schonen Natur, welche — als Ende der Ursachenkette —
durch Venus geschlechtliches Begehren und sogar Sodomie bewirkt, und derjenigen,
welche den Impuls fiir die Rettung der Siinder durch den Erl6ser gibt, hat schon in
den Texten des Alanus ab Insulis dazu gefiihrt, dass Natura zwar im Planctus, nicht
jedoch im Anticlaudianus eine descriptio membrorum erhdlt: Dort kontrastiert und be-
griindet ihre Schonheit zugleich die ,naturwidrige‘ Stinde der Sodomie, hier wird Na-
tura, trotz der ihr im Planctus zugeschriebenen Verfehlungen, zur Ausldserin des
Heilswerks.

Zwar ist hier die descriptio membrorum als Marker von Fleischlichkeit nicht einge-
setzt, dennoch wird auch in Gottes Zukunft das fleischliche Element der Nature exponiert.
Der Text operiert massiv mit der Integration verschiedener Textsorten, und verarbeitet —
neben dem Plot des Anticlaudianus — Elemente der ,Gattungen‘ Marienlob und Marienle-
ben ebenso wie die Kreuzholzlegende oder, jeweils explizit durch Hinweise markiert,
eine (pseudo-)bernhardinische Predigt sowie eine Anselmus zugeschriebene.*®” In Hs. M
ist zudem eine extensive Passage aus Bruder Philipps Marienleben, in Hs. P das Streitge-
sprdch einer zu Holle fahrenden Seele mit ihrem Ko6rper in den Text eingeschaltet, die
sogenannte Visio Philiberti, die ebenfalls Heinrich von Neustadt zugeschrieben wird.
Diese Uberlieferungslage dokumentiert ein Bewusstsein fiir die kompilierende Faktur
des Textes, der seine prinzipielle Offenheit geradezu programmatisch ausstellt, ja, dessen
eigentliche Qualitit die Integration verschiedener geistlicher Wissensbestinde und Text-
sorten ist. In gleicher Weise erscheint auch das Aufeinandertreffen des in seinem Traum
wandelnden ,Alanus‘ mit Nature nach einem Pritext — vielleicht auch nur nach einem
archetypischen narrativen Kern — modelliert zu sein, weist es doch signifikante Ahnlich-
keiten zu Konrads von Wiirzburg Weltlohn>*® auf. Hier wie dort trifft ein iiber seinen
Namen als auctoritas gekennzeichneter Mann — hier der prototypische, weltverhaftete
Ritter Wirnt von Gravenberc, dort der traumende Alanus — auf die schonste Frau, die es
jemals gegeben hat;>* hier wie dort ist der ,Ermoglichungsraum‘ der Begegnung die ein-

307 Zu den Quellen fiir Gottes Zukunft vgl.: Ochsenbein, Art. Heinrich von Neustadt, dort: Sp. 842—-44.
308 Hier und im Folgenden zitiert nach: Konrad von Wiirzburg: Der Welt Lohn. In Abbildung der
gesamten Uberlieferung, synoptische Edition, Untersuchungen. Hrsg. von Reinhard Bleck. G&ppin-
gen 1991 (Goppinger Beitrdge zur Textgeschichte 112). — Zu Der Welt Lohn vgl. im Folgenden
Kap. VI.1.4.

309 Heinrich von Neustadt: Gottes Zukunft, Vv. 174-176: Er sach wo dort ein frauwe saz, | Die waz daz
aller schonste wip | Die ie getrug frauwen lip. — Konrad von Wiirzburg: Welt Lohn, Vv. 62-67: do er alsus
gesezzen was, | d6 quam gegangen dort her | ein wip ndch sines herzen ger, | ze wunsche wol gepriievet
gar [ und als6 minneclich gevar, | daz man nie scheener wip gesach. Hierauf folgt eine descriptio von
weiteren 33 Versen, in der die Unbekannte iiber Pallas und Venus (!) gestellt, ihr den Raum erleuchten-
des Strahlen und die Giite ihrer Kleidung beschrieben wird.



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 395

same Kammer, welche hier exzessiv miifliges Lesen einer aventiure von minne und dort
den tridumenden Schlaf erméglicht;>'° hier wie dort bietet der Mann seinen Dienst an,>"!
woraufhin sich die Dame jeweils entdeckt, indem sie entgegnet, dass ihr Gegeniiber sie
eigentlich hitte erkennen miissen, weil sie Gegenstand seiner lebenslangen Beschéfti-
gung gewesen ist.>"> Obgleich also Nature im Rahmen des heilsgeschichtlich ausgerichte-
ten Textes und, entsprechend ihrer Vermittlerinnenfunktion im Heilsgeschehen, bei
Heinrich von Neustadt keine descriptio membrorum erhilt, so wird ihr doch iiber eine
intertextuelle Referenz eine gewisse ,Welthaltigkeit* attribuiert.

Dieser entkorperlichten aber dennoch welthaft-zeugenden Nature entgegen gestal-
tet Heinrich von Miigeln eine Nature, die er in ein Spannungsfeld von Transzendenz
und Korperlichkeit versetzt. Einerseits entwirft Der meide kranz sie mit einer descriptio
membrorum als Archetyp Begehren auslosender weiblicher Schonheit, andererseits lei-
tet die descriptio selbst zundchst mit marianisch anmutenden Elementen ein, insofern
eine maget geschildert wird, die auf einem trone sitzt.>”> Die Krone ebenso wie die in
sie eingelegten Edelsteine (crisolt, adamas, rubin, topasion, safir und manch edel stein)
sind konventionelle Elemente der Darstellung Mariens als Himmelskaiserin.>"* Die Ei-
genschaft, schoner zu sein als alle Menschen, ist gleichfalls eine konventionell maria-

310 Heinrich von Neustadt: Gottes Zukunft, Vv. 89-94: Alanus vil gar reine | Lag eines tages eine | In
siner kammern verspart. | Der geist von im verzuket wart | Und wart gefuret in ein lant, | Daz waz dem
meister unerkant. — Konrad von Wiirzburg: Welt Lohn, V. 53-59: sus saz der hochgelobte | in einer keme-
ndten | mit frouden wol berdten | und heete ein buoch in siner hant, | dar an er dventiure vant | von der
minne geschriben. | dar obe haete er do vertriben [ den tag unz uf die vesperzit.

311 Heinrich von Neustadt: Gottes Zukunft, Vv. 187-192: Er sprach ,frauwe, wist ich waz | Und wie, so
schribe ich dester baz | Waz diz betitet daz ich sehe, | Und wer ir sit, daz ich dann jehe | Mit schrift der
rechten warheit: | So bin zu schreiben ich bereit.‘ — Konrad von Wiirzburg: Welt Lohn, Vv. 108-115: if
spranc der vil genaeme | erschrocken unde missevar | und enphie die minneclichen gar | schéne als er wol
kunde. | er sprach iiz stiezem munde: | ,sit, frouwe, gote willekomen! | swaz ich von frouwen hédn vernomen,
| der tibergulde sit ir gar.

312 Heinrich von Neustadt: Gottes Zukunft, Vv. 193-196: Die frauwe sprach ,du sagst war. | Du hast
geschriben din jar | von der natiire wiinderlich: | sich mich an, daz bin ich. — Konrad von Wiirzburg: Welt
Lohn, Vv. 116-125: diu frouwe sprach mit ziihten dar: | ,vil lieber friunt, got lone dir! | erschric s6 sére niht
von mir: [ ich binz diu selbe frouwe doch, | der du wilent unde noch | und alddher gedienet hdst. | swie dii
vor mir erschrocken stast, | s6 bin ich doch daz selbe wip, | durch die du séle unde lip | vil dicke hdst ge-
waget. [...]*

313 Es sei hier nur an den Beginn des berithmten Leichs von Miigelns Vorbild Frauenlob erinnert, wel-
cher programmatisch mit dem transzendenten Inthroniertsein der schwangeren Maria, in welchem alle
Zeitlichkeit kollabiert, eroffnet.

314 Vgl. die alte, systematische Belegsammlung bei Salzer, Sinnbilder und Beiworte Mariens, hier:
S. 209-212 (Chrysolith), S. 216—222 (Diamant), S. 248 (Rubin), S. 254 (Saphir), S. 274 (Topas).



396 =—— IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

nische,*” das AusflieBen der Schénheit hingegen ist es nicht. Der Text konstruiert
damit eine eigenartige Darstellungsvariante einer in Glorie thronenden Natura, in wel-
cher einerseits ihre Funktion als Herrscherin und Lenkerin unter Gott (vicaria) und an-
dererseits ihre Aufgabe als Bildnerin des Lebens (mater generationis) akzentuiert wird.
Fiir den Fortgang der narratio spielt ihre Fleischlichkeit jedoch weder bei Heinrich von
Neustadt noch bei Heinrich von Miigeln eine Rolle.

IV.2.3 Die Schénheit der Venus im Architrenius des Johannes von Hauvilla

Es erstaunt nun nicht mehr, dass im Architrenius des Johannes de Hauvilla wiederum
eine Randfigur und eben keine der hochrangigen weiblichen Allegorien des Textes die
descriptio membrorum attribuiert erhalt. Hier ist es als einzige eine junge Frau im Ge-
folge der Venus, welche iiber ihre Korperlichkeit als besonders schon markiert wird.
Diese jedoch stellt gerade die Versuchung des ,Erzweiners‘ zu Beginn seiner Suche
nach Natura dar.

Die Dichtung erzdhlt die Geschichte eine jungen Mannes, des Architrenius, der voll Kummer iiber
die eigene Siindhaftigkeit und die menschliche Unvollkommenheit beschlief3t, Mutter Natur aufzu-
suchen und ihre Hilfe zu erbitten.

Seine Wanderung zur Natur fiihrt ihn tiber verschiedenartige Stationen, deren Beschrei-
bungen einen grofien Teil der Dichtung ausmacht. Architrenius sieht zundchst den Palast der
Venus mit seinen Bewohnern, dann Schlemmer bei ihren Gelagen. In Paris empfindet er Mit-
leid {iber die Harten des Studentenlebens und die schlechte Lage der Gelehrten. Darauf ge-
langt er zum Berg des Ehrgeizes, der von einem prunkvollen Palast gekront wird, in dem die
Schmeichler und Hoflinge ihr falsches Spiel treiben. Der Hiigel der Anmafiung mit seinen Be-
wohnern liegt als ndchstes auf seinem Weg. Endlich begegnet er der Cupiditas, die als riesiges
Ungetiim geschildert wird. Fast jeder dieser Schaupldtze veranlaflt ihn, in Klagen und Tranen
iiber das menschliche Schicksal auszubrechen.

Eine Wendung bahnt sich an, als er Zeuge des Kampfes zwischen Geizigen und Freigebigen
wird. Von einem der Anfiihrer aus dem Lager der Largitia — es ist der Neffe Konig Arthurs, der
Ritter Gawain - erfdhrt er, daf3 dieser Kampf zwischen Tugend und Laster unabldssig gefiihrt
wird. Nach dieser Begegnung gelangt er zur Insel Tylos, die als paradisus terrestris erscheint. Hier
trifft er beriihmte Philosophen des Altertums, die ihn {iber die Gefahren einzelner Laster und ihre
Uberwindung belehren. Als letzter in der Reihe von dreizehn Rednern hilt Pythagoras der Welt
die Sieben Weisen als Vorbilder vor. Noch klagt Architrenius, daf3 der Mensch das ihm von Gott
geschenkte reine Licht durch unzéhlige Verbrechen verdunkle und sich ewige Hollenstrafen

315 Die auch innerweltliche, immanente Korperschonheit Mariens, stellt ein Problem dar. Es hat sich
in der groflen Marien-descriptio des Epithalamiums des Johannes von Garlandia bereits angedeutet und
findet sich — mit der signifikanten Ausnahme der Vita beate Marie virginis et Salvatoris rhytmica — auch
in einer Vielzahl marianischer Texte. Es besteht im Kern darin, eine innerweltliche, immanente Schon-
heit des weiblichen K&rpers gegen den Verdacht der lascivia bzw. luxuria zu immunisieren, wie etwa in
Konrads von Wiirzburg Goldener Schmiede (V. 1176-1187) oder dem Passional (V. 868—891).



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 397

schaffe, da beginnt als erste der Sieben Weisen Thales, ihn zur Gottesfurcht zu ermahnen. Die an-
deren Weisen folgen mit dhnlichen Mahnungen und Aufforderungen. Als letzter erzdhlt Solon die
Geschichte von der Bekehrung des Atheners Polemo zum philosophischen Leben. Diese Reden
tiber die Tugenden bilden gleichsam ein Gegengewicht zur Darstellung der Laster in den ersten
Biichern.

Nachdem Architrenius so vorbereitet worden ist, erblickt er eine strahlende Frauengestalt,
die Natur. Sie beschreibt Aufbau und Ordnung des Makrokosmos, der die Macht des Schopfers
und seine Liebe zum Menschen zeige. Ihre ausfiihrliche Darlegung, die vor allem der Astronomie
gewidmet ist, verfehlt jedoch den gewiinschten Eindruck. Als Architrenius endlich zu Worte
kommt, klagt er die Mutter Natur wegen ihres stiefmiitterlichen Verhaltens an. Er ist verzweifelt
dariiber, daf3 der Mensch ein schmerzenreiches und schuldbeladenes Leben fiihrt und sich immer
wieder gegen den Himmel versiindigt. Die Natur verteidigt sich und erklart ihm, daf sie unermiid-
lich fiir die Menschen sorge, die ohne sie unfruchtbar blieben. Vor nicht standesgemé&flem oder
ehebrecherischem Umgang warnt sie und schldgt ihm eine der Jungfrauen ihres Gefolges zur Ehe
vor. Es ist die Moderantia. Architrenius stimmt freudig zu. Das Epos schlief3t mit der Beschreibung
der Hochzeit.>'®

Die Position der descriptio als scheinbar isolierbares ,Stiick‘ im Gesamttext und als At-
tribut einer so nebensdchlichen Figur wie der Venus-Jungfrau, der Architrenius im
Kontext der Venus-Palast-Episode begegnet, war der Forschung so unerklarlich und er-
schien ihr so dysfunktional, dass sie sich eher der Schlussfolgerung iiberlassen hat,
dass die Beschreibung der Jungfrau gar nicht urspriinglich in den Architrenius gehore,
sondern vielmehr eine spatere Interpolation sei. So wundert sich bereits Marc-René
Jung dariiber, dass es eine ,Nebenfigur sei, welche eine ,,descriptio“ erhilt, und nicht
etwa, was er fiir angemessener hilt, in einer finalisierenden Wendung die ,Braut‘ des
Architrenius am Ende des Textes:>"”

Pour le reste, nous sommes en présence de toute une série de descriptions, descriptions de person-
nes (comme celle de la pucelle de Vénus ou celle de Cupidon), d’un locus amoenus, d’un palais,
de tapisseries, d’'une ceinture. Voila des exercices scolaires porpres a faire valoir I'excellence du
professeur Jean de Hauville. Nous ne sommes méme pas siirs que certains d’entre eux ne soient
pas des piéces antérieures, insérées par la suite tant bien que mal, dans le récit du poéme. La
description de la suivante de Vénus ainsi que celle de Cupidon, ressemblent fort a des piéces indé-
pendantes. L’étude des manuscrits devra montrer si ces piéces possédent une tradition manuscrite

316 Inhaltszusammenfassung zitiert aus: Johannes de Hauvilla: Architrenius. Mit einer Einl. und Anm.
hrsg. von Paul Gerhard Schmidt. Miinchen 1974, S. 30 f. — Zur descriptio des Mddchens aus dem Gefolge
der Venus ebd., S. 34: ,,Durch besondere Schonheit ragt ein Madchen aus dem Gefolge der Gottin her-
vor. Die ausfiihrliche Schilderung seines Aussehens nimmt das letzte Viertel des ersten Buches ein (I,
360-487). Sie beginnt mit dem Scheitel [...] und geht dann {iber zu Stirn [...], Augenbrauen [...], Ohr
[...], Auge [...], Nase [...], Gesicht, [...], Lippen [...], Zdhnenl[...], Kinn [...], Hals und Kehle [...]. Damit folgt
sie den von der lateinischen Schuldichtung entwickelten Regeln und steht in der engen Nachfolge von
dhnlichen Beschreibungen bei Alan und Matthdus von Vendéme, mit deren Schonheitsideal (blonde
Haare, blaue Augen, rote, nicht geschminkte Lippen etc.) sie auch iibereinstimmt. Wohl keine andere
Descriptio ist jedoch so umfangreich und in einer so eigenwilligen bilderreichen Sprache abgefaf3t.*
317 Zu vgl. wire etwa die Florie-descriptio im Wigalois Wirnts von Grafenberg (Vv. 736-997), die auch
hier — nach modernen Kategorien — einer ,Nebenfigur‘ zugeordnet wird.



398 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

a part ou si elles se trouvent méme a I’état isolé. On pourrait objecter que ’épisode de la passion
subite pour une fille de Vénus entrait dans le dessein de 'architecte de I’Architrenius, qui aurait
voulu marquer par la une opposition au mariage final du héros avec une fille de Nature. Mais
alors pourquoi ne pas avoir fait un portrait tout aussi minutieux, en contre-partie, de celle qui sera
’épouse de I’Archipleureur?>®

Diese Interpretation vernachlassigt indessen die Moglichkeit einer alteritdren Funk-
tionalisierung der descriptio membrorum, mithin eines alteritaren diskursiven Status
weiblicher Schonheit. Indem sie der Vorstellung vom rein laudativen Charakter der
descriptio membrorum verhaftet bleibt und dariiber hinaus mit einem modernen, der
vormodernen Allegorie unangemessenen Verstdndnis von Haupt- und Nebenfiguren
operiert, {ibersieht sie die tatsdachliche konnotative Dimension des Strukturelements
im Rahmen der allegorischen Narration. Die Venus-Jungfrau erhélt ihre Korperbe-
schreibung erkennbar nicht aus einem der genannten Griinde, sondern — ganz im Ge-
genteil — als Attribut ihrer Funktion, als Reprasentantin des Venus-Prinzips, welches
nicht zuletzt aus dem Natura-Prinzip hervorgeht. Auch hier ist die iiber eine descrip-
tio membrorum elaborierte Schonheit significans in einem Bezeichnungsprozess, wel-
cher korperliche Schonheit als Zeichen fleischlicher Liebe funktionalisiert.

Als der Architrenius schliefllich auf die — auch hier wie bei Miigeln — thronende
Natura selbst trifft, welche er sucht, um von ihr eine Erklarung fiir die Inklination der
Welt zum Laster zu erhalten, ist auch diese mit kérperlicher Schénheit ausgestattet, fiir
deren Darstellung sie eine descriptio erhalt, welche zwar keine reine descriptio membro-
rum ist, deren zentrales Element — das rosenfarbene Gesicht — aber anzitiert:

Hec mulier vultu roseo phebescit, ephebis
Defecata genis, senio matura, virentis

Servat adhuc laurum faciei, temporis evo

Non minor, ut Pilios longe prescesserit annos.
Non marcente cuti vetulatur fixa iuvente
Floriditas, anus est etas faciesque puella,

Nec speculum longi nebulescit temporis umbra.
Preminet in specie maiestas, sobrius oris
Matronatur honos; levitatem nulla fatetur

Porcio nec quatitur gestu petulante, gravescit
Tota, brevisque suum non perdit fimbria pondus.
(Johannes de Hauvilla: Architrenius VIII,298-308)>'°

318 Marc-René Jung: Etudes sur le poéme allégorique en France au moyen age. Bern 1971 (Romanica
helvetica 82), S. 118 f.

319 Der lateinische Text und die Ubersetzung werden hier und im Folgenden zitiert nach: Johannes de
Hauvilla: Architrenius. Ubers. und hrsg. von Winthrop Wetherbee. Cambridge (USA) 1994 (Cambridge
Medieval Classics 3). — Ubers. (Wetherbee): ,,This woman, Phoebuslike in the rosy glow of her face, has
the unblemished cheek of youth, though ripe in years. She preserves the freshness of a flourishing
complexion, though her span of life has not been short and she has far surpassed the age attained
by Nestor. By no wrinkling of the skin does she appear aged; the bloom of youth inheres, and
though her age is an old woman’s, her face is a young girl’s. The traces of a long lifetime do not



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 399

Und obgleich betont wird, dass sie auf diesem Thron unbeweglich sitzt, sodass nicht
einmal ihre Kleider sich bewegen, dass sie illasciva sedet (Architrenius VII,309) und
die hervorstechende Qualitit ihres Aussehens (species, Architrenius VII,305°%°) mai-
estas sei, so ist doch auch ihre Schonheit fiir den Architrenius ,entziindend*: Miratur
solito magis Architrenius, ardet | Agnovisse deam; novitas blanditur et urit | In deside-
rium.>* (Architrenius VII,316-18) Die Rede der Natura, die hieran anschlief3t, verdeutlicht
geradezu archetypisch den Hiatus zwischen transzendenter und immanenter Ordnung,
denn Natura beginnt zunachst mit einer regelrechten Vorlesung iiber den durch sie geord-
neten Lauf der Gestirne und die Sternbilder, womit sie jedoch die Frage des Architrenius
nach der Anfilligkeit des Menschen fiir das Laster nicht beantwortet. Erst als er diese
gleichsam wie der Lauf der Welt selbst ,abrollende‘ Rede der Natura (rota sermonis)*? das
zweite Mal flehend unterbrochen und seine eigentliche Frage ins Zentrum gestellt hat (Ar-
chitrenius 1X,149-210), erteilt Natura eine Lehre, die dem Fragenden angemessen er-
scheint. Wahrend Architrenius mehrfach die Nutzlosigkeit des kosmischen Wissens
betont,*” welches seinen menschlichen Intellekt iibersteigt, liefert ihm Natura schlief3-
lich eine ganz praktische Verhaltenslehre, welche von den hoheren Weihen der Theo-
logie und Philosophie nichts mehr weif3, sondern darauf ausgelegt ist, demjenigen zu
helfen, welcher als Weltmensch in der Welt lebt. Nachdem sie ihre Freigebigkeit, die
hinter Gott nicht weit zuriickstehe, betont hat (IX,218-241), erteilt sie das Gebot der
Fortpflanzung all denjenigen, die nicht ginzlich keusch bleiben (k6nnen):

commissi viribus uti
Seminis et longam generis producere pompam
Religio nativa iubet, ne degener alnum
Induat aut platanum, semper virguncula laurus,

cloud her mirror. Majesty is the dominant effect of her beauty. The sober dignity of her face is matronly;
none of her features conveys any hint of levity or is disturbed by a wanton gesture. Her dignity is
complete: even the brief fringe of her garment never departs from its downward posture.*

320 Species lasst sich allgemein mit Gestalt, Form, Aussehen, Ansehen {ibersetzen, kann jedoch
auch als Schonheit iibertragen werden, woraus das Adjektiv speciosus abgeleitet ist. Im vorliegen-
den Kontext ist die Entscheidung nicht zu treffen, sondern vielmehr die Ambivalenz des lateini-
schen Begriffs hervorzuheben.

321 Ubers. (Wetherbee): ,,Architrenius is amazed beyond measure, and longs to approach the
goddess. The novelty of her appearance beguiles him and he burns with desire.“

322 Johannes de Hauvilla: Architrenius IX,13 f.: Interea ceptum Genesis non segnior urget, | Sermonisque
rota properante diucius addit: | Qua vero ... ; Ubers. (Wetherbee): ,,Even as he speaks, Genesis, unflag-
ging, presses on, racing still further on the whirling wheels of speech: ,But [...]“

323 Johannes de Hauvilla: Architrenius IX,1-12: ,Mirari faciunt magis hec quam scire [...] ait Architre-
nius (Ubers. [Wetherbee]: ,,,These things create wonder rather than knowledge* said Architrenius®),
sowie IX,149-152: ,Quam procul eloquii fluvius decurret et aures | Influet exundans* ait Architrenius ,utre |
Iam duplici pleno? satis est hausisse referto | Vase, nec auricule pelagi capit alveus undam. (Ubers. [We-
therbee]: ,,,How much longer,‘ says Architrenius, ,will this river of eloquence run on, filling my ears to
overflowing though the sack has already been filled twice over? Enough has been poured out when the
jar is full; the little vessel of my ear cannot contain an ocean. ).



400 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Aut salicem numquam parienti fronde puellam,
Aut si qua est vacuo folio vel flore pudica.
(Johannes de Hauvilla: Architrenius IX,244-249)>*

Sie installiert hier also zunéchst die Differenz zwischen zwei Grundausrichtungen
des Umganges mit der Welt, ndmlich Weltflucht einerseits und Weltleben anderer-
seits, welches sich — homolog — in die Opposition von Geistlichkeit und Weltlichkeit
iibersetzen ldasst. Anschlieflend stellt sie Regeln fiir das Leben unter der religio na-
tiva (IX,246), dem Gebot (sanctio) der Prokreation, auf: so sollen Manner die Magde
(ancillae) meiden (IX,250-259), weil der Beischlaf der Ehe vorbehalten sein muss,
und keinen Ehebruch (adulterium, 1X,260-267) begehen. Daraufhin prasentiert Na-
tura dem Architrenius seine Braut, Moderantia, welche sie explizit von dem Beispiel
wolliistiger Schonheit und Unkeuschheit schlechthin abgrenzt, indem ihr attestiert
wird, nicht den Geist Ledas, der Mutter Helenas, hinter dem Gesicht der Lucretia zu
verbergen (IX,283-288). Wahrend einerseits ihre Treue iiber konventionelle Exempla
betont wird, wird andererseits zugleich ihre Eignung zur Prokreation herausgestellt:

Flammativa viri sunt omnia, prona medullis
Inseruisse faces, hilarem factura iuventam
Iocundumgque senem: longo Moderancia nobis
Cognita convictu, rerum cautissima, morum
Ingenio felix, Virtutis filia, natu

Nobilis et thalamos meditanti nubilis anno,
Pulchra - pudica tamen — dabitur tibi, sacra ligabo
Federa, que nulla caveas diffibulet etas.

(Johannes de Hauvilla: Architrenius IX,289-296)%

Das eigentliche Skandalon des Konzeptes der Moderantia liegt in seiner Mittellage
zwischen den Polen einer Axiologie, welche mit Maria auf der einen und Helena auf
der anderen Seite, besetzt ist, eine Mittellage zwischen Keuschheit und Prokreation,
welche durch die paradoxale Zusammenfiigung oppositioneller Werte charakteri-
siert ist, indem die Figur Moderantia schén und doch keusch, pulchra — pudica
tamen, prokreativ und tugendhaft zugleich ist. Winthrop Wetherbee hat darauf hin-
gewiesen, dass genau dieser Vers zu jenen Stellen des Architrenius gehort, welche

324 Ubers. (Wetherbee): ,Natural religion bids a man exercise the seminal power entrusted to him
and give rise to a long procession of offspring, lest he remain ever virgin like the laurel, be reduced to
the state of the barren alder, the plane-tree, the maiden willow whose boughs never bear, or any other
plant so chaste as to be devoid of leaf or blossom.*

325 Ubers.: ,Her every feature is well adapted to arouse a man and infuse his marrow with fire, promi-
sing joy to youth and pleasure to old age. She is Moderation, well known to me from long intimacy,
prudent in all things and blessed with a keen moral sense. As the daughter of Virtue she is of noble
birth, and of an age to consider the marriage-bed. Beautiful yet chaste, she will be yours, and I myself
will tie the sacred knot which, you may be sure, no length of time will undo.“



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =— 401

Gervasius von Melkley in seiner Ars poetica diskutiert.>* Einmal gibt Gervasius mit
dem Architrenius-Vers ein als gelungen qualifiziertes Beispiel fiir das Mittel der cor-
rectio, dass andere Mal fiir das Verfahren der adversatio zweier Adjektive. Mit dieser
Einordnung wird zugleich die Opposition von Schénheit und Tugend ratifiziert, wel-
che im Diskurs der Zeit offenkundig als einander widerstrebend verstanden werden.
Nur weil Gervasius hier auf einen commen sense referiert, kann er den Architrenius-
Vers als gelungenes Beispiel fiir die beiden von ihm behandelten Stilmittel auffassen.

Es zeigt sich, dass die Allegorien — wiewohl sie auf der Ebene des Erzdhlten recht
Verschiedenes bieten — thematisch eng verwandt sind, indem sie sich vorrangig um
die theologisch paradoxe Spannung zwischen dem Imperativ der gottlich gewollten
Fortpflanzung der Generationenfolge und der Erbsiinde der fleischlichen Lust drehen.
Sie bieten ein Modell der Vermittlung zwischen den beiden einander widersprechen-
den Zielen, welches zu einer ganz spezifischen Funktionalisierung des schénen Kor-
pers und zu ganz spezifischen ethischen Spannungen fiihrt, die — auch in anderen
Textsorten und in anderen Modi der Diskursivierung — prigend bleiben.*”

IV.2.4 Rosenbrechen. Verschweigen und Benennen der schénen Vulva
(Roman de la Rose, Der Kittel, Das Lob der guten Fut)

Zwei von den vielen Genderexperten unserer Zeit durfte ich neulich in einer Kneipe zuhéren. ,,Es
gibt“, sagte der eine, ,drei Arten von Mdnnern. Die, die bei Frauen auf die Titten gucken, dann
die, die auf den Arsch gucken, und die, die auf die Fiifse gucken.“ Der andere war skeptisch. ,,Ich
glaube*“, sagte er, ,es gibt schon auch noch welche, die aufs Gesicht achten.“ Der erste wiegte
den Kopf hin und her und sagte: ,,Na jaaa. Ich wiirde sagen, ja, okay, aber das zdhlt eigentlich
zu den Briisten.“ (Margarete Stokowski: Das wird so geil und gerecht®®®)

Feigenbldtter aber, auf die Schamteile von Statuen geklebt, bringen schon obszéne Wirkungen
hervor, weil sie aufmerksam darauf machen und sie isolieren.
(Rosenkranz: Asthetik des Hisslichen, S. 223)

Honny soit qui mal y pense.
(Futilitates germanicae medii vi, S. 4)

Es besteht Grund zu der Annahme, dass die descriptio membrorum um ein Zentrum
kreist, welches sie pointiert ausspart, ja, dass die Beschreibung der schonen Gliedma-
Ben der Frau eine poetische Ersatzhandlung fiir die Beschreibung des wortreich nicht-
beschriebenen Genitals ist. Im Sinne der Natura-descriptio des Planctus, in welcher das
Gesicht auf die ,verborgenen Teile‘ hinweist, substituiert die Enumeration der membra

326 Wetherbee, Johannes de Hauvilla: Architrenius, S. 268, Anm. 25.

327 Vgl. die folgenden Unterkapitel zu volkssprachlichen Allegorien (Roman de la Rose, Minnereden)
sowie Kap. V.4.1.

328 http://www.taz.de/Kolumne-Luft-und-Liebe/!5036495/ (aufgerufen: 28.01.2022).


http://www.taz.de/Kolumne-Luft-und-Liebe/%215036495/

402 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

die Nennung der membra genitalia. Auch dies, dass die weibliche ,Scham‘ in der Be-
schreibung auszusparen sei, ist eine der aus der Poetria nova abgeleiteten (Pseudo-)Re-
geln, die die Forschung von einem Textkommentar in den ndchsten weiterreicht. Die
Insistenz, mit der diese Leerstelle in den descriptiones membrorum formuliert wird, legt
beredtes Zeugnis von der konstanten Prasenz des angeblich Absenten und von der inti-
men Verbindung ab, die zwischen der klaffenden Liicke in der Abfolge der enumerier-
ten Details und der enumeratio selbst besteht.>” Die Aufzdahlung ,vom Scheitel bis zur
Sohle‘ dient der (Re-)Prisentation des Un(re)prasentierbaren. Die narrative Funktion
der roten Wange, der Locken, des Nackens, des Halses und der Vulva sind identisch,
sie substituieren einander. Als Beispiel kann der Rosenroman®° dienen.

Der Text, den der Erzahler bereits im Prolog als Versifizierung eines Traumes prasentiert und mit dem
Titel li Romanz de la Rose (V. 36) versieht, hat — wie die meisten Allegorien — im Ganzen eine tibersicht-
liche Handlungsfolge: der Erzahler traumt im Alter von zwanzig Jahren, wie er eines Maientages nach
dem Erwachen durch die Garten wandelt, wobei er auf einen Fluf} trifft, dem er folgt. Er trifft auf einen
exakt quadratischen Garten,” der von einer Mauer umgeben und von einer verschlossenen Pforte ver-
sperrt ist. Thm 6ffnet Oiseuse, die Miiftigkeit, welche eine descriptio membrorum erhilt (Vv. 524-574),
und fiihrt ihn in den Garten des Vergniigens (le Deduit), eines jungen Mannes, der sich im Gefolge der
schonsten Menschen befindet®® und sich in seinem Garten allen weltlichen Freuden hingibt, wo sein
Gefolge einen Reigen tanzt. Sowohl Vergniigen als auch seine Begleiterin Frohlichkeit (Leece) erhalten

329 Diese Einsicht ist freilich nicht ganzlich neu, wenngleich sie hier insgesamt stdrker generalisiert
werden soll. Bereits Helmut Tervooren hat in seinem zum locus classicus gewordenen Aufsatz (Helmut
Tervooren: Schonheitsbeschreibung und Gattungsethik in der mittelhochdeutschen Lyrik. In: Schone
Frauen — Schone Ménner. Literarische Schonheitsbeschreibungen. 2. Kolloquium der Forschungsstelle
fiir européische Literatur des Mittelalters. Hrsg. von Theo Stemmler. Mannheim 1988, S. 171-198, hier
S. 186-189) mit Blick auf die Lyrik des Tannhdusers konstatiert, dass der Tannh&user Galfred von Vin-
sauf wortlich verstehe, indem er die die descriptio vollstandig von oben nach unten durchfiihre, ohne zu
dem von Galfred geforderten ,,Diskretionstopos“ zu greifen: ,Man konnte vielleicht cum grano salis be-
haupten, Fluchtpunkt seiner Beschreibung seien eben diese partes infra“ (ebd., S. 186). Die von Tervoo-
ren eher beildufig (und mit Blick auf Walthers Si wundervol gemachet wip) formulierte Einsicht —
»Wenn die intimen Korperteile auch nicht genannt werden, so verweist doch der Diskretionstopos auf
sie“ (ebd., S. 178) — kann ausgeweitet werden: Auch die ostentative Nichtnennung erschafft ein Wortzei-
chen, das auf ein eindeutiges Bezeichnetes referiert. In der Substitution des eigentlichen Zeichens
gegen das uneigentliche wird einerseits weiterhin das Genital signifiziert, andererseits jedoch die
Scham evoziert, mit der dasselbe behaftet ist. Die eindeutige Uneindeutigkeit betont so vor allem die
Notwendigkeit der Scham. Im Lichte der christlichen Geschichtsschreibung, wie sie Augustinus muster-
gliltig in De civitate Dei entworfen hat, ist diese Scham eine Folge des Siindenfalls und verweist
insofern auf den Verlust jener ersten Unschuld, welche den ersten beiden Menschen die schamfreie
Fortpflanzung und den schamfreien sowie willentlichen Gebrauch der membra ermoglicht hatte,
die Gott ihnen zum Zwecke der Prokreation gegeben hatte.

330 Im Folgenden mit Ubersetzung zitiert nach: Guillaume de Lorris und Jean de Meun: Der Rosenro-
man. 3 Bd. Ubers. u. eingeleitet von Karl August Ott. Miinchen 1976-1979 (Klassische Texte des romani-
schen Mittelalters 15).

331 Vgl. Vv. 1323-1325.

332 Dies kiindigt dem Erzahler Oiseuse an: ,[...] Les plus beles genz, ce sachiez | Que vos famais nul leu
truissiez, | Si sont li compaignon Deduit, | Qu’il moine avuec soi e conduit.* (Ubers. [Ott]: ,Die schénsten



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 403

eine descriptio membrorum (Deduit: Vv. 801-830, Leece: Vv. 840-864), welche von Amor begleitet
wird, der verschiedene Pfeile hat (Vv. 935-984), namlich die fiinf schonen Pfeile Schonheit (Biautez),
Einfachheit (Simplece), Freimut (Franchise), Gesellschaft (Compaignie) und freundliches Gebaren (Biauz
Semblanz) und die fiinf hisslichen Pfeile Stolz (Orguiauz), Gemeinheit (Vilanie), Schande (Honte), Hoff-
nungslosigkeit (Desesperance) und Unbestindige Gedanken (Noviaus Pensers). Mitglied der tanzenden
Runde ist auch die Schonheit (Biautez), welcher Amor sich zugesellt, die eine descriptio membrorum
erhdlt. Von den weiteren Anwesenden werden in unterschiedlichem Ausmafl die membra in die de-
scriptio einbezogen, wobei auffllig ist, dass die Freigebigkeit (Largece) iiber ihre weit ausgeschnittene
Kleidung und den entblof3ten Hals allegorisiert wird, welcher sichtbar ist, weil sie die Brosche ver-
schenkt hat, welche das Kleid zuvor geschlossen hat, sodass diese Tugend zugleich sexualisiert
wird. Der Erzdhler entfernt sich vom Gefolge des Vergniigens, um — nur von Amor verfolgt — den qua-
dratischen Garten zu durchstreifen, in welchem er einen quadratisch eingefassten Brunnen findet
(Vv. 1425 ff.). Dies ist, wie eine Inschrift verrit, der Quell, in dem Narziss ertrunken ist. Die am Grunde
des Brunnens liegenden Kristalle haben die Eigenschaft, dass der Erzdhler in ihnen alles sieht, was
um ihn herum in dem Garten geschieht, und 16sen zugleich Begehren aus. In ihnen erblickt er einen
Rosenstrauch, von welchem er unwiderstehlich angezogen wird. Diesem Rosenstrauch wendet er
sich zu und wahlt diejenige Knospe aus, welche er als die schonste erkennt, ,,denn sie erstahlt in
einer Farbe, | die so rot und so prichtig ist, | wie NATUR sie iiberhaupt machen konnte.“>* Amor, der
ihn verfolgt hat, schief3t nun prézise einen nach dem anderen seiner fiinf schénen Pfeile ins Auge
des Erzdhlers, welcher keinen von ihnen herausziehen kann, ohne dass nicht stets ein Teil abbricht
und in der Wunde verbleibt. Hierauf ergibt sich der Erzdhler in die Gewalt Amors und wird sein Va-
sall (Vv. 1955), worauf hin dieser das Herz des Erzihlers mit einem Schliissel verschlief3t (Vv. 1991 ff.).
Als er versucht, sich der Rose zu ndhern hat er zunédchst Erfolg, dann jedoch errichtet Frau Argwohn
(Jalosie) mithilfe anderer — Angst (Peor), Scham (Honte), Widerstand (Dangier) — eine quadratische
Burg um die Rose herum (Vv. 3797 ff.). Kurz nach der vollendeten Errichtung der Burg endet der von
Guillaume de Lorris vefasste Teil des Romanz.

Der Rest des Textes — der groflere, von Jean de Meun gestaltete Teil ab V. 4059 — ist der Eroberung
der Burg gewidmet, wobei eine Vielzahl ,didaktischer® digressiones, Dialoge und Reden, rund um das
Thema Liebe eingebunden sind. Der Erzihler trifft auf einen Freund (Amis), welcher ihm eine Liebeslehre
unterbreitet, die helfen soll, die Rose zu erobern. Die ganze Passage ist in einer aufwandigen Symmetrie
verschachtelt, welche verschiedene Themen in gespiegelter Reihenfolge verklammert und iiber ein Mono-
log-im-Monolog-Verfahren den Erzdhlstandpunkt immer weiter verschiebt. Sie behandelt als Themen —
in teils mehrfach gebrochener Perspektive — unter anderem die Liebesgabe, die Differenz von Schonheit
und Klugheit beim Mann, den harmonischen Naturzustand der Menschheit, die Gewalt durch Herrschaft
und in der Ehe und die Differenz von kérperlicher und kiinstlicher Schénheit.>** Als der Erzihler, wel-
chem der Amis geraten hat, sich von der Burg fern zu halten, anschlieflend eine Zeit lang durch den
Garten gestreift ist und vergeblich versucht hat, den Weg des Gebens zu gehen, stellt sich Amor bei ihm

Menschen, das wifdt, | die Thr irgendwo finden kénntet, | sind die Gefihrten von VERGNUGEN, | der sie
bei sich hat und anfiihrt.*)

333 Ubers. von Ott. — Afrz.: Car une color enlumine | Qui est si vermeille e si fine | Con Nature la pot
plus faire.

334 Die vom Amis imaginierte Perspektive des monologisierenden eifersiichtigen Ehemanns zeichnet
sich iibrigens — ebenso wie die nachfolgenden Predigten der Alten — durch eine Markierung als zumin-
dest zweifelhaft, wenn nicht fehlerhaft aus: beide erzdhlen Exempla, welche sie gegen die iibliche Lehr-
meinung interpretieren. Der eifersiichtige Ehemann erzdhlt von Lucretia und Penelope, nur um an
diesen zu behaupten, dass auch diese beiden tugendhaften Frauen zur Unkeuschheit hétten gebracht
werden kénnen: Penelope neis prendrait | Qui bien a li prendre entendrait (Ubers. [Ott]: ,,Selbst Penelope



404 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

ein, welcher befindet, dass der Erzdhler lange genug gelitten habe. Amor ruft sein Gefolge zum pale-
ment (V. 10.443), um zum Angriff auf die Rosenburg zu blasen. Im Gefolge der Erzwungenen Absti-
nenz kommt der Falsche Schein zu seinem Parlament, welcher, von Amor nach seiner Person
befragt, einen langen Monolog hilt, in welchem Invektiven gegen das Bettelménchstum enthalten
sind.* Es wird ein erster Angriff auf die Burg ausgefiihrt, wobei Male Bouche (der Bése Mund)
heimtiickisch von den Angreifern gemeuchelt wird. Der Erzdhler dringt in die Burg ein und trifft auf
die Alte, welche er dazu iiberredet, zum gefangenen Bel Acueil (Schoner Empfang) zu gehen, um die-
sem zuzureden. Sie predigt ihm eine lange, praxisbezogene, auf Wollust ausgerichtete Liebeslehre,
welche das Pendant zur (minnlichen) Liebeslehre des Amis ist, wobei sie Praktiken des Scheins,
weiblicher Verfiihrungskunst und der Kosmetik bis hin zur Intimrasur (Vv. 13.335-13.340) abhan-
delt.*® Die Befreiung des Bel Acueil gelingt noch nicht; der Erzdhler wird von dessen Wichtern
aufgegriffen.

Schlief3lich gelingt es Venus, einen brennenden Pfeil, ihre Fackel, in eine Schie3scharte der
Burg zu schie3en, woraufhin die Verteidigung zusammenbricht und der Erzdhler sich als Pilger der
Burg nahert. Schliellich kann er den Rosenstrauch beriihren und schiitteln, wobei er Samen ver-
streut, und seine Rose pfliicken. Mit dem Erwachen des Ichs im letzten Vers endet der Rosenroman
unvermittelt.

Kennzeichnend fiir die Gestaltung des Romans ist die Vielzahl der gegeneinander gefiihr-
ten, einander iiberlagernden Metaphern, welche in grof3er Zahl Sexualmetaphern sind.
Diese gegeneinander verschobenen Metaphernfelder bilden keinen vollstdndig koharent
erzdahlbaren Bildbereich aus, sondern kreisen um einige zentrale Metaphernbereiche, die
immer wieder aufgerufen werden, wie die Rose, der Garten und die Burg. Die narratio
setzt nicht auf vollstandige Harmonisierbarkeit aller Metaphoriken in eine koharente Er-
zdhlwelt, sondern gehorcht einer punktuellen, situativ-isolierbaren Logik, in welcher ein
Bildbereich jeder Zeit in einen anderen umbrechen kann. Insofern ist es zu einsinnig ge-
dacht, wenn Manfred Kern einerseits festlegt: ,,[D]ie Burg ist kein Konkretum, sie repra-
sentiert innerpoetisch die Geliebte oder besser: das, was sich um sie herum auftiirmt,

wiirde der erobern, | der sie richtig zu erobern verstiinde[.]“ [Roman de la Rose, V. 8605 f.]). In gleicher
Weise missbraucht die Alte dem Erzdhler gegeniiber, der zu erkennen gegeben hat, dass er ihre Predigt
fiir widerliches Geschwiétz hélt (Vv. 12.987-13.000), die Exempla von Dido und Aeneas, Phyllis und De-
mophon, Paris und Onone, Jason und Medea zu dem Schluss, dass Ménner unbestindig seien und
Frauen sich daher an mehrere Liebhaber zu halten hitten (Vv. 13.173-13.272). Die unorthodoxe Ausle-
gung allseits bekannter und in ihrem Sinngehalt relativ eindeutig konventionalisierter Exempla zeigt
jeweils, dass die Perspektive der redenden Figur keine ,objektive‘, sondern eine zweifelhafte ist. Gerade
im Falle der Alten schldgt sicherlich auch das konventionalisierte Sprechen des Figurentypus der vetula
zu Buche, das ihre Rede charakterisiert.

335 In Hinblick auf die oben so wichtige Unterscheidung von homo interior und exterior sei darauf ver-
wiesen, dass Falscher Schein eine — auch graphisch realisierte — Unterscheidung von manus corporalis
und spiritualis vornimmt (Vv. 11.471-11.482).

336 Der Bel Acueil, wiewohl eine mannliche Allegorie, ist — wie auch Scham, Béser Mund, Wider-
stand — als sozialpsychologische Komponente einer umworbenen weiblichen Geliebten, die im Verhalt-
nis zu einer (Hof-)Offentlichkeit steht, zu verstehen, weshalb der Jiingling der richtige Adressat einer
praxeologischen, weiblichen Liebeslehre ist.



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =— 405

denn die Geliebte selbst ist ja die Rose, die der Liebende pfliicken will“,**’ andererseits
aber selbst von ,,signifikatorischen Schichtungen und Verschachtelungen® spricht.>®
Genau diese konstante Verschiebung der Metaphernfelder, welche Kern im Folgenden
auf der Folie eines vermeintlichen stabilen Zentralsignifikats analysiert, macht es — ent-
gegen der wiederum scheinbar (zu) einsinnigen Definition zu Beginn des Romans: Or
doint Deus qu’en gré le recueve [ Cele por cui je I'ai empris; | C’est cele qui tant a de pris | E
tant es dine d’estre amee | Qu’el doit estre Rose clamee (Vv. 40-44)% — unmoglich, die
Rose oder die Geliebte festzulegen. Wahrend die Rose einerseits die ,Geliebte‘, anderer-
seits die Virginitdt selbst und nicht zuletzt das weibliche Genital meinen kann — die
leicht gewachsene Knospe, das zwischen den Rosenblattern der nicht gedffneten Bliite
verborgene Samenkorn, Vv. 3357-3378, sind als Anschwellen von Vulva und Klitoris les-
bar —, kann die Geliebte beispielsweise als Rose, als ,Statue‘ (image) und als Burg signifi-
ziert werden, wobei alle Metaphernbereiche jederzeit wieder — auch ins Genitale —
kippen kénnen.

Ubersetzt man die Metaphoriken in ihre jeweiligen Signifikate, so ldsst sich aus
deren Sukzession keine schliissige Handlung bilden. Die Dekodierung fiihrt ndmlich
zur Implosion der narratio, welche ja erst final zur Defloration, zum Schiitteln am Ro-
senbusch, fiihren soll, denn auf metaphorischer Ebene beginnt der Text bereits mit
einer Schichtung mehrfacher Deflorationsmetaphern, wenn dem Erzdhler von der —
nicht zufdllig mit einer descriptio membrorum ausgestatteten, weil prinzipiell wolliisti-
gen — MiifSigkeit (Oiseuse), der verschlossene Garten aufgeschlossen und der Eintritt
ins Reich korperlicher Lust gestattet wird, in welchem ein Brunnen flief3t. Der in seiner
perfekten quadratischen Form auflergewdhnliche Garten®*° wird von der Rezeption
des Textes in spaterer Handschriftenmalerei wiederum nicht zufillig in die mariani-
schen Bildformeln des hortus conclusus und der porta clausa gegossen, wahrend dem
frei stromenden Brunnen, in welchem Narziss den Tod gefunden hat, einerseits die aus
der orthodoxen Ikonographie eindringende Bildformel des fons vitae und andererseits

337 Manfred Kern: Tauschend erotisch. Poetische Verstellung und metapoetische List im ,Roman de la
Rose’. In: Verstellung und Betrug im Mittelalter und in der mittelalterlichen Literatur. Hrsg. von Martin
Baisch, Johannes Keller, Elke Koch et al. Gottingen 2015 (Aventiuren 7), S. 89-112, hier: S. 93.

338 Ebd. - Vgl. auch: Stephen C. Nichols: Rethinking Texts Through Contexts: The Case of Le Roman
de la Rose. In: Text und Kontext. Fallstudien und theoretische Begriindungen einer kulturwissenschaft-
lich angeleiteten Mediavistik. Hrsg. von Jan-Dirk Miiller unter Mitarbeit von Elisabeth Miiller-Luckner.
Miinchen 2007, S. 245-270.

339 Ubers. (Ott): ,[NJun gebe Gott, daf die ihn giinstig aufnehme, | fiir die ich ihn begonnen habe, |
jene namlich, die so viel Preis hat | und so wiirdig ist, geliebt zu werden, | daf} sie ROSE genannt wer-
den muf3.“

340 Die strenge Quadratur verweist konventionell auf die vier Elemente oder Himmelsrichtungen, wo-
durch bereits ein Bezug zu Nature gestiftet wird, deren Werkstoffe die vier Elemente und deren Wir-
kungsradius der Erdkreis sind.



406 =—— IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

diejenige des fons signatus als Kontrafaktur entgegengesetzt wird.>*' Diese traditionel-
len und alten, aus der Hoheliedexegese stammenden marianischen Konzepte342 -
nicht die erst spater entstandenen und entsprechend von den Buchmalern spaterer
Generationen adaptierten Bildformeln — liegen hier zugrunde und kontrastieren kon-
ventionelle Metaphoriken der Virginitdt (genauer: der Virginitdt Mariens) mit ihrer
Uberschreitung: der verschlossene Garten wird getffnet, indem die verschlossene
Pforte entriegelt wird, und der Brunnen im Garten ist nicht versiegelt, sondern strémt
frei. Im Horizont geistlichen Wissens spricht der Rosenroman von Anfang an die Spra-
che der Entjungferung und es sind die entsprechenden, der Defloration Beihilfe leisten-
den Allegorien, die als Attribut die Korperlichkeit der descriptio membrorum beigelegt
erhalten, ndmlich Frau Miifigkeit (Oiseuse: Vv. 524-574), Herr Vergniigen (Deduit: Vv.
801-830) und Frau Frohlichkeit (Leece:**® Vv. 840-864) sowie Frau Schinheit (Biautez:
Vv. 992-1016)*** und die sich entbléR3ende Freigebigkeit (Largece: Vv. 1163-1174) .34

341 Besonders eindriicklich ist in dieser Hinsicht die Gestaltung des Gartens in der spaten Handschrift
Harley MS 4425, fol. 12, aber auch die erste freundliche Aufnahme des Erzihlers im Rosengarten durch
die Jungfrau Bel Acueil, fol. 30": http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=harley_ms_4425_
fs001r (aufgerufen: 28.01.2022).

342 Der Hoheliedvers lautet: hortus conclusus soror mea sponsa hortus conclusus fons signatus (Ct 4,12;
Ubers. [Christine Schmitz, Stefan Stirnemann]: ,,Ein verschlossener Garten ist meine Schwester, Braut,
ein verschlossener Garten, eine versiegelte Quelle.“). Die verschlossene Pforte ist den Prophezeiungen
der messianischen Zeit des Hesekiel entnommen: et dixit Dominus ad me | porta haec clausa erit non
aperietur et vir non transiet per eam (Ez 44,2; Ubers. [Christina Kreuzwieser]: ,,Und der Herr sagte zu
mir: ,Dieses Tor wird geschlossen bleiben; es wird nicht getffnet werden, und kein Mensch wird durch
es hindurchgehen[.]*“). Vgl. zur marianischen Auslegungstradition im lateinischen und deutschsprachi-
gen Schrifttum Salzer, Bilder und Beiworte Mariens, S. 9 f. (Brunnen) u. S. 15f. (Garten). — Auch der
spdter um die Rose errichtete Turm ist — sowohl vom Konzept her als auch von den Bildformeln der
Buchmalerei — auf der Folie eines marianischen Virginitdtssymbols verstehbar, ndmlich die Turris Davi-
dica, welche wiederum dem Schonheitspreis des Hoheliedes entstammt: collum tuum sicut turris ebur-
nea (Cant 7,4; Ubers. [Christine Schmitz, Stefan Stirnemann]: ,,Dein Hals ist wie ein elfenbeinerner
Turm.“) und vom Turm als bewaffnete Festung besonders: sicut turris David collum tuum quae aedifi-
cata est cum propugnaculis | mille clypei pendent ex ea omnis armatura fortium (Cant 4,4; Ubers. [Chris-
tine Schmitz, Stefan Stirnemann]: ,,Wie der Turm Davids ist dein Hals, der mit Schutzwehren gebaut
ist, tausend Schilde hingen an ihm, jede Art von Bewaffnung der Tapferen.*).

343 Afrz. leece ist mit lat. laetitia verwandt.

344 Frau Reichtum erhdlt zwar eine descriptio superficialis (Vv. 1017-1108), die jedoch die Gliedmaf3en
und damit den eigentlichen Korper ausspart und nur von ihrer kostbaren Kleidung spricht. Ihr zugeord-
net wird ihr ami veriteus (V. 1111), ein schoner Jiingling (Un vallet de grant biauté plein, V. 1110). Hier
findet eine planvolle Dissoziation von Korper und Akzidentien statt, welche in der Hasstirade des eifer-
siichtigen Ehemanns und in der Predigt der Alten im zweiten Teil von Jean de Meun aufgegriffen wird.
345 Auf den Zusammenhang zwischen der Gabe der Largece und der dadurch entstehenden lasziven
Enbl6f3ung ist bereits eingegangen worden. Auch dieses Thema greift Jean de Meun im zweiten Teil des
Rosenromans wieder auf, ndmlich in den Ausfiihrungen des Amis, in den Tiraden des Ehemannes und
in der Predigt der Alten. Der Zusammenhang von — materiell kostbarer — Liebesgabe und dem Verdacht
der Kauflichkeit von (kérperlicher) Liebe wird hier breit behandelt und geht auf eine bereits alte Tradi-
tion zuriick, die bspw. bei Andreas Capellanus (De amore) niederschlag findet, welchen Jean de Meun


http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref%3Dharley_ms_4425_fs001r
http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref%3Dharley_ms_4425_fs001r

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =— 407

Die im — von Jean de Meun gestalteten — zweiten Teil an prominenter Stelle einge-
fiigte descriptio der Nature wird hingegen als Nicht-descriptio gestaltet. Thre — alle
menschliche Schonheit generierende und iiberschreitende — Schonheit wird mit dem
Verweis auf die Unfidhigkeit des Erzdhlers, sie darzustellen, vorenthalten, jedoch
gleichwohl iiber das konventionelle nomen proprium ,Helena‘ aufgerufen, welches
iiber eine digressio, namlich die Erzahlung von Zeuxis, eingebunden wird:

Bien la vous vousisse descrire,
Mais mes sens n’i pourrait soufire.
Mes sens! Qu’ai je dit? c’est du meins.
Non ferait veir nus sens humains,
Ne par voiz vive ne par notes;

E fust Platons ou Aristotes,
Algus, Euclidés, Tholomees,

Qui tant ont or granz renomees
D’aveir esté bon escrivain,

Leur engin seraient si vain,

S’il osaient la chose emprendre,
Qu’il ne la pourraient entendre;
Ne Pygmalion entaillier;

En vain s’i pourrait travaillier
Parrasius; veire Apellés,

Que je mout bon peintre apel, les
Beautez de li jamais descrivre

Ne pourrait, tant eiist a vivre;

Ne Miro ne Policletus

Jamais ne savraient cet us.

Zeusis neis par son bel peindre
Ne pourrait a tel fourme ataindre,
Qui, pour faire 'image ou temple,
De cinc puceles fist essemple,

Les plus beles qu I’en pot querre
E trouver en toute la terre,

Qui devant lui se sont tenues
Tout en estant trestoutes nues,
Pour sei prendre garde en chascune
S’il trouvait nul defaut en I’'une,
Ou fust seur cors ou fust sour membre,
Si con Tulles le nous remembre,
Au livre de sa Retorique,

Qui mout est science autentique.

teilweise fast im Wortlaut verarbeitet hat. Dass bereits hier Freigebigkeit mit korperlicher lascivia ver-
bunden wird, ist also durchaus kein Zufall. Dass sie als Begleiterin des bon roi Artu de Bretaigne ge-
nannt wird (Vv. 1175-1190), darf sicherlich als Interpretament fiir den Stoffkreis der matiére de Bretagne
aufgefasst werden. Auch im Architrenius begegnet der aus dem Gefolge des Artus stammende Gawan
als Kampfer der Largitio.



408 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Mais ci ne peiist il riens faire,
Zeusis, tant seiist bien pourtraire,
Ne coulourer sa pourtraiture,

Tant est de granz beauté Nature.
Zeusis! non pas trestuit li maistre
Que Nature fist onques naistre;
Car, or seit que bien entendissent
Sa beauté toute, e tuit vousissent
A tel pourtraiture muser,

Ainz pourraient leur mains user
Que si trés grant beauté pourtraire.
Nus fors Deus ne le pourrait faire.
(Roman de la Rose, Vv. 16.165-16.210)>*°

346 Ubers. (Ott): ,,Gern wollte ich sie euch schildern, | doch kénnte mein Verstand dazu nicht genii-
gen. | Mein Verstand! Was habe ich gesagt? Das ist das mindeste. | Kein menschlicher Verstand tite es
wahrtlich, | weder mit Worten noch durch Schrift; | und wére es auch Plato oder Aristoteles, | Algus,
Euklid oder Ptolemdus, | die jetzt in so grofiem Ruf stehen, | gute Schriftsteller gewesen zu sein, | ihr
Talent wiére so eitel, | wenn sie diese Sache zu unternehmen wagten, | daf} sie sie nicht einmal verste-
hen konnten; | noch kénnte Pygmalion sie in Stein hauen; | vergeblich wiirde Parrhasius | sich damit
abmiihen; sogar Apelles, | den ich als einen sehr guten Maler bezeichne, konnte | ihre Schonheit nie-
mals beschreiben, | wie lange er auch zu leben hitte; | auch Myro und Polyklet | wiirden niemals diese
Kunst beherrschen. | Selbst Zeuxis kénnte mit seinem schonen Malen | niemals eine solche Form errei-
chen, | er, der fiinf Jungfrauen, um das Bild | im Tempel zu gestalten, zum Vorbild nahm, | die sch6ns-
ten, die man auf der ganzen Erde | suchen und finden konnte | und die sich vor ihm | ganz nackt
aufstellten, | so daf er auf jede einzelne achten konnte, | wenn er bei einer irgendeinen Fehler fand, |
sei es am Korper oder an einem einzelnen Glied, | wie Tullius es uns berichtet | in seinem Buch tiber die
Rhetorik, | die eine sehr authentische Wissenschaft ist. | Doch hier hitte auch er nichts vermocht, | der
Zeuxis, wie gut er auch zu malen | und seine Gemadlde zu kolorieren verstand, | denn von so grofier
Schonheit ist NATUR. | Zeuxis! vielmehr alle Meister nicht, | die Natur jemals gebdren lief3; | denn, auch
wenn sie ihre ganze Schonheit wohl | verstanden hétten und alle sich | um ein solches Gemélde bemii-
hen wollten, | so kénnten sie doch eher ihre Hinde abnutzen, | als eine so sehr grofle Schonheit malen.
| Niemand aufler Gott verméchte das.“ — An diesem Abschnitt wéren interessante Beobachtungen zur
wechselweisen Verwendung verschiedener gegeneinander gefiihrter Formen der Darstellung zu ma-
chen, insofern hier, die Grenzen verschiedener Kiinste iiberschreitend, unterschiedslos verschiedenste
Meister gereiht werden, deren Fahigkeiten als unzureichend dargestellt werden, ndmlich: Platon, Aris-
toteles, Aegus, Euklid, Ptolemdus, Pygmalion, Parrhasius, Apelles, Myro Polyklet und Zeuxis, denen
als Tatigkeiten peindre, descrivre, pourtraire und entaillier zugeordnet werden. Dabei ist einerseits das
Verbum pourtraire auffallig und andererseits der Umstand, dass Apelles zwar einerseits als peintre ein-
gefiihrt, seine Tatigkeit jedoch als descrivre angegeben wird. Ob unter pourtraiture indessen ein Bild
mit ,,Portratdhnlichkeit“ zu verstehen ist (vgl. Kap. IV.1.1, S. 288, Anm. 60-62, sowie Kap. IV.1.3), ob
also aus den genannten Begriffen und ihrer Verwendung auf einen mimetischen Charakter von Malerei,
Bildhauerei und Dichtung zu schlief3en ist, ware zu diskutieren.



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 409

Dabei wird die Kreatiirlichkeit der Nature eigens ausformuliert:

Tant est bele que plus n’en sai.

Car Deus, li beaus outre mesure,

Quant il beauté mist en Nature,

Il en i fist une fontaine

Toujourz courant e toujourz pleine,

De cui toute beauté desrive;

Mais nus n’en set ne fonz ne rive.
(Roman de la Rose, Vv. 16.232-16.238)**"

Dies geht soweit, dass auch Nature selbst als reine Sexualmetapher aufgefasst wer-
den kann, wie beispielsweise eine geradezu ,allegoretische‘ Bebilderung des Ms. fran-
cais 1565 (entstanden 1352 u. Z.) der Bibliothéque nationale de France zeigt: diese
Illumination (fol. 104"), welche von ihrer Stellung im Text her die Episode der in ihrer
Schmiede arbeitenden Nature illustriert, zeigt ein nacktes Paar unter einer Bettdecke,
aufeinander liegend, einander zugewandt, die Augen gedffnet, sich anblickend, of-
fenbar beim Beischlaf.>*® Uberhaupt sprechen die Illuminationen dieser Handschrift
eine deutliche Sprache, was den wolliistigen Charakter der geschilderten Gegen-
stande angeht. So wird Richesse, ein Hiindchen (?) haltend, in Begleitung ihres na-
menlosen, jugendlichen Liebhabers gezeigt, welcher seine Hand in Gegenwart des
Erzihlers unumwunden auf ihrem Schof ruhen lisst (fol. 66").3*° Nature selbst ist of-

347 Ubers. (Ott): ,,[S]o schén ist [sie], daf3 ich nicht mehr dariiber weif. | Denn als Gott, der iiber alle
Maf3en Schone, | die Schonheit in die NATUR legte, | da machte er aus ihr eine Quelle, | die immer flief3t
und immer voll ist, | von der alle Schonheit ausgeht; | doch niemand kennt ihren Grund und ihr
Ufer.“ — Diese Stelle zitiert auch Huber, Aufnahme und Verarbeitung, S. 280, fasst Nature jedoch dabei
als Prinzip einer rein positiven Emanation géttlicher Schénheit in der Welt auf. Gleichwohl betont auch
der in Rede stehende Textausschnitt die radikale Differenz zwischen Transzendenz, insofern Gott eben
li beaus outre mesure, also jenseits allen Maf3es ist, wahrend das Prinzip der in die Welt ausflielenden
Schonheit eben stets nur von Nature, nicht jedoch von Gott selbst kommt. Sie ist die frei stromende
Quelle - im Gegensatz zum fons signatus — selbst. Das Maf3 aber ist geradezu Kennzeichen diesseitig-
immanenter Schénheit.

348 Die Illustration ist abgedruckt in: Nathalie Coilly, Marie-Héléne Tesniére (Hrsg.): Le Roman de la
rose. L’art d’aimer au Moyen Age. [Paris] 2012, S. 38, I11.30, mit der Anmerkung: ,,Cette enluminure
représente la ,forge’ de Nature de la maniére plus directe, comme le lieu de la reproduction des indivi-
dus. Car Nature lutte contre la Mort pour assurer la perpétuation de I’espéce [...].“ — Das Ms. Harley 4425
bspw. zeigt demgegeniiber eine Frau mit langem, offenem, goldenem Haar, in einer Schmiede stehend
und mit einem Hammer einen Sdugling formend. — Eine weitere Handschrift (University of Chicago
Library MS 1380) zeigt Signifikat und Signifikant in einem Bild nebeneinander vereint. Die Beischlifer
sind hier fast identisch dargestellt wie in Ms. francais 1565, nur steht am Fuflende ihres Bettes Nature
in blauem Kleid und gekront, vor sich — auf Hiifth6he — einen nackten Sdugling, die rechte Hand mit
Hammer zum Schlag erhoben, wiahrend im Hintergrund ein Feuer angeheizt wird. (Das Bild findet
sich unter: https://grammarrabble.wordpress.com/2014/06/26/on-the-public-highway-of-grammar-
michael-a-johnson/, aufgerufen: 28.01.2022).

349 Coilly/Tesniére, Le Roman de la Rose, S. 36, IlL. 26.


https://grammarrabble.wordpress.com/2014/06/26/on-the-public-highway-of-grammar-michael-a-johnson/
https://grammarrabble.wordpress.com/2014/06/26/on-the-public-highway-of-grammar-michael-a-johnson/

410 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

fenbar in einer Illumination dargestellt, welche ihren Hohepriester, Genius, beim Pre-
digen zeigt, wahrend sie, hinter ihm stehend, einen als Sexualsymbol verstehbaren
Hasen in der Rechten hilt, auf welchen sie mit der Linken hinweist (fol. 1277).>*°

Die dem natura-Prinzip entsprechende descriptio membrorum wird indessen ver-
schoben. Anstatt Nature mit ihr auszustatten, wird sie in die finale Eroberung der Rose
inseriert, hier jedoch — im Sinne der sich verschiebenden, sexualisierten Metaphernfel-
der — invertiert. Nachdem durch die Predigt des Genius, des Helfers der Venus, der Wi-
derstand iiberwunden ist, geht Venus zum Angriff auf die Burg iiber, die Scham,
Vernunft und andere um die Rose herum errichtet haben:

Lors s’est Venus haut secourciee;
Bien sembla fame courrouciee;
L’arc tent e le brandon encoche,

E quant el I’ot bien mis en coche,
Jusqu’a l'oreille I’arc enteise,

Qui n’iert pas plus lons d’une teise,
Puis avise, com bone archiere,

Par une petitete archiere

Qu’ele vit en la tour reposte,

Par devant, non pas par en coste,
Que Nature ot par grant maistrise
Entre deus pilerez assise.

Cil pileret d’Argent estaient,
Mout gent, e d’argent soutenaient
Une image en leu de chaasse,

Qui n’iert trop haute ne trop basse,
Trop grosse ou trop graille; non pas,
Mais toute tailliee a compas

De braz, d’espaules e de mains,
Qu’il n’i faillait ne plus ne mains.
Mout irerent gent li autre membre;
Mais plus olant que pompe d’ambre
Avait dedenz un saintuaire,

Couvert d’un precieus suaire,

Le plus gentill e le plus noble

Qui fust jusqu’en Constantinoble.
(Roman de la Rose, Vv. 20.785-20.810)*!

350 Ebd., S. 39, IIL. 31.

351 Ubers. (Ott): ,,Alsdann hat VENUS sich hoch aufgeschiirzt; | wohl schien sie eine erziirnte Frau zu
sein; | den Bogen spannt sie und legt die Fackel ein, | und als sie sie wohl in die Kerbe eingelegt hat, |
spannt sie den Bogen bis zum Ohr, | der nicht ldnger als ein Klafter war, | dann zielt sie als gute Bogen-
schiitzin | durch eine kleine Schief3scharte, | die sie in dem Turm versteckt sah, | vorn und nicht auf der
Seite, | die NATUR mit grof3er Kunst | zwischen zwei Pfeilern angebracht hatte. || Diese Pfeiler waren
aus Silber | und sehr schon und trugen statt eines Schreins eine silberne Statue, | die weder zu hoch
noch zu niedrig war, | weder zu dick noch zu diinn, fiirwahr nicht, | sondern ganz regelrecht an den
Armen, | den Schultern und Hénden geformt, | so daf3 nicht mehr und nicht weniger an ihr sein muf3te.



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung — 411

Die Parodie der descriptio membrorum invertiert nicht nur die Sukzession der enumera-
tio, sondern sie riickt zudem die Vulva iiber die Metapher der von Nature an rechter
Stelle — vorne zwischen zwei Sdulen, iiber denen sich une image erhebt — platzierten
Schief3scharte (archiere) ins thematische Zentrum der stereotypen Formeln des Maf3es
(Qui n’iert trop haute ne trop basse, | Trop grosse ou trop graille; non pas, | Mais toute
tailliee a compas) und der Enumeration der Gliedmafien (De braz, d’espaules e de
mains), die von ihr ausgehen und beildufig abgehandelt werden, um das als Folie die-
nende Modell anzuzitieren und anschlief3end wieder zum Genital zuriickzukehren,
dem eine weitere Metapher, das Reliquiar (saintuaire), zuteil wird. Anstelle einer de-
scriptio membrorum, die das Genital — wortreich {iber eine tabuisierte Zone stolpernd —
verschweigt, bevor sie zu den Fiifien {ibergeht, wird hier das ,Bild (bzw. die ,Statue’,
image) der ,Geliebten aus einer wortreichen Ausfaltung von Genitalmetaphern als
wortarme Gliedmaflenenumeration entwickelt. Das sonst tabuisierte Zentrum wird hier
tatsachlich zum Zentrum, zu Ausgangspunkt und Ziel der Beschreibung, zum Ziel
eines Textes von beinahe 22.000 Versen.

Thre Berechtigung erhélt die ,natiirliche* Wollusterzeugung iiber die Darstellung
weiblicher Schénheit hier wie auch in den beiden Allegorien des Alanus dabei wiede-
rum durch ihre Relation mit einer gréf3eren Siinde, welche der finalen Erstiirmung
des Rosenbusches in der Predigt des Venus-Hohepriesters, Genius, vorweggeschickt
wird. Zwar konzediert Genius, dass seinem wolliistigen Regime alle — Kleriker und
Laien, Ordensleute und Weltmenschen (Vv. 20.752f.) — in einer procession (V. 20.743)
zum Rosenbusch folgen wiirden, sobald die Schranken einmal gefallen seien
(Vv. 20.743-20.746); jedoch ist dies — dem notwendigen Lauf der Natur und ihrer
innerweltlichen Ordnung geschuldet — ein notwendiges Ubel, eine ldssliche
Siinde im Verhdltnis zu jenem Grenzphdanomen, gegen das auch der Planctus naturae
des Alanus die physische Schonheit der Personifikation Natura setzt, namlich der
,Sodomie‘:

Si rest veirs qu’aucun mauvais ome,
Que Deus e sainz Peres de Rome
Confonde e aus e leur affaire!

Lairont les roses pour pis faire,
E leur donra chapeaus d’ortie
Deables, qui si les ortie;

Car Geniue, de par Nature,

| Sehr schén waren auch die anderen Glieder; | doch befand sich im Inneren ein Reliquiar, | das besser
duftete als eine Ambrakugel | und das mit einem kostbaren Schweifituch bedeckt war, | das hiibscheste
und edelste, | das es bis Konstantinopel gab.“ — An dieser Stelle wird eine digressio eingefiigt, welche
die Geschichte des Pygmalion referiert, dessen Statue so wunderschon gelungen ist, dass er sich in sie
verliebt und zu einem onanierenden Liebeskranken wird, den nur Venus erlosen kann, die seine Ge-
liebte lebendig macht, weil sie von seiner Entscheidung fiir die Unkeuschheit erfreut ist.



412 —— |V Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Pour leur vilté, pour leur ordure,

Les a touz en sentence mis

Avec noz autres anemis.

(Roman de la Rose, Vv. 20.765-20.774)>*

Es ist diese Letztbegriindung, die Naturnotwendigkeit der Wollusterregung, in deren
Dienst auch die Schonheit des Korpers steht, und der Horror vor der Siinde contra
naturam, welche die Ethik innerweltlichen Liebens legitimieren. Gleichwohl fleischli-
ches Begehren seit dem Siindenfall als defizient, weil mit Lust verbunden, zu denken
ist, so ist es doch — mit dem durch die Erbsiinde notwendigen Siindigsein der Krea-
tur — allem Kreatiirlichen von vorneherein eingeschrieben und bestimmt, ja: Das er-
erbte Ubel hidngt — pointiert im Fluch iiber die kiinftig schmerzenreiche Geburt der
Tochter Evas — untrennbar am Gebot der Prokreation. Notwendigkeit der Zeugung
durch Lust und Siindhaftigkeit des Menschen sind aufgrund derselben Lust von jeher
eins und unumganglich.

Die Ethik innerweltlichen Liebens, so scheint es, beschiftigt sich nicht zuletzt auf-
grund der schieren Unmoglichkeit, der Erbsiinde zu entrinnen, damit, demjenigen,
was zugleich notwendig und iibel ist — ndmlich: der Lust —, eine Form zu geben, wel-
che der Minimierung des Ubels dient. Paradoxerweise geschieht dies nicht durch voll-
standige Entsagung und Keuschheit, sondern durch die dienende Hinwendung zur
Dame (vgl. hierzu Kap. III).

Verstdrkt ab dem vierzehnten Jahrhundert entsteht rund um diesen Komplex jenes
vielfdltige und dynamische Korpus von Texten, welches die Forschung unter dem Gat-
tungsschlagwort der Minnerede versammelt hat und in welchem die bereits in Roman
und Sang virulenten Diskussionen wieder aufgegriffen werden. In diesem Textkorpus
tritt verstirkt erneut die — in einschldgigen Arbeiten zumeist rein laudativ gewertete —
descriptio membrorum hervor. Sie findet sich hier im Rahmen narrativer wie nicht-
narrativer Texte, sie beinhaltet jedoch — wie im Folgenden zu zeigen sein wird — stets
die bereits erarbeiteten mikronarrativen Implikate, die Protonarrative, welche ihr be-
reits in den Poetiken der Zeit um 1200 eingeschrieben werden.

Beredtes Zeugnis hierfiir legt der Umstand ab, dass die Identifizierung von
weiblicher Schonheit und weiblichem Genital, welche der Planctus und der Rosen-
roman in seiner inversen descriptio membrorum vornimmt, nicht singuldr geblieben
ist, sondern ihre Entsprechung in den deutschen Texten findet, welche — deutlich
spater als der Rosenroman und ohne erkennbaren Einfluss desselben — im deutschspra-

352 Ubers. (Ott): ,,Doch ist auch wahr, daf} gewisse bése Menschen, | die Gott und der Heilige Peter in
Rom | vernichten mogen, sie und ihre Art! | von den Rosen abstehen werden, um Schlimmeres zu tun; |
und ihnen wird der Teufel, der sie anreizt, | Krdnze aus Brennesseln geben; | denn GENIUS hat sie im
Namen der NATUR | wegen ihrer Schindlichkeit und ihrem Schmutz | alle verurteilt | zusammen mit
unseren anderen Feinden.“ — Zur expliziten Verdammung der Sodomiten durch den ,Brief’, den Genius
verliest (Vv. 19.505-19.686), sowie zu moglichen Beziigen des Roman de la Rose zum Planctus des Ala-
nus ab Insulis vgl. Bein, Orpheus als Sodomit, S. 53 f.



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 413

chigen Raum die Funktion des franzosischen ,Romans‘ einnehmen, namlich denje-
nigen der Liebesallegorie. Viele der narrativen Minnereden tragen strukturell die
Kennzeichen der Allegorie, welche bereits den Planctus, den Anticlaudianus, den
Architrenius und den Roman de la Rose pragen, namlich die Ich-Rede und die Trau-
meinleitung. In ihnen kehrt der Diskurs der Venus-Minne wieder, welchen die latei-
nischen Allegorien entworfen haben.

So trifft beispielsweise in einer Minnerede Meister Altswerts (Diz heizet der kittel,
B430)*>® das Text-Ich auf eine Botin der Venus, welche den Erzihler ins Land ihrer
Herrin einlddt und deren korperliche Schonheit — wie bei der Jungfrau aus dem Ge-
folge der Venus in Johannes‘ de Hauvilla Architrenius — selbstverstandlich allegorisch
die Venusliebe widerspiegelt. Jedoch beschrankt sich der Kittel eben nicht auf die Ex-
plizierung der Gliedmaflen, sondern stellt finalisierend ins Zentrum der descriptio
membrorum das weibliche Genital, welches fiir das Ich sichtbar ist, weil die junge
Frau den titelgebenden kitte*>* anhebt, um Blumen zu brechen und diese darin zu
sammeln.>

Der Text beginnt im Prolog mit einer Anrufung Gottes, welcher dem Ich bei der Einrichtung seines Ge-
dichtes helfen soll, um es derjenigen, um derentwillen der Erzdhler dichtet, angemessen zu machen.
Sie allein ist Gegenstand seines Denkens und er hofft auf ihre gnade. Der Erzdhler berichtet, wie er
eines frithen Morgens im Bett gelegen und iiber seine Geliebte nachgedacht habe und dariiber, Wie
ich mochte komen in daz lant, | Da nieman trurig herze vant (12,24 f.). Er kann nicht sagen, ob er wacht
oder schlaft, als mit einem Mal ein Bote ruft und verspricht, ihn ins Land der Venus zu fiihren. Das Ich
bricht auf und streift zur Maienzeit durch vielerlei Lander in Richtung Schottland und versucht den
Weg ins Land der Venus zu erfragen. Der Erzdhler und sein Knecht verlieren nacheinander beide
Pferde, eines wird von einem Bédren geraubt, eines stiirzt in eine tiefe Schlucht. In einem maibliihenden
Tal treffen sie auf einen wilden Mann, der gegen einen Eber kdmpft. Nach weiteren fiinf Tagen des
Irrens sinken sie erschopft in den Schlaf, wobei es dem Ich wiederum scheint, als riefe der Bote. Dies-
mal folgt der Erzdhler dem Boten und gelangt in ein schines Tal, Da fant ich schonheit an zal (18,33), zu
einem Garten mit Brunnen und zur Venus-Burg. Der Bote ldsst ihn vor der Burg warten, wahrend er bei
den sechs Kéniginnen, die hier regieren, um Botenbrot wirbt. Der Garten weist alle Zeichen der prokrea-
tiv-zyklischen Naturordnung auf: die Biume tragen Friichte (20,14), Obst und Bliite finden sich gleich-
zeitig (20,24), es herrscht das Prinzip der Lust (Wie trurig er ist, er wirt fro. 20,25), die Rosen 6ffnen sich
und die Vigel beginnen zu balzen (20,26-28). Die Halle, die in den Garten gebaut ist, enthélt eine
Reihe von Frauen- und Ritterbildern, die der maler da von Kriechenlant (21,7) [= Zeuxis?; F. D. S.] gemalt
hat und die ihm daz herze wilde (21,10) machen. Das Ich gelangt zu einem Rosenhag mit einem Weiher,

353 Ich verwende zur besseren Identifizierbarkeit der Texte die Zdhlung der Minnereden nach Tilo
Brandis entsprechend dem Handbuch der Minnereden. 2 Bd. Hrsg. von Jacob Klingner, Ludger Lieb,
mit Beitrdgen von Iulia-Emilia Dorobantu, Stefan Matter, Martin Muschick, Melitta Rheinheimer und
Clara Strijbosch. Berlin/Boston 2013. — Der Text wird auf die 2. Halfte des 14. Jhs. im Oberrheinischen
Raum lokalisiert. Vgl. Ingeborg Glier: Art. Meister Altswert. In: VL 1 (1978), Sp. 319 f.

354 Der letzte Vers lautet: Diz buch daz heizet der kittel. || Amen. — Der Kittel wird hier und im Folgen-
den zitiert nach Meister Altswert. Hrsg. von W. Holland/A. Keller. Stuttgart 1850 (Bibliothek des litterari-
schen Vereins in Stuttgart 21), S. 11-69.

355 Fiir eine ausfiihrlichere Inhaltszusammenfassung als die nun folgende vgl. Klingner/Lieb, Hand-
buch der Minnereden, S. 721-727.



414 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

der schon und fischenrich (22,20) ist. Zehant kam gein mir gegangen | In des siiezen meien touwe | Ein die
allerschonste frouwe, | Die ich mit ougen ie gesach (22,24-26) und die er fiir seine Geliebte ,,G* hilt, von
welcher er sagt: In irem dienste ich tobe (23,12). Es setzt eine descriptio membrorum der jungen Frau ein,
in der Elemente ihres Korper bestdandig mit den Blumen und der Wiese, durch welche sie barfuf3 lauft,
kontrastiert und durch die erotische Semantik der bereits erwdhnten, sich 6ffnenden Blumen konnotiert
werden. So hebt sie ihr Gewand, damit dieses nicht vom Tau benetzt wird, welcher ins Gras gefallen ist,
durch das die Blumen hervorleuchten (24,5-9). Ihre krausen Locken, die sie mit Blumen schmiickt,
werden mit dem ,krausen‘ Gewand in Verbindung gebracht, welches so durchscheinend ist, dass ihre
Haut wie ein ruch baldekin (= Seide von Bagdad) hindurchscheint (24,20-26): Ir glanz glichet apfelbluot,
| Also sie zuo erste uz schiuzet (24,27 £.). Mit den Worten Der frauwen nam ich eben war (24,30) beginnt
eine enumeratio der membra von Kopf bis Fuf3 (24,31-25,32). Als die junge Frau den Erzéhler bemerkt,
kiindigt sie ihm die Gewdhrung all seines Begehrens an (26,30 f.), sie kiissen sich und umarmen sich
und schliellich kommt es zum Beischlaf: Es was numme dan ein wesen do (28,6). Der Erzihler liegt
verziickt und seiner Sinne beraubt an sie geschmiegt (28,10-12), als der Wéchterruf die Kaiserin und
fiinf Koniginnen ankiindigt. Die junge Frau liefert nun eine Erkldrung fiir die Koniginnen (28,14-29,3:
Venus, Ehre, Treue, Bestindigkeit, zarte Liebe, Maf}) und die ihnen zugeordneten Farben (29,15-30,7:
Venus: Gold, Ehre: Rubin, Treue: Schwarz, Bestandigkeit: Saphir, zarte Liebe: Griin, Maf3: Perlenweif)
sowie eine Erkldrung des Bildprogramms des Pavillons im Garten (30,18-31,7), welches diejenigen dar-
stellt, die von den sechs Kéniginnen erwéahlt sind. Der Erzdhler identifiziert die junge Frau als seine
geliebte ,,G“, diese jedoch gibt an, deren zeitgleich geborene Doppelgédngerin zu sein, ihr jedoch Mit
werken und ouch mit worten | An zucht, an tugend, an allen orten (32,22f.) ungleich zu sein. Anschlie-
Bend fiihrt sie das Ich in die Burg der Venus, wo er die Koniginnen sieht, die alle ausfiihrlich (aber
nicht stark korperlich) beschrieben werden. Es schlief3t ein Dialog mit Venus an, welche das Ich nach
dem Stand der ,neuen Minne‘ im Elsass fragt, woraufhin der Erzdhler von grobem Missverhalten hin-
sichtlich von Kosmetik, Kleidermode und unsittlichem Verhalten berichtet. Unfldtigkeiten und grobe
Scherze werden Dichtung und Sang vorgezogen, sittsame Kleidung durch solche vertauscht, die sowohl
die Genitalien der Médnner als auch die der Frauen entbl63en und konstant Anlass zur liisternem Vo-
yeurismus geben: Da schouwet man den lieben swanz, | Der henget an dem rouch, | Und ist gelich einem
gouch. | Wan er sich dan wil bucken, | So beginne die frouwen gucken, | Sie lachen alle und sint gemeit; |
Das ist die minne, die man treit (52,24-30). Die ,neue Minne‘ besteht im Wesentlichen in der willentli-
chen Verkehrung von Wohlverhalten in unkeusches und vulgéres Verhalten und wird von den Konigin-
nen streng verurteilt (56,5 f.). Venus gibt dem Erzdhler einen Katalog des Wohlverhaltens und positiver
Effekte rechter Minne mit auf den Weg und beschenkt ihn mit Edelsteinen, die Tugenden symbolisie-
ren. Nach dem Erwachen mit dem Hahnenschrei wird noch einmal die Geliebte gelobt.

Die ausfiihrliche descriptio membrorum der Venusbotin vor dem Beischlaf miindet in
einen Passus, der das Blumenbrechen mit ihrem Genital engfiihrt:

Ich beschoute sie ganz und gar
An aller enden hin und har.
Daz ich mit eren moht sehen.
Nu sult ir horen und spehen!
Uff huob sie ir kittelin,

Schon rosen brach sie dar in.
Daz hat sie vor ee getan.

Ob sie zuo mir wolte gan,

Sie wolte ir ere besorgen.

Die heimlich stat verborgen



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 415

An der schonen verstarret ich.

Ir clarheit was so glanzes rich,

Daz ez mir zwifel brachte

Und ich mich selber bedachte,

Ob sie ein irdisch bilde wer.

Alles unmuotes wart ich ler,

Freude {iiber freude het ich da,
Uberfluzig wart ich fro.

(Meister Altswert: Der Kittel, S. 26,2-19)

Das Genital, das sonst wortreich verschwiegen und auch hier als ,heimlicher Ort‘ be-
nannt wird, ist das Ziel der descriptio und wird zum eigentlichen Gegenstand des Bli-
ckes, wenn sich das Ich hieran verstarret. Der syntaktische Bezug des Pronomens im
Folgesatz bleibt dabei offen, sodass das Ir sowohl auf die junge Frau als auch auf die
heimlich stat selbst bezogen sein kann, deren Glanz evoziert wird.

Der Kittel modelliert damit ein hochgradig paradoxes Minnekonzept, in dem einer-
seits alle Elemente der Lusterzeugung durch fleischliche Schonheit enthalten sind, in
dem aber andererseits der Beischlaf im Linzenzraum des Traumes zugleich zur Durch-
gangsstation auf dem Weg zu einer durch Venus ex cathedra vorgetragenen Minne-
ethik wird, die auf dem Prinzip des Maf3haltens beruht. Das Ich, das im Traum mit
seinem ,alter tu‘ geschlafen hat, hat sich zugleich mit seiner Geliebten vereinigt und
nicht vereinigt, hat mit ihrer moralisch schwacheren Doppelgdngerin Blumen gebro-
chen, ohne ,,G*“ anzutasten, und nimmt aus diesem Lizenzraum des Halbschlafs zu-
gleich eine Minneethik mit, welche den Vollzug des Beischlafes mit ,,G* selbst wieder
hinauszuschieben in der Lage ist.

Schon bei Augustinus ist der Traum — und auch das konzeptionelle und nicht-
wolliistige Sprechen — ein Linzenzraum, der von moralischer Verantwortlichkeit freige-
halten bleibt. In De genesi ad litteram wird ausgefiihrt, dass unziichtige Traume nicht
siindhaft seien:

Unde aliquando fit quaestio de consensionibus somniantium, cum etiam concumbere sibi viden-
tur, vel contra propositum suum, vel contra etiam licitos mores. Quod non contingit, nisi cum ea
quee vigilantes etiam cogitamus, non cum placito consensionis, sed sicut etiam talia propter ali-
quid loquimur, sic admoventur in somnis, et exprimuntur, ut eis naturaliter etiam caro moveatur,
et quod naturaliter colligit, per genitales vias emittat [...]. [...] Porro ipsa phantasia, quee fit in cogi-
tatione sermocinantis, cum ita expressa fuerit visione somniantis, ut inter illam et veram commix-
tionem corporum non discernatur, continuo movetur caro, et sequitur quod eum motum sequi
solet, cum hoc tam sine peccato fiat, quam sine peccato a vigilante dicitur, quod ut diceretur, sine
dubio cogitatum est. (Augustinus: De genesi ad litteram XI1.15,31)*°

356 Ubers. (Perl): ,,Aus diesem Zusammenhang erwéchst manchmal die Frage, wie es sich mit der Zu-
stimmung von Trdumenden verhdlt, wenn es ihnen so scheint, als {ibten sie, gegen ihren Vorsatz oder
gar wider erlaubte Sitten, Beischlaf aus. Wir konnen iiber diese Dinge, wenn wir wach sind, sprechen,
ohne mit Wohlgefallen in sie einzuwilligen, weil wir aus ganz anderen Griinden {iber sie sprechen. Im
Schlaf jedoch treten sie so an uns heran und kommen so stark zum Ausdruck, dal das Fleisch im



416 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Insofern kann auch der Traumrahmen der Allegorien und der explizit diskursiv-
kiinstliche Charakter dieser Dichtungen als eine Form der literarischen Verhandlung
des ethischen Problems der rechten Minne verstanden werden, in dem die fleischli-
che Minnegewdhrung neutralisiert wird und so zum Prozess einer literarisch vermit-
telten Ethisierung auf Basis der zugrundeliegenden Lust fiihrt. Der Traumrahmen ist
Modus des ,paradoxe amoureux‘, in welchem die ethisch problematische Lust zum
Motor einer Ethisierung werden kann, der nur funktioniert, weil die Lust, die ihn an-
treibt, zugleich suspendiert werden muss.>” Es bleibt festzuhalten, dass Schoénheit
der Frau hier als Zeichen gesetzt ist, jedoch nicht etwa fiir Tugend oder Adel, sondern
als Aquivalent des Genitalen.>*®

Diese Zeichenrelation zwischen kérperlicher Schénheit und dem Genital ist es
auch, welche im Disput der Frau mit ihrer fut im sogenannten Rosendorn (13./15. Jh.)**
zum Tragen kommt, wenn die Vulva ihre Tragerin auffordert, auch an ihr Wohl zu den-
ken, und der Frau vorhalt, dass diese allein um ihretwillen — also der Vulva halber —
geliebt werde:

Die fut sprach zu der junckfrawe:
,Des sult ir mir glauben.

Wann ewr schon vil lobes hot,
Meyn brevn mir nit vbel stat.

Ein ycklich ding man liben sol

Traumzustand auf natiirliche Weise erregt wird und das, was es auf natiirliche Weise gesammelt hat,
durch die Geschlechtswege ausscheidet. [...] Und wenn schliefllich das (auf der Vorstellung allein beru-
hende) Gedankenbild, das der denkende Verstand des Sprechenden zur Gestalt werden 1d83t, sich so in
der Vision des Traumenden Ausdruck verschafft, daf3 zwischen ihm und der wirklichen Vereinigung
der Leiber nicht zu unterscheiden ist, wird unmittelbar das Fleisch erregt, und es erfolgt, was dieser
Erregung zu folgen pflegt. Und das geschieht gleichwohl ebenso ohne Siinde, wie auch der wache
Mensch ohne zu siindigen dariiber spricht, der zweifellos, um davon sprechen zu kénnen, es gedacht
haben muf3.“

357 Zum Problem des ,paradoxe amoureux‘ fiir den Sang vgl. jlingst: Riidiger Schnell: Tod der Liebe
durch Erfiillung der Liebe? Das paradoxe amoureux und die hofische Liebe. Gottingen 2018.

358 Es sei in diesem Zusammenhang noch einmal an die bereits zitierten Verse aus dem Planctus natu-
rae des Alanus ab Insulis erinnert, in welchem die Zeichenfunktion des schonen Kérpers fiir die verbor-
gen liegenden Genitalien explizit gemacht wird, wenn dieser Kérper zu deren ,Vorspiel* (praeludium)
wird: Cetera vero quae thalamus secretior absentabat meliora fides esse loquatur. In corpore etenim vul-
tus latebat beatior cuius facies istentabat praeludium. — Ubers. (Kohler): ,Das Ubrige — ein geheimeres
Gemach hielt es verborgen — sei noch besser, so legte es die Vermutung nahe. Denn in ihrem Leib lag
unsichtbar eine noch gliicklichere Gestalt, von dessen Freude die dufiere Erscheinung nur ein Vorge-
schmack war“ (Alanus: Planctus, Prosa 1, S. 58).

359 Der Rosendorn wird hier und im Folgenden zitiert nach: Codex Karlsruhe 408. Bearbeitet von Ur-
sula Schmid, Bern/Miinchen 1974 (Bibliotheca Germanica 16), S. 562—-568. — Nach dem Fund eines
Handschriftenfragments ist der Rosendorn nun ins 13. Jh. datierbar; vgl. hierzu Nathanael Busch: Hofi-
sche Obszonititen? Ein ,Rosendorn‘-Fund und seine Folgen. In: ZfdA 148 (2019), S. 331-347. Der Codex
Karlsruhe 408, nach dem hier zitiert wird, wird auf die erste Halfte des 15. Jhs. datiert.



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =— 417

Noch seiner varb, das stet wol.
Jch bin bravn vnd wol becleit,
Envollen dick vnd dor zu breyt;
So sint ir, libe frawe meyn,
Rosem var mit lichtem schein,
Mynnecklich vnd wol gestalt.
Vil lobes wirt vor euch gezalt,
Das kumpt alles von mir.*

(Der Rosendorn, Vv. 125-137)>¢°

Der hier hergestellte Zusammenhang zwischen Schonheit und Genital bewahrheitet
sich sogleich. Die Frau, die ihrer Vulva nicht glaubt und sie fortschickt, trifft auf einen
Ritter, fiir den sowohl ihre Jugend und ihre Schénheit als auch ihre tugent zu einem
Versprechen fiir etwas werden, das er enttduscht sieht, als sich herausstellt, dass sie
mittlerweile keine Vulva mehr hat:

Si wolt eyn ritter treutten,

Der ir vil gedinet het.

Die jungfraw des ritters bet
Leystet jn dem synne

Das sie wolt verdyn mynne,

Ob er ir dient vmb ir iugent,
Durch ir schon, durch ir tugent.
Also verwag sie sich gar.

Zu hant wart der ritter gewar,
Das sie der fut nit enhet.

Hort, wie iemerlicher er tet,

Der ir ye mit dinst pflag:

Do er newr ein nacht bey ir lach,
Do wart offentlich gesagt,

Das kein fut het die meyt.

(Der Rosendorn, Vv. 176-190)

Die Pointe des Rosendorns kénnte nun jedoch ausgerechnet darauf zulaufen, dass die
Selbstiiberwindung der weiblichen Natur, die durch die realisierte Metapher des vom
Leib getrennten Genitals auserzahlt wird, eben nicht — wie bei Marcia (Ars vers. 1.55) —
zur Transzendierung ihres Geschlechtes fiihrt, sondern von der ,Offentlichkeit’, in der
der Ritter die jungfraw verleumdet, als Mangel wahrgenommen wird. Eine Frau, die

360 Der Zusammenhang zwischen der Schonheit der Frau und der Wirkung der fut ist im Dresdener
Rosendorn (Rol) noch deutlicher ausformuliert, etwa: Vil liebu fraw wend ir | Von ewer fchéni wiffen
dank | Euch wer auch der dienft krank | Den man durch ewer fchéni tat | Jch wen daz man euch selten
bdt | Durch ewer fchén vmm ewern leib | Ez ward nie fo fchénes weib | Hett fi der fud nicht | Jr fchén wer
gar entwicht (Vv. 31-40; zitiert nach der Transkription d. Vv. 107-217 bei Busch, Hofische Obszonitéten,
S. 341f).



418 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

nicht {iber ihr Genital definiert ist, erfiillt die Anforderung ihres Kérpers nicht — hierin
dhnelt sie Beroe (Ars vers. 1.58).

Wahrend hier jeweils die Schénheit des weiblichen Koérpers als Signum des Geni-
tals fungiert, findet sich der umgekehrte Fall in einer obszénen Minnerede, die im
1. Drittel des 15. Jahrhunderts iiberliefert ist. Das Lob der guten Fut (Z34),>* eine kurze
,Minnerede‘ von 82 Versen, er6ffnet mit einer Sentenz — Ez ist alweg der welte louf | daz
an der liebe lit der kouf (Vv. 1f.) — und zihlt dann Dinge auf, an denen sich unter-
schiedliche Menschen erfreuen. Den Einen erfreut der Mai, einen Anderen das Turnier,
der Jagdvogel, das Trinken, Hetzjagd, Tanzen, Frauen, iippig tant (V. 11), gute Klei-
dung, Biicher oder das Reisen (vgl. Vv. 3-16). Derjenige, der hat, was ihn erfreut, sei
stets guten Mutes (Vv. 17 f.). Mehr als all dies jedoch erfreue das sich in diesem Moment
erstmals artikulierende Ich des Textes zweifelsfrei ein guotiu fut sicherlich, | wan swaz
man heeret oder siht | deist gén einer guoten fut niht (Vv. 19-22). Es folgt eine anaphori-
sche Auflistung all derjenigen Dinge, die ein guotiu fut bewirke: eine ,,gute Mse“ sorge
dafiir, dass die Vogel schrien, die Esel wieherten, die Pfauen Rad schliigen, die Katzen
maunzten, sie mache frische Haut, reize Tiere und Menschen, bringe Ménche zum Tan-
zen, mache rinzen ranzen (V. 30).>°? In der anaphorischen Reihe wird offenkundig
die — in den lateinischen Allegorien in aller Ernsthaftigkeit durchgefiihrte — prokreative
Kraft des natura-Prinzips, der geschlechtlichen Fortpflanzung, komisiert und auf das
weibliche Genital als Ursache der Lust und Freude und damit als Motor der Generativi-
tdt tibertragen. Die anschlieflenden beiden Verse bestdtigen den Zusammenhang ex-
pressis verbis, indem sie die zentralen Konzepte (natura und creatura) einfiihren: einr
guoten fut von natiir | der frout sich alliu créatur (Vv. 311.).

Der iiberraschende Umschlag erfolgt jedoch mit der Ankiindigung, zu explizieren,
wer diu guote st | diu mich machet sorgen fii (Vv. 33f.), denn was hieran anschliefit, ist
keinesfalls eine ndhere Ausfiihrung {iber die Vulva (eben die angekiindigte guotiu fut),
sondern zundchst eine descriptio membrorum, die Antlitz, Augenbrauen, gerade Nase,
roten Mund, Wange, Kinn, Kehle, schlief3lich die Briiste, die durch den Ausschnitt
sichtbar sein sollen, den Korper als Ganzes und schlief3lich einen vornehmen Gang
enumeriert, bevor dann tatsdchlich die Erfordernisse an eine gute Vulva und Vagina
ausgefiihrt werden (schon rund, vorne offen, mit Haar besetzt, rot gefarbt, weder zu

361 Vgl. Klingner/Lieb, Handbuch der Minnereden, S. 1019 f. — Das Lob der guten Fut findet sich in:
Fvtilitates germanicae medii evi ad fidem codicvm manv script. nvnc primvm editee. Hrsg. von Franz
Pfeiffer (?), [ohne Ort] 1864, S. 10-14, wonach hier auch zitiert wird. — Eine Neuausgabe mit Uberset-
zungen und Kommentierung haben Albrecht Classen/Peter Dinzelbacher: Futilitates Germanicae Medii
Aevi redivivae. Erotisches und Obszoénes in der Literatur des deutschen Spétmittelalters. Edition, Uber-
setzung und Kommentar. In: Mediaevistik 21 (2008), S. 139-157, vorgelegt. — Zum Lob der guten Fut
vgl. zudem Konrad Konrad Kunze: Art. Lob der guten Fut. In: VL 5 (1985), Sp. 869 f., welcher den Text
eine ,,Obszonrede® nennt.

362 Zu diesem unverstandlichen Vers vgl. Classen/Dinzelbacher, Futilitates, S. 147, Anm. 6.



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung =—— 419

weich noch zu hart, nicht zu weit und nicht zu eng, damit man gut hinein gelange).
Die ,,gute Mose* ist also:

ein wiplich bilde wol gestalt,
weder ze jung noch ze alt,

hat diu lieplich angesicht,

ir ougen brawen wol gericht,

und ist ir ouch diu nase sleht;
schickt sich der munt dar zuo reht,
als er von roete brinne;

sint denn ir wange, ir kinne

unde ouch da zuo ir kel

von liehter varwe schone und hel
und denne vorn an dem geriiste,
an ir herzen tavel, briiste,

daz die her fiir blizen

und @iz dem houbtloch lizen

als ein tiibe {iz einem kruog;

ist ir der lip dar zuo kluog,

weder ze kurz noch ze lang,

und da bi ein hiibscher gang,
weder ze groz noch ze klein,

und denne zwischen ir bein

ein riichiu fut gefletzet

und {f ein herten ars gesetzet,
der trucken ist unde heiz

und gebreemt umb den kreiz,
vaste gebiiest und vornan offen;
hat sie denn daz gliicke troffen,
daz sie hat briinez har

vaste gebacket ane gevar,

obene wol umbewelbet,

innen rotvar unverselbet,

als si besetzet si mit 16sch,

weder ze linde noch ze r6sch,
weder ze wit noch ze enge,

daz man ane groz gedrenge
hiibschlich dar in komen mag:

so gelebte ich nie so lieben tag,
ich neems fiir silber und fiir golt,
ich neem si fiir der kiinege solt,
ich neems fiir tanzen und fiir reien,
ich neem si fiir den siiezen meien,
ich naems fiir alle jagende hunde,
ich naems fiir alle rote munde,
ich naeme si fiir verrer vil,

flir aller hande verspil:

man kann sich niht erdenken,
daz sich tiefer miige gesenken



420 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

in mines herzen grunt und muot
denne ein guotiu fut tuot.
(Lob der guten Fut, Vv. 35-82)

Das Lob der guten Fut ist in seiner drastischen Gleichsetzung der ganzen Frau mit der
Vulva sicherlich so obszon wie ungewo6hnlich, gleichwohl referiert es auf ein praexis-
tentes Diskursmuster, welches den Erméglichungshorizont der komisierenden Verein-
deutigung bildet. Nur weil er in drastischen Worten eine kulturelle Logik reformuliert,
produziert der Text einen Sinn, der iiber die blof3e Objektifizierung hinaus geht und
diese legitimiert.

Wenn in Chrétiens de Troyes Cligés der Vater des Protagonisten, Alixandre, in
einem langen soliloquim eine descriptio membrorum seiner Gliebten gibt, nachdem er
angekiindigt hat, von dem Pfeil Amors zu sprechen, der ihn im Auge getroffen und ver-
liebt gemacht habe, so ist der Unterschied zwischen der Gleichsetzung von Teilen des
Pfeiles (Schaft, Federn, Spitze) mit Korperteilen und der Gleichsetzung von Kérper und
Genital letztendlich nur noch ein gradueller.®® Und auch der narrative Bogen der
Gawan-Orgeltise-Handlung in Wolframs Parzival wird von der Anziehung eroffnet, die
Orgeliise in Gawan durch ihre — von keiner weitere tugent flankierte — Schonheit aus-
16st, und lduft bis zu jenem Punkt, an dem Gawan in den Genuss ihres Genitals
kommt.>** Die Funktionalisierung weiblicher Schonheit im Rahmen der Narration ist
hier wie dort dieselbe, ndmlich letztlich diejenige, die auch schon die Ars versificatoria
eingefordert hat: Die Darstellung von weiblicher Schonheit fiihrt handlungslogisch zu
Lust und zu - zumindest versuchtem — Beischlaf.

363 Vgl. Chrétien de Troyes: Cliges. Auf der Grundlage des Textes von Wendelin Foerster {ibers. u.
komm. von Ingrid Kasten. Berlin/New York 2006, Vv. 770-860.

364 Vgl. Wolfram von Eschenbach: Parzival 643,28—-644,1: er vant die rehten hirzwurz, | diu im half daz
er genas [ sO daz im arges niht enwas: || Diu wurz was bi der blanken briin.



IV.3 Riickkopplung: Organe und Organisationen =— 421

IV.3 Riickkopplung: Organe und Organisationen — Der diskursive
,Ort* der descriptio pulcre puelle in der Anthropologie
des Mikrokosmos (Bernardus Silvestris)

,Und Leben?*
,Auch. Auch, Jiingling. Auch Oxidation. Leben ist hauptsdchlich blof Sauerstoffbrand des Zel-
leneiweifs, da kommt die schone tierische Wirme her, von der man manchmal zu viel hat. Tja,
Leben ist Sterben, da gibt es nicht viel zu beschonigen — une destruction organique (...)¢

(Thomas Mann: Der Zauberberg, 5. Kapitel: Humaniora)

Bei Frau Merkel werden wir Zeuge, wie Geist und Natur zusammenfinden, und eben deshalb ist
sie schon. (Martin Walser: Die Stille Wucht der Frau Merkel’®®)

Die Ergebnisse der bis hierher angestellten Analysen sollen in einem letzten Schritt auf
eine verbindende Perspektive zusammengefiihrt werden. Dabei soll gezeigt werden,
dass
(1) die eingangs demonstrierte Anthropologie, in welche die descriptio membrorum/su-
pefficialis bei Matthdus von Vend6me (Ars versificatoria) eingebunden ist (vgl. Kap.
IV.1.1), und
(2) das diskursive Implikat der Prokreativitdt korperlicher Schonheit (vgl. Kap. 1V.2.2)
sowie
(3) die metonymische Dimension, welche weibliche Schénheit und Genitalitit aneinan-
der koppelt (vgl. Kap. 1V.2.4),
ihren gemeinsamen Fluchtpunkt in einem spezifischen Kérpermodell finden. Dabei
kann kontrastiv die mannliche descriptio membrorum herangezogen werden, die dem
Prototyp des Menschen — Adam — im Zuge von Genesis-Retexten zugeordnet wird.
Als Beispiel kann hier die sogenannte Cosmographia des Bernardus Silvestris die-
nen.**® Dieses Prosimetrum ist erkennbar das Vorbild und der Bezugspunkt nicht nur
fiir die Allegorien des Alanus ab Insulis,>*’ sondern ist zudem von signifikantem Ein-

365 In: DER SPIEGEL 46/2018 (10.11.2018), S. 126-129.

366 Die Cosmographia, die teilweise auch unter dem Titel De Universitate Mundi firmiert, wird hier
und im Folgenden unter Beigabe der Ubersetzung zitiert nach: Bernardus Silvestris: Poetic Works. Hrsg.
u. iibers. von Winthrop Wetherbee, Cambridge (Massachusetts)/London 2015 (= DOML 38), S. 1-181.
Der lateinische Text dieser Ausgabe basiert auf derjenigen von Peter Dronke (Leiden 1978). — Ich habe
mich damit gegen die deutsche Ubersetzung von Wilhelm Rath entschieden, die dieser verdffentlicht
hat als: Bernardus Silvestris: Uber die allumfassende Einheit der Welt. Makrokosmos und Mikrokos-
mos. 2. Aufl. Stuttgart 1989 (Aus der Schule von Chartres 1), welcher die textkritisch problematische
Ausgabe: Bernardi Silvestris De Mundi Universitate Libri Duo sive Megacosmus et Macrocosmus. Hrsg.
von Carl Sigmund Barach, Johann Wrobel. Innsbruck 1876, zugrunde liegt. Zudem muss Raths Uberset-
zung als von seinem anthroposophischen Interesse (vgl. Raths Vorwort, S. V-XVI) {iberformt gelten.
367 Vgl. hierzu bspw. Alain of Lille: Literary Works. Hrsg. von Winthrop Wetherbee. Cambridge (Mas-
sachusetts)/London 2013 (DOML 22), S. x—xvi.



422 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

fluss auf die Poetiken (Matthdus von Vendéme und Gervasius von Melkley) gewesen.’>*
Die hier allegorisch erzdhlte Schépfung der Welt (des Makrokosmos) und des Menschen
(des Mikrokosmos) durch Nous, Entelechia, Natura und Physis bildet zugleich den
Grundstock fiir das allegorisierte Erzdhlen vom weiteren Lauf der Welt, den Alanus mit
seinen Allegorien fortsetzt. Die Gesamtschau der relativ kurz hintereinander entstehen-
den allegorischen Texte, die im Rahmen der vorliegenden Arbeit besprochen worden
sind, zeigt, wie die jeweils anschlieflenden Texte schrittweise die Auserzahlung der his-
toria der Welt vervollstindigen:**° Nachdem die Cosmographia mit der Einrichtung der
Welt und der Erschaffung des Menschen sowie der Einrichtung der generativen Zeu-
gungskraft durch Natura begonnen hat, erzdhlt Alanus mit seinem Prosimetrum De
planctu naturae von der Klage der Natur gegen den entarteten Gebrauch der fleischli-
chen Lust, wobei ein Schwerpunkt auf das Grenzphdanomen der ,sodomitischen Siinde‘
gelegt wird. Wahrend die Cosmographia den Beginn der Welt parallel zum ersten Buch
Mose gestaltet, wird mit der sodomitischen Siinde und den Troja-Referenzen aus der
Zeit ante gratiam erzahlt. Der Anticlaudianus wiederum berichtet — akzeptiert man eine
Jhistorische’, das heif3t christologische Grundbedeutung — von der Erschaffung des
,neuen Menschen’, fiir den, wiederum auf Betreiben der Natura, Gott ein weiteres Mal
in den Lauf der Schopfung eingreift, um eine makellose Seele zu schaffen. Hierzu bietet
das Epithalamium beate Marie Virginis des Johannes von Garlandia den nachtréglichen
marianischen Gegenentwurf. Der Architrenius des Johannes de Hauvilla erzdhlt mit dem
in der Welt suchenden ,Erzweiner* von einem Menschen sub gratia, der im Bewusstsein
der eigenen Siinderexistenz Natura anruft, um — zwischen weltlichen Ethiken und Mo-
ralen (Artushof, die antiken Philosophen) hin und her irrend — schlief3lich zu einer

368 Matthdus gibt an, Schiiler des Bernardus Silvestris in Tours gewesen zu sein; vgl. Epistel 1,
Vv. 69f. In: Mathei Vindocinensis Opera. Bd. 2: Piramus et Tisbe — Milo — Epistulae — Tobias. Hrsg.
von Franco Munari. Rom 1982, dort: S. 90: Me docuit dictare decus Turonese magistri | Silvestris, studii
gemma, scolaris honor. In der Ars versificatoria des Matthaus wird die Cosmographia (Macrocos-
mus 3,41f.) des Bernardus zudem explizit zitiert, wenn der Tropus des Antithetons durch Substantiv-
gebrauch exemplifiziert werden soll (Ars vers. 3,28: Per nomina substantiva, ut in libro Cosmographie
Bernardi: || In stellis Codri paupertas, copia Cresi, | Incestus Paridis Ypolitique pudor. — Ubers. [Knapp]:
,Durch Substantive, wie in Bernhards Cosmographia: || ,In den Sternen (steht) die Armut des Cordus,
der Reichtum des Croesus, der Ehebruch des Paris, die Keuschheit des Hippolytus.“) — Gervasius von
Melkley diskutiert in seiner Ars poetica ausfiihrlich Verse der Cosmographia (hier bspw.: Microcos-
mus 14,165 f.). Vgl. Gervasius von Melkley: Ars poetica 144,6-145,3. — Seit Faral, Huntarian, S. 8088,
spekuliert die Forschung iiber eine verlorene Poetik des Bernardus Silvestris (vgl. bspw. Grédbener,
Gervasius, S. Xxv-xxviI). Mittlerweile wird erwogen, dass hiermit die Cosmographia selbst gemeint
sein konnte (vgl. Wetherbee, Bernardus Silvestris, S. xii).

369 Dass zwischen den Allegorien ein enger, intertextueller Bezug besteht, ist in der Forschung bereits
diskutiert worden; vgl. hierzu Bezner, Wissensmythen, hier bes. S. 54 f., der die Reihe Cosmographia —
Anticlaudianus — Architrenius diskutiert: ,,Mit der um 1148 entstandenen ,Cosmographia‘ des Bernardus
Silvestris beginnt eine der nachhaltigsten, komplexesten, intertextuell dicht gefiigten ,Serien‘ der mit-
telalterlichen Literatur seit dem 12. Jahrhundert.“ Das Epithalamium des Johannes von Garlandia, das
ich als marianische Reaktion auf den Anticlaudianus verstehe, thematisiert Bezner hier nicht.



IV.3 Riickkopplung: Organe und Organisationen =— 423

,weltlichen’, einer mittleren Losung zwischen Siinde und Heiligung zu gelangen, indem
er zur Mafligung findet, welche er in Gestalt der allegorischen Moderantia ,heiratet‘. Die
allegorischen Gedichte schreiten dergestalt systematisch und einander ergdnzend den
Horizont der gesamten historia, also des als tatsdchlich geglaubten Weltenlaufs von der
Schépfung bis zur Vorausdeutung auf das Endgericht einerseits sowie andererseits den
im Subjekt auf Dauer gestellten Weg einer Besserung ab, von welchem sie in integu-
mentaler Einkleidung erzihlen.>°

Die Cosmographia beginnt mit der noch ungeformten Materie des ersten Schop-
fungsmomentes (Megacosmus 1, V. 1f.) und endet bei den Gliedern des Menschen, von
denen das Glied nach einer langen Aufzihlung der Bestandteile des Korpers (Microcos-
mus 14, Vv. 1-166) als letztes genannt wird und den Zielpunkt des Werks der Natura
bildet (ebd., Vv. 167-170°"), bevor der Text anschlieRend eine allgemeine Summe zieht,
in der die Prokreation iiber die kiinftigen Generationen dargestellt wird (ebd.,
Vv. 171-182°72). Ich gebe die Inhaltszusammenfassung Kurt Flaschs wieder:

Am Anfang tritt Natura selbst auf; sie beklagt bei Gott die Formlosigkeit der Materie. Sie wendet
sich an Nus oder die gottliche Providenz, er moge der noch chaotischen Silva, das ist: der Hyle,
Gestalt geben. Nus ist bereit, Natura zu helfen. Er besichtigt erst einmal die formlose Materie, die
alles Werden erméglichen konnte, aber die Formkréfte sich im Widerstreit verzehren lasst. Nus
stellt zundchst im Stoff die Ordnung wieder her. Die vier Elemente entstehen und verbinden sich
friedlich miteinander. Nus ist mit seinem Werk zufrieden und geht, nachdem die Stoffgriinde ge-
schaffen sind, zur Bildung von Seelen iiber. Es erscheint Endélechie (Entelechie), die Gemahlin
des Kosmos, die Mutter aller lebenden Wesen. Es folgt die Trennung des Athers und der Sterne,
der Erde und des Meeres. Der Dichter nimmt die Gelegenheit, Gott und die himmlischen Heer-
schaaren vorzustellen. Anldsslich der Entstehung der Sterne erzdhlt er kurz die Geschichte der

370 Es sei daran erinnert, dass sich Textzeugen finden lassen, die den Allegoriker Alanus als historicus
auffassen; vgl. Kap. IV.2.2, S. 370.

371 Defluit ad renes, cerebri regione remissus, | sanguis, et albentis spermatis instar habet. | Format et
effingit sollers Natura lirquorem, | ut simili genesis ore reducat avos. — Ubers. (Wetherbee): ,,Blood sent
forth from the seat of the brain flows down to the loins, bearing the image of the shining sperm. Artful
Nature imbues the fluid with form and likeness, that conception may reproduce the forms of
ancestors.

372 Influit ipsa sibi Mundi Natura; superstes, | permanet et fluxu pascitur usque suo. [ Scilicet ad
summam rerum iactura recurrit, | nec semel, ut possit saepe perire, perit. || Longe disparibus causis
mutandus in horas, | effluit occiduo corpore totus Homo. | Sic sibi deficiens, peregrinis indiget escis, |
sudat in hoc vitam denihilatque dies. || Membra quibus mundus non indiget, illa necesse est | Physis
in humana conditione daret: | excubias capitis oculos, modulaminis aures, | ductoresque pedes omnifi-
casque manus. — Ubers. (Wetherbee): ,,The life of the Universe flows back into itself; it survives itself
and is nourished by its very flowing away. For whatever is lost only merges again with the sum of
things, and that it may die perpetually, never dies wholly. | But Man, subject at all times to the
effects of dissimilar forces, wholly passes away with the failure of his body. Unable to sustain him-
self, and wanting nourishment from without, he exhausts his life, and a day nullifies his existence. |
In creating man [= Microcosmus; F. D. S.] it was necessary that Physis bestow limbs of which the
universe [= Macrocosmus; F.D. S.] has no need: eyes to keep watch in the head, ears for varying
sound, sure feet to bear him, and allcapable hands.*



424 —— |V Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Menschheit, einschliefllich der Menschwerdung Gottes, die in den Sternen geschrieben ist. Er er-
klart die Sternenstdnde, die sieben Planeten und die vier Winde. Der Himmel ldsst alle Lebewesen
entstehen — alle Arten der Tiere, die Baume und die Friichte. Das dtherische Feuer befruchtet
alles; so kommt es in der ewigen Materie zur ewigen Wiederherstellung der Formen, die den ewi-
gen Schopfer abbilden. Alles drangt zur Ewigkeit — der Stoff, der Nus, die Weltseele. Die sinnliche
Welt geht zu ihrem Ursprung zuriick - zu intelligiblen Welt, die ewig ist.

In zweiten Teil schafft Nus den Menschen, den Mikrokosmos. Den Makrokosmos hat er ohne
Helfer zustande gebracht, aber jetzt braucht er die Mitarbeit von Urania und Physis; Physis ist mit
Natura nicht identisch. Natura begibt sich auf die Himmelsreise, um Urania unter den Sternen zu
finden. Unterwegs begegnet sie Seelen, die zu Pluto hinabsteigen. Sie durchquert Milchstraf3e und
Wendekreis, sie steigt auf zum Ather, wo sie den Usiarchen (den Wesensherren) trifft. Danach erst
findet sie Urania. Diese ist bereit, den Menschen zu formen, da die Seele des Menschen, kennt sie
erst die Geheimnisse des Geschicks und der Sterne, wieder vergottlicht zum Himmel zuriickkehren
kann. Aber zuerst steigen Urania und Natura auf zum ,,Guten selbst“ (Tugaton = to agathon, das
héchste Gute Platons). Dann miissen sie aber wieder absteigen durch den Ather und die Planeten-
sphdre. Sie treffen auf den bosen Usiarchen Saturn, der seine Kinder frisst, eilen aber weiter zu
Jupiter, der Fasser mit Honig und Absinth bereithdlt: Von ihnen sollen die Seelen kosten, bevor
sie in den Leib hinabsteigen. Urania und Natura durchqueren die Sphéren von Mars, Merkur und
der wohltatigen Venus. Sie kommen schliefllich in den Mondkreis, unterhalb dessen die Menschen
leben, die immer auch mitbestimmt sind von der Wandelbarkeit des Stoffes. An der Grenze der
Mondsphdre, in der Mitte der goldenen Kette, begegnet ihnen eine grofie Schar von Geistern. Das
gibt Anlass zu Erkldrungen. Physis ruft ihre beiden T6chter herbei, Theorie und Praxis. Nus
kommt, und die Formung des Menschen beginnt. Urania bildet die Seele, Physis den Korper,
Natura fiigt beide zusammen. Jede dieser Urkréfte hat ihre Weise, an die Herkunft zu erinnern:
Urania hat den Spiegel der Providenz, Natura die Tafel des Geschicks, Physis das Buch des Erin-
nerns. Natura drangt ihre Schwestern zur Arbeit, Physis erkldrt, warum sie so schwierig sei. Zu-
erst muss die oberste Einheit — Gott — die Verschiedenheit, die in der Hyle liegt, eingrenzen. Die
oberste Einheit limitiert diese, indem sie zuerst die Elemente, dann die Wesenheiten, zuletzt die
Qualitaten festsetzt. Dann zieht Physis aus den Elementen die rechten Qualitdten hervor, damit
sie die Saftekombination des menschlichen Leibes bilden. Dann zeichnet sie die Gestalt des
menschlichen Leibes; sie formt ihn als Abbild des Makrokosmos. Sie baut den menschlichen
Kopf, so dass dort die Phantasie, Vernunft und Gedéachtnis residieren. Es folgen die einzelnen
Sinne, die aufgrund ihrer Verwandtschaft mit den Elementen je spezifisch wahrnehmen. Der
Autor beschreibt die einzelnen Sinneswahrnehmungen: das Sehen, das Horen, ohne das es
keine Kulturvermittlung gebe, das Schmecken und Riechen, das Tasten, das im Dienst der Liebe
stehe. Er beschreib die einzelnen Organe: Herz, Leber, Magen usw.; die Geschlechtsorgane inter-
essieren ihn besonders: Sie bereiten uns Vergniigen, sie sichern die Fortdauer der Art und besie-
gen so die Sterblichkeit. Durch sie teilt Natura ewige Fortdauer mit.>”

Uber den Kérper, den Natura und ihrer Dienerin Physis bilden, heif3t es in der der
Widmungsvorrede vorangestellten Zusammenfassung (Summa Operis): Physis itaque
de quattuor elementorum reliquiis hominem format, et a capite incipiens, membratim
operando, in pedibus opus suum feliciter consummat.>”* Zwar enthélt diese Paraphrase

373 Flasch, Das philosophische Denken, S. 272-274.
374 Ubers. (Wetherbee): ,,And so Physis forms Man out of the remainder of the four elements, and be-
ginning with the head, and working limb by limb, completes her work appropriately with the feet.“



IV.3 Riickkopplung: Organe und Organisationen =— 425

des Inhalts diejenigen Reizworte, welche in der Forschung geradezu als die Formel
der sogenannten ,descriptio pulchritudinis® gegolten haben — Physis ,,beginnt beim
Kopf und endet bei den Fiilen“ —, es ist jedoch offenkundig, dass diese Art der de-
scriptio mit der bis hierher besprochenen descriptio membrorum beziehungsweise de-
scriptio superficiale, wie sie die Helena-descriptiones des Matthdus von Venddme
reprasentieren, nicht viel gemein hat.>” In letzterer wire die Darstellung all jener Ele-
mente, die hier das zentrale Interesse bilden, nicht vorstellbar. Dies erklart sich nicht
zuletzt aus unterschiedlichen Funktionalisierungen im Rahmen desselben anthropo-
logischen Modells. Wahrend es in der Darstellung der Helena — und aller helenafor-
migen Frauen — um die (narrative) Plausibilisierung ménnlicher Lust durch den
schonen weiblichen Korper entsprechend wahrheitsfahiger Diskurslogik geht, dient
die Beschreibung des ersten Menschen als Mensch schlechthin einem im engeren
Sinne ,physiologisch-anatomischen‘ sowie ,kosmischen‘ Interesse und nicht der Dar-
stellung seiner dufleren Schonheit. Insofern hier eine ,Schénheit‘ thematisch wird, so
ist dies — wiederum im Sinne Augustins — die Schonheit des Kérpers in Hinblick auf
seine wohlgestaltete physiologische Einrichtung und Zweckmafigkeit seiner Organe,
nicht jedoch sein Schénsein an der Oberfldche. Es ist also nicht das ,sinnlich Schone,
das anderenorts Helena von allen anderen Frauen abhebt, welches hier im Fokus
steht, sondern mithin die intelligible Schénheit des wohlgestalteten menschlichen
Organismus. So heifdt es bereits im ersten, dem Macrocosmus gewidmeten Teil der
Cosmographia:

Ex mundo intelligibili Mundus sinsibilis perfectus natus est ex perfecto. Plenus erat igitur qui ge-
nuit, plenumque constituit plenitudo. Sicut enim integrascit ex integro, pulchrescit ex pulchro, sic
exemplari suo aeternatur aeterno.  (Bernardus Silvestris: Cosmosgraphia, Megacosmus 4.10)>”®

Diese gegeniiber dem sinnlich Schénen (mit Augustinus: sinsibiliter pulchra) vorran-
gige intelligible Schonheit des wohlgestalteten menschlichen Organismus (corporea
pulchritudo®”), die aus der ,héchsten® beziehungsweise ,wahren‘ Schénheit herriihrt

375 Im Sinne einer descriptio superficiale versteht auch Brinker-von der Heyde, Geliebte Miitter, S. 63
f., den Passus aus der Cosmographia des Bernardus. Sie schreibt im Kontext der Diskussion der Figuren
Herzeloyde und Blanscheflur (ebd.): ,,Das spétestens seit dem Hohelied vorgegebene und in allen Rhe-
toriken giiltige Beschreibungsraster des menschlichen Korpers ist die Nennung einzelner Korperteile
von oben nach unten analog zur Reihenfolge, in der auch die Natur bzw. der Schopfergott seine Lebe-
wesen erschafft”, woraufhin im Anschluss der in Rede stehende Satz aus der Summa Operis der Cosmo-
graphia zitiert wird.

376 Ubers. (Wetherbee): ,,From the intelligible universe the sensible Universe was born, perfect from
perfect. The generative source exists in fullness, and this fullness ensured the fulness of its creation.
For just as the sensible Universe participates in the flawlessness of its flawless model, and waxes beau-
tiful by its beauty, so by its eternal exemplar it is made to endure eternally.*

377 Zur Differenz von ,sinnlich Schonem* und ,kérperlicher Schonheit vgl. bspw. Augustinus: De vera
religione XXX.56.153: Gegeniiber dem ,sinnlich Schonen® ist die ,korperliche Schonheit® bei Augustinus
als intelligible Kategorie gefasst, die sich nicht dem Auge, sondern dem Verstand/Geist darbietet. Als



426 =—— IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

und nicht mit dem Schoénsein der descriptio membrorum identisch ist, teilt der Mensch
letztlich auch mit dem Wurm, iiber den es in De vera religione heif3t:

217. Necesse est autem fateamur meliorem esse hominem plorantem quam laetantem vermiculum.
Et tamen vermiculi laudem sine mendacio ullo copiose possum dicere, considerans nitorem colo-
ris, figuram teretem corporis, priora cum mediis, media cum posterioribus congruentia et unitatis
appetentiam pro suae naturae humilitate servantia, nihil ex una parte formatum quod non ex al-
tera parili dimensione respondeat. 218. Quid iam de anima ipsa dicam vegetante modulum corpo-
ris sui, quomodo eum numerose moveat, quomodo appetat convenientia, quomodo vincat aut
caveat obsistentia quantum potest, et ad unum sensum incolumitatis referens omnia, unitatem
illam conditricem naturarum omnium multo evidentius quam corpore insinuet?

(Augustinus: De vera religione XLI.77)*"®

Die Beschreibung des menschlichen Korpers, welcher in der Cosmosgraphia von Physis
erschaffen wird, ist ganzlich auf seine Funktionsweise ausgerichtet. Die letzte Prosa
(Microcosmus 13) und das letzte Metrum (Mircocosmus 14) sind der Erschaffung des
Leibes gewidmet, welche mit der Zusammensetzung aus der Silva, beginnt, die als defi-
zient dargestellt wird.””® Uber die Einrichtung der harmonischen Siftemischung im

,erschlossene‘ Kategorie verweist sie fiir Augustinus vor allen Dingen auf die Kategorie selbst und
damit auf die Grundlage seines Urteilens, ndmlich ihre Begriindung in Gott. Das sinnlich Schéne und
die korperliche Schonheit sind daher nicht identisch, wiewohl sie koinzidieren kénnen. — Diese Tren-
nung findet sich auch noch in Hugos von Sankt Viktor Kommentar zu den Himmlischen Hierarchien des
Pseudo-Dionysius Areopagita; vgl. hierzu Kap. II.1 u. 11.2.2. Aus ihrer Nichtbeachtung entsteht m. E. ein
traditionsreiches Forschungsmissverstandnis, auf welchem die Rekonstruktion einer zu unmittelbar
anagogisch verstandenen mittelalterlichen ,Asthetik‘ griindet.

378 Ubers. (Thimme): ,,217. Ein weinender Mensch ist besser als ein fréhlicher Wurm, doch kénnte ich
auch zum Lob des Wurmes, ohne zu liigen, vielerlei vorbringen. Man braucht ja nur seine hiibsche
Féarbung [nitor coloris; F.D.S.] zu betrachten, die rundliche Gestalt seines Korpers, wie sein Vorderteil
zur Mitte und diese wieder zum Hinterteil stimmt und wie alles der Niedrigkeit des Geschopfes entspre-
chend nach Einheit strebt. Da gibt es nichts auf der einen Seite, dem nicht auf der anderen ein gleich-
geformtes Gegenstiick entsprache. 218. Und was wére vollends von der Seele zu sagen, die diesen
armlichen Leib belebt, wie sie ihn nach Zahlenmaf3 bewegt, wie sie das ihm Zusagende erstrebt, entge-
genstehende Hindernisse nach Mdoglichkeit iiberwindet oder ihnen ausweicht und alles auf den einen
Sinn der Selbsterhaltung hinordnet und damit noch viel offensichtlicher als der Leib auf jene Einheit,
die Urheberin aller Geschdpfe, hinweist.*

379 Bernardus Silvestris: Cosmographia, Microcosmus 13.4: Praeterea non elementa, sed elementorum
reliquias aedificationi suae traditas recognoscit, quas utique de mundana concretione extremas et super-
stites invenisset. Non igitur esse in opifice, vel perito, de minus integris corporibus vel opus facere vel absol-
vere consummatum. Ad tantas tamque importunas difficultates ingenium Physis circumducit argutum.
Sed, omissis quam pluribus, ad materiam quae susternitur operi visa est recursare. In ea solas elemen-
torum contemplatur imagines, non veritatem de integro substantiae purioris: siquidem non elementa quae
perficiunt, sed elementorum usias faeculentas, a simplicibus et reliquias grossiores. — Ubers. (Wetherbee):
,Besides, she realized that not the elements themselves but the remains of the elements had been
given her to build with, scraps and leavings from the forming of the Universe which she had found
here and there. Thus it was beyond even a skilled craftsman to perform this task or bring it to comple-
tion with imperfect materials. Physis applied her keen understanding to these stubborn difficulties. But



IV.3 Riickkopplung: Organe und Organisationen =— 427

Menschen gelangt die Beschreibung zur Einrichtung des Hauptes als ,,Kapitol“ bezie-
hungsweise ,,Burg® des Korpers, in welchem die drei Hirnkammern enthalten sind.
Hieran angeschlossen werden die fiinf Sinne abgehandelt, auf welche wiederum die
inneren Organe (Gehirn, Herz, Adern, Nerven, Brust, Lunge, Leber, Magen, Milz, Blut,
die Zeugungsorgane: Hoden) folgen.

All diejenigen dufSerlichen Korperpartien (Haare, Haut, Arme, Hinde, Beine, Fiif3e)
indessen, welche in derjenigen Form der descriptio membrorum stereotyp figurieren,
die die Forschung als descriptio pulchritudinis gefasst hat, finden in der Beschreibung
des neu erschaffenen Menschen in der Cosmographia keinerlei Erwahnung. Auch
,Schonheit* selbst wird im Kontext dieser Beschreibung nicht thematisch.

Es ist die ,organische‘ Schénheit, welche die lange Beschreibung der Cosmographia
ebenso wie andere Retextualisierungen des Sechstagewerkes — gegen den biblischen
Text, aber im Sinne der wissenschaftlichen Erschlieffung der Schopfungsallegorie — als
Schlusspunkt der Schépfung einsetzen. Hier wie dort steht — mit dem soeben zitierten
Augustinus — die zugrundeliegende ,,Einheit“ (unitas conditrix naturarum omnium) und
die natiirlich gestiftete Selbsterhaltung (incolumitas) des Lebens im Diesseits im Zen-
trum des Interesses. Diese Art der Beschreibung hat mehr mit der von Kopf bis Fuf
iiber die inneren Organe, Safte und Funktionen den Korper abschreitenden Disposition
physiologischen Wissens in naturkundlichen Traktaten zu tun, als mit der Beschrei-
bung Helenas bei Matthdus von Venddme oder der Natura im Planctus des Alanus ab
Insulis.>®°

Dies teilt die Cosmographia des Bernardus Silvestris mit anderen Genesis-Retexten,
wie beispielsweise auch mit der bereits angesprochenen Wiener Genesis, in welche eine
langere, physiologische Beschreibung Adams inseriert ist, die in ganz dhnlicher auf die
Stofflichkeit und die Funktionalitdt des Korpers abhebt. Einerseits stellt diese Beschrei-
bung immer wieder auf den leim ab, aus dem der werchman — also der traditionelle
Deus artifex — sein Werk zusammensetzt, andererseits werden organische Zusammen-
hédnge dargestellt. Nach der Rede Gottes, in welcher dieser seinen Plan zur Erschaffung

as so much was lacking she decided to re-examine the material which was the foundation of her work.
In this she beheld only images of the elements, and not their true nature in the integrity of its purer
substance: not those elements which achieve perfection, but the dregs of the essences of the elements,
gross remnants of their original simplicity.“ — Die aus sich selbst stammende Schlechtheit der Elemen-
tenriickstande ist es bspw., die man fiir einen fast manichdisch anmutenden Gedanken halten konnte,
insofern Schlechtheit hier nicht — wie bei Augustinus — als Abfall von Gutheit verstanden wird, sondern
geradezu ein eigenes ,Sein‘ erhdlt. So fasst bspw. Mark Kauntze: The Creation Grove in the Cosmogra-
phia of Bernard Silvestris. In: Medium Zvum 78,1 (2009), S. 1634, hier bes. S. 27 f., die ,Dichtung* ge-
geniiber theologischem Schrifttum als Lizenzraum auf, in welchem — an der Zensur vorbei — eine
Naturphilosophie habe geschaffen werden kénnen, die im Widerspruch zur Orthodoxie ihrer Zeit stehe.
380 Man vergleiche bspw. allein die Kapiteldisposition im Buch von den natiirlichen Dingen (hier und
im Folgenden mit Abschnittsangabe und unter Beigabe von Seiten- und Zeilenzahl nach: Konrad von
Megenberg: Das ,Buch der Natur‘. Band II. Kritischer Text nach den Handschriften. Hrsg. von Robert
Luff, Georg Steer. Tiibingen 2003, S. 1-3), sowie die Kapitel .1-50, ebd., S. 27-80.



428 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

eines die Schopfung beherrschenden Ebenbildes darlegt, beginnt die Erschaffung des
menschlichen Kérpers mit der Betonung genau dieses ,Lehms*:

Der here werchman. da nach einen le
im nam alfo der tit der uz wahffe ein
pilede machet alfo prouchet er den le
im[.]

(Wiener Genesis Bl. 6b,1-4)

Auf die ausfiihrliche Schilderung der verschiedenen membra und Organe, aus denen
der Leib besteht, kehrt der Text genau zu dieser Materialitidt der Zusammenfiigung zu-
riick, indem er bestdndig von Lehm, Blut, Knochen, Adern und Fleisch spricht:

DV er [= Gott; F. D. S.] daz pilede erlich. gelegete fu
re fich. du {tint er ime werde. obe

der felben erde. {inen geift er ininblief.

michelen {in erime friliez. die adere al

le wrden pltef folle. zefleifke wart div

erde. zepeine der leim herte. die adere pu

gen fich. fua zefamene gie daz lit.

(Wiener Genesis Bl. 9b,11-17)

Eine besondere Betonung liegt jeweils auf den physiologischen Eigenschaften der ge-
nannten Organe und Gliedmafien sowie allgemein auf dem Element der demiurgi-
schen Ordnungsstiftung, welches in der Erschaffung des Kérpers abgelegt ist. Der
Ordnungsdiskurs geht so weit, dass die Hand in Hinblick auf die Funktion des Ring-
fingers als Triger der weltlichen wie der geistlichen Gemahlschaft (Ehe und Bistum:
Vv. 283-290), die Ordnung des Korpers also auf die — im Wortsinn: ,organologische‘ —
Organisation der weltlichen Ordnung hin ausgelegt wird. Die der ,Schonheitsbe-
schreibung* vollig undhnliche ,descriptio membrorum* der Wiener Genesis benennt
nicht nur im Anschluss die inneren Organe (Herz: V. 297 ff., Leber und Lunge: V. 308,
Milz: V. 310), sondern auch deren physiologische Funktion im Rahmen des Séftehaus-
haltes (z. B. Vv. 311-320: Gallenproduktion in der Leber; V. 321: Herz als Sitz des Le-
bens; V. 322: Lunge als Organ der Atmung). Ebenso wird der Ansatzpunkt der Rippen
am Riicken sowie ihre Funktion, die inneren Organe zu schiitzen, thematisiert. Wie
auch in der Cosmographia werden die Zeugungsorgane genannt, hier indessen nicht als
Zielpunkt der Beschreibung, sondern im Mittelteil, allerdings direkt mit dem Verweis
auf die im Siindenfall erworbene Scham, welche in einem Benennungstabu resultieren:

Nider halb def magen. get
ein wazzer faga. in die platerun. untir
zuifken hegedrufen. daz wir daz niene
nennen. da wir mite chinden. daz machent
funde daz unf daz dunchet {fcande.
(Wiener Genesis, Bl. 8b,16-20)



IV.3 Riickkopplung: Organe und Organisationen =—— 429

Gleichwohl der Unterschied zu den ,Modellen‘ des Matthdus von Venddéme und Galf-
reds von Vinsauf offenkundig ist, hat die Forschung die ,descriptio® Adams pauschal
auf die descriptio-Prazepte der Poetiken sowie auf das Modell antiken Herrscherlobs
zuriickgefiihrt. So hat Josef Ef3er diesen Passus der Wiener Genesis ausfiihrlich in Hin-
blick auf seine Quellen kommentiert.*®! Er nennt den Abschnitt pauschal eine descrip-
tio hominis®®? und konstatiert: ,,Die Verse [...] bieten eines der frithesten Beispiele mal.
Beschreibungstechnik in deutscher Sprache.“>® Er folgert: ,,Die Beschreibung des
menschlichen Korpers dient somit in erster Linie dem Zweck, Gottes Weisheit bei der
Erschaffung des ersten Menschen zu verkiinden [...] und die vom Schépfer bis ins Ein-
zelne wunderbar und zweckmifig geplante Gestalt des Menschen zu betonen.*“*®*
Wihrend dem grundsitzlich zugestimmt werden kann, ist die nachfolgende Ubertra-
gung auf die Faral’sche ,Normalform‘ der descriptio gewaltsam:

Dieser Befund steht im Einklang mit den Forderungen der mal. Rhetorikhandbiicher, wonach die
descriptio keinesfalls neutral sein durfte: Die Theorie der Beschreibung ist ,eng mit der sittlichen
Sphére von ,laus‘ und ,vituperium‘ verwoben, wobei zu beriicksichtigen ist, daf3 es vorgeschrieben
war, sich der tadelnden Beschreibung nur sparlich zu bedienen‘ [...]. Damit kniipft die mal. de-
scriptio unmittelbar [...] an die seit dem Hellenismus iibliche Gattung der Prunkrede und des Herr-
scherlobs [an].>®

Im Folgenden diskutiert er — in den von Faral vorgezeichneten Bahnen — die descriptio
als Technik der ampilificatio. Auf die Theoderich-Beschreibung des Sidonius Apollinaris
und ihre Erwdhnung in dem Galfred von Vinsauf zugeschriebenen Documentum de
modo et arte dictandi et versificandi wird ausdriicklich verwiesen, wenn es heif3t:
,Diese Schilderung ist aufgrund ihrer Ausfiihrlichkeit einzigartig in der antiken Litera-
tur [...]: der menschliche Korper wird mit beinahe anatomischer Genauigkeit gewisser-
mafien vom Scheitel bis zur Sohle zergliedert.“>*® Diese Formulierung reproduziert
jedoch ein Klischee der friihen Rhetorik-Forschung, welches einer Uberpriifung nicht
standhdlt. Die immer wieder behauptete ,,anatomische Genauigkeit* geht im Falle des
Herrschaftslobes selbstverstdandlich nicht bis zu Funktion und Materialitdt der (Zeu-
gungs-)Organe des Theoderich.

Die Beschreibung des Menschen im Rahmen des Sechstagewerks dient nicht — zu-
mindest nicht primdr — dazu, Adam als Herrscher iiber die Schopfung zu charakterisie-
ren. Die vorliegende physiologische Beschreibung als Spielform des Herrscherlobs

381 Josef Efer: Die Schopfungsgeschichte in der ,,Altdeutschen Genesis“ (Wiener Genesis V. 1-231).
Kommentar und Interpretation. Goppingen 1987 (Goppinger Arbeiten zur Germanistik 455), S. 266-401.
382 Ebd,, S. 266.

383 Ebd.

384 Ebd.

385 Ebd.

386 Ebd.,, S. 270.



430 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

aufzufassen, iiberblendet descriptio-Techniken von verschiedener Funktion und ver-
schiedener Herkunft. Von Efler iibernimmt beispielsweise noch Claudia Brinker-von
der Heyde die Kategorisierung der Adams-Beschreibung als Analogon ,,zum rhetori-
schen Beschreibungsmuster der descriptio hominis von Kopf bis Fuf3**®” sowie den Hin-
weis auf die bereits zitierte Passage aus der Summa Operis zur Cosmographia des
Bernardus Silvestris und die von Kopf bis Fuf} formende Physis.*®*® Efer — auf den Brin-
ker-von der Heyde hinweist®®® — behauptet, das Wirken der Physis sei der ,,Grund fiir
das immer wieder nachgewiesene Beschreibungsschema“.>*° Er konstatiert weiterhin:
,»Als er selbst [= Bernardus Silvestris; F. D. S.] die Erschaffung des Menschen behandelt
[...], hélt er diese Reihenfolge unverindert ein“.**! Gleichwohl in der Summa operis, die
der Cosmographia vorangestellt ist, gesagt wird, Physis arbeite vom Kopf bis zu den
Fiilen (Physis [...] hominem format et a capite incipiens membratim operando opus
suum in pedibus consumat), muss konstatiert werden, dass die tatsdchliche Be-
schreibung des ersten Menschen in der Cosmographia nicht bei den Fiif3en, sondern
bei den Geschlechtsorganen und dem generativ wirkenden menschlichen Samen
endet.

Demgegentiber soll hier betont werden, dass die im engeren Sinne physiologische
descriptio im Rahmen von Sechstagewerks-Retexten wie der Cosmographia oder der
Wiener Genesis eine langere Tradition und eine andere Funktion hat als die in den
Poetiken kodifizierte descriptio membrorum/superficialis.>®*> Dass diese beiden Arten

387 Claudia Brinker-von der Heyde: Der implizite Autor als (Re)creator: Legimitations- [sic!] und Er-
zdhlstrategien im Schopfungsbericht der ,Wiener Genesis‘. In: Gottes Werk und Adams Beitrag. Formen
der Interaktion zwischen Mensch und Gott im Mittelalter. Hrsg. von Thomas Honneger, Gerlinde Huber-
Rebenich, Volker Leppin. Berlin 2014 (Das Mittelalter. Perspektiven mediévistischer Forschung. Bei-
hefte 1), S. 313-325, hier: S. 321f.

388 Ebd., Anm. 45.

389 Ebd.

390 Efler, Schopfungsgeschichte, S. 275.

391 Ehd.

392 Auf solches theologisches und medizinisches Schrifttum weist Ef3er, Schopfungsgeschichte,
S. 275-279, zwar explizit hin, setzt es jedoch mit der ,,Beschreibungstechnik“ der Poetiken umstandslos
gleich. Auch Johannes Janota: wunter und wunne. Zur Poetik im Heptameron der ,Wiener Genesis‘. In:
Mittelalterliche Poetik in Theorie und Praxis. Festschrift fiir Fritz Peter Knapp. Hrsg. von Thordis Hen-
nings, Manuela Niesner, Christoph Roth et al. Berlin 2009, S. 21-28, hier: S. 29, wundert sich — wiede-
rum mit Bezug auf Efler — iiber die ,,unerhorte, freilich auf dem medizinischen Wissen seiner Zeit
beruhende[] Detailfreude bei der ausgedehnten Schilderung von Adams Erschaffen [sic] in einer de-
scriptio a capite ad calcem* und fiihrt die Inkorporation ,medizinischen Wissens auf das Ziel, Heilsopti-
mismus zu vermitteln, zuriick: ,Nicht nur bei der Betrachtung der ihn umgebenden Schopfung,
sondern vor allem im Blick auf den eigenen Korper sollte und konnte der Mensch auch nach dem Siin-
denfall jederzeit die machtvollen Wundertaten Gottes unmittelbar erfahren* (ebd). Es liegt freilich ein
Unterschied in der Reflexion {iber die Wohlgestaltung des menschlichen Organismus und dem schonen
Korper Helenas, weshalb das suggestive ,Label ,,descriptio a capite ad calcem®, das in der Forschung
gemeinhin auf die ,Faral’sche Normalform* (vgl. hierzu oben, Kap. IV.1.1, S. 285 f.) der Schénheitsbe-
schreibung referiert, hier irrefiihrend ist.



IV.3 Riickkopplung: Organe und Organisationen =— 431

der Kérperbeschreibung typologisch verschieden sind, zeigt sich auch darin, dass in
der Natura-descriptio des Planctus naturae (Alanus ab Insulis) beide nebeneinander
stehen. Da das Werk der Natura dort den gesamten Kosmos umfasst — welcher in
ihrem Mantel abgebildet ist —, spricht Natura auch davon, wie sie den menschlichen
Microcosmus eingerichtet hat (Alanus: Planctus 6.6—6.12), wobei auch hier von den
vier Elementen ausgehend (6.6) die physische Einrichtung des Korpers, der Hirnkam-
mern (6.10), der Lebenskrifte, Organe und Sifte (6.11) beschrieben wird, was wiede-
rum in einer Analogisierung von Lebensaltern und Jahreszeiten miindet (6.12). Diese
Analogie verweist auf den prokreativen Zyklus der Generationen, in dem der Men-
schen sterbend verewigt ist, wie es am Schluss der Cosmographia heif3t. Der Planctus
iibernimmt diese, wenn Natura dem Text-Ich mit einer anagogischen Vorausdeutung
auf den Opfertod Christi erlautert: Per me homo procreatur ad mortem, per ipsum
creatur ad vitam (Planctus 6.15; Ubers. [K6hler]: ,,Durch mich wird der Mensch auf
den Tod hin geschaffen, durch ihn wird er wiedererschaffen zum Leben.*). Die de-
scriptio superficialis der als schone Frau personifizierten Natur, welche zugleich das
auf Lust beruhende Prokreations-Prinzip impliziert, steht hier also — mit je unter-
schiedlicher Funktion — in direkter Nachbarschaft zur physiologischen descriptio
membrorum des prototypischen Menschen. Wahrend die eine Art der Beschreibung
iiber das Prinzip der Lusterzeugung auf die prokreative Dimension der immanenten
Existenz verweist, entwickelt die andere Art der Beschreibung dasselbe Prinzip iiber
die Zweckbestimmung der Organe.

Auch die Beschreibung des ersten Menschen, mit der beispielsweise das Hexameron
des Ambrosius von Mailand (339-397) endet, bietet zur Cosmographia des Bernardus —
in einigen Details aber auch zur Wiener Genesis — erstaunliche Ahnlichkeiten.>* So be-
tont das Hexameron ebenso wie die Cosmographia die Vorrangstellung des Kopfes als
arca (Burg),”* in welcher der Verstand sitzt:

ac primum omnium cognoscamus humani corporis fabricam instar esse mundi, siquidem ut cae-
lum eminet aeri terris mari, quee uelut quaedam membra sunt mundi, ita etiam caput supra reli-
quos artus nostri corporis cernimus eminere praestantissimumque esse omnium tamquam inter
elementa caelum, tamquam arcem inter reliqua urbis moenia. in arce hac regalem quandam habit-

393 Diese Ubereinstimmungen mogen weniger auf eine Abhéngigkeit Bernhards von Ambrosius hin-
deuten als vielmehr darauf, dass beide auf dieselbe Quelle, ndmlich den Timaios-Kommentar des Calci-
dius, zuriickgreifen, wie Ruth Finckh: Minor Mundus Homo. Studien zur Mikrokosmos-Idee in der
mittelalterlichen Literatur. Géttingen 1999 (Palaestra 306), S. 52 u. 122, referiert. Hier heif3t es iiber Amb-
rosius (ebd., S. 52): ,,Deutlich erkennbar ist der Einfluss des Timaios, der hier die Beschreibung des Kop-
fes und den Stadtvergleich angeregt hat“.

394 Als arca wird der Kopf in Verbindung mit den Hirnkammern und Verstandeskréften auch im
Planctus naturae des Alanus bezeichnet: In arce enim capitis, imperatrix Sapientia conquiescit, cui tan-
quam deae, ceterae potentiae velut semi deae obsequuntur (Alanus: Planctus, Prosa 3, S. 92; Ubers. [Kéh-
ler]: ,,Jm Haupt, in der Burg, ruht die Weisheit als Herrscherin. Thr gehorchen die anderen Seelenkrifte
wie Halbgdttinnen.“). Zudem wird der Korper als civitas und reipublica gefasst, das Herz sitzt in medio
civitatis humanae (ebd.).



432 =—— |V Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

are sapientiam secundum propheticum dictum quia oculi sapientis in capite eius [Eccl 2,14],
hanc esse ceteris tutiorem et ex illa omnibus membris uigorem prouidentiamque deferri.
(Ambrosius von Mailand: Hexameron VI.55)%

Loco namque principe, de firmamenti sphaeraeque superioris exemplo, caput aedificat in rotundo
[Physis]. Caput tanquam arcem, tanquam totius corporis Capitolium, tollit et erigit in excelso. Re-
gionem capitis eam condecuit superattolleret, ubi sincerae rationes divinitas habitaret.

(Bernardus Silvestris: Cosmographia, Microcosmus 13.11)*¢

Das Bild von der arca fiihrt das Hexameron mit einem allegorischen Bezug zur Arche
Noah weiter. Auch diese Arche wird als Abbild des menschlichen Koérpers begriffen
und auf die Ausscheidungsorgane bezogen:

denique etiam in Genesi arca Noe ad fabricam humani corporis ordinatur, de qua dixit deus: fac
tibi arcam ex lignis quadratis. et nidos facies in ea et bituminabis eam intus et foris
bitumine. et sic facies arcam [Gen 6,14] et: ostium uero facies ex transuerso, inferiora
autem arcae bicamerata et tricamerata facies [Gen 6,16]. hoc ergo significat dominus,
quod ostium ex posteriore sit parte, per quod egerantur ciborum superflua. decore enim creator
noster ductus reliquiarum a uultu hominis auertit, ne dum curuamur, inquinaremus aspectum.
simul illud considera, quod ea quae pudoris plena sunt eo loco constituta sunt, ubi operta uesti-
bus dedecere non possint. (Ambrosius von Mailand: Hexameron VI1.72)*”

395 Das Hexameron wird hier und im Folgenden zitiert nach: Sancti Ambrosii opera. Pars prima qua
continentvr libri Exameron, De paradiso, De Cain et Abel, De Noe, De Abraham, De Isaac, De bono mor-
tis. Hrsg. von Karl Schenkl. Prag et al. 1897 (Corpvs Scriptorvm Ecclasiasticorvm latinorvm 32), Reprint:
New York/London 1962, S. 1-261. Die Ubersetzung wird zitiert nach: Des heiligen Kirchenlehrers Amb-
rosius von Mailand Exameron. Ubers. von Johann Niederhuber. Kempten/Miinchen 1914 (BKV 17): ,,Al-
lererst nun wollen wir uns zum Bewuf3tsein bringen, daf3 der Bau des menschlichen Korpers ein Bild
der Welt ist. Wie ndmlich der Himmel {iber Luft, Erde und Meer gleichsam die Glieder des Weltorganis-
mus, hinausragt, so sehen wir auch das Haupt iiber die iibrigen Glieder unseres Korpers hinausragen,
(sehen es) als das vorziiglichste unter allen, gleich dem Himmel unter den Elementen, gleich der Burg
unter den sonstigen Festungswerken einer Stadt. In dieser Burg thront wie eine Konigin die Weisheit
nach des Propheten Wort: ,Die Augen des Weisen befinden sich in dessen Haupt‘. Sie hat die geschiitz-
teste Lage von allem; aus ihr strémt allen Gliedern Kraft und Fiirsorglichkeit zu.“

396 Ubers. (Wetherbee): ,,For she [= Physis; F.D.S.] gave a rounded shape to the head, which occu-
pied the chief position, following the example of the firmament and the sphere of the heavens. She
raised the head to the position of a citadel or Capitol for the body as a whole, making it stand erect and
tall. It was fitting that she so exalt the region of the head, where the divine quality of the pure reason
was to dwell.”

397 Ubers. (Niederhuber): ,,Es wird ja auch in der Genesis die Arche Noes nach dem Bau des men-
schlichen Leibes angeordnet. Es verfiigt ndmlich Gott beziiglich derselben: ,Mach dir eine Arche aus ge-
zimmertem Holze. Und Zellen sollst du in ihr fertigen und sie innen und aufien mit Pech verpichen.
Und also sollst du die Arche machen‘ [Gen 6,16]. Ferner: ,Eine Offnung aber sollst du anbringen an der
Riickseite, die unteren Riume der Arche aber mit je zwei und drei Kammern ausstatten‘ [Gen 6,14].
Damit nun weist der Herr auf die Offnung hin, welche an der Riickseite sich befindet und durch welche
die iiberfliissigen Speisereste ausgeschieden werden wollen. Aus Griinden der Schicklichkeit entzog
némlich unser Schopfer den Abgang der Uberreste dem Auge des Menschen: wir sollten wihrend des



IV.3 Riickkopplung: Organe und Organisationen =— 433

Der ,Physiologismus‘ reicht auch in der Cosmographia so weit, die Schamgrenze zu dis-
pensieren und iiber die Ausscheidungsfunktion des Korpers als Niedrigstem im Ver-
héltnis zum Kopf als Héchstem zu sprechen:**®

Regionem capitis eam condecuit superattolleret, ubi sincerae rationis divinitas habitaret. Optimam
corporis et deputatam intelligentiae portionem ab esculentis membrisque grossioribus longissime
relegavit, ne ab ea quae cibo alimentisque nascitur sensus illuvie tardarentur.

(Bernardus Silvestris: Cosmographia, Microcosmus 13.11)**°

Es ist offenkundig, dass die descriptio membrorum als Schonheitsbeschreibung nicht
mit der physiologischen, ,mikrokosmischen‘ descriptio membrorum gleichzusetzen ist,
dass die Beschreibung des Menschen als Prototyp — im Hexameron, in der Cosmogra-
phia oder in der Wiener Genesis — keine ,Schonheitsheschreibung* eines Mannes, kein
Herrscherlob entsprechend der ,Konvention der Poetiken® darstellt.**°

Gleichwohl existiert ein diskursiver Zusammenhang zwischen der physiologisch-
anatomischen Mikrokosmos-descriptio und der Darstellung der duflerlichen Schonheit
Helenas bei Matthdaus von Vendome. Die Bezugnahme verlduft jedoch umgekehrt: Es
sind nicht die Sechstagewerk-Retexte, die einer poetorhetorischen Vorschrift folgen,
wie es die Forschung immer wieder suggeriert, sondern es sind die Poetiken — beson-
ders die Ars versificatoria —, die auf ein anthropologisches Modell reagieren, welches
zugleich ein kosmologisches ist. Nicht nur projiziert das Hexameron des Ambrosius ein
Microcosmus-Modell und die Arche Noah auf den menschlichen Kérper, sondern auch
ein organologisches Herrschaftsmodell mit dem Haupt als oberstem Imperator und
Kriegsherrn:

Vorganges unseren Blick nicht verunreinigen. Zugleich beachte, wie die Schamteile des Korpers dort
angebracht sind, wo sie von der Kleidung bedeckt, keinen Anstof3 erregen kénnen.*“

398 Im Rahmen der kompakten descriptio des ersten Menschen ist dieser Umstand umso auffilliger,
als selbst in physiologischen Traktaten wesentlich ldngeren Umfangs den Ausscheidungsorganen mit
einer Diskretion begegnet wird, welche sich in Marginalisierung niederschlédgt. So heif3t es bspw. im
Buch von den natiirlichen Dingen des Konrad von Megenberg (1.30 [Von dem rukk.]; 47.19-22) einzig in
Bezug auf den Riicken beilaufig: Der ruck hat feinen anvanch an dem hals vnd ftrecket fein leng vntz an
die miftporten, vn der dorn, der den rucke zu famen halt, ift auz vil painen, div fsint alliv zu mitelft durch-
lochert, vnd den felben painen fint div ripp ze paiden feiten zv gefellt. — Mit Dagmar Gottschall: Konrad
von Megenbergs Buch von den natiirlichen Dingen. Ein Dokument deutschsprachiger Albertus Magnus-
Rezeption im 14. Jahrhundert. Leiden et al. 2004 (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelal-
ters 83) und analog zur handschriftlichen Uberlieferung — Diz ift daz piich von den naturleichen dingen
ze ddutfch bracht von maifter Cunrat von Megenberch [vgl. Luff/Steer, S. 23f.) — wihle ich den Titel
,»Buch von den natiirlichen Dingen* an Stelle des weiter verbreiteten Titels ,,Buch von der Natur*.

399 Ubers. (Wetherbee): , It was fitting that she so exalt the region of the head, where the divine qua-
lity of pure reason was to dwell. She placed this noblest part of the body, charged with the duty of
understanding, furthest away from the digestive system and the grosser organs, lest its perceptions be
affected by that waste that comes from the digestion of food.“

400 Der menschliche Korper, der im Hexameron entfaltet wird, ist — wie auch in der Cosmographia —
zwar einerseits als Kérper Adams konnotiert, andererseits der Kérper schlechthin, an dem Merkmale
beider Geschlechter diskutiert werden.



434 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Quid sine capite est homo, cum totus in capite sit? cum caput uideris, hominem agnoscis; si caput
desit, nulla agnitio adesse potest; iacet truncus ignobilis, sine honore, sine nomine. sola aere fusa
principum capita et ducti uultus de aere uel de marmore ab hominibus adorantur. non inmerito
igitur huic quasi consultori suo cetera membra famulantur et circumferunt illud seruili gestamine
sicut numen, atque in sublimi locatum uehunt. unde censoria potestate quo uult dirigit quorum-
dam obsequia seruulorum, et praecepta singulis obeunda decernit. uideas imperatori suo singula
gratuito stipendio militare. alia portant, alia pascunt, alia defendunt uel ministerium suum exhi-
bent, parent ut principi, ancillantur ut domino. unde uelut quaedam procedit tessera, quam debe-
ant pedes obire regionem, quae militae munia manus consummandis operibus exequantur, quam
uenter abstinendi uel edendi formam inpositae teneat disciplinae.

(Ambrosius von Mailand: Hexameron VI.57)*%!

Auch die Cosmographia kennt ein dem Korper analogisierbares Herrschaftsmodell, hier
ist es jedoch die Herrschaft Gottes iiber seine Schopfung, die der Herrschaft der Seele
iiber die Gliedmaf3en gleichgesetzt wird, wobei zwischen Gott und der Schopfung die
Chore der Engel,*®? zwischen anima und Korper die (Lebens-)Kraft in der Brust vermit-
telt, welche vom Herz ausgeht (vgl. Microcosmus 14.109-120):

De caelo deitas imperat et disponit. Exsequuntur iussionem quae in aere vel in aethere mansitant
potestates. Terrena quae subteriacent gubernantur. Non secus et in homine cautum est, imperaret
anima in capite, exsequeretur vigor eius constitutus in pectore, regerentur partes infimae pube
tenus et infra collocatae. (Bernardus Silvestris: Cosmographia, Microcosmus 13.10)*%

401 Ubers. (Niederhuber): ,,Was wire der Mensch ohne das Haupt, da doch das Haupt sein ganzes Ich
widerspiegelt! Siehst du das Haupt, erkennst du den Menschen; fehlt das Haupt, ist ein Erkennen un-
moglich: der Rumpf liegt da, nichts verrdt den Adel, die Stellung den Namen. Nur das Haupt der Fiirs-
ten, aus Erz gegossen, und deren Gesichtsziige, aus Erz oder Marmor geformt, erfreuen sich der
Huldigung der Menschen. Nicht mit Unrecht sind daher dem Haupte die iibrigen Glieder wie ihrem
obersten Berater dienstbar, fiihren es, gleich Sklaven mit der Tragbahre, wie ihren Genius herum und
tragen es hoch erhoben hier- und dorthin. Mit der Gewalt des Zensors bestimmt es nach Belieben den
Dienst der unterwiirfigen Glieder und teilt jedem die ihm vorgeschriebenen Funktionen zu. Da kann
man alle freiwillig ohne Sold im Dienste ihres Herrschers sich miihen sehen, die einen als Lasttrédger,
die anderen als Proviantbesorger, wieder andere als Verteidiger oder als Vollstrecker des ihnen ablie-
genden Dienstes. Sie gehorchen dem Haupte als ihrem Herrn. Von da ergeht gleichsam die Parole,
nach welchem Geldnde der Fuf3 schreiten, welche Kampfesarbeit die Hand zur Vollbringung vollkom-
mener Werke verrichten, an welche Norm des ihm auferlegten Sittengesetztes der Bauch sich halten
solle, ob er fasten oder essen solle.“

402 Die Einrichtung der Engelschére wird im Rahmen des Macrocosmus geschildert und ist ein deutli-
ches Signal fiir eine theologisch dekodierbare, integumentale Lesart des Prosimetrums; vgl. Bernardus
Silvestris: Cosmographia, Macrocosmus 3.13-30. — Auch der Planctus naturae des Alanus parallelisiert
die Hierarchien zwischen Geist und Kérper mit den Hierarchien der Engel, vgl. Alanus: Planctus 6.9.
403 Ubers. (Wetherbee): ,,From heaven the deity rules and disposes. The powers who have their
homes in the atmosphere or the ether carry out his commands. The affairs of the earth below are gover-
ned. No less care is taken in the case of man, that the soul should govern in the head, the vital force
established in his breast execute its orders, and the lower parts, down to the groin and those organs
placed below them, submit to rule.“ — Die angedeutete Kontrolle der partes infimae ldsst sich durch
die Augustinische Vorstellung erkldren, dass der Mensch in Gestalt Adams zwar zur Zeugung von Nach-
kommen geschaffen war, dieses Werk jedoch ohne die Last der Erbsiinde willentlich ausfiihren und



IV.3 Riickkopplung: Organe und Organisationen =— 435

Der Planctus naturae des Alanus nennt den Koérper des Menschen dementsprechend
eine civitas humana und eine reipublica (Planctus 6.10). Im Vergleich nun kann gezeigt
werden, dass auch die Ars versificatoria des Matthdus von Vendome die Anthropologie
eines organologischen ,Staatsmodells‘ zugrunde legt, welches allerdings hier vom Mo-
dell des spatantiken Imperators, wie er im Hexameron unterlegt ist, hin zu einer Kom-
binationsform aus Stande- und Geschlechterhierarchien verschoben ist.*** Die Folge
der acht descriptiones (bestehend aus 1. Papst [Ars vers. 1.50], 2. Caesar [Ars vers. 1.51],
3. Ulixes [Ars vers. 1.52], 4. Davus [Ars vers. 1.53], 5. Marcia [Ars vers. 1.55], 6. Helena (I)
[Ars vers. 1.56], 7. Helena (II) [Ars vers. 1.57] und 8. Beroe [Ars vers. 1.58]) ist kein locker
gefiigter Katalog von Blaupausen fiir den Prozess der Amplifikation und Ornamentie-
rung von Dichtungen. Purcell betont etwa, dass die Reihe eine Art ,Vorratslager’ zum
Zwecke der Rekombination sei: ,,Matthew further writes that many qualities should be
offered as people are seldom identified by a few characteristics. [...] So, while the de-
scriptions are stock, the aggregate combination of the various stock descriptions is
what distinguishes the particular person.“‘%

Im Gegensatz dazu soll hier der Versuch unternommen werden, die Reihe der
descriptiones aus der Ars versificatoria als die streng durchkomponierte Projektion
des Microcosmus-Modells zu begreifen, welches sich in der Cosmographia des Ber-
nardus findet. Die Ars versificatoria spaltet dieses Modell dabei nicht nur nach den
Anteilen homo interior und homo exterior in mannliche und weibliche descriptiones
auf, sondern iiberfiihrt diese zugleich aus dem Idealzustand des pralapsalen mensch-
lichen Korpers als ein Set von sieben Differential-Typen in die Ordnung der Dinge
nach dem Siindenfall. Diese werden einerseits standisch und moralisch differenzier-
bar und sind zudem andererseits an (Proto-)Narrationen angebunden.“*°® Diese sie-
ben postlapsalen Typen, die — wie oben ausgefiihrt — iiber die nomina specialia
identifizierbar sind, kénnen verallgemeinert und auf generalisierbare Aktanten in Nar-

sich seiner Genitalien wie all seiner anderen membra willentlich und ohne Wollust bedienen konnte.
Vgl. hierzu Augustinus: De civitate Dei XIV.24.

404 Als allgemeiner Uberblick zur historischen Entwicklung des organologischen Staatsmodells
vgl. bspw. Koschorke/Liidemann/Frank/Matala de Mazza, Der fiktive Staat, S. 55-102 (zum Mittelalter).

405 Purcell, Ars poetriae, S. 61. — Paul Klopsch: Einfithrung in die Dichtungslehren des lateinischen
Mittelalters. Darmstadt 1980, S. 123, nennt sie bspw. ,,Ausfiihrliche Muster fiir die Beschreibung von
Personen“. Purcell, Ars poetriae, S. 61, iibernimmt von Gallo, Introductory Treatise, S. 56 f., folgende
Differenzierung: ,,The purpose of description then is a manifestatio, a demonstration, a declaration of
the nature of some person: and that person will be a type, not an individual.*

406 Der pralapsale Zustand wird immer wieder als ein unzeitlicher, unraumlicher und damit zugleich
ereignisloser gefasst. So findet sich bspw. schon im Periphyseon des Johannes Scotus Eriugena die Aus-
sage, dass die Genesis-Erzahlung etwas versinnliche, was jenseits jeder Sinnenerkenntnis geschehen sei:
Der ,, Trdgheit unserer fleischen Sinne“ (Periphyseon IV,4633 f.: propter nostram tarditatem carnalesque
sensus) halber, so erldutert Eriugena im vierten Buch des Periphyseon, sei dasjenige, was tatsachlich ,,zu-
gleich und ohne zeitliche Zwischenrdume geschehen ist“ (Periphyseon IV,4632: quae simul facta sunt) in
die Form einer Erzdhlung {iberfiihrt worden, namlich ,,in wunderbar geheimnisvoller und bedeutsamer
Ordnung als gleichsam rdumlich und zeitlich geschehen vorgefiihrt“ (Periphyseon IV,4635-4637: ordine



436 = IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

rationen iibertragen werden, insofern sie selbst eine motivierende und damit protonar-
rative Funktion haben. Sie sind dabei im Verhéltnis zum idealen, integralen Modell
des Menschen schlechthin jeweils als defiziente Reduktionsstufe des Menschen als pra-
lapsale ,Idee‘ Gottes zu denken. So wie der Prototyp des ersten Menschen — und
spiter wiederum Christus — die ideale Mischung der Sifte darstellt,“°” alle nach-
folgenden Menschen jedoch durch ein Ungleichgewicht der Saftemischung zu
Cholerikern, Phlegmatikern, Sanguinikern oder Melancholikern werden, so kann
die Ars versificatoria aus den verschiedenen, jeweils {iberwiegenden geistigen und
korperlichen Anteilen des Menschen narrativierbare Typen bilden, die auf einen be-
stimmten Anteil des Menschen festgelegt sind. Diese Typen — namlich bei Matthdus
von Venddme: der Heilige, der Kénig, der Krieger, der Voller, die matrona, die puella,
die concubina und die vetula (Ars vers. 1.46) — bleiben andererseits zugleich in ein
streng hierarchisches Ordnungs- und Wertgefiige eingebunden, insofern sie aus dem
Modell des microcosmus selbst abgeleitet sind (vgl. Kap. IV.1.1).

Das korperbezogene macrocosmus/micorcosmus-Modell der Cosmographia 1asst
sich an der Ars versificatoria im Detail nachweisen. Die descriptio setzt die Figur des
Papstes unmittelbar mit dem Kosmos selbst in Beziehung: Orbis ad exemplum pape
procedit (Ars vers. 1.50,1; Ubers. [Knapp]: ,,Die Welt schreitet voran nach dem Beispiel
des Papstes®). Wie der Kopf der Sitz des gottgegebenen Geistes ist, mit welchem der
Mensch sich zum Himmel zu erheben in der Lage ist, so steht an erster Stelle der Reihe
der Papst, dessen descriptio intrinseca ihn {iber seine Ndhe zur Weisheit (sapientia; Ars
vers. 1.50,25) charakterisiert und ihn als sein Fleisch génzlich {iberwindend und zu
Gott strebend darstellt:

quodam mirabili, mysticorum sensuum plenissimo, ueluti locis temporibusque peracta contexuit). Die Er-
zdhlung vom Siindenfall ist also lediglich die den fleischlichen Sinnen des Menschen addquat gemachte
Version eines dem sinnlichen Wahrnehmen und Denken entzogenen Geschehens. Da Zeitlichkeit — und
implizit Raumlichkeit — jedoch Grundvoraussetzung des Erzahlens sind, welches der Unterteilung des
Kasus ante rem, in re und post rem folgt, so ist Erzdahlbarkeit zugleich nur postlapsal, Geschichte und
Reden iiber Geschichte(n) zugleich nur im Zustand der Siinde denkbar. Auf gleiche Art legt Eriugena
auch die Emergenz jeder Korperlichkeit, welche ja mit Raumlichkeit koinzidiert, auf den postlapsalen
Zustand des Menschen fest.

407 Johannes Scotus Eriugena geht in seinem Periphyseon sogar so weit, die gottebenbildliche Ur-,Ge-
stalt des Menschen als korperlos und zugleich mit den Engeln erschaffen zu denken. Deswegen, so
schreibt er wiederum in Buch 1V,1647-1675 (PL 122, Sp. 782C), heifie es in der Heiligen Schrift, dass
Gott das ,,Licht“ erschaffe. Sollten hierunter nur die Engel verstanden werden, so hitte es ,,Engel“ hei-
fen konnen; da hier jedoch alles Geschaffen worden sei, was Teil an der Gottlichen Vernunft habe, so
sei von ,,Licht* die Rede, um hiermit zugleich die Engel und den menschlichen Geist zu bezeichnen.
Diesem korperlosen Urzustand des Menschen, auf welchen sogleich der Fall folgt (Scheidung von Licht
und Finsternis), steht die nachfolgende Kérperlichkeit des Menschen (am sechsten Schipfungstag) also
bereits als Defizienz gegeniiber.



IV.3 Riickkopplung: Organe und Organisationen =— 437

Papa regit reges, dominis dominatur, acerbis
Principibus stabili iure iubere iubet.
Prevenit humanum pretium fragilesque relegans
Affectus hominem preradiare potest:
Trans hominem gressus extendit, ab hospite terra
Ad celum patriam premeditatur iter;
Commutare studet fixis fluitantia, certis
Vana, polo terras hospiciumque domo.
(Matthius von Venddme: Ars versificatoria 1.50,33-40)%08

Mens sitit etheream sedem, pastorque frequentat
Hospicium terre corpore, mente polum.

(Matthius von Venddme: Ars versificatoria 1.50,45 f.)*°°

Dass der Papst der Kopf sei, der iiber die Gliedmaf3en herrscht, wird expressis verbis
gesagt, wodurch das organologische Modell als Referenzrahmen aufgerufen wird: Nos
proles, nos eius oves, nos menbra: tuetur | Menbra capud, genitor pignora, pastor oves
(Ars vers. 1.50,17 f.; Ubers. [Knapp]: ,,Wir sind seine Kinder, seine Schafe, seine Glieder.
Das Haupt schiitzt die Glieder, der Vater die Kinder, der Hirte die Schafe.*).*1°

408 Ubers. (Knapp): ,Der Papst lenkt die Konige, beherrscht die Herrscher, befiehlt den strengen Fiirs-
ten, mit stabilem Recht zu befehlen. Er iibertrifft Menschenlob und kann durch Verbannung schwank-
ender Affekte den Menschen iiberstrahlen. Uber den Menschen hinaus macht er den Schritt; im voraus
bedenkt er den Weg von der Gastwirtin Erde zur Heimat Himmel; Er strebt das Flie3ende mit dem Fes-
ten, das Eitle mit dem Sicheren, die Erde mit dem Himmelspol, die Fremdenherberge mit dem Zuhause
zu vertauschen.*

409 Ubers. (Knapp): ,[Dlie Seele diirstet nach #therischem Wohnsitz, und der Hirte weilt oft mit dem
Korper in der irdischen Herberge, mit der Seele am Himmelspol.“

410 Eine Néahe bis in den Wortlaut hinein besteht zwischen dem Microcosmus-Modell, welches in den
Planctus naturae des Alanus ab Insulis eingelassen ist, und der Papst-descriptio. In letzterer ist der
,Brautigam Geist* (spiritus sponsus) der ,Braut Fleisch® (sponsa caro) vermahlt (Ars vers. 1.50,43 f.) ver-
mahlt. Die Brautmetaphorik findet sich auch im Planctus, verbunden mit der Metaphorik der civi-
tas. Hierbei wird tiber die Metapher der abzuwehrenden Feinde zugleich die Differenzierung interior/
exterior aufgerufen wird, welche sich im homo interior/exterior-Modell und in der Papst-descriptio ana-
log als Gegensatz von Geist und sinnlichem Korper realisiert: in qua ad corporis clientelam diversas
membrorum ordinans officinas, in eadem sensus quasi corporeae civitatis excubias vigilare praecepi, ut
quasi externorum hostium praevisores, corpus ab exteriori importunitate defenderent, ut sic totius corporis
materia nobilibus naturarum purpuramentis ornata, ad nuptias gradiens, marito Spiritui gratius iugaretur;
ne maritus suae coniugis turpitudine fastiditus, eius refutaret coniugia? (Planctus, Prosa 3, S. 88) —
Ubers. (Kohler): ,,In ihm ordnete ich die verschiedenen Werkstitten, die Glieder, an, zum Schutz des
Leibes; ich gab den Sinnen den Auftrag, sie sollten als Wachter dieser Stadt, des Leibes, wachen, damit
sie wie Erspdher von Feinden, die von auf3en nahen, den Leib vor dufleren Schikanen verteidigen.
Damit so die Gegenstdndlichkeit des ganzen Leibes, geschmiickt mit den edlen, natiirlichen
Purpurgewédndern, zur Hochzeit schreite, bei der sie dem Geist, dem Gemahl um so angenehmer
verbunden werde: So wiirde der Gemabhl, iiberdriissig durch die Schdndlichkeit seiner Braut, sich nicht
der Hochzeit widersetzen konnen.“ Hier ist im engeren Sinne ein ,aisthetisches Modell aufgerufen, in



438 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

Caesar reprasentiert an zweiter Stelle der Reihe den — durch das von der Weisheit
verkiindete allgemeine Gesetz (ius stabile) — regierten Regenten. Er ist das ausfiihrende
Prinzip zwischen dieser transzendenten Instanz und korperlicher Welt.*"! Seine de-
scriptio ist weder durch geistige noch durch korperliche Anteile, sondern allein iiber
Tugenden markiert; stattdessen ist er das Aquivalent zu der in der Cosmographia zwi-
schen anima und Korper gesetzten Lebenskraft des Herzens, welches als das zweit-
edelste Organ nach dem Gehirn bezeichnet wird. Hier wird das Herz als Herrscher (rex,
dictator und auctor) im Thronsaal der Brust dargestellt:

Dignaque post cerebrum sequitur substantia cordis,
quamvis et cerebro conferat und viget.

Corporis ignitus formes, vitalis alumnus,
causa creans sensus conciliansque fidem,

humanae nodus conpaginis, ancora venis,
fundamen nervis, arteriisque tenor,

naturae columen, rex et dictator et auctor,
patricius tota corporis urbe sui.

Visitat ex medio partes sensusque ministros,
in sibi praescripto munere quemgque tenet;

cui pectus penetrale sacrum, dignumque coloxum,
regnandi sedes imperiique thronus.

(Bernardus Silvestris: Cosmographia, Microcosmus 14,109-120)"1

Im Planctus naturae sitzt das Herz in medio civitatis humanae und ist der Sitz der Magn-
animitas (Alanus: Planctus 6.10). Dem gegeniiber steht in der Ars versificatoria Ulixes,
der die ,korperlichere’ ratio beziehungsweise die sensiis reprasentiert, welche der gott-
lichen mens gegeniibersteht, die der Papst reprasentiert. Diese ratio wird — genau wie in
der Cosmographia — in Form der Kammernlehre im Kontext sinnlicher und das heif3t:
korperlicher Wahrnehmung expliziert. Entsprechend wird Ulixes eingefiihrt: Purpurat
eloquium, sensus festivat Ulixem, | Intitulat morum gratia, fama beat (Ars vers. 1.52,1f.;
Ubers. [Knapp]: ,,Beredsamkeit 14#3t Ulixes purpurn glidnzen, Verstdndnis schmiickt ihn,
wohlgefilliger Charakter macht ihm einen Namen, Ruhm ist sein Gliick.“). Die sinnliche

welchem die Sinne zur Vermittlungsinstanz zwischen der ,sinnlichen Welt* und dem Geist werden. Was
pralapsal als Wachterfunktion gedacht war, ist postlapsal indessen zugleich Medium der Versuchung.
411 Zur Verbindung des Intellectus mit der Botenfunktion in Hinblick auf die Engel und Gott in Thoma-
sins von Zerklaere Seelenlehre vgl. bspw. auch Christoph Schanze: Tugendlehre und Wissensvermitt-
lung. Studien zum ,Welschen Gast‘ Thomasins von Zerkleere. Wiesbaden 2018 (Wissensliteratur im
Mittelalter 53; zugl. Univ.-Diss. Gieflen 2015), hier bes. S. 219.

412 Ubers. (Wetherbee): ,,The substance of the heart is second in dignity to the brain, though it imparts
to the brain the source of its vitality. It is the animating spark of the body, nurse of its life, the creative
principle of the senses and the cause of agreement among them; the central link in the human struc-
ture, the anchor of the veins, root of the sinews, and stabilizer of the arteries, mainstay of our nature,
king, governor, creator, a noble lord amid the great city of his body. From the center he reaches out to
the limbs and the senses, his ministers, each of which he maintains in the function assigned to it. The
breast is his sacred shrine, his fitting habitation, his royal palace and imperial throne.*



IV.3 Riickkopplung: Organe und Organisationen =— 439

Wahrnehmung geht der vernunftméafiigen Verarbeitung und der eloquenten Lehre vor-
aus: Sensus precursor ratioque preambula linguam | Heredem faciunt dogmatis esse sui
(Ars vers. 1.52,17 f.; Ubers. [Knapp]: ,,[D]er Sinn, der voranlduft, und der Verstand an der
Spitze machen die Zunge zur Erbin ihrer Lehre®). Der hier weiterhin eingefiihrten Hirn-
kammerntheorie® (Ventrikellehre) entspricht die Darstellung des Hirnes im Rahmen
des Microcosmus der Cosmographia Bernardus‘ Silvestris:

Delegisse caput propriam sapientia sedem
creditur et thalamis exsecuisse tribus.

In tribus est animae ternus vigor; expedit actum
incommutato quisque tenore suum.

Quae meminit postrema loco, virtus speculatrix
est prio, e medio vis rationis agit.

Assistunt omnes operi, cum quinque ministri,
sensus, quae cernunt exteriora docent.

Nuntius ingreditur sensus, mentemque quietam
evocat, ut certa res ratione probet.

(Bernardus Silvestris: Cosmographia, Microcosmus 14,3-12)*1

Auf diese Art reprasentieren die ersten drei Figuren der Reihe die Geistes-, Vernunfts- und
Lebenskréfte des physiologischen Kérpers, die zugleich in ein stdndisch strukturiertes
Herrschaftsmodell iiberfiihrt werden, in welchem die Anbindung an die Transzendenz
(Papst/Geist) tiber der natiirlichen Lebenskraft (Caesar/Herz) und der sinnengebundenen
Vernunft (Ulixes/Gehirn) steht. Alle drei stehen iiber dem Kérper und seiner organischen
Einrichtung, welcher fiir Ambrosius der servus des Hauptes ist, der dieses umhertragt.
Dieser Kérper und seine organischen Bediirfnisse, die drohen, den Geist und die Vernunft
zu iiberwdltigen, wird in der Ars versificatoria an vierter Stelle durch den Sklaven Davus

413 Die oben (vgl. Kap. IV.1.1, S. 307) bereits ausfiihrlich mit Ubers. zitierte Passage der Ulixes-
descriptio sei hier noch einmal wiedergegeben: Non celle capitis in Ulixe vacant: epythetum | Officiale
tenet prima, secunda, sequens: | Prima videt, media descernit, tercia servat; | Prima capit, media iudicat,
ima ligat; | Prima serit, media recolit, metit ultima; tradit | Prima, secunda sapit, tercia claudit iter; |
Prima ministrat opus reliquis: sunt hostia prima, | Hospicium media posteriorque domus; | Prima, se-
cunda, sequens includit, iudicat, arcet | Obvia, visa, fugam poste, sapore, sera; | Stat medio rationis apex
et utrimque salutat | Hostia sincipitis occipitisque seram. | Naturam virtute preit fidusque magister | Inti-
mus est hominis exterioris homo: | Moribus egreditur hominem, preponderat egre | Nature sensus subve-
nientis honor. (Ars vers. 1.52,19-34) — Auf eine mdogliche Verbindung dieser Passage zur Cosmographia
Bernards hat bereits Ernesto Gallo: Matthew of Venddme: Introductory Treatise on the Art of Poetry. In:
Proceedings of the American Philosophical Society 118,1 (1974), S. 51-92, hier: S. 68, Anm. 11, im Rah-
men seiner Ubersetzung der Ars versificatoria hingewiesen.

414 Ubers. (Wetherbee): ,,One may believe that wisdom chose the head as its proper station, and divi-
ded it into three chambers. In these three are the three powers of the soul; each fulfills its function in
an unalterable continuity. The faculty that remembers is at the rear, the speculative power is foremost,
and reason exerts its power from the center. All share in the work when their five servants, the senses,
inform them of what they perceive outwardly. A messenger of sense enters and arouses the tranquil
mind to confirm the matter by sure judgement.”



440 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

reprasentiert, der seinen Korper nicht zu regieren in der Lage ist und deshalb des Regiert-
werdens bedarf:

Cursitat ad mensas, post prandia torpet, amicus
Ventris consumit pinguia, spernit holus.

Non malus est, sed triste malum, consumere fruges
Natus et ad numerum non numerale facit.

Eius in adventu calices siccantur, egena
Mendicat dapibus mensa, lagena mero.

Cui deus est venter,” cui templa coquina, sacerdos
Est cocus et fumus thura Sabea sapit,

Lance sedet miserasque dapes incarcerat, unde
Pullulat extensi ventris amica Venus;

In pateris patinisque studet, ructante tumultu
Et stridente tuba ventris utrimque tonat;

Inflictis dapibus moles preturgida ventos
Concipit et Davus Eolus esse potest:

Davus hians, eger ventorum turbine, fracto
Carcere dispensat quos cohibere nequit.

(Matthius von Venddme: Ars versificatoria 1.53,61-76)*1°

Diejenigen Korperfunktionen, die Natura und Physis der Scham halber an das dem
Haupt entgegengesetzte Ende des Korpers verbannt haben, sind diejenigen, welche
Davus definieren, wenn er als Fecis massa, pudor nature, sarcina terre, | Mensarum ba-
ratrum (Ars vers. 1.53,57 f.; Ubers. [F.D.S.]: ,,Kothaufen, Schande der Natur, Last der
Erde, Gierschlund“) bezeichnet wird. Es ist aber nicht einzig die Betonung der Ver-

415 Dies ist ein Paulus-Wort (Phil 3,18 £.): *®muiti enim ambulant | quos saepe dicebam vobis | nunc
autem et flens dico | inimicos curicus Christi | quorum finis interitus | quorum deus venter | et gloria in
confusione ipsorum qui terrena sapiunt. — Ubers. (Andreas Schwab): ,,'"®denn viele gehen umher, von
denen ich euch oft erzdhlt habe. Jetzt aber sage ich weinend, dass sie Feinde des Kreuzes Christi sind,
deren Ende die Vernichtung, deren Gott der Bauch ist und deren Ruhm in ihrer eigenen Verwirrung
liegt, die am Irdische Geschmack finden.“

416 Ubers. (Knapp): ,Er frequentiert die Tische, erschlafft nach dem Mahl. Als Freund des Bauches
verzehrt er Fettes und verschmdht Gemiise. Nicht ein Boser ist er, sondern das traurige Bose, geboren,
Getreidefriichte zu geniefien, und das Zahlwort taugt nichts fiir die Zahl. Bei seiner Ankunft werden die
Becher trocken, die der Speisen beraubte Tafel, die des Weins beraubte Flasche gehen betteln. Sein
Gott ist der Bauch [Phil 3,19; F. D. S.], sein Tempel die Kiiche, sein Priester der Koch, und sein Dampf
riecht nach dem Weihrauch von Saba; er sitzt in der Schiissel und sperrt die armen Speisen ein, woraus
Venus, die Freundin des runden Bauchs, hervorkeimt. In Schalen und Schiisseln besteht seine Wissen-
schaft. Von beiden Enden, durch heftiges Riilpsen und aus der dréhnenden Trompete seines Bauches,
1af3t er sich laut vernehmen. Die geballte Masse aus hineingestopften Speisen wird mit Winden schwan-
ger, und Davus kann Aeolus werden. Davus, nach Luft schnappend, krank vom Wirbel der Winde, ver-
teilt aus dem geborstenen Kerker, was er nicht mehr zuriickhalten kann.*



IV.3 Riickkopplung: Organe und Organisationen =— 441

dauungsfunktion, welche an das physiologische Kérpermodell gemahnt, indem sie es
in eine vituperatio iiberfiihrt; ebenfalls werden die Geschlechtsorgane und ihre Funk-
tion — in ganz dhnlichen Worten wie in der Cosmographia — thematisiert. Zurecht hat
Garrett P. J. Epp darauf hingewiesen, dass die Ars versificatoria eine konventionalisierte
Verbindung zwischen Véllerei und Wollust betont.*”” Die Véllerei fiihrt bei Davus zur
Erregung der Genitalien, wobei die fiir die Hoden gefundene Metapher der Darstellung
der Zeugungsorgane am Ende der Cosmographia dhnelt. Diese folgt dort als letztes Ele-
ment der Beschreibung ebenfalls unmittelbar auf die Darstellung des Magens und der
Verdauungsfunktion. Bereits in der Darstellung der Sinne heif3t es iiber den mit der
Vollerei verbundenen Geschmackssinn (gustus), dass dieser die Erde des Wildes, die
See der Fische und die Luft der Vogel beraube und — hofkritisch gewendet — dass der
Hunger, sobald er die Hofe verlasse, die Armen verheere. Der Zunge wird der Geist ent-
gegengestellt, mit welchem der Mensch besser ,schmecken® solle, und so Vollerei im
Sinnlichen gegen die Erkenntnis Gottes ausgespielt (vgl. Microcosmus 14,87-98). Mit
dem Geschmacksinn wird der Tastsinn (tactus) als Medium der Wollust verglichen,
welcher mit dem Geschlechtsakt verbunden wird. Der Tastsinn, heif3t es, leiste Kriegs-

417 Garrett P.J. Epp: Learning to write with Venus’s Pen: Sexual Regulation in Matthew of Venddme’s
Ars versificatoria. In: Desire and Discipline: Sex and Sexuality in the premodern West. Hrsg. von Konrad
Eisenbichler, Jacqueline Murray. Toronto 1996, S. 265-279, hier: S. 274. — Die Referenz, auf welche Epp
sich bezieht, ist wiederum der Anticlaudianus, in dem die Verbindung zwischen Vollerei und Lust an-
hand des Bacchus thematisiert wird. — Als spateres Beispiel kann die Summa contra gentiles des Tho-
mas von Aquino dienen, in welcher die menschliche Gliickseligkeit gegen die Fleischeslust abgegrenzt
wird. Hierbei werden Véllerei und Wollust enggefiihrt: Ex praemissis autem apparet quod impossibile
est felicitatem humanam consistere in delectationibus corporalibus, quarum praecipuae sunt in cibis et
venereis (I11.27; Ubers. [Allgaier]: ,,Aus dem bisher Gesagten ist aber ersichtlich, da3 die menschliche
Gliickseligkeit unmoglich korperlichen Freuden besteht, deren hauptsachliche die Ef3lust und die Ge-
schlechtslust sind.*). Sie dhneln sich deshalb, weil sie in der Vereinigung korperlicher Sinne mit kor-
perlichem Begehrten bestehen, weshalb sie auch schlecht sind: Delectationes autem praemissae
consistunt in hoc quod homo secundum sensum coniungitur aliquibus se inferioribus, scilicet sensibilibus
quibusdam (Ubers. [Allgaier]: ,,Die genannten Liiste bestehen aber darin, daf} der Mensch sich seiner
Sinnlichkeit gemdf} mit Dingen verbindet, die tiefer stehen als er, ndmlich mit irgendwelchen Sinnen-
dingen.“). Fiir Thomas ist die Gleichsetzung von felicitas humana mit der Befriedigung der Sinne ein
Irrtum, welchen er den Epikureern, den Juden und den Arabern zuschreibt. Analog findet sich etwa
zweihundert Jahre zuvor — also etwa zu Zeiten des Bernardus Silvestris und Matthdus‘ von Vendome —
in Hugos von Sankt Viktor Traktat Pro assumptione virginis eine Klassifikation der verschiedenen Sinne
des Menschen, welche Tastsinn und Geschmackssinn als unrein qualifiziert, weil sie mit ,Kontakt* ein-
hergehen, wahrend Gehor, Sehsinn und Geruch auch Wahrnehmung auf Distanz erméglichen: Cum
enim sint quinque sensus corporei, duo, id est tactus et gustus, magis sordibus appropinquant et subiacent
attamini: unde nec sinceram refectionem habere ualent sed que purgatione egeat et defecatione (Ubers.
[F.D.S.]: ,Es gibt also fiinf korperliche Sinne, derer zwei, ndmlich Tastsinn und Geschmackssinn,
schlechtester Dinge ndhern und durch Beriihrung unterliegen. Daher kommt es, dass die Befriedigung
dieser Sinne nicht rein sein kann, sondern dass sie der Reinigung bediirfen.“). — Auch im oben zitierten
Passus aus der Wiener Genesis (Vv. 361-368) fiihrt die Darstellung direkt vom Magen zu den tabuisier-
ten Geschlechtsorganen.



442 =—— |V Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

dienst im Ehebett und diene dem zarten Amor (Microcosmus 14,105 f.: Militat in thala-
mis, tenero quoque servit amori | tactus).**® Wiederum wird hierbei der Bauch ins Spiel
gebracht, welchen der Tastsinn im Liebesspiel erkundet: argute saepe probare solet |
aut castigato planum sub pectore ventrem, | aut in virgineo corpore molle femur (Micro-
cosmus 14,106-108; Ubers. [Wetherbee]: ,,[Touch] is fond of slyly exploring the smooth
belly below the modest breast, or the soft thigh of a virginal body.*). Magen und Ge-
nitalien sind iiber die Galle direkt miteinander verbunden:

Talibus ad summum rationibus, olla ciborum

est stomachus, stomachi fel cocus, auctor epar.
Insidet has epatis partes innata voluptas,

et gravis in nostra carne tyrannus amor.

Corporis extremum lascivum terminat inguen,
pressa sub occidua parte pudenda latent.
Iocundusque tamen et eorum commodus usus,
si quando, qualis, quantus oportet, erit.
Saecula ne pereant, descisaque cesset origo,
et repetat primum massa soluta chaos,
Ad Genios fetura duos concessit (et olim
commissum geminis fratribus) illud opus.
(Bernardus Silvestris: Cosmographia, Microcosmus 14,149-160)*"

Wahrend im Rahmen der microcosmus-descriptio der mafivolle Gebrauch der Genita-
lien impliziert ist und so einerseits auf die notwendige Madf3igung im Diesseits wie
auch auf den schuldlosen Gebrauch der Genitalien durch die ersten Menschen im Pa-
radies verwiesen wird, kennen die Genitalien des unmaflig flatulierenden Davus
keine Mafligung. Wie in der Cosmographia werden auch seine Hoden als ,Briider
vorgestellt:

Vergit ad incestum, Venus excitat egra bilibres
Fratres, menbra tepent cetera, cauda riget;

Metri dactilici prior intrat sillaba, crebro
Impulsu quatiunt menia feda breves.

418 Auch in der Ars versificatoria (1.57,5-8) gibt es im Rahmen der Helena-descriptio eine direkte Ver-
bindung zwischen dem Genital (cella pudoris), welches die angrenzenden Partien des Korpers ver-
schont (festivat), und dem erotischen contactus, welcher hierdurch angeregt wird; vgl. Kap. IV.1.1,
S. 360.

419 Ubers. (Wetherbee): ,,For these reasons, though the stomach, in highest position, is the pot for
food, and the stomach’s gall is its cook, the liver initiates the process. Natural desire dwells in the re-
gion of the liver, and love is a fell tyrant over our flesh. | The wanton loins terminate the lower body,
and the private parts lie confined in this dark region. Their exercise will be pleasant and profitable, so
long as the time, the manner, and the extent are fitting. Lest earthly life pass away, and generation be
cut off, and material existence, dissolved, return to primordial chaos, propagation was made the charge
of two Genii (as it was once entrusted to twin brothers).“



IV.3 Riickkopplung: Organe und Organisationen =— 443

Nequitia rabiem servilem predicat, actu
Enucleat serve conditionis opus:

Urget blanda, furit in libera terga, rebellis
Nature vetito limite carpit iter;

Imbuit innocuos vitiis, exuberat egri
Pectoris in multos particulata lues.

(Matthdus von Venddme: Ars versificatoria 1.53,77-86)%*°

Epp hat darauf hingewiesen, dass die vorhandenen (englischen) Ubersetzungen der
Ars versificatoria in Hinblick auf diese Passage mehr als problematisch sind:

Galyon has transformed what seems to be successful sodomy into an example of apparently hete-
rosexual impotence. The Venus aegra (‘sick Venus’), like the aegra ratio (‘sick reason’) dealt with
earlier, and like Alan’s ‘solecistic Venus (De planctu pr.4.20), is homosexual desire. [...] The rebel-
lion of Davus is not against a human hierarchy, but against Nature.*

Wiewohl ich mit Epp davon ausgehe, dass hier eine metaphorische periphrasis fiir
Analverkehr vorliegt, halte ich es indessen aus dem Wortlaut nicht fiir gesichert, ob
hier Sodomie zwischen Mannern gemeint ist oder ob auch ,heterosexueller’ Analver-
kehr gemeint sein kann. Der Unterschied freilich ist — an der Ordnung der Natura ori-
entiert — nur mehr ein gradueller. Mit Epp findet sich hier also der prototypische
Zusammenhang zwischen dem sich selbst entgrenzenden Venus-Prinzip und der maxi-
malen Ubertretung der Gesetze der Natura, welchen Alanus ab Insulis in der Klage der
Natur ausgestaltet hat.**

Es zeigt sich nun, dass in der Abfolge der descriptiones, die die Ars versificatoria
bietet, nicht allein die Marcia-descriptio den Kipppunkt zwischen den beiden ge-
schlechtlich markierten Reihen darstellt: der Figur der Marcia, die ihr Geschlecht und
die weibliche Kérperlichkeit durch ihre Tugend als positive Ausnahme transzendiert,*”
bildet als Anfangspunkt der weiblichen descriptiones das Gegenstiick zu Davus. Dieser

420 Ubers. (Epp, Venus’s Pen [1996], S. 273): ,,He turns to unchastity; a sick Venus arouses the two-
pound brothers; the other members are warm; the tail stiffens. The first syllable of the dactylic metre
enters with repeated thrust, and the short ones batter down the vile defensive walls. In his wickedness
he predicates a servile madness, and by his action makes plain the burden of a slavish condition. He
presses upon charming backsides, goes mad over naked backsides; rebellious, he takes the path be-
yond the forbidden bounds of nature. He stains the innocent with vices; this particular infection flows
from his sick breast into many.“ — Zum Daktylus, welcher eine Erektion bedeutet, vgl. auch Marjorie
Curry Woods: Classroom Commentaries. Teaching the Poetria nova across Medieval and Renaissance
Europe. Columbus 2010 (Text and Context), S. 61. — Knapp, Matthaeus Vindocinensis: Ars versificatoria,
S. 39, Anm. 118 f., iibernimmt diese Interpretation in seine Ubersetzung.

421 Epp, Venus’s Pen, S. 274.

422 Auch Alanus gestaltet die Siinde wider die Natur iiber die Metapher der Metrik (vgl. Metrum 1).
Vgl. hierzu Ziolkowski, Grammar of Sex, S. 60 f.

423 Epp, Venus’s Pen, S. 269, stellt zurecht fest: ,,In his extended description of an ideal wife (I.55),
Matthew attributes these same austere virtues to the fictitious Marcia, and avoids virtually all physical
description; in stark contrast to the subsequent portraits of the beautiful Helen and the ugly Beroe,
there are no human membra here, of any description.*



444 —— |V Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

stellt den hierarchisch unteren Endpunkt der mannlichen Viererreihe dar. Im Gegen-
satz zu Marcias positiver Entgrenzung des weiblichen Geschlechtes gibt er durch seine
mangelnde Tugend der Schwache seiner Korperlichkeit soweit nach, dass er Verkehr
contra naturam praktiziert. Wahrend Marcia also als ,mdnnliche Frau zu verstehen ist,
ist Davus — insofern er von seinem homo exterior bestimmt ist — ein ,weiblicher Mann.

Es ist bezeichnend, dass die ,Entgrenzung‘ des Geschlechtes in der Reihe der
mannlichen Typen den Tiefpunkt darstellt, wahrend sie in der Reihe der weiblichen
Typen die positive Ausnahme bildet, welche den beiden folgenden Typen von Weib-
lichkeit — Helena und Beroe — iibergeordnet wird. Diese entsprechen in ihrer Kérper-
lichkeit beide ihrem Geschlecht, wobei Helenas schone Korperlichkeit im Verhiltnis
zu Beroes hésslicher Korperlichkeit das relativ positiv(er)e Gegenstiick darstellt. Wah-
rend in Helenas Schonheit die prokreative Natur des Menschen ihre Erfiillung findet,
welche aus einem keuschen Hippolytus einen liisternen Priapus macht, ist Beroes
Korper so hdsslich, dass er nicht einmal als Erfiillungsgehilfe der Prokreation dienen
kann. Die abstof}enden Korperdffnungen der Beroe, die nichts weniger tun als zum
Beischlaf einladen, kénnen derart auch nicht helfen, das ,,urspriingliche Chaos*“ (Ber-
nardus Silvestris: Cosmographia, Microcosmus 14,158: primum chaos) zu vermeiden,
wie es die innerweltliche Fortpflanzung als ,Fortschdpfung® — ,pro-creatio‘ — im Dies-
seits zur Aufgabe hat. Ganz im Gegensatz dazu sind Beroes Offnungen das Chaos
selbst:***

Turgescit stomacus scabie, quam proxima Lethe
Suscitat, inferni ianua, triste Chaos.
Gibbi pernicies staturam contrahit, ,ergo*
Inscriptum breviter terga tumere facit.
Emeritis hirsuta pilis hiat olla lacune
Consona, sulphurei gurgitis unda rubet.
(Matthdus von Venddme: Ars versificatoria 1.58,37-42)%%

Es soll weder behauptet werden, dass die Reihe der descriptiones in der Ars versificato-
ria als Ganzes im Microcosmus-Modell aufgeht, noch, dass die Reihe einzig und unmit-
telbar durch eine Abhéngigkeit von der Cosmographia des Bernardus Silvestris zu
erkldren ist. Es kann jedoch gezeigt werden, dass — diesmal im Sinne von ,Einfluss‘ —
gewisse Ahnlichkeiten zwischen beiden Texten bestehen, die mehr als nur zufillig er-
scheinen, und dass beide Texte — im Sinne diskurstheoretischer Erwdgungen jenseits
des ,Einflusses‘ — an einem Diskursmuster partizipieren, welches korperliches Schén-

424 Hier verbirgt sich eine etymologische Figur, insofern das lateinische Chaos zugleich auch ,Kluft
und ,Abgrund‘ bedeuten kann.

425 Ubers. (Knapp): ,,Der Magen bliht sich von Riudigkeit auf, welche erregt wird von der nahen
Lethe, der Pforte der Holle, dem traurigen Chaos. Ein verderblicher Buckel kriimmt die Gestalt. ,Ergo*,
abgekiirzt geschrieben, 1a3t den Riicken geschwollen sein. Der einem Abgrund gleichende, mit alten
Haaren iiberwachsene Topf gahnt offen, darin die rote Woge eines Schwefelpfuhls.*



IV.4 Resiimee und Ausblick = 445

sein einen ganz spezifischen Ort zuweist. Das Schonsein des Leibes ist zwischen ver-
schiedenen, homologisierbaren Feldern verspannt, von denen aus es semantisiert
wird. In diese Hierarchie eingebunden gedacht, erhdlt die Schonheit der Frau einen de-
zidiert anderen Wert als jenen rein ,Jaudativen‘, den die Forschung zu den Poetiken ihr
beigemessen hat. Dass entsprechend auch die weiblichen Schonheitsbeschreibungen
immer wieder das Implikat des Genitalen tragen, kann, aus dieser Perspektive gedacht,
nicht mehr erstaunen.

IV.4 Resiimee und Ausblick

Es hat sich gezeigt, dass die descriptio membrorum Kristallisationspunkt verschiedener
diskursiver Strategien ist. Thre narrative Integration in den Text erfolgt im Rahmen eines
Motivierungszusammenhangs, der seine (rhetorisch-motivationale) Plausibilitit aus der
gesetzmafligen Ordnung der Immanenz durch das Wirkungsprinzip der natura bezieht.
Dieser Wirkungszusammenhang, in welchem korperliche (und zuvérderst: weibliche)
Schonheit in einem kausalen Zusammenhang mit Prokreation steht, wird hier — vice
versa — erzdhlend ratifiziert, zugleich legitimiert und damit — im Wortsinn — ,naturali-
siert. Diese Legitimierung funktioniert nicht zuletzt iiber die Ausbildung von Randbezir-
ken der Ausgrenzung: Die Einfiihrung des peccatum contra naturam ist in der Lage, den
Siindencharakter der Fleischeslust als naturgeméafies Wohlverhalten umzudeuten, wo-
durch Schénheit und das von ihr erzeugte Begehren zu Erfiillungsgehilfinnen der Welt-
ordnung werden. Auf diese Art zeigt sich, dass die Darstellung korperlicher Schonheit
durch die descriptio membrorum Teil eines anthropologischen Modells ist, auf welches
diese Art von descriptio, die die antike Literatur in dieser Form noch nicht kennt,
geschweige denn kodifiziert hatte, und die eine genuine Erfindung der neuen Poetik des
12./13. Jahrhunderts ist,** die Reaktion darstellt. Zwar ist sie nicht unabhéngig von Alte-
ren Modellen, wie der Theoderich-descriptio des Sidonius Apollinaris, und steht in einer
Traditionslinie zu physiologischen Korpermodellen im Anschluss beispielsweise an
Galen; sie bildet indessen eine bedeutende neue Differenzierung aus, innerhalb welcher
der Darstellung und der Semantik der membra eine neue Bedeutsamkeit zugemessen
wird und in der das bonum corporis aus der Menge der autoritativ verbiirgten Gliicksgii-
ter (Boethius)*? isoliert wird. Sie erhlt so ihren Platz im grofien Dichotomisierungspro-
jekt der christlichen Kultur, in welchem der Korper — er sei schon oder hdsslich — auf
eine ganz bestimmte Art in Opposition zur Seele gebracht wird — sei sie schon oder hiss-
lich. Diese Binarisierung, die seit Augustinus im Sinne von homo interior und homo exte-

426 Vgl. hierzu Kap. IV.1-1V.1.2.

427 Vgl. Boethius: Consolatio philosophiae, Buch 3, Prosa 2 (zitiert nach: Anicius Manlius Severinus
Boethius: Trost der Philosophie. Consolatio philosophiae. Lateinisch und deutsch. Hrsg. u. {ibers. von
Ernst Gegenschatz, Olof Gigon. 6. Aufl. Diisseldorf 2002). — Die bona corporis zuvor bereits bei Cicero,
vgl. hierzu bspw. Bumke, Hofische Kultur, S. 420.



446 =—— IV Priapus erit - Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

rior gefasst und wiederum mit weiteren Dichotomien homologisiert ist, setzt einerseits
den Korper in eine Reihe mit Weiblichkeit, integriert diesen weiblich-fleischlichen
Anteil jedoch in jeden ,menschlichen‘ Korper, sodass jeder Mann und jede Frau po-
tentiell als Hybridwesen mit Fremdanteilen diskursiviert ist. Dabei wird jedoch Zwei-
geschlechtlichkeit gerade nicht aufgegeben, wie es Thomas Laqueur mit seinem
beriihmten ,,one sex model*“ entworfen hat, sondern — im Gegenteil — in ihrer parado-
xalen Struktur festgeschrieben.**®

428 Thomas Laqueur: Auf den Leib geschrieben. Die Inszenierung der Geschlechter von der Antike bis
Freud. Miinchen 1996 (original als: Making Sex. Body and Gender from the Greeks to Freud. Cambridge
[Mass.] 1990). — Laqueur ist verschiedentlich und zu Recht fiir seine Auffassung kritisiert worden, so
unter anderem von Joan Cadden: The Meanings of Sex Difference in the Middle Ages. Medicine, Sci-
ence, and Culture. Cambridge (USA) 1993, vgl. dort S. 3, die im Ganzen ein bindres Modell von Ge-
schlecht entwickelt, das sich jedoch dadurch auszeichnet, dass es — paradoxerweise — auch ,cases
which seemed to exist outside the definitions of this duality* (ebd., S. [i]) zu integrieren vermag. Sie
konstatiert schlieflich: ,,[T]he efforts made by medieval authors both within and outside the disciplines
of natural philosophy and medicine to explain and label things in the terms of a binary language con-
firm that the two sexes did mark a profound and significant division of the world. [...] The terms and
concepts are more than convenient analogies [...]. Their broad application suggests that the definitions
and properties of female and male represented a principle which, at least partly, ordered the world*
(ebd., S. 281). — Ein schlagendes Beispiel dafiir, dass Geschlecht einerseits maximal und kategorial dif-
ferent und andererseits ineinander verschrankt denkbar ist, kann Konrad von Megenbergs Buch von
den natiirlichen Dingen bieten, in welchem die geschlechtliche Zeugung mit weiteren Bindroppositionen
relationiert wird. Die Darstellung der membra des Korpers, mit welchen das Buch von den natiirlichen
Dingen seine Ausfiihrungen er6ffnet (Nr. 1.1-44), leitet hier unmittelbar {iber zu Ausfiihrungen iiber die
Zeugung (Wir haben nv gefeit von des menschen glidern. Nv schiill wir ain tail fagen, wie er in die werlt
chom; Konrad von Megenberg: Buch von den natiirlichen Dingen 1.45; 61,16 f.). Der nachfolgende Ab-
schnitt beschiftigt sich mit der Frage, wodurch ein fraw fwanger wert einz chnableinz (1.46) und referiert
einerseits, dass der Same des Mannes dann die chraft vnd den fig (1.46; 62,24) hat, einen Knaben zu
zeugen, wenn er haizz und vil (62,23) ist. Dariiber hinaus jedoch ist eine Seitenzuordnung (links —
rechts) von eminenter Wichtigkeit. Das Buch von den natiirlichen Dingen entwirft hier eine Physiologie,
in der die rechte Korperhaélfte heifler — und damit ménnlicher — ist, weshalb ein médnnliches Kind dann
entstehe, wenn die Mehrheit des Samens auz dem rehten gezivglein dez mannes (1.46; 63,1f.) stamme
und in der milter rehten feiten (1.46; 63,2) aufgenommen wird, welche auch in der Frau die heifere ist.
Daraus resultiert der Rat, daz fich die frawen auf die rehten feiten naigen zehant nach dem werch, ob fi
gemn chnablein tragen (1.46; 63,5f.). Auch der umgekehrte Fall gilt: stammt der Samen aus dem linken
Hoden und wird in die lenken feiten der miiter (1.46; 63,13 f.) aufgenommen, so werd darauz ain frawlein
oder ein dirnchint (1.46; 63,14), wobei nun Kalte einen Einfluss hat (1.46; 63,15-17). Jedoch erschopft
sich die Kombinatorik mit den beiden Zuordnungen rechts-rechts und links-links nicht: Spring aber der
favm auz dem lenken gezivglein dez mannes in die rehten feiten der muiter, fo werd darauz ain mdnleich
weip oder ein mannine. | Spring aber der favm auz dem rehten gezivglein in die linken feiten, fo werd dar
auz ein weibifch man (Konrad von Megenberg: Buch von den natiirlichen Dingen 1.46; 63,9-13). Offen-
bar fungiert hier der Ursprungsort des mannlichen Samens als Determinante der letztendlichen ,Ge-
schlechtssubstanz‘ (rechter Hoden: Mann, linker Hoden: Frau), die ,Seite‘ der Frau, in welche der
Samen aufgenommen wird, bestimmt das hinzutretende Akzidens (rechte Seite: manleich, linke Seite:
weibifch). Die ,Binnendifferenzierung* der substantiell gedachten Geschlechter (Frau/Mann) nach hin-
zutretenden Akzidenzien (mannlich/weiblich) ist keine Eigenheit des Buches von den natiirlichen Din-



IV.4 Resiimee und Ausblick —— 447

Wie gezeigt worden ist, wird im Rahmen des descriptio-Katalogs der Ars versifica-
toria des Matthdus von Vendome also eine nach den Geschlechtern getrennte Differen-
zierung entsprechend der rhetorischen Kategorien notatio und effictio vorgenommen,
wobei die descriptio des ,inneren Menschen‘ (des homo interior, entsprechend der no-
tatio) iiber ménnliche Eigennamen, die des duBeren Menschen (homo exterior, ent-
sprechend der effictio) weiblichen Figuren zugeordnet wird (vgl. Kap. IV.1.1). In dieser
Beispielreihe ist jedoch zugleich die Kopplung von homo interior und exterior im ein-
zelnen Menschen enthalten, insofern anhand der méannlichen Figuren (Papst, Ulixes)
ebenso wie anhand von Marcia die Uberwindung des (weiblichen) Fleisches als Tu-
gend exemplifiziert wird, wobei die Ménner (als Aquivalent zum homo interior) ihrem
Geschlecht entsprechen, indem sie das Fleisch iiberwinden, Marcia (als Aquivalent
zum homo exterior) hingegen ihr Geschlecht transzendiert (vgl. Kap. IV.1.1). Physische
Schonheit erhalt in dieser Reihe ihren Platz nicht als Akzidens zu Tugend — wie die
Forschung es hdufig pauschal behauptet hat —, sondern dient in Form der descriptio
membrorum der konkreten Markierung von voluptas-auslosender Fleischlichkeit. Die
descriptio membrorum fungiert als konventionalisiertes Sprachzeichen, welches das Im-
plikat des (erbsiindigen, schénen und prokreativen) Fleisches tragt. Dies kann so weit
gehen, dass die descriptio membrorum als poetologische Einheit (Barthes ,,Stiick®) die
Rolle einer schamvoll entdeckenden Verhiillung erhélt und die Nennung des Genitals
selbst substituiert (vgl. den Rosenroman und das Lob der guten Fut; Kap. 1V.2.3
u. IV.2.4). In der Regel bildet sie derart den motivationalen Kern einer Narration
von (erfiilltem oder verhindertem, von legitimem oder illegitimem) Beischlaf, die
in der descriptio membrorum als Protonarrativ eingelassen ist (vgl. Kap. IV.1.2).
Diese Semantisierung zeigt sich schon in der Glossierung der Poetria nova durch
zeitgendssische Nutzer, welche die narrativen Kerne im Akt des Glossierens re-
importieren. Demgegeniiber sind andere Funktionalisierungen selten. Es nimmt
nicht wunder, dass die Mehrzahl der descriptiones membrorum weiblichen Figu-

gen, sondern findet sich insgesamt weitverbreitet; vgl. dazu wiederum Cadden, Sex Difference,
S. 169-227. Zu der aristotelisch beeinflussten Lehre vom heiflen Samen aus dem rechten Hoden, die
auch von Albertus Magnus vermittelt wird, vgl. hier bes. S. 195-201, zur médnnlichen Frau und zum
weiblichen Mann vgl. ebd., S. 201-209. Es soll indessen nicht behauptet werden, dass die im Buch von
den natiirlichen Dingen vorfindliche, auf der Homologisierung dichotomer Elemente beruhende Zeu-
gungslehre mit der Leib-Seele-Differenzierung des ,inneren‘ und ,dufieren Menschen‘ identisch wére; es
wiirde sich wohl — im Gegenteil — eher zeigen lassen, dass hier unterschiedliche Wissensbestande am
Werk sind. Die Leib-Seele-Dichotomie Augustins ist im christlichen Denken friiher existent als die erst
mit der spét einsetzenden Aristotelesrezeption verbundene Lehre von den Korperseiten. Die Lehre von
den Geschlechtsakzidenzien hat im christlichen Denken bereits Vorldufer (vgl. Cadden, Sex Difference,
S. 201) und ist mit anderen als den aristotelischen Konzepten kombinierbar. Deutlich wird, dass die
Verschrankung von homo interior und exterior in jedem ,menschlichen‘ Korper nicht der einzige Fall ist,
in dem die Ineinandersetzung von zwei einerseits kategorial getrennten, andererseits unldsbar inte-
grierten Geschlechtsanteilen diskursiviert wird und dass sich beide Modelle insofern dhneln. Die episte-
mische Grundlage, die Logik des inquantum (vgl. Kap. I1.2.2.1), ist auch hier identifizierbar.



448 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

ren attribuiert wird, wobei ihre Stellung im Rahmen der Narration nicht nach den
Erfordernissen ,realistischen‘ Erzahlens funktionalisiert ist, sondern der unmittel-
baren Motivation des Sexualaktes oder der Kennzeichnung einer Figur als ,fleisch-
lich‘ dient (vgl. Kap. IV.2.2).

Es lief3e sich nun leicht eine Fiille von volkssprachlichen descriptiones membro-
rum versammeln, die diesem einfachen narrativen Muster entsprechen und es mehr
oder weniger artifiziell umspielen. Die Eigenstdndigkeit und ,Artifizilialitat’ dieser
,Stiicke* (Barthes) ist vielfach dargestellt worden. Sie betrifft die descriptiones in den
Artusepen Chrétiens ebenso wie beispielsweise diejenige der Florie im Wigalois, die
bei aller metapoetischen Selbstreferenzialitdat doch auch dazu dient, die Zeugung des
Helden durch Gawan zu begriinden. Es lief3e sich leicht zeigen, dass die oftmals sub-
stantielle Lange dieser descriptiones nicht notwendig nur mit einem ,Hang zum orna-
tus‘ zusammenhdngen, sondern dass — insofern die descriptio membrorum dasjenige
Zeichen ist, welches die Motivierung der folgenden Handlungssequenz verbiirgt —
hier auch ein Prinzip der Proportionalitdt obwaltet, welches — ganz der Ars versifica-
toria des Matthdus von Venddme entsprechend — quantitativ operiert, sodass der
grofite aller Kriege — der trojanische — nur durch die grofite aller Schonheiten ausge-
16st werden kann, welche entsprechend bei Konrad von Wiirzburg die ldngste aller
descriptiones membrorum erhalt.

Entsprechend lief3e sich auch zeigen, dass mannlichen Figuren eine descriptio
membrorum — liberhaupt die Attribuierung von Schonheit — nur in dem eng gesteckten
Rahmen zukommt, welchen die Poetiken ihm einrdumen. Dies ist in der Ars versificato-
ria — wie bereits dargestellt worden ist*?® — vor allem in dem Fall, dass der Dargestellte
noch ein Knabe ist, oder im Falle, dass seine Schonheit mit seinem Tod kontrastiert
werden soll, legitim. Fiir die schonsten Manner der mittelhochdeutschen Literatur (den
jugendlichen Tristan, den bartlosen Parzival, den sterbenden Siegfried oder Christus)
lieRe sich dieser Zusammenhang leicht herstellen.**° Gerade im Falle Parzivals gehen
die Implikationen des schénen, weiblich konnotierten Knabenkdrpers weit iiber eine
reine Darstellung des Knabenalters hinaus. Im folgenden Kapitel soll gezeigt werden,
wie auch die Existenz des Mannes von der Weiblichkeit des Fleisches umstellt ist und
wie das Knabenalter des Mannes mit dem Zustand fleischlichen Seins konnotiert wird,
das ihn als sein eigenes Anderes stets begleitet. Es kann hier gezeigt werden, wie und
unter welchen Bedingungen dieser Korper, der zugleich das Andere im Selbst darstellt,
simultan zu einem Medium radikal begrenzter Erkenntnisfahigkeit wird. Denn unter

429 Vgl. S. ##, inkl. Anm. ##.

430 Einen interessanten Sonderfall, fiir den es in den Poetiken keine Entsprechung gibt und der ge-
sondert zu diskutieren ware, ist der schone alte Mann, der in volkssprachlicher Dichtung immer wieder
vorkommt. Als Beispiele seien hier Karl der Grofie im Rolandslied des Pfaffen Konrad oder der Gute Ger-
hard Rudolfs von Ems genannt.



IV.4 Resiimee und Ausblick — 449

der mafdgeblich durch die augustinischen Schriften vermittelten Einteilung des Men-
schen in homo interior — novus — caelestis — Adam und homo exterior — vetus — terres-
tris — Eva liegt zugleich die Tradition von Augustins Lehrer, Ambrosius von Mailand, in
dessen Buch ,,Uber das Paradies“ es von derselben basalen Differenz heif3t:**!

namque ante nos fuit qui per uoluptatem et sensum praeuaricationem ab homine memorauerit
esse commissam, in specie serpentis figuram accipiens delectationis, in figura mulieris sensum
animi mentisque constituens, quam aiobnowv uocant Graeci, decepto autem sensu praeuaricatri-
cem secundum historiam mentem adseruit, quam Graeci vodv vocant. recte igitur in Graeco voig
uiri figuram accepit, aiobnoig mulieris. unde et quidam Adam voov terrenum interpretati sunt.

(Ambrosius: De paradiso liber unus 2,11)**

Ahnlich wie Augustinus also Eva den homo exterior, den fleischlichen Korper, zuord-
net und so das Fleisch und die fleischlichen Sinne zu einem weiblichen Prinzip
macht, dem mit dem homo interior das mannliche Prinzip des Geistes gegeniiber-
steht, so stellt Ambrosius die Sinne selbst als weibliches Prinzip der aisthesis dem
Geistprinzip des ménnlichen nous gegeniiber.**> Wihrend jedoch bei Ambrosius
diese aisthesis als sensus animi mentis gefasst ist und damit letztlich eine geistige Per-
zeption von sinnlich Wahrgenommen avisiert, das der rein geistigen Erkenntnis bei-
gesellt ist, bindet Augustinus mit dem von ihm maf3geblich geprdagten Paar homo
interior und homo exterior die sinnliche Wahrnehmung an das Fleisch des Korpers,
limitiert ihre Erkenntniskraft radikal und trennt sie vom Geist, um dessen Erkenntnis-
fahigkeit zu garantieren. Wo bei Ambrosius geistige Wahrnehmung von Sinnlichem
einer hoheren, nicht wahrnehmenden geistigen Kraft, dem nous, gegeniibersteht,
wird in der Anthropologie Augustins der Korper als fleischlicher Trager fleischlicher
Wahrnehmungen den reinen Geisteskraften entgegengesetzt. Hier ist sowohl die

431 Imig, Luzifer als Frau, hier S. 163, hat auf diese Passage im Rahmen einer kunsthistorischen Arbeit
hingewiesen.

432 Ubersetzung hier nach Imig, Luzifer als Frau (2009), S. 163, Anm. 410, zitiert, die die — ungenaue —
Ubersetzung nach Roland Halfen: Chartres. Die Querhausportale. Schépfungsbau und Ideenwelt im
Herzen Europas. Stuttgart/Berlin 2003, S. 79, wiedergibt: ,,Vor uns trug jemand die Ansicht vor, dass
die Verschuldung vom Menschen durch die Lust und die Sinnlichkeit begangen worden sei, indem er
unter dem Bild der Schlange die Lust, unter dem Bilde des Weibes die Sinnlichkeit verstand, wahrend
er den Mann als Bild des Geistes und des Gemiites nahm. Die Sinnlichkeit nennen namlich die Griechen
,aisthesis‘. Er fiihrt aber auf die Tauschung durch die Sinnlichkeit die Verschuldung des Geistes zuriick,
welchen die Griechen ,nous‘ nennen. Richtig also wird im Griechischen ,nous‘ oder Geist unter dem
Bild des Mannes und ,aisthesis‘ unter dem Bild der Frau verstanden [...]“. Es existieren zwei Uberset-
zung des Buches De paradiso, ndmlich: Ambrosius: De paradiso. Ubersetzung mit Erlduterungen zum
Inhalt und zum literarischen Hintergrund. Hrsg. von Wolfgang Bietz. Siegburg 2013 (Studien zur Kélner
Kirchengeschichte 17) und Ambrosius von Mailand: Uber das Paradies. Ubers. von Susanne Greiner.
Freiburg i.Br. 2013 (Christliche Meister 55).

433 Dieses Element aus De paradiso des Ambrosius wird durch spdtere Generationen durchaus rezi-
piert. Das Periphyseon (IV,16-18) des Johannes Scotus Eriugena zitiert die Gleichsetzung von Frau und
aisthesis und diskutiert sie ausfiihrlich im Kontext weiterer Lehrmeinungen (Augustinus, Origenes).



450 —— IV Priapus erit — Form, Ort und Funktion der Schénheitsbeschreibung

wahrgenommene Kreatur als auch der wahrnehmende Sinn und das an Wahrgenom-
menem orientierte Denken als carnalis gekennzeichnet und es entsteht zwischen
dem Wahrnehmendem und dem Wahrgenommenem, zwischen Kreatur und Kreatur
eine Sympathie, die auf der Geschopflichkeit der Koérper beruht. In beiden Féllen ist
sinnliche Wahrnehmung, also aisthesis, an das weibliche Prinzip gekoppelt, ist das
weibliche Prinzip dasjenige, das die Siinde vermittelt. Augustinus also geht einen
Schritt weiter als Ambrosius, insofern er die Homologe Frau — Sinne — Siinde zusatz-
lich mit Fleisch homologisiert. Von hier ausgehend sind die Konzepte wechselseitig
semantisiert. Und von hieraus entsteht schlief3lich auch die Moglichkeit dessen, was
ab dem 18. Jahrhundert ,Asthetik‘ heifen wird. Dieser Erméglichungsgrund der As-
thetik aus der aisthesis ist Gegenstand der nachfolgenden Kapitel.



