
IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion
der Schönheitsbeschreibung

Wer eine gute, verständige und schöne Frau sucht,
sucht nicht eine, sondern drei.
(Ps.-Oscar Wilde1)

OPHELIA

Could beauty, my lord, have better commerce than with honesty?
HAMLET

Ay, truly, for the power of beauty will sooner transform honesty from what it is to a bawd than
the force of honesty can translate beauty into his likeness. This was sometime a paradox, but
now the time gives it proof. I did love you once. (Shakespeare: Hamlet III/1)

Im Zuge einer systematischen Erarbeitung der Schönheitsdarstellung und ihrer dis-
kursiven Valenzen ist es selbstverständlich notwendig, sich dem eigentlichen ‚Ort‘
der Schönheitsdarstellung, der sogenannten descriptio pulchritudinis, zu widmen. An-
drea Sieber gibt folgende Definition, die ich stellvertretend für den common sense der
Forschung in seiner elaborierten Form sehe:

Die Körper mittelalterlicher Figuren entstehen als Effekte aufwendiger descriptiones und Meta-
phorisierungen. Die Beschreibungen folgen rhetorischen Regeln, die für Frauen und Männer
identisch sind. Sie gehören zum Grundrepertoire der mittelalterlichen Poetik, die zum Beispiel
in der Ars versificatoria des Matthäus von Vendôme (vor 1175) überliefert sind. Die Beschrei-
bungsmuster simulieren meist eine Blickbewegung vom Kopf zu den Füßen (de capite ad cal-
cem) auf körperliche Details des Kopfes (Haare, Stirn, Augenbrauen, Nase, Augen, Gesicht,
Mund, Lippen, Zähne, Kinn, Nacken, Hals und Kehle), der oberen und unteren Extremitäten
(Schultern, Oberarme, Unterarme, Hände und Finger sowie Beine und Füße) und des Rumpfes
(Brust, Taille, Hüften, Bauch), wobei sich die Schilderung überwiegend auf die Verhüllung des
Körpers durch Kleidung konzentriert.2

 „Das Dumme an Zitaten aus dem Internet ist, daß man nie weiß, ob sie echt sind.“ Zitiert nach:
Aristoteles: Von der Komödie. Nach der lat. Vulgata-Fassung. Hrsg., nicht übers. u. unkomm. von
Umberto Ecos Nachbar. Florenz 2024.
 Andrea Sieber: Paradoxe Geschlechterkonstruktionen bei Ulrich von Liechtenstein. In: Ulrich von
Liechtenstein. Leben – Zeit – Werk – Forschung. Hrsg. von Sandra Linden und Christopher Young. Ber-
lin/New York 2010, S. 261–304, hier S. 268. – Ganz ähnlich, aber weniger prägnant, fasst Barbara Haupt
die descriptio pulchritudinis in ihrem klassisch gewordenen Aufsatz: Der schöne Körper in der höfischen
Epik. In: Körperinszenierung in der mittelalterlichen Literatur. Kolloquium am Zentrum für interdiszipli-
näre Forschung der Universität Bielefeld (18. bis 20. März 1999). Hrsg. von Klaus Ridder, Otto Langer.
Berlin 2002, S. 47–73, hier S. 48 f., auf. In jüngerer Zeit vgl. Elke Brüggen: Die Farben der Frauen. Seman-
tiken der Colorierung des Weiblichen im Parzival Wolframs von Eschenbach. In: Die Farben imaginierter
Welten. Zur Kulturgeschichte ihrer Codierung in Literatur und Kunst vom Mittelalter bis zur Gegenwart.
Hrsg. von Monika Schausten. Berlin 2012, S. 201–225, hier bes. S. 204–209, sowie erneut dies.: swie ez ie

Open Access. ©2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung - Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110719444-004

https://doi.org/10.1515/9783110719444-004


An einer solchen Definition, so brauchbar sie auf den ersten Blick auch erscheint, ist
Verschiedenes problematisch und ich werde im Folgenden versuchen, mich schrittweise
von diesem common sense zu entfernen. Zu diesem Zwecke sollen hier zunächst die
sechs wesentlichen mittellateinischen Poetorhetoriken3 ausgewertet werden, nämlich
die von Sieber bereits genannte Ars versificatoria des Matthäus von Vendôme (ca. 1175),4

die Poetria nova Galfreds von Vinsauf5 sowie das ebenfalls ihm zugeschriebene Docu-
mentum de modo et arte dictandi et versificandi6 (1. Viertel des 12. Jhs.), die sogenannte

kom, ir munt was rôt. Zur Handhabung der descriptio weiblicher Körperschönheit im Parzival Wolframs
von Eschenbach. In: Literarischer Stil. Mittelalterliche Dichtung zwischen Konvention und Innovation.
XXII. Anglo-German Colloquium Düsseldorf. Hrsg. von Elizabeth Andersen, Ricarda Bauschke-Hartung,
Nicola McLelland, Silvia Reuvekamp. Berlin/Boston 2015, S. 391–411, hier S. 395 f.
 Für Einzeldarstellungen der verschiedenen Poetiken – mit einer Überbetonung des Medienwechsels
zwischen Oralität und Literalität – siehe: William M. Purcell: Ars poetriae. Rhetorical and Grammatical
Invention at the Margin of Literacy. Columbia 1996, hier: S. 53–135. Zur Herkunft der Poetiken aus der
antiken Rhetorik immer noch lesenswert: James J. Murphy: Rhetoric in the Middle Ages. A History of
Rhetorical Theory from Saint Augustine to the Renaissance. Berkeley/Los Angeles/London 1974. – Zum
Begriff der ‚Poetorhetoriken‘ vgl. Joachim Knape: Art. Mittelalter A. In: Historisches Wörterbuch der
Rhetorik. Bd. 5. Hrsg. von Gert Ueding. Tübingen 2001, Sp. 1372–1384.
 Der lateinische Text der Ars versificatoria wird hier und im Folgenden zitiert nach: Mathei Vindoci-
nensis Opera. Vol. III: Ars versificatoria. Hrsg. von Franco Munari. Rom 1988 (Storia e Letteratura. Rac-
colta di Studi e Testi 171). Die Paragraphenzählung dieser Ausgabe folgt der Erstausgabe von Edmond
Faral: Les arts poétiques du XIIe et du XIIIe siècle. Recherches et Documents sur la Technique littéraire
du Moyen Age. Paris 1924, S. 106–193. Herangezogen wurden zudem die drei Übersetzungen des von
Faral edierten Textes ins Englische, nämlich 1. Ernest Gallo: Matthew of Vendôme: Introductory Trea-
tise on the Art of Poetry. In: Proceedings of the American Philosophical Society 118 (1974), S. 51–92,
2. Matthew of Vendôme. The Art of Versification. Übers. von Aubrey E. Galyon. Ames 1980, 3. Matthew
of Vendôme. Ars versificatoria (The Art of the Versemaker). Übers. von Roger P. Parr. Milwaukee 1981.
 Die Poetria nova wird zitiert nach: The Poetria nova and its Sources in Early Rhetorical Doctrine.
Hrsg. von Ernest Gallo. Den Haag/Paris 1971. Da die korrigierte Verszählung Gallos gegenüber der Aus-
gabe Farals, Les arts, S. 194–262, auf welcher Gallos Text basiert, ab V. 525 abweicht, Farals fehlerhafte
Zählung jedoch die in der Forschung verbreitetere ist, werden im Folgenden stets beide Zählungen an-
gegeben. Zusätzlich zu der bei Gallo enthaltenen Übersetzung ins Englische wird herangezogen: Poetria
nova of Geoffrey of Vinsauf. Übers. von Margaret F. Nims. Toronto 1967.
 Das Documentum wird zitiert nach Faral, Les arts, S. 263–320. Zusätzlich konsultiert wird die Überset-
zung ins Englische: Geoffrey of Vinsauf. Documentum de modo et arte dictandi et versificandi (Instruc-
tion in the Method and Art of Speaking and Versifying). Übers. von Roger P. Parr. Milwaukee 1968. –
Das Documentum existiert in einer kürzeren, der bei Faral edierten, und einer erweiterten Fassung. Mar-
tin Camargo: Tria sunt: The Long and the Short of Geoffrey of Vinsauf’s Documentum de modo et arte
dictandi et versificandi. In: Speculum 74 (1999), S. 935–955, hat plausibel gemacht, dass die kürzere Fas-
sung der Poetria nova vorausgeht, während die längere Fassung, welche er nach ihrem Incipit Tria sunt
nennt, nicht nur aus der Poetria zitiert, sondern auch extensiv aus der Ars poetica des Gervasius von
Melkley (vgl. ebd., S. 943; vgl. die folgende Anm.), welche wiederum die Poetria und die Ars versificato-
ria zitiert. Obgleich für Camargo vorstellbar ist, dass Galfred selbst diese Redaktion erstellt hat, erscheint
es ihm – auch angesichts der Überlieferung – plausibler, von einer nachträglichen Bearbeitung auszuge-
hen (vgl. ebd., S. 947). – Zugleich dokumentiert der Traktat Tria sunt, von dem elf Textzeugen (gegen-
über fünf für das Documentum) existieren, dass auch die Lehre des in ihr zitierten Gervasius nicht ohne

274 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Ars poetica des Gervasius von Melkley (1. Viertel des 12. Jhds.),7 die Poetria de arte pro-
saica, metrica et rithmica (auch genannt: Parisiana Poetria, vor 1250) des Johannes von
Garlandia8 sowie der Laborintus Eberhards des Deutschen.9 Dabei ist das Untersu-
chungsinteresse für das Material ein doppeltes: Es soll einerseits nach der Stellung der
‚descriptio‘ – und damit auch der Beschreibung von körperlicher Schönheit – im poetor-
hetorischen System gefragt werden. Andererseits soll jedoch vor allem die diskursive Va-
lenz der Schönheitsdarstellung betrachtet werden, welche – wie im Folgenden gezeigt
werden soll – über ihre Einbindung in ein spezifisches narratives Arrangement entsteht,
wofür gerade die Poetiken ein wesentliches Zeugnis darstellen, insofern sie einerseits de-
skriptiv eine vorgängige Dichtungspraxis zur Lehre kodifizieren und andererseits prä-
skriptiv diese Dichtungspraxis anleiten wollen. Damit sollen die Poetiken –wie es bisher
kaum geschehen ist – selbst als Texte betrachtet werden, in denen sich modellhaft Dis-
kursmuster formatieren, und nicht nur als letztlich beliebiger, heuristisch nutzbarer
Steinbruch einer auf Konvention beruhenden Dichtungspraxis (Kap. IV.1).10

Im Anschluss hieran werden die erarbeiteten Funktionsprinzipien und diskursiven
Implikationen der ‚descriptio‘ zunächst an zentralen – weil besonders auch für die ver-
nakulare Dichtung und die Forschung zu derselben bedeutsamen – lateinischen Dich-
tungen verfolgt, nämlich dem Epithalamium Beate Virginis Marie des Johannes de
Garlandia (Kap. IV.2.1), den beiden großen Allegorien des Alanus ab Insulis, dem Planc-
tus naturae und dem Anitclaudianus (Kap. IV.2.2) und dem Architrenius des Johannes de
Hauvilla (Kap. IV.2.3). Weiterhin werden sie in Hinblick auf vernakulare Texte aufgear-
beitet, wobei neben dem Roman de la Rose ausgewählte Minnereden diskutiert werden
(Kap. IV.2.4). Zuletzt werden die erarbeiteten Prinzipien auf das anthropologische Mo-
dell des Mikrokosmos der Cosmographia des Bernardus Silvestris zurück bezogen, die
als grundlegend für die Ars versificatoria verstehbar ist. Hieraus ergeben sich wiederum
spezifische Implikationen für die diskursive Verortbarkeit körperlicher Schönheit im
Kontext eines anthropologischen Modells (Kap. IV.4).

(zumindest mittelbaren) Einfluss (auch auf dem Kontinent) geblieben ist. Der Text, der scheinbar erst im
14. Jh. entstanden ist, ist mittlerweile ediert, bleibt hier aber unberücksichtigt: Tria sunt: An Art of Poetry
and Prose. Hrsg. von Martin Camargo. Cambridge (Mass.)/London 2019 (DOML 53).
 Die Ars poetica wird zitiert nach: Gervais von Melkley: Ars poetica. Hrsg. von Hans-Jürgen Gräbener.
Münster 1965.
 Die Poetria des Johannes von Garlandia wird zitiert nach: The Parisiana Poetria of John of Garland.
Hrsg. und übers. von Traugott Lawler. New Haven/London 1974.
 Der Laborintus wird zitiert nach Faral, Les arts (1924), S. 336–377. Die beigegebene Übersetzung
stammt von Justin Vollmann (vgl. Anm. 21 dieses Kapitels). Zudem herangezogen wurde die auf Faral
basierende Übersetzung von Evelyn Carlson: The Laborintus of Eberhard. Rendered into English with
Introduction and Notes. Dissertation (Master of Arts). Ithaca (New York) 1930.
 So verfährt ein weiter Teil der Forschung, der die Poetiken immer dann heranzieht, wenn es die
oberflächliche Textstruktur literarischer Texte zu begründen gilt. Der Analysewert dieser rein deskripti-
ven Auswertung erscheint allerdings begrenzt.

IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung 275



IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken

Die oben verwendete Rede vom ‚poetorhetorischen System‘ als solches muss hier zu-
nächst wieder in Frage gestellt werden, insofern darunter ein aus den genannten Poeti-
ken ableitbares, einheitliches System, eine universell verbindliche Lehre avisiert ist, wie
sie zumeist veranschlagt wird. Die Vorstellung von einer solchen Lehre geht im Wesent-
lichen auf Edmond Faral zurück. Der dritte Teil seines 1924 veröffentlichten Standard-
werks Les Arts poétiques du XIIe et du XIIIe siècle. Recherches et Documents sur la
Technique littéraire du Moyen Age stellt fraglos eine editorische Pionierleistung dar.11

Der mit „La doctrine“ betitelte zweite Teil seiner Arbeit präsentiert eine nur vermeintlich
kohärente Lehre, die er aus den analysierten Poetiken und den von ihnen ausgewerte-
ten Prätexten extrapoliert – oder vielmehr: synthetisiert – hat und welche den still-
schweigenden Konsens der Forschung bis heute grundiert. Damit stellt Farals ‚doctrine‘
zugleich – nach wie vor – die maßgebliche Interpretation der von ihm edierten poetolo-
gischen Texte dar.12

Die einschneidende, mit einem terminologischen Umschwung verbundene Wir-
kung, welche die Rezeption von Farals Recherches et Documents hatte, lässt sich in der
germanistischen Mediävistik besonders gut ex negativo anhand von Forschung zur
„Personendarstellung“ oder zur Schönheit zeigen, die vor Farals Arbeit entstanden
ist – wie bspw. Georg Usadel: Die Personenbeschreibung in der altdeutschen Epik bis
Gottfried von Strassburg (Königsberg 1923) – oder die ihn aus politisch-ideologischen
Gründen nicht zur Kenntnis genommen hat – wie Martha Busenkell: Das Schönheits-
ideal innerhalb der deutschen Literatur von der karolingischen bis zur staufischen Epoche
(Bonn 1939).13 Während diese Arbeiten Figuren- und Schönheitsdarstellung mühsam
über ein allgemeines (und vor allem universell veranschlagtes) ästhetisches Vokabu-
lar, große geistesgeschichtliche Verläufe und mit Bezug auf vermeintlich epochenspe-
zifische Strömungen des Stils in Plastik und Architektur zu beschreiben suchen,14

 Faral druckt folgende Texte ab: Ekkehart IV: De lege dictamen ornandi, Matthäus von Vendôme: Ars
versificatoria, Galfred von Vinsauf: Poetria nova, Documentum und De coloribus rhetoricis, ein anony-
mes lateinisches Gedicht von Pyramus und Thisbe, Eberhard der Deutsche: Laborintus. Er bespricht
zudem die ‚ars versificaria‘ des Gervasius von Melkley und die Poetria des Johannes von Garlandia.
 Faral selbst fasst das Ziel dieses zweiten Teils so: „L’étude de la doctrine consiste dans une présen-
tation, qu’on a voulue aussi brève et clair que possible, des enseignements épars dans les divers trai-
tés. Elle a été conçue comme un instrument d’orientation, destiné à faciliter l’accès des textes, sans
prétendre toutefois en rendre la lecture inutile.“ (Faral, Les arts, S. XIV.) Allerdings ist sich Faral über
die Grenzen seines Vorgehens durchaus im Klaren und konstatiert: „La tâche, toutefois, était infiniment
vaste, et ce livre n’y peut servir que d’introduction.“ (Ebd.) – Purcell, Ars poetriae, S. 10, weist auf die
Uneinheitlichkeit der Poetiken explizit hin: „Though grouped into a genre, each of the artes poetriae is
unique; each adds a different dimension to the genre“.
 Zur allgemeinen Einordnung der beiden Arbeiten vgl. die Forschungsdiskussion, siehe Kap. II.1.
 Usadel beginnt seine Arbeit mit einem allgemeinen, von Lessing kommenden ästhetischen Über-
blick (ebd., S. 6), um sich schließlich an Heinrich Wölfflins „Kunstgeschichtlichen Grundbegriffen“ von

276 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



adaptieren die an Faral anschließenden Arbeiten sehr schnell die von ihm erschlosse-
nen ‚zeitgenössischen‘ literarischen Kategorien der Poetorhetoriken. Hierbei werden die
vorterminologischen und unscharfen Wendungen, wie bspw. Busenkells Rede von der
„vertiefte[n] und eingehende[n] Schönheitsdarstellung“15 oder Usadels titelgebende, je-
doch nicht rhetorisch verstandene „Personenbeschreibung“ durch eine ‚trennscharfe‘
Kategorie ersetzt: Die Forschung nach Faral versteht ‚Beschreibung‘ als Lehnüberset-
zung von descriptio und verwendet den lateinischen Terminus und seine Äquivalente
zumeist in der Prägung, die Faral ihnen verliehen hat.16 Sie hat damit zwar ein deutlich
besser geeignetes analytisches Instrumentarium an der Hand, übernimmt von Faral je-
doch auch dessen spezifische Verkürzungen und terminologischen Setzungen, welche
bis heute den common sense zur sogenannten descriptio pulchritudinis prägen.

Dies ist nicht zuletzt auch der schlechten editorischen Situation der Poetorhetoriken
zuzuschreiben, die über die Pionierleistung Farals nicht weit hinausgekommen ist, wes-
halb in der Forschung bis heute häufig direkt auf Faral zurückgegriffen wird.17 Von den
durch Faral edierten Texten ist lediglich die Ars versificatoria des Matthäus durch
Franco Munari 1988 in einer kritischen Ausgabe mit Lesartenapparat erneut vorgelegt
worden, welche auf einer deutlich breiteren Textgrundlage ediert als Faral und so we-
sentliche Textvarianten einbeziehen kann, die in dessen Fassung unbeachtet bleiben.18

Von dieser abgesehen, liegen lediglich die in Farals Recherches et Documents nicht
edierten Texte – die Ars poetica des Gervasius, die 1965 durch Hans-Jürgen Gräbener

1921 zu orientieren (ebd., S. 10). – Busenkell, die Usadels Arbeit nicht rezipiert zu haben scheint, ver-
fährt dennoch recht ähnlich, nämlich wie dieser chronologisch, von frühester ‚deutscher‘ Literatur bis
zur ‚Hochphase‘ um 1200 fortschreitend, argumentiert jedoch vor allem über ‚geistesgeschichtliche‘
Entwicklungen, nämlich das Zusammentreffen von ‚germanischer Mentalität‘ und ‚christlicher Kultur‘
(Busenkell, Schönheitsideal, S. 3–8), zielt jedoch ebenso auf „eine Darstellung des Stilwandels“ (ebd.,
S. 2), wobei – ohne ihn zu nennen – die Kategorien Wölfflins – „kunstgeschichtlich gesprochen: vom
linearen, konturhaften Stil zu einem plastisch-dynamischen“ (ebd.) – wieder aufscheinen. – Inhaltlich
sind beide Arbeiten, die im weiteren und engeren Sinne nationalsozialistischen Ideen verbunden sind,
obsolet.
 Ebd., S. 17. Die einzige rhetorische Kategorie, die Busenkell adaptiert, ist das von ihr immer wieder
eingeführte ‚Epitheton ornans‘, das sie überall dort veranschlagt, wo eine „vertiefte und eingehende
Schönheitsdarstellung“ nicht vorliegt.
 Vgl. Faral, Les arts, S. 75–85.
 Beispiel hierfür kann die Arbeit von Anna Köhler (Köhler: Das literarische Porträt. Eine Untersu-
chung zur geschlossenen Personendarstellung in der französischen Erzählliteratur vom Mittelalter bis
zum Ende des 19. Jahrhunderts, Bonn 1991 [Abhandlungen zur Sprache und Literatur 38]) sein, welche
an einigen Stellen auf die Poetiken verweist, tatsächlich jedoch – gegen die in Rede stehenden Poeti-
ken – Farals ‚doctrine‘-Kapitel nutzt (vgl. ebd., S. 29 mit Anm. 17).
 Dies gilt besonders für Matthäus’ in der Forschung so häufig heranzitiertes Muster der descriptio
loci, welcher in der von Faral abgedruckten Fassung entgegen der mehrheitlichen Überlieferung über
hundert Verse fehlen, nämlich – in der Zählung Munaris – bei einer Gesamtlänge von 166 Versen die
Vv. 8–111, obwohl diese bereits aus einer früheren Edition – Louis Bourgain: Matthaei Vindocinensis
Ars versificatoria. Thesim proponebat Facultati Litterarum Parisiensi. Paris 1879 – bekannt war.
Vgl. dazu Munari, Mathei Vindocinensis Opera III, S. 31–33.

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 277



ediert worden ist, und die Parisiana poetria des Johannes, die Traugott Lawler 1974 her-
ausgegeben und übersetzt hat19 – in befriedigenden Ausgaben vor. Die älteren und für
lange Zeit einzigen Übersetzungen der von Faral edierten Texte jedoch – die drei der
Ars versificatoria durch Gallo (1974), Galyon (1980) und Parr (1981), die beiden der Poet-
ria nova durch Nims (1967) und Gallo (1971), des Documentum durch Parr (1968) und
des Laborintus durch Carlson (1930) – gehen jeweils auf Farals Text zurück, ohne einen
Beitrag zur Textkritik zu leisten, was entsprechend der Verbreitung des Faral-Textes
und seinen Lesarten massiven Vorschub geleistet hat.20 Deutsche Übersetzungen der
Ars versificatoria und des Laborintus liegen erst seit 2020 vor, wobei der Laborintus von
Justin Vollmann wiederum auf der Grundlage des Faral’schen Textes übersetzt worden
ist, während Fritz Peter Knapp für seine Übertragung der Ars versificatoria auf den kriti-
schen Text Franco Munaris zurückgreifen konnte.21

Gerade im Falle der – in der Forschung wie bei seinen Zeitgenossen – populärs-
ten der Poetiken, der Poetria nova, jedoch hat Marjorie Curry Woods darauf aufmerk-
sam gemacht, dass die Editon Farals nicht befriedigend ist. Dies gilt einerseits für
den Text der Poetria nova selbst, der in über zweihundert Handschriften überliefert
ist, was die textkritische Arbeit zu einer Herausforderung werden lässt, die – fast ver-
ständlicherweise – niemanden gefunden hat, sich ihrer anzunehmen; in besonderem
Maße jedoch gilt dies auch für die vielfältigen Zeugnisse des ‚Lebens‘ der Poetria
nova in der Texttradition, die sich in der breiten Glossierung, Kommentierung und
Rahmung des Textes ausdrückt, auf welche Woods den Blick durch die Edition eines
dieser Poetria-Kommentare, In principio huius libri A, gelenkt hat:

While only half of the thirteenth-century manuscripts of the Poetria nova are accompanied by
extensive marginal glosses, the proportion of manuscripts with such glosses gradually chan-

 Faral hat die Ars poetica des Gervasius erst nachträglich, nämlich 1936, und ohne den durchschla-
genden Einfluss diskutiert in: Edmond Faral: Le manuscrit 511 du ‚Hunterian Museum‘ de Glasgow. In:
Studi medievali. Nuova serie 9 (1936), S. 18–119. Lawlers Edition geht eine alte und nicht verlässliche
von Giovanni Mari voraus (Giovanni Mari: I trattati medievali di ritmica latina. Mailand 1899, S. 35–80),
die Lawler zu ersetzen sich genötigt gesehen hat.
 Die textkritischen Einwände, die Sedgwick gegen Faral vorgebracht hat, sind wiederum verabsolu-
tiert worden, was zu einer problematischen Textgestalt der Übersetzungen geführt hat. Vgl. dazu bspw.
Kap. IV.1.1 – Entsprechend ist der Ars poetica des Gervasius eine noch bescheidenere Rezeption zuteil
geworden, weil dieser Text nicht nur nicht im Verbund der bei Faral versammelten Poetiken enthalten
war, sondern weil zudem keine Druckfassung der vorhandenen us-amerikanischen Übersetzung her-
ausgekommen ist. Die Übersetzung (Catherine Yodice Giles: Gervais of Melkley’s Treatise on the Art of
Versifying and the Method of Composing in Prose: Translation and Commentary. Univ.-Diss., Rutgers
University 1973), die sich verschiedentlich in Bibliographien angegeben findet, war mir nicht einsehbar.
 Nach diesen beiden Ausgaben werden im Folgenden die Übersetzungen der beiden Texte zitiert, näm-
lich: Matthaeus Vindocinensis: Ars versificatoria. Text nach der Ausgabe von Franco Munari. Übers. und
mit Anm. und einer Einleitung versehen von Fritz Peter Knapp. Stuttgart 2020 (Relectiones 8). – Eberhard
der Deutsche: Laborintus. Nach dem Text von Edmond Faral hrsg., übers. und komm. von Justin Voll-
mann. Basel 2020.

278 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



ges. Two thirds of the fourteenth-century manuscripts of the Poetria nova are glossed, while al-
most three-fourths of the fifteenth-century ones are. [...] Moreover, many of the copies of the
Poetria nova that are not glossed in the margins have interlinear glosses written above indivi-
dual words. There are also several prose summaries of the Poetria nova, metrical and prose ex-
positions, and introductions to the text.22

Diese zusätzliche Schicht der Text- und Diskurstradition, die auch Woods nur exemp-
larisch anhand eines der „[m]ore than a dozen whole and distinct commentaries“23

zur Poetria nova aufgezeigt hat, die im Lichte der theoretischen Erkenntnisse einer
kulturwissenschaftlich denkenden ‚Material Philology‘ eine für das Verständnis der
Texte wesentliche Dimension dokumentieren, geht in der Edition Farals verloren und
ist für die übrigen Texte kaum dokumentiert oder aufgearbeitet.24 Dass auch hier
ähnliche Traditionen vorgelegen haben müssen, lässt sich jedoch aus Farals Textfas-
sung selbst ersehen, insofern er in seinem sparsamen Varianten-Apparat immer wie-
der auf Glossierung verweist.25 Die hier anschließenden Ausführungen können eine
angemessen Aufarbeitung des überlieferten Materials gleichfalls nicht leisten, wollen
aber zeigen, dass bereits das ediert vorliegende Material Indizien für eine Lesart der
descriptio-Technik bietet, die sich vom eingangs vorgeführten common sensen signifi-
kant unterscheidet.

Farals ‚doctrine‘, die durch konsequente, vereinheitlichende Systematisierung
Licht in das unübersichtliche Material bringen möchte, erscheint gegenüber den Poeti-
ken fast als Poetik eigener Ordnung, die nicht zuletzt methodisch sehr ähnlich verfährt,
wie es die von ihr ausgewerteten Texte selbst tun.26 Gegenüber dem Versuch Farals,

 The ‚In principio huius libri‘ Type A Commentary on Geoffrey of Vinsauf’s „Poetria nova“: Text and
Analysis. Hrsg. von Marjorie Curry Woods. University of Toronto 1977, S. xixf.
 Ebd., S. xx.
 Eine Ausnahme bildet hier lediglich Munaris Edition der Ars versificatoria, insofern diese die Rubri-
zierung der ausgewerteten Handschriften im Apparat verzeichnet.
 Bspw. im Falle des Laborintus Eberhards des Deutschen, vgl. Anm. zu V. 5: „Glose: ‚Elegia est de-
scriptio carminum tractantium de miseris [...]‘.“ (Faral, Les arts, S. 337). Zudem lassen sich die bei Faral
eingeführten Randglossen, die bspw. im Falle der Poetria nova, Vv. 1099–1592 (Faral: 1094–1587) oder
des Laborintus, Vv. 299–598 die im Haupttext verwendeten, jedoch nicht benannten Tropen und Figu-
ren angeben, vermutlich über die Glossierungs-/Kommentierungstradition erklären, wie sie für die
Poetria nova durch den von Woods edierten Kommentar In principio huius libri A transparent geworden
ist. Es müssten jedoch, um eine Aussage hierüber treffen zu können, jeweils sowohl die von Faral ge-
nutzten Manuskripte als auch die erste Druckfassung der Poetria nova und des Laborintus aus: Poly-
karp Leyser: Historia poetarvm et poematvm medii aevi decem, post annvm a nato christo cccc,
secvlorvm. Halle 1721. S. 855–986 (Poetria nova) u. 795–854 (Laborintus), welche Faral extensiv genutzt
hat, sowie die von Leyser genutzten Hss. herangezogen werden.
 Dieses Vorgehen hat sie gemein mit späteren Darstellungen der poetorhetorischen Lehre, die – wie
die Poetiken selbst auch – zumeist als Einführungswerke gedacht sind und in ihrer Darstellungsweise
die Poetiken einerseits verdoppeln, andererseits jedoch deren konkrete Faktur durch ausufernden Ein-
bezug von antiken Prätexten überlagern und so das spezifische der Poetiken des 12. und 13. Jhs. teil-
weise verdecken, wie bspw. bei Leonid Arbusow: Colores rhetorici. Eine Auswahl rhetorischer Figuren

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 279



eine einheitliche ‚mittelalterliche‘ Dichtungslehre zu entwerfen, muss eingewandt wer-
den, dass sich zwischen den vier hier im Fokus stehenden Schriften zwar einerseits
eine gewisse Schnittmenge in der Systematisierung der spezifischen rhetorischen Mittel
zeigen lässt, welche sie aus den zentralen vorgängigen Texten – allen voran der im
Mittelalter allgemein Cicero zugeschriebenen Rhetorica ad Herennium, aber auch aus
Ciceros De inventione und der Ars poetica des Horaz – entlehnen,27 dass andererseits
jedoch nicht einmal innerhalb der Reihe der sechs Poetorhetoriken – ja, nicht einmal
zwischen der Poetria und dem Documentum – eine einheitliche Terminologie und
Lehre im engeren Sinne entsteht, wie es Farals ‚doctrine‘ suggeriert. Einerseits lässt
sich zwar mehrfach die Verarbeitung der so enorm erfolgreichen Poetria nova nachwei-
sen, nämlich bei dem hier in Rede stehenden Johannes de Garlandia (vor 1250), bei
Gervasius von Melkley (vor 1216)28 und Nicholas Trivet (vor 1328); der Laborintus Eber-
hards des Deutschen (vor 1280) nennt Matthäus von Vendôme und andere direkt,29

Galfreds Poetria vermutlich indirekt.30 Andererseits jedoch bleiben die Bezüge unsyste-
matisch und punktuell. Gemeinsamkeiten zwischen den Poetiken entstehen vor allem

und Gemeinplätze als Hilfsmittel für akademische Übungen an mittelalterlichen Texten. 2. Aufl. Göttin-
gen 1963 (ursprünglich 1948); Paul Klopsch: Einführung in die Dichtungslehren des lateinischen Mitte-
lalters. Darmstadt 1980; Rüdiger Brandt: Kleine Einführung in die mittelalterliche Poetik und Rhetorik.
Mit Beispielen aus der deutschen Literatur des 11. bis 16. Jahrhunderts. Göppingen 1986 (Göppinger Ar-
beiten zur Germanistik 460) und noch jüngst Iris Bunte: Der Tristan Gottfrieds von Straßburg und die
Tradition der lateinischen Rhetorik. Tropen, Figuren und Topoi im höfischen Roman. Marburg 2014. –
Das Verfahren zeitigt dort (allerdings enzyklopädische) Früchte, wo nicht lediglich im Kleinen verdop-
pelt wird, sondern im Großen systematisiert: Heinrich Lausberg: Handbuch der literarischen Rhetorik.
Eine Grundlegung der Literaturwissenschaft. 3. Aufl. mit einem Vorwort von Arnold Arens. Stuttgart
1990 (1. Auflage 1960).
 Folgt man Karsten Friis-Jensen: The Ars Poetica in Twelfth-Century France. The Horace of Matthew
of Vendôme, Geoffrey of Vinsauf, and John of Garland. In: Cahiers de l’institut du moyen-âge grec et
latin. Université de Copenhague 60 (1990), S. 319–388, so beuten zudem alle drei Autoren – Matthäus,
Galfred und Johannes – denselben Horaz-Kommentar, Materia huius auctoris (in: ebd., S. 336–384),
aus, welcher wiederum ‚ciceronianische‘ Kategorien genutzt hat (vgl. ebd., S. 321), was eine strukturelle
Ähnlichkeit der Poetiken jenseits einer direkten Abhängigkeit untereinander erklären würde. – Darauf,
dass die Forschung die Poetiken bereits seit dem von Faral eingeschlagenen Weg zu stark mit den Kate-
gorien ihrer Prätexte zu verstehen gesucht habe, weist Purcell, Ars poetriae, S. 6 f., hin. Hierdurch
gehen, nach Purcell, spezifische eigene Konzepte und Gewichtungen der mittelalterlichen Artes
verloren.
 Die Ars poetica des Gervasius, die ein Rezeptionszeugnis für die Poetria nova und die Ars versificato-
ria darstellt, nimmt nach Camargo wiederum Einfluss auf die (bei Faral nicht edierte) lange Fassung
des Galfred zugeschriebenen Documentum, vgl. Camargo, Tria sunt, S. 943.
 Die Nennung des Matthäus findet sich im Laborintus in der Ausgabe von Faral, Les arts, S. 361,
V. 675 f.
 Laborintus, Vv. 665 f.: Ars nova scribendi speciali fulget honore, | Rebus cum verbis deliciosa
suis. – Gallo, Poetria nova, S. 135, Anm. 12: „Laborintus (lines 665–66 [...]) almost certainly refers to
Geoffrey’s Poetria nova in referring to the „Ars nova scribendi“. Er geht von einer so ubiquitären
Berühmtheit der Poetria unter ihrem Epitheton nova aus, dass sie die Namensnennung des Autors
überflüssig gemacht habe (ebd.).

280 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



über Auswertung des omnipräsenten, gemeinsamen Prätextes, der Rhetorica ad Heren-
nium, wie es Gräbener in Hinblick auf die von ihm edierte Ars poetica des Gervasius
formuliert:

Die großen Vorgänger Gervasius[‘], Mathieu de Vendôme und Gaufroi Vinsauf, folgen mit geringen
Änderungen der Gliederung der Rhet. Her. in Wortfiguren, Tropen und Satzfiguren.[31] Gervasius
bricht mit dieser Tradition (ohne Nachfolger zu finden) und legt als erstes Gliederungsprinzip die
mehr oder minder große Übereinstimmung der künstlerischen Sprachrealisierung eines Gegen-
standes mit der unkünstlerischen, nur der grammatischen Norm und der proprietas verborum ent-
sprechenden Realisierung [...] zugrunde. Er erhält so die Kategorien der idemptitas, similtudo und
contrarietas.32

Faral nun erhält seine ‚doctrine‘, indem er im Wesentlichen der inhaltlichen Strukturie-
rung der Poetria nova folgt, die hier vorgefundene Gliederung der Elemente absolut
setzt und diese aus Galfred und den übrigen Poetiken sowie den antiken Prätexten be-
legt.33 Tatsächlich ergeben sich so starke strukturelle Ähnlichkeiten zu den ‚mittelalter-
lichen‘ Poetiken in der Art der Disposition, in der synthetischen Herstellung einer
Lehre aus disparatem, vorgängigem Material sowie in der Art des zitierenden Heranzie-
hens von auctoritates: Wie beispielsweise auch Matthäus zur Formung seiner eigenen
Lehre antike Texte dekonstruierend – nämlich punktuell – zitiert und rekombiniert, so
montiert Faral aus absolut gesetzten Versatzstücken eine ‚mittelalterliche Poetik‘, wel-
cher die synthetische Kraft der Philologie jene idealisierte und absolute, zugleich aber
fiktive Form verleiht, zu der sie selbst nicht hat finden müssen.34

Ist schon in der lateinischen Tradition die wechselseitige Bezugnahme und damit
die Existenz einer einheitlichen ‚doctrine‘ nicht unproblematisch zu begründen, so

 Es sei angemerkt, dass der poetorhetorische Teil des Laborintuswiederum erkennbar die Gliederung
der Poetria nova aufnimmt.
 Gräbener, Gervais, S. XXXVI.
 Die Form der Poetria nova teilt Faral, Les arts, S. 194–196, nach den Oberkategorien: I. De l’art en
général. Définitions et divisions, II. De la disposition, III. De l’amplification et de l’abréviation. (III.A. De
l’amplification, III.B. De l’abréviation), IV. Des ornements du style, V. La mémoire et l’action, ein. Dem
folgt die Struktur seiner ‚Doctrine‘ (vgl. ebd., S. 382 f.) exakt: Chapitre I. – De la disposition, Chapitre II. –
De l’amplification et de l’abréviation (II.I. L’amplification et ses procédés, II.II. L’abréviation), Cha-
pitre III. – De l’ornement du style, Chapitre IV [Les sources de la doctrine], wobei die Übereinstimmung
zwischen Teil III.A. der Poetria und Kapitel II.I. der ‚Doctrine‘ bis in die Abfolge der Unterpunkte geht,
die nacheinander 1. interpretatio und expolitio, 2. periphrasis, 3. comparatio, 4. apostrophe, 5. prosopo-
peia, 6. digressio und 7. descriptio abhandeln und sich nur in Punkt 8 unterscheiden. Auffällig ist das
besondere Gewicht der descriptio bei Faral, welche unter den auf fünfundzwanzig Buchseiten ausge-
führten Mitteln der amplification als einziges weitere Unterpunkte erhält und mit zehn Seiten den größ-
ten Anteil hat. – Eine Kritik des von Faral gewählten Verfahrens findet sich bereits bei Gallo, Poetria
nova, S. 134: „His [Faral’s] method is to group similar comments made by the medieval authors, and
then to cite parallel passage in classical sources.“ Gallo streift jedoch – wie Purcell, Ars poetriae, S. 75,
anmerkt – genau hierin Farals Einflüsse ebenfalls nicht ab.
 Insofern die Poetiken sich fragmentierend und rekombinierend aus Prätexten bilden, offenbaren sie
selbst eine fundamentale Nähe zu Texttradition des Kommentars.

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 281



muss dies erst recht in Hinblick auf den Einfluss der Poetiken auf volkssprachliche
Dichtung festgehalten werden. Für den deutschsprachigen Raum kann kaum von dem
Vorhandensein einer einheitlichen, prägenden Lehre ausgegangen werden, wie Faral
sie aus den verschiedenen Quellen konstruiert hat.35 Von gelegentlichen Beobachtun-
gen der Forschung an volkssprachlicher Literatur abgesehen, ist ein direkter Einfluss
der Dichtungslehren auf die volkssprachlichen Dichter ihrer Zeit kaum nachweisbar.
Gottfried von Straßburg hat scheinbar die Ars versificatoria des Matthäus genutzt,36 für
Heinrichs von Mügeln Der meide kranz lässt sich die direkte Nutzung der Poetria nova
Galfreds tatsächlich anhand einer Serie von Entsprechungen, die fast bis zur wörtli-
chen Übernahme gehen, plausibel machen;37 für Chaucer hat man immer wieder ver-
sucht eine Anlehnung an die Poetria glaubhaft zu machen.38 In der Regel wird –
besonders vor der uns zugänglichen, sich im Handschriftenbefund abbildenden Hoch-
phase der Poetria-Verbreitung – mit einem indirekten Kontakt, nämlich zu ähnlich
strukturiertem Lehrmaterial, vielleicht zu einer ähnlichen (oralen?) Lehre ausgegangen
werden müssen. Hier ist sicherlich an den Unterricht in den entsprechenden (Dom-)

 Die relativ breite Überlieferung der Poetiken Matthäus’ und Galfreds deutet auf einen gewissen Ver-
breitungsgrad, allerdings schwerpunktmäßig im franko- und anglophonen Sprachraum hin, in dem
Herkunft und Lehrtätigkeit der Autoren zu verorten ist.
 Robert Glendinning: Gottfried von Straßburg and the School-Tradition. In: DVjs 61 (1987), S. 617–638,
hier S. 625 f., zeigt, dass im huote-Exkurs des Tristan und der Marcia-descriptio der Ars versificatoria
(I,55) eine signifikante Übereinstimmung in der Wahl der zur Schilderung der tugendhaften Frau ge-
wählten Bilder besteht und folgert: „Since it is impossible to believe that both Matthew and Gottfried
could independently have used the same three sources conjectured by Hoffa, we are forced to con-
clude that if theses really were the sources used, it was not Gottfried but Matthew, the earlier of the
two men, who used them. In any case, it seems clear that Gottfried has borrowed the elements in
question from Matthew, at times almost translating literally (i. e., ‚est mulier non re, sed nomine‘
becomes ‚diu ist niuwan mit namen ein wip / und ist ein man mit muote‘).“ (Ebd., S. 626) Auf die Kor-
respondenzbeziehung zwischen Isolde auf der einen und der ‚tugendhaften Frau‘ auf der anderen
Seite wird in der Diskussion der Beispiel-descriptiones des Matthäus zurückzukommen sein. – Zum
Tristan im Kontext der Poetiken vgl. weiterhin: Marie-Sophie Masse: Von der Neugeburt einer abge-
nutzten Praxis: die descriptio in Gottfrieds Tristan. In: GRM N.F. 55 (2005), S. 133–156. – Auch bei
Wolfram von Eschenbach sehe ich überdies Parallelen zur Ars versificatoria, welche zwar nicht be-
weiskräftig sein mögen, die ich indessen dennoch für bedenkenswert halte. So verweist Nellmann in
seinem Kommentar zum Parzival (zu 659,23 f.) darauf, dass die auf die Generationenfolge bezogene
Schnee-Metapher, welche in Arnives Clinschor-Erzählung enthalten ist, ein seit der Spätantike be-
kanntes Rätsel und auch in der Ars versificatoria (III.44) enthalten sei: ein muoter ir fruht gebirt: | diu
fruht sînr muotr muoter wirt. | von dem wazzer kumt daz îz: | das læt dan niht decheinen wîs, | daz
wazzer kum ouch wider von im (Wolfram von Eschenbach: Parzival, Vv. 659,23–27). In der Ars versifi-
catoria lautet der Rätselvers: Mater me genuit, eadem mox gignitur ex me (Übers. [Nellmann]: „Meine
Mutter hat mich hervorgebracht; sie selbst entsteht bald wieder aus mir.“) und wird gelöst als: de
glacie intelligendum est (Übers. [F. D. S.]: „Hierunter ist Eis zu verstehen.“).
 Die Forschung hat diese Übernahmen – soweit ich sehe – bisher nicht zur Kenntnis genommen.
Vgl. hierzu im Folgenden Kap. IV.2.2.3, S. 383–386.
 Vgl. dazu Gallo, Poetria nova, S. 134.

282 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Schulen zu denken, den einige der deutschsprachigen Autoren zweifelsfrei genossen
haben werden. Geht man mit den zeitgenössischen Zuschreibungen von einer Lehrtä-
tigkeit des – nach Selbstauskunft in Paris und Orléans ausgebildeten – Eberhard im
deutschsprachigen Raum aus (Bremen, Köln),39 so wäre besonders die Nennung des
Matthäus von Vendôme im Laborintus ein wichtiges Zeugnis dafür, das die Lehre der
Ars versificatoria zumindest über die Weitergabe durch in Frankreich ausgebildete Leh-
rerpersönlichkeiten potentiell eine Wirkung auch auf den Unterricht und die Literatur
im deutschsprachigen Raum gehabt haben kann.40

Zudem darf aber wohl mit einer Weitergabe dichterischer Praxis im höfischen Raum
gerechnet werden, welcher für diese einen Sonderraum konstituiert haben mag, in dem
neben passiver Rezeption von Dichtung auch deren Faktur beständiger Gegenstand
sogar des geselligen Austausches gewesen ist, wie die große Zahl metapoetischer Passa-
gen in den höfischen Epen und die Verortung von Literatur als der Schulbildung vorgela-
gerte Form von Bildung bei Thomasîn von Zerklære41 deutlich zeigt. Ebenso weist die

 Vgl. die Wiedergabe der entsprechenden Handschriften-Einträge bei Faral, Les arts, S. 38 f.
 Franz Josef Worstbrock: Art. Eberhard der Deutsche (Everardus Alemannus, Teutonicus). In: 2VL 2
(1979), Sp. 273–276, hier: Sp. 274, vermerkt zudem, dass die Handschriften des ausnehmend breit über-
lieferte Laborintus – mindestens 43 Hss. sowie mehrere Teilabschriften mit einer nachweisbaren Wir-
kung bis ins 16. Jahrhundert – vornehmlich deutscher Provenienz seien. Fritz Peter Knapp: Poetik. In:
Die Rezeption lateinischer Wissenschaft, Spiritualität, Bildung und Dichtung aus Frankreich. Hrsg. von
dems. Berlin/Boston 2014 (Germania Litteraria Mediaevalis Francigena [GLMF] I), S. 217–242, schreibt:
„[W]ir dürfen aus dem Inhalt des ‚Laborintus‘ auf das Rezeptionsgut schließen, welches aus der gallola-
teinischen Poetik und Poesie des 12. und frühen 13. Jh. bereitwillig aufgenommen wurde“ (S. 227) und
nennt Eberhard anderenorts gar einen „Kronzeuge[n] für die unmittelbare Ausstrahlung der ‚Poetik‘
der nordfranzösischen Schulen nach Osten und Nordosten“ (ders.: Einleitung und Überblick. In: ebd.,
S. 1–48, hier: S. 43). Dass im Laborintus nicht allgemein Dichtungen des Matthäus gemeint sind, son-
dern tatsächlich die Ars versificatoria, ergibt sich aus dem Text selbst – Scribentis regit arte stylum Rufo-
que negante | Laudem Matheus Vindocinensis habet. (Laborintus Vv. 675 f.) –, welcher Matthäus nicht
nur als Verfasser einer ars nennt und sondern auch inhaltlich auf die Ars versificatoria anspielt, in der
der Konflikt zwischen Matthäus und einem „Rufinus“ genannten Opponenten eine zentrale Rolle spielt
(vgl. Ars vers. I, 1–6). – Zu Johannes de Garlandia merkt Lawler, Parisiana poetria, S. 333, an: „The
Parisiana poetria seems to have had more influence in Germany than elsewhere, for Mss. M, O, and V
are all of German origin.“ Lawler gibt zudem Exzerpte aus einer späten, anonymen ‚Ars rhythmica‘ des
15. Jhs. (Ms. Melk 873), in welcher Johannes zitiert wird (ebd., S. 333–335). Interessant ist hier, dass der
lateinische Text bei der Diskussion des Verses Beispiele aus der Parisiana poetria mit einem deutsch-
sprachigen Vers (ritmus communissimus laicorum) verbindet: Pfui dy katz dy mich vorn leket vnd hinten
kratz. Sie gibt damit ein – wenn auch spätes – Zeugnis für die prinzipielle Übertragbarkeit lateinischer
Lehre auf die deutsche Sprache, welche früh wohl auch durch das Nebeneinander der beiden Sprachen
in einer Sammlung wie dem Codex buranus ersichtlich wird.
 Vgl. das – jedoch von der Forschung immer wieder in Zweifel gezogene – Verständnis von aven-
tiure-Erzählungen im Welschen Gast Thomasîns von Zerklære (Vv. 1026–1162). – Vgl. zu Thomasîns –
vermeintlich – „verkürztem Rezeptionsmodus“ die wegweisenden und einflussreichen Ausführungen
bei Haug, Literaturtheorie, S. 228–249, hier bes. S. 240.

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 283



teils didaktische Ausrichtung höfischer Literatur deutlich darauf hin, dass hier ein mit
seinen Produzenten, den lateinisch gebildeten clerici oder pfaffen,42 aus der Latinität he-
raustretender Bildungsanspruch realisiert wird, der die höfische Gesellschaft zu einem
Bildungsraum eigener Ordnung neben den institutionalisierten Schulen werden lässt.43

In dieser Kombination aus poetorhetorischer Unterweisung im Rahmen der lateinischen
Schulbildung und bewusster Rezeption und Aneignung vorbildhafter (französischer) Li-
teratur, die selbst in einem stark von der Latinität geprägten Rahmen entsteht, ist eine
Weitergabe entsprechender (Text-)Modelle und poetorhetorischer Praktiken, wie sie die
hier in Rede stehenden Poetiken beispielhaft exemplifizieren, als (in-)direkte Vermitt-
lungslinie zu denken. Rezeption von Literatur wäre so – und das scheint dem Anspruch
der Texte durchaus zu entsprechen – immer zugleich auch Unterweisung in Literatur
und die Sicherung der Verbindung, welche die Adelselite zur Autorität der (lateinischen)
Schrift sucht. Soll hier im Folgenden auch nicht der Versuch unternommen werden,
einen direkten Einfluss der Poetorhetoriken auf die volkssprachliche Dichtung nachzu-
weisen, so zeigt sich doch, dass sich auch die volkssprachlichen Texte in der Art, wie sie
ihre poetisch-rhetorischen Mittel einsetzen, mit den durch die Poetiken kodifizierten
Funktionsweisen zur Deckung bringen lassen. Ein direkter Einfluss muss dort nicht
nachgewiesen werden, wo sich plausibel begründen lässt, dass sowohl die Poetiken als
auch die Texte Anteil an einem ausreichend homogenen, sich wechselseitig befruchten-
den literarischen Diskursfeld haben: Hierbei erhalten die Poetiken vor allen Dingen inso-
fern die Funktion von Zeugen, als sie sich bemühen, das, was die Texte tun, in Form von
Regeln zu formulieren, und über diesen Schritt in die Explikation helfen, das Vorgehen
der Texte zu begreifen.

IV.1.1 Das Gesetz der Gliedmaßen: Der descriptio-Begriff und der doppelte Mensch
bei Matthäus von Vendôme

Besonders das Mittel der descriptio indessen, welches in der hier in Rede stehenden
Form als descriptio pulchritudinis in den autoritativen (antiken) Rhetoriken nicht zu fin-

 Ich folge damit dem prominent von Bumke, Höfische Kultur, S. 682, etablierten Verständnis vom
clericus als litteratus.
 Dieses Konzept ‚höfischer Bildung/Erziehung‘ („courtly education“) ist bspw. von C. Stephen Jae-
ger: Cathedral Schools and Humanist Learning, 950–1150. In: DVjs 61 (1987), S. 569–616, hier bes.
S. 608–615, vertreten worden. Vgl. zudem Bumke, Höfische Kultur, S. 595–610 sowie auch bspw.
Bumke, Blutstropfen, S. 12, Anm. 20, wo es in Hinblick auf Wolfram von Eschenbach heißt: „Daß er
[= Wolfram, F. D. S.] eine klerikale Schulausbildung genossen hat, wie es für Veldeke, Hartmann und
Gottfried anzunehmen ist, erscheint nicht sehr wahrscheinlich. Man muß für die Zeit um 1200 damit
rechnen, daß interessierte Laien auch auf anderen Wegen Zugang zu gelehrten Überlieferungen finden
konnten.“ Vgl. zudem Timo Reuvekamp-Felber: Volkssprache zwischen Stift und Hof. Hofgeistliche in
Literatur und Gesellschaft des 12. und 13. Jahrhunderts. Köln/Weimar/Wien 2011 (Kölner Germanistische
Studien N.F. 4).

284 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



den ist, sondern als spezifische Neuerung der mittellateinischen Poetiken gewertet wer-
den muss,44 wird von den Texten vordergründig uneinheitlich behandelt. Hier ist die
Synthetisierungsleistung der Poetiken, aber auch diejenige Farals am größten und ent-
sprechend gilt es, die von ihm so einflussreich festgeschriebene Definition im Rekurs
auf die Texte zu re-evaluieren.45

Bereits die Benennung des avisierten Gegenstandes durch die Forschung erweist
sich als problematisch. Uneinheitlich wird er – wie eingangs bei Andrea Sieber –
schlicht verallgemeinernd ‚descriptio‘ genannt – was der Wortwahl der Ars versificato-
ria entspricht – oder wahlweise als ‚descriptio pulchritudinis‘46 oder ‚descriptio figurae/
personae‘47 gefasst, von welcher dann beispielsweise wiederum die ‚descriptio pictu-
rae‘48 abgegrenzt werden kann.49 Dabei ist keine dieser Benennungen terminologisch
trennscharf im Sinne jener vermeintlich Authentizität verbürgenden lateinischen Geni-
tivfügung. Zwar überliefern die mittellateinischen Poetiken den Begriff der descriptio,
sie fassen diese jedoch generell weiter.50 Dies gilt zwar zunächst in besonderem Maße

 Faral, Les arts, S. 80, schreibt völlig zurecht: „Cette theorie de l’ordre à suivre dans les descriptions
ne se trouve pas chez les anciens.“
 Völlig unbrauchbar ist die Darstellung der descriptio bei Arbusow, Colores rhetorici, S. 26–28.
 Bspw. einflussreich Haupt, Der schöne Körper, S. 49.
 Brüggen, Farben der Frauen, S. 203.
 Bspw. bei Barbara Haupt: Literarische Bildbeschreibung im Artusroman – Tradition und Aktualisie-
rung: Zu Chrestiens Beschreibung von Erecs Krönungsmantel und Zepter. In: Zeitschrift für Germanis-
tik 9 (1999), S. 557–585. Zuvor bereits Christine Ratkowitsch: Descriptio Picturae: die literarische
Funktion der Beschreibung von Kunstwerken in der lateinischen Großdichtung des 12. Jahrhun-
derts. Wien 1991.
 Rüdiger Krüger: puella bella. Die Beschreibung der schönen Frau in der Minnelyrik des 12. und
13. Jahrhunderts. Stuttgart 1986, S. 114–122, prägt im Rahmen einer ‚Studie‘, welche er seiner Antholo-
gie von Minnelyrik anhängt, die Wendung personarum descriptio a corpore.
 Eine Spezifizierung, wie sie die ‚descriptio pulchritudinis‘ darstellt, zeigt sich eher in der Rezeption
der Texte, hier besonders in jenen Textzeugen, welche die Beispiel-descriptiones der Ars versificatoria
getrennt überliefern. Es scheint sich hierbei jedoch um ad hoc-Schöpfungen zu handeln, die teils auf
den Namen, teils auf den Figurentypus, teils auf die geschilderte Eigenschaft referieren. Der Übersicht
halber seien die Benennungen, die Munari in seinem Apparat angibt, hier mit den Siglen der von ihm
verwendeten Textzeugen wiedergegeben: I,50 (Papst): Descriptio ecclesiastici pastoris G, Descriptio eccle-
siastici pastoris sub nomine pape. Matheus Vindocinensis QT, Mathei Vindocinensis commendatio pape C,
Mathei commendatio pape P, Incipiunt versus de papa F, De papa K, Descriptio prelati ecclesiastici
H. I,51 (Caesar): Descriptio cesaris G, Insipiunt versus de cesare F, De cesare K, Descriptio militis vel princi-
pis H, Descriptio boni militis E, Commendatio militis C, Commandatio militis P, Descriptio militis bellicosi
sub nomine cesaris. Matheus Vindocinensis Q, Descriptio militis bellicosi sub nomine cesaris T. I,52 (Ulixes):
Descriptio ulixis G, Descriptio viri sapientis E, Descriptio iuvenilis sapiencie F, Descriptio advocati sub me-
taphora H, Descriptio facundi hominis et eloquentis Q, Descriptio facundi hominis T, De eloquio K, Com-
mendatio sapientis C, Commandatio sapientis P. I,53 (Davus): Descriptio davi G, Descriptio scurre E,
Descriptio senilis nequicie F, Descriptio lecatoris HT, Descriptio hominis lecatoris. Matheus Vindocinensis
Q, De parasito K, Vituperium stulti CP. I,55 (Marcia): Descriptio marcie G, Descriptio matrone HT, Descrip-
tio matrone laudabilis. Matheus Vindocinensis Q, Descriptio honestis mulieris E, Commendatio matrone C,
Commandatio matrone P, De muliere nobili K. I,56 (Helena): Descriptio tyndaridis G, Descriptio forme puel-

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 285



für die Abhandlung der descriptio-Technik bei Matthäus von Vendôme, dessen aus-
führliche Darlegung derselben Faral eine ‚Theorie der descriptio‘51 genannt hat, es lässt
sich jedoch – wie zu zeigen sein wird – in gleichem Maße auch für die übrigen Theore-
tiker erweisen, die tatsächlich, wenn auch eher subkutan, auf der Grundlage eines
dem Matthäus sehr nahestehenden Verständnisses der descriptio operieren.

Faral spricht –mit Matthäus – allgemein von descriptio und behandelt unter diesem
Oberbegriff verschiedene Typen von descriptio, nämlich: „les descriptions de personnes“,
„les descriptions d’objets“ und „les descriptions de scènes“,52 wobei er die ‚Personenbe-
schreibung‘ zur wichtigsten Form erhebt: „Les arts poétiques du moyen âge font à ce
genre de descriptions [= les descriptions de personnes, F. D. S.] une place importante:
c’est à elle qu’est consacré, en majeure partie, le traité de Matthieu de Vendôme.“53 An-
gesichts von Farals eigener Einschränkung, dass es Matthäus sei, der der descriptio die-
sen ungewöhnlich großen Raum einräumt, und dass die übrigen Theoretiker sie nicht
bevorzugt behandelten – „Geoffroi de Vinsauf ne traite pas, à proprement parler, de la
description de personnes [...]. Évrard lui consacre une mention de quatre vers [...]. Jean
de Garlande en donne un example en prose [...].“54 –, muss es umso mehr erstaunen,
wie absolut er den Stellenwert der ‚Personenbeschreibung‘ setzt, indem er bereits im ers-
ten Satz suggeriert, dass dieser in allen Poetiken („Les arts poétiques du moyen âge ... “)
besonders groß sei. Die nächste folgenschwere Verengung des descriptio-Begriffes findet
in der Festschreibung der ‚Personenbeschreibung‘ auf eine bestimmte Funktion, nämlich
auf die Darstellung von Schönheit statt: „La beauté constituant le principal objet des de-
scriptions, ce sont surtout les femmes qu’il conviendra de décrire.“55 Von hier aus ist es
freilich nicht weit bis zu jener allgemeinen und vielzitierten Definition, die Faral in sei-
nem Unterkapitel ‚L’ordre et le plan dans les descriptions de personne‘ gibt und die
noch in der eingangs zitierten Passage bei Sieber nachklingt:

laris H, Descriptio pulcre mulieris E, Commendatio (-man- P) pulchre mulieris CP, Descriptio forme pulchri-
tudinis. Matheus Vindocinensis Q, Descriptio forme pulchritudinis T, Membrorum descriptio m2 i.m.
K. [I,57 (Helena): keine Rubrizierung; entsprechend der Benennung der kurzen, vorangestellten Prosa:
menbrorum descriptio.] I,58 (Beroe): Descriptio Beroes G, Descriptio turpis persone E, Descriptio ve < tule >
R, Descriptio vetule. Matheus Vindocinensis Q, Descriptio vetule T, Vituperium vetule C.
 Faral, Les arts, S. 76: „L’Art de Matthieu est la théorie de cette mode nouvelle“.
 Vgl. Faral, Les arts, S. 75, S. 81 u. S. 82.
 Faral, Les arts, S. 75.
 Faral, Les arts, S. 76. – Gervasius von Melkley, der eine interessante Einordnung der descriptio vor-
nimmt, auf die im Folgenden zurückzukommen sein wird, wird hier von Faral nicht erwähnt. Auch er
jedoch gesteht der descriptio keinen auffällig großen Raum zu und gibt keine Musterbeispiele, wie es
Matthäus und Galfred tun. – Die Dichtung Debemus cunctis proponere, die Faral weiterhin als Zeuge für
Schwergewichtigkeit der descriptio einsetzt – „le petit traité [...] lui est réservé pour plus de la moitié“ –
ist allerdings mit hundert Versen eher kurz. Dass Faral sie nicht weiter heranzieht, obwohl er sugge-
riert, dass die descriptio hier einen besonderen Raum einnimmt, liegt sicherlich nicht zuletzt daran,
dass sie mit der ‚doctrine‘, die Faral aus Matthäus entwickelt, nicht gut in Einklang zu bringen ist.
 Faral, Les arts, S. 77.

286 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Un portrait complet comprend deux parties et traite successivement du physique et du moral.
Pour la description du moral, la règle est assez lâche et d’ailleurs c’est un point qui est souvent
négligé. La description du physique obéit à des lois strictes[.] Souvent précédée d’un éloge du soin
donné par Dieu ou par la Nature à la confection de sa créature, elle porte d’abord sur la physiono-
mie, puis sur le corps, puis sur le vêtement; et dans chacune de ces parties, chaque trait a sa place
prévue. C’est ainsi que, pour la physionomie, on examine dans l’ordre la chevelure, le front, les
sourcils et l’intervalle qui les sépare, les yeux, les joues et leur teint, le nez, la bouche et les dents,
le menton; pour le corps, le cou et la nuque, les épaules, les bras, les mains, la poitrine, la taille,
le ventre (à propos de quoi la rhétorique prête le voile de ses figures à pointes licencieuses), les
jambes et les pieds.56

Legt man diese – im übrigen von Faral zu stark generalisierte – inhaltliche Füllung der
‚descriptio‘ des weiblichen Körpers als eine Art von Definition zugrunde, wie es oft ge-
schehen ist – Faral selbst nennt sie bereits im folgenden Satz eine „théorie de l’ordre à
suivre“57 –, so ergibt sich, dass ‚Theorie‘/Präskript einerseit und Form/Inhalt anderer-
seits auf eine erstaunliche Art zur Deckung gelangen, indem die Beschreibung einer
Abfolge von Elementen als präskriptive Regel der descriptio missverstanden wird. In
der Analyse hat dies nicht selten dazu geführt, in der Erfüllung der bei Faral genannten
Punkte die Erfüllung der die descriptio betreffenden Regeln der Poetiken zu sehen.
Diese Analyse erschöpft sich dann in der Deskription der descriptio und mithin im
Nachweis der regelkonformen Abarbeitung der Beschreibungsschritte.58 Dabei zeigt
sich in der Auswertung der Poetiken, dass die Einengung des Konzeptes descriptio auf
das, was ich im Folgenden zwecks Differenzierung als ‚Farals Normalform der Perso-
nenbeschreibung‘ kennzeichnen möchte, den Blick auf die potentiell zur Verfügung
stehenden, gleichwertigen Formen und damit auf die Analyse eines wesentlichen se-
lektiven Momentes in der Herstellung eines Textes verstellt, an welches entscheidende
ethische Wertungen gebunden sind.59

 Faral, Les arts, S. 80. Die von Faral angegebene ‚Normalform‘ der descriptio folgt dem von Galfred
gegebenen Beispiel, vgl. Poetria nova, Vv. 567–626 (Faral Vv. 562–621).
 Faral, Les arts, S. 80.
 Beispielhaft für viele andere kann hier Krüger, puella bella, S. 120, genannt werden, welcher die Ab-
folge der Gliedmaßenenumration als Regel selbst auffasst und gar als „System“ tituliert: „Das Beschrei-
bungssystem, wie es sich Galfred von Vinsauf und Matthäus von Vendôme sowie weiteren Quellen
entnehmen läßt, hat folgende Abfolge: Kopf – Haare – Stirn – Augenbrauen – Nase – Augen – Gesicht
(und Teint) – (Ohren) –Mund – Lippen – Zähne – Kinn – Nacken – Hals/Kehle – Schultern – Oberarme –
(Unterarme) – Finger – Hände – Brust (-Kasten) – Taille – (Hüften) – (Bauch) – Beine (Oberschenkel –
Knie – Unterschenkel) – Füße.“ – Vgl. bspw. auch einen jüngeren Beitrag von Schanze, Lacht Hartmann?,
S. 51–72, hier: S. 67, welcher im Hinblick auf die Beschreibung Enites attestiert, dass „Chrétien [...] den
‚klassischen‘ Weg ‚von oben nach unten‘ gewählt [habe]“, während Hartmann – mit der von Schanze zi-
tierten Gerok-Reiter, Körper – Zeichen, S. 414 – einer „Choreographie von außen nach innen“ folge.
 Als ‚Regel‘ für die descriptio wird in der Forschung häufig das berühmte Verspaar aus der Poetria
nova zitiert: A summo capite descendat splendor ad ipsam | Radicem, Totumque simul poliatur ad un-
guem (Poetria nova 603 f., Faral 598 f.; Übers. [Gallo]: „And thus let beauty descend from the top of the
head to the very feet, and let all be adorned alike to the smallest detail.“), durch welches Farals Verab-
solutierung gleichsam als autoritativ gesichert erscheint. Hinzu tritt häufig als Zusatzregel die Forde-

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 287



Ausgehend von der Faral’schen Definition der Normalform muss vor allen Dingen
betont werden, dass der von ihm genutzte Begriff ‚portrait‘, der in der Faral-Nachfolge
eine bedeutende Rolle gespielt hat, bei Matthäus keine Entsprechung hat.60 Der Port-
rät-Begriff nach Faral hat auf die romanistische und germanistische Forschung sehr di-
rekt gewirkt61 und so ganz grundsätzlich die Vorstellung von einer Verbindung der

rung der ‚Auslassung der Mitte‘, welche die Genitalien ausspart; vgl. hierzu Bürkle, ‚Kunst‘-Reflexion,
S. 143–145. Die Absolutsetzung als ‚Regel‘ findet sich zumal in Einführungswerken in die germanisti-
sche Mediävistik, wie bspw. bei Klein, Mittelalter, S. 42: „In der Regel folgte man bei den descriptiones
von Figuren dem Schema a capite ad calcem, „von Kopf bis zur Ferse“, nicht anders als die Autoren
mittelalterlicher Arzneibücher, die zuerst die Krankheiten des Kopfes und die Fußleiden zuletzt behan-
delten. Zudem haben sich Lyriker und Epiker für ihre Beschreibungen an den historisch verbindlichen
Schönheitsstandards orientiert, weshalb alle schönen Frauen Augen wie Sterne, eine weiße Haut, ge-
rötete Wangen, rote Lippen und Zähne wie Perlen haben.“
 Die Implikationen des modernen Begriffs von Porträt sind für die hier in Rede stehenden Texte si-
cherlich nur um den Preis der ahistorischen Applikation zu haben, insofern man ihn füllt, wie es bspw.
Lessing vorgezeichnet hat: „[O]bschon auch das Portrait ein Ideal zuläßt, so muß doch die Ähnlichkeit
darüber herrschen; es ist das Ideal eines gewissen Menschen, nicht das Ideal eines Menschen über-
haupt.“ (Gotthold Ephraim Lessing: Laokoon. Briefe, antiquarischen Inhalts. Hrsg. von Wilfried Barner.
Frankfurt a. M. 2007, S. 24.) Das so oder ähnlich verstandene Porträt ist der Vormoderne unbekannt.
Auch auf die descriptio-Technik der Poetiken ist die Tendenz zur Individuierung, welche der Begriff we-
sentlich konnotiert, nicht übertragbar, wenngleich man nicht ex negativo die vielleicht ebenfalls unzu-
treffende Regel wird ableiten dürfen, die descriptio ziele auf „das Allgemeingültige, Musterhafte,
Typische“ (Hilkert Weddige: Einführung in die germanistische Mediävistik. 4. Aufl. München 2001,
S. 137). Auch muss der Umkehrschluss vermieden werde, dass für eine Zeit vor Lessings kategorialer
Unterscheidung von Dichtkunst und Malerei nach ihren Besonderheiten als Zeit- und Raumkunst
(Lessing: Laokoon, Erster Teil, XVI, S. 116–123) eine Nichttrennung der Künste im Sinne eines wörtlichen
Verständnisses des ut pictura poesis-Diktums als epistemischer Horizont anzusetzen sei. Die descriptio
wird vielmehr, wie im Folgenden zu zeigen ist, jenseits des Porträt- und überhaupt des Bildbegriffs
des ‚ästhetischen‘ Diskurses und seiner Negativfolien anzusiedeln sein. – Bezeichnendes Indiz
dafür, dass Faral den Porträtbegriff einem allgemein verfügbaren, wenig trennscharfen ästheti-
schen Diskurs entlehnt hat, ist der Umstand, dass auch die ‚vorterminologischen‘ Arbeiten Usadels
und Busenkells jeweils mit der Vorstellung von der Personenbeschreibung als Portrait operieren:
Während bspw. Usadel, Personenbeschreibung, S. 6 f., damit beschäftigt ist, an Lessing anschließend die
Dichtung von der Malerei zu unterscheiden – eine Debatte, die in der Leugnung des Zusammenhangs
vor allen Dingen die Möglichkeit seiner Existenz befeuert hat –, benutzt Martha Busenkell (Busenkell,
Schönheitsideal) ganz unbefangen ein metaphorisches Begriffsinventar, das demWortfeld des Zeichnens,
Malens und Zeigens entstammt, mithin also die ‚Sichtbarkeit‘ der ‚Personenschilderung‘ impliziert.
 So bspw. in der romanistischen Studie zum „literarischen Porträt“ von Köhler, Das literarische Port-
rät, deren Anlage und Titelgebung eine erstaunliche Ähnlichkeit zu den Arbeiten Usadels, Personenbe-
schreibung, und Busenkells, Schönheitsideal, zeigt, was wohl dem letztlich ähnlichen, nämlich
chronologisch durch die Epochen voranschreitenden methodischen Vorgehen geschuldet ist, welches
hier lediglich um einen neueren theoretischen Rahmen (die Idee einer „Syntax“ der Personendarstel-
lung) ergänzt und bis in die Neuzeit ausgeweitet ist. Die Arbeit bildet eine seltsame Mischform, insofern
sie um jeden Preis die Idee des Porträts als literarische Kategorie begründen will und dieses auf die
mittellateinischen Poetiken anwendet, indem sie sämtliche (neuzeitliche) Implikate des Begriffs (Rah-
mung, Individuierung) als literarisch bestimmbare Parameter zu erarbeiten sucht (Isolierbarkeit, Glie-

288 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



descriptio zur Bildkunst und zu poetisch fingierter Visualität gestiftet.62 Hierauf baut
wiederum eine breite Debatte zur Sichtbarkeit und Evidenz auf, die wesentlich davon
ausgeht, dass die descriptio ein Mittel des ‚Vor-Augen-Stellens‘ sei,63 wie es beispiels-
weise bei Sonja Glauch zum Tragen kommt, wenn diese als unhinterfragte Grundan-

derungssignale, syntaktische Merkmale, Kohärenz) und dann rückwärts projiziert. So heißt es – para-
doxerweise – bereits in der Einleitung, dass das Mittelalter und das 17. Jh. diejenigen Epochen seien,
„in denen das Porträt am eindeutigsten identifizierbar ist“ (Köhler, Das literarische Porträt, S. 21), und
die descriptiones bei Matthäus von Vendôme werden entsprechend als „Musterporträts“ aufgefasst
(ebd., S. 29 f.).
 Vgl. bspw. Jean-Marc Pastré: Typologie und Ästhetik: Das Porträt der Helena im ‚Trojanerkrieg‘ Kon-
rads von Würzburg. In: Jahrbuch der Oswald von Wolkenstein Gesellschaft 5 (1988/89), S. 397–408,
und erneut ders., Versuch einer vergleichenden Ästhetik, aber auch Elisabeth Lienert: Helena – thema-
tisches Zentrum von Konrads von Würzburg ‚Trojanerkrieg‘. In: Jahrbuch der Oswald von Wolkenstein
Gesellschaft 5 (1988/89), S. 409–420, hier S. 419: „[Helena] ist für den Erzähler Konrad der Kunstgegen-
stand par excellence: als Kunstgegenstand wird sie beschrieben, von ihrer kostbaren Kleidung um-
rahmt wie ein Gemälde“, wobei festgehalten werden muss, dass die Metapher von der Porträtkunst der
descriptio zu gänzlich ahistorischen Zuschreibungen (Bild – Rahmen) führt. – Den ahistorischen Ge-
brauch von Kategorien ‚neuzeitlicher‘ Malerei (hier: Perspektive, Kontrast, Einheit von Handlung, Ort
und Zeit) in Hinblick auf ältere Dichtung kritisiert bereits Lessing, Laokoon, S. 141 f., im Ersten Teil,
Kap. XIX des Laokoon, hier für Popes Homer-Deutung. Obgleich Lessing jedoch Dichtkunst und Malerei
kategorisch unterscheidet, so behält er dennoch auch für das, was nach seiner Auffassung der Dicht-
kunst eigen und geradezu anti-malerisch ist, den Begriff des ‚Malens‘ bei, wodurch zwei verschiedene,
in einem Begriff zusammenfallende Arten des Malens entstehen. Diese gleichzeitige Trennung und Ver-
schmelzung des Begriffs dokumentiert bei aller Differenzierung vor allem, dass auch bei Lessing im
Hintergrund die Vorstellung, dass Dichtung ‚male‘, wirksam ist. Dies gilt sowohl für die Epitheta („ma-
lerische Beiwörter“, ebd., S. 117,20 f.) als auch für Handlung, Beschreibung und in Handlung aufgelöste
Beschreibung: „Ich finde, Homer malet nichts als fortschreitende Handlungen, und alle Körper, alle
einzelnen Dinge malet er nur durch ihren Anteil an diesen Handlungen, gemeiniglich nur mit Einem
Zuge. Was Wunder also, daß der Maler, da wo Homer malet, wenig oder nichts für sich zu tun siehet,
und daß seine Ernte nur da ist, wo die Geschichte eine Menge schöner Körper, in schönen Stellungen,
in einem der Kunst vorteilhaften Raume zusammenbringt, der Dichter selbst mag diese Körper, diese
Stellungen, diesen Raum so wenig malen, als er will?“ (Ebd., S. 117,33–118,5).
 Diese Forschungslinie evoziert auch das Eingangszitat von Sieber, Paradoxe Geschlechterkonstruk-
tionen, S. 268, in dem davon die Rede ist, dass Körper „als Effekte aufwendiger descriptiones“ entstün-
den. – Als Exponenten der Forschung zur Visualität seien hier Haiko Wandhoffs einflussreiche
Arbeiten genannt, bspw. Haiko Wandhoff: velden und visieren, blüemen und florieren: Zur Poetik der
Sichtbarkeit in den höfischen Epen des Mittelalters. In: Zeitschrift für Germanistik 9 (1999), S. 586–597.
Wandhoff hat – in Abgrenzung zur ‚Personenbeschreibung‘ und in Anschluss an den pictorial turn –
die Verwendung des eigentlich äquivalenten Begriffs Ekphrasis für Gegenstandsbeschreibungen als
spezifische Visualisierungsstrategie eingeführt: „Das Besondere an der Ekphrasis kann aus der interme-
dialen Perspektive darin gesehen werden, daß hier ein gemeinhin als nicht-visuell eingestuftes Me-
dium, die Sprache, durch eine verbale Abbildung von räumlich-visuellen Kunstwerken selbst visuelle
Bilder hervorbringen kann – wenn auch nur in der Imagination der Hörer oder Leser.“ (Haiko Wand-
hoff: Ekphrasis. Kunstbeschreibung und virtuelle Räume in der Literatur des Mittelalters. Berlin/New-
York 2003 [Trends in Medieval Philology 3], hier: S. 5.) Diese Idee wird mit historischen Vorstellungen
von der Erzeugung von enargeia, „was sich in etwa mit Anschaulichkeit und Deutlichkeit‘ übersetzen
läßt“ (ebd., S. 21), mit Ciceros Lehnbegriff evidentia (vgl. ebd.) und mit Vorstellungen von der räumli-

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 289



nahme formuliert: „Die Rhetorik teilt der descriptio ja die Aufgabe zu, so bildhaft
wie möglich zu sein und eine quasi optische Wirkung zu erzielen.“64 Bezeichnender-
weise ist allerdings das Eingangszitat bei Faral – „Descriptio est oratio colligens et
praesentans oculis quod demonstrat.“65 –, mit dem dieser die ‚visuelle‘ Dimension sei-
ner descriptio-Auffassung betont, den Praeexercitamina Priscians entnommen, welche
gerade keinen nennenswerten Einfluss auf die hier in Rede stehenden Poetiken gehabt
haben.66 Bei Matthäus lässt sich die Vorstellung der Visualisierung durch Sprache

chen Aufteilung des Hirns, der sogenannten Ventrikel-Lehre oder Kammerntheorie, zusammengeführt
(S. 24–30). Dies führt ihn im Ganzen dazu, die „rhetorische ekphrasis als breit gefächerte Visualisie-
rungsstrategie“ zu begreifen (ebd., S. 23). „Im Anschluß an Cicero, Quintillian und die ‚Rhetorica ad
Herennium‘ wird der Vorstellung einer rhetorisch zu erzeugenden Verwandlung von Zuhörern in Au-
genzeugen gerade im Mittelalter breiter Raum zugebilligt, und die visuellen descriptiones mittelalterli-
cher Texte scheinen sogar ihre antiken Vorbilder in den Schatten zu stellen“ (ebd.). – Grundsätzlich zur
Theorie und Unterscheidung von energeia und enargeia nach Aristoteles vgl. Rüdiger Campe: Vor
Augen Stellen. Über den Rahmen rhetorischer Bildgebung. In: Poststrukturalismus. Herausforderung
an die Literaturwissenschaft. Hrsg. von Gerhard Neumann. Stuttgart/Weimar 1997 (Germanistische
Symposien. Berichtsbände XVIII), S. 208–225. – Zum Begriff der evidentia vgl. auch Gert Hübner: evi-
dentia. Erzählformen und ihre Funktion. In: Historische Narratologie, mediävistische Perspektiven.
Hrsg. von Harald Haferland, Matthias Meyer. Berlin/New York 2010 (Trends in Medieval Philology 19),
S. 119–147, und – mit einer stärkeren Abkehr vom Visualitätspostulat – erneut Hübner, Der künstliche
Baum.
 Sonja Glauch: Inszenierung der Unsagbarkeit. Rhetorik und Reflexion im höfischen Roman. In:
ZfdA 132 (2003), S. 148–176, hier: S. 154.
 Faral, Les arts, S. 75.
 Für die griechischen Poetiken/Rhetoriken scheint die Idee der Visualisierung eine deutlich greif-
barere Rolle gespielt zu haben. Diese ist jedoch bereits in den römischen Rhetoriken zu einem primär
metaphorischen Verständnis von evidentia im Rahmen der Argumentation abgeschmolzen. Dieser we-
niger wörtlich verstandene evidentia-Begriff Ciceros und der Rhetorica ad Herennium jedoch ist es, der
Einfluss auf die Poetiken des 12. und 13. Jhs. haben wird, nicht der von Priscian direkt der griechischen
Tradition (Hermogenes: Progymnasmata) entnommene. Wenn die Poetiken eine antike Definition für
die descriptio übernehmen, so ist dies stets diejenige aus der Rhetorica ad Herennium (Descriptio no-
minatur, quae rerum consequentium continet perspicuam et delucidam cum gravitate expositionem
[Rhet. ad Her. IV,39,51]), auf die im Folgenden zurückzukommen sein wird (vgl. Kap. IV.1.2). Die Idee
der Visualisierung ist hingegen in metaphorischer Form in der Definition der demonstratio enthalten
(Demonstratio est, cum ita verbis res exprimitur, ut geri negotium et res ante oculos esse videatur
[Rhet. ad Her. IV,55,68]), welche jedoch in den Poetiken nicht mit dem Begriff der descriptio ver-
mischt wird, wie es in der Forschung gelegentlich passiert (vgl. bspw. Gallo, Poetria nova, S. 178). –
Marie Sophie Masse: La description dans les récits d’Antiquité allemands (fin du XIIe-milieu du XIIIe

siècle). Amiens 2001, S. 36, konzediert zwar: „De manière générale, on constate que la fonction mimé-
tique de la description – au sens d’imitation du réel – reste remarquablement absente des Arts
poétiques médiévaux. De la description, les théoriciens de l’époque laissent moins attendre une rep-
résentation du réel qu’une imitation de modèles, moins une mimesis qu’une imitatio“, nichtsdestowe-
niger adaptiert sie die Ansicht, dass die descriptio epideiktischen Charakter habe und begründet dies
darüber, dass Priscians Hermogenes-Übersetzung im Mittelalter bekannt gewesen sei. Sie rettet so Fa-
rals Konstrukt, dessen Begründung sie indessen nicht explizieren kann (ebd., S. 36–39). Davon unan-
gefochten und ohne einen direkten Einfluss auf die Poetiken nachweisen zu können, legt sie deren

290 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



nicht nachweisen und auch das für Dichtung so breit verwendete Wortfeld des Malens
wird nur sparsam und in direkter Ableitung von Horaz verwendet, aus dessen Ars poe-
tica Matthäus den Beginn seiner Ausführungen zur descriptio aufbaut (Ars vers. I,
38–48).67 Dabei ist das Vorgehen des Matthäus streng rhetorisch im Sinne einer Wort-
Technik, insofern die Wirkung, die durch descriptiones erzielt werden soll, über das
Wortfeld des Hörens begründet wird und so den ursprünglichen rhetorischen Zusam-
menhang, die Form der (beweisenden oder plausibel machenden) Rede und des Argu-
ments aufruft:

Verbi gratia, si agatur de virilitate alicuius persone, de constantia virtutis, de appetitu honestatis,
de fuga servitutis, sicut habetur de rigore Catonis apud Lucanum, describenda est virtus multipha-
ria Catonis, ut, audita morum elegantia et multiphario sue virtutis privilegio, quicquid sequitur de
negligentia Cesaris, de observatione libertatis auditori facilius possit inimari.

(Ars vers. I.39; Hervorhebung von mir, F. D. S.)68

Diese strenge Funktionalisierung der deskriptiven Elemente als Argument mit Referenz
auf einen zu beweisenden casus vor einer fiktiven Gemeinschaft von Hörern ist signifi-
kant für den Einsatz der descriptio in der Ars versificatoria und wird sogleich durch
einen zweiten, parallel gebauten ‚Kasus‘ anderen Inhalts bestätigt, in dem es nun erst-
malig um körperliche Schönheit geht:

evidentia-Begriff auf Visualisierung fest: „La présence de la notion d’evidentia dans l’Ars versificatoria
s’inscrit donc dans la réception par les médiévaux d’une théorie ancienne de la description, la traduction
de Priscien assurant l’intermédiaire entre la tradition hermogénienne et les poétiques médiévales. De ce
fait, l’absence de définition explicite de la description dans les Arts poétiques médiévaux n’exclut pas
que la définition donnée par les rhéteurs de l’époque impériale puisse être sous-jacante à la poétique des
XIIe et XIIIe siècles.“ (Ebd., S. 39). Die in Frage kommende Definition der demonstratio (vgl. hier
Kap. IV.1.3, S. 326–337) führt sie nicht ins Feld. – Dass „[d]as Hochmittelalter [...] anscheinend allein auf
Ciceronisches, Pseudo-Ciceronisches und Quintilianisches Lehrgut zurück[gegriffen]“ habe, sieht bspw.
Britta Bußmann: Wiedererzählen, Weitererzählen und Beschreiben. Der Jüngere Titurel als ekphrastischer
Roman. Heidelberg 2011, S. 66, Anm. 5, unter Bezug auf Alexandru N. Cizek: Imitatio et tractatio. Die lite-
rarisch-rhetorischen Grundlagen der Nachahmung in Antike und Mittelalter. Tübingen 1994 (Rhetorik-
Forschungen 7), hier bes. S. 250 f., als gegeben an.
 Ars vers. I.46: Igitur aliter ponenda est descriptio alicuius ecclesiastici pastoris [...] et aliarum prop-
rietatum variationes in descriptionibus debent assignari, que ab Oratio colores operum nuncupantur
(Übers. [Knapp]: „Also ist eine Beschreibung irgendeines Kirchenhirten anders zu gestalten [...]. Und
Variationen anderer Eigenschaften müssen in Beschreibungen beigelegt werden, welche von Horaz Far-
ben der Werke genannt werden.“). – Der rhetorische Lehnbegriff colores trägt keine spezifische Visuali-
sierungsstrategie in sich, sondern muss als tote Metapher gewertet werden, obgleich er sicherlich im
Zusammenhang des „ut pictura poesis“-Diktums zu denken ist, welches freilich erst von einer späteren
(ästhetisch ausgerichteten) Debatte absolut gesetzt worden ist.
 Kursivierung hier u. i. d. Übers. von mir; F. D. S. – Übers. (Knapp): „Wenn z. B. von der Männlich-
keit einer Person gehandelt wird, von der Beständigkeit der Mannestugend, dem Streben nach Ehre,
der Abscheu vor der Knechtschaft – wie im Falle von Catos moralischer Strenge bei Lucan –, muß man
die vielfältigen Mannestugend Catos beschreiben, damit dann, wenn man von seinem feinen Charakter
und dem vielfachen Vorrecht seiner Tugend gehört hat, dem Hörer, was auch immer von der Mißach-
tung Caesars, von dem Festhalten an der Freiheit folgt, verständlich gemacht werden kann.“

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 291



Amplius, si agatur de amoris efficatia, quomodo scilicet Iupiter Parrasidis [= Callisto]69 amore
exarserit, prelibanda est puelle descriptio et assignanda puellaris pulcritudinis elegantia; ut, au-
dito speculo pulcritudinis, verisimile sit et quasi coniecturale auditori Iovis medullas tot et tantis
insudasse deliciis; precipua enim debuit esse affluentia pulcritudinis que Iovem impulit ad vitium
corruptionis. (Ars vers. I.40; Hervorhebung von mir, F. D. S.)70

Die hier anschließende, aus Horaz-Zitaten abgeleitete descriptio-Technik (Ars vers.
I.42–48) ist nun zunächst eine, die sich allein mit dem Epitheton, dem charakterisieren-
den Beiwort, beschäftigt, welches die proprietates beziehungsweise die attributa (Ars
vers. I.41) der ‚Personen‘ nach Cicero (De Inventione I.24–25) angibt. Erst hieran
schließt der berühmte Katalog der acht häufig als Muster verstandenen descriptiones
des Matthäus an, in welchem auch die häufig heranzitierten Helena-descriptiones ent-
halten sind, nämlich: die Beschreibung des Papstes, Cäsars, Ulixes’, Davus’, der Mar-
cia, zwei Beschreibungen Helenas und der hässlichen Beroe.

Wenn die Forschung diese Helena-Beschreibungen bisher recht umstandslos als
Muster einer lobenden descriptio verstanden hat, welche die schöne Frau über ihren
schönen Körper preisen, wodurch sie im Fahrwasser Farals zur Normalform der de-
scriptio überhaupt avanciert ist, so ist hierbei stets die Einbettung derselben in eine
spezifische Reihe von Beispielen unbeachtet gelassen worden. Die Position der He-
lena-descriptio zeigt eine spezifische diskursive Valenz. Gerade die häufig gesche-
hene Absolutsetzung der Körperbeschreibung als Normalform der descriptio und ihre
Gleichsetzung mit ethischen Qualitäten (Tugend) verfehlt jedoch den spezifischen
diskursiven Gehalt der Beispielreihe des Matthäus.71

 Von den Übersetzern haben Gallo (1974) und Galyon (1980) die entsprechend Hs. G lautenden Fa-
ral’sche Lesung Parasis direkt und ohne Erläuterung mit Callisto übersetzt. – Hs. O überliefert Calistonis
(vgl. den Apparat zu: Ars vers. I,.40). – Die Benennung der Callisto als ‚Parrhasis‘ findet sich in Ovids
Metamorphosen (II,460), hier in der Bedeutung „Parrhasierin: Callisto als Bewohnerin der Landschaft
oder Stadt Parrhasia im südlichen Arcadien“ (vgl. das Verzeichnis der Eigennamen in: P. Ovidius Naso:
Metamorphosen. Lateinisch/Deutsch. Übers. u. hrsg. von Michael von Albrecht. Durchgesehene u. bi-
bliograph. ergänzte Aufl., Stuttgart 2010, hier: S. 947).
 Übers. (Knapp): „Des weiteren, wenn vom Wirken der Liebe gehandelt wird, wie etwa Jupiter in
Liebe zu Callisto entbrannt ist, muß man zuerst eine Beschreibung des jungen Mädchens liefern und
ihr die Eleganz mädchenhafter Schönheit beilegen, damit es dem Hörer, da er von dem Muster [= specu-
lum; F. D. S.] an Schönheit gehört hat, wahrscheinlich und gleichsam naheliegend vorkommen mag,
wie viele und große Wonnen Jupiter bis ins Mark erhitzen konnten. Denn es mußte schon eine außerge-
wöhnliche Menge an Schönheit zusammenkommen, um Jupiter zum Frevel der Verführung treiben.“
 Dieses Verständnis findet sich beispielsweise bei Bunte, Der Tristan, S. 96 f., die unter dem Oberbe-
griff der ‚Topoi‘ die Kategorie der ‚Beschreibenden Topoi‘ fasst: „Einen großen Raum in den Poetiken
des 12. und 13. Jahrhunderts, vor allem bei Matthäus von Vendôme und Galfredus de Vino salvo, neh-
men die ‚beschreibenden Topoi‘ ein, die sich mit der Darstellung von Personen oder der Natur beschäf-
tigen“, wonach es übergangslos in dem Unterkapitel „Identität zwischen Äußerem und Innerem“
heißt: „Der Beschreibung von Personen dient der mittelalterliche ‚Topos‘ ‚Identität zwischen Äußerem
und Innerem‘. Er beinhaltet, dass einem schönen Antlitz ein guter Charakter, einer hässlichen Gestalt
ein schlechter zugeordnet wird. Beispiele konnten die höfischen Dichter der ‚Ars versificatoria‘ des

292 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Wie die beiden angeführten Eröffnungsbeispiele zur argumentativen Einbindung
der descriptio (Ars vers. I.39/40) zerfällt nämlich auch die Reihe der selbstkomponier-
ten Beispiele in zwei Klassen, die – ohne dass die Ars versificatoria diese explizit
nennt – offenbar ebenfalls auf die Rhetorica ad Herennium zurückzuführen sind, wel-
che die Personenbeschreibung nach notatio und effictio unterscheidet:72

Notatio est, cum alicuius natura certis describitur signis, quae, sicuti notae quaedam, naturae
sunt adtributa. (Rhet. ad Her. IV.63)73

Effictio est, cum exprimitur atque effingitur verbis corporis cuiuspiam forma, quoad satis sit ad
intellegendum. (Rhet. ad. Her. IV.63)74

Entsprechend weist Matthäus im Anschluss an seine Beispielreihe selbst auf diese Un-
terscheidung innerlicher und äußerlicher Beschreibung hin, für die er jedoch nicht die
Terminologie der Rhetorica wählt, sondern die Wendung der descriptio intrinseca, die
dem Terminus notatio entspricht, beziehungsweise der descriptio superficiale, welche
die Bedeutung der effictio aufnimmt, prägt:

Et notandum quod cuiuslibet persone duplex potest esse descriptio: una superficialis, alia intrin-
seca; superficialis, quando menbrorum elegantia describitur vel homo exterior; intrinseca, quando
interioris hominis proprietates, scilicet ratio, fides, pacientia, honestas, iniuria, superbia, luxuria
et cetera epytheta interioris hominis, scilicet anime, ad laudem vel ad vituperium exprimuntur.

(Ars vers. I.74)75

Matthäus von Vendôme entnehmen, der die ‚tugendhafte Marcia‘ und die ‚schöne Helene‘ anführt“. –
Vgl. dazu die kritische Rezension von Michael Schwarzbach-Dobson: Rez. Iris Bunte: Der ‚Tristan‘ Gott-
frieds von Straßburg und die Tradition der lateinischen Rhetorik. In: ZfdA 145 (2016), S. 241–246.
 Diese Bezugnahme ist für Ars vers. I.74 schon früh erkannt worden, nämlich von Faral, Les arts,
S. 78, selbst. Vgl. auch bspw. Arbusow, Colores rhetorici, S. 26, der sie jedoch scheinbar falsch einord-
net: „Beschreibung von Personen und Sachen wird [in der Ars versificatoria; F. D. S.] geschieden, ent-
sprechend der Effictio und Notatio beim AHer. II 63“.
 Übersetzung (Nüßlein): „Eine Charakterisierung [= notatio] liegt vor, wenn das Wesen irgendeines
Menschen durch bestimmte Kennzeichen beschrieben wird, welche seinem Wesen wie bestimmte Brand-
male [wörtl. eher: „wie bestimmte Male“, F. D. S.] aufgeprägt sind“. – Die Rhetorica ad Herennium wird
hier und im Folgenden zitiert nach der Ausgabe: Rhetorica ad Herennium. Hrsg. u. übers. von Theodor
Nüßlein. 2. Aufl. Düsseldorf/Zürich 1998, deren Übersetzung beigegeben wird. – Die Rhetorica ad Heren-
nium führt zuerst die effictio, dann die notatio aus. Ich ordne entsprechend der Abfolge bei Matthäus. Es
sei darauf hingewiesen, dass hier das Verb describere ausdrücklich fällt, weshalb die Passage für die Kon-
turierung einer Lehre der descriptio unmittelbar anschlussfähig ist.
 Übers. (Nüßlein): „Eine Schilderung des Äußeren [= effictio] liegt vor, wenn man mit Worten je-
mands Gestalt ausdrückt und schildert, soweit es genügt, um sie zu erkennen“.
 Übers. (Knapp): „Zu beachten ist, daß die Beschreibung jeder Person doppelt sein kann, die eine für
die Oberfläche, die andere für das Innere; für die Oberfläche, wenn die Anmut der Glieder beschrieben
wird oder das Äußere des Menschen [wörtlich: „oder der äußere Mensch“ = vel homo exterior; F. D. S.];
für das Innere, wenn die Eigenschaften des inneren Menschen [= hominis interioris proprietates], näm-
lich Verstand, Treue, Geduld, Ehrenhaftigkeit, Ungerechtigkeit, Hochmut, Ausschweifung und die übri-
gen Beiwörter des inneren Menschen, d. h. der Seele, zum Lob oder Tadel herausgestellt werden.“

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 293



Zudem wird hier die der Rhetorica ad Herennium entlehnte Differenzierung ad laudem
vel ad vituperium eingeführt,76 wodurch die Reihe der vorangehenden descriptiones in
vier Kategorien aufteilbar wird, nämlich descriptio intrinseca ad laudem, descriptio
intrinseca ad vituperium, descriptio superficiale ad laudem und descriptio superficiale ad
vituperium.

Will man nun in der Reihe der gegebenen descriptiones die Stellung dessen ausma-
chen, was ich als ‚Faral’sche Normalform der Personenbeschreibung‘ identifiziert habe,
so zeigt sich, dass diese keine prominente ist. Matthäus hat schon die beiden Beispiele
für die argumentative Einbindung der descriptio entgegen der von der Rhetorica vorgege-
benen Abfolge angeordnet: in dieser wird zuerst die effictio und daraufhin die notatio
behandelt, bei jenem wird am Beispiel des Cato zuerst (Ars vers. I.39) von proprietates,
die der descriptio intrinseca (≙ notatio) zufallen (nämlich elegantia morum und virtus mul-
tipharia), und erst anschließend (Ars vers. I.40) von der körperlichen Schönheit (pulcritu-
dinis elegantia), also einem der descriptio superficiale (≙ effictio) zufallenden attributum
gehandelt. Auch die Reihe der Beispiele folgt dieser umgekehrten Ordnung, die die Ele-
mente der notatio denen der effictio vorzieht. Während die beiden Grundformen in der
Rhetorica ad Herennium keine erkennbare geschlechtsspezifische Konnotierung haben,
werden sie in ihrer Übertragung zur descriptio intrinseca und descriptio superficiale
durch Matthäus zugleich gegendert, insofern die descriptio intrinseca männlich attri-
buierten Figuren (Cato; Papst, Cesar, Ulixes, Davus, Marcia), die der descriptio superfi-
ciale weiblich attribuierten (Callisto; Helena, Beroe) zugewiesen wird. Es zeigt sich, dass
die Reihe der acht exemplarischen descriptiones bei Matthäus in Form einer absteigen-
den Reihe anhand der Kriterien Geschlecht, Stand und Tugendhaftigkeit organisiert
ist. Sie zerfällt dabei in zwei geschlechtlich differenzierte Unterreihen, nämlich die
absteigend ständisch organisierte Reihe der Männerfiguren:

I.50: Papst (Klerus) descriptio intrinseca ad laudem
I.51: Cesar (Hoher Adel) descriptio intrinseca ad laudem
I.52: Ulixes (miles/Vasall) descriptio intrinseca ad laudem
I.53: Davus (Sklave) (descriptio intrinseca?) ad vituperium
[I.54: Epistel an einen Doctor descriptio intrinseca ad laudem]77

 Die Differenzierung ad laudem/ad vituperium entstammt dem Abschnitt der Rhetorica ad Herennium
(III.4.10) zum genus demonstrativum. Vgl. dazu die folgende Anm.
 Der Brief Ars vers. I.54 wird von der Forschung zumeist als späterer Einschub gewertet. Zum einen
stört er die hier ausgeführte und klar erkennbare Reihenstruktur, zum anderen ist er in der Mehrheit
der Überlieferung nicht vorhanden, wohl aber in der von Faral edierten Hs. G sowie in M und E (in
letzterer jedoch nach I.55; vgl. Munari, Mathei Vindocinensis Opera III, S. 79). Allerdings hat bereits
Galyon, Art of Versification, S. 120, darauf hingewiesen, dass die Schlussverse des Passus in Ars
vers. II.33 wiederum zitiert werden und daraus geschlossen, dass dort Matthäus den Brief I.54 zitiert.
Freilich kann das Abhängigkeitsverhältnis auch genau umgekehrt verlaufen und hier ein Stück einge-
legt sein, dass sich an II.33 orientiert. Sollte jedoch I.54 zur ursprünglichen Reihenkonzeption gehören
und vielleicht aus gattungsspezifischen Gründen (Epistel, Wechsel in 2. Person Sg.) der Reihe I.50–53
nachgestellt sein, so ergäbe sich für die in I.59 behauptete Verteilung der nun insgesamt neun Beispiel-

294 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



und die nach dem Kriterium der Tugendhaftigkeit absteigend geordnete Reihe der
weiblichen Figuren:

I.55: Marcia (Bürgerin) descriptio intrinseca ad laudem
I.56: Helena (hoher Adel) descriptio superficiale ad laudem
I.57: Helena (hoher Adel) descriptio superficiale (ad laudem)
I.58: Beroe (vetula/Sklavin?) descriptio superficiale ad vituperium.

Besonders für die Reihe der Frauenfiguren bedarf diese Deutung allerdings einer Erklä-
rung. Einerseits ist eindeutig, dass die descriptio superficiale für männliche Figuren
nicht zum Einsatz kommt, zumal die Ars von der Verwendung derselben für Männer
explizit abrät:

Amplius, in femineo sexu approbatio forme debet ampliari, in masculino vero parcius. Unde
Ovidius:

Forma viros neglecta decet,
et alibi:

Fine coli modico forma virilis amat.
(Ars vers. I.67)78

Hierbei wird jedoch eine Ausnahme von der Regel aus Statius heranzitiert, die wie-
der im Sinne eines narrativen Arguments funktioniert: es darf die Schönheit eines
sterbenden Knaben beschrieben werden, um die Trauer um ihn wahrscheinlich zu
machen.79 Andererseits bedarf jedoch die Aussage, dass – wie oben behauptet – für

descriptiones auf die Pole ad laudem (fünf Stück) und ad vituperium (zwei Stück) umso dringlicher die
Frage, in welche Klasse I.56 und I.57 zu rechnen wären, ist doch I.54 zwar untypisch jedoch ganz
klar ad laudem.
 Übers. (Knapp, inkl. Stellennachweise): „Des weiteren soll die Anerkennung der Schönheit beim
weiblichen Geschlecht gesteigert werden, beim männlichen dagegen weniger. Worüber Ovid: || Mißach-
tung ihrer Schönheit ziemt den Männern [Ovid, Ars amatoria 1,509], || und anderswo: || Die Schönheit
des Mannes liebt es, in mäßiger Weise gepflegt zu werden [Ovid, Heroides 4,76].“
 Ars vers. I.68: Nisi aliquando versificator ad maiorem sui opris evidentiam forme puerilis elegantiam
describat, sicut Stacius Thebaidos, qui Partonopeium describit speculo pulchritudinis insignitum ut audita
forme vernustate auditori facilius possit intimari puero morienti suos condoluisse adversarios. Unde Sta-
cius: || Archada quem partiter gemine flevere caterve. || Est autem forma elegans et ydonea menbrorum
coaptatio cum suavitate coloris. (Übers. [Knapp, inkl. Stellennachweise]: „Es sei denn, ein Versdichter
beschreibt einmal zur größeren Evidenz seines Werks die Anmut einer Knabengestalt, wie Statius in
der Thebais, der Parthenopaeus als ausgezeichnet durch vorbildhafte Schönheit beschreibt [Vgl. Statius,
Thebais 4,246–344], damit dem Hörer, nachdem er von der Schönheit der Gestalt gehört hat, leichter
nähergebracht werden kann, daß seine Gegner mit dem sterbenden Knaben Mitleid hatten. Worüber
Statius: || den Arkadier, den beide Truppen gleichermaßen betrauerten [Vgl. Statius, Thebais 12,807]. ||
Schönheit aber ist eine anmutige und geeignete Zusammenfügung der Glieder gemeinsam mit dem
Liebreiz der Farbe.“ (Der letzte Satz des Zitates stellt die berühmte Schönheitsdefinition Augustins dar;
vgl. hierzu Kap. II.1, S. 19 f.) – Es sei betont, dass dieser Abschnitt wie die oben besprochenen Ab-
schnitte Ars versificatoria I.39/40 funktioniert. Hier wie dort ist von Hörern die Rede und die Schönheit
wird als gehört, nicht als gesehen, imaginiert – audita forma venustate –, um die Argumentstruktur des

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 295



weibliche attribuierte Figuren die descriptio interioris nicht eingesetzt wird, offen-
kundig einer Erklärung, wird doch Marcia, die tugendhafte Frau des Cato, mittels
einer solchen beschrieben. Marcia ist zwar eine Frau, jedoch ein Grenzfall, insofern
sie ob ihrer Tugendhaftigkeit eine männlich attribuierte Figur ist:

Molliciem sexus solidat fraudesque relegans
Femineas redolet mente fideque virum.

Visitat infirmam naturam gratia morum,
Innatum mulier exuit ausa malum:

Est mulier non re, sed nomine:80 mens epythetum
Nature refugit evacuatque dolum.

(Ars vers. I.55,9–14)81

Die Tugendhaftigkeit, die hier als männliche Eigenschaft konnotiert ist, führt zu einer
Überwindung der weiblichen Natur selbst, welche also per semit Untugend verbunden
ist.82 Die descriptio intrinseca ist nur einer Frau angemessen, die durch Tugendhaftig-

Falles zu betonen. Sowohl die – auch für Callisto vorkommende – Metapher vom speculum pulchritudi-
nis als auch die evidentia operis tragen m. E. keine Züge einer spezifischen Visualisierungsstrategie. Die
descriptio lässt sich hier vielmehr als Element der demonstratio auffassen, deren Ziel schon in der
Rhet. ad Her. die ‚evidentia‘ ist; vgl. dazu im Folgenden Kap. V.1.3, S. 326–337. – Fälle, in denen in der
volkssprachlichen Dichtung männlichen Figuren eine descriptio superficiale zuteilwird, lassen sich viel-
fach auf die bei Matthäus in Rede stehende Art erklären. Oftmals sind diese Figuren Knaben vor dem
Übertritt zum Mannesalter und vielfach stehen sie in einem direkten Verhältnis zum Tod, durch den sie
zumindest bedroht sind. Dies gilt für den Tristan Gottfrieds ebenso wie für den Flore Konrad Flecks,
dessen Androgynität eigens betont wird, ja sogar für die descriptio des schönen, menschgewordenen
Gottes, den Knaben Christus, bspw. in Wernhers des Schweizers Marienleben. (Vgl. dazu anders bspw.
Manuwald, Nu sprechent, S. 311–330, hier zum Verhältnis von Jesus-Beschreibung und Poetiken beson-
ders S. 315 f.) Dem gegenüber steht die Beschreibung des schönen Alten, wie bspw. Karls in Konrads
Rolandslied oder den guten Gerhard des Rudolf von Ems, die eine andere Funktion hat, welche von
den Poetiken nicht abgedeckt ist.
 Dies ist der Vers, den Glendinning, School Tradition, S. 625 f., im huote-Exkurs des Tristan Gott-
frieds (V. 17.974 f.) zitiert sieht.
 Die Übers. der Marcia-descriptio nach dem Text von Faral, Les arts, wird zitiert nach Lambertus
Okken: Kommentar zum Tristan-Roman Gottfrieds von Strassburg. Bd. 1. 2. Aufl. Amsterdam/Atlanta
1996, S. 649 f., wo sie zur Gänze ins Deutsche übertragen geboten wird: „Sie kräftigt die Schwäche
ihres Geschlechts; und indem sie Weiberlisten abweist, duftet sie durch ihren Geist und glänzt durch
ihre Redlichkeit. Sie züchtigt ihre schwache Natur mit ihrer Sitte Schönheit. Zwar Frau, doch kühn, legt
sie die angeborene Bosheit ab. Frau ist sie nicht der Sache, sondern nur dem Namen nach: Ihr Sinn
meidet, was die Natur ihr beigegeben hat, und treibt die Arglist aus.“
 Reflexe dieser Argumentationslinie, die die Tugendhaftigkeit der Frau mit einer Überwindung der
weiblichen Natur, also mit einer Entweiblichung, gleichsetzt, finden sich auch im sogenannten huote-
Exkurs des Tristan Gottfrieds von Straßburg. Die Ähnlichkeiten zwischen der Ars versificatoria und dem
Tristan sind dabei so groß, dass Glendinning hierin eine direkte Entlehnung Gottfrieds aus der Ars ver-
sificatoria sieht (vgl. Glendinning, School-Tradition, S. 624–626). – Vgl. zu der grundsätzlichen Argu-
mentation, dass weibliche Tugendhaftigkeit über Vermännlichung der als tugendhaft zu lobenden Frau

296 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



keit ihre weibliche Natur transzendiert und die nur deshalb einer nach Tugendhaftig-
keit absteigend geordneten Reihe weiblicher Figuren vorangehen kann. Demgegenüber
steht nun, als Verkörperung der weiblichen Natur, die doppelte descriptio superficiale
der Helena. Diese wird nun – analog zu der von Faral aus der Poetria nova extrapolier-
ten ‚Regel‘ – tatsächlich von Kopf bis Fuß beschrieben. An beiden descriptiones nun
lässt sich zeigen, dass die Argumentstruktur des casus auch im Rahmen dieser elabo-
rierten Beispiele zur Anwendung kommt. So schließt die descriptio der Marcia:

Marcia fraude carens, pia, casta, modesta stupescit
Oppositis sexum conciliare bonis.

Tot dotes solidat custos patientia, nutrix
Morum, virtutis deliciosa comes.

Iusto iusta, sacro sacra, digna Catone ‚Catonis
Marcia‘ promeruit intumulata legi.

(Ars vers. I.55,39–44)83

Analog heißt es in der descriptio der Helena zum Schluss:

Hoc precio Frigios lesit Ledea, rapina
Priamide, Troie flamma, ruina ducum.

Cur hanc Priamides rapuit si Grecia querit,
Illic Ypolitum pone, Priapus erit.

(Ars vers. I.57,21–24)84

Obgleich die Argumentstruktur anhand der Beispiele von Cato und Callisto zuvor so-
wohl für die männlich konnotierte, von der notatio herstammende descriptio intrinseca
(Ars vers. I.39) als auch für die weiblich konnotierte efficitio der descriptio superficiale

erreicht wird, bspw. Vivien Hacker: Die Konstruktion der weiblichen Natur als Domestizierung der
Frau. Zu Aspekten der Weiblichkeit bei Nicolosa Sanuda, Niklas von Wyle und Albrecht von Eyb. In:
Natur und Kultur in der deutschen Literatur des Mittelalters. Colloquium Exeter 1997. Hrsg. von Alan
Robertshaw, Gerhard Wolf. Tübingen 1999, S. 139–149, die dies am ‚Lob der Frauen‘ der Bologneserin
Nicolosa Sanuda durchführt. Die hier getroffene Analyse lässt sich insofern auf die Ars versificatoria
übertragen, als hier wie dort „[z]um Zwecke des Frauenlobs [...] die verfügbaren Argumente der ver-
schiedenen misogynen Auffassungen des Mittelalters [aufgegriffen werden], um sie im einzelnen für
einzelne Frauen zu widerlegen“, wodurch eine „ideale Frau“ konstruiert wird, „die sich über ihre Kon-
gruenz dem Manne gegenüber definiert. Da diese Konstruktion gleichsam eine Negation der weiblichen
Natur, wie sie von den misogynen Argumentationen behauptet wird, impliziert, bestätigt sie wiederum
das misogyne Frauenbild; die ideale Frau wird zur Ausnahme, zur elitären Erscheinung.“
 Übers. (Okken): „Marcia, die Arglose, die Fromme, die Keusche, die Bescheidene: Sie weiß – es ist
verblüffend – ihr Geschlecht mit den Vorzügen des Mannes zu vermählen. Und Dauer verleiht all die-
sen Gaben die Wächterin Geduld, die Amme guter Sitte, die schöne Gefährtin männlicher Tugend. Mar-
cia, des Cato Gattin, eines Cato würdig, sie hat verdient, der Erde entrückt ihm beigesellt zu werden:
dem Gerechten die Gerechte, dem Heiligen die Heilige.“
 Übers. (Knapp): „Mit solchem Liebreiz verletzte die Tochter Ledas die Trojaner; so kam es zum
Raub durch den Sohn des Priamus, zum Brand Trojas, zum Fall der Fürsten. Wenn Griechenland fragt,
warum der Sohn des Priamus sie raubte – ‚stelle Hippolyt dorthin, so wird er ein Priap!“

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 297



(Ars vers. I.40) dargelegt worden ist, fällt auf, dass in der Reihe der Beispiele alleine
die weiblichen descriptiones eine solche, prototypische Argumentstruktur beigelegt be-
kommen. Wiederum wird, entsprechend der Einbindung in einen über den Beispieltext
hinausweisenden Argumentationszusammenhang, in der Prosa-Einleitung zur zweiten
Helena-descriptio eine hörende Rezeption fingiert; nach der ersten descriptio heißt es
hier im Sinne einer Steigerung hin zu einer stärker auf körperliche Reize abgestellten
Beschreibung:

Vel si deliciosus erit auditor, dicens quod in multiloquio pretium non est, menbrorum descrip-
tionem sic comprehendat:

Respondent ebori dentes, frons liber lacti,
[...].

(Ars vers. I.57)85

Diese Einbindung in eine Argumentstruktur fehlt für die Reihe der männlichen de-
scriptiones intrinsicae (Ars vers. I.50–53), insofern die jeweiligen Textpartien nicht auf
eine charakteristische, kausal zu verstehende Begründungsformel enden wie im Falle
der Marcia (Ars vers. I.54) und der Helena (Ars vers. I.56).86 Während die Männer-
descriptiones im Wesentlichen selbstgenügsam ihren Gegenstand schildern und die
(Un-)Tugend allein auf die Erfüllung der jeweiligen Position ihrer Träger zurück be-
zieht – der Papst ist aufgrund seiner Eigenschaften zurecht der Papst, Cesar ein
Cesar, Ulixes ein ‚Ulixes‘ und Davus ein Scheusal87 –, so werden hingegen die Eigen-
schaften der weiblichen Figuren Marcia und Helena auf äußere, auf Männer abzielende
Kategorien bezogen: Marcia wird an die Position ihres Mannes Cato zurückgebunden,

 Übers. (Knapp): „Oder wenn der Zuhörer ein Connaisseur sein wird, der sagt, im vielen Reden liege
kein Verdienst, so mag er eine solche Gliederbeschreibung erhalten: || Es entsprechen die Zähne dem
Elfenbein, die freie Stirn der Milch [...]“
 Die jeweils letzten Verse der Männer-descriptiones lauten: Ars vers. I.50,47–50 (Papst): Non sacra
sacrilego denigrant pectora morsu | Crimina, nec precium depreciare licet: | Est bonus, est melior, est opti-
mus et bonitatem | Sufficit in quarto promeruisse gradu (Übers. [Knapp]: „Anklagen verdunkeln nicht
mit gotteslästerlichem Biß heilige Herzen, und verboten ist’s, den Wert herabzuwürdigen. Er ist gut; er
ist besser; er ist der Beste und schafft es, die Güte im vierten Grad verdient zu haben.“). Ars vers. I.51,
47 f. (Cesar): Hoc precio servivit ei sub iure tributi | Roma, suo maius ausa videre capud (Übers. [Knapp]:
„Um diesen Preis diente ihm Rom, das riskiert hatte, ein größeres Haupt zu sehen als das ⟨seine⟩
[Knapp übersetzt hier „ihre“ mit Bezug auf fem. „Roma“; F. D. S.], unter dem Rechtstitel des Tributs.“
Vgl. die Übers. von Parr: „With this price Rome served him under the law of tribute, | Having dared to
recognize an eminence greater than its own.“). Ars vers. I.52,61 f. (Ulixes): Tullius eloquio, conflictu
Cesar, Adrastus | Consilio, Nestor mente, rigore Cato (Übers. [Knapp]: „Er ist ein Cicero in der Rede, ein
Caesar im Kampf, ein Adrast im Ratschlag, ein Nestor im Geist, ein Cato an Sittenstrenge.“). Ars
vers. I.53,95 f. (Davus): Quo nascente suum Virtus dum comperit hostem: | ‚Bella michi, video, bella
parantur‘ ait. (Übers. [Knapp]: „Als Virtus ihren Feind bei seiner Geburt erkannte, sagte sie: ‚Ich sehe,
Kriege werden gegen mich, Kriege werden geführt.“).
 Dies ist natürlich gleichfalls eine Argumentstruktur, die jedoch weniger explizit ausformuliert ist.
Insofern erfüllen alle Beispiel-descriptiones die ihnen vorangestellte Forderung nach argumentativer
Einbindung (Ars vers. I,39/40).

298 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



während das an Cato geknüpfte Argument allein auf Cato selbst zurückverweist (I.39);88

Helena wird – ebenso wie Callisto – als Auslöserin moralisch zweifelhafter, nämlich auf
Wollust zielender Regungen in Paris – beziehungsweise Jupiter – funktionalisiert.89 Die
Tugend der Marcia besteht dabei lediglich in der Nichterregung von Wollust, mithin in
der positiv akzentuierten Auslassung von Körperlichkeit. Die menbrorum descriptio hin-
gegen ist als Verfahren funktionalisiert, das die ethische Schwächung des Mannes
durch die Reize der Frau zu plausibilisieren vermag.

Die durch Reizung erzeugte libido wird noch im Zusammenhang der Erörterung der
descriptio explizit negativ qualifiziert: Est autem libido res vilis et turpis ex vili et turpi
menbrorum agitatione proveniens, cuius appetitus plenus est anxietatis, satietas plena pe-
nitentie (Ars vers. I.69).90 Dabei ist die assonierende Wortwahl signifikant, welche die
agitatio menbrorum in ein direktes Abhängigkeitsverhältnis zur menbrorum descriptio
setzt. Damit wird die Position der Frau bei Matthäus in Form einer Argumentstruktur
streng in Hinblick auf ein männlich verfasstes ethisches Subjekt fixiert, wodurch nicht
zuletzt die Eindimensionalität ihrer natura festgeschrieben wird.

Insofern ist das in der Forschung breit tradierte Diktum Farals – „Un portrait com-
plet comprend deux parties et traite successivement du physique et du moral.“91 – si-
cherlich zu revidieren. Es basiert offenbar auf einer anachronistischen Vorstellung von
der Ganzheitlichkeit des Menschen, die von einem Äquivalenzverhältnis zwischen äu-
ßerer (sprich: körperlicher) Schönheit und innerer ‚Schönheit‘ ausgeht (vgl. hierzu
Kap. III.1). Faral sieht die vielfache Abweichung von der Norm, welche er ja selbst kon-
statiert,92 daher eher in einer Art ‚mittelalterlicher Nachlässigkeit‘ als in der hier skiz-
zierten strikten und genderspezifischen Trennung der Bereiche notatio und effictio
begründet. Dass in Verbindung mit Schönheit relativ selten Tugend beschrieben wird,
liegt jedoch – gegen Faral – daran, dass diese als etwas kategorial Verschiedenes auf-

 Es ließe sich Argumentieren, dass diese Selbstbezüglichkeit der Argumentationsstruktur im Falle
der männlichen Figuren keine Selbstbezüglichkeit darstellt, sondern eine (diffusere aber zugleich ma-
ximale) Form der Bindung erzeugt: Während Frauen über ihre Wirkung auf einen Mann definiert wer-
den, werden Männer über ihre Positionen in der Gemeinschaft und deren Erfüllung definiert.
 Bezeichnend ist, dass bspw. der einflussreiche mediävistische ‚Ästhetiker‘ Edgar de Bruyne zwar
weibliche Schönheit in literarischen Texten bespricht, aus der Helena-descriptio des Matthäus jedoch
ausgerechnet die anstößigen, auf Wollusterregung abzielenden Schlussverse nicht zitiert oder bespricht
(vgl. de Bruyne, Études II, S. 181). Auch hier ist ein blinder Fleck von großem Einfluss entstanden. – Es
wird sich zeigen, dass Spuren dieses sehr stereotypen Arguments in den wichtigen, im nachfolgenden
zu besprechenden descriptiones volkssprachlicher Texte fast durchgehend enthalten sind; vgl. im Fol-
genden Kap. IV.1.1 u. IV.1.2.
 Übers. (Knapp): „Die Fleischeslust ist aber etwas Niedriges und Häßliches, das aus der niedrigen
und häßlichen Bewegung der Glieder hervorgeht. Ihr Begehren ist voll der Unruhe, ihre Befriedigung
voll der Reue.“
 Faral, Les arts, S. 80.
 Faral, Les arts, S. 80: „Pour la description du moral, la règle est assez lâche et d’ailleurs c’est un
point qui est souvent négligé.“

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 299



gefasst werden, und nicht – zumindest nicht allein – an einer ‚mittelalterlichen Lust
am Ornament‘.

Die kategoriale Unterscheidung zwischen innerer und äußerer Beschreibung lässt
sich bis in die Wortwahl der Ars versificatoria hinein nachvollziehen, welche zwar die
aus der Rhetorica ad Herennium stammende Unterscheidung der descriptio nach nota-
tio und effictio aufnimmt, diese Kategorien der ‚heidnischen‘ Rhetoren jedoch in den
Horizont christlicher Universalbildung überführt, indem sie sie in theologisch intelligi-
ble Terminologien übersetzt.93 Faral und seine Exeget✶innen haben übersehen, dass
die zur Erklärung der descriptio interioris und superficialis gewählten Kategorien homo
interior/exterior theologisch massiv aufgeladene Konzepte darstellen, welche in den
Rhetoriken kein direktes Vorbild haben, die jedoch den Kern einer Leib-Seele-Differenz
transportieren, wie sie durch die Schriften des Augustinus zum Kerngegenstand christ-
licher Lehre geworden sind.94 Die Trennung in einen inneren und äußeren Menschen,
die in eine bipolare Axiologie führt, welche – im Sinne Bourdieus (vgl. Kap. II.2.2) –
mit weiteren homologen Dichotomien synchronisierbar ist, steht in Konkurrenz zu
einem älteren, dreiteiligen Schema:

 Bumke, Blutstropfen, S. 23 f., kommt das Verdienst zu, darauf aufmerksam gemacht zu haben, dass
„die beiden wichtigsten lateinischen Poetiken dieser Zeit [= des 12. Jhs., F. D. S.], die ‚Ars versificatoria‘
von Matthäus von Vendôme und die ‚Poetria nova‘ von Galfred de Vino Salvo, [...] beide den Begriff des
‚inneren‘ Menschen für die Dichtungslehre fruchtbar gemacht haben.“ (Ebd., S. 22) Die Perspektive der
Forschung auf die Poetiken und auf den Begriff der descriptio hat diese Erkenntnis indessen scheinbar
nicht grundlegend beeinflusst. Die Konsequenzen, die für den descriptio-Begriff aus dieser Fruchtbar-
machung zu ziehen gewesen wären, verfolgt auch Bumke nicht, da sie nicht sein eigentliches Thema
darstellen. – Julia Stiebritz-Banischewski möchte ich an dieser Stelle für das Vertrauen danken, mir Ein-
blick in ihre im Entstehen begriffene Dissertation (Stiebritz-Banischewski, Hofkritik in der mittelhoch-
deutschen höfischen Epik, S. 243, Anm. 311) gegeben zu haben, deren Kapitel zur Kleiderkritik mich
gerade zum rechten Zeitpunkt auf den Aufsatz von Ulrich Ernst: Der Antagonismus von vita carnalis
und vita spiritualis im Gregorius Hartmanns von Aue. Versuch einer Werkdeutung im Horizont der pa-
tristischen und monastischen Tradition. In: Euphorion 72 (1978), S. 160–226 und Euphorion 73 (1979),
S. 1–105, gestoßen und mich auf die Fährte zum homo interior/exterior gesetzt hat. Ohne unseren
freundschaftlichen Austausch im Schreibprozess wäre vieles ungedacht geblieben. – Zum Leib-Seele-
Dualismus bei Augustin vgl. weiterhin Kevin Corrigan: The Soul-Body Relation in and before Augustine.
In: Reason, Faith and Otherness in Neoplatonic and Early Christian Thought. Hrsg. von Kevin Corrigan.
Farnham 2013 (zuerst in: Studia Patristica 43). Teilband X, S. 59–80, welcher darauf hinweist, dass
im Augustinischen Textkorpus mehr als eine mögliche Auffassung des Verhältnisses von Leib und
Seele vorfindlich ist.
 Bumke, Blutstropfen, S. 23, erkennt richtig: „Der Begriff des ‚inneren‘ Menschen stammte nicht aus
der rhetorischen Tradition, ebenso wenig wie die Unterscheidung von Außen und Innen.“ – Ernst, Ant-
agonismus, S. 199, setzt die Differenz von homo interior/exterior zwar an, belegt sie als Wortlaut jedoch
nicht aus Augustinus, den er extensiv im Hinblick auf die Unterscheidung von innerlicher und äußerer
Schönheit am Beispiel des Märtyrers und des Greises zitiert. – Rüdiger Schnell (Schnell, Homo exterior
und homo interior), setzt die Leitdifferenz ebenfalls voraus, ohne ihren Ursprung oder ihr Wirkmacht
im frühen christlichen Schrifttum aufzuzeigen. – Vgl. zu Augustins Differenzierung von ‚Innen‘ und
‚Außen‘ wiederum Bumke, Blutstropfen, S. 16.

300 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



In der Stoa steht der seelisch-geistige Besitz den körperlichen Vorzügen wie Gesundheit und
Schönheit, und als Drittem den Akzidentien wie Reichtum, Adel, Freunde gegenüber. Die zwei-
gliedrige Ordnung setzt das „Äussere“ an die Stelle des Körpers, während die im stoischen System
als äussere Dinge bezeichneten Akzidentien so gut wie ganz ausser Betracht fallen.95

 Otto Hiltbrunner: Exterior Homo. In: Vigiliae Christianae 5 (1951), S. 55–60, hier S. 55. – In der Ars
versificatoria finden sich beide, die stoizistische drei- und die christliche zweigliedrige ‚Ordnung‘,
wobei deutlich zu sehen ist, dass die dreigliedrige – als vorgängige – aus der Rhetorica ad Herennium
übernommen ist und mit der zweigliedrigen überschrieben wird. Dieses Verfahren konfligiert auf der
Ebene der Terminologie. Dies zeigt sich an einer Stelle der Ars, die Verwirrung gestiftet hat: bevor Mat-
thäus die Reihe der auf Cicero beruhenden attributa noch einmal durchgeht (Ars vers. I.80–105), heißt
es: Sequitur de illo attributo quod dicitur natura. Hoc autem attributum iuxta Tullium tripartito dividitur,
scilicet in attributa que sumuntur a corpore et in attributa que sumuntur ab anima et in attributa que sunt
extrinseca. (Ars vers. I.79; Übers. [Knapp]: „Nun zu jenem Attribut, das Natur genannt wird. Dieses At-
tribut wird aber nach Cicero in drei Teile gegliedert, nämlich in Attribute, die vom Körper bezogen wer-
den, und Attribute, die von der Seele bezogen werden, und Attribute, die äußerlich sind.“) Diese der
Stoa entsprechende Dreiteilung in Attribute des Körpers (a corpore), Attribute der Seele (ab anima) und
extrinsische Attribute (quae sunt extrinseca) scheint mit der vorher (Ars vers. I.74) getroffenen Eintei-
lung in descriptio intrinseca und descriptio superficiale, welcher die Konzepte homo interior und exterior
zugeordnet werden, zu konfligieren, insofern man die in Ars vers. I.79 genannten extrinsischen Attri-
bute fälschlich als Attribute a corpore versteht. Sedgwick: Notes and Emendations on Faral’s Les Arts
poetiques du XIIe et du XIIIe Siècle. In: Speculum 2 (1927), S. 331–343, hier: S. 334, hat deshalb die Emen-
dation bipartito vorgeschlagen und dem Text so eine kohärente zweigliedrige Ordnung gegeben, worin
ihm die Forschung bereitwillig gefolgt ist. Entsprechend übersetzt Galyon, Art of Versification, S. 49:
„We turn now to that attribute called nature. Tully [= Cicero; F. D. S.] divides this into two classes, men-
tal attributes and physical attributes (De inventione I.24)“, und schreibt im Kommentarteil: „Matthew
writes threefold. I have followed the sense of this passage in the translation.“ (Ebd., S. 120) Ebenso
übersetzt Parr, Ars versificatoria, stillschweigend als „twofold“; entsprechend Gallo, Poetria nova,
S. 73, stillschweigend: „description of any person can take two forms“. Allerdings liegt mit Galyons
Zuordnung der Belegstelle aus De Inventione sicherlich ein Irrtum vor. Stellt man in Rechnung, dass Mat-
thäus mit ‚Tullius‘ auf die vermeintlich von Cicero stammende Rhetorica ad Herennium referiert, so lässt
sich die terminologische Dreiteilung vermittels einer Stelle erklären, auf die Munari bereits in seinem Ap-
parat hingewiesen hat (vgl. Apparat zu Ars vers. I.79). Diese Passage der Rhetorica behandelt das genus
demonstrativum und spielt für Matthäus eine eminente Rolle, insofern er von hier die Möglichkeit einer
Aufteilung der von ihm exemplifizierten descriptiones nach den Kategorien laus und vituperatio (vgl. Ars
vers. I.74) entlehnt, andererseits aber auch die vermeintlich fehlerhafte, eben ursprünglich stoizistische
Dreiteilung in attributa a corpore, ab anima und extrinseca (Ars vers. I.79): Nunc ad demonstrativum
genus causae transeamus. Quoniam haec causa dividitur in laudem et vituperationem, quibus ex rebus
laudem constituerimus, ex contrariis rebus erit vituperatio conparanda. Laus igitur potest esse rerum
externarum, corporis, animi. | Rerum externarum sunt ea, quae casu aut fortuna secunda aut adversa
accidere possunt: genus, educatio, divitiae, potestates, gloriae, civitas, amicitiae, et quae huiusmodi
sunt et quae his contraria. | Corporis sunt ea, quae natura corpori adtribuit commoda aut incommoda:
velocitas, vires, dignitas, valetudo et quae contraria sunt. | Animi sunt ea, quae consilio et cogitatione
nostra constant: prudentia, iustitia, fortitudo, modestia et quae contraria sunt. (Rhet. ad Her. III.6.10;
Hervorh. hier und in der Übers. von mir, F. D. S.; Übers. [Nüßlein]: „Nun will ich zur darlegenden
Redegattung übergehen. Da ja diese Rede in Lob und Tadel unterteilt ist, muß die tadelnde Rede aus
den gegensätzlichen Punkten dazu gebildet werden, aus denen wir die Lobrede zusammenstellen.
Das Lob kann also äußere Umstände [rerum externarum], den Körper [rerum corporis] und den Geist

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 301



Die Unterscheidung des Menschen in inneren und äußeren Menschen geschieht offen-
bar auf Grundlage einer Stelle des zweiten Korintherbriefes (II Cor 4,16):

In den vorhieronymianischen Übersetzungen lautet die Stelle: etsi exterior homo noster corrumpi-
tur, sed interior renovatur. Die Fassung des Hieronymus, der is qui foris est und is qui intus est über-
setzt, hat sich in der christlichen Latinität nie durchzusetzen vermocht, weder im allgemeinen
Gebrauch noch in der Sprache der Liturgie, wo die Formeln mit interior–exterior ebenso häufig
sind wie die mit foris selten.96

Die ‚vorhieronymianische‘ Unterscheidung ist bereits bei Augustinus wesentlich geprägt
worden, in dessen Schrift De vera religione das weltverhaftete Sein des – stets als Mann
gedachten –Menschen in den Stufen seiner Lebensalter wie folgt summiert wird:

Haec est vita hominis viventis ex corpore et cupiditatibus rerum temporalium colligati. Hic dicitur
vetus homo et exterior et terrenus, etiamsi obtineat eam quam vulgus vocat felicitatem, in bene
constituta terrena civitate sive sub regibus sive sub principibus sive sub legibus sive sub his omni-
bus. (Augustinus: De vera religione XXVI.132)97

[rerum animi] betreffen. | Zu den äußeren Umständen zählt man das, was durch Zufall oder Schicksal
günstig oder ungünstig ausfallen kann: Herkunft, Erziehung, Reichtum, Macht, Ruhm, Bürgerrecht,
Freundschaften und dergleichen und die Nachteile, die im Gegensatz dazu stehen. | Zu den körperlichen
Eigenschaften zählt man die Vorteile und Nachteile, die die Natur dem Körper zugeteilt hat:
Schnelligkeit, Kraft, würdevolles Auftreten, Gesundheit und die Gegensätze dazu. | Zu den geistigen
Eigenschaften zählt man, was auf unserer Überlegung und unserem Denken beruht: Klugheit,
Gerechtigkeit, Tapferkeit, Selbstbeherrschung und die Gegensätze dazu.“) Es zeigt sich also,
dass die ‚extrinsischen Attribute‘ bei Matthäus, Ars vers. I.79, gänzlich unkörperliche sind und
gerade nicht mit den Elementen der descriptio superficiale identisch, welche a corpore generiert
werden. Die Emendation Sedgwicks verfehlt also den Gehalt des Textes, welcher das vorgefundene,
autoritative dreiteilige Schema des Prätextes beibehält und nicht gänzlich mit dem eigenen zweiteiligen
überschreibt. – Im Übrigen ist die Terminologie der Ars versificatoria tatsächlich nicht im engeren Sinne
widersprüchlich, insofern sie die Begrifflichkeit der Rhetorica ad Herennium (rerum externarum) eben
nicht übernimmt, sondern stattdessen die attributa que sunt extrinseca prägt und den Begriff homo
exterior für Körperliches reserviert. Dies erscheint terminologisch allerdings insofern inkonsequent –
und entsprechend missverständlich – als der descriptio intrinseca (homo interior) nun nicht die ‚de-
scriptio extrinseca‘ gegenübersteht – diese Kategorie kommt bei Matthäus nicht vor –, sondern die
descriptio superficiale, welche den homo exterior (a corpore) darstellt. Der Anspruch, die Terminologie
zugleich in den christlichen Diskurs einzugliedern, mag zu der verwirrenden begrifflichen Differenz
zwischen Text und Prätext geführt haben.
 Hiltbrunner, Exterior homo, S. 56.
 Kursivierung im lat. Text und i. d. Übers. von mir; F. D. S. – Übers. (Thimme): „Das ist das Leben
eines Menschen, der seinem Leibe lebt und sich im Banne der Begierden nach zeitlichen Gütern befin-
det. Man nennt ihn den alten, wohl auch den äußerlichen [exterior, F. D. S.] und irdischen Menschen,
und es mag wohl sein, daß er das besitzt, was die Masse Glück nennt, und daß er in einem wohlgeord-
neten irdischen Staatswesen unter Königen oder Fürsten oder Gesetzen oder auch unter allen dreien
lebt.“ – Der „alte“ Mensch (vetus homo) bezieht sich auf Rm 6,6 (hoc scientes quia vetus homo noster
simul crucifixus est | ut destruatur corpus peccati | ut ultra non serviamus peccato; Übers. [Frank Obor-
ski]: „weil wir wissen, dass unser alter Mensch zugleich gekreuzigt worden ist, damit der Körper der
Sünde zerstört wird, sodass wir nicht länger der Sünde dienen“).

302 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Augustinus stellt diesem Menschen, der nach den Maßgaben weltlichen Lebens erfolg-
reich ist, den inneren Menschen entgegen, welcher nach Maßgaben des auf Gott ge-
richteten Glaubens lebt:

133. Hunc autem hominem, quem veterem et exteriorem et terrenum descripsimus, sive in suo ge-
nere moderatum sive etiam servilis iustitiae modum excedentem nonnulli totum agunt ab istius
vitae ortu usque ad occasum. Nonnulli autem vitam istam necessario ab illo incipiunt, sed renas-
cuntur interius et ceteras partes suo robore spiritali et incrementis sapientiae corrumpunt et ne-
cant et in caelestes leges, donec post visibilem mortem totum instauretur, adstringunt. 134. Iste
dicitur novus homo et interior et caelestis, habens et ipse proportione non annis sed provectibus
distinctas quasdam spiritales aetates suas [...]. (Augustinus: De vera religione XXVI.48)98

Die homolog gesetzten Dichotomierelationen (interior – exterior, novus – vetus, caelestis –
terrenus) werden einerseits als zeitliche, auf Erkenntnisfortschritt ausgerichtete Stufen-
folge mit klarer Wertung zu einer Axiologie geformt (schlecht: exterior, vetus, terrenus –
gut: interior, novus, caelestis). Von besonderem Interesse muss andererseits sein, dass
dieselben Dichotomierelationen, die ohnehin potentiell für weitere homologe Relationie-
rung zur Verfügung stehen, in Augustins immens erfolgreicher Schrift De trinitate an eine
weitere Dichotomie, nämlich diejenige von männlich –weiblich, angeschlossen werden:

Ergo in eorum mentibus communis natura cognoscitur; in eorum uero corporibus ipsius unius
mentis distributio figuratur. [VIII] Ascendentibus itaque introrsus quibusdam gradibus considera-
tionis per animae partes unde incipit aliquid occurrere, quod non sit nobis commune cum bestiis,
inde incipit ratio, ubi homo interior possit agnosci. Qui etiam ipse si per illam rationem cui tempo-
ralium rerum administratio delegata est, immoderato progressu nimis in exteriora prolabitur con-
sentiente sibi capite suo, id est non eam cohibente atque refrenante illa quae in specula consilii
praesidet quasi uirili portione, inueteratur inter inimicos suos [Ps 6,8] uirtutis inuidos daemones
cum suo principe diabolo: aeternorumque illa uisio ab ipso etiam capite cum coniuge uetitum
manducante subtrahitur ut lumen oculorum eius non sit cum illo [Ps 37,11], ac sic ab illa inlustra-
tione ueritatis ambo nudati, atque apertis oculis conscientiae ad uidendum quam inhonesti atque
indecori remanserint tanquam folia dulcium fructuum sed sine ipsis fructibus, ita sine fructu boni
operis bona verba contexunt ut male uiuentes quasi bene loquendo contegant turpitudinem suam
[Gen 3]. (Augustinus: De trinitate XII.7.13)99

 Kursivierung im lat. Text und i. d. Übers. von mir; F. D. S. – Übers. (Thimme): „133. Das ist der
Mensch, den wir als alten, äußeren und irdischen charakterisiert [descripsimus, F. D. S.] haben, mag er
nun auf seine Art maßvoll leben oder auch sich über das Maß knechtischer Rechtschaffenheit hinweg-
setzen. Manche kommen von Anfang bis Ende des Lebens nicht darüber hinaus, andere aber beginnen
zwar notwendigerweise ihr Leben ebenso, aber sie werden innerlich wiedergeboren. Dann schwächen
und töten sie die Reste des alten Menschen durch die Kraft des Geistes und der zunehmenden Weisheit
und binden ihn an die himmlischen Gesetze, bis er schließlich nach dem leiblichen Tode in seiner
Ganzheit erneuert wird. 134. Nun heißt er der neue, innere und himmlische Mensch und hat gleichfalls
seine geistlichen Altersstufen, die nicht nach Jahren, sondern nach der Höhe des Fortschritts zu unter-
scheiden sind.“
 Kursivierung hier und i. d. Übers. von mir; F. D. S. – Übers. (Schmaus): „In ihrem Geiste läßt sich
also eine gemeinsame Natur feststellen, in ihrem Leibe aber wird die Aufgabenverteilung eben des
einen Geistes versinnbildet. Wenn man daher in stufenweisen Beobachtungen den Aufstieg nach innen

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 303



Hier wird die Homologie massiv, wenn auch vorerst im Status des Vergleichs – quasi
virilis portione – ausgebaut und um eine körperliche ebenso wie um eine geschlecht-
liche Dimension erweitert, die dem Äußeren, das heißt dem Körper, die von der
Schlange verführte und Adam (das Männliche, das Geistige) verführende Eva zuord-
net.100 Es ergibt sich folgende homologe Reihe:

durch die Schichten der Seele vollzieht, dann beginnt dort, wo uns eine Wirklichkeit zu begegnen an-
fängt, die wir nicht mit den Tieren gemeinsam haben, der Bereich des Verstandes, wo sich nunmehr
der innere Mensch feststellen läßt. Wenn dieser auch nur in jenem Verstandesteil, dem die Verwaltung
der zeitlichen Dinge übertragen ist, durch maßloses Weiterschreiten allzusehr in das Äußere absinkt,
indem ihm sein Haupt zustimmt, das heißt indem ihn nicht anhält und zügelt jener Teil, der auf der
Warte des Überlegens den Vorsitz innehat, gleichsam die männliche Rolle spielend, so altert er ob sei-
ner Feinde [Ps. 6,8], der auf seine Kraft neidischen Dämonen mitsamt deren Fürsten, dem Teufel; und
so wird jene Schau des Ewigen auch vom Haupte selbst ebenso wie von der Gattin, welche die verbo-
tene Frucht ißt [Gen. 3,6], weggezogen, so daß das Licht seiner Augen nicht mehr mit ihm ist [Ps. 37,11],
und so sind beide von jener Erleuchtung durch die Wahrheit entblößt, und die Augen ihres Gewissens
sind geöffnet, so daß sie sehen, wie entehrt und häßlich sie wurden; und wie sie aus den Blättern der
süßen Früchte, aber ohne die Früchte selbst, ein Kleid weben, so drechseln sie ohne die Frucht eines
guten Werkes gute Worte, um so, schlecht lebend und gut redend, ihre Schande zuzudecken [Gen. 3].“
(Verweis auf die Bibelstellen v. Schmaus.) – Zur breiten Rezeption von De trinitate vgl. bspw.: Basil Stu-
der: Augustins De trinitate. Eine Einführung. Paderborn/München/Wien et al. 2005, S. 15–25.
 Diese Sinndimension ermöglicht folgende Stelle im Buch von dem edeln menschen Meister Eck-
harts, die belegen kann, dass die Zuordnung homo exterior – Eva über einen langen Zeitraum gängig
war: Ze dem ûzerlîchen menschen hœret allez, daz der sêle anehaftende ist, begriffen und vermischet mit
dem vleische, und hât ein gemeine werk mit einem und in eine ieglîchen gelide lîphafticlîche als daz ouge,
daz ôre, diu zunge, diu hant und des glîche. Und daz nemmet diu geschrift allez den alten menschen, den
irdischen menschen, den ûzern menschen, den vîentlichen menschen, einen dienstlîchen menschen. [...]
Der bœse geist rætet und neiget alle zît den menschen ûf das zîtlich und zergenclich ist und waz untugent
ist, bœse und tiuvelisch. Der selbe bœse geist hât alle zît sîn kôsen mit dem ûzern menschen, und durch in
lâget er heimlîche alle zît den innern menschen, rehte als der slange hâte sîn kôsen mit vrou Êven und
durch sie mit dem manne Âdam kôsete. Der inner mensche daz ist Âdam. (Meister Eckhart: Werke II. Pre-
digten. Traktate. Hrsg. u. komm. von Niklaus Largier, dort S. 314,15–316,7). Im Weiteren zitiert Eckhart
aus De Trinitate XII (S. 322,12 ff.). – Im 13. Jh. entsteht zudem ein in ca. 400 Hss. überlieferter, franzis-
kanischer Novizentraktat im deutschsprachigen Raum, welcher seine Lehre entsprechend der Trennung
in äußeren und inneren Menschen strukturiert, nämlich Davids von Augsburg (ab Augusta) De exterio-
ris et interioris hominis compositione secundum triplicem statum incipientum, proficientium et perfectorum
libri tres (Hrsg. in Quaracchi 1899, nach der Hs. Clm 4637 von 1391). Die Aufsteigende Reihe von Begin-
nendem (status incipiens) – Fortschreitendem (status proficiens) – Vollendetem (status perfectus) wird
entsprechend entwickelt, insofern Novizen zunächst eine rein äußerlichen Weltabkehr verordnet wird,
welche eine Habitualisierungslehre entwickelt, die Richtlinien zur Führung des homo exterior innerhalb
und außerhalb der Klostermauern gibt; im zweiten Schritt, für die Fortgeschrittenen erst, richtet sich
die Perspektive auf den homo interior und berührt Fragen der Seelenführung, wobei unter den Gefahren
für die Seele das Fleisch (tentatio a carne) genannt wird (lib. II, pars I, cap. II). Dies wird – und hier
kehrt die Sündenfallanalogie und implizit die Eva-Rolle des Körpers zurück – als Feindschaft der
Schlange und des Menschen erklärt, welche ihren falschen Rat gibt (ebd., S. 73). – Das inhärente Argu-
ment, die Frau sei die Verführerin des Mannes, ist beliebig verschiebbar, sodass es nicht nur für die
Dichotomisierung von Leib und Seele, sondern auch für den Gegensatz zwischen dem eigentlichen,

304 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



gut: homo interior: novus: caelestis: ratio: caput: virilis portio,

deren Gegenstücke teils implizit bleiben, teils ausformuliert werden:

schlecht: homo exterior: vetus: terrenus: corpus/caro:membra: coniunx vetitum manducante.

Diese Gleichsetzung des äußeren Menschen mit einem weiblichen Prinzip, das anfällig
ist für die Einflüsterungen der Schlange und das männliche Prinzip korrumpiert, mit-
hin eine Festlegung des Körperlichen auf Weibliches im Terminus homo exterior, ist
auch in der Formulierung der Terminologien der Ars versificatoria noch enthalten, wie
die deutliche geschlechtlich markierte Scheidung der Beispielreihen zeigt. Der An-
nahme Farals, dass das „portrait complet“ aus Tugend- und Körperbeschreibung be-
stehe, steht der Sprachgebrauch des Matthäus entgegen, der beide Teile der descriptio
auf eine moraltheologische Sinndimension hin transparent werden lässt, in der sie sich
als unvereinbare, antagonistische Prinzipien gegenüberstehen und durch den die Präs-
kripte einer ‚heidnischen‘ Rhetorik für eine christliche Poetik anschlussfähig werden.101

Dass die Ars versificaotia auf dieses theologische Konzept von homo exterior und inte-
rior referiert, lässt sich überdies am Text selbst zeigen, insofern es hier heißt, die de-
scriptio intrinseca stelle eine Beschreibung des hominis interioris, scilicet anime (Ars
vers. I.74; Übers. [F.D.S.]: „des inneren Menschen, das heißt: der Seele“) dar.

von Gott herstammenden, mit all seinen tatsächlichen Attributen (Schönheit – Hässlichkeit) wesenhaft
zur Kreatur gehörenden Körper einerseits und der Körpermodifikation durch sündhaft-wollüstiges,
menschliches Täuschungswerk (Kleidung, Schminke) andererseits funktionalisiert werden kann.
Vgl. dazu Kraß, Geschriebene Kleider, S. 164: „Wann immer die kirchliche Tradition das Szenario des
Sündenfalls bemüht, um ihre Kritik am weltlichen Kleiderluxus zu formulieren, betont sie zugleich,
daß die Frau dem Kleiderluxus in besonderer Weise verfallen sei, da sie es war, die sich im Paradies
von der Schlange verführen ließ und ihrerseits zur Verführerin des Mannes wurde.“ Es entstehen so
über das identische Argument verschiedene, miteinander konfligierende Dichotomien und damit wider-
sprüchliche Bewertungen der körperlichen Schönheit, deren primäre Unvereinbarkeit nicht überbrückt
wird und – wie sich im Folgenden zeigen wird – auch nicht überbrückt werden muss.
 Wie das Faral’sche Interpretament in der Forschung verhaftet geblieben ist, kann eine Stelle bei
Marie-Sophie Masse, La description, S. 81 f., zeigen. Bezogen auf das Documentum wundert Masse sich,
dass zwar das hier als Beispiel angeführte (jedoch nicht im Text zitierte) Theoderich-‚portrait‘ des Sido-
nius Apollinaris (Lib. I ep. 2: Ad Agricolae) alle für ein vollständiges ‚portrait‘ notwendigen Bestandteile
enthält – „[L]e souverain [...] est décrit autant sous l’aspect de sa personne physique que de sa nourri-
ture, de ses divertissements, et d’autres choses encore“ (ebd., S. 81) –, dass jedoch die in der Poetria
nova vorfindliche Damen-descriptio diesem Präskript gegenüber unvollständig erscheint: „Mais curieu-
sement, quand il [= Galfred] doit lui-même dresser un portrait de beauté feminine dans la Poetria nova,
Geoffroi ne suit pas le schéma offert par son modèle: délaissant le portrait moral, in inclut en revanche,
à la suite de la description physique, un éveloppement consacré aux vêtements.“ (Ebd., S. 82) Unab-
hängig davon, dass es selbst dann nicht unproblematisch ist, die Poetria und das Documentum direkt
aufeinander zu beziehen, wenn man – wie die Mehrheit der Forschung – davon ausgeht, dass beide
von Galfred verfasst sind, kann das hier geäußerte Erstaunen in die Erkenntnis überführt werden, dass
die ausschlaggebende Differenzkategorie das Geschlecht der beschriebenen Figur ist: eine Tugend-
descriptio in Hinblick auf eine weibliche Figur, überhaupt ein zweiteiliges „portrait de beauté feminine“
im Sinne Farals zu erwarten, könnte sich als modernes Missverständnis erweisen.

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 305



Nicht zufällig kehren die hier explizierten Begrifflichkeiten also in genau der
dargestellten, geschlechtlich differenzierten Funktion auch in den descriptio-Beispielen
der Ars versificatoria wieder, welche mit dem Begriffspaar homo interior/exterior offen-
bar planvoll operiert und es in einem moraltheologisch intelligiblen Sinne verwendet.
Die Beispielreihe erweist sich dabei nicht als die lockere Folge von Beispielen, als die
sie zumeist wahrgenommen wird, sondern bildet in der Sukzession von Ständen,
Typen, Geschlechtern und Tugendqualitäten zugleich eine spezifische Anthropologie
ab, in welche das Begriffspaar eingelassen ist. So enthält die descriptio des Ulixes, wel-
cher nicht allein ein Krieger, sondern in der Troja-Tradition vor allen Dingen auch ein
Muster an Beredsamkeit (eloquentia) und Bildung ist,102 zugleich eine Passage in der
seine geistigen Fähigkeiten modellhaft in Kognitionstheorie, genauer: die sogenannte
Ventrikellehre oder Kammerntheorie, überführt wird.103 An Ulixes wird also zugleich
ein für die Poetiken wichtiges, weil aus den Rhetoriken autoritativ adaptiertes Element
durchgeführt, nämlich die Theorie – nicht jedoch die Praxis! – dermemoria:104

 Es sei noch einmal an die entsprechenden Rubrizierungen in den Hss. der Ars versificatoria erin-
nert: Descriptio ulixis G, Descriptio viri sapientis E, Descriptio iuvenilis sapiencie F, Descriptio advocati
sub metaphora H, Descriptio facundi hominis et eloquentis Q, Descriptio facundi hominis T, De eloquio K,
Commendatio sapientis C, Commandatio sapientis P. Vgl. dazu S. 285 f., Anm. 50.
 Hierauf hat für die Ulixes-descriptio der Ars versificatoria bereits Hans Jürgen Scheuer: Die Wahr-
nehmung innerer Bilder im ‚Carmen Buranum‘ 62. Überlegungen zur Vermittlung zwischen mediävisti-
scher Medientheorie und mittelalterlicher Poetik. In: Das Mittelalter 8 (2003), S. 121–136, hier: S. 123 f.,
hingewiesen. Er zieht jedoch keine Konsequenzen für das anthropologische Modell, welches bei Mat-
thäus die Reihe der Beispiel-descriptiones als Ganze darstellt und übersieht die fundamentale Tren-
nung zwischen homo exterior und homo interior, wenn er sich wundert, dass die descriptio „sich gar
nicht erst mit dem Äußeren des Trojabezwingers ab[gibt], sondern [...] sofort auf einen Lobpreis der
Eigenschaften zu[steuert], für die der Heros berühmt ist“ (ebd., S. 123). Es ist indessen weniger so,
dass die descriptio – insofern sie Äußerlichkeiten des Körpers ‚übergeht‘ – auf die ‚porträtierte‘ Figur
zugeschnitten sei, sondern es ist umgekehrt so, dass hier in das anthropologische Modell der descrip-
tio-Reihe eine Figur eingefügt wird, welche aufgrund ihrer Eigenschaften (vgl. ebd.) als Allegorie des
homo interior fungieren kann. Für Scheuer ist der „Rekurs auf ein sinnenphysiologisches Modell“ zu-
nächst „im Kontext eines Lehrbuchs für höhere lateinische Stilübungen“ ein „kurioses Detail klerika-
ler Gelehrsamkeit“, welches er – insofern hier eine mentale Bildtheorie geliefert werde – als „Zentrum
mittelalterlicher Poetik“ betrachtet (ebd., S. 124). Ob sich die hier entworfenen Kognitionslehre tat-
sächlich poetologisch im Sinne einer Poetik des ‚Vor-Augen-Stellens‘ ausbeuten lässt, bleibt zu disku-
tieren; so oder so bezeugt sie die bislang im Ganzen übersehene Kodifzierung und Tradierung eines
anthropologischen Modells im Rahmen poetorhetorischer Ausbildung.
 Die Forschung scheint mir bisher übersehen zu haben, dass die Beispiele des Matthäus partiell
poetologisch-rhetorisch verstehbar sind, während umgekehrt bspw. der stark stilisierte, gegen den omi-
nösen, stark stereotypen – vielleicht fiktiven – Rufus gerichtete Prolog zugleich auch selbst Stilübung
und Beispiel der nachfolgenden Präskripte ist. Gleiches gilt für die Poetria nova, deren Prolog die Kunst-
fertigkeit des Folgenden antizipiert, mithin sogar eine eigenständige descriptio ist! – Auch die Poetria
nova bindet die memoria an die Lehre von den Hirnkammern zurück, wenn auch weniger explizit,
vgl. Poetria nova 1974–2035; Faral 1969–2030. – Im Laborintus Eberhards des Deutschen, welcher ja
gleichfalls als ein Rezeptionszeugnis für die Ars versificatoria des Matthäus und vielleicht auch für die
Poetria nova des Galfred zu verstehen ist, wird die Kammerntheorie ebenfalls kurz entfaltet; vgl. Labo-

306 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Concipit ingenium sensu dictante, magistra
Discernit ratio consiliumque fovet;

Seminat ingenium, studium colit, asserit usus,
Elimat ratio, lingua ministra sonat;

Sensus precursor ratioque preambula linguam
Heredem faciunt dogmatis esse sui.

Non celle capitis in Ulixe vacant: epythetum
Officiale tenet prima, secunda, sequens:

Prima videt, media descernit, tercia servat;
Prima capit, media iudicat, ima ligat;

Prima serit, media recolit, metit ultima; tradit
Prima, secunda sapit, tercia claudit iter;

Prima ministrat opus reliquis: sunt hostia prima,
Hospicium media posteriorque domus;

Prima, secunda, sequens includit, iudicat, arcet
Obvia, visa, fugam poste, sapore, sera;

Stat medio rationis apex et utrimque salutat
Hostia sincipitis occipitisque seram.

Naturam virtute preit fidusque magister
Intimus est hominis exterioris homo:

Moribus egreditur hominem, preponderat egre
Nature sensus subvenientis honor.

(Ars vers. I.52,13–34)105

Der Verstand, zergliedert in die Hirnkammern und gefasst als homo interior, wird hier-
bei im Falle des Ulixes zum Überwinder des Körpers (homo exterior).106 Ulixes‘ Tugend-
haftigkeit beruht nicht zuletzt auf der Kontrolle von Körperlichkeit.

rintus Vv. 119–126. Es zeigt sich hier wiederum, wie dicht das diskursive Netz ist, welches die verschie-
denen poetologischen Texte aus ihrer je eigenen Perspektive bedienen.
 Kursivierung im lat. Text und in der Übers. hier und im Folgenden vonmir, F. D. S. –Übers. (Knapp):
„Das Talent entwirft nach der Vorgabe des Sinnes; der Verstand als Lehrerin unterscheidet; Beratung
hegt und pflegt; das Talent sät; das Bemühen läßt reifen; die Praxis pflanzt fort; der Verstand arbeitet
aus; die Zunge als Dienerin tönt; der Sinn, der voranläuft, und der Verstand an der Spitze machen die
Zunge zur Erbin ihrer Lehre. Die Zellen im Kopf des Ulixes sind nicht leer. Die erste, zweite und dritte
trägt ihre Bezeichnung nach ihrem Amt: die erste (Zelle) sieht, die mittlere erkennt, die dritte bewahrt;
die erste erfaßt, die mittlere beurteilt, die dritte verbindet; die erste sät, die zweite läßt reifen, die letzte
erntet; die erste überliefert, die zweite weiß, die dritte beschließt den Weg; die erste bedient die anderen
mit dem Werk; die erste ist das Tor, die mittlere die Herberge, die letzte das Zuhause; die erste schließt
Entgegenkommendes mit einem Türpfosten ein, die zweite beurteilt Gesehenes mit feinem Gespür, die
dritte verwehrt die Flucht durch einen Riegel; in der Mitte steht der Gipfel des Verstandes und grüßt nach
beiden Seiten die Tür des Vorderkopfs und den Riegel des Hinterkopfs. Der innere Mensch übertritt mit
Mannestugend [= virtute; F. D. S.] die Natur und ist der treue Meister des äußeren Menschen. Er geht durch
seinen Charakter über einen Menschen hinaus. Die Auszeichnung helfenden Verstehens wiegt schwerer
als die kranke Natur.“
 Eine ganz ähnliche – aber nicht rhetorisch, sondern erkenntnistheoretisch gewendete – Kogni-
tionslehre findet sich im 10. Buch der Augustinischen Confessiones, in welchem es um die Suche nach
Gott geht. Nachdem das Ich äußerlich den Kreis der Schöpfung abgesucht hat, welche ihm stets ant-

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 307



Eine Entsprechung findet sich in der descriptio des Papstes, hier jedoch deutlicher
ins Mystische und Moraltheologische gewendet und wiederum – wie in der homolo-
gen, die homo interior/exterior-Dichotomie grundierenden Relation von Adam und
Eva – gegendert, nämlich in die dem lateinischen Wortgenus entsprechende Relation
von sponsus spiritus („Bräutigam Geist“) und sponsa caro („Braut Fleisch“), von [mari-
tus] und coniunx gefasst. Hierbei wird der sponsus nicht nur mit dem Geist (spiritus,
mens sacra107), sondern auch mit dem Himmel (etherea sedes, polus), die sponsa mit
dem Fleisch (caro) und dem weltlichen Körper (frequentat hospicem terre corpore)
identifiziert:

Mens sacra vas egrum fastidit, compede carnis
Necti conqueritur spiritualis honor;

Non dotes animi minuit caro coniuga, sponsus
Spiritus ad sponse carnis hanelat opem;

Mens sitit etheream sedem, pastorque frequentat
Hospicium terre corpore, mente polum.

(Ars vers. I.50,41–46)108

Männliche Tugendhaftigkeit, welche der Anlass der descriptio interioris ist, bildet sich
hier ganz wesentlich über die Verneinung des Fleischlichen aus, welches zugleich das
Irdische und das Weibliche ist.

Darauf, dass Matthäus von Vendôme augustinisches Gedankengut rezipiert zu
haben scheint, hat früh Edgar de Bruyne hingewiesen, welcher in Matthäus‘ vielzitierter
‚Definition‘ von Schönheit – Est autem forma elegans et ydonea menbrorum coaptatio

wortet, dass sie nicht Gott sei, verlagert es die Suche ins Innere, also in die Seele. Hier wird differen-
ziert, dass der Mensch (homo) aus corpus und anima (unum exterius et alterum interius) bestehe. Die
Suche in der Welt sei eine Suche mit dem Körper, dem homo exterior, gewesen, welcher der Seele seine
Wahrnehmungen mitgeteilt habe: Ei quippe renuntiabant omnes nuntii corporales praesidenti et iudi-
canti de responsionibus caeli et terrae et omnium, quae in eis sunt, dicentium: ‚Non sumus deus‘ et: ‚Ipse
fecit nos.‘ Homo interior cognovit haec per exterioris ministerium (Augustinus: Confessiones X.6.9;
Übers. [Flasch, Mojsisch]: „Hierin, wie zu einem vorsitzenden Richter, der die Antworten beurteilte,
meldeten die Sinne als körperliche Boten die Antworten des Himmels, der Erde und aller Dinge, die in
ihnen sind, als sie sagten: ‚Wir sind nicht Gott‘ und: ‚Er hat uns gemacht.‘ Der innere Mensch erfasst
dies durch den Dienst des äußeren Menschen.“). Diese Darstellung der Kognition zielt auf die Hinfällig-
keit der leiblichen (äußeren) Sinne und auf das alleinige Supremat des inneren Menschen, welcher nur
über Inneres suchen zu Gott finden kann. – Demgegenüber offenbart sich die auf Ulixes angewandte
Kognitionslehre als der Rhetorik verpflichtete, insofern Ulixes eben ein Exemplum für Beredsamkeit,
nicht jedoch für Rechtgläubigkeit ist.
 Die Seele ist deswegen heilig, weil sie der von Gott gegebene Teil ist.
 Kursivierung im lat. Text und in der Übers. von mir; F. D. S. – Übers. (Knapp): „Seine heilige Seele
empfindet Widerwillen gegen das kranke Gefäß; die Ehre des Geistes klagt, daß die Fessel des Fleisches
sie bindet. Die Gaben des Geistes vermindert das mit diesem vermählte Fleisch nicht; der geistige Bräu-
tigam lechzt nach der Hilfe für die fleischliche Braut; die Seele dürstet nach dem ätherischen Wohnsitz,
und der Hirte weilt oft mit dem Körper in der irdischen Herberge, mit der Seele am Himmelspol.“

308 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



cum suavitate coloris. (Ars vers. I.68)109 – eine spezifische Anverwandlung der „fa-
meuse formule de Saint Augustin“,110 nämlich aus einer Briefstelle Augustins (Epistola 3:
Nebridio Augustinus) sieht, die lautet: Quid est corporis pulchritudo? Congruientia par-
tium cum quadam coloris suauitate.111 Den beiden auctores, Cicero und Augustinus, ge-
genüber bezieht Matthäus seinen kurzen Passus zur Schönheit von vornherein allein
auf kreatürliche, in der Immanenz existierende Körper, und nicht ganz zufällig hebt er
mit seiner Reformulierung – auch im Kontext seiner Ausführung zur descriptio menbro-
rum – wiederum expressis verbis auf die Gliedmaßen (forma elegans et ydonea menbro-
rum) ab. Fast unmittelbar anschließend (Ars vers. I.69) erfolgt zudem die – offenkundig
gleichfalls der Augustinischen Tradition verpflichtete – Ablehnung der leiblichen libido,
welche als Folge dermenbrorum agitatio entsteht, auf die oben bereits hingewiesen wor-
den ist. Der Begriff der membra ist von Seiten der Theologie aus – ebenfalls schon seit
Augustinus – auch durch eine Diskussion der ‚Zeugungsglieder‘, der membra genitalia,
geprägt, welche sich beispielsweise schon in De civitate Dei (XIV.16–24) findet, wo aus-
geführt wird, dass Zeugung im Paradies vorgesehen gewesen sei, die membra genitalia
im prälapsalen Zustand des Menschen jedoch genauso wie jedes andere membrum der
vollständigen Kontrolle des Geistes unterworfen und nicht von der erbsündigen Lust be-
herrscht waren. Entsprechend ist für den postlapsalen Menschen bei Augustinus (Con-
fessiones VIII.5.12) die alia lex in membris des Römerbriefes (Rm 7,23) dasjenige, was
dem Gesetz Gottes entgegensteht und im Subjekt die Sünde bewirkt, das Gesetz der
Sünde selbst.112 Der Begriff der membra ist also, ebenso wie die bei Matthäus eingeführ-
ten Begriffe des homo interior und exterior, im theologischen Rahmen – und das heißt

 Übers. (Knapp): „Schönheit ist eine anmutige und geeignete Zusammenfügung der Glieder ge-
meinsam mit dem Liebreiz der Farben.“
 Vgl. de Bruyne, Études II, S. 173.
 Hier zitiert nach: Aurelius Augustinus: Epistvlae I-LV. Hrsg. von Kl. D. Daur. Turnhout 2004
(= CCSL 31). – Wie bereits in Kap. II gezeigt worden ist, fällt diese Formulierung bei Augustinus ver-
schiedene Male im Kontext der Diskussion des Auferstehungsleibes in De civitate Dei (vgl. Kap. II.1,
S. 21) und wird von hier aus auch in späteren theologischen Schriften zitiert.
 Augustinus: Confessiones VIII.5.12: Frustra condelectabar legi tuae secundum interiorem hominem,
cum alia lex in membris meis repugnaret legi mentis meae et captivum me duceret in lege peccati, quae in
membris meis erat (Übers. [Flasch, Mojsisch]: „Vergeblich war die Freude meines inneren Menschen an
deinem Gesetz, denn ein anderes Gesetz in meinen Gliedern widerstrebte dem Gesetz meines Geistes
und hielt mich gefangen unter dem Gesetz der Sünde, das in meinen Gliedern herrschte.“). – Augusti-
nus: Confessiones VIII.11.27: Et rursus illa, quasi diceret: ‚Obsurdesce adversus immunda illa membra tua
super terram, ut mortificentur. Narrant tibi delectationes, sed non sicut lex domini dei tui.‘ (Übers. [Flasch,
Mojsisch]: „Aber die Enthaltsamkeit begann von neuem, so, als sagte sie: ‚Verschließe deine Ohren für
deine unreinen irdischen Glieder! Töte sie ab! Sie reden von Genüssen, aber von anderen als das Gesetz
des Herrn, deines Gottes.‘“) – Im Hintergrund steht Rm 7,23: video autem aliam legem in membris meis |
repugnantem legi mentis meae et captivantem me in lege peccati quae est in membris meis (Übers. [Frank
Oborski]: „Ich sehe aber ein anderes Gesetz in meinen Gliedern, das widerstreitet dem Gesetz meines
Geistes und hält mich gefangen im Gesetz der Sünde, das in meinen Gliedern steckt.“).

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 309



auch: im Kontext der Latinität – keinesfalls neutral, sondern von einem theologischen
Konnotationsrahmen flankiert, der das Sprechen von der Erbsünde aufzurufen in der
Lage ist.

Das maßgeblich von Faral vorgeprägte Verständnis der sogenannten ‚descriptio
pulchritudinis‘ – der ‚Faral’schen Normalform der Personenbeschreibung‘ – als poeti-
sches Verfahren zur Positiverung einer Figur muss im Rahmen der gegebenen Beispiel-
reihe in der Ars versificatoria also zumindest als zweifelhaft erscheinen. Auch die
nachträgliche Qualifizierung der Beispielreihe bei Matthäus wirft hierbei Fragen auf,
insofern es hier heißt:

In prefatis descriptionibus non est superfluum quod plures descriptiones, scilicet quinque,
procedunt ad preconium, pauciores vero, scilicet due, ad vituperium sequuntur: etenim in expri-
mendo vituperio parcior debet esse instructio doctrinalis, ad quod vergit declivior consensus hu-
mane fragilitatis. (Ars vers. I.59)113

Die sich aus dieser Aufteilung ergebende Zahl von sieben descriptiones geht freilich be-
reits unter Auslassung der von der Forschung gemeinhin als Einschub gewerteten, ad
laudem ausfallenden Brief-descriptio (I.54) nur dann auf, wenn man die beiden durch
einen Prosa-Einschub klar abgesetzten Helena-Beschreibungen als eine Einheit liest.114

Es scheint nicht ausgeschlossen, dass die erste Helena-descriptio (I.56) zwar ad laudem
ausfällt, die zweite (I.57) jedoch durch die beiden Kategorien ad laudem und ad vitupe-
rium nicht abgedeckt ist. Insofern sie körperlicher ist als die vorangehende, entzieht sie
sich – obgleich sie prinzipiell ‚laudativ‘ formuliert ist – aufgrund ihrer ethisch negativ
zu wertenden conclusio der klaren Einteilung. Sie erscheint – entsprechend der in der
mittellateinischen Tradition verbreiteten Auffassung von der Helena meretrix – viel-
mehr als Beschreibung dessen, was die Ars versificatoria zuvor als concubina ankün-
digt. Trägt man versuchshalber an den vorweggeschickten Kategorien die nachher
behandelten Beispiele auf, so zeigt sich, dass diese im Folgenden systematisch – wenn
auch nicht alle innerhalb der Beispielreihe – abgehandelt werden:

Igitur aliter ponenda est descriptio alicuius eccelsiastici pastoris [= I.50: Papst], aliter imperatoris
[= I.51: Cesar], aliter puelle [= I.56: Helena I], aliter veterane [= I.58: Beroe], aliter matrone [= I.55:
Marcia], aliter concubine vel pedissece [= I.57: Helena II], aliter pueri vel adulescentuli [= I.68: Tod
des Knaben], aliter veterani [= I.52: Ulixes, oder I.54: Doctor], aliter liberi, aliter conditionalis

 Übers. (Knapp): „In den vorausgehenden Beschreibungen ist es nicht überflüssig, daß mehr Be-
schreibungen, nämlich fünf, zum Lob vorgebracht werden, weniger aber, nämlich zwei, zum Tadel
folgen. Denn zum Ausdruck der Schelte muß die lehrhafte Unterweisung geringer sein, wozu die
menschliche Schwäche ohnehin eher zuzustimmen neigt.“
 Die Rubrizierungen der Handschriften geben einerseits Anlass dazu, ein zeitgenössisches Verständ-
nis anzunehmen, das die Helena-descriptiones als Einheit auffasst, insofern I,57 keine eigene Rubrik er-
hält. Andererseits ist diese descriptio jedoch zugleich die einzige, welcher eine kurze Prosaeinleitung
vorweggeschickt wird, die vielleicht ihrerseits den Zweck einer Rubrik bereits erfüllt hat.

310 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



[= I.53: Davus], et aliarum proprietatum variationes in descriptionibus debent assignari, que ab
Oratio colores operum nuncupantur. (Ars vers. I.46)115

Legt man diese Übertragung zugrunde, so wäre auch hier wiederum eine mindestens la-
tente Negativ-Qualifizierung zu vermerken, indem der gegenüber der ersten descriptio
membrorum (I.56) gesteigerten zweiten (I.57), welche für den deliciosus auditor gestaltet
ist, die Funktion beikommt, auf Beischlaf ausgerichtete Schönheit darzustellen. Nicht
umsonst schließt nur die zweite descriptio membrorum mit einer conclusio (I.57,21–24),
die erklärt, warum Troja brannte, und behauptet, dass diese Schönheit aus dem keu-
schen Hippolytus einen Priapus zu machen in der Lage sei.116 Sie ist ganz auf den Akt
des Beischlafens (concumbere) ausgerichtet und kennzeichnet damit die concubina.117

IV.1.2 Die protonarrative Rahmung des Schönheitsdiskurses in der descriptio
membrorum bei Matthäus von Vendôme, Galfred von Vinsauf
und Gervasius von Melkley

Die sich in der theologisch anschließbaren Terminologie manifestierende, vom Sün-
denfall her konstruierte narrative Rahmung (Framing) der Beschreibung des schönen
Körpers wiederholt sich in der protonarrativen Einbindung, welche die Ars versificato-
ria für den Einsatz der descriptio bereitstellt. Die von Matthäus geforderte argumenta-
tive Einbindung (Ars vers. I.39/40) und die damit eng verknüpfte Forderung nach
Vermeidung überflüssiger descriptiones (Ars vers. I.38)118 hat Faral zwar gesehen, je-
doch als apologetische Strategie für ein vermeintliches Schmuckmittel marginalisiert,
worin ihm die Forschung bereitwillig gefolgt ist:

Matthieu (I, 38) prend soin d’indiquer que la description doit venir avec à propos et se justifier par
son utilité dans le récit [...]. Ce précepte judicieux n’est donné par aucun des autres théoriciens,

 Übers. (Knapp): „Also ist eine Beschreibung irgendeines Kirchenhirten anders zu gestalten als die
eines Kaisers, anders die eines jungen Mädchens als die einer Alten, anders die einer Herrin als einer
Konkubine oder einer Dienerin, anders die eines Knaben oder Jünglings als die eines Alten, anders die
eines Freien oder Unfreien. Und Variationen anderer Eigenschaften müssen in Beschreibungen bei-
gelegt werden, welche von Horaz Farben der Werke genannt werden.“
 Vgl. dazu die Aufnahme der Helena-descriptio in die Ästhetik bei de Bruyne, Études II, S. 181, wel-
che genau die entscheidenden letzten Verse nicht zitiert.
 Concubina meint ursprünglich die unverheiratet mit einem Mann zusammenlebende Frau,
wörtlich jene, die sich mit einem Manne ‚niederlegt‘. Es ist leicht zu ersehen, wie einfach dieser
Wortsinn auf Helena zu übertragen ist.
 Diese Warnung wird in Hinblick auf die Erörterung der descriptio loci wiederholt: Ars vers. I.110: Et
notandum quod, sicut dictum est de descriptionibus prelibatis, descriptio loci vel temporis plerumque po-
test esse superflua, plerumque opportuna (Übers. [Knapp]: „Es gilt festzuhalten, daß, so wie es von den
zuvor genannten Beschreibungen gesagt wurde, die Beschreibung des Ortes oder der Zeit häufig über-
flüssig und häufig nützlich sein kann.“).

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 311



qui se bornent à indiquer la description comme un procédé d’amplification. Il est significatif, d’ail-
leurs, qu’ils la mentionnent aussi, comme on l’a vu, parmi les variétés de la digression. En fait,
dans les exemples qu’en offre la littérature, elle est souvent oiseuse; chez beaucoup d’auteurs, et
chez Matthieu lui-même, elle fait plus d’une fois hors-d’œuvre et n’a d’autre raison d’être que l’ob-
servance d’une tradition routinière.119

Während dies für Matthäus bereits ausreichend widerlegt sein sollte, zeigen auch die
übrigen Poetiken, die sich mit der descriptio beschäftigen, ein deutliches Bewusstsein
für die in der Ars versificatoria formulierten Regeln. Direkter Einfluss der Ars versificato-
ria des Matthäus lässt sich für die Ars poetica des Gervasius von Melkley veranschla-
gen, welcher sich eingangs explizit auf die Lehren des Matthäus bezieht. Sein Passus
zur descriptio, den Faral geradezu programmatisch nicht in seine ‚doctrine‘ einbezogen
hat,120 lautet:

 Faral, Les arts, S. 77. – In jüngerer Zeit noch entwickelt bspw. Marie-Sophie Masse, La description,
hier: S. 51–100, im Rekurs auf Faral und Andere eine Theorie der „description d’êtres animés“, die gänz-
lich ohne die bei Matthäus so gewichtige Argumentfunktion auskommt. – Köhler, Das literarische Port-
rät, S. 26–29, betont zwar die Herkunft der descriptio aus dem rhetorischen Argument, fasst dies jedoch
zugleich als Einschränkung auf, wenn sie betont: „Im Laufe der Zeit löst sich die ‚amplificatio‘ und
damit auch die ‚descriptio ad personam‘ aus ihrer reinen Zweckgebundenheit“ (ebd., S. 28). Sie begreift
dies – durchaus ‚modern‘ denkend – als eine Art poetische Emanzipierung vom Zweck, welche von
einer „zunehmenden Poetisierung“ (ebd., S. 30) herrühre, nur um ihren Einsatz dann – über alle Epo-
chengrenzen hinweg und gegen die Poetiken – auf „Ausschmückung und atmosphärische Einbettung“
(ebd., S. 35) festzulegen. Als Mittel der amplificatio bzw. der dilatatio ist die descriptio in der germanisti-
schen Mediävistik besonders durch einen wegweisenden und breit rezipierten Aufsatz von Franz Josef
Worstbrock: Dilatatio materiae. Zur Poetik des ‚Erec‘ Hartmanns von Aue. In: Frühmittelalterliche Stu-
dien 19 (1985), S. 1–30, eingegangen. – Auch einflussreiche Theoretiker wie Roland Barthes, der die
descriptio in Hinblick auf antikes Material, jedoch bereits mit einem Auge auf das Mittelalter definiert,
haben sicherlich dazu beigetragen, den ornamentalen Charakter der descriptio festzuschreiben: „[D]er
nicht mehr überredende, sondern rein zur Schau gestellte Diskurs [hier ist wohl das genus demonstrati-
vum gemeint; F. D. S.] destrukturiert sich, zerfällt in eine lockere Abfolge von Glanzstücken, die nach
rhapsodischem Modell aneinandergereiht werden. Den Kern dieser Stücke (der sehr hoch im Kurs
stand) bildete die descriptio oder ekphrasis. Die ekphrasis ist ein anthologisches, von einem Diskurs in
den anderen übertragbares Fragment; sie ist eine festgelegte Beschreibung von Orten, Persönlichkeiten
(Ursprung der topoi des Mittelalters). Dermaßen entsteht eine neue syntagmatische Einheit, das Stück:
Es ist kürzer als die üblichen Teile des Diskurses, länger als der Satz; diese neue Einheit (Landschaft,
Porträt) verläßt den (juristischen, politischen) Rednerdiskurs und gliedert sich unschwer in die Narra-
tion, in das Romankontinuum ein: Einmal mehr ‚überlappt‘ die Rhetorik das Literarische.“ (Roland Bar-
thes: Die alte Rhetorik. In: ders.: Das semiologische Abenteuer. Frankfurt a.M. 1988, S. 15–101, hier:
S. 32 f.) – Entgegen Barthes soll hier betont werden, dass im Gegenteil auch dort, wo die descriptio als
‚(Glanz-)Stück‘ funktioniert, sie gleichwohl stets die Implikate des juristischen Falles, das Residuum
des crimen in sich trägt.
 Hier produziert die ‚doctrine‘ Farals blinde Flecken in einer Forschung, die seinen Setzungen um-
standslos folgt. Im Anschluss an Faral behauptet bspw. Köhler, Das literarische Porträt, S. 30: „Als ein-
ziger Theoretiker des Mittelalters fordert er [= Matthäus von Vendôme, F. D. S.] allerdings, daß die
‚descriptio‘ zweckmäßig zu sein habe, d. h. die Handlungen motivieren und begründen soll“. Neben
Matthäus, Gervasius und der Rhetorica ad Herennium selbst, welche als einflussreichster präskiptiver

312 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Descriptio est demonstratio proprietatis alicuius rei, puta vel hominis, vel loci, vel temporis vel
huiusmodi. Descriptio autem in nulla materia fieri debet, nisi talis ut auctor ex ipsa eliciat aliquod
argumentum. Verbi gratia in fabula de Piramo et Tisbe describitur bustum Nini,121 ut audita oppor-
tunitate loci probabile sit amantes illuc libentius convenire.

Descriptio vero nihil ad rem faciens vel nulla sit vel brevissima. Hec descriptio Babilonis
superflua est in illa fabula:

Orbis honor Babilon, orbis laus imminet, orbis
Effigies, orbis balsamus, orbis apex[.]122

Quid enim ad rem de statu Babilonis? Nihil de materia probabilius efficitur per hanc descrip-
tionem. Describitur autem res tum intrinsecus, tum extrinsecus.
Intrinsecus scilicet ex circumstancia ipsius corporis vel loci. Hoc modus generalis est.
Extrinsecus scilicet ex aliquo famoso actu vel huiusmodi. Secundum hoc usus ...
(Gervasius von Melkley: Ars poetica, S. 65,16–66,12)123

Text zu werten ist, wird im Folgenden zu zeigen sein, dass auch bei den übrigen Poetikern die Argu-
mentstruktur von zentraler Bedeutung ist.
 Das bustum Nini, das Grabmal des Ninius, wird bereits bei Ovid mit Attributen eines locus amoenus
gekennzeichnet: neve sit errandum lato spatiantibus arvo, | conveniant ad busta Nini lateantque sub
umbra | arboris: arbor ibi niveis uberrima pomis, | ardua morus, erat, gelido contermina fonti (Ovid, Meta-
morphosen IV,87–90; Übers. [von Albrecht]: „Um nicht auf ihrer Wanderung im freien Feld umherirren
zu müssen, wollten sie einander am Grab des Ninus treffen und sich im Schatten eines Baumes verste-
cken. Dort stand nämlich ein Baum, überreich an schneeweißen Früchten, ein hoher Maulbeerbaum,
dicht neben einer kühlen Quelle.“).
 Die zitierten Verse stammen aus dem bei Faral, Les arts, S. 331–335, edierten anonymen Pyramus
und Thisbe-Gedicht Consulte teneros non claudit ... , Vv. 3 f. – Punkt nach apex fehlt bei Gräbener, Ger-
vais, S. 66. – Das zuvor erwähnte Grabmal des Ninus wird dort wie folgt beschrieben: Sunt ibi busta Nini
manibus celeberrima fabri, | Sed tanti regis funere nota magis. | Lascivit radio, dulcedine, murmure, fructu;
| Flos ibi, gramen ibi, fons ibi, morus ibi. | Singula sunt proprio distincta colore, virescunt | Gramina, mora
vigent, flos rubet, albet aqua. | Quae tum admissis mendaces narrat habenis | Fabula rumores, candida
mora facit. | Candida cerussant nigrum, mendacia verum, | Nasonemque sapit mixtio falsa virum (Faral,
Les arts, S. 335, Vv. 165–174; Übers. [Marco Mattheis, Berlin]: „Dort ist das durch die Hände des Hand-
werkers Ninus hochberühmte, aber durch das Begräbnis eines so großen Königs noch bekanntere Grab.
Es besticht durch seinen Glanz, seine Anmut, seinen Marmor, seinen Augenschmaus. Blumen sind dort,
Gras ist dort, eine Quelle ist dort, ein Maulbeerbaum ist dort. Die einzelnen Gegenstände sind durch die
ihnen eigenen Farbe unterschieden: Es grünen die Wiesen, die Maulbeeren sind in voller Blüte, die Blu-
men färben sich rot, das Wasser schäumt weiß. Sobald nun aber der Schreibgriffel Einzug gehalten hat,
erzählt die Geschichte erlogenes Gerede: Sie macht die Maulbeeren weiß. Das Weiß bleicht das Schwarz,
Lügen die Wahrheit, diese falsche Vermischung schmeckt nach einem Herren namens Ovid.“).
 Übers. (F. D. S./Marco Mattheis, Berlin): „Descriptio ist die Darstellung der Eigenschaft einer beliebi-
gen Sache, beispielsweise eines Menschen oder eines Ortes oder einer Zeit oder etwas dergleichen. Eine
descriptio darf jedoch nicht in einem Stoff vorkommen, wenn sie nicht so beschaffen ist, dass der Autor
aus ihr etwas Gehaltvolles herausziehen kann. Zum Beispiel wird in der Erzählung [fabula] von Pyramus
und Thisbe das Grabmal des Ninus beschrieben, damit es, wenn man von der Lage des Ortes hört, wahr-
scheinlich ist, dass die Liebenden dort gern zusammenkommen. Eine descriptio, die aber nichts zur
Sache tut, soll entweder ganz vermieden werden oder so kurz wie möglich gehalten werden. Die descrip-
tio Babylons ist in jener Erzählung überflüssig: ‚Ehre des Weltkreises, Babylon, dein Lob übersteigt die
Welt, o Bildnis des Weltkreises, o Balsam des Weltkreises, o Gipfel des Weltkreises.‘ Was nämlich tut

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 313



Diese Lehre des Gervasius entspricht derjenigen der Ars versificatoria des Matthäus
und darf durchaus als Beleg für den Einfluss – und die Ernsthaftigkeit – der hier gefor-
derten Argumentstruktur der descriptio gelten. Zugleich zeigt sich auch in der Ars poe-
tica das Erbe der auf die (fingierte) Hörsituation – ut audita opportunitate loci probabile
sit – hin stilisierten Argumentation. Weiterhin kann vermerkt werden, dass auch hier
im Zentrum der per argumentum motivierten Handlungssequenz die Gelegenheit (op-
portunitas) und Wahrscheinlichkeit (probabilitas) des Beischlafs steht, welche an die
Technik der descriptio auch dann geknüpft wird, wenn sie eine descriptio loci ist.124

Dass die descriptio zur Begründung eines Arguments, das heißt zugleich: einer kausal
motivierten Handlungsfolge, eingesetzt wird, haben die Theoretiker wiederum der
Rhetorica ad Herennium entnehmen können, in der es unter dem Stichwort descriptio
heißt: Descriptio nominatur, quae rerum consequentium continet perspicuam et deluci-
dam cum gravitate expositionem (Rhet. ad Her. IV.39.51).125 Auch hier findet – wie im
Falle der Kategorien notatio und efficitio – im Zuge der Adaption rhetorischer Techni-
ken in poetische Präskripte die spezifische Verengung einer allgemeinen Regel auf ei-
nige universalisierbare narrative Sequenzen statt.

In Galfreds Poetria nova scheint demgegenüber der Ornamentcharakter der de-
scriptio im Vordergrund zu stehen. Einerseits ergibt sich dies aus der Position der de-

hier die Stellung Babylons zur Sache? Nichts von dem Stoff wird durch diese descriptio wahrscheinli-
cher. Beschrieben werden kann ein Ding entweder intrinsisch oder extrinsisch. Intrinsisch nämlich aus
den Umständen des Körpers oder Ortes selbst. (Dies ist die verbreitete Art.) Extrinsisch dagegen aus
einer berühmten Tat oder dergleichen abgeleitet. Entsprechend diesem Gebrauch ... “ – Die Aufteilung
der descriptio in die Kategorien ‚intrinsisch‘ und ‚extrinsisch‘ folgt dabei wiederum der Kategorisierung
der Rhetorica ad Herennium, nach der äußere Umstände [rerum externarum] dasjenige sind, „was durch
Zufall oder Schicksal günstig oder ungünstig ausfallen kann: Herkunft, Erziehung, Reichtum, Macht,
Ruhm, Bürgerrecht, Freundschaften und dergleichen und die Nachteile, die im Gegensatz dazu stehen.“
(Rhet. ad Her. III.4.10) Die Kategorie der rerum corporis (effictio) fasst Gervasius unter der Oberkategorie
der descriptio intrinseca, diejenigen der rerum animi (notatio) werden stillschweigend übergangen. Seine
Terminologie darf nicht mit der partiell gleichlautenden Unterscheidung von descriptio intrinseca (nota-
tio) und descriptio superficiale (effictio) bei Matthäus verwechselt werden.
 Die zu Beginn des Pyramus-Gedichtes vorkommenden descriptiones von Thisbe und Pyramus sind
gleichfalls daraufhin stilisiert, die Liebeszusammenkunft zu plausibilisieren, insofern Thisbe eine descrip-
tio membrorum erhält und Pyramus eine descriptio intrinseca, die durch den Hinweis durchbrochen ist, er
sei schön wie Paris. Paris, dessen nomen proprium für männliche Schönheit steht, indiziert eine suspekte
Kategorie, die eine Inklination des Pyramus zur Liebe plausibilisiert. – Es sei zudem angemerkt, dass
über den analogen Aussagegehalt des sowohl dermenbrorum descriptio als auch der descriptio loci unter-
legten Argumentes, nämlich der Inklination zur Wollust, eine strukturelle Ähnlichkeit – geradezu eine
‚Sympathie‘ – zwischen dem amönen Ort und demweiblichen Körper entsteht, die sich auch in der narra-
tiven Realisierung der beiden Formen deutlich ausgewirkt hat.
 Die Übersetzung von Theodor Nüßlein – „Schilderung wird das Stilmittel genannt, welches von
den folgenden Ereignissen eine durchschaubare und klare Darstellung voller Feierlichkeit enthält.“ –
halte ich in Hinblick auf das Verständnis, das die Poetorhetoriken der Passage um 1200 entgegenge-
bracht haben, für unangemessen und schlage daher vor: „Descriptio wird genannt, was eine klare und
deutliche Erklärung der (daraus) folgenden Dinge, mit Bedeutsamkeit, enthält.“

314 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



scriptio in der Reihe der zur dilatatio nützlichen Mittel126 und andererseits aus der
Beliebigkeit ihres Einsatzes, die aus der Anweisung spricht, welche der ‚descriptio
menbrorum‘ in der Poetria nova nachgestellt ist: Sed, cum sit formae descriptio res
quasi trita | Et vetus, exemplum sit in his, ubi rarior usus (Poetria nova 627 f., Faral
622 f.),127 woraufhin die Beschreibung eines Festmahles folgt.128 Die grundsätzliche Aus-
tauschbarkeit der Beschreibung einer Frau und der Beschreibung eines Festes findet
jedoch unter einer bestimmten Maßgabe, nämlich eben im Horizont der Techniken
der dilatatio statt: Die Aussagen, die einleitend getroffen werden, beziehen sich ent-
sprechend nicht auf die narrative Einbindung/Funktionalisierung, sondern haben
ihren Bezugspunkt einzig in der Technik des ‚Erweiterns‘:

Septima succedit praegnans descriptio verbis,
Ut dilatet opus. Sed, cum sit lata, sit ipsa
Laeta: pari forma speciosa sit et spatiosa.
In celebri forma faciat res nubere verbis.
Si cibus esse velit et plena refectio mentis,
Ne sit curta nimis brevitas vel trita vetustas
Sint variata novis exempla secuta figuris,
Rebus ut in variis oculus spatietur et auris.
(Poetria nova 559–566, Faral 554–561)129

Bezeichnend ist, dass Galfred – wenn auch nicht im Sinne einer strengen Terminolo-
gie – als siebte Methode der dilatatio nicht einfach die Kategorie der descriptio vorgibt,
die – mit der Ars versificatoria gedacht – von kurzen, auf Satzebene beschränkten For-
men – wie dem epitheton oder der comparatio – bis hin zur distinkten textuellen Ein-
heit im Sinne einer Großform – dem Barthes’schen ‚Stück‘130 – reichen kann, sondern
dass aus dieser Bandbreite möglicher Formen von descriptio eine bestimmte ausge-
wählt wird, nämlich jene, die den Anforderungen des dilatare dienen kann: die prae-
gnans descriptio verbis.131 Dem Thema des Abschnitts entsprechend beziehen sich alle
weiteren Ausführungen auf den Umfang. Nichtsdestoweniger zeigt sich einerseits, dass

 Hier findet sie sich auch bei Johannes de Garlandia.
 Übers. (Gallo): „But, since the description of the human form is more or less trite and shopworn,
take this example, less often employed“.
 Diese Wertung ist in der Forschung verbreitet und findet sich implizit schon bei Faral, Les arts,
S. 75–84.
 Übers. (Gallo): „The seventh method of lengthening the work is by inserting a description pregnant
with words. But although it be wide let it be winsome: let it be equally spacious and specious. Let the
matter marry the words in a distinguished manner. If nourishment and a full meal for the mind be
required, let not the discourse be too short in its brevity or trite in its antiquity. Let varied examples be
followed by new figures, so that eye and ear can wander at large among varieties.“
 Vgl. Barthes, Die alte Rhetorik, S. 32 f.
 Gervasius von Melkley hingegen führt die descriptio als Form der digressio ein, welche er wie
folgt definiert: Digressio est exitus a materia vel a sententia ex vicinitate vel comprehensione rerum ac-
ceptus. Nec enim hanc vicinitatem apello similitudinem, ut Donatus. | Eximus igitur a materia per colo-

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 315



die descriptio membrorum formal den Maßgaben des Matthäus zur argumentativ-
narrativen Rahmung gehorcht, und andererseits, dass darüber hinaus in der Poetria
nova zu einem späteren Zeitpunkt weitere Formen der descriptio, die nicht auf die dila-
tatio bezogen sind, diskutiert werden (Poetria nova 1292–1294, Faral 1287–1289), der
Horizont in Hinblick auf die Technik derselben also in der Poetria weiter gespannt ist,
als in der Forschung oftmals wahrgenommen.

Wie die Helena-descriptio der Ars versificatoria, mündet auch das Beispiel der Poet-
ria nova in einen Passus, der den narrativen Effekt der beschriebenen weiblichen
Schönheit auf die Erregung wollüstigen Begehrens im Mann festlegt:

[...] Quis in hac face nesciat ignes?
Quis non inveniat flammam? Si Jupiter illis
Temporibus vidisset eam, nec in Amphitrione
Luderet Alcmenam; nec sumeret ora Dianae,
Ut te fraudaret, Calixto132 , flore; nec Yo
Nube, nec Antiopam satyro, nec Agenore natam
Tauro, Messione nec te pastore, vel igne
Ansepho genitam, vel te Deionis in angue,
Vel Ledam cygno, vel Danem falleret auro.
Hanc unam coleret omnesque videret in una.
(Poetria nova 617–626, Faral 612–621)133

rem quem appellamus digressionem. Digressio est quando eximus ad aloquid materie conveniens (Ars
poetica, S. 65,3–8; Übers. [F. D. S.]: „Digressio ist das Verlassen des Gegenstandes oder des Satzes,
das aufgrund der Nähe oder des Verständnisses der Dinge empfangen ist. Und in der Tat nenne ich
diese Nähe Ähnlichkeit, wie Donatus. Wir verlassen also den Gegenstand mithilfe eines Mittels (colo-
rem), das wir digressio nennen. Digressio ist, wenn wir den Gegenstand für irgendetwas verlassen,
was ihm zugehört.“), und im Weiteren: Tum fit per comparationem, tum per descriptionem (Ars poe-
tica, S. 65,14 f.; Übers.: „Bald geschieht dies mit einem Vergleich, bald mit einer descriptio.“). Die-
ser digressio-Begriff ist mit dem dilatatio-Begriff Galfreds nicht identisch. Während dieser von der
Ausweitung des Gegenstandes als Prinzip ausgeht, ist jener systematisch in umgekehrte Richtung
gedacht, indem er ein ‚Verlassen‘ des Gegenstandes annimmt. Dieses ‚Verlassen‘ nimmt, wie die
descriptio-Definition zeigt, in der Ars poetica keine rein ornamentalen Züge an, sondern muss aus
der materia heraus begründet sein (ex vicinitate).
 Callisto ist schon bei der Entwicklung der descriptio in der Ars versificatoria (I.40) bedeutend. Dass
sie bei Galfred wieder vorkommt, ist wohl kein Zufall, zumal Matthäus von Vendôme eine eigenstän-
dige Callisto-Dichtung verfasst hat.
 Übers. von Kraß, Geschriebene Kleider, S. 156: „Wer wird bei dieser Fackel das Feuer verkennen?
Wer wird diese Flamme nicht entdecken? Wenn Jupiter zu seinen Zeiten sie gesehen hätte, so hätte er
nicht in der Gestalt des Amphitrion mit Alkmene gespielt, noch Dianas Sprache angenommen, um dir,
Callisto, die Blume zu rauben; noch hätte er sie getäuscht: nicht Io als Wolke, noch Antiope als Satyr,
nicht Agenors Tochter als Tier, nicht dich, Mnemosyne, als Schäfer, nicht Asopos Tocher als Feuer,
nicht dich, Deos Tochter, als Schlange, nicht Leda als Schwan, nicht Danae als Goldregen. Diese allein
hätte er verehrt und alle anderen in ihr erschaut.“

316 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Die Einbindung der Namen funktioniert hier wie in der Ars versificatoria als Platzhalter
für die narrative Einbindung, von der die Modell-descriptio in ihrer Funktion als Bei-
spiel im Rahmen einer Poetik entkoppelt ist. Über sie werden narrative Kontexte für die
Darstellung weiblicher Schönheit evoziert, beziehungsweise – angesichts der betonten
Gleichförmigkeit der um die Entflammbarkeit Jupiters sich drehenden Erzählungen –
ein spezifischer narrativer Kontext.

Das Einspielen spezifischer, das ‚Stück‘ übersteigender diskursiver und narrativer
Gehalte über die Nennung bekannter Figuren, wie es für die Argumentstruktur der
Schönheits-descriptio zentral ist, reflektieren die Poetiken selbst. So vermerkt Matthäus
eigens, dass bei den in der Reihe seiner Beispiele beschriebenen Figuren die Verwen-
dung der Eigennamen nicht absolut verstanden werden dürfe:

Amplius, auditoris diligentia fideli memorie studeat commendare ut in predictis descriptionibus
per specialia nomina generalem intelligat disciplinam [...]. [...] Igitur quod dictum est de summo
pontifice vel de Cesare vel de aliis personis que sequunter, ne nomen proprium preponderet, cete-
ris personis eiusdem conditionis vel etatis vel dignitatis vel officii vel sexus intelligatur attributum,
ut nomen speciale generalis nominis vicarium ad maneriem rei, non ad rem maneriei reducatur[.]
(Ars vers. I.60)134

Die Wendung per specialia nomina ist Gegenstand verschiedener Interpretationen gewor-
den und dabei sowohl konzessiv wie auch kausal aufgefasst worden. Während Gallo
übersetzt: „[one] must perceive the general principles behind the name“135 und damit insi-
nuiert, dass die gewählten Namen in Matthäus’ Auffassung das Verständnis der dahinter
liegenden, allgemeinen Prinzipien behindern könnten, kommt Galyons Übertragung der
Stelle meiner Auffassung näher: „[one is] to understand the general techniques of descrip-
tions by means of examples involving specific persons“.136 Diese Lesart weist der Wahl der
Namen einen Grund zu. Während Gallo impliziert, dass Matthäus mit der Vergabe von
nomina specialia seiner eigenen Tendenz zur Verallgemeinerung und Typisierung wider-
spricht, eröffnet Galyons Verständnis eine andere Perspektive: Die Namen implizieren –
exemplarisch – ein (relativ) konkretes Figurenwissen – im Falle der Helena und des Odys-
seus stärker als im Falle ‚des‘ Papstes – sowie bestimmte Handlungsmuster – im Falle
Helenas: des Ehebruchs. Sie transportieren also über Allusion eine (narrative) Einbin-
dung, die in der Rezeption berücksichtigt werden soll. Diese ist nichtsdestoweniger gene-
ralisierbar, weshalb analoge descriptiones allen Figuren zugeordnet werden können, die

 Übers. (Knapp): „Des weiteren möge die Aufmerksamkeit des Hörers dem getreuen Gedächtnis das
Verständnis der in den vorangehenden Beschreibung am Beispiel bestimmter Eigennamen geübte all-
gemeingültige Methode einzuprägen trachten [...]. [...] Daher soll das, was über einen Papst oder Caesar
oder andere folgende Personen gesagt wurde, als Charakteristik anderer Personen desselben Standes,
Alters, Ranges, Amtes oder Geschlechts verstanden werden, damit nicht der Eigenname das Überge-
wicht habe, sondern der spezielle Name als Stellvertreter des allgemeinen Begriffs für die Gattung des
(einzelnen) Gegenstandes und nicht für den (einzelnen) Gegenstand einer Gattung eingesetzt werde“.
 Gallo, Poetria nova, S. 71; Kursivierung von mir, F. D. S.
 Galyon, Art of Versification, S. 45; Kursivierung von mir, F. D. S.

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 317



den gewählten Beispielfiguren entsprechen, insofern auf sie bestimmte analoge proprieta-
tes zutreffen137 beziehungsweise insofern sie in analoge narrative Kontexte eingebunden
sind. Die beispielhaft gewählten Eigennamen dienen also dazu, die im Rahmen der Ars
versificatoria isoliert – nämlich als von der Ganzheit des Diskurses getrenntes ‚Stück‘138 –
stehenden Deskriptionen auf ihre (potentielle) Funktionalisierung in einem größeren nar-
rativen Kontext hin transparent zu machen, welcher im Rahmen der Poetik deshalb ent-
fallen muss, weil für die exemplifizierend vorgehenden Poetiken nur Textteile, das heißt
Elemente von der Größe eines Wortes, einer Periode, höchstens eines ‚Stückes‘ integrier-
bar sind.139

 Entsprechend deuten die Handschriften, sofern sie eine Rubrizierung der descriptiones bieten,
mehrheitlich auf die Tendenz zur Generalisierung. So findet sich bspw. für die Helena-descriptio nur
eine Rubrik, nämlich: Descriptio tyndaridis, welche auf den Namen der Helena verweist, während die
übrigen generalisierend sind: Descriptio forme puellaris, Descriptio pulcre mulieris, Commendatio pulchre
mulieris, Descriptio forme pulchritudinis sowie der von der Ars versificatoria selbst entwickelten Termi-
nus technicus membrorum descriptio. Für die Caesar-descriptio findet sich bspw. eine Rubrik, die die
Differenz von Namen und Gegenstand offen thematisiert: Descriptio militis bellicosi sub nomine cesa-
ris. Am radikalsten ist wohl die in H überlieferte Deutung der Odysseus-descriptio, die dem gesamten
‚Stück‘ eine allegorische Lesart beilegt: Descriptio advocati sub metaphora. Vgl. hierzu Munari, Mathei
Vindocinensis Opera III, S. 70, Anm. zu Ars vers. I,52.
 Vgl. Barthes, Die alte Rhetorik, S. 32 f.
 Es muss beachtet werden, dass die Poetiken im Rahmen des Rhetorikstudiums zu verorten sind,
welches direkt aus dem Grammatikstudium folgt (vgl. hierzu grundlegend: Douglas Kelly: The Scope of
the Treatment of Composition in the Twelfth- and Thirteenth-Century Arts of Poetry. In: Speculum 41
[1966], S. 261–278 sowie Murphy, Rhetoric in the Middle Ages, S. 135–138; vgl. außerdem Purcell, Ars
poetriae, S. 32–50), was sich auch auf der Ebene des von ihnen hauptsächlich organisierten Materials
zeigt, das nicht vom Textganzen ins Kleine analysiert, sondern konstruktiv vom Wort und der Wortver-
bindung her über die Periode zum ‚Stück‘ fortschreitet. Auch diese Ausrichtung an der Grammatik als
konstitutivem Bezugssystem erklärt, warum die Poetiken sich nicht mit der für die moderne Narratolo-
gie so interessanten Faktur des Textganzen beschäftigen, wie es Faral, Les arts, vgl. S. 59 f., moniert
hat. Beispielhaft hierfür ist das Vorgehen des Documentum, in welchem der (ursprünglich aristoteli-
sche) Dreischritt der Erzählung von Anfang –Mitte – Ende zwar einerseits für das Textganze (Documen-
tum [0]: Tria sunt circa quae cujuslibet operis versatur artificium: principium, progressus, consummatio.
Übers. [Parr]: „The art of any work revolves around three elements: the beginning, the continuation,
and the ending.“), andererseits jedoch derselbe Dreischritt für die dilatatio von Einzelelementen ange-
setzt wird. Hier zeigt sich, wie das Textganze aus dem Detail heraus ins Große projiziert wird: Verbi
gratia, sumatur materia qua nulla potest inveniri minor, scilicet illa quae clauditur unica dictione, ut est
sententia verbi, sicut hic lego. Proposita tam brevi materia, statim ex ipsa elicienda tria sunt, scilicet
principium, medium et finis [...].(Documentum II,2,46; Übers. [Parr]: „For example, let us take the shor-
test material which can be found, namely, that which is completed in one utterance, as the meaning of
a verb such as I read (lego). [...] Having proposed such brief material, one can immediately consider
three things about it, namely, the beginning, the middle, and the end.“). Daraus folgt: Verbi gratia,
haec est materia nobis proposita: Lego. In primis ex hoc unico verbo eliciamus tria: scilicet personam,
rem verbi et locum, sic: ‚Ego lego in tali loco‘. (Documentum II,2,49; Übers. [Parr]: „For example, this
is the material proposed to us: I read (lego). First, from this verb we may elicit three things: namly
the person, the meaning of the verb, and the place. Thus: ‚I am reading in such a place‘.“) – Als
Gegenentwurf zum zitierenden, fragmentierenden Verfahren muss Galfreds Poetria nova gesehen

318 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Von hier aus ist die descriptio der Helena verstehbar als generalisierbares Beispiel
zur Darstellung aller ‚helenaförmigen‘ Frauen und das heißt zugleich: Beispiel zur Mo-
tivierung analoger narrativer Konstellationen und Konsequenzen. Die descriptio mem-
brorum der Poetria nova erweist sich angesichts der zitierten Schlusspassage ebenfalls
als helenaförmig. Auch sie ist über die heranzitierten specialia nomina der argumenta-
tiv ausgerichteten Konklusion in einen protonarrativen Kontext eingespannt.

Bereits in der Ars poetica des Horaz findet sich ein Passus, den die Ars des Matthäus
partiell zitiert (Ars vers. I.44), welcher die Anwendung von Eigennamen diskutiert,
indem anhand von konkreten Figuren mit spezifischen charakterlichen Eigenschaften
ein Set von Typen – der Held, die Zornige, die Traurige, die Ruhelose, der Finstere – ge-
bildet wird:

[...] honoratum si forte reponis Achillem,
inpiger, iracundus, inexorabilis, acer
iura neget sibi nata, nihil non adroget armis.
sit Medea ferox inivictaque, flebilis Ino,
perfidus Ixion, Io vaga, tristis Orestes.
(Horaz: Ars poetica, V. 120–124)140

Matthäus dreht den Sinn dieser Passage zugleich um: So wie die Ars poetica verlangt,
dass bestimmten, universell bekannten Figuren die für sie aus der präexistenten mate-
ria tradierten und daher signifikanten Charakterisierungen, welche wiederum auf spe-
zifische Erzählungen (narrative Arrangements) zurückgehen, benutzt werden sollen, so
wird für die Ars versificatoria umgekehrt auch der Figurenname zum Träger einer spe-
zifischen Eigenschaft und damit nicht zuletzt auch potentiell eines Handlungsmus-
ters. Sie zitiert hierzu in I.61 einen Vers aus Ovids Ars amatoria (I.8) – Typhus et
Automedon dicar Amoris ego –, der an der entsprechenden Stelle sowohl im Documen-
tum (II.3.50) und auch in der Poetria nova (V. 933 f., Faral 928 f.) vorkommt, welche die
Eigennamen ebenfalls entsprechend funktionalisiert:

werden, welche in ihrer Form als durchkomponiertes Gedicht von knapp zweitausend Versen
Präskripte sofort in eine ganzheitliche Praxis überführt. Dieses Zusammenspiel von Inhalt und
Form hat vielleicht ihren Erfolg begründet. Auch hier freilich jedoch spielen Aspekte der Narration
keine Rolle, insofern die Poetria ein nicht-narrativer Text ist.
 Die Ars poetica des Horaz wird hier und im Folgenden zitiert nach: Quintus Horatius Flaccus: Ars
Poetica/Die Dichtkunst. Lateinisch/Deutsch. Übers. u. mit einem Nachwort hrsg. von Eckart Schäfer.
Bibliographisch ergänzte Auflage. Stuttgart 2008. – Übers. (Schäfer): „Wenn du etwa neu den hohen
Achilleus darstellst, so bestehe er rastlos, jähzornig, unerbittlich, heftig darauf, es gebe für ihn keine
Rechte und er beanspruche alles für seine Waffen. Medea sei wild und unbesiegt, Ino in Tränen, heim-
tückisch Ixion, Io ruhelos, finster Orestes.“ Die Horaz-Verse 120–122 zitiert Matthäus Ars vers. I.44. Wie
auch die Rhetorica ad Herennium erweist sich die Ars poetica des Horaz als universaler Hintergrund der
poetologischen Debatte um 1200. Das Galfred zugeschriebene Documentum zitiert entsprechend die-
selbe Passage, nämlich die Vv. 123 f., bei der Diskussion zur determinatio des nomen proprium mittels
Adjektiv (Documentum II.3.52).

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 319



Si proprium fuerit, vel ad hoc transfertur ut ipso
Laudes vel laedas tanquam cognomine: laudes
Talibus Ille Paris, vel laedas taliter Ille
Thersites;141 vel ad hoc ut sit similatio quaedam,
Scilicet hac forma: Navem regit ille magister
Et Tiphis142 noster; vel redam rusticus ille
Ductor et Autemodon [sic]143 noster; vel transfero nomen
Ex alia causa, ne sit similatio vera,
Immo per antifrasim, tanquam derisio, quando
Corpore deformem Paridem, vel corde ferocem
Aeneam, vel vi fragilem cognomino Pirrum
Aut sermone rudem Ciceronem, vel petulantem
Ypolitum. Renovat talis mutatio verbum.
(Poetria nova 928–940, Faral 923–935)144

Dieser Abschnitt ist Teil eines größeren Passus, der jene Technik behandelt, welche
zuvor als trassumere verba eingeführt worden ist (Poetria nova 770–949, Faral:
765–944), die mal transsumptio, mal translatio heißt und sich weitestgehend mit
‚Metapher‘ übersetzen lässt, auch wenn die darunter versammelten Techniken mehr
und anderes umfassen, als ein präziser Metaphernbegriff es zulassen würde.145 In
die Klasse der ‚metaphorischen‘, also – systematisch gesprochen – auf ‚Übertra-
gung‘ beruhenden, Techniken wird die Übertragung des Namens auf eine proprietas
(und umgekehrt) auch im Documentum gezählt. Hier wird die Beziehung zwischen
nomen proprium und proprietas zu einer Zeichentheorie elaboriert:

5. Significans ponitur pro significato quando per unum significamus aliud. Quod dupliciter contin-
git, scilicet: uno modo, quando per unam rem designamus similem, alio modo, quando per unam

 Parr, Ars versificatoria, S. 33, Anm. 54: „A Greek before Troy famous for his ugliness; cf. Ovid,Met.
XIII. 233 ff.“
 Steuermann der Argo (vgl. Gallo, Poetria nova, S. 63).
 Wagenlenker des Achill (ebd.).
 Übers. (Gallo): „If it is a proper noun, it is applied metaphorically to the subject for purposes of
praise or blame, like a cognomen: praise, such as That Paris, or blame, such as That Thersites. Or it is
applied metaphorically because of a certain point of similarity: || That ship’s pilot is our Tiphis, that
rustic cart-driver is our Automedon. || Or I metaphorically apply a name for another reason: not that
there be a true similarity, but through antifrasis, as if in derision, such as when I give the name of Paris
to someone deformed of body, or that of Aeneas to one arrogant of spirit, or that of Pyrrhus to one
weak in strength, or that of Cicero to one rough in speech, or that of Hippolytus to one lascivious. Such
a change renews the word.“
 Gegen Faral, Les arts, S. 90, und Gallo, Poetria nova, S. 198–202, findet sich eine Differenzierung
der transsumptio in Hinblick auf die Poetria nova bei Purcell, Ars poetriae, S. 75–83. Vgl. zudem
William M. Purcell: Transsumptio: A Rhetorical Doctrine of the Thirteenth Century. In: Rhetorica 5
(1987), S. 369–410.

320 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



proprietatem designamus similem. 6. Per unam rem designamus similem dupliciter: uno modo, in
substantivo et proprio, per unam rem designamus similem, ut in hoc nomine ‚Tullius‘, per ‚Tul-
lium‘ designamus similem, id est eloquentem; in hoc nomine ‚Paris‘, per ‚Paridem‘ designamus
similem, id est pulchrum: et iste color appelatur pronominatio; [alio modo], in substantivo et apel-
lativo, per unam rem designamus similem, ut, in hoc nomine ‚fragor‘ per ‚fragorem‘ designamus
similem, id est per sonum qui provenit ex fractura ramorum damus intelligi sonum qui provenit
ex clamore vel ex tumultu hominum, sicut dicitur ‚Populi fragor impulit urbem‘, id est clamor vel
tumultus: et iste color appellatur nominatio. 7. Per unam proprietatem designamus similem dupli-
citer: uno modo in nomine adjectivo, alio modo in verbo, et utrobique incidit idem color, scilicet
translatio. (Documentum II.3.5–7)146

Im Documentum stehen die Figurennamen (nomen proprium) also jeweils nur für eine
bestimmte Eigenschaft (proprietas): Cicero bedeutet Eloquenz, Paris bedeutet Schön-
heit. Diese proprietas wird über das narrative Wissen, das dem Namen angelagert ist,
alludiert. Das Verfahren der pronominatio wird derart zu einem Zeichensystem, das aus
einem stark reduzierten, hoch konventionalisierten narrativen Inventar schöpft.

Auffällig ist, dass zwischen den beiden Galfred zugeschrieben Texten und der Ars
versificatoria eine Schnittmenge in den wiederkehrenden Beispielen besteht (Paris, He-
lena, Hippolytus, Callisto [in der Ars versificatoria und in der Poetria nova!], Tullius [Ci-
cero], Achilles [bei Horaz]), für die offenbar ein relativ stabiles Inventar möglicher
‚Übertragungen‘ gegeben ist, auf deren allgemeine Bekanntheit rekurriert werden
kann. Diese ubiquitär verfügbaren Bedeutungshorizonte macht sich die Ars versificato-
ria in den acht Beispiel-descriptiones ebenso zunutze, wie es auch der Schlusspassus
der Frauen-descriptio in der Poetria nova (Poetria nova 617–626, Faral 612–621) tut,
indem sie analog zur Funktionsweise der pronominatio Bedeutungshorizonte aus dem
„endgültigen Kanon [der] Persönlichkeiten, [dem] Olymp von Archetypen, die Gott in
den Ablauf der Geschichte eingesetzt hat“,147 einspielen, an welche wiederum Narra-
tive – und damit: Argumente – gebunden sind.148

 Übers. (Parr): „5. A sign is substituted for the thing signified when through one thing something
else is signified. That is done in two ways, namely: one way, when through one thing we designate
something similar, and another way, when we designate something similar through one property.
6. Through one thing we designate that which is similar in two ways: one way through a proper noun,
when through one thing we designate something similar as in this name ‚Tullius‘; through the name
‚Tullius‘ we designate something similar, that is, an eloquent speaker. In this name ‚Paris‘; through
‚Paris‘ we designate something similar, that is something beautiful: and this color is called descriptive
name (pronominatio). A second way, in a common noun, when through one thing we designate its like
as in this noun ‚crash‘, through ‚crash‘ we designate something similar to it, that is, through the sound
which comes from the breaking of branches we intend to designate the sound which comes from the
clamor and tumult of men, as it is said, ‚The crash of the people arouses the city‘, that is, their clamor
and tumult: and this is the color called onomatopoeia (nomination). 7. Through one property we indi-
cate something similar in two ways: one way is through a descriptive noun, the other through a verb,
and in both instances occurs the same color, which ismetaphor (translation).“
 Barthes, Die alte Rhetorik, S. 59, Kap. B.1.8: Die exemplarische Gestalt: die imago.
 Es könnte m. E. gezeigt werden, dass diese Funktion auf einige sehr prominente Figuren der volks-
sprachlichen Literatur übertragen wird und ihren festen Platz in den descriptiones hat. So referiert Kon-

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 321



Dass die in die ‚conclusio‘ der descriptio praegnans verbis inserierten Namen ein
konventionalisiertes Aufrufen narrativer Horizonte bewirkt beziehungsweise bewirken
soll, bezeugt der von Woods edierte Poetria-nova-Kommentar In principio huius libri A,
der als einer der frühesten Kommentare zur Poetria spätestens in der Mitte des 13. Jahr-
hunderts entstanden ist und deutlich zeigt, welchen Rezeptionsmodus sie herausfor-
dern. In seiner Funktion als Lehrtext dokumentiert er kein Sonderwissen, sondern,
ganz im Gegenteil, basales Allgemeinwissen, welches allein für Anfänger ausbuchsta-
biert wird. In Hs. V des Kommentars werden drei, in Hs. G fünf der mythologischen
Namen erklärt:

ORTA DIANE Iupiter concubiut [sic] cum Calixto (uel Calixtone) in specie Dyane et genuit ex ea
Archadem.

YO YO fuit Inachi filia cum qua Iupiter concubuit.

NEC ANTIOPAM Iupiter in specie Saturni concubuit cum Antiopa, filia regis Nictei et inde genuit
Zetum et Amphitrionem. Quod <nesciens> Licus eius uir eam respuit et Dircem superduxit, que
metuens ne Licus ad Antiopam recurreret eam incarcerari iussit. Postea uero Zetus et Amphitrion
in ult<i>onem matris sue Dycrem tauris indomitis alligauerunt, que ab illis distracta in fontem sui
nominis est conversa.

ASOPO GENITIVAM Iupiter in specie ignis, secundum quosdam, uel in specie Asopi mutatus cum
filia eius Egina concubuit, et genuit ex ea Eacum et Redomantem iudices inferiorum.

(In principio huius libri A, S. 282)149

rad von Würzburg immer wieder auf Isolde, deren descriptio bei Gottfried von Straßburg –mit Glendin-
ning, School-Tradition, S. 625 f. – wiederum auf die Beispielreihe der Ars versificatoria zu referieren
scheint. – In der Lyrik finden sich immer wieder Beispiele für die Verknüpfung von descriptio membro-
rum und extensiver pronominatio aus dem Bereich höfischer Epenstoffe, man vgl. bspw den Leich Ich
lobe ein wîp, diu ist noch bezzer danne guot (C 265d–266b) aus dem Tannhäuser-Korpus, welcher darü-
ber hinaus mit einer genitalen Implikation verbunden ist, wie sie exemplarisch im Folgenden
(Kap. IV.2.4) anhand verschiedener Beispiele durchgeführt wird. Für die Lyrik hat – unter Einbezug des
genannten Tannhäuser-Leichs – Timo Reuvekamp-Felber: Literarische Formen im Dialog. Figuren der
matière de Bretagne als narrative Chiffren der volkssprachigen Lyrik des Mittelalters. In: Lyrische Narra-
tionen – narrative Lyrik. Gattungsinterferenzen in der mittelalterlichen Literatur. Hrsg. von Hartmut
Bleumer, Caroline Emmelius. Berlin/New York 2011 (Trends in Medieval Philology 16), S. 243–268, das
Prinzip mit selbstgeprägter Terminologie in Anlehnung an Intertextualitätstheoreme durchgespielt,
ohne jedoch auf die Poetiken und die in ihnen verankerten Techniken der pronominatio etc. einzuge-
hen. Nichtsdestoweniger gelangt Reuvekamp-Felber unter dem Schlagwort der „Interfiguralität“ zu
einem ähnlichen Ergebnis (ebd., S. 267): „Die Inkorporation fremdtextverweisender Namenchiffren er-
weitert durch die Einspeisung narrativer Textwelten die poetologischen Möglichkeiten der lyrischen
Rede in erheblichem Maße, wobei sich typologisch drei Funktionalisierungsmöglichkeiten (Partizipa-
tion, Kontrastierung und Travestie) unterscheiden lassen. Dort, wo sich die Namenszitate nicht in der
Funktion exemplarischer Gültigkeit erschöpfen, garantieren sie eine konfligierende Beziehung zwi-
schen Prä- und Phänotext.“
 Kursivierung im lat. Text von mir; F. D. S. –Übers. (F. D. S./Marco Mattheis, Berlin): „ORTA DIANE:
Jupiter schlief mit Calisto in Gestalt der Diana und zeugte mit ihr Arkas. || YO Io war die Tochter des

322 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Deutlich wird in dieser für den Unterricht bestimmten Kommentartradition, dass alle
hier eingespeisten Narrative auf ein thematisches Zentrum zurückgeführt werden kön-
nen, welches in dem Verbum concu(m)bere zentriert ist und alle in Rede stehenden
Frauenfiguren zu concubinæ werden lässt. Die teils verwickelten Listen Jupiters werden
als Teil des über den Namen eingespielten Narrativs greifbar und entsprechen der li-
streichen Entführung Helenas durch Paris, auf welche die Ars versificatoria referiert.
Alle eingespielten Eigennamen stehen also für Erzählungen von Beischlaf ein, welcher,
ausgelöst von der begehrenswert schönen Frau, nur zustande kommen kann, weil die
Wollust den Mann zum listenreichen Umgehen von Hindernissen bringt, was wiede-
rum die Größe der Wollust und der sie verursachenden Schönheit akzentuiert.150

Zeigt die Beispiel-descriptio der Poetria nova die Einbindung in eine Argument-
struktur über die Analyse der nomina specialia so zunächst auch nur implizit, so doku-
mentiert demgegenüber der Poetria-Kommentar In principio huius libri A explizit, dass
eine auf die Rhetorica ad Herennium gestützte Rezeption der Poetria auch hier die de-
scriptio-Technik zum einen in einem weiteren Sinne und zum anderen als Argument
versteht. Die Poetria benennt in der zweiten Texthälfte (teils eher undeutlich) eine

Inachos, mit der Jupter schlief. || NEC ANTIOPAM Jupiter schlief in der Gestalt Saturns mit Antiope, der
Tochter des Königs Nykteus und zeugte Zethos und Amphitrion [im Mythos eigentlich Amphion]. Weil
er das < nicht wusste > wies ihr Mann Lykus sie zurück und heiratete Dirke. Da diese fürchtete, dass
Lykus wieder zu Antiope zurückkehren könnte, befahl sie, diese einzukerkern. Später aber banden
Zethos und Amphitrion [eigentl. Amphion] Dirke zur Rache für ihre Mutter an wilde Stiere. Von diesen
zerrissen wurde sie in einen Quell verwandelt, der ihren Namen trägt. | ASOPO GENITIVAM Jupiter,
nach der Erzählung einiger in der Gestalt von Feuer oder in der Gestalt des Asopos, schlief mit dessen
Tochter Aigina und zeugte mit ihr Aiacos und Rhadamanthys, die Richter der Unterwelt.“
 Kraß, Geschrieben Kleider, S. 156, bietet eine grundsätzlich andere Lesart, indem er mit Blick auf
Poetria nova, Vv. 617–626 (Faral 612–621), formuliert: „Am Ende zieht Galfrid eine Bilanz, die auf die
neuplatonische Ausrichtung seiner Konzeption von Schönheit verweist. Die Dame, deren Portrait soeben
en detail vor Augen gestellt wurde, erweist sich als Inbegriff, als Idee der Schönheit [...]. [...] Die beschrie-
bene Dame ist nicht ein bestimmtes Individuum, das einen Namen trüge und in einer spezifischen
Weise von Jupiter, dem Göttervater und Frauenheld, verführt worden wäre wie Alkmene, Diana, Callisto,
Io, Antiope, Mnemosyne, Leda und Danae; sie ist vielmehr ein namenloses, überindividuelles, selbst für
die Augen eines Gottes unsichtbares Ideal.“ Einerseits ist hier die Anlehnung an die Faral’sche Rede
vom ‚Portrait‘ erkennbar, durch welchen die descriptiomit spezifischen Imaginationen konnotiert und in
eine ästhetische Lektüre eingegliedert wird. Andererseits bezieht Kraß sein Hauptargument aus den in
die descriptio eingestreuten Lichtmetaphoriken, indem er aus diesen einerseits Belege dafür bezieht,
Schönheit als Epiphanie zu verstehen, und andererseits die hieraus entstehenden, auf Positivierung der
Dame zielenden Argumente an die von Assunto und Eco entwickelte Lichtästhetik anschließt (vgl. ebd.,
S. 151–153). Aus dieser Lesart, die Schönheit mit Transzendenz zu verbinden sucht, erklärt sich offenbar
auch sein Verständnis der specialia nomina, insofern Kraß sie als Beleg für eine Entindividualisierungs-
strategie versteht, welche zur ‚Transzendierung‘ der Dame zu führen scheint. – Zum Kurzschluss der
alten, an Assunto anschließenden, auf der Gleichsetzung von Schönheit mit Licht beruhenden Ästhetik
vgl. im Folgenden Kap. V.1.1, S. 455 f., sowie S. 466, Anm. 33.

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 323



Reihe von rhetorischen Grundkonzepten151 – darunter descriptio, effictio152 und nota-
tio153 –, für welche anschließend in identischer Reihenfolge Beispiele gegeben werden,
die zu einem fortlaufenden ‚Stück‘ komponiert sind, welches – der Widmung der Poet-
ria an Papst Innozenz entsprechend – den Papst, seine Aufgaben und christliche Glau-
benssätze (Sündenfall und Erlösung) zum Thema hat (Poetria nova 1285–1532). Der
gesamte Textpassus scheint dabei eher als intellektuelles, poetisches Suchspiel verfasst
zu sein, welches seinen Rezipienten die Aufgabe beilegt, die zuvor genannten poeti-
schen Mittel im Beispieltext zu identifizieren.154 So, wie auch Faral diese im Text teils
selbst nicht noch einmal benannten Techniken jeweils über angefügte Randglossen
identifiziert, verfährt bereits der zeitgenössische Kommentar. Schon der Text der Poet-
ria gibt die descriptio-Definition der Rhetorica155 in einer Paraphrase wieder:

 Poetria nova 1235–1280, Faral 1230–1275.
 Poetria nova 1265 f., Faral 1260 f.: Sive color vicinus ei [= similtudo], cum corporis ipsam, | In quan-
tum satis est, effingo vel exprimo formam. – Übers. (Gallo): „Or a color similar to the above, when I ade-
quately describe or portray the appearance of a person.“
 Poetria nova 1267–1269, Faral 1262–1261: Deinde quasi quasdam notulas, certissima signa, | Pono,
quibus quae sit hominis natura patenter | Describo: color iste magis meliusque colorat. – Übers. (Gallo):
„Then I put down definite signs, as it were certain characteristics, by which I clearly describe a person’s
nature: this color is a better adornment.“
 Poetria nova 1281–1284; Faral 1276–1279: In serie dicta lege quae sint schemata rerum, | Quot nu-
mero (bis namque decem si subtrahis unum), | Quam seriem teneant. Quia non variabitur ordo | Quem
tenui, positis exemplis rem patefeci. – Übers. (Gallo): „In the above list you can learn what the rhetorical
figures are. They are as many in number – two times ten minus one – as make up the series. I have
clarified these figures by giving examples in the same order in which I explained them“. – Dass der
Laborintus Eberhards des Deutschen die Poetria nova rezipiert (und diese entsprechend in den
Vv. 665 f.: Ars nova scribendi speciali fulget honore | Rebus cum verbis deliciosa suis, meint) zeigt sich
nicht nur darin, dass die Grundanlage der Poetria imitiert wird, indem zuerst Modi des Beginnens
und anschließend Modi der amplificatio durchgespielt werden; zudem ist in der zweiten Hälfte auch
hier ein fortlaufendes, geistliches Beispiel-Gedicht inseriert, in dem die Wortfiguren enthalten sind,
ohne gesondert benannt zu werden, wie unmittelbar zuvor angekündigt wird: Ponam, nominibus
tacitis, exempla colorum; Carmen depingo sic Ciceronis ope (Vv. 441 f.; Übers. [Vollmann]: „Unter
Verschweigung der Namen werde ich die Beispiele der Farben präsentieren, | das Gedicht bemale ich
so mit Ciceros Beistand.“). Diese colores oder flores zu identifizieren, wird offenbar dem in der Rhetorik
nicht mehr ganz ungeübten und an der Rhetorica ad Herennium geschulten Leser überlassen, welcher
unter Hinzuziehung der Summa dictaminum des Magister Bernard (Bononiensis) den Text rhetorisch
entschlüsseln kann: Bis denis redolet hoc carmen floribus. Unum | Excipe: non unum possidet ille locum.
| Hos via dictandi recipit flores; dabit illam | Bernardi major Summa minorque tibi (Vv. 595–598,
Übers. [Vollmann]: „Dieses Gedicht duftet nach zwanzig Blumen. Eine | nimm aus, diese eine besitzt
keinen Platz. | Die besagten Blumen empfängt der Weg des Dichtens. Diesen wird dir | die größere und
die kleinere Summa Bernhards bereiten.“).
 Rhet. ad Her. IV.39.51: Descriptio nominatur, quae rerum consequentium continet perspicuam et de-
lucidam cum gravitate expositionem (Übers.: „Descriptio wird genannt, was eine Erklärung der (daraus)
folgenden Dinge klar und deutlich, mit Bedeutsamkeit, enthält.“).

324 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Resque secuturas etiam describit et illas
Quae possent ex re dicta contingere: quadam
Cum gravitate tamen dilucidat omnia plane.
(Poetria nova 1243–1245, Faral 1238–1241)156

Der Kommentar identifiziert die im anschließenden, exemplifizierenden Gedicht vor-
kommenden, zugehörigen Verse

[...] Si dormit vindicta, vagabitur errans,
Ut lupus insultans aut ut vulpecula dammae
Insidians. [...]
(Poetria nova 1292–1294, Faral 1287–1289)157

nicht allein als Beispiel für descriptio, sondern er zitiert auch die oben bereits wiedergege-
bene Rhetorica-Stelle unter dem entsprechenden Lemma noch einmal imWortlaut heran:

SI DORMIT <VINDICTA> Exemplum descriptionis, exponit enim perspicue que res consequatur
ex alia re. ‚Descriptio est oratio que rerum consequentium continet perspicuam cum grauitate ex-
positionem‘, id est que perspicue exponit rem que consequatur ex alia, ut ‚Si hunc, O iudices,
da<m>pnabitis, <im>merito perditis patrem grandeuum, cuius baculus senectutis est ille, orbatos
filios inimicis exponetis.‘ Item, ‚Mors patris interitus naturum est.‘ Vel descriptio est que res conse-
quentes perspicue dilucideque exponit. (In principio huius libri A, S. 126)158

Hier zeigt sich also, dass auch die Poetria nova einem weiteren, der Ars versificatoria stär-
ker entsprechenden Begriff von descriptio verpflichtet ist, welcher – wie derjenige der Ars
versificatoria – direkt aus der Rhetorica herleitbar ist und sich direkt an Prinzipien narrati-
ver Motivierung orientiert, ja den descriptio-Begriff als erzählerische Grundkategorie gene-
ralisiert, insofern er auch die Beschreibung von Handlungssequenzen und Ereignissen
umfasst. Gerade der Umstand, dass das hier in Rede stehende Beispiel für descriptio (Si
dormit vindicta ...) von dem vielzitierten ‚Stück‘, der Frauenbeschreibung, kategorial so
verschieden scheint, zeigt, dass auch im Hintergrund der Poetria nova ein Verständnis
von descriptio steht, das von der Definitionsmacht des gemeinsamen Prätextes, der um

 Übers. (Gallo): „It also describes things that will follow upon and result from the matter discussed,
however using a certain gravtiy to make everything clear.“
 Übers. (Gallo): „If punishment sleeps, the erring will wander about like a leaping wolf or a little
fox lying in ambush for the doe.“
 Übers. (F. D. S.): „WENN RACHE SCHLÄFT. Ein Beispiel für descriptio, da es deutlich etwas erklärt,
das aus etwas anderem resultiert. ‚Descriptio ist eine Rede, die klar und deutlich eine bedeutende Erklä-
rung der Konsequenzen enthält‘, das heißt, die deutlich etwas erklärt, was aus etwas anderem folgt,
wie [in dem Satz]: ‚O Richter, wenn ihr diesen Mann verdammt, werdet ihr unrechterweise seinen alten
Vater zerstören, für den er die Stütze des Alters ist. Ihr werdet seine verwaisten Söhne seinen Feinden
ausliefern.‘ Desgleichen: ‚Der Tod des Vaters ist der Untergang der Kinder.‘ Oder descriptio ist, was die
Konsequenzen klar und deutlich erklärt.“ – Ich halte es nicht für unmöglich, dass die beiden Sätze, mit
denen hier Konsequenzialität verdeutlicht werden soll, nicht selbst als descriptio veranschlagt werden.
Sie dienen scheinbar einzig als Vergleichsobjekte zur Veranschaulichung starker Kausalbeziehungen,
wie sie auch im Verhältnis von descriptio und dem aus der descriptio Folgenden herrschen sollen.

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 325



Schulunterricht ubiquitär verfügbaren Rhetorica ad Herennium, geprägt ist und sowohl
die zur dilatatio geeignete Großform der praegnans descriptio verbis als auch die Ereignis-
folgen transparent machende, ‚beschreibende‘ Periode umfasst.

IV.1.3 Exkurs zu narrativer Evidenz: Die descriptio, die demonstratio
und das Sichtbarkeitsparadigma

Flos in pictura non est flos, immo figura;
Qui pingit florem, non pingit floris odorem.
(Carmen Buranum 186,2159)

Ist das in der Poetria nova vorfindliche Verständnis der descriptio also einerseits ein
quantitatives, insofern es dem Verlängern und Schmücken des poetischen Textes dient,
und ein qualitatives, insofern es der argumenthaft plausibilisierenden Motivation narra-
tiver Einheiten dient, so gibt es indessen keinen expliziten Hinweis auf Verfahren einer
Evidenzstiftung im Sinne von Visualisierung. Evidenz erscheint bei Matthäus, sofern der
Begriff hier überhaupt noch Spuren von ‚Sichtbarkeit‘ trägt, als usuelle, ‚abgesunkene‘
Metapher, die mit ‚Klarheit‘ und ‚Deutlichkeit‘ gleichzusetzen ist.160 Diese Evidenz ist
keine Evidenz der Sichtbarkeit, sondern eine der Verisimilität. Demgegenüber steht auf
den ersten Blick das in der Poetria nova aufgegriffene Mittel der demonstratio, welches,
entsprechend der Definition in der Rhetorica ad Herennium, „vor Augen stellen“ soll:

Demonstratio est, cum ita verbis res exprimitur, ut geri negotium et res ante oculos esse videatur.
Id fieri poterit, si, quae ante et post et in ipsa re facta erunt, conprehendemus, aut a rebus conse-
quentibus aut circum instantibus non recedemus[.] (Rhet. ad Her. IV,55,68)161

[...] modo res ita se demonstrat aperte,
Ut quasi sit praesens oculis; quid fiet ad unguem
Istis quinque modis: demonstro quod ante, quid in re,

 Carmina Burana. Texte und Übersetzungen. Mit den Miniaturen aus der Handschrift und einem
Aufsatz von Peter und Dorothee Diemer. Hrsg. von Benedikt Konrad Vollmann. Frankfurt a.M. 1987
(Bibliothek des Mittelalters 13): „Eine gemalte Blume ist keine Blume, sondern nur deren Abbild; | wer
eine Blume malt, kann nicht auch den Duft der Blume mitmalen.“
 In dieser Bedeutung ist die Wendung zu verstehen, der Einsatz der Schönheitsbeschreibung sei ad
maiorem [...] evidentiam (Ars vers. I,68 u. 75) einzusetzen.
 Übers. (Nüßlein): „Eine anschauliche Schilderung [= demonstratio] liegt vor, wenn ein Sachverhalt
so mit Worten zum Ausdruck gebracht wird, daß der Eindruck entsteht, die Tat werde wirklich ausge-
führt und die Sache spiele sich vor unseren Augen ab. Das kann man erreichen, wenn man das, was
vor [ante rem], nach [post rem] und während des Ereignisses [in re] noch geschieht, zusammenfaßt oder
die Folgen oder Begleitumstände nicht übergeht“.

326 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Quid post et quae rem circumstent, quaeve sequantur.
(Poetria nova 1277–1280, Faral 1272–1275)162

Es zeigt sich jedoch im beigegebenen Beispiel, dass die demonstratio als Ersetzungs-
figur funktioniert. Sie ist weniger dazu angetan, selbst zu visualisieren, als vielmehr
sprachliche Vermittlung nicht selbst gesehener res zu leisten. Das ‚als ob‘ ist ein me-
taphorisches, denn die demonstratio vermittelt Informationen in dem Maße, als habe
man dem Ablauf der Ereignisse beigewohnt, jedoch kein Bild im engeren Sinne, auch
keine Folge von Bildern. Dies zeigt sich bereits darin, dass das gewählte Beispiel zum
einen auf genuin dem menschlichen Auge Entzogenes angewandt wird, nämlich auf
die Erschaffung der Engel, den Fall Luzifers und des Menschen sowie auf Luzifers
Augenzeugenschaft der Trinität selbst, und zudem die Instanz des Sehens explizit an
die hier vorkommenden Figuren delegiert wird, deren Sehen des Unsehbaren erzählt
wird, wenn es beispielsweise über Luzifer heißt:

Vidit enim gigni lumen de lumine, verbum
De patre; vidit item sacrum procedere flamen
Ex utroque; trium naturam vidit eamdem,
Personas varias tres illas vidit. [...]
(Poetria nova 1446–1449, Faral 1441–1444)163

Desweiteren wird in der Erzählung von Luzifers Fall eine mehrteilige, Anfang, Mitte
und Ende umfassende Narration entfaltet, in welcher Ursachen- und Wirkungsbezie-
hungen von besonderer Bedeutung gestiftet werden und die über sich selbst hinaus
auf Konsequenzen des ‚Demonstrierten‘ verweist.

Die Narration des demonstratio-Teils (Poetria nova 1449–1530, Faral 1444–1525) im Beispielgedicht164

der Poetria gliedert sich entsprechend der Differenzierung nach den Umständen ante, post und in re
sowie der Darstellung derjenigen Dinge, die zugehörig sind und daraus folgen (quae rem circumstent
und quaeve sequantur), in mehrere Teile (vgl. Poetria nova 1277–1280, Faral 1273–1275): Als Thema
des Abschnittes, welches durch die folgende demonstratio geklärt werden soll, wird das Problem
angegeben, warum weder der Vater noch der Heilige Geist die Rettung der Menschheit sein konnten.
Erzählt wird ante re von der Erschaffung Luzifers zu Beginn des Siebentagewerks. Der Umstand, dass
Luzifer – der ‚Lichtbringer‘ – den größten Anteil am Licht Gottes hat und nahe der Trinität ist, hat
ihn hochmütig werden lassen. Sein Neid führt zu seinem Sturz, wodurch er Licht und Schatten
zugleich wird. Nachdem am sechsten Tag Gott Adam und Eva erschaffen und ihnen die Frucht
verboten hat, erkennt Luzifer – so wird die Erzählung in re fortgesetzt – ihre Bestimmung, die

 Übers. (Gallo): „At times the matter is revealed as plainly as if it were before one’s eyes. This will
be done to a nicety if you use these five methods: demonstrate what came before, during and after the
action; what the circumstances are, an what may result.“
 Übers.: „Er sah, wie Licht von Licht erzeugt wurde und das Wort vom Vater; er sah den heiligen
Geist aus beiden hervorkommen; er sah, dass alle drei dieselbe Natur hatten und doch verschieden in
der Person waren.“
 Poetria nova 1285–1532, Faral 1280–1527.

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 327



Menge der gefallenen Engel zu vergrößern, und tritt als verführende Schlange an Eva heran. Dass
Adam die Frucht wider besseres Wissen isst, ist der erste Fehler. Dass er seine Sünde nicht reuig
bekennt, sondern seine Frau beschuldigt, die wiederum der Schlange die Schuld gibt, ist der
zweite und schwerere Fehler und führt zu ihrem Fall aus dem Paradies, was als demonstratio post
re erzählt wird. Als res circumstans wird der Erlösungsplan des Sohnes erzählt, welcher die Gründe
für seine Menschwerdung reflektiert. Die res consequentes bilden eine Reihe von typologischen
Beziehungen: der vom Baum gestürzte Mensch soll durch das Holz errettet werden, Gott webt
sein Fleisch, indem er durch das verschlossene Tor in den Leib der Jungfrau eindringt. Eine Reihe
von Antithesen schildern das Erlösungswerk und die Überwindung der Hölle. – Bezeichnend ist,
dass auch hier die res selbst, der rhetorischen Tradition entsprechend, zugleich ein crimen, nämlich
die Verführung der Menschen zum Sündenfall ist.

Es muss betont werden, dass die Poetria nova die Kategorien descriptio und demonstratio
nicht erkennbar aufeinander bezieht, was durchaus der Tendenz zur wörtlichen, das
heißt gleichzeitig sich isolierend auf den Sinn einzelner Lehrsätze konzentrierenden, mit-
hin fragmentierenden Auslegung des autoritativen Prätextes entspricht. Während die Ka-
tegorien notatio und effictio über das in ihrer Definition enthaltene Verbum describere an
das Konzept der descriptio unmittelbar anschließbar sind, gibt es in der Poetria – ganz
im Gegensatz zum Vorgehen in der Forschung165 – gerade keine explikative Verschrän-
kung zwischen den Kategorien descriptio und demonstratio.166 Das zur Narration tendie-

 Vgl. Gallo, Poetria nova, S. 178. – Ein Beispiel für diese Art der explikativen Verschränkung findet
sich bspw. bei Douglas Kelly: The Conspiracy of Allusion. Description, Rewriting, and Authorship from
Macrobius to Medieval Romance. Leiden/Boston/Köln 1999, hier: S. 44. Kellys avancierter und interes-
santer Versuch, die descriptio-Technik an die Saturnalia des Macrobius zurückzubinden, für welche er
Einfluss auf die Poetiken und Chrétien veranschlagt, und die etymologische Rückbindung des Konzep-
tes an „rewriting“ kann hier nicht im Einzelnen besprochen werden. Im Ganzen erscheint er indessen
zweifelhaft. – Eine explikative Verschränkung findet sich auch im Anhang zu Roger E. Parrs Überset-
zung des Documentum, in welcher die demonstratio-Definition lautet: „a description of an event or a
scene which brings it forcefully and vividly before one’s eyes; it has five steps: describing what prece-
des it, what constitutes it, what follows it, the surrounding circumstances, and the consequences which
attend it.“ (Parr, Documentum, S. 105) Es ist leicht ersichtlich, dass diese Definition eine andere Art von
„Szene“ („an event or a scene“) suggeriert als das oben gegebene Beispiel aus der Poetria nova, das
demgegenüber eine mehrgliedriger ‚Szenen-‘ oder Ereignisfolge darstellt.
 In den Poetiken findet sich eine Verschränkung mit dem Begriff der demonstratio allein bei Gerva-
sius von Melkley, dessen Definition beginnt: Descriptio est demonstratio proprietatis alicuius rei, puta
vel hominis, vel loci, vel temporis vel huiusmodi (vgl. Gervasius: Ars poetica, S. 65,16). Als ‚demonstratio
proprietatis‘ eines Dinges, einer Figur oder eines Ortes ist der Begriff hier zudem stark beschränkt und
nicht auf Handlungssequenzen abgestellt. Zudem findet sich in der Ars poetica wiederum nicht die de-
monstratio-Definition der Rhetorica. Das Mittel der demonstratio im Sinne einer mehrgliedrigen Erzähl-
einheit kommt als eigenständiges hier gar nicht vor, sodass – im Gegensatz zur Poetria nova – hier
keine notwendige Aufladung des Begriffes als ‚vor Augen stellen‘ zu veranschlagen ist, wie es die Rhe-
torica-Definition vorgibt. Vielmehr scheint die Kategorie bei Gervasius in einer abgesunkenen Semantik,
in einer ad hoc-Formulierung, nicht in einer systematisch strengen, semantisch scharfen Form einge-

328 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



rende ‚Mittel‘ der demonstratio muss vielleicht als zweite Seite einer Medaille betrachtet
werden, insofern es in der Poetria systematische Schnittmengen zur descriptio nicht auf-
grund inhärenter Visualisierungsstrategien, sondern in Hinblick auf seine narrative
Funktion aufweist: Während die descriptio das Nachfolgende motiviert, indem sie es in
der Darstellung einer Station der Handlung (eines Gegenstands, eines Körpers oder
Ortes) praktisch bereits im Keim enthält, ist die demonstratio die Darstellung kausaler
Abfolgen nach dem Schema Anfang – Mitte – Ende unter explizierender Berücksichti-
gung der Folgen und Begleitumstände. So fasst auch der Poetria-Kommentar In principio
huius libri A die demonstratio auf, wenn er unter dem Lemma O DEUS ET NULLUS ALIUS
zunächst die Definition der Rhetorica ad Herennium referiert, um dann in Hinblick auf
das heilsgeschichtliche Beispielgedicht zu subsummieren: Et ita negotium exprimit et
causa⟨m natiuitatis⟩ Christi quasi iam res geri uideretur. Et primo ostendit que facta sunt
ante sicut hic, CIVIBUS ANGELICIS. Et hec est causa que prior est suo effectu. (In principio
huius libri A, S. 140).167

Die demonstratio erscheint also im Verständnis der Poetria nova nicht als Schwes-
ter einer mimetisch gedachten, evidenzstiftenden Technik namens descriptio. Hier
scheint viel eher noch jene Kategorie entwickelt zu werden, welche die moderne Litera-
turwissenschaft in den Poetiken so schmerzlich vermisst hat, nämlich endlich: die
Ganzheit der Narration.168 Betrachtet man die Handlungsfolge des Beispielgedichtes
und vergleicht sie mit den narrativen Gehalten der wichtigen zeitgenössischen Allego-
rien – wie Alanus’ Anticlaudianus oder Johannes’ Epithalamium, die im Folgenden zu

setzt zu sein. Die Bedeutung des ‚Vor-Augen Stellens‘ ist hier aber natürlich nicht auszuschließen, inso-
fern Gervasius die Rhetorica-Definition zumindest über die von ihm genutzte Poetria rezipiert haben
wird. Dies ändert freilich nichts daran, dass die zitierten Ausführungen der Ars poetica zur descriptio
die Argumentfunktion derselben in den Vordergrund rücken, über mimetische Strategien hingegen
kein weiteres Wort verlieren.
 Übers. (Marco Mattheis, Berlin): „Und sie drückt die Angelegenheit und die Ursache der Geburt
Christi so aus, als ob es schiene, die Sache geschehe bereits. Und zuerst stellt sie das dar, was vorher
geschehen ist, wie an der Stelle ‚civibus angelicis‘. Und dies ist die Ursache, die ihrer Wirkung
vorausgeht.“
 Dass die Poetiken diese Kategorie nicht behandelt hätten konstatiert bspw. Erich Köhler: Vorlesun-
gen zur Geschichte der Französischen Literatur. Bd. 1,1. Hrsg. von Henning Krauß, Dietmar Rieger.
2. Aufl. Freiburg i.Br. 2006, S. 139, welcher Anspruch und Reichweiter der Präskripte in den Poetiken
wie folgt auffasst: „Alle diese Poetiken bieten Vorschriften für die Dichtkunst, sind normativ. Sie regeln
alles mit Ausnahme der Komposition. Hierin hatten die mittelalterlichen Dichter völlige Freiheit.“ –
Martin Antonius Menze: Heliodors ‚klassische‘ Ekphrase. Die literarische Visualität der Aithiopika im
Vergleich mit ihren Vorläufern bei Homer und Herodot sowie ihrer Rezeption bei Miguel de Cervan-
tes. Münster 2017 (Orbis antiquus 51; Univ.-Diss. Münster 2016), S. 24 f., hat – allerdings im Versuch,
die Ekphrasis mit Visualität zusammenzudenken – darauf hingewiesen, dass die Rhetorica ad Heren-
nium in der demonstratio zwar eine Visualisierungsstrategie erarbeitet, diese jedoch narrativ verfasst
sei. Seine Bewertung der demonstratio beschränkt sich jedoch auf die Aussage: „Die demonstratio geht
also über die bloße visuelle Darstellung hinaus“ (ebd., S. 25) und bewertet den Übergang dieses ‚Stil-
mittels‘, das er unter die Sinnfiguren zählt, hin zur Narration nicht weiter.

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 329



besprechen sein werden –, so fällt unmittelbar auf, dass sie wie die den mores poetici
entkleidete historia,169 wie der noch schmucklose Plot zu einem größeren Werk wirkt.
Ganz im Sinne des ersten Teils der Poetria nova bildet die Erzählung von Luzifers
Sturz, vom menschlichen Sündenfall und der göttlichen Erlösungstat jene – der histo-
ria entnommene –materia, die nun durch die Elemente der dilatatio auszubauen wäre.
Der Text als Gesamtheit seiner im Kern dreigliedrigen Narration substituiert – so das
demonstratio-Verständnis bei Galfred – die Augenzeugenschaft. Die erzählerische Ver-
mittlung von Nicht-Gesehenem und Weiterhin-nicht-Sichtbarem durch Sprachzeichen
ist der Effekt, welcher das ‚als ob‘ im Verhältnis der Narration zum Sehen begründet.
Damit leistet die poetorhetorische Kategorie der demonstratio das Gegenteil der Schrift-
hermeneutik, wie sie sich beispielsweise in der strengen Allegorese des Johannes Sco-
tus Eriugena findet, welche Narration auf ihren nicht-narrativen Kern zurückführt. Die
Poetria nova gibt – umgekehrt – explizit Anweisungen zur Narrativierung derselben
Gegenstände. Im Periphyseon des Johannes wird die Sechstagewerk-Erzählung gänz-
lich ihrer narrativen Substanz entkleidet, wenn es in Hinblick auf die Frage Gottes
nach dem Sündenfall heißt:

Ea siquidem, quae simul facta sunt absque temporalium morularum interstitiis, propter nostram
tarditatem carnalesque sensus, quibus originali peccato corrupti locis temporibusque succumbi-
mus, ordine quodam mirabili, mysticorum sensuum plenissimo, ueluti locis temporibusque per-
acta contexuit. (Johannes Scotus: Periphyseon IV,4632–4637)170

Entsprechend kleidet auch die demonstratio, welche die Poetria nova zudem an dem-
selben Erzählgegenstand, dem eigentlich der Sichtbarkeit entzogenen Engelssturz und
menschlichen Sündenfall, durchführt, diejenigen Ereignisse, quae simul facta sunt, in
eine ‚sinnfällige‘, also gleichsam ‚vor Augen stehende‘ Ereignisfolge in Raum und Zeit,
welche entsprechend Anfang, Mitte und Ende hat und daher in die narrativen Katego-
rien ante rem, post re und in rem unterteilbar ist. Insofern ist die Poetria nova eine An-
leitung zur ‚Verfleischlichung‘ oder ‚Versinnlichung‘ von Inhalten. Dichtung wird
entsprechend zur fleischlich-sinnfälligen Vermittlung, welche den homo exterior und –
im Sinne von Augustins De vera religione (X.18.51 f.) – die de specie corporis corporeo
sensu adtracta figmenta (Übers. [Thimme]: „mit Hilfe körperlicher Sinne gewonnene[n]
Vorstellungsbilder“) im Geist des homo carnalis ansprechen soll. Dichtung wird mit
Fleischlichkeit enggeführt.171

Dieses demonstratio-Verständnis der Poetria ist gegenüber der Rhetorica ad Heren-
nium nicht einmal eine Umdeutung, denn bereits hier ist das Beispiel, das auf die de-

 Vgl. zur Kategorie der historia und denmores poetici im Folgenden die Ausführungen zu Johannes’
de Garlandia Epithalamium, Kap. IV.2.1, S. 342 (inkl. Anm. 194).
 Übers. (Noack II): „Dasjenige nämlich, was zugleich und ohne zeitliche Zwischenräume geschehen
ist, hat die Schrift wegen der Trägheit unserer fleischlichen Sinne, durch die wir in Folge der Erbsünde
dem Raum und der Zeit anheimfallen, in wunderbar geheimnissvoller und bedeutsamer Ordnung als
gleichsam räumlich und zeitlich geschehen vorgeführt.“
 Vgl. hierzu im Folgenden Kap. V.

330 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



monstratio-Definition folgt und von der Ermordung des Tiberius Sempronius Gracchus
durch Publius Scipio Nasica Serapio (133 v. u. Z) erzählt, im Ganzen eher narrativ ange-
legt, da es verschiedene Schritte einer Handlung in ihrer Sukzession darstellt und
dabei deskriptive Elemente ebenso wie temporale Deiktika und dialogische Elemente
integriert.172 Es ist damit gerade keine verweilende, statische Deskription einer Figur
oder eines Bauwerks/Gegenstandes und wird nicht zufällig, wenn es im Nachfolgenden
als Ausschmückung (exornatio) aufgefasst und auf seine Nützlichkeit hin bewertet
wird, expressis verbis als „Erzählung“ (enarratio) benannt: Haec exornatio plurimum
prodest in amplificanda et conmiseranda re huiusmodi enarrationibus. Statuit enim rem
totam et prope ponit ante oculos (Rhet. ad Her. IV,69).173 Entsprechend fasst auch der

 Das Beispiel der Rhetorica lautet: Quod simul atque Graccus prospexit fluctuare populum verentem,
ne ipse auctoritate senatus commotus sententia desisteret, iubet advocari contionem. Iste interea scelere
et malis cogitationibus redundans evolat e templo Iovis; sudans, oculis ardentibus, erecto capillo, contorta
toga, cum pluribus aliis ire celerius coepit. Illi praeco faciebat audientiam; hic subsellium quoddam excors
calce premens, dextera pedem defringit et hoc alios iubet idem facere. Cum Graccus deos inciperet precari,
cursim isti impetum faciunt et ex aliis alii partibus convolant atque e populo unus: ‚Fuge, fuge‘, inquit,
‚Tiberi! Non vides? Respice, inquam!‘ Deinde vaga multitudo, subito timore perterrita, fugere coepit. At
iste, spumans ex ore scelus, anhelans ex infimo pectore crudelitatem, contorquet brachium et dubitanti
Gracco, quid esset, neque tamen locum, in quo constiterat, relinquenti percutit tempus. Ille, nulla voce
delibans insitam virtutem, concidit tacitus. Iste viri fortissimi miserando sanguine aspersus, quasi facinus
praeclarissimum fecisset, circum inspectans et hilare sceleratam gratulantibus manum porrigens, in
templum Iovis contulit sese. (Rhet. ad Her. IV.68; Übers. [Nüßlein]: „Sobald Gracchus vorhersah, daß
das Volk schwanke aus Furcht, er könne durch den Einfluß des Senates von seiner Meinung abweichen,
ließ er eine Volksversammlung einberufen. Dieser da [= P. Cornelius Scipio Nasica Serapio, Anm.
Nüßlein] eilt inzwischen, erfüllt von verbrecherischen und schlimmen Gedanken, aus dem Tempel
Jupiters; schweißgebadet, mit glühenden Augen und gesträubten Haaren, die Toga um den Arm gewun-
den, geht er, begleitet von mehreren anderen, schneller. Jenem versuchte der Herold Gehör zu verschaf-
fen; dieser in seiner Kopflosigkeit tritt mit der Ferse auf eine Sitzbank, bricht mit der Rechten einen Fuß
ab und heißt die anderen dasselbe tun. Als Gracchus zu den Göttern zu beten begann, stürzten diese da
im Sturmschritt auf ihn los, und von allen Seiten eilen noch welche herbei, aber einer aus dem Volke
rief: ‚Fliehe, fliehe doch, Tiberius! Siehst du nichts? Blicke dich um, sage ich!‘ Hierauf ergriff die unstete
Menge, von plötzlicher Furcht erfaßt, die Flucht. Aber dieser da, aus dem Munde ein Verbrechen schäu-
mend, aus tiefster Brust Grausamkeit schnaubend, schwingt seinen Arm und durchstößt Gracchus, der
noch im unklaren darüber ist, was geschieht, aber dennoch den Platz, wo er stand, nicht verließ, die
Schläfe. Jener, mit keinem Laut die ihm angeborene Tapferkeit schmälernd, bricht schweigend zusam-
men. Der da, von dem nach Mitleid schreienden Blut des größten Helden bespritzt, blickt umher, als ob
er die herrlichste Tat begangen hätte, streckt heiter denen, die ihn beglückwünschen, seine verbrecheri-
sche Rechte entgegen und begibt sich wieder in den Tempel Jupiters.“ – Es wird deutlich, dass in der
Schilderung des Mörders durchaus deskriptive Elemente enthalten sind, dass also –wie oben behauptet –
Deskription in der Narration der demonstratio aufgeht. Nüßlein, Rhetorica, S. 404, Anm. 327, weist darauf
hin, dass die korrespondierende Erzählung bei Cicero (In Verrem 2,5,161) Eingang in Quintilians Institutio
oratoria (9,2,40) gefunden hat, wo sie das Mittel der evidentia illustriert. Dieser Text hat aber auf die Poe-
tiken des 12./13. Jhs. keinen vergleichbaren Einfluss ausgeübt.
 Hervorh. hier u. in d. Übers. von mir, F. D. S. – Übers. (Nüßlein): „Diese Ausschmückung ist von
größtem Nutzen, wenn man durch derartige Erzählungen einen Sachverhalt steigert und Mitleid erregt.
Sie stellt nämlich das ganze Geschehen [rem totam] fest und stellt es nahe vor die Augen.“ – Ganz ähn-

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 331



Laborintus Eberhards des Deutschen, welcher sowohl Matthäus von Vendôme als auch
die Poetria nova Galfreds erkennbar rezipiert hat, die demonstratio als Narration auf, in
welcher weitere Stilmittel, wie direkte Rede (sermocinatio), enthalten sein können.174

Ebenso geht für diese vormoderne Literatur die Aufteilung von Handlung und –
mimetisch gedachter – Beschreibung (Barthes) ins Leere175 oder die – unauffällig uni-

lich fasst im übrigen auch Quintillian in seiner Institutio Oratoria das Mittel der demonstratio als eines
auf, das eine Handlung detalliert, um sie plausibel und glaubwürdig zu machen, wodurch der Effekt
der evidentia entstehen solle. Auch hier geht es also im Kern um eine narratio, welche den Effekt der
Bildhaftigkeit erzeugt, nicht jedoch um die descriptio, weshalb Quintillian zu der Formulierung der evi-
dentia in narratione (Quintillian, Institutio 4,2,63) findet. Vgl. hierzu für eine Quintillian wieder stärker
rezipierende Tradition ab der Frühen Neuzeit: Heinrich F. Plett: Evidentia. Zur Rhetorik der Präsenz in
den artes der Frühen Neuzeit. In: Norm und Poesie: Zur expliziten und impliziten Poetik in der lateini-
schen Literatur der Frühen Neuzeit. Hrsg. von Roswitha Simons, Beate Hintzen. New York et al. 2013,
S. 255–296, dort bes. S. 255–258.
 Das im Laborintus Eberhards des Deutschen enthaltene geistliche Beispielgedicht schließt mit
einem – über eine Randglosse – identifizierten Beispiel für die demonstratio, welches die Erzählung
von Joseph in Ägypten darstellt (Eberhard: Laborintus, Vv. 573–593): Gratia cum puero naturae plena
faveret | Firmus ei patris invigilavit amor. | Insuper apta puer quia vidit somnia, fratrum | Spiritus invidit:
combibit ira dolum. | Praevidit dolus insidias. Puero veniente | Dixerunt: ‚Somnus cui favet ecce venit. |
Occidat et videamus ei quid somnia prosint.‘ | Sed Deus innocuo vera medela fuit. | Venditus Aegypti prae-
fectus claruit. Omnem | Afflixit terram non moderata fames: | Suffecit panis Aegypto; namque salutis |
Sola Joseph cura dispositura fuit. | Defecitque Jacob alimonia, cumque timeret | Pro pueris, venit nuntia
fama ferens: | Fruges Aegyptus vendit. Fratres abierunt | Deni, patre suo praecipiente Jacob. | Deficiente
cibo rursus rediere, parenti | Dixerunt: vivit filius ecce tuus. | Spiritus illius et vita revixit, et inquit: | ‚Ne
mors praeveniat, vado videre Joseph‘; | Venit in Aegyptum nato mediante receptus | Israel, et Dominus
multiplicavit eum (Übers. [Vollmann]: „Da dem Knaben die volle Gunst der Natur gewogen war, | ver-
wandte die feste Liebe des Vaters große Sorge auf ihn. | Da der Knabe obendrein passende Traumbilder
sah, war | der Geist der Brüder von Neid erfüllt. Der Zorn sog die List ein. | Die List traf Vorsorge für den
Hinterhalt. Als der Knabe kam, | sagten sie: ‚Siehe, hier kommt, dem der Schlaf gewogen ist. | Er soll
umkommen und wir sollen sehen, was ihm die Traumbilder helfen.‘ | Aber Gott war dem Unschuldigen
ein wahres Heilmittel. | Der Verkaufte glänzte als Befehlshaber Ägyptens. Die gesamte | Erde traf eine
keineswegs mäßige Hungersnot. | Das Brot reichte für Ägypten, denn Joseph war bestrebt, | sich die
alleinige Sorge um das Wohl zum Grundsatz zu machen. | Auch Jakob mangelte es an Nahrung, und
während er um seine Knaben | fürchtete, kam die Botin Fama und berichtete: | ‚Ägypten verkauft
Früchte.‘ Zu zehnt gingen die Brüder | auf Anordnung ihres Vaters Jakob fort. | Aus Mangel an Speise
kehrten sie nochmals zurück, dem Vater | sagten sie: ‚Siehe, dein Sohn lebt.‘ | Geist und Lebens des
Vaters erwachten erneut, und er sagte: | „Nicht soll der Tod mir zuvorkommen – ich gehe, um Joseph
zu sehen!‘ | Nach Ägypten gelangte, durch Vermittlung seines Sohnes aufgenommen, | Israel, und der
Herr schenkte ihm reiche Nachkommenschaft.“).
 Dabei soll nicht geleugnet werden, dass ein Formbewusstsein für die praegnans descriptio verbis
existiert hat. Sowohl die Poetiken selbst als auch die Rezeption und Überlieferung der ‚Stücke‘ doku-
mentieren dieses Bewusstsein deutlich. Kritikabel ist hingegen die polare Unterscheidung der beiden
Elemente, die sich – wie zu zeigen versucht worden ist – in den Poetiken vielmehr als graduelle Diffe-
renzierung derselben deskriptiven Techniken entwickelt. Es wäre zu fragen, ob dieses graduierende
Verständnis von Beschreibung in Hinblick auf ein historisch adäquates Verständnis vormoderner Lite-
ratur dem strikt polaren bei Barthes nicht vorzuziehen wäre. Implizite Zweifel an der antipodischen

332 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



versalisierte – Auffassung, dass deskriptive Elemente notwendig der Mimesis dienen
sollen, dass die descriptio ein ‚Porträt‘ sein solle.176 Es sei betont, dass damit keine ka-
tegorische Aussage über die Mimesisfähigkeit der (mittelalterlichen) Literatur und ihrer

Trennung von Handlung und Beschreibung, welche jedoch nicht zu einer Überwindung sondern wiede-
rum eher zu einer Naturalisierung bzw. Universalisierung der beiden Kategorien führt, indem hier dis-
tinkte ‚Textmodi‘ gegen ihre vermischte Realisierung in Texten, eine vermeintlich natürliche ‚Idee‘
gegen ihre kontaminierende Ausformung abgegrenzt werden, artikulieren sich bei Wolf Schmid: Ele-
mente der Narratologie. 3. Aufl. Berlin/Boston 2014, S. 6 f.: „Obwohl die Textmodi narrativ und deskrip-
tiv eine klare Opposition bilden, sind die Grenzen zwischen narrativen und deskriptiven Texten
fließend und ist die Zuordnung von Texten zu den beiden Kategorien oft eine Frage der Interpretation.
Jede Narration enthält, wie bereits erwähnt wurde, notwendigerweise deskriptive Elemente. Schon die
Darstellung einer Ausgangs- oder Endsituation kommt nicht ohne ein Minimum von Beschreibung
aus. Und umgekehrt kann eine Deskription durchaus narrative Momente benutzen, um eine Situation
zu veranschaulichen, um die es letztlich geht. Ausschlaggebend für den deskriptiven oder narrativen
Charakter des Textes ist nicht die Menge statischer oder dynamischer Segmente, sondern ihre Gesamt-
funktion im Zusammenhang des Werks. Und diese Funktionalität kann durchaus hybrid sein. Bei den
meisten Texten wird man bestenfalls von einer Dominanz eines der beiden Modi sprechen können. Die
Zuweisung dieser Dominanz ist natürlich interpretationsabhängig. Wenn ein Text etwa nur die Be-
schreibung zweier Situationen enthält, kann man ihn genau so gut als deskriptiv wie als narrativ inter-
pretieren. (Letzteres setzt natürlich voraus, dass zwischen den Situationen eine Äquivalenz besteht.)
Wer diesen Text als Narration liest, wird das Unterschiedliche im Gemeinsamen fokussieren und dafür
eine Veränderung konjizieren. Wer den Text hingegen als Deskription versteht, wird die Differenz der
Situationen eher als Differenz von repräsentativen Facetten ein und desselben zu beschreibenden Phä-
nomens betrachten und sich auf das Gemeinsame im Verschiedenen konzentrieren.“ Demgegenüber ist
anzumerken, dass die descriptio ebenso wie die digressio einerseits aus einem Nukleus der materia her-
vorgehen und sich desweiteren vom Kleinen ins Große entwickeln, das heißt stets als an den Gegen-
stand der Narration gebunden bzw. aus ihm abgeleitet verstanden wird. Wenn die Trennung von
Beschreibung und Handlung nach Schmid also im Auge der Betrachtenden liegt, so muss als spezifi-
sche Perspektive der Poetiken festgehalten werden, dass der über den Ursprung in der materia geleis-
tete Zusammenhalt der Elemente höher zu veranschlagen ist als die ‚modale‘ Trennung derselben, vor
allen Dingen aber auch, dass die narratio selbst nicht in einem modernen Sinne von ‚Handlung‘ zu
denken ist. Sie bietet entsprechend nicht den ‚orthodoxen‘ Gegenpol, der notwendig ist, um die descrip-
tio als modernen ‚Textmodus‘ Beschreibung gegen sie abzugrenzen.
 Die descriptio demgegenüber als Mittel der Mimesis zu verstehen, mag vielleicht auch die Langzeit-
folge eines veränderten Kunstverständnisses sein, das in Lessings Laokoon mustergültig entwickelt ist.
Horst Wenzel: Repräsentation und Wahrnehmung. Zur Inszenierung höfisch-ritterlicher Imagination im
‚Welschen Gast‘ des Thomasin von Zerclaere. In: Zeichen – Rituale – Werte. Internationales Kolloquium
des Sonderforschungsbereichs 496 an der Westfälischen Wilhelms-Universität Münster. Hrsg. von Gert
Althoff. Münster 2004 (Symbolische Kommunikation und gesellschaftliche Wertesysteme. Schriften-
reihe des Sonderforschungsbereichs 496, Bd. 3), S. 303–325, hier S. 304, formuliert in Hinblick auf das
Bildprogramm desWelschen Gastes Thomasîns von Zerklaere: „Wir müssen uns vergegenwärtigen, daß
die Kategorien Lessings, die grundlegend für die systematische Trennung von Text und Bild geworden
sind, uns den zutreffenden Blick auf die mittelalterlichen Verhältnisse eher verstellen als eröffnen.“
Hierzu – immer noch lesenswert und instruktiv, mit dem Hinweis auf zeitgenössische Kritik an Les-
sing – Walter Haug: Gebet und Hieroglyphe. Zu Bild- und Architekturbeschreibung in der mittelalterli-
chen Dichtung. In: ZfdA 106 (1977), S. 163–183, hier S. 165 f.: „Lessing entwirft eine Ästhetik, die
vorgibt, sich aus der Eigengesetzlichkeit der einzelnen Künste abzuleiten; in Wirklichkeit benützt er die

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 333



deskriptiven Passagen getroffen ist. Transhistorisch ist es sinnvoll, entsprechende
Theorieentwürfe an jeder Literatur zu erproben. Im vorliegenden Versuch geht es allein
darum, einen historischen Rahmen zu rekonstruieren, für den in der Forschung viel-
fach behauptet worden ist, er habe eine mimetische Grundintention.177 Was, schließ-
lich, kann einer Zeit, die kein erkennbares Bedürfnis nach mimetischer Malerei hat,178

ferner liegen als in ihrer Literatur mimetisch zu malen?

Auseinandersetzung mit dem ästhetischen Synkretismus seiner Zeit nur als Aufhänger für eine norma-
tive Kunsttheorie, die auf Vorentscheidungen ganz anderer Art beruht.“
 Diese lässt sich jedoch nach meiner Auffassung aus den Quellen nicht so direkt ableiten, wie es –
seit Faral – häufig behauptet worden ist. Obgleich es sicherlich nicht von der Hand zu weisen ist – und
hier auch gar nicht versucht werden soll! –, dass Literatur und Sprache grundlegend ein deiktischer
Charakter eignet, wie es bspw. Horst Wenzel: Wahrnehmung und Deixis. Zur Poetik der Sichtbarkeit in
der höfischen Literatur. In: Visualisierungsstrategien in mittelalterlichen Bildern und Texten. Hrsg. von
Horst Wenzel, C. Stephen Jaeger. Berlin 2006 (Philologische Studien und Quellen 195), S. 17–43, hier
bes. S. 17–28, überzeugend dargelegt und prägnant an Beispielen aus Wolframs Parzival belegt hat
(ebd.), so führt es indessen zu weit, die Intention einer ‚mittelalterlichen descriptio-Lehre‘ auf eine
mimetische bzw. deiktische Strategie, auf Visualisierung, festzulegen. Nicht nur beziehen die Poetiken –
im Gegensatz zur zeitgenössischen Kognitionstheorie – sich nicht ausdrücklich auf mentale Bilder, son-
dern die einseitige Festlegung der descriptio auf Visualisierung verdeckt zugleich ihre wesentliche argu-
mentative Funktion und damit zugleich angelagerte diskursive Formationen, welche sich in der
Argument-descriptio sedimentieren.
 Von Mimesis im ‚energeischen‘/‚enargeischen‘ Sinne ist Präsenz abzugrenzen. Die in den Roma-
nen immer wieder betonte Als-ob-Wirkung von Malerei und bildender Kunst, die sich mit – es sei kon-
zediert: modernen – Vorstellungen von Mimesis in Hinblick auf die ihnen zeitgenössische Malerei/
Plastik/Teppichweberei nicht zur Deckung bringen lässt, ließe sich verschieden interpretieren, näm-
lich einerseits als Überschreitung der eigenen Kunstauffassung (im Grabmal in Flore und Blanscheflur
bspw. als eine Art von ‚Orientalismus‘ oder in Enites Satteldecke als Verweis auf die magische Her-
kunft, die mit mimetischer Wirkung assoziert wird) oder andererseits als Funktion jener Realpräsenz,
die auch Heiligenbilder haben können, ohne deshalb mimetisch, nämlich: exakt abbildend, im moder-
nen (oder antiken) Sinne zu sein. Die Wendung gegen mimetische Prinzipien bzw. die resultierende
Bedürfnislosigkeit hinsichtlich mimetischer Darstellungsweisen scheint aus einem christlichen Theolo-
gumenon zu entspringen, welches der ‚unähnlichen Ähnlichkeit‘ zwischen Abbildung und Kreatur be-
darf, damit Zeichen und Bezeichnetes nicht verwechselt werden können. (Vgl. etwa Berthold Hinz:
Venus – Luxuria – Frau Welt. Vom Wunschbild zum Albtraum zur Allegorie. In: Münchner Jahrbuch
der bildenden Kunst 54 [2003], S. 83–104, der ein theologisches Bildproblem und für die Plastik bis
zum 12. Jh. eine hieraus resultierende Strategie der Verfremdung nachzeichnet: „Aus Identifikationsbil-
dern [...] wurden Zerrbilder – so zugerichtet, daß sie nicht mehr zum Idol, damit auch nicht mehr zur
Identifikation, als Spiegel der Menschen taugten“ [ebd., S. 83].) Dass der Signifikant seinem Signifikat
jedoch unähnlich ist, um die Verführung und Täuschen der Betrachtenden, also die Inklination zur
Sünde, zu vermeiden, stört weder die Zeichenrelation noch die damit gestiftete lebendige Präsenz des
Bezeichneten im Bezeichnenden. Auf das Auseinandertreten von ‚Porträtähnlichkeit‘ und Individualität
am Beispiel der Schwesternminiaturen des Hortus deliciarium hat für die germanistische Mediävistik
bspw. Susanne Bürkle: Die Offenbarungen der Margareta Ebner. Rhetorik der Weiblichkeit und der au-
tobiographische Pakt. In: Weibliche Rede – Rhetorik der Weiblichkeit. Studien zum Verhältnis von Rhe-
torik und Geschlechterdifferenz. Hrsg. von Doerte Bischoff, Martina Wagner-Egelhaaf. Freiburg i.Br.
2003 (Reihe Litterae 93), S. 79–102, hier S. 79 f., hingewiesen, indem sie auf eine Studie von Bruno Reu-

334 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Setzt man hingegen ein semiotisches Verständnis für die Malerei an, so darf das
Horaz-Diktum, das die Poetiken aufnehmen, ungebrochen gelten. Ut pictura poesis
bedeutet dann: Wie die Malerei ist auch die Dichtung eine Abfolge von (unähnlichen)
Zeichen.179 Die descriptio schildert Schönheit nicht, sie repräsentiert sie. Die demons-
tratio löst ihre Darstellung in eine Sukzession von Handlungen auf. Auch das Docu-
mentum de modo et arte dictandi et versificandi zitiert den berühmten Horaz-Passus
eben nicht in Hinblick auf eine mögliche Verlebendigung eines einzelnen ‚Bildes‘ –
wie es in der Forschung verkürzend dargestellt worden ist180 –, sondern – ganz im

denbach: Individuum ohne Bildnis? Zum Problem künstlerischer Ausdrucksformen von Individualität
im Mittelalter. In: Individuum und Individualität im Mittelalter. Hrsg. von Jan A. Artsen, Andreas Speer.
Berlin/New York 1996, S. 807–818, referiert. – Auch für den Anticlaudianus – als eines der Kernbeispiele
für die praktische Verwendung der descriptio-Technik – lässt sich argumentieren, dass die hier vorfind-
lichen descriptiones keinen mimetisch-illusionistischen Charakter ausprägen bzw. zumindest nicht so
rezipiert werden. Für die Anticlaudianus-Rezeption in der Bebilderung der Veroneser Hs. CCLI konsta-
tiert Christel Meier: Die Rezeption des Anticlaudianus Alans von Lille in Textkommentierung und Illus-
tration. In: Text und Bild. Aspekte des Zusammenwirkens zweier Künste in Mittelalter und früher
Neuzeit. Hrsg. von Christel Meier, Uwe Ruberg. Wiesbaden 1980, S. 408–549, hier: S. 465, in Hinblick
auf die dem Text durchgängig beigefügten Zeichnungen: „Das Nichtbeachten von Personenidentitäten
in Kleidung und Attributen, das wiederholte Hinzeigen der Personen auf die Textkolumne, die vernach-
lässigte Gesichterzeichnung sind verschiedenartige Anzeichen dieses mangelnden Interesses an der
Evozierung einer Illusion in der Handlungsabbildung.“ Es ließe sich einwenden, dass hier eine mediale
Differenz zwischen Text und ‚Illustration‘ vorliegt, dass also mithin die jeweilige pragmatische Dimen-
sion von Text und bildhafter Rezeption nicht übereinstimmen und die Zeichnungen deshalb dort keine
mimetische Dimenion entwickeln müssen, wo der Text es tut, dass also die anti-mimetische Zeichnung
nicht einen anti-mimetischen Charakter des Textes verbürgen. Nichtsdestoweniger dokumentierte auch
diese Differenz, sofern man sie denn annehmen mag, ebenfalls ein mangelndes Interesse an einem
mimetischen pictura-Begriff.
 Die Analogie zwischen Dichtung und Malerei kann sicherlich weitergeführt werden. Es wäre zu
erwägen, ob die episodische Struktur der Texte und die sequentielle Ordnung von Bildern (seien es
bspw. stationenhafte Tafelbilder des Lebens Jesu oder auch Bildsequenzen wie die sog. Iwein-
Fresken auf Rodenegg) sich nicht grundlegend entsprechen. Malerei versucht hier offensichtlich zu
leisten, was Lessing ihr kategorisch als wesensfremd abspricht, nämlich zeitlich diachrone Sukzes-
sion. Dass Diachronie dem Bild wesensfremd sei, ist angesichts der Tatsache, dass Malerei sie fak-
tisch jahrhundertelang dargestellt hat, offenkundig eine (‚moderne‘) Setzung Lessings. Das – teils
durch Namensbeischriften auch selbst schriftgestützte – bildliche Erzählen scheint bedeutender zu
sein als Mimesis. Auch hierfür lassen sich in den Texten Belege finden: Lancelot malt seine Zelle mit
einer Bildfolge aus, die er durch Beischriften vereindeutigt. Das wunderbare und magische Grabmal
der Blanscheflur überführt, so gesehen, die Statik der einzelnen Plastik mittels magischer Beweglich-
keit in die zeitliche Sukzession, die zur Darstellung einer Ereignisfolge notwendig ist.
 So bei beispielsweise bei Pastré, Vergleichende Ästhetik, S. 301, der einen Auszug der nachfolgen-
den Documentum-Stelle (ebd., Anm. 19: similis est picturae vili quae placet longius stanti, sed displicet
propius intuentui) isoliert zitiert und unmittelbar auf die Personenbeschreibung bezieht, wodurch der
Eindruck erweckt wird, dass hier von einer „Lehre der Personendarstellung“ die Rede sei, in welcher
äußere und innere Beschreibung einer Figur aufeinander bezogen sein sollten. Von äußerer und inne-
rer Beschreibung – im Sinne von Matthäus‘ descriptio superficialis und intrinseca – ist hier indessen
nicht die Rede!

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 335



Sinne einer Theorie des Wortzeichens – im Zusammenspiel von Ornament und Sinn
bei der ‚Zusammenfügung der Worte‘ (verborum junctura), womit eine kompositori-
sche Ebene abgedeckt ist, die sowohl das Detail des Textes als auch seine Ganzheit
als Summe der Zusammenfügungen meint. Das Documentum verlangt dabei, dass
das Ornament ein Sprachzeichen sei, welches zum Sinn der Worte beiträgt. Seine
Ähnlichkeit zur pictura bestehe dann (im Rekurs auf Horaz’ ut pictura poesis) darin,
dass das Detail – der Dichtung wie des Bildes – zum Ganzen stimmen müsse:

1. Unus modus est utendi ornata facilitate, alius modus est utendi ornata difficultate. 2. Sed hoc
adjiciendum quod nec facilitas ornata nec difficultas ornata nec difficultas ornata est alicujus pon-
deris, si ornatus ille sit tantum exterior. Superficies enim verborum ornata, nisi sana et commen-
dabili nobilitetur sententia, similis est picturae vili quae placet longius stanti, sed displicet
propius intuentui. Sic et ornatus verborum sine ornatu sententiarum audienti placet, diligenti in-
tuenti displicet. Superficies autem verborum ornata cum ornatu sententiae similis est egregiae pic-
turae, quae quidem, quando propius inspicitur, tanto commendabilior invenitur. Unde dicit
Horatius:

[Poét. 362] Ut pictura, poesis: erit quae, si propius stes,
Te capiet magi; et quaedam, si longius abstes ...

[366] Hac placuit semel; hoc decies repetita placebit.

Cogitandum igitur prius est de sententia quam cogitemus de verborum junctura. Mortua sunt
enim verba si non incolumi nitantur sententia, quae quodam modo anima est verbi. Cum constite-
rit de sententia, procedendum est ad verba, diligentiam adhibendo, ut series verborum sit ornata.

(Documentum II,3,1–2)181

Die Vergleichbarkeit zwischen poesis und pictura liegt hier also nicht auf der Ebene
einer mimetischen Qualität, sondern in einem kompositionellen Moment, das die
Ebene des ornatus auf Wort- und Satzeben mit der Ebene der narrativen Syntax
vermittelt.

Es bleibt sicherlich zu diskutieren, inwiefern hier eine Dichotomie vom Innen und
Außen (superficies verborum ornata) der Worte erzeugt wird, welche homolog zu den

 Übers. (Parr).: „1. There is one method for using ornamented facility, another method for using
ornamented difficulty. 2. [...] But this should be added that neither an ornamented facility nor an orna-
mented difficulty is of any value if that which has been ornamented is only exterior. For an ornamented
surface of words, unless it is enriched by a sound and commendable significance, is like a worthless
picture which pleases one standing far away from it, but displeases one looking more closely. So the
ornamentation of word without ornamentation of meaning pleases the listener, but displeases the care-
ful thinker. But an ornamented surface of words with ornamentation of meaning is like a famous pic-
ture, which when it is inspected more closely is found still more commendable. Whence Horace says: ||
Poetry is like a picture: One captures your interest | More the nearer you stand; another, the farther
away ... | This has pleased but once; that will please ten times over. || Therefore we should consider the
meaning before we think of joining words. For words are dead if they do not rest on sound meaning,
which in fact, is the life of the word. When one is certain about the meaning, proceed to the words by
employing diligence so that the series of words may be ornamented.“

336 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



bereits diskutierten Dichotomien verläuft. Es bliebe zu prüfen, wie weit das Innen
(Sinn, wichtig) und Außen (Ornament, nichtig) des Textes mit dem Innen (homo inte-
rior, Adam, Seele, Geist, ewig) und Außen (homo exterior, Eva, Körper, Fleisch, ver-
gänglich) des Menschen identifizierbar werden, inwiefern also auch die Poetik von
einer geschlechtlich grundierten Vorstellung des Ornamentalen geprägt ist, in welcher
weibliche Elemente (tentativ: Ornament) männlichen (tentativ: Sinn) gegenüber stehen
und Schönheit der Dichtung zu einem Analogon der schönen Frau wird. Ob diese Ho-
mologie in den Poetiken aktiv zum Tragen kommt, oder ob sie ein Produkt der Analyse
ex post ist, bliebe an den Texten zu prüfen!182

 Nurmehr andeutungsweise sei daran erinnert, dass der Laborintus Eberhards des Deutschen
neben der personifizierten Grammatica auch deren „Begleiterin“, Poesis, auftreten lässt. Die Rahmen-
handlung erzählt, in eindeutiger Anlehnung an die Rolle der Natura im Anticlaudianus (vgl. hierzu im
Folgenden Kap. VI.1), die Fleischwerdung eines neuen Grammatiklehrers, auf welchen das schwere
Schicksal wartet, bei schlechter Bezahlung und ausbleibender Anerkennung nur die Rudimente der Bil-
dung, nämlich die erste der septem artes, und nicht die höheren Weihen der Wissenschaft vermitteln
zu dürfen, wobei die Grammatik zudem eine problematische, da moralisch-ethisch indifferente ars dar-
stellt, da ihre Lehren auch der plausiblen Darstellung der Lüge dienen können (Eberhard: Laborintus,
Vv. 107 f.). Auf eine Klage der Natura, welche dieses Kind lieber nicht gezeugt hätte, folgt eine erste
Lehre für den Säugling, welche diesem von Fortuna erteilt wird. Bald säugt der Knabe an der milchvol-
len Brust der Grammatica. Deren Begleiterin, die Poesis (V. 224), ist es schließlich, welche dem Knaben
ihre Lehren erteilt, die den Hauptteil des Laborintus bilden, welche eine erkennbar aus der Ars versifica-
toria des Matthäus, der Poetria nova Galfreds und anderen zusammengezogene, hochkondensierte Mi-
niaturpoetik bilden. Nicht nur ist hier bemerkenswert, dass die Poesis als eigenständige Personifikation
eingeführt wird, welche als vermittelnde und zum Erlernen der grammatikalischen Grundkenntnisse
nützliche Kunst eingeführt wird, sondern zudem der Umstand der betonten Körperlichkeit der säugen-
den Mutter. Vergleichend ließe sich der Beginn der Augustinischen Confessiones heranziehen, in denen
der Akt des Säugens vor allen Dingen der Betonung der Fleischlichkeit – und damit bei Augustinus
stets auch: der Belastung durch die ererbte Sünde des Fleisches – des Kindes dient; dazu im Folgenden
Kap. V.4.1, S. 573–583.

IV.1 Die Schönheitsbeschreibung in den lateinischen Poetiken 337



IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen
und volkssprachlichen Dichtung

GUILDENSTERN
Happy, in that we are not over-happy: on Fortune’s cap we are not the very button.
HAMLET
Nor the soles of her shoe?
ROSENCRANTZ
Neither, my lord.
HAMLET
Then you live about her waist, or in the middle of her favours?
GUILDENSTERN
Faith, her privates we.
HAMLET
In the secret parts of Fortune? O, most true, she is a strumpet ... What news?
(Shakespeare: Hamlet II/2183)

Nachdem als poetorhetorischer ‚Ort‘ der Schönheitsdarstellung dasjenige Mittel identi-
fiziert ist, welches mit Matthäus von Vendôme – in Abgrenzung zu seinem allgemeinen
descriptio-Begriff und dem Vulgärbegriff der Forschung – als descriptio membrorum
oder descriptio superficiale benennbar ist, soll der Einsatz desselben, ausgehend vom
letzten der zu besprechenden ‚Poetiker‘, nämlich Johannes de Garlandia, an einigen
zentralen lateinischen Dichtungen des 12. und 13. Jahrhunderts sowie – sofern vorhan-
den – an deren Retexten überprüft werden. Hierzu zählen vor allen Dingen jene Texte,
auf welche die (germanistische) Forschung immer wieder – teils mit pauschalen Hin-
weisen auf die kalokagathía-These – verweist, indem sie sie als handwerkliche Muster
für die volkssprachlichen descriptiones versteht. Die zentrale, häufig reproduzierte Aus-
sage ist dabei: bereits in der lateinischen Dichtung finde sich die Entsprechung von
Schön und Gut im Verhältnis von äußerer und innerer Schönheit; dies sei ein beliebter
Topos der Latinität, welcher in der vernakularen Literatur reproduziert würde.184 Diese
häufig als Referenzpunkte heranzitierten Texte sind insbesondere die beiden des Alanus

 Übers. (August Wilhelm Schlegel): „GÜLDENSTERN. Glücklich, weil wir nicht überglücklich sind. Wir
sind der Knopf nicht auf Fortunas Mütze. HAMLET. Noch die Sohlen ihrer Schuhe? ROSENKRANZ. Auch das
nicht, gnäd’ger Herr. HAMLET. Ihr wohnt also in der Gegend ihres Gürtels, oder im Mittelpunkt ihrer
Gunst? GÜLDENSTERN. Ja wirklich, wir sind mit ihr vertraut. HAMLET. Im Schoße des Glücks? O sehr wahr!
sie ist eine Metze. Was gibt es Neues?“
 Der in der Forschung kursierende stark verkürzende, auf Curtius zurückgehende Topos-Begriff
wäre eigens aufzuarbeiten. Der Hinweis, ein Textelement sei ‚topisch‘, hat häufig – gerade in Textkom-
mentaren – zu einer Scheinevidenz ohne eigentliche explikative Kraft geführt, insofern das Konstatie-
ren des Topisch-Seins die Analyse ersetzt. Vgl. bspw. den Tristan-Kommentar von Lambertus Okken,
Kommentar zum Tristan, Bd. 1, S. 84 f., und Bunte, Der Tristan. – Eine Diskussion des Topos-Begriffs
bei Curtius bietet jüngst Daniel Eder: Der Natureingang im Minnesang. Studien zur Register- und Kul-
turpoetik der höfischen Liebeskanzone. Tübingen 2016 (Bibliotheca germanica 66), S. 51–53, hier
bes. auch Anm. 135 u. 136.

338 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



ab Insulis (Alain de Lille), nämlich der Planctus naturae, hier insbesondere die Beschrei-
bung der Natura, und der Anticlaudianus,185 welche hier um den Architrenius des Johan-
nes de Hauvilla ergänzt werden, der direkten Einfluss auf die Ars poetica des Gervasius
von Melkley hatte.186 Zudem lassen sich auch in den Allegorien diskursive Elemente iso-
lieren, die ubiquitär und wiederum in den Poetiken identifizierbar sind, zu welchen
jene in einem bis heute umstrittenen Abhängigkeitsgefüge stehen.187 Für die gegenwär-
tige Fragestellung ist die Richtung dieser Beziehungen nicht von ausschlaggebendem
Interesse, zeigt sich doch insgesamt, dass die Poetiken und die Allegorien ein gemeinsa-
mes poetologisches, in meinen Augen aber auch diskursives Feld bilden, gleichwohl
sich jeweils systematische Interferenzen im Hinblick auf Anspruch, Erzählhaltung, Gat-
tungszugehörigkeit und Textintention zeigen mögen.

Die lateinischen Allegorien werden im Folgenden aus dem Grunde als erste Text-
sorte herangezogen, weil ihre enge konzeptionelle Verbindung zu den Poetiken in der
Forschung immer schon behauptet worden ist. Gleichwohl stößt man auf eine mar-
kante Differenz zwischen den Präskripten der Poetiken zur descriptio und dem Vorkom-
men derselben in den lateinischen Allegorien, insofern erstere die Verwendung der
descriptio in Hinblick auf narrativische Motivierung explizieren,188 letztere – in der Ver-
wendung von descriptiones zur Darstellung personifizierter Abstrakta – die Beschrei-
bung tatsächlich anders, nämlich eben ‚allegorisch‘ und nicht narrativ-argumentativ
nutzen. Hier entsteht also auch interpretatorisch ein Hiatus. Es gilt entsprechend im
Folgenden, den narrativen (kausal-finalen) und den allegorischen (tentativ: ‚signifikati-

 Wegweisend hierfür ist die Studie von Christoph Huber: Die Aufnahme und Verarbeitung des Ala-
nus ab Insulis in mittelhochdeutschen Dichtungen. Untersuchungen zu Thomasin von Zerklære, Gott-
fried von Straßburg, Frauenlob, Heinrich von Neustadt, Heinrich von St. Gallen, Heinrich von Mügeln
und Johannes von Tepl. München 1988 (MTU89), geworden. Vgl. erneut Christoph Huber: Die personifi-
zierte Natur. Gestalt und Bedeutung im Umkreis des Alanus ab Insulis und seiner Rezeption. In: Bild-
hafte Rede in Mittelalter und früher Neuzeit. Probleme ihrer Legitimation und ihrer Funktion. Hrsg. von
Herfried Vögel et al.Tübingen 1992, S. 151–172. – Besonders in die Diskussion gebracht wurden Ein-
flüsse von und Ähnlichkeiten zu den Werken des Alanus auch für Hartmanns von Aue Erec.
 Die Ars poetica zitiert Verse aus dem Architrenius als Beispiel; vgl. Wetherbee, Johannes de Hau-
villa: Architrenius, S. 268, Anm. 25.
 Die Philologie hat große Mühen darauf verwandt zu klären, ob die Werke des Alanus von den
Lehren des Matthäus beeinflusst sind oder ob umgekehrt die Poetiken ihre Präzepte aus dem Vorbild
der ersten großen Allegorien ziehen. Johannes B. Köhler nutzt seine rezente Ausgabe und Überset-
zung des Planctus in Kommentarteil und Anhang für eine umfassende Aufarbeitung des Verhältnisses
von Planctus und Ars versificatoria (vgl. Alanus ab Insulis: De planctu Naturae. Textus, Translatio
una cum Annotationibus. Hrsg. von Johannes B. Köhler. Münster 2013 [Texte und Studien zur euro-
päischen Geistesgeschichte, Reihe A, Bd. 2], hier bes. im Kommentar S. 216 f. sowie im Anhang „Zur
Ars versificatoria von Mathieu de Vendôme: Ein Vergleich zwischen der Ars versificatoria und dem
Planctus Nature [sic]“, hier: S. 565–580).
 Es sei hier an das Kernbeispiel der Ars versificatoria des Matthäus erinnert, welche die Beschrei-
bung der Schönheit einer jungen Frau dann fordert, wenn die Handlung eines Mannes als Konsequenz
derselben plausibilisiert werden soll (vgl. Ars vers. I.40). Vgl. hierzu Kap. IV.1.1.

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 339



ven‘/‚semiotischen‘) Einsatz der descriptio membrorum zu kontrastieren und auf ihre
diskursive Schnittmenge hin zu analysieren. Dabei wird sich zeigen, dass die Allegorien
die descriptiones membrorum tatsächlich nicht im Sinne narrativer Motivierung einset-
zen, sondern allein ihren Zeichencharakter, der ihnen auch in erzählender Dichtung
als protonarratives Implikat eignet, ausbeuten.189

Aus der Analyse der lateinischen Allegorien werden sich im Folgenden zudem
sigifikante thematische Felder ergeben, welche jeweils exkursartig bis in die spätere,
volkssprachliche Texttradition hinein verfolgt werden sollen. So bietet das Epithala-
mium den Anlass, die descriptio membrorum als Grenzfall in Hinblick auf die Sonder-
rolle der Gottesmutter Maria in mulieribus zu diskutieren. Es wird sich zeigen, dass in
den Texten, die der Verherrlichung Mariens dienen, die Felder transzendenter und
immanenter Schönheitszuschreibungen und -diskurse unlöslich zu interferieren be-
ginnen, wobei die Friktionen oftmals bewusst präsent gehalten werden, um der Ver-
mischung derselben vorzubeugen, teils jedoch auch nivelliert. Diese Phänomene
lassen sich weiterverfolgen anhand eines der erfolgreichsten Marientexte der lateini-
schen Tradition, der Vita rythmica salvatoris et beate marie virginis, sowie einiger sei-
ner volkssprachigen Posttexte. Der Planctus naturae und der Anticlaudianus des
Alanus ab Insulis bieten Anlass, die Rolle der Schönheit im Rahmen der innerweltli-
chen Prokreationsinstanzen Natura und Venus auszuloten und ihre Reflexe in die
Volkssprache hinein zu verfolgen, wozu zunächst hauptsächlich allegorische Texte,
wie der Rosenroman und einige der sogenannten ‚Minnereden‘ herangezogen wer-
den. Zum Schluss wird die exemplarisch erarbeitete Reihe durch einen Rückbezug
auf die Cosmographia der Bernardus Silvestris perspektiviert, um den ‚Ort‘, den weib-
liche Körperschönheit im Rahmen der descriptio membrorum erhält, genauer im Kon-
text einer (in Kap. IV.1.1 schon angedeuteten) Anthropologie zu bestimmen.

IV.2.1 Die Einzige ihres Geschlechts –Marianische Schönheit als Grenzphänomen
körperlicher Schönheit bei Johannes von Garlandia und in der Tradition
der Marienleben

Am Beispiel eines Textes des Johannes de Garlandia, der hier zunächst in seiner
Personalunion als Dichter und Poetiker von Interesse ist, lassen sich wesentliche
Elemente der bisher dargestellten descriptio-Technik und die in ihr implizierten Dis-
kursmuster zur physischen Schönheit verdeutlichen.190 Die Auskünfte, welche
seine Poetria de arte prosaica, metrica et rithmica oder Parisiana Poetria zur descrip-

 ‚Ausbeutung‘ verstehe ich hier in Anlehnung an Rainer Warning (Warning, Lyrisches Ich).
 Der Titel des Kapitels referiert auf den Titel eins Buches von Marina Warner: Alone of all her Sex.
The Myth and the Cult of the Virgin Mary. New York 1983. Warner bietet eine Darstellung des Marien-
kultes, die zwar von einem philologischen Standpunkt aus nicht befriedigend ist, die jedoch einige zen-
trale Einsichten bietet, wie diejenige, dass die Heilige Maria nicht allein eine Vorbildfunktion für

340 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



tio gibt, sind – gegenüber Matthäus, Gervasius und Galfred – denkbar unspezifisch.
Die Poetria, die stark in Richtung einer Briefkunst, einer Ars dictaminis, tendiert,
handelt das Prinzip der descriptio nur sehr knapp und anhand eines Beispiel-
Briefes ab, wobei kein Zusammenhang zur Schönheitsdarstellung entsteht.191

Das groß angelegte Mariengedicht des Johannes, das Epithalamium Beate Virginis
Marie,192 aus welchem in der Parisiana Poetria immer wieder zitiert wird, weist hinge-
gen descriptiones auf, welche in Form und Funktion den Prinzipien der bisher bespro-
chenen Poetiken entsprechen. Der Text erzählt in zehn Büchern von Maria als Braut

Frauenrollen hat, sondern vor allen Dingen als uneinholbare, ewige Leitdifferenz, als großes, uner-
reichbares ‚Anderes‘ der kreatürlichen Weiblichkeit wirkt.
 Johannes behandelt die descriptio als Secundus Modus Ampliandi Materiam und gibt jenseits dieser
Einordnung keine weiteren Regeln oder systematischen Hinweise: Item ampliatur materia per Descrip-
tionem quod est quandoque necessarium tam in poematibus quam in dictaminibus, ut in presenti patet
dictamine quod nouus inceptor fratri uel alii amicorum poterit delegare (Parisiana Poetria IV,345–348;
Übers. [Lawler]: „Material is also amplified by Vivid Description, which is sometimes necessary in letters
as well as in poems, as is clear in the present letter, which the new inceptor might send to his brother
or another of his relatives“). Nach einer kurzen Einleitung von wenigen Sätzen wird dieser Brief nun
durch ein Beispiel von descriptio amplifiziert, an welchem auffallen muss, dass es der Vulgärdefinition
der Forschung eben nicht entspricht und zudem in höchstem Maße anti-mimetisch ist: Hoc dicto, amp-
lietur materia per Descripcionem sic: | Sed frigescit in parentibus meis feruor delictionis, subcumbit na-
tura, torpet affectus, expirat gratia, dum scolaris pallescit studio, macrescit esurie, vilescit panniculis, qui
faciunt Homerum cum Hennio residere. | Cum igitur dilectio carnalis in uobis ex affinitate sanguinis post
patrem meum magis ad hoc moueri debeat et ad hoc mecum aspirare, vos diligenter hortor et exhortor
quatinus in hoc casu uestrum senciam subleuamen, quia futurum est, annuente Deo, ut per magistralem
honorem et scientiam amicos meos eleuare uidear ad culmina dignitatum. (Parisiana Poetria IV,358–368;
Übers. [Lawler]: „At this point the material may be amplified by means of a Vivid Description, thus: |
But the warmth of love is growing cool in my parents, nature is sinking, affection is numb, kindness is
dying, while study is making the scholar pale, hunger is making him thin, rags are making him filthy –
which can put Homer in a class with Ennius. | And so, since the kindred love is in you from your being
closest to me in blood after my father ought to be moved the more to this and to pant for it with me, I
diligently urge and exhort you that I might feel your support in this case, because, God willing, it will
not be long before, by reason of the honor and knowledge that are a master’s, I shall be seen to elevate
my relatives to the heights of prestige.“) – Zudem listet die Parisiana Poetria an anderer Stelle – hiervon
völlig unabhängig – die Mittel der Rhetorica ad Herennium auf, darunter effictio und notatio (vgl. Pari-
siana Poetria VI,365–372) sowie demonstratio (vgl. ebd., 388–393), aber auch descriptio: Descripcio fit
cum quadam similtudine ueritatis sumpta. | [Beispiel:] Discipulus segnis it cum testudine lenta, | Turges-
cens epulis, ebrietate cadens. (Parisiana Poetria VI,332–335, Übers.: „Vivid Description is made by as-
suming a certain lifelike tone. | The slack student proceeds at a turtle’s pace, puffy with overeating,
stumbling with too much drink.“). Es zeigt sich in diesem letzten Beispiel deutlich, dass auch in der
Parisiana Poetria des Johannes – ebenso wie in der Poetria nova – die aus der Rhetorica ad Herennium
extrahierte ‚Minimalform‘ von descriptio existiert, nämlich die kausal explizierende Periode, wie sie
eine Entsprechung in den Poetria nova-Versen Si dormit vindicta ... (Poetria nova 1292–94, Faral
1287–89) findet (vgl. Kap. IV.1.2, S. S. 323–326.).
 Hier und im Folgenden zitiert als Epithalamium nach: Giovanni di Garlandia: Epithalamium Beate
Virginis Marie. Hrsg., übers. u. komm. von Antonio Saiani. Florenz 1995 (Accademia Toscana di Scienze
e Lettere ‚La Colombaria‘. Studi CXXXIX).

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 341



Gottes und Medium der göttlichen Erlösungstat,193 wobei sich die Grundstruktur der
Narration an den klassischen Stationen eines Marienlebens orientiert, welche jedoch
stark allegorisiert werden. Obgleich also nicht im modernen Sinne eine ‚Handlung‘
plan auserzählt wird, sondern deren Stationen anhand der zugehörigen Typologien,
Mariensymbole und zusätzlichen Allegorien nachgestaltet werden, benennt ein in der
Weimarer Handschrift überliefertes Vorwort den Autor als hystoriographus, was sich
aus der gängigen historia-Definition rechtfertigt, welche sich allein auf Wahrheit der
materia gründet, nicht jedoch auf dem Modus ihrer Gestaltung.194

Buch I: Auf der Erde herrscht die Sünde, der Mensch hat sich seinen Lastern und Leidenschaften
überlassen, das von Adam und Eva herstammende Übel der Sünde vererbt sich auf all ihre Nach-
kommen. Um den Tod der Seele zu bekämpfen, bittet Astraea195 Gott, die Ehre der Frauen wieder
herzustellen: Da eine Frau die Ursache alles Bösen gewesen sei, solle eine Frau das Gute zurück in
die Welt bringen und die menschliche Natur erneuern, wobei diverse typologische Bezüge zum
Alten Testament aufgemacht werden (nämlich auf die Mutter Samsons und die Heldin Jaël).
Buch II: Der Teufel regiert in seinem höllischen Hofstaat; die Schande (Infamia) präsentiert die
Sünden, darunter besonders den Trug der Frauen, wodurch sie Astraea beleidigt und Natura
Schmerz bereitet, die wiederum von der Hoffnung (Spes) getröstet wird, welche ihr göttliche Gnade
verheißt. Das Klagen der genannten ‚Virtutes‘ dringt zum Ohr Gottes. Iustitia Creata, die Gerechtig-
keit, welche mit Astraea überblendet wird, wirbt bei Gott, den sie als Celica Iustitia, als himmliche
Gerechtigkeit, anredet, für die Menschheit. Buch III: Misericordia wird in Hinblick auf ihre Eigen-
schaften beschrieben, ohne jedoch eine descriptio membrorum zu erhalten. Sie ruft Gott an und
setzt sich für das Menschengeschlecht ein, das nicht zugrunde gehen dürfe, da es seiner Aufgabe,
Gott zu loben, nachgehen müsse. Es folgen Ausführungen über die Freuden der Kirche, das Ver-

 Vgl. hierzu die kurzen Inhaltszusammenfassungen, die Saiani seinen Analysen der jeweiligen Bü-
cher vorangstellt: Epithalamium, S. 133 (Buch I), S. 138 f. (Buch II), S. 141 (Buch III), S. 152 (Buch IV),
S. 160 (Buch V), S. 177 (Buch VI), S. 183 (Buch VII), S. 187 f. (Buch VIII), S. 195 (Buch IX), S. 200 (Buch X).
 Entsprechend differenziert Ms. Weimar (Weimar, Landesbibliothek, MS. Q 113, fol. 101v–164v)
den Brauch der Dichter gegen den der ‚Historiographen‘: Auctor est hystoriographus. Introducuntur
nove persone more poetico per prosopopeiam, sicut Virtutes dona sua ferentes in ditem beate Virginis,
et sicuti exercitus Viciorum contra Virtutes, et sicut tyrocinio nupciali proemialia observantur (Saiani,
Epithalamium, S. 255, Z. 13–16; Übers. [F. D. S./Marco Mattheis, Berlin]: „Der Verfasser ist Geschichts-
schreiber. Es werden nach Art der Dichtung neue Figuren durch Personifizierung eingeführt, wie die
Tugenden, die ihre Gaben darbringen, zur Beschenkung der seligen Jungfrau, und gleichfalls das
Heer der Laster gegen die Tugenden und wie gleichsam durch ein Hochzeitsturnier die Vorspiele ein-
gehalten werden.“).
 Das Auftreten der Astraea erklärt sich aus der allegorischen Ovid-Lektüre: in der vierten Ekloge ist
es Astraea, die die Wiederkehr eines goldenen Zeitalters ankündigt, woraufhin der Ausblick auf die Ge-
burt eines heilsbringenden Knaben erfolgt, welchen die Exegese selbstverständlich als Christus identi-
fiziert. Die Theologie kennt die Tradition, die Jungfrau Astraea als Maria selbst zu identifizieren, die
also am Heilsgeschehen deutlich unmittelbarer beteiligt ist. Es entsteht im 13. Jh. eine Tradition, die
Maria – als Plan und Idee Gottes – in die der Schöpfung vorangehende Entrücktheit der Trinität selbst
integriert, nämlich als Gedanke Gottes gleichewig. Ein Zeugnis hierfür findet sich bspw. prominent in
der Goldenen Schmiede Konrads von Würzburg, vgl. Vv. 794–707: ê daz sîn vrôniu magenkraft | geschüe-
fez abgründe, | sich, dô gewan er künde | sunder anegenge dîn. Die Goldene Schmiede wird hier und im
Folgenden zitiert nach der alten Ausgabe Wilhelm Grimms, Berlin 1840.

342 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



hältnis von Sonne und Mond als Allegorie der göttlichen Gerechtigkeit, über den geistlichen Kampf
des Menschen, die religiösen Orden, die Heuchler, die sieben Weltalter, die Prophetien und figurae
des Alten Testaments sowie ein Ausblick auf die Gottesgebärerin, das Martyrium und den Ort der
Inkarnation. Buch IV: Jerusalem ist das Zentrum der bewohnbaren Welt im Heiligen Land, das de-
tailliert in Hinblick auf seine geographischen Eigenschaften als fruchtbar und wohltuend beschrie-
ben wird. Die Kämpfe um das Heilige Land (Saladin) werden ebenso dargestellt wie die kostbaren
Bäume des Landes, besonders jener, von dem das Holz des Kreuzes stammt, und die Dornen, aus
denen die Krone gemacht wird. Die Kräuter und Gewürze des Heiligen Landes werden auf Maria
gedeutet; Gott, der sie nutzt, ist der höchste Arzt. Es schließt die Erzählung von Anna und Joachim
an, von ihrer Unfruchtbarkeit, von der Wirkung des Gebetes sowie von der Empfängnis der Heiligen
Jungfrau, die – so wird betont – entsprechend der Apokryphen erzählt wird. Buch V: Der Glaube
(Fides) wird als Jungfrau beschrieben, erhält aber wiederum keine descriptio membrorum, sondern
wird über seine Eigenschaften dargestellt. Joachim kehrt zu Anna zurück. Mit naturkundlichem
Wissen – über die Mischung der Säfte und Stoffe – wird die Schaffung des Körpers Mariens im Mut-
terleib dargestellt, ihre natürlichen Gaben und die Gaben der Gnade sowie der Erschaffung ihrer
Seele. Ihre Geburt und Kindheit werden kurz entsprechend der Apokryphen (In libris veterum ... Epi-
thalamium V,417) geschildert und gedeutet. Buch VI: Die Kraft Gottes kommt in Gestalt des Boten-
engels Gabriel zur Jungfrau Maria und das Wort zeugt in ihr Gott, das Wort. Es ist Frühling; der Tag
der Verkündigung (25. März) markiert den Beginn des neuen Jahres. Die Schönheit der Jungfrau
Maria wird ausführlich in mehreren Instanzen in Form einer descriptio membrorum beschrieben.
Fortuna und ihre Gaben werden im Angesicht der Heiligen Jungfrau zurückgewiesen und Fortuna
schmeichelt ihr, dass sie ihrer nicht bedürfe. Die fünf Sinne sind bei der Jungfrau nicht der Anfang
allen Lasters; sie ist das triclinium, das Ruhebett, der Trinität und ihre innere Schönheit (pulch-
ritudo interior) wird über verschiedene Marienbilder geschildert.196 Der Name Mariens wird ausge-
legt und gepriesen, das Brautgemach Gottes wird geschildert und ausgelegt. Der Neid grämt sich
angesichts des göttlichen Beilagers. Buch VII: Die menschliche Natur, durch Maria wieder erneu-
ert, ist mystisch mit dem Erlöser vereint. Astraea kehrt mit der Schar der virtutes auf die Erde zu-
rück. Die Weisheit überbringt der Braut das goldene Buch des Lebens, das die Glaubensgesetze
enthält, die von der höchsten Weisheit des Erlösers stammenden artes, das Verzeichnis der Heili-
gen. Mit der Rückkehr der Tugenden aus dem Exil beginnt die Jagd auf die Laster.197 Buch VIII: Der
Kampf zwischen den Lastern und Tugenden entspinnt sich nach der mystischen Hochzeit. Die
Macht des Kreuzes und des Opfers Christi obsiegt jedoch. Buch IX: Die Schlacht entscheidet sich
zugunsten der Tugenden, welche die Laster, zuletzt die luxuria, besiegen. Vom Erlösungswerk über-
wunden flieht der Tod in die Hölle, wo er seine Niederlage beklagt. Die Braut wird vom Bräutigam
in den Himmel aufgenommen. Buch X: Inmitten der himmlischen Scharen sitzt Maria unter allge-
meinem Beifall auf ihrem Thron. Es folgen Invektiven gegen die Juden, welche die Heiligkeit Marias
anerkennen müssten. Mit einer Anrufung des Dichter-Ichs an die Jungfrau schließt das Gedicht.

Die descriptio membrorum soll an dieser Stelle der Vollständigkeit halber wiederge-
geben werden:

 Epithalamium VI,445–452: Die Lilie bringe die Lilie hervor, die Rose die Rose, die Jungfrau das
Reine, das Licht das Licht, der Stern den Stern und Maria Gott.
 Die Paraphrase zu Buch VII entspricht im Wesentlichen derjenigen von Saiani, Epithalamium,
S. 183.

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 343



Hic describitur beata Virgo secundum bona naturalia collata exterius et gratiam interiorem, hoc
est secundum venustam dispositionem corporis extra quam adauget gratia
Mater ut efficitur sponsi Virguncula, causas

laudibus humanis angelicisque serit:
rebus debetur sua laus, ubi previa causa [155]

et meritum poni premia lance petunt.
Angelus internum dive miratur honorem,

fixus homo niveo pendet ab ore suo;
invida gens miratur eam, concluditur illi,

si quid mentiri livida lingua studet. [160]
Pax et Iustitia sibi dantes oscula, Vero

exorto, firmant connubiale decus;
celestem visura nurum celestia currunt

agmina: celigena gaudet honore suo.
Virginis interius dixi decus, at modo dicam [165]

exterius, quantum lingua valebit hebes.
O quotiens felix est vultus quo speculatur

se puer omnipotens, quo Deus heret homo.
O felix gremium quod tangit, brachia sancta

ille quibus geritur qui Deus omne gerit. [170]
Ubera virgineo felicia lacte reclamo

quo princeps alitur dans alimenta viris.
Cum toto pars ergo suo perfecta meretur

laudes perfectas, sed stilus eger eget.198

Descriptio beate Virginis
Celum splendoris, templum deitatis et aula [175]

principis eterni, florida mater ave;
mansio celestis, domus aurea, regia clara.

solaris thalamus et penetrale Dei,
virga viroris, cella decoris, regia regis.

Stella Maris claris irradiata genis, [180]
sole nitentior et redolentior aggere thuris,

plena Dei, voveo me tibi reddo plico.
In mulieribus in melioribus es benedicta,

 Übers. (F. D. S., unter Berücksichtigung der italienischen v. Antonio Saiani): „Als die Jungfrau Mut-
ter des Bräutigams wurde, bot sie den Menschen und Engeln Anlass zum Lob: den Dingen kommt ihr
Lob zu [155], wenn die Ursache und der Verdienst angemessenen Lohn fordern. Der Engel bewundert
die innere Ehre der Göttin, der Mensch hängt an ihrem schneeweißen Gesicht; die missgünstige Menge
bewundert sie, und die neidische Zunge ist verschlossen, wenn sie zu lügen versucht [160]. In der Ge-
genwart der Wahrheit küssen sich Frieden und Gerechtigkeit und bekräftigen die eheliche Würde; die
himmlischen Scharen eilen herbei, die himmlische Braut zu sehen: der Himmlische erfreut sich an
ihrer Ehre. [165] Ich habe die innere Zierde der Jungfrau beschrieben, aber nun werde ich ihr Äußeres
beschreiben, soweit es die schwache Zunge vermag. O glückliches Antlitz, in dem sich der allmächtige
Knabe spiegelt, in dem Gott sich menschgeworden sieht. O glücklicher Schoß, den er berührt, heilig die
Arme, [170] die den Gott halten, der alles erhält. Es jubelt die von jungfräulicher Milch fruchtbare Brust,
an der der Fürst, der die Welt ernährt, ernährt wird. Mit allem verdient der vollendete Teil vollendetes
Lob, aber der bedürftige Griffel schwächelt.“

344 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



es uteri pueri dote beata domus.
Virgo puerpera, sidere sidera vincis in uno, [185]

que superas teneras flore decore rosas:
flos tibi celicus est Deus unicus et sibi florem

filius eximius in genitrice gerit.
Crinibus aurea, vultibus ignea, lactea fronte,

ethereo niveo colla colore colis; [190]
non ibi fucus, non ibi lucus lumen obumbrat

fronde supercilii non ibi spina riget.
Primula luna nitens sese suspendit in orbem

circuli divisum: circinat Iris iter;
luna supercilii se sic exemplat in arcum, [195]

quod non egreditur linea ducta modum.
Vivida stat vultu, cui candor ningit in ore

et sanguis vernat, purpura nupta nivi;
spondentis veniam sine luxu sidera frontis

rident, reginam quam probat oris honor. [200]
Ne vultus quicquam sapiat vulgare laborat

dextera Nature: sepe revolvit opus,
nunc huc nunc illuc oculos deflectit,

ut omnem excludat labem ducta reducta manus;
dextra sequens oculos sic partes expolit, omnis [205]

ut formam laudet livida lingua suam.
Hiis etiam donis Nature dona rependit

gratia divina plusque placere facit:
vultus pretendit quiddam celeste, rigorem

blando consocians iusque piumque ligat. [210]
Est venerabilis est et amabilis estque timenda

celestis facies numine clara suo.
Sidera discernit duo nasi recta columna

utque Galaxias lactea strata patet.
Virgo veris opes et balsamat oris odore, [215]

nare volans flatus ut calamita sapit:
ventris delicias probat os narisque cerebri

linguaque cor, linguam nobile pandit opus.
Invidet et digitis ebur et labiis rosa, collo

lilia, lota Thetis emula facta pedi, [220]
quorum protractus castos de more salutant

brachia ditescunt, divite ducta statu.
In muliere foret alia pars parva Puelle

totum: tam cadent pectora palma pedes.
(Johannes de Garlandia: Epithalamium VI,153–224)199

 Kursivierung im lat. Text und in der Übers. von mir; F. D. S. – Übers. (F. D. S.; Marco Mattheis, Ber-
lin): „Beschreibung der seligen Jungfrau || [175] O Himmel des Glanzes, Tempel der Gottheit und Thron-
saal des ewigen Fürsten, blühende Mutter, sei gegrüßt! Himmlische Wohnstatt, goldenes Haus,
strahlendes Schloss. Brautgemach der Sonne, innerstes Heiligtum Gottes, grünender Zweig, Kammer
der Anmut [= cella decoris, Saiani: „ricettacolo di bellezza“], Schloss des Herrschers. [180] Meeresstern,

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 345



Am Epithalamium zeigt sich, dass die an die descriptio membrorum geknüpfte proto-
narrative Grundstruktur so wirksam ist, dass die Anwendung einer solchen auf den
heiligen Gegenstand, die Mutter Gottes, nur um den Preis einer ausdrücklichen Dis-
tanzierung von den Implikaten der Beschreibungstechnik realisierbar ist, welche,
konsequenterweise, die Systemstelle der conclusio ersetzt. In die äußerliche Be-
schreibung der Maria im sechsten Buch wird folgender Passus eingeschaltet:

Excluditur lascivium in tanto decore
Nullum promittit vitium nullosque retractat [225]

lascivos gestus tantus in ore decor.
Hanc factura Deo sponsam promittit habendam,

non homini dandam iudicat esse deam.
Oris sanctus honor Veneri concludit et aufert

suspectus oculis materiamque mali. [230]
Forma pudicitie nubit partesque venuste

dispositas casto dedicat illa viro
Parva pedes, digitos procera, modesta lacertos,

umstrahlt von den leuchtenden Wangen, strahlender als die Sonne, duftender als eine Weihrauchbö-
schung, voll von Gott, dir überantworte ich mich und werfe ich mich zu Füßen. Du bist gebenedeit
unter den Frauen und unter den Besten, du bist das gesegnete Haus des Knaben durch das Geschenk
des Mutterleibes. [185] O den Sohn gebärende Jungfrau, die du alle zarten Rosen an Anmut [= decore]
und Blüte übertriffst, in einem einzigen Sternbild besiegst du die Sterne. Der einzige Gott ist Dir eine
himmlische Blume, und für sich selbst bringt der vortreffliche Sohn eine Blume in der Mutter hervor.
Golden an den Haaren, feurig im Gesicht, milchweiß an der Stirn [190] trägst du [i. e. hast du] einen
Hals von himmlisch schneeweißer Farbe; keine Schminke, kein Licht überschattet dort Dein Antlitz, im
Laubwerk Deiner Augenbrauen starrt kein Dorn hervor. Der erste Mondstreifen erhebt sich strahlend in
den geteilten Erdkreis. Iris durchkreist ihren Weg; [195] der Mond formt sich so in Art eines springenden
Bogens, dass seine gezogene Linie nicht aus ihrem Weg läuft. Lebhaft ist sie im Antlitz. Der Glanz
schneit ihr ins Gesicht und das Blut erblüht, Purpur mit Schnee vermählt; die Sterne ihrer Stirn, die
Vergebung versprechen, [200] lachen ohne Ausschweifung, die Würde des Antlitzes erweist die Königin.
Die rechte Hand der Natur müht sich darum, dass ihr Antlitz nichts Abgeschmacktes an sich hat. Wieder
und wieder wiederholt sie die Arbeit, schaut hierhin und dorthin, damit ihre hin- und hergeführte Hand
jeden Makel entferne. [205] Die Rechte, den Augen folgend, vervollkommnet die Teile, damit jede
noch so neidische Zunge ihre Schönheit preise. Auch vervollkommnet die göttliche Gnade die Ge-
schenke der Natur und sorgt dafür, dass sie noch mehr gefallen. Das Antlitz zeigt etwas Himmlisches
und Liebreiz [210] mit Strenge vereinend verbindet sie das Gesetz mit der Frömmigkeit. Das durch ihre
Göttlichkeit strahlende himmlische Antlitz ist anbetungswürdig und liebenswert und ehrfurchteinflö-
ßend ein. Die gerade Säule der Nase trennt zwei Sterne und wie die Galaxie erstreckt sich eine Milch-
straße. [215] Mit dem Duft ihres Mundes bereichert die Jungfrau den Reichtum des Frühlings mit
Balsam, ihr Atem, der aus ihrer Nase strömt, riecht nach Styrax: der Mund billigt die Ergötzlichkeit
ihres Bauches, die Nase die ihres Verstandes, die Zunge offenbart das Herz, das edle Werk offenbart die
Zunge. Das Elfenbein beneidet ihre Finger und die Rose ihre Lippen, die Lilie ihren Hals [220], die feine
Thetis wurde eifersüchtig auf ihren Fuß, und die Arme, deren keusche Bewegungen man der Sitte nach
lobt, werden – durch ihren reichen Zustand geführt – reich. Ein geringer Teil des Mädchens wäre in
einer anderen Frau bereits das Ganze: so strahlen weiß die Brust, die Handfläche und die Füße.“

346 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



tracta latus, modulo pectora recta tenet.
(Johannes de Garlandia: Epithalamium VI,225.0–234)200

Diese Selbstverortung des Textes, die decor in ein direktes Verhältnis zu lascivia bringt, wi-
derspricht dem konventionellen descriptio-Verständnis, das der Herausgeber des Epthala-
mium, Antonio Saiani, an den Tag legt, der sich in seinen dem Text vorangestellten
Anlysen ausführlich derselben widmet. Einerseits demonstriert er hier im Ansatz ein interes-
santes – nämlich wiederum eher semiologisches – Verständnis, das gleichwohl auf Faral
zurück-, jedoch über ihn hinausgeht.201 In Hinblick auf den Aussagegehalt der descriptio
bewegt sich Saiani andererseits jedoch in den von Faral vorgezeichneten Bahnen, auf des-
sen Arbeiten er immer wieder verweist: Die descriptio sei der vorrangige Gegenstand der
Poetik bei Matthäus von Vendôme, sie stelle seltenst reale Personen dar und sei auf einen
entweder lobenden oder tadelnden affektiven Gehalt hin konzipiert;202 die Marien-descriptio
entspreche weiterhin dem Konzept der kalokagathía, sei also mithin pythagoreisch und pla-
tonisch grundiert, beziehe konventionell Inneres und Äußeres symmetrisch aufeinander,
wobei die Schönheit des Körpers aus der Proportion und dem harmonischen Gleichgewicht
seiner Teile entstehe und eine Nähe zu der Ordnung der Gliedmaßen des Körpers in wissen-
schaftlichen beziehungsweise enzyklopädischen Texten aufweise;203 die einzelnen Züge der
Marien-descriptio entsprächen dabei den traditionellen topoi zur lobenden Beschreibung
weiblicher Schönheit, wie sie in den Artes poeticæ vorzufinden seien.204

 Übers. (Marco Mattheis, Berlin): „Bei so großer Anmut ist Wollust ausgeschlossen || [225] Ein so an-
mutiges Gesicht verheißt keine Sünde und widersetzt sich wollüstigen Gebärden. Der Körperbau gibt
das Versprechen ab, dass sie für eine Braut Gottes gehalten werden muss, und er fällt das Urteil, dass
sie als Göttin keinem Menschen gegeben werden darf. Die heilige Ehre ihres Gesichts stellt sich gegen
Venus und nimmt [230] den Verdacht von den Augen und beseitigt den Stoff des Übels [= materia
mali]. Die Schönheit verheiratet sich der Keuschheit und die anmutig gegliederten Körperteile weiht
jene dem keuschen Mann. Sie, deren Füße klein, deren Finger schlank, deren Arme ebenmäßig und
deren Hüften harmonisch sind, hält ihre Brust maßvoll aufrecht.“
 Saiani, Epithalamium, S. 139, Anm. 29: „Estendendo a tutti i generi di descriptio l’osservazione fatta dal
Faral a proposito del ritratto medievale [vgl. Faral, Les arts, S. 79; F.D. S.], riconosciamo con lui che spesso
nelle rappresentazioni mancano ‚la verità e l’improvisto della vita reale‘, sostituiti dal manierismo letterario,
ma dobbiamo aggiungere che, nel valutarle, è necessario tener conto non tanto della loro verisimiglianza o
individualità, quanto dell’atteggiamento culturale e psicologico con cui l’uomo medievale si pone di fronte
alle cose terrene, a priori considerate immagini e simboli di una realtà spirituale e morale e quindi non ne-
cessariamente caratterizzate da un’impronta che le distingua da tutte le altre consimili: siccome prevale l’inte-
resse per il ‚tipo‘, ne consegue l’opportunità di offrire al lettore elementi immediatamente percepibili proprio
perché sempre ripetuti.“ – So stark verallgemeinernd diese Aussage über „den mittelalterlichen Menschen“
im Ganzen ist, so ist doch der semiologische Zugriff auf Welt und Literatur eine bedenkenswerte Parallele.
 Ebd., S. 139, Anm. 28.
 Ebd., S. 178 f., Anm. 144 sowie S. 179 f., Anm. 149.
 Ebd., S. 180, Anm. 150: „I tratti che caratterizzano la figura di Maria rispondono a topoi tradizionali e si
possono confrontare con quelli usati per descrivere la bellezza femminile dagli autori delle Arti poetiche rac-
colta da E. Faral“. – Das hier genutzte topos-Konzept ist jenes, auf Ernst Robert Curtius zurückgehende, das in
seinem (Vulgär-)Verständnis als ‚Baukasten‘ einer mittelalterlichen Literatur zu Recht in Kritik gekommen ist.

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 347



Dem widerspricht nicht nur die eigentümliche Selbstdistanzierung von jeglicher la-
scivia,205 die in den Text inseriert ist, sondern auch die Position der descriptio im Ablauf
der Narration des Verkündigungsgeschehens und mithin der Umstand, dass hier tatsäch-
lich einmal eine doppelte, nämlich eine Tugend- und Schönheits-descriptio durchgeführt
wird, sowie – analog – die descriptio der Misericordia, die nicht zufällig keine descriptio
membrorum ist. Insofern die in Buch sechs enthaltene descriptio membrorum Inneres
und Äußeres tatsächlich in eine direkte Bezeichnungsrelation setzt, erfüllt sie das übli-
che Muster derselben gerade nicht. Die Prosa-summa kündigt an: Sextum capitulum con-
tinet descripcionem pulchritudinis naturalis beate Virginis et elegantem disposicionem
membrorum, et est quasi descripcio thalami Dei et habitaculi Virtutum (Epithalamium 449,
7–10).206 Durch die direkt eingeführte allegorische Dimension, welche über zwei auf Bi-
belexegese zurückgehende Gefäßmetaphern ein Innen-Außen-Verhältnis ankündigt und
damit das Verhältnis von Eigenschaft und Hülle als Zeichenrelation etabliert, wird die
exzeptionelle, nämlich nicht-narrativ-kausale Dimension der descriptio betont.207 Dem
entspricht, dass die descriptio – im Sinne einer narrativen Funktionalisierung – betont
nicht zur Ursache des Zeugungsaktes wird, da sie unmittelbar im Anschluss an die Ver-
kündigung und Ohrenempfängnis durch das Verkündigungswort Gottes eingeschaltet
wird: Die wunderbare, nicht-wollüstige Schönheit Mariens wird nicht einmal für Gott,
ihren Vater-Sohn-Geliebten, zum Attraktor, das kausal-motivierende Arrangement ist

 Das Feld der an den Begriff lascivia geknüpften Konnotationen hat in jüngerer Zeit Daniel Eder als
Nebenprodukt seiner Beschäftigung mit dem jahreszeitlich organisierten Natureingang im Sang mittels
einer umfangreichen Stellensammlung erarbeitet; vgl. Eder, Natureingang, S. 276–294, besonders auch
Anm. 205–248. Hierzu erneut derselbe: Diskurstechniken literarischer Rede als Kunst der Möglichkeiten.
Kulturwissenschaftliche Überlegungen zum Natureingang im Minnesang. In: Poetica 48 (2016), S. 23–58,
hier bes. S. 43–49. Im moraltheologischen Kontext stellt lascivia einen der Todsünde luxuria verwandten
Begriff dar, wobei sie einerseits besonders Implikationen körperlicher Unmäßigkeit (im Essen, Tanzen,
Lieben) zu tragen scheint und andererseits vor allem auch auslösenden, zur Unmäßigkeit und Sünde
reizenden Charakter hat. Sie erscheint dabei nicht primär, aber auch, an körperliche Schönheit geknüpft
zu sein.
 Übers. (F. D. S.): „Das sechste Kapitel enthält die Beschreibung der natürlichen Schönheit der seli-
gen Jungfrau und die auserlesene Disposition ihrer Gliedmaßen, und ist gleichsam die Beschreibung
des Brautgemachs Gottes und der Wohnstatt der Tugenden.“
 Diese nicht-narrative Verwendung ist vielen descriptiones, auch vielen descriptiones membrorum,
der großen allegorischen Texte, des Anticlaudian, des Planctus naturae, des Architrenius, eigen. Nichts-
destoweniger tragen sie hier zumeist dennoch jene protonarrativen Implikate und werden in Hinblick
auf dieselben eingesetzt. Hierauf ist zurückzukommen. – Den Hss. L und O des Epithalamium ist zudem
eine Folge von Diagrammen beigegeben, die die theologischen Elemente des Textes systematisieren.
Auch dem Liber sextus ist ein solches kreisförmiges Diagramm beigegeben, in das eine Mittelachse und
ein gekipptes Kreuz eingelegt sind und das den Körper der Maria im Sinne einer Axiologie gegen die
Schöpfungsordnung aufträgt, was durch eine Beischrift eindeutig markiert wird: hec est spera mystice
intellecta in microcosmo, | idest in minore mundo, scilicet in beata virgine sowie quatuor quadre signifi-
cant | quatuor virtutes | cardinales und axis quo representat filium dei (Epithalamium, S. 451).

348 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



demonstrativ suspendiert.208 Die Bestandteile der Schönheit Mariens werden im Gegen-
teil zum Anlass von Meditation und Allegorese und desweiteren über medizinisch-
physiologisches Wissen begründet.209 Die Anbindung an das Galenische Körperkonzept
darf dabei wohl weniger als ubiquitäre Grundlage einer jeden descriptio membrorum
verstanden werden, wie es Saiani tut,210 sondern ist vielmehr eine zusätzliche Entlas-
tungsstrategie, im Rahmen der Beschreibung des schönen Körpers der Gottesmutter.
Gleichwohl werden im Folgenden gar die Brüste Mariens als Ursprung der Milch, die
Gott stillen wird, rhetorisch aufwendig beschrieben, dabei aber direkt wieder mit ihrer
Virginität konfrontiert (vgl. Johannes de Garlandia: Epithalamium VI,259–262).

Diese Entlastungsstrategien lassen sich in Hinblick auf die körperliche Schönheit
Mariens immer wieder beobachten. Offenbar stellt die paradoxe diskursive Formation,
die einerseits aus Konnotationen physischer Schönheit mit der Konkubinenhaftigkeit,
wie sie der descriptio membrorum als Argumentstruktur inhärent ist, und aus der
ubiquitären Positivkonnotation von Schönheit andererseits gefügt ist, ein beständiges
Problem in der Darstellung Mariens dar. Diese paradoxe Schönheit Mariens, die
zugleich positiv und verdächtig ist, findet sich prominent in Konrads von Würzburg
Goldener Schmiede:

dich prîset manger zungen ruof
durch die geschihte wilde,
daz dîn kürlichez bilde
von schœne was durchliuhtic,
und doch nie mohte fiuhtic,
von dir werden mannes brust,
sô daz unkiuschlich gelust
im wüehse von der klârheit dîn.
(Konrad von Würzburg: Goldene Schmiede, V. 1156–1163)

 Man vergleiche nur die Zeugungen in den enfances weltlicher Helden. Im Falle von Cligès und
Wigalois wird die Schönheit ihrer Mütter im narrativen Arrangement jeweils daraufhin funktionalisiert,
die Vaterschaft der jeweils exzeptionellen Väter (Alixandre, Gawan) zu plausibilisieren. – Es sei darauf
hingewiesen, dass mit der raumzeitlichen Verortung der Verkündigung und Empfängnis im Frühling
demgegenüber passiv die Figuration des Lustortes als argumentum a loco reproduziert wird, wenn-
gleich die gewählte Zeit natürlich dem tradierten christlichen Kalender entstammt und nicht der Selek-
tion der Texterzeugung. Hinter beidem jedoch, hinter der Etablierung eines jahreszeitlich organisierten
Ablaufes zyklischer Phasen der Fruchtbarkeit und dem Lustort als potentiellem Ort der Lusterzeugung,
steckt in der Genese vielleicht derselbe Diskurs, dasselbe kulturelle Wissen.
 Auf die Selbstdistanzierung von der potentiellen lascivia der descriptio membrorum folgt ein weiterer
Passus de bonis naturalibus, der sich auf die Komposition von ingenium, ratio, memoria und intellectus be-
zieht, also wiederum die Hirnkammerntheorie aufruft (Epithalamium VI,237–244). Der Abschnitt trägt ganz
explizit das Gepräge physiologischen Fachwissens, insofern dieser Teil der descriptio durch den Verweis
darauf eingeleitet wird, Mariens Kopf habe ad normam Galieni die Form einer leicht flachgedrückten Kugel
(Epithalamium IV,235 f.). Hieran schließt wiederum eine Descriptio physicalis secundum Galienum (Epitha-
lamium VI,273.0) an und es folgt weiterhin ein Passus über die fünf Sinne (Epithalamium VI,347–372).
 Vgl. Saiani, Epithalamium, S. 178 f.

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 349



Es ist der außergewöhnliche, fremdartige Umstand (geschihte wilde), dass ihre Schön-
heit nicht wollusterregend ist, der Maria preisenswert erscheinen lässt. Gleichzeitig
wird der ‚normale‘ Wirkungsmechanismus perpetuiert, dass mannes brust durch
Schönheit fiuhtic wird und unkiuschlich gelust aus ihr erwächst.211 Dass dieser Wir-
kungsmechanismus in Maria ausgesetzt ist, erklärt sich im Folgenden aus gotes segen,
der Maria – in deutlicher Referenz auf das Ave Maria, welches die Alterität Mariens in
der Menge der Frauen als benedicta in mulieribus betont – derart gebenediet hat, dass
ihr der übliche weibliche Makel, Lustursache für Männer zu sein, nicht eigen ist:

ouch hæte dich der gotes segen
alsô gebenediet,
daz alle man gevriet
vor dem geluste wâren,
daz sî dîn wollten vâren
mit unkiusches herzen gir.
der ougen wünne lac an dir
mit lûterbærem vollen,
und schiet doch unbewollen
von dir ein iegelich gedanc,
sô daz er nie dar nâch geranc,
daz er dîn begunde gern.
(Konrad von Würzburg: Goldene Schmiede, V. 1176–1187)

 Es besteht ein langer diskursiver Traditionszusammenhang zwischen der Erregung von Lust, der
Feuchtigkeit und dem Fließen, wobei dem Fließen der Sünde der Fluß bzw. das Herabtauen der
Gnade gegenübergestellt ist. Dieser Zusammenhang von Lust-Erregung und Feuchtigkeit ist über se-
mantische Grenzen hinweg stabil, sodass ‚Lust‘ hier sowohl den semantischen Wert von ‚Wollust‘ als
auch denjenigen von ‚Wonne‘ abzudecken in der Lage ist. Vgl. bspw. Ambrosius von Mailand: De para-
diso liber unus I,4: locus autem eius, in quo est plantatus, uoluptas dicitur. unde et sanctus Dauid ait: et
torrente uoluptatis tuae potabis eos [Ps 25,9]. legisti enim quia fons procedit ex Eden, qui rigat paradisum
[Gen. 2,10] (Übers. [Niederhuber]: „Der Ort aber, an dem er gepflanzt ist, wird Wonne [= voluptas,
F. D. S.] genannt. Und deshalb spricht der heilige David: du tränkst sie mit dem Strom deiner Wonne [=
torrens voluptatis tuæ, F. D. S.], Psalm 35,9. Du lasest nämlich: Ein Strom entspringt in Eden, der den
Garten befeuchtet, Gen 2,10.“). – Augustinus spricht im Zusammenhang mit wollüstigen Träumen vom
carnis fluxus (Confessiones X.30.42). – In einer generalisierenden Walther-Strophe über das Schauen
weiblicher Schönheit im König-Friedrichston (Ton 11, L 27,17: Durchsüezet und geblüemet sint die reinen
frowen) findet sich die Schönheit der Damen über die Maien-Natur gestellt (ez wart nie niht sô wünnek-
lîches an ze schowen | in lüfte, ûf erden noch in allen grüenen ouwen, L 27,18 f.); sie übertrifft Lilien,
Rosen, andere Blumen und ihr Strahlen im Maientau sowie den Vogelsang. Das Schauen der schönen
Dame, heißt es hier, kan trüeben muot erfiuhten | Und leschet allez trûren an der selben stunt (L 27,23 f.).
Die prinzipielle Nähe der hier implizit bleibenden, durch Schönheit ausgelösten ‚Freude‘ zu lateini-
schen luxuria- und lascivia-Konzepten hat jüngst Eder, Natureingang, S. 276–294, herausgearbeitet. Zur
‚Feuchtigkeit‘ am Beispiel Wolframs von Eschenbach vgl. Stephan Fuchs-Jolie: al naz von roete
(Tit. 115,1). Visualisierung und Metapher in Wolframs Epik. In: Wahrnehmung im „Parzival“ Wolframs
von Eschenbach. Actas do Colóquio Internacional 15 e 16 de Novembro de 2002. Hrsg. von John Green-
field. Porto 2004, S. 243–278.

350 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Eine ganz ähnliche Konstruktion kennt auch das Marienleben des Passionals, in dem
die Schönheit der noch nicht Vierzehnjährigen (vgl. Vv. 901–905) explizit von einem
Verweis darauf begleitet wird, dass ihre Schönheit kein Begehren errege:

si hete sunderlich ein tugent,
di man billich schriben sal,
daz niman an des herzen val
geergert wart als um ein har,
swer ir nam mit gesichte war.
die juden han von ir gesaget,
swi si were ein schone maget,
lustic unde wol gestalt,
daz niman wart von ir gevalt
an ergerunge missetrite,
diz quam von irre tugende site.
ir kuschlich gemute
so lustlich sich erblute,
daz sich von irre kuscheite
ein kuschlich ruch zespreite
an allerhande lute,
als ich uch daz bedute:
ob wol ein itel mensche quam
und mit gesicht ir war nam,
zu hant ir tugende blute
sluc in sin gemute,
so daz im quam ein kusch gedanc,
der im vil gar under dranc
aller ergerunge stift.
(Passional, V. 868–891)212

Diese Entlastung der Schönheit Mariens vom Verdacht der Lusterregung, welcher der
körperlichen Schönheit von Frauen allgemein im selben Moment attribuiert wird, ist
der Formulierung der Goldenen Schmiede nicht unähnlich.213 Das Passional bezieht sie
wiederum aus einem der am weitesten verbreiteten Texte der lateinischen Tradition,

 Das Passional wird hier und im Folgenden zitiert nach: Passional. 2 Bd. Hrsg. von Annegret
Haase, Martin Schubert, Jürgen Wolf. Berlin 2013 (DTM 91).
 Die Hohelied-Auslegung Bruns von Schönebeck nimmt hier eine Zwischenstellung ein. Im Rahmen
der schrittweisen marianischen Auslegung, welcher die einzelnen ‚membra‘ der Hohelied-‚descriptio‘
der Braut unterzogen werden, erfahren der Moment der Verkündigung und das Ave Maria eine besondere
Beachtung. Die Wangen, die ‚granatapfelfarben‘ seien, werden im Hinblick auf die Röte des Granatap-
fels ausgelegt: do Gabriel sprach zu ir: ave, | Maria enpran al sunder lose | rechte also eine nuwe rose
(Brun: Das Hohe Lied, Vv. 2672–2674). Während hier also gleichzeitig das ‚Entzünden‘ der Maria
durch das Ave thematisch wird, wird dieses andererseits als sunder lose („ohne Leichtfertigkeit“)
sowie als eine Folge rechter Scham (Vv. 2681 f.) inszeniert.

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 351



nämlich der in den 1260er Jahren entstandenen Legenda aurea,214 in welcher es zum
Fest der Reinigung der Heiligen Jungfrau Maria (2. Februar) heißt:

Vere enim purificatione non indigebat, quae et suscepto semine non conceperat et in matris utero
perfectissime mundata et sanctificata erat. Adeo autem fuit in matris utero et in adventu spiritus
sancti sanctificata et mundata, quod non solum aliquod inclinativum ad peccatum in ea penitus
non rimansit, sed etiam virtus eius sanctitatis et castitatis usque ad alios extendebatur et transfun-
debatur ita, quod in aliis omnes motus carnalis concupiscentiae exstinguebat.

Unde dicunt Iudaei, quod, cum Maria pulcherrima fuerit, a nullo tamen umquam potuit con-
cupisci. Et ratio est, quia virtus suae castitatis cunctos aspicientes penetrabat et omnem in eis con-
cupiscentiam expellebat. Unde comparatur cedro, quia sicut cedrus serpente odore suo interficit,
ita eius sanctificatio in aliis irradiabat et omnes motus in carne serpentes occidebat.

(Jacobus de Voragine: Legenda aurea, Nr. 37, S. 532, Z. 3–15)215

Der hier entlehnten skeptischen Haltung zu körperlicher Schönheit entsprechend ent-
hält das um 1300 entstandene Passional – im Gegensatz zu Johannes‘ Epithalamium –
eben keine körperlich kodierte descriptio membrorum, sondern baut stattdessen die
Ausführungen aus dem Legenda aurea-Passus De purificatione beate Mariae virginis in
sein Marienleben ein, wodurch es einen Gegenentwurf zu der enorm populären, um
1250 im südostdeutschen Raum entstandenen, lateinischen Vita beate virginis Marie et
Salvatoris rhythmica216 bietet, in welcher an prominenter Stelle eine descriptio membro-
rum der Heiligen Jungfrau figuriert.217 Die Vita rhythmica stellt mit ihrer insgesamt sehr

 Vgl. den Beleg in der Ausgabe von Haase/Schubert/Wolf, Passional, S. 27, zu Vv. 861–900, welcher
auf die kritische Ausgabe der Legenda aurea von Giovanni Paolo Maggioni verweist (Iacopo de Varazze:
Legenda aurea. 2 Bd. Hrsg. von Giovanni Paolo Maggioni. 2. überarb. Aufl. Florenz 1998). – Zur Verbrei-
tung der Legenda aurea vgl. die nachfolgende Anm.
 Die Legenda aurea und ihre Übersetzung wird hier und im Folgenden zitiert nach der Ausgabe:
Jacobus de Voragine: Legenda aurea. Goldene Legende. Einleitung, Edition, Übersetzung und Kom-
mentar von Bruno W. Häuptli. Freiburg i.Br. 2014 (Fontes Christiani [ohne Band-Nr.]). In der Zählung
Ausgabe Maggionis, Legenda aurea (1998), findet sich die entsprechende Stelle 37,128–131. –
Übers. (Häuptli): „Tatsächlich bedurfte sie der Reinigung nicht, da sie nicht infolge der Aufnahme
von Samen empfangen hatte und schon im Mutterleib vollkommen gereinigt und geheiligt war. So
verklärt und geläutert aber war sie schon im Mutterleib bei der Ankunft des heiligen Geistes, daß
nicht nur keinerlei Neigung zur Sünde in ihr verblieb, sondern die Tugend ihrer Heiligkeit sich auf
andere ausdehnte und übertrug, so daß sie bei Männern jegliche Regung fleischlicher Begierde aus-
löschte. | Daher sagen die Juden, daß Maria, obschon sie sehr schön war, doch nie von einem Mann
begehrt werden konnte. Der Grund dafür ist, daß die Tugend ihrer Keuschheit alle, die sie erblickten,
durchdrang und jede Begehrlichkeit in ihnen abwies. Daher wird sie mit der Zeder verglichen, weil
so, wie die Zeder mit ihrem Duft Schlangen tötet, ihre Heiligkeit auf andere ausstrahlte, daß sie jede
Regung im Fleisch, die Schlangen, abtötete.“ – Zum nachhaltigen Erfolg der Legenda aurea, welcher
sich in einer breiten handschriftlichen Überlieferung spiegelt, vgl. Häuptli (diese Anm.), S. 60.
 Zu den Basisdaten dieses Textes vgl. Gärtner, Art. Vita beate virginis.
 Eine Übersetzung der Marien-descriptio der Vita findet sich bei Knapp, Das weibliche Schönheits-
ideal, S. 183 f., Anm. 12: „Sie besaß körperlichen Liebreiz, ein wohlgestaltetes Äußeres und war aus-
gezeichnet mit wunderbarer Schönheit. Von leiblicher Statur war sie, wie es sich geziemt, weder zu
groß noch zu klein. Vielmehr hatte Natur sie mit einem mittleren, geziemenden Maß ausgestattet zu-

352 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



reizbetonten descriptio membrorum zwar einerseits ein außergewöhnliches Gegen-
gewicht dar, andererseits jedoch mündet auch diese descriptio membrorum in eine
descriptio ihres tugendhaften Wohlverhaltens, das kontrastiv gegen die reizvolle
Schönheit ihres Körpers gesetzt ist:

Planus et compositus eius erat gressus,
Atque multum curialis ipsius incessus,
Neque velox neque preceps fuit ambulando,
Nihil enim peragebat nimis festinando;
Neque tamen tarda fuit sed nimium modeste

sammen mit dem Schmuck aller Körperteile. Die Haut des Fleisches war von Weizenfarbe, weiß mit
etwas Rot, von wunderbarer Anmut. Dazu paßten ihre sehr schönen, anmutigen und hell leuchten-
den Augen bestens, erfreulich anzuschauen, süß und heiter, weder zu sehr hervortretend noch trie-
fend oder tiefliegend. Ihr Blick war mild, wohlwollend und bescheiden, sanftmütig, fromm, demütig,
schamhaft und schicklich, nicht herumschweifend, keck, stolz, bohrend, mürrisch oder bösartig. Die
Iris in den Augen war von hyazinthener oder saphirener, sehr leuchtender Farbe. Schwarz, aber hell
leuchtend war die Pupille, von keinem Makel getrübt. Das Weiße war auch von milchiger Farbe, um-
schließend und umgebend das Licht der Augen. Die Augenlider waren ganz glatt, ohne jede Fäulnis,
vielmehr stets gesund. Die Wimpern waren ein wenig aufgebogen, weder spärlich noch allzu dicht,
weder lang noch kraus. Ihre Augenbrauen waren gehoben, äußerst schicklich über die Augen ge-
wölbt, schwarz, weder allzu buschig noch breit oder dicht. Sie stießen auch nicht zu nahe zusammen,
sondern sie hielten strikt Abstand voneinander, so als wären sie auf einem schönen Bild gemalt. Ihr
Mund war ergötzlich und hübsch, voll von jeder Süße und Lieblichkeit. Rot waren die keineswegs
fleischigen, nur wenig schwellenden, äußerst reizvollen Lippen. Ihre Zähne waren weiß und gerade
und gänzlich frei von jeder Beschmutzung. Gleichförmig, glatt, milchfarben waren sie, blieben stets
sauber, weiß wie Elfenbein. Ihr Kinn war, wie es sich gehört, halbrund und mit einem kleinen Grüb-
chen in der Mitte. Ihre Nase war gerade, ein klein wenig adlerartig, weder zu lang noch zu kurz,
weder gekrümmt noch stumpf. Ihre Nasenlöcher waren stets rein, weder zu weit noch zu eng, son-
dern gerade richtig. Weder zu dick noch mager waren ihre Kinnbacken, sie waren weder ausgezehrt
noch feist, sondern sehr schön, von großem Liebreiz, weiß mit einer Beimischung von Rosenfarbe.
Weiß und rot waren die schönen Wangen, wie wenn man Lilien unter Rosen streut. Ihre Stirn war
frei, doch nicht allzu breit, sondern geziemend glatt, freundlich, ohne jede Furche. Auch die Haupt-
haare waren ein wenig zitronenfärbig [sic], funkelnd wie Gold, topasfarben. Die Zöpfe aber hingen
herab bis zum Gürtel: Sie waren äußerst schicklich und sehr schmuckvoll, leicht gelockt, nicht frei
und aufgelöst, sondern stets gut gekämmt. Ihr Hals war weiß und nicht fleischig, weder war er dürr
noch gekrümmt, sondern gedrechselt und gerade, wie es sich gehört, weder dünn noch mager, nach
Gebühr lang und anmutig. An ihm trat keine Ader unschön hervor. Schön waren ihre Hände, genau
wie sie sein sollten, immer blieben sie unbeschmutzt und sauber, beweglich und geschickt zu jeder
vorzüglichen Arbeit, niemals träge, sondern bereit zu dienen. Die Finger waren gedrechselt und ge-
rade, genügend lang, zart, nicht aufgerauht. Die Fingernägel waren frei von Schmutz und von großer
Zierlichkeit, stets geschnitten, onyxfarben.“ Gärtner, Art. Vita beate virginis, Sp. 440, leitet aus dem
Vorkommen der ‚Schönheitsbeschreibungen‘ Marias und Jesu ab, dass „der Autor [...] mit Regeln der
mal. Poetiken vertraut“ war und schätzt diese wiederum als ‚bildgebendes‘ Verfahren ein, wenn er
schreibt: „Die einzelnen Bücher sind in zahlreiche mit Überschriften versehene Kapitel unterteilt, die
oft nur wenige Verse umfassen und den epischen Zusammenhang immer wieder auflösen in Einzel-
bilder und Details, besonders in der nach den Regeln der mal. Poetiken gegliederten Schönheitsbe-
schreibung Jesu (v. 3123–3351; vgl die Marias v. 665–760).“ (ebd., Sp. 439).

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 353



Incedebat, ambulabat decenter et honeste;
Erecta sursum procedens semper ambulabat,
Et decenter caput eius parum inclinabat,
Ut pudicas virgines decet ambulare
Que non solent nimium cervicem elevare;
Nam omnis motus virginis, incessus atque status,
Decens erat et pudicus, ac disciplinatus.
(Vita rhythmica, Vv. 749–760)218

Die descriptio Mariens in der Vita rhythmica realisiert derart in der Tat einmal das Prin-
zip der kalokagathía, nämlich die äußergewöhnliche tugendhafte Selbstbeherrschung
der schönen Frau, die Maria zur benedicta in mulieribus in melioribus (Epithalamium
IV,183) macht.219

IV.2.2 Die Schönheit der Prokreation – Die descriptio membrorum und das
Natura-Prinzip in den Allegorien des Alanus ab Insulis und in der
deutschsprachigen Alanus-Rezeption

Auch in anderen allegorischen Texten erscheint, wie im Folgenden argumentiert wer-
den soll, die über die descriptio membrorum vermittelte körperliche Schönheit stets mit
dem Implikat der Induktion von Begehren, was dazu führt, dass solche weiblichen Al-
legorien, deren Dignität dies verbietet, keine descriptio membrorum erhalten. Ohnehin
gibt es in den Allegorien gegenüber den Romanen einige grundsätzliche Unterschiede
im Einsatz der descriptio. Diese betreffen den Einsatz der Körperbeschreibung, insofern
Körper hier tatsächlich weniger als Argument denn als ‚Sinnbild‘, eben als Allegorie,
erzeugt werden, in der jedes Detail des Beschriebenen als Zeichen auf eine Bedeutung
des symbolisierten Begriffes abhebt.220 Zudem gehören die in den lateinischen Allego-
rien personifizierten Konzepte – im Gegensatz zu den Figuren der fabulae – in den Be-
reich der historia, insofern sie der christlichen Realität angehören, und fallen zudem,

 Übers. (Marco Mattheis, Berlin): „Ruhig und gemessen war ihr Gang, und sehr höfisch ihr Schritt,
nicht schnell und nicht eilend war sie beim Spazieren, nichts nämlich unternahm sie mit zu viel Hast;
auch war sie nicht säumig, sondern schritt außerordentlich maßvoll einher, spazierte schicklich und
ehrbar; gerade und aufrecht einherschreitend spazierte sie immer, und ihr Haupt neigte sie, wie es sich
ziemt, nur ein wenig. Ganz so wie züchtige Jungfrauen spazieren müssen, die nicht zu sehr den Nacken
aufzurichten pflegen. Denn jede Bewegung der Jungfrau, ihr Gang und ihre Haltung, war ziemlich und
züchtig und diszipliniert.“ – Diese Verse übersetzt und thematisiert Knapp, Das weibliche Schönheits-
ideal, S. 186, nicht.
 Vgl. hierzu Kap. III.1 u. III.4.
 Das bereits zitierte Vorwort zu Johannes‘ de Garlandia Epithalamium aus dem Ms. Weimar reflek-
tiert diesen Vorgang expressis verbis, vgl. (Epithalamium I [Ms. Weimar], 13–16). – In jüngerer Zeit hat
Silke Philipowski (Philipowski, Gestalt des Unsichtbaren), die Besonderheit des allegorischen Figuren-
körpers betont, die bspw. schreibt, dass „das Ungegenständliche [...] eines ‚geliehenen‘ Körpers“ be-
dürfe (ebd., S. 15). “

354 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



insofern sie Verkörperungen göttlich gestifteter Prinzipien sind, in den Bereich der
Transzendenz, womit sie tendenziell anderen Bewertungsrastern (Göttlich-Schönes
vs. Kreatürlich-Schönes) unterliegen, als die Figuren der fabulae oder der immanenten
historia. Der Schritt in die Transzendenz (aber auch in die Allegorie) rettet das Zeichen-
gewebe der irdischen Dichtung indessen nicht – wie am Epithalamium zu sehen ist –
vor dem Implikat irdischer Schönheit, vor der Spur der lascivia, welche im menschen-
gemachten Zeichen der Dichtung für die transzendente Schönheit der Gottesmutter ein-
zustehen hat.221 Auch die oft heranzitierte Natura aus dem Planctus naturae des Alanus
bildet hiervon weniger eine Ausnahme als vielmehr den spezifischen Regelfall, denn
sie gehorcht in Hinblick auf die Implikate der descriptio membrorum den hier explizier-
ten Regeln.

IV.2.2.1 Alanus ab Insulis: De planctu naturae
Im Gegenteil macht sich die Allegorie das (weltlich/fleischlich/körperlich konnotierte)
Implikat in ihrer Bedeutungserzeugung zunutze: So wird die Figur der Natura im
Planctus nicht – wie es in Textkommentaren häufig suggeriert wird – deshalb mit einer
descriptio membrorum ausgestattet, weil auf sie eben der ubiquitäre ‚Topos der schö-
nen Frau‘ angewandt wird, sondern – ganz im Gegenteil – diese spezifische Form der
descriptio superficiale sehr gezielt dazu genutzt, das Prinzip der Fleischlichkeit, mit
dem Natura auf das Engste verbunden ist, darzustellen. Natura ist hier eben die vicaria
Dei222 beziehungsweise pro-dea,223 die als Gottes Wirkprinzip auf Erden für den Fortbe-
stand der Schöpfung nach dem Sündenfall und der Verstoßung aus dem Paradies

 Spuren des Dilemmas einer solchen auf immanentes Sprechen bezogenen Zeichenrelation, in wel-
cher der Immanenz Entstammendes als sprachliches Zeichen für Transzendentes einstehen muss, fin-
den sich immer wieder. Sie affiziert die Frage nach dem Sprechen vom Göttlichen bis in die Auslegung
des Wortes Gottes hinein und lässt sich an der Frage nach der Natur der Engel nachvollziehen. Im Zen-
trum dieses Diskurses steht die durch Johannes Scotus Eriugena, Hugo von St. Viktor, Thomas von
Aquin und andere breit rezipierte Pseudo-Dionysius-Schrift De coelesti hierarchia, in welcher von der
Differenz zwischen der menschlichen Vorstellung bzw. dem menschlichen Sprechen von Engeln und
deren tatsächlicher Natur gehandelt wird. Diese Diskussion zieht sich durch, bis sie spätestens mit dem
Hohelied Bruns von Schönebeck (Vv. 354: der bote Fortitudo hiz, V. 2203) und den Predigten Eckharts in
der Volkssprache erscheint und die biblische Imagination eines zu Maria tretenden körperlichen We-
sens selbst zum uneigentlichen Zeichen für die Kraft Gottes erklärt, welche die wörtliche Bedeutung
des Namens Gabriel sei. Das von den Evangelisten durch Sprachzeichen erzählte, immanente Signifikat
(körperliche Erscheinung des Engels) wird so als Pseudo-Signifikat aufgefasst, welches selbst wiederum
nur Signifikant für etwas völlig Alteritäres ist. Dieser erzählte Signifikant birgt – besonders bei Ungebil-
deten und/oder Laien – beständig die Gefahr der Verwechselung von Zeichen und (weiterhin und ewig
entzogenem) transzendentem Signifikat in sich, gegen welche die Theologen anschreiben. Vgl. hierzu
im Folgenden Kap. V.1 sowie Haug, Das dunkle Licht.
 Alanus: Planctus, Prosa 3, S. 88.
 Alanus: Planctus, Prosa 4, S. 118.

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 355



Sorge zu tragen hat.224 Dabei ist sie einerseits notwendig, um dem Imperativ der
Fruchtbarkeit nachzukommen, welcher die Generationenfolge sichert, andererseits je-
doch – mit dem Makel der Erbsünde belastet – ist sie zugleich mit dem Übel (vitium)
der fleischlichen Lust geschlagen. Als derartiges notwendiges Übel, dem Fleischlichkeit
untrennbar attribuiert wird, stellt sie der Planctus Naturae des Alanus ab Insulis vor.225

Der Planctus ist als handlungs- bzw. spannungsarm226 charakterisiert worden. Er
stellt eine Traumvision dar, die – in erkennbarer Anlehnung an die Consolatio philo-
sophiae des Boethius – als Prosimetrum gestaltet ist. Auf die allgemeine Weltklage
des Text-Ichs erscheint diesem eine Frau, der eine ausgreifende descriptio membro-
rum gewidmet ist, in der beispielsweise auch ihre küssenswerten Lippen betont wer-
den. Diese Frau stellt sich im Gespräch als das von Gott in der Immanenz eingesetzte
Funktionsprinzip heraus, das die Generativität der Schöpfung sichert, und nennt sich
‚Natura‘, die vicaria Dei. Sie klagt über die Verstöße gegen das Prinzip der Prokrea-
tion, welche die Menschen begehen. Diese sind durch Venus zur Übertretung der Ge-
schlechterordnung angestachelt worden. Venus, die als subvicaria der Natura das für
die Prokreativität notwendige Übel des ‚Lust‘-Prinzips darstellt, droht zugleich, sich
gegen die Ordnung zu wenden. Der Exzess des Venus-Prinzips ist der Dammbruch,
der die Auflösung der Ordnung und die Entstehung von Sodomie verursacht. Hierü-
ber führt Natura eine lange – und streckenweise poetologisch gefärbte – Klage, bis
Hymeneus und vier Tugenden (Castitas, Temperantia, Largitas, Humilitas) erschei-
nen, die descriptiones erhalten, über welche jedoch etwa betont wird, dass ihren Lip-
pen die Küsse der Venus unbekannt sind (Castitas) oder dass sie eine matrona seien
(Temperantia). Demgegenüber verkörpert Largitas den Überfluss in exzessiver Schön-
heit, wie etwa in ihrem langen, frei wallenden Haar dargestellt ist.227 Die Tugenden
sind gleichwohl geeignet, den Schaden zu begrenzen. Natura schreibt einen Brief an
ihren ‚Hohepriester‘, Genius, der schließlich ein Anathema über das Fehlverhalten

 Zu dieser Natura-Konzeption bei Alanus vgl. Andreas Speer: Kosmisches Prinzip und Maß men-
schlichen Handelns. Natura bei Alanus ab Insulis. In: Mensch und Natur im Mittelalter. Bd. 1. Hrsg. von
Albert Zimmermann, Andreas Speer. Berlin/New York 1991 (Miscellanea Mediaevalia 21,1), S. 107–128.
Zum Verständnis von Natura besonders in deutschsprachigen Texten – vgl. immer noch grundlegend
Klaus Grubmüller: Natûre ist der ander got. Zur Bedeutung von natûre im Mittelalter. In: Natur und Kul-
tur in der deutschen Literatur des Mittelalters. Colloquium Exeter 1997. Hrsg. von Alan Robertshaw,
Gerhard Wolf. Tübingen 1999, S. 3–17.
 Hier und im Folgenden zitiert nach: Alanus ab Insulis: De planctu Naturae. Textus, Translatio una
cum Annotationibus. Hrsg. von Johannes B. Köhler, Münster 2013 (Texte und Studien zur europäischen
Geistesgeschichte, Reihe A, Bd. 2).
 Vgl. Johannes Köhler: Natur und Mensch in der Schrift ‚De Planctu Naturae‘ des Alanus ab Insu-
lis. In: Mensch und Natur im Mittelalter. Bd. 1. Hrsg. von Albert Zimmermann, Andreas Speer. Berlin/
New York 1991 (Miscellanea Mediaevalia 21,1), S. 57–66, hier S. 58.
 Die – als Rezeptionszeugnis des Planctus lesbare – Figur der Largece im Roman de la Rose reflek-
tiert dieses Prinzip der Freizügigkeit und deutet es stark in Richtung fleischlicher lascivia bzw. luxuria
aus.

356 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Menschen ausspricht und ordnungskonformes Geschlechtsverhalten positiv sanktio-
niert. Hierauf erwacht der Erzähler.

Zum Auslöser der Narration wird hier die Verbindung der Natura zur Fleischlich-
keit, welche sich darin ausdrückt, dass die vicaria Dei als ausführendes kreatürliches
Prinzip Gottes wiederum Venus als subvicaria (Alanus: Planctus, Prosa 4, S. 120) ein-
setzt, welche dafür zuständig ist, dass „Hammer und Amboss“ zueinander finden:228

Sed quia sine subministratorii artificis artificio suffragante, tot rerum species expolire non pote-
ram, meque in aethereae regionis amoenante palatio placuit commorari, ubi venti rixa effecatae
serenitatis pacem non perimit, ubi accidentalis nox nubium aetheris indefessum diem non sepelit,
ubi nulla tempestatis saevit iniuria, ubi nulla debacchantis tonitrus minatur insania, Venerem in
fabrili scientia conpertam, meaeque operationis subvicariam in mundiali suburbio collocavi, ut
ipsa sub meae praeceptionis sub arbitrio, hymenaei coniugis, filiique Cupidinis industria suffra-
gante, in terrestrium animalium varia effigiatione desudans, fabriles malleos suis regulariter adap-
tans incudibus, humani generis seriem indefesse continuatione contexeret, ne Parcarum manibus
intercisa discidii iniurias sustineret. (Alanus: Planctus, Prosa 4, S. 120)229

Venus wird jedoch im Verlauf der Dichtung von Natura für das Übel der Sodomie ver-
antwortlich gemacht. Im Rahmen der natürlichen Ordnung hat auch die grundsätzlich
wollüstige Schönheit ihren Platz und wird entsprechend im eröffnenden Metrum direkt
zu Beginn des Planctus wiederum über die aus den Poetiken bekannten nomina propria
eingeführt. Das Text-Ich beklagt hier die um sich greifende Sodomie (Alanus: Planctus,
Metrum I,1–32), welche über die kontrastive Darstellung der außer Kraft gesetzten na-
türlichen Sprachordnung entfaltet wird. Ziolkowski zeigt in seinen Analysen, dass ‚Se-
xualität‘ (avant la lettre), Sprache und natürliche Ordnung – nicht nur bei Alanus –
konstant enggeführt und überblendet werden. Im Sinne Bourdieus lässt sich argumen-
tieren, dass hier (kosmische) Homologien etabliert werden, die sich ineinander ver-
schränken und abbilden lassen und die umgekehrt aneinander verletzbar sind. In
einer von einer Wortreligion geprägten Kultur wie der christlichen, in welcher das Wort
selbst der menschgewordene Gott ist, ist der sprachliche Normverstoß damit ähnlich

 Vgl. hierzu die konzisen Schemata zum System der Schöpfungsinstanzen in Planctus und Anticlau-
dianus bei Huber, Aufnahme und Verarbeitung, dort: Anhang 10 u. 11, S. 426 f.
 Übers. (Köhler): „Aber weil ich ohne die Fertigkeit einer untergeordneten Mithelferin die Arten so
vieler Dinge nicht ausführen konnte und weil es mir gefiel, mich in dem anmutigen Palast des himmli-
schen Bereichs aufzuhalten, wo das Toben des Windes den Frieden einer geläuterten Heiterkeit nicht
zerstört, wo keine hereinbrechende Nacht mit ihren Wolken den unerschöpflichen Tag des Himmels be-
gräbt, wo keine Gewalt eines Unwetters wütet, wo kein Tumult eines rasenden Donners droht, habe ich
Venus, die im Werkwissen erfahren ist, zur Mithelferin meines Wirkens in der Vorstadt der Erde einge-
setzt, damit sie sich unter meinem Auftrag und Willen, unterstützt vom Fleiß ihres Gatten Hymeneus
und ihres Kindes Cupido, in der unterschiedlichen Herausbildung der irdischen Lebewesen abmühe
und der Regel entsprechend die Handwerkshämmer auf ihren Ambossen anwende und so den Faden
des menschlichen Geschlechts in unermüdlicher Fortsetzung knüpfe, damit er nicht durch die Hände
der Parzen abgeschnitten [sic] und durch diese Unterbrechung Schaden erleide.“

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 357



konstitutiv ordnungsgefährdend wie der sexuelle, die Sodomie, weshalb letztere wiede-
rum in sprachlich-grammtikalischen Metaphoriken elaborierbar ist.230

Diese Folie von ordo-gemäßem Verhalten wird vermittels des Einspielens der in
den nomina specialia wirksamen Protonarrative geschaffen, wie sie im Rahmen der
Schönheitsbeschreibungen typischerweise die ‚conclusio‘ bilden (vgl. hier Kap. IV.1.2),
sowie über die Selbstaussage des Text-Ichs, welches selbst der Natur folgen würde:

Quamvis femineae speciei supplicet omnis
Forma viri, semper huius honore minor:
Quamvis Tyndaridi vultus famuletur, Adonis
Narcissique decor victus adoret eam:
Spernitur ipsa tamen, quamvis decor ipse peroret
Et formae deitas disputet esse deam.
Qua Iovis in dextra fulmen langueret, et omnis
Phoebi cessaret otia nervus agens:
Qua liber fieret servus, propriumque pudorem
Venderet Hippolytus, huius amor fruens.
Virginis in labiis cur basia tanta quiescunt,
Cum reditus in eis sumere nemo velit?
Quae mihi pressa semel, mellirent oscula succo,
Quae mellita darent, mellis in ore favum.
Spiritus exiret ad basia deditus ori,
Totus et in labiis luderet ipse sibi.
Ut dum sic moriar, in me defunctus, in illa
Felici vita perfruar alter ego.
Non modo Tyndaridem Phrygius venatur adulter,
Sed Paris in Paridem monstra nefanda parit.
Non modo per rimas rimatur basia Thysbes
Pyramus, huic Veneris rimula nulla placet.

 Jan Ziolkowski: Alan of Lille’s Grammar of Sex. The Meaning of Grammar to a Twelfth-Century
Intellectual. Cambridge (Massachusetts) 1985 (Speculum Anniversary Monographs 10), elaboriert in
seiner Studie, wie verschiedene Ordnungsdiskurse einander durchdringen. – Terminologisch proble-
matisch ist, dass Ziolkowski nicht zwischen Homosexualität und dem – historisch adäquateren – So-
domie-Begriff differenziert, sondern durchgehend von „homosexuality“ spricht, worauf schon
Köhler, De planctu naturae, S. 207, hinzuweisen scheint. Auch in dessen Kritik jedoch kommt es zu
terminologischen Unschärfen, wenn es ebd. heißt: „Ausdrücke wie Sodomie und Homosexualität
(erst seit 1869 gebräuchlich) sind für den Planctus vorsichtig zu verwenden.“ Zudem scheint Köhler
den historischen und den modernen Sodomie-Begriff (gleichgeschlechtliche Unzucht einerseits, Un-
zucht mit Tieren andererseits) gleichzusetzen (ebd., S. 211: „[Ziolkowski] spricht davon, dass Alain
hier Homosexualität und Sodomie beklage. Sodomie ist im Metrum I nicht zu belegen.“). Nicht ein-
sichtig ist, warum Köhler die Ideen Ziolkowskis grundlegend verwirft, die – von der genannten termi-
nologischen Schwäche abgesehen – eigentlich tragfähig entwickelt sind, und den Hauptteil seines
Kommentars zum ersten Metrum des Planctus darauf verwendet nachzuweisen, dass hier nicht von
Homosexualität/Sodomie die Rede, sondern dass mithin alles ‚ironisch‘ sei (ebd., S. 205–225). Die An-
sicht, dass im Werk des Alanus alles ‚nur‘ schulmeisterliche, ironische Spielerei sei, die ein For-
schungskonsens zu sein scheint, teile ich dezidiert nicht.

358 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Non modo Pelidesmentitur virginis actus,
Ut sic virginibus se probet esse virum;
Sed male naturae munus pro munere donat,
Cum sexum lucri vendit amore suum.
(Alanus: Planctus, Metrum I, 33–58)231

Das sonst über die exemplifizierenden nomina specialia dargestellte und hier vom Ich
als außer Kraft gesetzt beklagte natürliche Wirkungsprinzip, welches über die Proto-
narrative als concubinare festgeschrieben ist und das in den descriptiones der Poeti-
ken die Folge aus der beschriebenen Schönheit der Frau darstellt, steht auch hier im
Zusammenhang mit einer descriptio membrorum, wenn in der anschließenden ersten
Prosa Natura selbst dem Ich erscheint und körperlich beschrieben wird.232 Die kon-
ventionellen Exempla der ‚conclusio‘, wie etwa die Verführbarkeit des Hippolytus
(Alanus: Planctus, Metrum I,42),233 werden hier der descriptio vorausgeschickt und
zeigen die Differenz zwischen ‚natürlichem‘ (Helena und Paris) und pervertiertem Zu-
stand der Welt (Paris und Paris) an. Ist es also nur schlüssig – und erweist mithin die

 Kursivierung hier und in der Übers. von mir, F. D. S. – Übers. (Köhler): „Obwohl jeder schöne
Mann sich vor weiblicher Schönheit beugt – | seine ist immer geringer verglichen mit ihrer Ehre –, |
obwohl man dem Antlitz der Tindaride [= Helena, Anm. F. D. S.] dient, die Schönheit | von Adonis und
Narziß, davon besiegt, diese anbetet, | wird sie doch verachtet, auch wenn ihre Schönheit sie preist, |
und ihre göttliche Schönheit sie als Göttin erweist: | Wodurch selbst der Blitz in Jupiters Rechten [sic]
ermattet und | jede Saite der Harfe Apolls ruht und untätig bleibt, | wodurch ein Freier Sklave würde
und die eigene Keuschheit | Hypolitus verkaufen würde, um diese Lippen zu genießen. | Warum ruhen
so viele Küsse auf den Lippen der Jungfrau, | warum will sich keiner einen davon als Frucht holen? |
Würden die Küsse nur einmal auf mich gedrückt, Honig wäre es, | aus dem Mund würden süße Honig-
waben erwachsen. | Der Geist würde auf Küsse aus sein, überall auf dem Mund | verstreut, würde auf
den Lippen wieder und wieder spielen. | Und stürbe ich so, fast schon in mir tot, in ihnen | würde mein
zweites Ich ein fruchtbares Leben genießen. | Nicht mehr jagt der Phrygier [= Paris] die Tyndaride, | aber
Paris denkt gegen Paris unaussprechlich Ungeheures aus. | Nicht mehr müßte Pyramus durch einen
Spalt die Küsse | der Thisbe erlangen – ihm gefiele kein Spältlein der Venus. | Nicht mehr machte der
Pelide [= Achilles] die Haltung der Jungfrauen nach, | um doch den Mädchen zu beweisen, daß er ein
Mann sei. | Aber schlecht gibt er Natura Gabe gegen Gabe zurück, | da er sein Geschlecht aus Liebe zum
Geld verkauft.“
 Zu poetologischen Fragen unter Betonung der „erotischen Ausstrahlung“ der personifizierten Na-
tura vgl. in jüngerer Zeit Beate Kellner: Naturphilosophie als Vision und integumentale Erzählung. Die
Dame Natur in Alanus’ ab Insulis ‚De planctu naturae‘. In: Frühmittelalterliche Studien 54 (2020),
S. 257–281, zur Schönheit der Natura hier bes. S. 262, zur ‚descriptio‘ weiterhin ebd., S. 266–277. – Die
hier vorfindliche Gleichsetzung der Schönheit der Natura mit der Schönheit des Kosmos im Sinne einer
„Unmittelbarkeit des Zugangs zu den Geheimnissen der Schöpfung“ (ebd., S. 263) teile ich nicht. Die
Schönheit der Natura möchte ich als Chiffre der immanent-kreatürlichen pulchra, nicht der pulchritudo
der Schöpfung Gottes verstehen, vgl. Kap. II.2.2.2, S. 85. – Dem Mantel der Natura widmet sich verglei-
chend jüngst Racha Kirakosian: Intertextuelle Textilien. Imaginäre Kleider und Temporalität bei Alanus
ab Insulis und Getrud von Helfta. In: PBB 142,2 (2020), S. 236–266.
 Vgl. die Helena-descriptio bei Matthäus von Vendôme: Ars versificatoria I.57,24: Illic Ypolitum
pone, Priapus erit.

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 359



Dichte des fokussierten Diskursfeldes –, dass hier die fleischliche Dimension der (in-
takten) Natura wiederum über die in den bekannten nomina specialia sedimentierten
exempla expliziert wird, so erstaunt es ebenso wenig, dass – entsprechend der zirku-
lär angelegten Verweisstruktur des Diskurses – die Kategorien von Natura und ihrer
fleischlichen subvicaria Venus für die descriptiones membrorum in den Poetiken lei-
tend sind. Die wollustauslösende Schönheit der Frau wird in den Poetorhetoriken mit
natura in Verbindung gebracht, wie beispielsweise in den Helena-descriptiones der
Ars versificatoria. Während in den Poetorhetoriken die Schönheit der Frau aus dem
natura-Prinzip erklärt wird, wird im Planctus das natura-gemäße Verhalten über ex-
emplarische Figuren, wie die schöne Helena, konkretisiert:

Pauperat artificis nature dona venustas
Tindaridis, forme flosculus, oris honor:

Humanam faciem fastidit forma, decoris
Prodiga, syderea gratuitate nitens[.]

(Ars vers. I.56,1–4)234

Stellis preradiant oculi Venerisque ministri
Esse favorali simplicitate vovent.

(Ars vers. I.56,15 f.)235

Proxima festivat loca cella pudoris, amica
Nature, Veneris deliciosa domus.

Que latet in regno Veneris dulcedo saporis,
Iudex contactus esse propheta potest.

(Ars vers. I.57,5–8)236

Hec facit ad Venerem, mihi tales eligo, tales
Describit quales Vindocinensis amat.
(Ars vers. I.57,19 f.)237

 Kursivierung im lat. Text und in den Übers. hier und im Folgenden von mir; F. D. S. – Übers.
(Knapp): „Der Liebreiz der Tochter des Tyndareus, das Blümlein ihrer schönen Gestalt, der Ruhm ihrer
Gesichtszüge machen die Gaben der Künstlerin Natur arm. Die schöne Gestalt, freigiebig mit Reizen, glän-
zend mit der Großzügigkeit des Sternenhimmels, verschmäht ein menschliches Antlitz.“
 Übers. (Knapp): „Die Augen überstrahlen die Sterne und geloben mit huldvoller Schlichtheit, Die-
ner der Venus zu sein.“
 Übers. (Knapp): „Die Zelle der Scham [= cella pudoris: Vulva/Vagina; F. D. S.], die Freundin der
Natur, das genußfreudige Haus der Venus, schmückt die angrenzende Region. Welche Süße der Emp-
findung im Reich der Venus verborgen liegt, kann die Berührung vorhersagen.“
 Übers. (Knapp): „Sie ist dienlich für Venus. Ich wähle solche aus. Solche beschreibt der von Ven-
dôme, welche er liebt.“ – Übers. (Galyon): „This description ist dedicated to Venus. I have chosen | For
myself such things as Matthew loves to describe.“ – Übers. (Gallo): „She induces love: such do I choose.
He of Vendôme describes such as he loves.“ – Übers. (Parr): „She contributes to loving; such are my
choices. The one from Vendome describes such as he loves.“

360 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Entsprechend heißt es in der Poetria nova:

Femineum plene si vis formare decorem,
Praeformet capiti Naturae circinus orbem;
Crinibus irrutilet color auri; lilia vernent
In specula frontis [...]
(Poetria nova 567–570, Faral 562–565)238

[...] mentumque polito
Marmore plus poliat Natura potentior arte.
(Poetria nova 583 f., Faral 578 f.)239

 Übers. (Gallo): „Of you wish to describe womanly beauty: Let Nature’s compass draw the outline
of the head; let the color of gold gleam in the hair; let lilies grow on the lofty forehead“. (Kursivierung
im Original, Hervorhebung von mir, F. D. S.)
 Übers. (Gallo): „[...] let Nature, more powerful than art, polish the chin smoother than marble.“
(Kursivierung im Original, Hervorhebung von mir, F. D. S.) – Diese Berufung auf Natura, die offenkundig
zugleich einen Diskurs von Fleischlichkeit impliziert, findet sich auch in der volkssprachlichen Literatur,
prototypisch bei Chrétien, bspw. in der descriptio der Enide: Molt estoit la pucele gente, | car tote i ot
mise s’antante | Nature qui fete l’avoit; | ele meïsmes s’an estoit | plus de .vc. foiz mervelliee | comant une
sole foiee | tant bele choses fere pot; | car puis tant pener ne se pot | qu’ele poïst son essanplaire | an nule
guise contrefaire. | De ceste tesmoigne Nature | c’onques si bele criature | ne fu veüe an tot le monde. | Por
voir vos di qu’Isolz la blonde | n’ot les crins tant sors luisanz | que a cesti ne fust neanz. | Plus ot que n’est
la flors de lis | cler et blanc le front et le vis; | sor la color, par grant mervoille, | d’une fresche color ver-
moille, | que Nature li ot donee, | estoit sa face aluminee. | Si oel si grant clarté randoient | que deus
estoiles ressanbloient; | onques Dex ne sot fere mialz | le nez, la boche ne les ialz. | Que diroie de sa
biauté? | Ce fu cele por verité | qui fu fete por esgarder, | qu’an se poïst an li mirer | ausi com an un
mireor. (Chrétien: Erec et Enide, Vv. 411–441, Übers. [Gier]: „Die Jungfrau war sehr liebenswert; die
Natur hatte ja auch all ihre Kunst darauf verwendet, ihren Körper zu bilden. Sie selbst hatte sich mehr
als fünfhundertmal darüber gewundert, wie sie ein einziges Mal etwas derart Vollkommenes zustande
bringen konnte; nachher konnte sie sich plagen, wie sie wollte, es gelang ihr nicht, dieses Muster auf
irgendeine Art nachzuahmen. Die Natur selbst bezeugt, daß ein so schönes Geschöpf niemals sonst auf
der ganzen Welt gesehen wurde. Ich sage euch fürwahr: So golden und leuchtend auch das Haar der
blonden Isolde war, sie hätte doch gegen diese Jungfrau zurückstehen müssen. Darüber hinaus waren
ihre Stirn und ihr ganzes Gesicht klarer und weißer als die Lilienblüte; über dieser Weiße leuchtete ihr
Antlitz wunderbar in einer frischen roten Farbe, die die Natur ihr verliehen hatte. Aus ihren Augen
strahlte eine so starke Helligkeit, daß sie zwei Sterne schienen; niemals hatte Gott Nase, Mund und
Augen besser zu formen gewußt. Was soll ich von ihrem Aussehen sagen? Das war wirklich so geartet,
daß sie nur geschaffen war, um betrachtet zu werden, und daß man sich in ihr wie in einem Spiegel
beschauen konnte.“ [Hervorhebungen hier und im altfrz. Text von mir, F. D. S.]) – Isolz la blonde fungiert
hier als spezifisch volkssprachliche Variante des bereits Diskutierten nomen proprium und impliziert –
wie Helena, Callisto und andere – eine Narration von concubinare. Man muss die Stelle nicht lesen, als
habe Gott selbst in die Gestaltung der Enide eingegriffen; dass er niemals Nase, Mund und Augen
besser zu Formen gewusst habe, kann bedeuten, dass Natura hier so meisterlich arbeitet, dass in
der Ausformung des Abbildes die idea Gottes eingeholt wird. Für den deutschsprachigen Erec,
wäre gesondert zu diskutieren, dass Gott Natura hier als Systemstelle gänzlich verdrängt. Dort
heißt es Vv. 139–141: ich wæne, got sînen vlîz | an sie hâte geleit | von schœne und vin sælekeit. Die
Urheberschaft Gottes wird auch hier nicht als Faktum erzählt, sondern als spekulative Zuschreibung

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 361



Dem gegenüber steht die Marcia-descriptio, die die Tugendhaftigkeit der durch Tugend
vermännlichten Frau als Abweisung der von Natura und Venus verordneten Prinzipien
konstruiert:

Visitat infirmam naturam gratia morum,
Innatum mulier exuit ausa malum:

Est mulier non re, sed nomine: mens epythetum
Nature refugit evacuatque dolum.

(Ars vers. I.55,11–14)240

Non favor intuitus Veneris suspirat ad usum,
Non circumloquitur mobilitate stuprum[.]

(Ars vers., I.55,21 f.)241

Marcia femineum sexum festivat, honestat
Naturam, taxum mellificare facit,

Increpat innatum facinus, nec inercia sexus
Legat in exilium spirituale decus.

(Ars vers. I.55,33–36)242

Sowohl in den Poetiken und als auch in der Allegorie des Alanus, wird das Prinzip Na-
tura über das Bindeglied der Schönheit an die nomina specialia gekoppelt. Bezeich-
nend ist, dass bei Matthäus die cella pudoris (Ars vers. I,57,5) – welche nichts anderes
als die weibliche ‚Scham‘ meint243 – zur amica Nature und zum domus Veneris, zur
Freundin der Natur und zum Haus der Venus, zugleich wird. Man bedenke zudem,
dass auch in den Männer-descriptiones bei Matthäus der Begriff der cella vorkommt,
dass dieser Begriff in der descriptio des Ulixes jedoch die drei Hirnkammern bezeichnet
und eine Kognitionstheorie liefert, welche den männlich konnotierten homo interior
konturiert. Die descriptio-Reihe der Ars versificatoria stellt also nicht zufällig zwei ver-
schieden cellae einander gegenüber, nämlich eine männlich-geistige, den homo interior
bezeichnende und eine weiblich-fleischliche, welche eine Metapher des weiblichen Ge-

durch die eigens markierte Erzählstimme (ich wæne). Enites Perfektion ist hier so groß, dass der
Erzähler glaubt, hierfür müsse Gott selbst zuständig sein. Hierdurch wird eher das Ausmaß ihrer
Schönheit als das tatsächliche Eingreifen Gottes in die Immanenz akzentuiert.
 Kursivierung im lat. Text und in der Übers. Okkens hier und im Folgenden von mir; F. D. S. –
Übers. (Okken): „Sie züchtigt ihre schwache Naturmit ihrer Sitte Schönheit. Zwar Frau, doch kühn, legt
sie die angeborene Bosheit ab. Frau ist sie nicht der Sache, sondern nur dem Namen nach: Ihr Sinn
meidet, was die Natur ihr beigegeben hat, und treibt die Arglist aus.“
 Übers. (Okken): „Keine Bereitschaft zum Venusdienst seufzt im Stillen nach Betätigung oder um-
schwärmt beredt-aushäusig den Ehebruch.“
 Übers. (Okken): „Marcia ist eine Zierde des weiblichen Geschlechts; sie veredelt die Natur: sie be-
wirkt, daß die Eibe Honig spendet. Sie schüchtert die angeborene Niedertracht ein und sie hütet sich,
weiblich träge ihrer Sittsamkeit den Laufpaß zu geben.“
 Zum Verständnis der cella pudoris als Genital vgl. bspw. Reinhard Düchting: Sexualität in der Lie-
beslyrik der Carmina Burana. In: Sexualität im Gedicht. 11. Kolloquium der Forschungsstelle für euro-
päische Lyrik. Hrsg. von Theo Stemmler, Stefan Horlacher. Mannheim 2000, S. 51–64, hier S. 54.

362 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



nitals darstellt. Demgegenüber steht in den descriptiones intrinsicae der Männer – denn
auch hier wird die natura eingeführt! – der homo interior als Überwinder von Natur
und Fleischlichkeit, wenn es – wie oben (Kap. IV.1.1) bereits zitiert – über Ulixes heißt:

Naturam virtute preit fidusque magister
Intimus est hominis exterioris homo:

Moribus egreditur hominem, preponderat egre
Nature sensus subvenientis honor.

(Ars vers. I.52,31–34)244

Zurück zu Alanus: Diese Natura, die die Freundin der Vagina ist, muss im Planctus
notwendig mit einer descriptio membrorum ausgestattet sein, um im Kontrast zum
Reiz ihrer Schönheit die Größe der sodomitischen Verirrung zu akzentuieren, wel-
cher – angesichts dieser weiblichen Schönheit – gegenüber einer natura-gemäßen
Ausrichtung der Wollust eine geringere Plausibilität und damit der Status einer grö-
ßeren Verirrung, einer willkürlichen, willentlichen Sünde zukommt, als welche So-
domie in der Vormoderne in der Regel konzeptionalisiert worden ist.245 Während

 Kursivierung im lat. Text u. i. d. Übers. von mir; F. D. S. – Übers. (Knapp): „Der innere Mensch
übertrifft mit Mannestugend die Natur und ist der treue Meister des äußeren Menschen. Er geht durch
seinen Charakter über einen Menschen hinaus. Die Auszeichnung helfenden Verstehens wiegt schwerer
als die kranke Natur.“
 Michel Foucault hat in einem berühmt gewordenen Aphorismus den Unterschied zwischen der
modernen, pathologisierenden Kategorie ‚Homosexualität‘ und dem moral-theologisch gedachten Be-
griff ‚Sodomie‘ charakterisiert, welchen ich mir zueigen machen möchte, wenn er in Der Wille zum Wis-
sen summiert: „Der Sodomit war ein Gestrauchelter, der Homosexuelle ist eine Spezies.“ (Michel
Foucault: Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 1. Frankfurt a. M. 1983, S. 47) Zuvor heißt es:
„Die Sodomie – so wie die alten zivilen oder kanonischen Rechte sie kannten – war ein Typ von verbo-
tener Handlung, deren Urheber nur als Rechtssubjekt in Betracht kam. Der Homosexuelle des 19. Jahr-
hunderts ist zu einer Persönlichkeit geworden, die über eine Vergangenheit und eine Kindheit verfügt,
einen Charakter, eine Lebensform, und die schließlich eine Morphologie mit indiskreter Anatomie
und möglicherweise rätselhafter Physiologie besetzt.“ (Ebd.) Dem ist verschiedentlich widersprochen
worden, so unter anderem von Rüdiger Schnell: Der queer turn in der Mediävistik. Ein kritisches Resü-
mee. In: Archiv für Kulturgeschichte 95 (2013), S. 31–68, welcher bspw. in den an Eneas (im Roman
d’Eneas) formulierten Vorwürfen, ein Sodomit zu sein, „die Vorstellung von einer homosexuellen Iden-
tität“ belegt sieht (ebd., S. 50, Anm. 61; weitere Foucault-Kritik versammelt Schnell, ebd., S. 48 f.,
Anm. 57–59). Es muss gefragt werden – und diesen Nachweis erbringt Schnell nicht –, wie diese ‚Iden-
tität‘ sprachlich realisiert ist und ob sie nicht eher ein Sünder-Subjekt – also im Sinne Foucaults: einen
Gestrauchelten – als einen ‚Homosexuellen‘ imaginiert. Der von Schnell mit Carolyn Dinshaw: Getting
Medieval: Sexualities and Communities, Pre- and Postmodern. Durham/London 1999, eingeführte Zwei-
fel, „ob man wie Foucault (sexuelle) Handlungen (‚acts‘) strikt von (sexuellen) Identitäten (‚iden-
tities‘) abtrennen kann“ (ebd., S. 49, Anm. 59), welchen Schnell sich nicht explizit zu eigen macht,
verfängt hingegen nicht, denn: Foucault trennt nicht Handlung von Subjekt, sondern er differenziert –
viel weitreichender – verschiedene Typen von Subjekt, die zu verschiedenen Formen von Handlung
(und Verständnis dieser Handlung) in der Lage sind. Er geht einerseits davon aus, dass sich die „Identi-
tät“ als Subjekt erst in Akten von Subjektivierung bildet und andererseits davon – und hierin mag ich
ihm noch immer folgen –, dass sich diese Akte fundamental unterscheiden, insofern das vormoderne

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 363



die Klage des einleitenden Metrums genau darauf abhebt, dass die zum Küssen ge-
machten Lippen der Jungfrauen wider die Natur ungeküsst bleiben (Virginis in labiis
cur basia tanta quiescunt, | Cum reditus in eis sumere nemo velit?), heißt es über die
körperliche Schönheit der Natura in der anschließenden Prosa, dass ihre Lippen die
„Rekruten“ (oder „Lehrlinge“) der Venus anziehen (Labra modico tumore surgentia
Veneris tirones invitabant ad oscula [Alanus: Planctus, Prosa 1, S. 56]). Als letztes Element
ihres Körpers wird eigens ihr Genital als zu entjungfernde Brautkammer, als thala-
mus secretior, genannt. Hierbei wird ein Vergleich zu ihrem Gesicht gezogen, wenn
es heißt, dass in ihr verborgen ein weit schöneres Gesicht liege, und die Beschrei-
bung des Gesichtes mit der Beschreibung des Genitals kurzgeschlossen, sodass das
schöne Gesicht selbst zur Metonymie des Vulva/Vagina wird.246 Im Anschluss an die
Beschreibung ihres Gewandes wird zudem eigens die lebensspendende Kraft der
Abbilder formenden Natura betont, welche unablässig auf Lehmtafeln Kreaturen er-
schafft, die schnell vergehen und von ihr immer wieder belebt werden müssen.247

Hier werden erneut nomina specialia und Mikronarrative vom Akt des concubinare
eingeführt, wenn die Ankunft der Natura zum Effekt hat, dass Juno, welche die An-
nährungen Jupiters lang zurückgewiesen hat, wiederum von solcher Freude erfasst

Subjekt im Kontext religiöser Praktiken (Beichte und paenitentia) gebildet wird (und ich würde ergän-
zen: entlang der Grenze von homo interior und homo exterior, welche in der Beicht- und Bußpraxis ge-
trennt befragt werden!), während das ‚moderne‘ Subjekt im Rahmen einer soeben entstandenen
Wissenschaft (der Medizin) vermittels einer Pathologisierung seiner Existenz durch das medizinische
Dispositiv und seinen Diskurs entsteht. Im ersten Fall scheint der Sodomit nun eben als Sünder, der
wissentlich und aufgrund einer körperlichen Verlockung wider Natur und Wahrheit handelt, im zwei-
ten Fall erscheint der Homosexuelle hingegen als Individuum, dessen Begehren seiner Pathologie
eingeschrieben ist und seine Identität wesentlich bestimmt, und hierin besteht der wesentliche Unter-
schied: der Sünde eignet dabei seit Augustin stets der intentionale Willensakt, die autonome Ent-
scheidung gegen Gott und seine Prinzipien, während die „Pathologie“ des Subjekts, sei sie nun
krankhaft oder die ‚Natur‘ des Individuums, dieses von innen heraus notwendig formt und seiner
Willensentscheidung enthebt. Den Status der ‚Identität‘ erhält der Sünder allein im Zustand der (wie-
derum willentlichen) Verstockung; damit wird er jedoch kein Homosexueller (mit allen Implikationen
des Begriffes), sondern bleibt ein Sünder. – Ob es jenseits der für Foucault so zentralen Beichtpraxis
Diskursformen gibt, die ein neues, verändertes Sprechen über das sodomitische Begehren ermögli-
chen, bliebe immer noch zu prüfen.
 Alanus: Planctus, Prosa 1, S. 58: Cetera vero quae thalamus secretior absentabat meliora fides esse
loquatur. In corpore etenim vultus latebat beatior, cuius facies ostentabat praeludium. – Übers. (Köh-
ler): „Das Übrige – ein geheimeres Gemach hielt es verborgen – sei noch besser, so legte es die Vermu-
tung nahe. Denn in ihrem Leib lag unsichtbar eine noch glücklichere Gestalt, von dessen Freude die
äußere Erscheinung nur ein Vorgeschmack war.“ Genauer ist die Übersetzung von Wetherbee, Literary
Works. Alan of Lille, S. 29: „Those other parts that a more secret chamber kept apart, may confidently
be declared fairer still. For on her body there lay hidden a still more beautiful face of which her visible
face gave promise.“ – Hervor. v. mir, F. D. S.
 Vgl. Alanus: Planctus, Prosa 2, S. 78

364 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



wird, dass sie ihren Gatten verführen will,248 und Thetis mit Nereus einen zweiten
Achill zu zeugen beginnt.249

Die descriptio membrorum der personifizierten Natur insistiert dieserart auf dem
‚natürlichen‘ Wirkungsprinzip, das durch die widernatürlichen Handlungen außer
Kraft gesetzt worden ist. Sie behält also auch hier ihre rhetorische Struktur, ohne des-
halb im nächsten Moment der Handlung als Movens für einen Plot zu dienen, in dem
Natura selbst zum Objekt des Begehrens würde; vielmehr ist die descriptio membrorum
in Hinblick auf die Verirrten und ihre Verirrung ein Argument, welches die natura-
gemäße Ordnung des Beischlafs als Implikat einführt.

Es kann nicht erstaunen, dass Natura dennoch – bei aller Defizienz des Fleischli-
chen selbst – zugleich das relative Positivprinzip gegenüber jenen pervertierten, sodo-
mitischen Auswüchsen der Venus darstellt, gegen welche der Planctus so offensiv zu
Felde zieht. Ist das der Natura inhärente Fleischlichkeitsprinzip im Rahmen der Erb-
sündentheologie zwar ein defizientes, so ist es aber dennoch das ‚gottgefälligere‘, das
lässlichere vitium, welches entlang einer elaborierten Sündenaxiologie graduiert wer-
den kann und als dessen äußerstes, weil die Natur in ihren Grundfesten erschütterndes
Extrem die Sodomie aufgefasst wird.250

Nichtsdestoweniger wird die menschliche Schönheit jedoch, am Beispiel der He-
lena, zugleich zur Vorstufe der noch größeren Sünde und von Natura nicht als positi-
ves Wirkprinzip dargestellt. Während in den Worten der Natura alle Tiere und Pflanzen
der Schöpfung sich entsprechend ihrem Platz und Auftrag verhalten, ist es der Mensch,
der von seinem natürlichen Weg irre geht:

 Alanus: Planctus, Prosa 2, S. 80: Iuno vero, quae iampridem ioviales tactus fuerat dedignata,
tanta fuit inebriata laetitia, ut crebro oculorum praeludio, maritum ad venereas invitaret illecebras. –
Übers. (Köhler): „Juno nun, die von früher über die Berührungen Jupiters verärgert war, wurde
von solcher Freude trunken, daß sie in einem eifrigen Vorspiel mit den Augen den Ehemann zu
den Verlockungen der Liebe einlud.“
 Alanus: Planctus, Prosa 2, S. 82: Thetis, etiam nuptias agens cum Nereo, Achillem alterum concipere
destinabat. – Übers. (Köhler): „Thetis auch, die den Beischlaf mit Nereus pflegte, hatte bestimmt, einen
zweiten Achill zu empfangen.“
 Wetherbee, Alain of Lille, S. xxi, schreibt in seiner Neuausgabe der Allegorien des Alanus, dass
„her virgin beauty seems to promise the pleasure of a love she herself would approve. Nature herself
can define such love only in theoretical terms, or as having existed in illo tempore, in a lost world like
that of the Cosmographia.“ Die von Wetherbee eingeführte Referenz auf die Cosmographia des Ber-
nardus Silvestris als Prätext zum Planctus verweist auf eine prälapsale Einrichtung der Natur und des
Prokreationsprinzips. Wirkmächtig hat Augustinus in De civitate Dei die Position formuliert, dass Zeu-
gung im Zustand des Paradieses einerseits vorgesehen und andererseits schuldlos gewesen sei.
Vgl. hierzu Kap. IV.1.1; zur Cosmographia vgl. im Folgenden Kap. IV.3. – Zur ‚ambivalenten‘ Position
der Natura vgl. auch Kellner, Naturphilosophie, S. 280.

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 365



Solus homo meae modulationis citharam aspernatus sub delirantis Orphei251 lyra delirat: huma-
num namque genus a sua generositate degenerans, in constructione generum barbarizans, vener-
eas regulas invertendo, nimis irregulari utitur metaplasmo: sic homo venere tiresiatus anomala,
directam praedicationem per compositionem inordinate convertit. A Veneris ergo orthographia de-
viando recedens, sophista falsigraphus invenitur. Consequentem etiam Dioneae artis analogiam
devitans, in anastrophem vitiosam degenerat; dumque in tali constructione me destruit, in sua sy-
neresi, mei themesim machinatur. Poenitet me tot venustatum praerogativis hominum plerumque
privilegiasse naturas, qui decoris decus abusione dedecorant: qui formae formositatem Veneris
informatione deformant, qui pulchriudinis colorem, fuco adulterini cupidinis decolorant: qui for-
mae florem in vitia efflorendo deflorant. Cur decore deifico vultum deificavi Tyndaridis, quae pul-
chritudinis usum in meretricationis abusum abire coegit, dum regalis tori foedus defoederans,
foede se Paridi foederavit? [...]252 Multi etiam alii iuvenes mei gratia pulchritudinis honore vestiti,
siti debriati pecuniae, suos Veneris malleos in incudum transtulerunt officia.

(Alanus: Planctus, Prosa 4, S. 106–108)253

 Nach dem Verlust der Eurydike verschmäht Orpheus laut Ovid die Frauen, weshalb er der Tradi-
tion als Sodomit, teils als Erfinder der Sodomie gilt. Vgl. etwa Thomas Bein: Orpheus als Sodomit.
Beobachtungen zu einer mhd. Sangspruchstrophe mit (literar)historischen Exkursen zur Homosexua-
lität im hohen Mittelalter. In: ZfdPh 109 (1990), S. 33–55. – Die von Bein diskutierte Sangspruchstro-
phe (wohl Ende des 13. Jhs.) stellt im Übrigen im Nukleus denselben Zusammenhang zwischen der
weiblichen Schönheit und der Aufrechterhaltung der Ordnung der natura her, wenn es hier heißt:
Orpheus kêrte an schône iunge man | der wîbe minne (Vv. 7 f.) und dies in den Ausruf: verschamter lîp,
vor got geunêrte schône! (V. 9) mündet. Damit erweist sich Orpheus explizit als nâturen vîant (sic;
V. 12). Seine Taten sind ketzerîe (V. 2). (Kritischer Text nach Bein, Orpheus als Sodomit, S. 34 f. – Zu-
erst ediert durch Helmut Tervooren, Thomas Bein: Ein neues Fragment zum Minnesang und zur
Sangspruchdichtung. Reinmar von Zweter, Neidhardt, Kelin, Rumzlant und Unbekanntes. In:
ZfdPh 107 [1988], S. 1–26, diplomatischer Abdruck: S. 4, Kommentar: S. 19–22.) Es darf also – mit
Bein (ebd., S. 55) – von der Wirksamkeit entsprechender Diskurse in der vernakularen Literatur aus-
gegangen werden: „Der Anonymus hat Kenntnis von dieser Tradition gehabt; er wird sie auch bei
seinem Publikum vorausgesetzt haben müssen.“
 Es folgen hier noch die Beispiele der Pasiphe, der Mirra, der Medea und des Narziss, welcher Ge-
fahr läuft, sich in sich selbst zu verlieben, und damit – implizit – zugleich zum Sodomiten an sich
selbst wird.
 Übers. (Köhler): „Allein der Mensch, der mein Zitherspiel verschmäht, faselt daher unter der Lyra
des wahnhaften Orpheus. Denn das Menschengeschlecht, degeneriert von seiner Generosität, wütet
wie ein Barbar in der Konstruktion der Geschlechter, er verdreht die Regeln der Venus, indem er zu
sehr irreguläre Metaplasmen verwendet. So verdreht der Mensch, durch die regellose Venus zu einem
Tiresias geworden, ungeordnet die Aussage durch eine unmittelbare Substanzveränderung. Also weicht
er von der Orthographie der Venus ab und wird als ein falsch schreibender Sophist erfunden. Und wäh-
rend er bei solcher Konstruktion mich zerstört, erdenkt er in seiner Wortstellung eine Trennung meiner
selbst. Es reut mich am meisten, die Natur des Menschen mit so viel Anmut und Vorrechten ausgestat-
tet zu haben; sie, die durch Mißbrauch ihrer Zierde die Zierde verunzieren, die durch Gegenstellung die
Gestaltung der Gestalt der Venus verunstalten, die die Farbe der Schönheit durch den Putz des unver-
fälschten Cupido verfärben, die die Blume der Schönheit pflücken, indem sie sie zum Laster verblühen
lassen. Warum habe ich das Angesicht Helenas mit göttlichem Glanz vergöttlicht, die es dazu brachte,
daß der Brauch [= usus; F.D.S.] ihrer Schönheit in den Mißbrauch der Hurerei abwich, da sie die Treue
des königlichen Bettes veruntreute und sich mit Paris auf eine schändliche Verbindung einließ. [...]

366 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Dieser Darstellung, die in Helenas Schönheit den Übertritt zum vitium und damit die
Inklination zu noch größerer – sodomitischer – Sünde sieht, entspricht die mythische
Erzählung vom Ehebruch der subvicaria der Natura, Venus, welche, nachdem Sie ein-
mal ihren Gemahl betrogen hat, kein Halten mehr kennt.

Venus, his furiis aculeata lethalibus, in suum coniugem hymenaeum, tori castitatem peste adulte-
rationis incestans, cum Antigenio coepit concubinarie fornicari suique adulterii suggestionibus ir-
retita lethiferis liberale opus in mechanicum, regulare in anomalum, civile in rusticum inciviliter
immutavit meumque disciplinare inficiata praeceptum, malleos ab incudum exhaeredans consor-
tio adulterinis damnavit incudibus. (Alanus: Planctus, Prosa 5, S. 136)254

Mag die Schönheit der Helena – und damit der über ein nomen specialium markierten
Archetyps der schönen Frau – zwar, über die Vermittlungsstufe der Natura, von Gott
stammen, so ist sie nichtsdestoweniger der Anfang allen Lasters. Es ist diese axiologische
Fortschreibung, in der – im Verhältnis zum sündigenden Subjekt – eine Parallelität, eine
potentielle Gleichförmigkeit der verschiedenen Sünden der Wollust (fornicatio – adulte-
rium – peccatum contra naturam) angelegt ist, gegen welche sich der Entwurf des Planc-
tus nachhaltig stellt, indem eine fundamentale Differenz zwischen jenem, was die
Natur erschüttert (Sodomie), und jenem, was zwar Sünde, aber eben ‚natürlich‘ ist (forni-
catio), errichtet wird. In der körperlichen Schönheit der Natura und des von ihr repräsen-
tierten ‚natürlichen‘ Begehrens offenbart sich, was für ‚das‘ Mittelalter gelegentlich
geleugnet worden ist: die radikale Differenzierung zwischen ‚naturgemäßem‘ und
‚widernatürlichem‘ Begehren. Ist körperliche Schönheit auch einerseits ein Problem, so
ist sie doch auch andererseits der Immanenz gemäß. Es ist dieses Spannungsverhältnis,
in dem die weibliche Schönheit einerseits den Ablauf der Schöpfung nach ihren
natürlichen Prinzipien verbürgt und andererseits zugleich für den Dammbruch hin
zu noch größerer Verirrung in Haftung genommen wird.

IV.2.2.2 Alanus ab Insulis: Anticlaudianus
Entsprechend anders wird Natura im Anticlaudianus255 dargestellt, wo sie – im Rahmen
des Textes – keiner körperlichen Attribuierung bedarf:

Auch viele andere Jugendliche, durch meine Gunst mit Schönheit und Ehre bekleidet, übertrugen,
durch den Durst nach Geld vergiftet, ihren Hämmern der Venus die Aufgabe, Amboß zu sein.“
 Übers. (Köhler): „Venus, angestachelt von diesen todbringenden Furien, schändet gegen ihren
Ehemann Hymeneaus das reine Ehebett durch die Pest des Ehebruchs; sie begann, mit Antigenius wie
eine Konkubine zu leben; und verstrickt durch die todbringenden Einflüsterungen ihres Ehebruchs ver-
wandelte sich ein freies Tun in eine mechanisches, ein regelgetreues in ein anomales, ein gebildetes in
ein derbes, und dies ungebildet; sie weigerte sich, meinem Auftrag zu gehorchen. Stattdessen enterbte
sie die Hämmer von deren Gemeinschaft mit den Ambossen und zwang sie zu einer solchen mit ehe-
brecherischen Ambossen.“
 Der Anticlaudianus wird hier und im Folgenden zitiert nach: Alain de Lille. Anticlaudianus. Texte
critique avec une introduction et des tables. Hrsg. von Robert Bossuat. Paris 1955 (Textes philosophi-

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 367



Natura, die hier nicht wie im Planctusmit einer descriptio membrorum bedacht wird, ruft die Tugen-
den zu einem Konzil im Himmel. Sie wünscht die Erschaffung eines göttlichen Menschen, der
die Mängel des Menschen, der von Natura in der Folge der Generationen wieder und wieder erzeugt
wird, auszugleichen vermag. Sie will daher zum Schöpfer senden, um einen solchen Menschen zu
erbitten. Die Klugheit (Prudentia), die mittels einer descriptio membrorum als ausnehmend schön
dargestellt wird, und die Vernunft (Ratio), die keine descriptio membrorum erhält, jedoch einen
dreifachen (das heißt: trinitarischen) Spiegel trägt, in dem sie die Wahrheit ergründen kann, bera-
ten mit Natura. Die Klugheit äußert Zweifel, welche von der Vernunft, ihrer Schwester, entkräftet
werden. Letztere rät dazu, die Klugheit zu Gott zu entsenden, welche schließlich den Auftrag an-
nimmt. Die sieben Künste bauen nun Stück für Stück, jede ein besonderes Teil anfertigend, einen
Wagen, auf dem die Klugheit zu Gott gelangen soll. Es beginnen die Künste des Triviums: Die erste
der Schwestern ist die Grammatik, welche die Deichsel fertigt, die zweite ist die Logik, welche die
Achse herstellt, die dritte ist die Rhetorik, welche die Deichsel schmückt. Das Quadrivium setzt die
Arbeit fort: die Arithmetik fertigt das erste Rad, die Musik das zweite, die Geometrie das dritte und
die Astronomie das vierte, woraufhin die Eintracht (Concordia) den Wagen zusammensetzt. Die Ver-
nunft schirrt die fünf Pferde an, nämlich den Gesichtssinn, den Gehörsinn, den Geruchssinn, den
Geschmackssinn und den Tastsinn. Die Klugheit durchfährt auf dem Wagen den Himmelsraum, die
Menge der Geister und die Sphären. Am Firmament angelangt scheitern die Pferde – das heißt: die
äußeren Sinne – daran, den Himmel zu durchdringen. Die Theologie, die gänzlich unirdisch ist,
nimmt sich der Klugheit an, welche von ihr weitere Führung erbittet. Allein das Pferd Gehör wird
der Klugheit zugestanden.256 Vor dem Eintritt der Klugheit in den Himmel steht eine Anrufung Got-

ques du Moyen Âge 1). Die Übersetzung stammt hier und im Folgenden aus: Der Anticlaudian oder Die
Bücher von der himmlischen Erschaffung des neuen Menschen. Ein Epos des lateinischen Mittelal-
ters. Übers. von Wilhelm Rath. Stuttgart 1966 (Aus der Schule von Chartres 2). Raths Übersetzung ins
Deutsche, die nach meiner Kenntnis immer noch die einzige ist, ist – trotz der anthroposophischen
Rahmung der von Rath vorangestellten ‚Studie‘ – im Ganzen recht texttreu und brauchbar, obgleich sie
an einigen entscheidenden Punkten den Sinn des Mittellateinischen verfehlt.
 Dass der Gehörsinn derjenige ist, welcher zu Gott vordringen kann oder durch den – umgekehrt –
Gott zum Menschen gelangt, ist angesichts der Bedeutung, die das (gesprochene!) Wort im Christentum
hat, sicherlich nicht erstaunlich: Das Wort ist bei Gott und Gott ist das Wort (Joh. 1,1), welches, durch
den Engel verkündigt, ins Ohr Mariens dringt, um den Wort-Gott in ihr als Fleisch zu zeugen, wodurch
das Wort Fleisch geworden ist (Joh. 1,14). Zur nichtbiblischen, aber weitverbreiteten, Tradition der Oh-
renzeugung durch das Wort vgl. bspw. das Protoevangelium Iacobi 11,2 („Fürchte dich nicht, Maria,
denn du hast Gnade bei dem Herrscher aller gefunden und wirst aus seinem Worte empfangen.“
[Übers. zit. nach: Neutestamentliche Apokryphen. Hrsg. von Edgar Hennecke. Tübingen/Leipzig 1904,
S. 58]) sowie den mit 91 Textzeugen (46 bis ins 12. Jh.) weitverbreiteten Libellus de nativitate Sanctae
Mariae IX.11 (Tunc Maria manibus expansis et oculis ad caelum eleuatis dixit: „Ecce ancilla domini,
neque enim matris nomine digna sum. Fiat mihi secundum verbum tuum.“ [Zitiert nach: Libri de nativitate
Mariae. Libellvs de nativitate sanctae Mariae. Textvs et commentarivs. Hrsg. von Rita Beyers. Turnhout
1997 (Corpvs Christianorvm. Series Apocryphorum 10)]) und die hieraus abgeleitete Stelle der populären
Vita de beate virginis Marie et Salvatoris rhytmica, V. 1562 f. (Tunc respondit angelo virgo felix illa | ‚Fiat
in me verbum tuum, nam die sum ancilla.‘, die alle Lk 1,26–35 im Sinne einer Wortzeugung ausbauen. –
Zur Verbindung von Theologie und Grammatik über das Bindeglied der Idee, dass Gott das Wort ist, bei
Alanus und anderen vgl. Ziolkowski, Grammar of Sex, bes. S. 134–139. – Bei Augustinus findet sich die
Verbindung von Verkündigung und Glaube in den Confessiones (XI.8.10), wobei hier die besondere
‚Fleischlichkeit‘ dieses Verkündigungsvorganges durch die Menschennatur des Mediators, Gott Sohn,

368 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



tes durch den Dichter, welcher Beistand für die Schilderung des Kommenden erbittet, wodurch der
endgültige Übertritt in die höchsten Sphären der Transzendenz und das prekäre Moment des Erzäh-
lens von derselben umso deutlicher abgesetzt wird. Hier wird aus Prudentia (Phronesis), der Klug-
heit, Sophia, die Weisheit, die nun im Angesicht der englischen Chöre, der in den Himmel
aufgenommenen Heiligen, der Heiligen Jungfrau Maria und Christi steht. Prudentia, die im himmli-
schen Glanz nicht zu sehen in der Lage ist, erhält Hilfe von Fides, dem Glauben, welche ihr einen
Trank und einen Spiegel bietet, durch welchen sie – indirekt – anschauen kann, was sie zuvor ge-
blendet hat. Prudentia, die nun Sophia ist, bewundert mithilfe des Spiegels die Geheimnisse Got-
tes, seine Wohnstatt und die Trinität. Sie trägt Gott ihre Botschaft vor, welcher sie erhört. Zur
Erschaffung des neuen Menschen tragen alle Tugenden bei. Natura formt den Leib aus den rei-
nen Elementen, die Eintracht fügt die Seele an den Leib, Fülle, Gunst, Jugend, Frohsinn und
Keuschheit beschenken den Jüngling ebenso wie auch die Bescheidenheit, die Vernunft, die Ehr-
barkeit, die Weisheit, die Künste, die Treue und die Freigebigkeit ihre Gaben geben. Die Adelsge-
burt, die eine Tochter Fortunas, des Glücks, ist, sucht ihre Mutter in deren Palast auf, um etwas
zur Erschaffung des Jünglings beizutragen. Fortuna jedoch weiß, dass der Jüngling der flüchti-
gen und zufälligen Glücksgüter, die heute gegeben und morgen genommen werden, nicht be-
darf. Alecto stachelt unterdessen die Mächte des Bösen gegen den Jüngling auf. Es kommt zu
einem großen, finalen Kampf und zum Sieg über die Übel.

Im Rahmen des Anticlaudianus ist es – anders als im Planctus – nötig, die Fleisch-
lichkeit der Natura gerade nicht zu betonen, ist es doch – paradoxerweise – Natura,
von der der Anstoß zu jenem Erlösungswerk ausgeht, aus welchem der homo novus
hervorgeht, der m. E. zugleich sowohl das Stadium der Vollendung des christlichen
Subjektes (in der augustinischen Tradition, anschließend an Rm 6,6257) als auch
Christus selbst bezeichnet.

ins Zentrum rückt, indem das Wort Gottes als das fleischlich gewordene Wort an das fleischliche Ohr
herantritt, welches es dem inneren Menschen übermittelt: Sic in evangelio per carnem ait, et hoc insonuit
foris auribus hominum, ut crederetur et intus quaereretur et inveniretur in aeterna veritate (Übers. [Flasch,
Mojsisch]: „So sprach das Wort im Evangelium auf dem Weg über das Fleisch, und so drang es von
außen an die Ohren des Menschen, damit es geglaubt, im Inneren gesucht und aufgefunden würde in
der ewigen Wahrheit.“). Hier wird die fleischliche Menschennatur des homo exterior, der mit seinem
körperlichen Ohr hört, zum Vermittlungsweg einer Verkündigung, welche der homo interior in der ewi-
gen Wahrheit, welche in ihm selbst enthalten ist, wiedererkennen kann. – Das Ohr als Einfallstor des
christlichen Glaubens ist offenbar ein verbreiteter Wissensbestand und schlägt sich bspw. in der heut-
zutage zumeist Konrad von Würzburg zugeschriebenen, anonym überlieferten Pantaleon-Legende nie-
der: Jme waz durch ſiner oren tor | Geſlichen vf dez hszen grvnt | Der rat, den ime ds prists kvnt | Gemachet
hette bi ds friſt (Zitiert nach: Konrad von Würzburg: Pantaleon. Bereinigter diplomatischer Abdruck und
Übersetzung. Hrsg., übers. u. mit Anm. vers. von Thomas Neukirchen. Berlin 2008 [Texte des späten
Mittelalters und der frühen Neuzeit 45], Vv. 272–275). – Abweichend zum Primat des Gesichtssinnes
gegenüber dem Hörsinn im Kontext des Christentums als Buchreligion vgl. Wandhoff, Kosmische Strah-
lung, S. 20. Es wäre hier freilich zu unterscheiden zwischen einer Bewertung des Gesichtsinnes als
Hauptsinn im Rahmen der natürlichen ‚Physiologie‘ und zwischen dem moralischen Vorrang des Hör-
sinnes gegenüber dem in der Anschauung – und damit im Fleischlichen – verhafteten Gesichtssinn.
 Rm 6,6: hoc scientes quia vetus homo noster simul crucifixus est | ut destruatur corpus peccati | ut
ultra non serviamus peccato. – Übers. (Frank Oborski): „ ... weil wir wissen, dass unser alter Mensch

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 369



Zum Verständnis des homo novus als Christus ist an dieser Stelle – angesichts der
vorgängigen Forschung – ein Exkurs nötig: Die Forschung ist in Hinblick auf eine chris-
tologische Deutung des Anticlaudianus sehr, im Ganzen vielleicht zu zurückhaltend ge-
wesen.258 Obgleich signifikante zeitgenössische Interpretationen des homo novus als
Christus vorliegen,259 aus welchen wiederum eine Tradition von Post-Texten resultiert –
so bspw. Heinrichs von Neustadt Von Gottes Zukunft und Heinrichs von Mügeln Der
meide kranz, die hier im Folgenden diskutiert werden (Kap. IV.2.2.3) –, hat man den
‚neuen Menschen‘ mit Vorliebe als Ausdruck eines neuen Wissenschaftsanspruches,
mithin als proto-humanistisches Individuum gelesen, das sich durch seine Bildung
über seine ‚Natur‘ erhebt.260 Aus Sicht der germanistischen Mediävistik hat Walter Haug
den Anticlaudianus als „poetisch umgesetzte plantonische Ascenus-Philosophie“261 dis-
kutiert. Eine solche – letztlich tropologische – Interpretation ist im Ganzen auch weder
falsch noch von der Hand zu weisen.262 Sie steht indessen einer gleichzeitigen christolo-
gischen Interpretation des Anticlaudianus keinesfalls im Wege. Letztere lässt sich nicht
allein über die vielfältigen zeitgenössischen Lektüren erhärten, sondern auch über die
strukturelle Analogie des bereits inhaltlich referierten Epithalamium des Johannes de
Garlandia, welches geradezu eine marianische Antwort auf den Anticlaudianus dar-
stellt.263 Die Frage, ob der neue Mensch, der zwar seinen Körper von Natura erhält, des-

zugleich gekreuzigt worden ist, damit der Körper der Sünde zerstört wird, sodass wir nicht länger der
Sünde dienen.“
 Vgl. zu dieser Kontroverse immer noch (!): Christel Meier: Zum Problem der allegorischen Interpre-
tation mittelalterlicher Dichtung. Über ein neues Buch zum ‚Anticlaudianus‘ des Alan von Lille. In:
PBB 99 (1977), S. 250–296.
 Vgl. die Bsp. bei Meier, Rezeption des Anticlaudianus (1980), und im Compendium Anticlaudiani
(hrsg. v. Peter Ochsenbein: Das Compendium Anticlaudiani. Eine neu entdeckte Vorlage Heinrichs von
Neustadt. In: ZfdA 98 [1969], S. 81–109).
 Vgl. bspw. James Simpson: Sciences and the Self in Medieval Poetry. Alan of Lille’s Anticlaudianus
and John Gower’s Confessio amantis. Cambridge/New York/Melbourne et al. 1995. – Gegen eine solche
Lesart, die eine Aufwertung des Subjekts und eine ‚Renaissance des 12. Jahrhunderts‘ veranschlagt,
wendet sich nachdrücklich Frank Bezner: Wissensmythen. Lateinische Literatur und Rationalisierung
im 12. Jahrhundert. In: Reflexion und Inszenierung von Rationalität in der mittelalterlichen Literatur.
Blaubeurer Kolloquium 2006. Hrsg. von Klaus Ridder. Berlin 2008 (Wolframstudien XX), S. 41–71.
 Haug, Gibt es eine mittelalterliche Ästhetik, S. 262–266, hier S. 265.
 Noch bei Heinrich von Mügeln, in Der meide kranz, argumentieren die Tugenden gegen Nature,
dass mit ihrer Hilfe Nature überwunden werden könnte. Hierbei muss allerdings einschränkend be-
merkt werden, dass Der meide kranz die beiden Gegenpositionen der Tugenden und Natures am
Schluss unvermittelt gegeneinander stellt und der erwartete Schiedsspruch ausbleibt und dass anderer-
seits der Text zugleich einen Fürstenspiegel darstellt, der schon aus diesem Grund eine tropologische
Nutzanwendung, nämlich die notwendige Überwindbarkeit sündhaften Verhaltens im Diesseits, postu-
lieren muss.
 Im Anticlaudianus möchte – paradoxerweise – die personifizierte Natura die menschliche Natur
durch einen neuen Menschen erneuern, im Epithalamium sucht Astraea – die mit Maria identifi-
zierbar ist – die weibliche Natur durch eine neue Frau – die Anti-Eva Maria – zu erneuern; die
Glücksgüter werden für den neu geschaffenen Menschen hier wie dort abgelehnt; die Erzählung des

370 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



sen Seele jedoch vermittels eines einmaligen Eingriffs Gottes in den natürlichen Lauf
der Schöpfung ohne den alten Makel der Erbsünde ex nihilo neu erschaffen wird, Maria
oder Christus sei, steht und fällt mit der Antwort auf die Frage nach einer möglichen
unbefleckten Empfängnis Mariens: Während ein zeitgenössischer Kommentar eine maria-
nische Interpretation vorlegt,264 formuliert auch noch Heinrich von Neustadt um 1300 in
seinem Anticlaudianus-Retext Von Gottes Zukunft265 eine dezidiert christologische Lesart,
die die unbefleckte Empfängnis Mariens vehement ausschließen muss, insofern Maria
hier als das Fleisch geschaffen wird, das die Grundlage für den tatsächlichen homo novus
darstellt.266

Anticlaudianus mündet im neunten Buch in eine kurze Schlacht des Guten gegen das Böse, die auch
im Epithalamium stattfindet, welches den Anticlaudianus allerdings um ein zehntes Buch überbietet;
hier wie dort wird eine doppelte Perspektive evoziert: die Überwindung der menschlichen Natur im
Allgemeinen durch den Spezialfall der menschlichen Natur Christi (= Gottes)/Mariens versöhnt
Mensch und Natur – wiederum im Allgemeinen – selbst. Eine marianische ‚Antwort‘ des Johannes
von Garlandia auf den Anticlaudianus ergibt jedoch nur Sinn, wenn man sie zugleich als Zeugnis
einer christologischen Lektüre des Prätextes versteht. Dass, mit einem fortschreitenden Marienkult,
eine neue Antwort auf die Frage nach der ‚Natur‘ Mariens notwendig war, lässt sich aus zeitgenössi-
schen Reaktionen auf mögliche marianische Lesarten des Anticlaudianus ersehen, wie Heinrichs von
Neustadt Von Gottes Zukunft sie dezidiert ablehnt.
 Vgl. Meier, Rezeption des Anticlaudianus.
 Hier zitiert nach: Heinrich von Neustadt: ‚Apollonius von Tryland‘ nach der Gothaer Handschrift.
‚Gottes Zukunft‘ und ‚Visio Philiberti‘ nach der Heidelberger Handschrift. Hrsg. von S. Singer, Berlin
1906, S. 331–452.
 Vgl. Heinrich von Neustadt: Von Gottes Zukunft, Vv. 1323–32: Sin můter sol geborn werden |
Nach siten von suͤnden uf die erden | Nach rehter e erber: | Ir kint wirt ir loͤser. | Het ir gebort nit sunden
pfliht, | So dorfte sie dez loͤsers niht. | Ir lip wer auch nit menschlich, | Vil lihte einem valschen geist glich.
| Von ir nehmen muz sin blůt | Und auch sin fleische der mensche gůt. Die Zeugung durch den Heiligen
Geist wird explizit als Contra carnis iura (V. 1337) bezeichnet und mit einer Apostrophe an Natura
versehen (Nů grift sie, Frauwe Natura!, V. 1338), welche ihre Arbeit an Maria aufnehmen und dabei
Exzeptionelles wirken soll, indem sie Kusche, Demut, Mildekeit, | Maze, Suße, Gedůldikeit, | Gehorsam
und Barmhertzikeit, | Glaube, Friede und Bescheidenheit (Vv. 1343–46) in ihr vereint. – In der Frage
nach der Möglichkeit einer christologischen Lesart des Anticlaudianus schlagen auch die Überset-
zungsfehler Wilhelm Raths zu Buche, denn auch für diesen Text findet sich – wie für das Epithala-
mium des Johannes (vgl. Kap. IV.2.1, S. 342, Anm. 194) – eine zeitgenössische interpretierende
Beigabe, ein Summarium, welches nach einer kurzen Zusammenfassung des Inhaltes den Stoff auf
zwei einander nicht ausschließende Bedeutungen festlegt, nämlich eine ‚historische‘ und eine ‚mysti-
sche‘: Ex hiis liquet que sit materia huius autoris in hoc opere. Est tamen materia duplex, una historialis,
alia mistica, quod satis diligenti liquet lectori, et quia circa materiam uersatur intentio, per materiam
intentionis comparatur noticia. (Zitiert nach: Bossuat, Alain de Lille. Anticlaudianus, S. 199–201, hier
S. 201.) Rath übersetzt: „Hieraus wird klar, welches der Gegenstand dieses Autors in diesem Werke
ist. Doch ist es ein zweifacher: Einesteils erzählend, andernteils mystisch, was dem genügend sorgfäl-
tigen Leser klar wird. Weil sich Absicht und Sinn des Werkes selbst durch die Darstellung hinziehen,
wird durch die Darstellung des Gegenstandes die Absicht selbst sichtbar.“ (Rath, Der Anticlaudian,
S. 253). Die materia historialis lediglich als „erzählenden Gegenstand“ zu fassen, greift entschieden
zu kurz, verweist diese Einordnung doch wiederum auf die Trias von historia, fabula und argumen-
tum. Dass jedoch Teile des Stoffes als materia historialis gelten dürfen, ist für eine frei erfundene (in-

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 371



Das paradoxe Wirken der Natura für das Erlösungs- und Gnadenwerk wird im Anti-
claudianus über die Progression der zu Gott hinführenden artesmit einer fortschreiten-
den Entkörperlichung verbunden, die simultan auf die Erzeugung des Gottsohnes, als
Zentrum des Heilswerkes, wie auf die Überwindung des im Fleisch verhafteten homo
vetus in jedem christlichen Subjekt hin auslegbar ist. So wie die Regeln der Natur über-
wunden werden müssen, um den Spender der göttlichen Gnade jenseits der Gesetze
des Fleisches zu erzeugen, so muss auch im gläubigen Subjekt die Fleischlichkeit über-
wunden werden, damit der homo novus die Gnade glaubend annehmen kann. So, wie
der vetus homo in jedem Einzelnen gekreuzigt werden muss (Rm 6,6), so muss auch
die Geburt Christi sowohl im Literalsinn (historice) als auch in jedem christlichen Sub-
jekt (tropologice) stattfinden (Rm 8,22 f.).267

tegumentale) Allegorie, welche allein zum Ziel hat, das neue, schulgelehrte Individuum in seinem
Bildungsgang zu illustrieren, nicht anzusetzen, während der Anspruch des Historischen – wie auch
im Epithalamium – für die unabdingbaren Tatsachenbestände des christlichen Glaubens – die
Menschwerdung Christi und die anschließende Erlösungstat – anzusetzen ist. Auch das Summarium
liest den Anticlaudianus also historisch-christologisch und lässt zudem – in gewisser Weise avancier-
ter als die moderne Forschung, die den Text gerne kategorisch vereindeutigen will – eine gleichzei-
tige zweite Sinnebene zu. Es ist im Blick auf die seit Horaz wiederkehrende Forderung der Poetiken,
keine neuen Stoffe zu erfinden, sondern bereits vorhandene materiae zu ‚retextualisieren‘, vielleicht
ohnehin einleuchtender, beim Anticlaudianus von einer – vielleicht geradezu experimentellen und
formal avanciert zu nennenden – Allegorisierung von historia auszugehen als von einer zum Integu-
mentum gedrehten, frei erdichteten fabula. Mit diesem Blick ist eine starke, fast zu Unidentifizierbar-
keit verschlüsselte Darbietung der Zeugung Christi wahrscheinlicher als eine Erzählung, welche
einen geradezu anmaßenden, fast häretischen Bildungsoptimismus vom durch Schulgelehrsamkeit
vergöttlichten Menschen präsentiert. Es ist nämlich kein Zufall, dass das der Prudentia verbleibende
Pferd – der Gehörsinn – den von den artes gefertigten Wagen nicht in den Himmel hinaufzieht. Auf
dem Pferd allein, den nutzlosen Wagen hinter sich lassend, dringt Prudentia in den Himmel vor: Vor
Gott versagen die diesseitigen Wissenschaften. Allein jener Sinn, der der Verkündung des Wortes Got-
tes zu folgen vermag (‚Evangelium‘) ermöglicht das Vordringen zu Gott. Dass hier die Erschaffung des
homo novus in Verbindung zum Ohr steht, erzeugt überdies eine Nähe zur Ohrenzeugung Christi. – Für
eine umsichtige Darstellung zeitgenössischer Anticlaudianus-Lektüren, die zugleich die charakteristischen
„Leerstellen“ der Anticlaudianus-Dichtung betont, vgl. Meier, Rezeption des Anticlaudianus, S. 411.
 Rm 8,22 f.: 22scimus enim quod omnis creatura ingemescit et parturit usque adhuc 23non solum
autem illa | sed et nos ipsi primitias Spiritus habentes | et ipsi intra nos gemimus | adoptionem filiorum
expectantes redemptionem corporis nostri (Übers. [Frank Oborski]: „22Wir wissen nämlich, dass die
ganze Schöpfung bis heute seufzt und Schmerzen leidet wie eine Gebärende. 23Aber nicht nur es, son-
dern auch wir selbst, die wir die Erstlinge des Geistes haben, auch wir selbst seufzen in unserem Inne-
ren, weil wir die Adoption als Kinder erwarten, die Erlösung unseres Körpers.“) – Vgl. zudem: Mk 3,
33–35: 33et respondens eis ait | quae est mater mea et fratres mei 34et circumspiciens eos qui in circuitu
eius sedebant ait | ecce mater mea et fratres mei 35qui enim fecerit voluntatem Dei | hic frater meus et
soror mea et mater est (Übers. [Michael Margoni-Kögler]: „33Und er antwortete ihnen und sagte: ‚Wer ist
meine Mutter und meine Brüder?‘ 34Und indem er ringsum blickte auf die, die in seinem Umkreis
saßen, sagte er: ‚Seht, meine Mutter und meine Brüder! 35Wer nämlich den Willen Gottes erfüllt, der ist
mein Bruder und meine Schwester und meine Mutter.‘“), sowie Gal 4,18 f.: 18bonum autem aemulamini
in bono semper | et non tantum cum praesens sum apud vos 19filioli mei quos iterum parturio donec form-

372 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Im Zuge der Narration des Anticlaudianus lassen sich entsprechend signifikante
Schönheitsattribuierungen herausarbeiten: Der Einsatz einer descriptio membrorum zur
Darstellung der Prudentia entspricht wiederum der Dichotomie von homo interior und
exterior, insofern über die descriptio eine Körperlichkeit signifiziert wird, welche nur
der Klugheit, in eingeschränktem Maße ihrer Schwester Ratio, nicht aber dem homo
interior, der Seele, zukommt.

Surgit ad hoc placidi uultus gestusque modesti
Circumscripta modum Prudencia. Colla pererrat
Aurea cesaries, sed acus mediata refrenat
Litigium crinis et regula pectinis instat.
Ordo supercilii, iusto libramine ductus,
Nec nimis exhaustus nec multa nube pilorum
Luxurians, sese geminos exemplat in arcus.
Luminis astra iubar, frons lilia, balsama naris,
Dens ebur osque rosam parit, offert, reddit, adequat;
Spirat in ore color uiuus nec candor adulter
Turpiter effingit tanti phantasma decoris.
Sydereum uultus castigauere ruborem
Lilia nupta rosis et, ne palloris obumbrent
Nubila candorem, deffendit flamma ruboris.
Clarior argento, fuluo conspectior auro
Lucidior glacie, cristallo gracior omni,
Menti planicies roseo non derogat ori;
Non male colla sedent, humero non insidet alta
Ceruix, sed spacio surgit distincta modesto.
Poma mamillarum, modico suspensa tumore,
Nulla mollicie dependent fracta, sed ipsa
Duricie proprii describunt signa pudoris.
Explicat explicito tractu iunctura lacertos
Amplexusque suos deposcere brachia credas,
Imaque conciliat summis extremaque primis
Conuallis laterum, modulo submissa decenti.
Cetera quis nescit meliora latere sub istis
Quorum sola gerunt placidi preludia uultus?
Canone sub certo dimensio nulla retardat
Corporis excursum uel certo fine refrenat:
Nunc magis euadens celestia uertice pulsat,
Nunc oculos frustrans celestibus insidet, ad nos
Nunc redit et nostra sese castigat habena.
Vestis erat filo tenui contexta, colorem
Non mentita suum nulloque sophismate uisum
Decipit, immo rubor natiuus inhebriat illum.

etur Christus in vobis (Übers. [Johannes Stettner]: „18Ahmt das Gute aber immer durch das Gute nach
und nicht nur, wenn ich bei euch anwesend bin, 19meine lieben Kinder, um die ich mich wieder ängs-
tige, bis Christus in euch Gestalt annimmt.“).

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 373



Non ibi materies frome suffragia querit
Nec forme peccata sibi uelamina querunt.
Materia neutra succumbit, neutra sorori
Cedit et ex equo certant utra uincere possit.
Sompniat hic rerum species pictura resultans,
Quas tamen ex parte iubet expirare uetustas,
Et forme ueteris uestigia pauca supersunt;
Sed tamen in arte uestem diffibulat istam
In uariis scissura locis, lugere uidetur
Vestis et illata sibimet conuicia flere.
Dextra manus librat trutinam que singula pensat
In numero, forma, mensura, pondere, causa.
Hiis ornata modis, isto festiua paratu,
Verba parat solers Prudencia, cuius ab ore
Curia dependet. Currunt instanter ad illam
Visus et auditus, sed uoto dispare certant:
Visus, ut in specie tanta conuiuia querat
Auditusque fauos uerborum siggat ab ore.
(Alanus: Anticlaudianus I,270–323)268

 Übers. (Rath): „Hierauf erhebt sich die Klugheit, erkennbar am ruhigen Antlitz | Und der Gebärden
Bescheidenheit. Ihr goldenes Haupthaar | Irrt ihr um Schultern und Hals. Doch schlichtet den Streit
ihrer Haare | Eine Spange darin und die ordnende Regel des Kammes. | Und ihrer Augen Braue, in aus-
gewogener Führung, | Nicht zu sehr verdünnt, noch schwelgend in haarreicher Wolke, | Weiset den
doppelten Bogen in musterhafter Gestaltung. | Sterne entstrahlen dem Aug, wie von Lilien leuchtet die
Stirne, | Elfenbein blitzet ihr Zahn in dem Mund, kein trügender Schimmer | Wischet schimpflich hin-
weg den Eindruck vollendeter Schönheit. | Ihres Angesichts Sternenrot dämpft das Schneeweiß der
Lilie, | Die sich der Rose vereint, und daß nicht Wolken der Blässe | Schatten den schneeigen Glanz,
verhindert die Flamme der Röte, | Heller als Silberglanz und schöner als rötliches Gold noch, | Strah-
lender noch als das Eis und klarer als alle Kristalle. | So nimmt die Stirne, die Ebne des Geists, nichts
dem rosigen Antlitz. | Schön ruht das Haupt auf dem Hals, der nicht hoch den Schultern sich aufsetzt, |
Sondern von ihnen zu mäßiger Höhe harmonisch sich hebet. | Und die Äpfel der Brüste, von maßvoller
Schwellung getragen, | Hängen nicht in Erschlaffung herab, es weist ihre Härte | Deutlich das Zeichen
der dieser Jungfrau eigenen Keuschheit. | Es entfalten mit klarem Zug ihre Schultern die Arme, | So daß
du glaubst, du müßstest nach ihrer Umschlingung verlangen. | Auch die Schwingung der Hüften be-
freundet das Nied’re dem Hohen | Anfang und Ausklang, und ist geziemendem Maß unterworfen; |
Und wer kennte denn nicht das darunter Verborgene, noch Bessre, | Zu dem das Vorspiel nur die
freundlichen Blicke bedeuten? | Keine der Dimensionen hemmt mit bestimmendem Kanon | Ihres Lei-
bes Wuchs oder hält ihn in fester Umgrenzung: | Einmal sich höher erhebend berühret ihr Scheitel den
Himmel, | Dann die Augen uns täuschend, weilet sie unter den Göttern. | Kehret zu uns dann zurück,
sich fesselnd mit irdischem Zügel. | Ihr Gewand war von zartem Faden gewebt, seine Farbe | Lüget uns
nicht und täuschet den Blick mit keinerlei Blendwerk, | Vielmehr berauschet ihn des Gewebes ur-
sprüngliche Röte. | Nicht verlanget ein Mangel der Form nach verhüllendem Schleier. | Weder Materie
noch Form, es weichet hier keine der Schwestern, | Beide kämpfen um ihren Sieg unter gleicher Bedin-
gung. | Hier erträumet das spiegelnde Bild die Arten der Dinge, | Doch ließ das Alter schon einen Teil
von ihnen verbleichen, | Und von der einstigen Form verblieben nur wenige Spuren. | Aber es trennen
auch noch das Keid an verschiedenen Stellen | Risse entzwei, und es scheint, als wenn die Gewandung
hier traure | Und die ihr angetane Schmach mit Tränen beweine. | Ihre Rechte trägt eine Waage, die

374 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Es ist kein Zufall, dass von den beiden geschwisterlichen Verstandeskräften Prudentia,
die nicht durch den Spiegel der Trinität blickt, deren Worte wie Honig erwartet werden,
aber die aufgrund ihres Zweifels den Hof erschüttert, auch diejenige ist, welche körper-
lich dargestellt wird. Die Ratio erhält zwar keine den Körper abschreitende descriptio
membrorum wie Prudentia, wohl aber Elemente einer descriptio superficiale, insofern
sie als Opposition zu ihrer Schwester aufgebaut wird, wobei allerdings nur ihr Antlitz
beschrieben wird, das einerseits dem der Schwester identisch und andererseits von
ihrem verschieden ist: Suntque relatiue facies: gerit altera formam | Alterius seseque sibi
conformat in illa (Alanus: Anticlaudianus I,441 f.; Übers. [Rath]: „Beider Antlitz entspre-
chen sich völlig. Trägt doch das eine | Gänzlich des anderen Form und ergänzt sich
selbst in dem anderen.“). Wenig später heißt es:

Par facies habitusque pares, par gestus in illis,
Par modus atque decor, sed dispar uultus in annis.
Nam pocior Racio senii uexilla gerebat
Plenior etate, plenis maturior annis.
(Alanus: Anticlaudianus I,446–449)269

Prudentia im Besonderen wird damit das Implikat der Hinfälligkeit und Verführbarkeit
des menschlichen Körpers eigen, sie ist der Eva-Anteil des Verstandes, sofern sie nicht
durch den Spiegel des Glaubens erleuchtet wird. Die Leib-Seele-Dichotomie themati-
siert Ratio, ihre Schwester, ganz explizit mit Bezug auf den zweifelnden Einwand der
Prudentia:

Non tamen inficior uterine uerba sororis,
Que tanti limam sapiunt examinis, immo
Verius hec eadem possunt examina dici,
Cum nostrum fateatur opus nostramque requirat
Incundem, fluitans humane machina molis.
Corpus ad esse suum uocat artis regula nostre;
Excipit hanc hominis animam, que semper ab istis
Legibus excipitur, meliori pollice ducta.
(Alanus: Anticlaudianus II,57–64)270

jegliches abwägt, | So nach Zahl und Form, wie nach Maß, Gewicht und Begründung. | Also in dieser
Weise geschmückt, in so festlicher Kleidung | Rüstet die geistreiche Klugheit sich nun zum Wort. Ihr
am Munde | Hänget der ganze Hof, es eilen Gehör und Blicke | Alle zu ihr, jedoch wetteifern die beiden
sehr ungleich: | Während bei solcher Schönheit der Blick ein Festmahl erwartet, | Will das Gehör sich
vom Munde saugen den Honig der Worte.“
 Übers. (Rath): „Gleich im Antlitz, und gleich in der Haltung, von gleicher Gebärde, | Gleicher Art
und von gleicher Schönheit, doch ungleich an Jahren | Zeigt die Vernunft mehr Würde und weiset die
Zeichen des Alters, | Da ihr Leben erfüllet die Fülle der reifenden Jahre.“
 Übers. (Rath): „Doch will ich nicht die Worte der leiblichen Schwester entkräften, | Die so deutlich
die Strenge der Prüfung verraten, daß man sie | Selber als Prüfung bezeichnen könnte in wahrem
Sinne, | Da ja das unzuverlässige Werk des menschlichen Leibes | Sich als das uns’re verrät und unsere

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 375



Es lässt sich – ähnlich wie in der Reihe der Beispiel-descriptiones bei Matthäus –
auch in der Reihe der artes zeigen, wie die descriptio membrorum in den Zusammen-
hang mit einer Hierarchie gebracht wird, in welcher sie von all den grundsätzlich ad
laudem ausschlagenden Beschreibungen zugleich den untersten Rang einnimmt. Die
erste der beschriebenen artes, Grammatica, ist die einzige der Künste, die eine an
Wollust zumindest über Negierung der konventionellen Körpermerkmale heranrei-
chende Beschreibung erhält:271

Non habitu uilis nec uultu sordida, gestu
Degener, incompta uerbis uel barbara factis
Sed tamen in uultu proscribit signa laboris
Pallor; sed modicus, qui non proscribit ab ore
Purpureos ignes niueique coloris honorem,
Cum flos uirgineus non deffloretur in illa
Nec proprium frangat Veneris fractura pudorem.
Sunt tamen in multo lactis torrente natantes.
Mamme, subduncti mentite damna pudoris.
(Alanus: Anticlaudianus II,385–393)272

Die wesentlichen Merkmale des – im mittellateinischen Wortsinn – ‚libidinösen‘ Kör-
pers werden hier zwar angespielt, dann jedoch relativiert. Deutlich wird besonders,
dass das flammende Rot und das Strahlen des Weißen (Alanus: Anticlaudianus II,389 f.),

Werkstatt erfordert. | Ruft doch den Körper zum Sein die Regel unseres Könnens: | Anders die Seele,
welche von besseren Händen erbildet, | Immer ausgenommen ist von des Leibes Gesetzen.“
 Es ist zu beachten, dass die descriptiones im Folgenden jeweils nur auszugsweise zitiert werden. Die
descriptiones sind alle etwa gleich lang und bestehen – im Gegensatz zur Prudentia-descriptio – zum größ-
ten Teil aus intrinsischen Partien oder – im Sinne der Allegorien und ihrer Signa (die Rute der Grammatik,
der Zirkel der Geometrie) – aus attributiven Teilen. Hier werden jedoch nur die auf Schönheit und Körper-
lichkeit der allegorischen Frauenfiguren direkt bezogene Passagen wiedergegeben. Es zeigt sich so – auch
in der Länge der Zitate – eine deutliche Verschiebung in der Gewichtung gegenüber der Prudentia.
 Kursivierung hier und in der Übers. von mir; F. D. S. – Übers. (Rath): „Nicht unedel an Haltung,
nicht unrein im Antlitz, nicht häßlich | In der Gebärde, im Worte nicht wirr, im Tun nicht barbarisch, |
Zeichnet ihr dennoch die Blässe ins Antlitz die Zeichen der Mühe, | Doch nur in dem Maß, in dem sie
nicht eine flammende Röte | Ihr auf die Wangen malt, noch den Glanz der schneeweißen Farbe, | Wie
auch die Blüte der Jungfrau in ihr sich durchaus nicht entblättert, | Noch die verletzende Venus verletzt
die ihr eigene Keuschheit; | Dennoch strömen von reichem Strome der Milch ihre Brüste, | Lügend, als
hätte die Keuschheit der Jungfrau Schaden gelitten.“ – Ganz entsprechend einer aufsteigenden Reihe
der Künste, in welcher Grammatica die unterste und weltverhaftetste darstellt, ist auch der Laborintus
Eberhards des Deutschen gestaltet (vgl. hierzu im Folgenden Kap. VI.1). Im Laborintus, der Alanus ex-
plizit nennt und auf sein Gedicht von den sieben Künsten, also auf den Anticlaudianus, anspielt
(V. 661 f.: Septenas quid alat artes describit Alanus, | Virtutis species proprietate notat. – Übers.
[Vollmann]: „Was die sieben Künste nährt [alat], beschreibt Alanus, | die Unterarten der Tugend
bezeichnet er durch ihre Eigentümlichkeit.“), wird dieser zudem auch inhaltlich erkennbar verarbeitet:
Hier findet sich sehr deutlich die Vorstellung, dass die Grammatik, wenngleich die Wurzel aller Künste,
zugleich auch die minderwertigste und – ohne die übrigen – sowohl die nutzloseste als auch die
moralisch ambivalenteste sei.

376 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



die so häufiger Bestandteil von descriptiones membrorum sind, in einen direkten,
zeichenhaften Zusammenhang zu den Werken der Venus (Alanus: Anticlaudianus
II,391), zum Verlust der Jungfräulichkeit, gesetzt werden.

Die Logica erhält eine descriptio, welche die körperliche Schönheit noch weiter
abweist:

Et decor et species perflasset uirginis artus,
Sicut presignis uerborum disserit ordo,
Ni facies quadam macie resparsa iaceret.
Vallat eam macies, macie uallata profunde
Subsidet et nudis cutis ossibus arida nubit.
Hic habitu, gestu, macie, pallore figurat
Insompnes animi motus uigilemque Mineruam
Predicat et secum uigils uigilare lucernas.
Quodam litigio contendens, crinis in ima
Deuiat et secum pugnans rixatur inepte;
Nec pecten castigat eum, non forcipis urget
Morsus, tonsure non mordet apocopa crinem.
Dum stellis oculi certant, ardere putantur;
Subcombunt aquile uisus et lincis adorant
Intuitus oculos tales seseque fatentur
Deuictos et eis sese conferre uerentur.
(Alanus: Anticlaudianus III,9–24)273

Demgegenüber ist Rhetorica, welche als diejenige der Künste dargestellt wird, die mit
sprachlichem Malen beschäftigt ist, entsprechend dem äußerlichen Prunk dieser Kunst
als schön dargestellt:

Non cultu facieque minor, non arte secunda,
Tertia uirgo suo non fraudat munere currum.
(Alanus: Anticlaudianus III,137 f.)274

 Übers. (Rath): „Würde und Schönheit hätten umhaucht die Glieder der Jungfrau, | Wie deren ganz
besonders vollendete Ordnung es darlegt, | Wenn nicht das Antlitz ihr unter Magerkeit allzusehr litte. |
Von dieser Magerkeit ganz umstrickt, scheint es eingefallen, | Und mit den sichtbaren Knochen vereh-
licht die trockene Haut sich. | So verrät sie mit ihrer Blässe und magerem Aussehn | Ihres schlaflosen
Geistes Bewegung: die wache Minerva, | Die bei der Lampe Schein die Stunden der Nacht durchwachte.
| Wie im Disput befindlich irret das Haar ihr hinunter, | Mit sich selber im Kampfe sich unschicklich
selber verwirrend. | Und kein Kamm vermag es zu bändigen, auch keine Schere | Beißt es ab mit schnei-
dendem Biß und stutzet das Ende. | Während ihr Auge mit Sternen streitet, meint man, es glühe; | Ihm
unterliegen die Blicke des Adlers; die Lichter des Luchses | Beten es an. Selbst solch ein Auge sieht sich
überwunden, | Und es hütet sich wohl, sich mit ihrem Augen zu messen.“ – Bei den anschließend the-
matisierten Händen geht es nicht mehr um den Körper sondern um die nach Rechts und Links aufge-
teilten, oppositen Tätigkeiten derselben.
 Übers. (Rath): „Nicht an Schönheit und Pflege, auch in ihrer Kunst nicht geringer, | Bringet die
dritte nicht den Wagen um ihre Geschenke.“

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 377



Nec mirum si facta prius perfectius ornans
Perficit et factum cultu meliore uenustat,
Cui magis arridet species et gracia forme,
Quod comites multa pictoris preuenit arte,
Totam pictoris artem sub pectore claudens.

Exemplans auri speciem miraque polytus
Arte iacet crinis, inuestit colla capillus
In uultuque natat color igneus, ignis in ore
Purpureus roseo uultum splendore colorat,
Sed partim uultus candor peregrinus inheret
Natiuoque suum certat miscere colorem.
Nunc uario fluctu lacrimarum riuus inundat,
Nunc uultum uarii risus aurora serenat,
Abstergens fletus lacrimas, nunc uirgo seueros
Pretendit uultus cum magestate rigoris,
Nunc oculus sursum lumen delegat in imum,
Nunc cadit huius apex, nunc totum lucis acumen
In latus obliquans, anfractus querit et umbram.
(Alanus: Anticlaudianus III,146–163)275

Den drei artes des Triviums stehen die vier des Quadriviums gegenüber, welche zwar
einerseits als zunehmend schön, andererseits abnehmend körperlich konkretisiert ge-
schildert werden:

Die Arithmetik:

Ergo decora, decens, gracilis, subtilis, acuta
Pollet et in uultu monstratur copia mentis,
Nam uultus noster liber est et littera cordis
Nuncius, interpres uerax animique figura.
Solliciti uultus, animum prudentis, honesti
Cultus, attenti speciem formamque modesti

 Übers. (Rath): „Und kein Wunder, daß gerade sie das schon früher Getane | mit vollkommnerem
Schmuck und größerer Schönheit vollendet, | Sie, der die Schönheit und Gnade der Form mehr als an-
deren lächelt, | Die die Gefährtinnen weit übertrifft in den Künsten des Malens, | Sie, die in ihrem Her-
zen die ganze Malkunst beschließet. | Leuchtend wie schönstes Gold, in geschmackvoller Pflege
geordnet, | Lieget ihr schönes Haar und umkleidet den Hals ihr und den Nacken: Feurige Farbe durch-
strömt ihre Wangen, und purpurnes Feuer | Auf ihrem Munde umglüht mit rosigem Schimmer ihr Ant-
litz, | Das aber auch zum Teile eine fremde Blässe beeinflußt, | Um mit der angeboren Farbe die eigene
zu mischen. | Bald überschwemmen ihr Antlitz so mancherlei Ströme der Tränen, | Bald erheitert es
wieder die Morgenröte des Lachens, | Wischet die Tränen hinweg; dann aber trägt unsre Jungfrau |
Strenge Mienen zur Schau in der hehren Würde des Ernstes; | Bald entsendet ihr Auge zur Höhe hinauf
seinen Lichtstrahl, | Dann zur Tiefe hinab, und dann, seine Lichtes Schärfe | nach der Seite verschi-
ckend, suchet es Umschweif und Schatten.“

378 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Hec gerit et sexum transcendit mente uirili.276

Non eius roseos color incolit aduena uultus,
Sed color indigena regnat nec purpura uultus
Secum furtiui patitur fermenta coloris.
Demittit caput in terram nec lubrica sensus
Venatur; menti cedens agit occia uisus.
(Alanus: Anticlaudianus III,276–287)277

Die Musik:

Pro speculo uultum gerit hec preclara tuenti,
Nam quicumque uidet uultum se uisus in illo
Cernit et in speculo uultus epulatur ocellus.
(Alanus: Anticlaudianus III,395–397)278

Die Geometrie:

Certatim gestus, habitus, decor huius honorem
Accumulant pariter, eius pro laude loquentes.
Encleticum gerit illa caput nec corporis ullam
Iacturam patitur, sed lumen legat in unum,
Vt quibus insideat mens, enclesis ipsa loquatur.
Exponit mentem facies animumque fatetur.
(Alanus: Anticlaudianus III,471–476)279

Die Astronomie:

Ultima subsequitur uirgo, que prima decore,
Cultu prima, gerit primam sub pectore mentem;
Non morbo, non tristicia, non mente magistra

 Hervorhebung v. mir; F. D. S. – Das ‚transzendieren‘ der weiblichen Natur durch den männlichen
Geist ist in der Ars versificatoria Kennzeichen der tugendhaften matrona Marcia (vgl. Ars vers. I.55,
9–14).
 Übers. (Rath): „Ihre zierliche Schönheit, Anmut, Feinheit und Schärfe | Sind ihre Stärke, ihr Antlitz
zeiget den Schatz ihres Geistes. | Denn das Antlitz ist wie ein Buch, und der Buchstab ist Bote | unseres
Herzens, wahrhafter Dolmetsch und Bild unsrer Seele. | Auf ihm trägt sie die Art und Form der besorg-
ten Miene | Aufmerksamen und klugen Geistes, Bescheidenheit, Anstand, | Und überwindet ihr eignes
Geschlecht mit männlichem Geiste. | Doch bewohnt dieser Fremdling nicht ihre rosigen Wangen, | Die
nur die eigene Farbe beherrscht. Und der Purpur der Wangen | Duldet nicht neben sich das Ferment
gestohlener Färbung. | Wohl neigt ihr Haupt sie zur Erde, doch nicht nach Vergänglichem jagend, |
Sondern, dem Geiste weichend, pflegen die Sinne der Ruhe.“
 Übers. (Rath): „Wie einen hellen und reinen Spiegel trägt sie ihr Antlitz: | Wer auch ihr Antlitz
erschaut, er siehet in ihm sich gespiegelt, | In dieses Antlitzes Spiegel werden gespeist seine Augen.“
 Übers. (Rath): „Ihre Gebärden – die Zierde der Haltung – erhöhen im Wettstreit | Noch ihre Schön-
heit und Ehre und sprechen zugleich ihr zum Lobe. Sie trägt ihr Haupt geneigt, doch ist’s keine Schwä-
che des Körpers, | Sondern sie sendet nach unten den Blick, daß zu all jenen Dingen, | Denen ihr Geist
sich widmet, die Neigung selber nun spreche. | Und ihr Antlitz zeigt ihren Geist, offenbart ihre Seele.“

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 379



Degenerat caput in terram, sed uultus in astris
Heret [...].
(Alanus: Anticlaudianus IV,1–5)280

Es muss auffallen, dass gerade bei Astronomia, also derjenigen der artes, die als
prima decore, cultu prima benannt wird, die mithin also die schönste und fortge-
schrittenste der Künste ist, die Elaborierung des Körperlichen in einer descriptio
membrorum völlig fehlt. Während die über epitheta konstatierte Schönheit von ars zu
ars eher zu- als abnimmt, erhält ihre Körperlichkeit gleichzeitig immer weniger
Raum. Während Schönheit hier – im Rahmen der zunehmend auf die Transzendenz
zielenden Wissenschaftsdisziplinen – als Gradmesser des Guten erscheint, wird diese
Steigerung ins Positive zugleich über einen sich ‚steigernden‘ Rückbau des Körperlich-
Immanenten erreicht. In der Allegorie, welche den Übergang der artes von der men-
schlichen Disziplin hin zur Wissenschaft, die auf Gotteserkenntnis abzielt, abschreitet,
konfligieren die Bewertungsraster des transzendent Schönen und des immanent
Körperlichen, an welches Schönheit in der Figurendarstellung im Medium der de-
scriptio membrorum gebunden ist.

Wenn sich hier also auch keine narrative Funktionalisierung zeigt (vgl. Kap. IV.1.2),
weil die descriptiones in der Allegorie nicht dazu dienen, einen Handlungsschritt zu
begründen, so erzeugen sie dennoch über das protonarrativ gerahmte Implikat der
Formeinheit descriptio membrorum eine spezifische ethische Dimension, die den
Personifikationen attribuiert wird oder eben nicht.

Den Schritt in die Transzendenz markiert die descriptio der puella poli [= Theologia],
für welche zwar einerseits höchste – nämlich transzendente – Schönheit beansprucht
wird, die jedoch andererseits pointiert unkörperlich ist.281 Die Differenz von Körperlich-
keit (= Immanenz) und Transzendenz wird dabei eigens thematisch:

Ecce puella poli residens in culmine, celum
Descpiciens, sursum delegans lumina, quiddam
Extramundanum toto congnamine uisus
Vestigans, nil corporeum uenata sed ultra
Transcendens, incorporei scrutata latentem
Causam, principium rerum finemque requirens,
Visisbus offertur Fronesis, uisumque nitore
Luminis offendens, mentem nouitate relaxat.
Nec mirum quoniam tanto fulgore decoris

 Übers. (Rath): „Nun folgt die letzte Jungfrau; an Würde und Schönheit die erste, | Trägt sie höchste
Kultur und höchsten Geist in dem Herzen, | Nicht in Krankheit und Trauer oder in lehrhaftem Geiste |
Senkt sie zur Erde das Haupt. Sondern stetig hinauf zu den Sternen | Schaut ihr Gesicht“.
 Bereits Haug, Gab es eine mittelalterliche Ästhetik, S. 265, bemerkt, dass „die Personifikation der
Theologie, eine Frau von unvergleichlicher Schönheit, deren körperlicher Erscheinung alles Irdisch-
Vergängliche abgesprochen wird und in deren prachtvolles Kleid die Geheimnisse Gottes eingewoben
sind“, sei.

380 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Preminet ut stellas preditet fulgure, lumen
Lumine multiplicans et lucem luce, nec ipsi
Lumen adoptiuum largiri censet Olimpo.
Nil terrestre gerens facie, nil ore caducum
Insinuans, mortale nichil genitumque puelle
Demonstrat facies, tantum celeste quod offert
Forma puellaris. Hanc argumenta decoris
Esse deam monstrant, instancia nulla refellit
Quod decor ipse probat faciesque simillima celo.
(Alanus: Anticlaudianus V,83–100)282

Die Vergleichsgröße muss das „Antlitz“ der beschriebenen Frauen sein, welches als
einziges körperliches Element durch alle descriptiones hindurch mitgeführt wird. Auch
dieses wird einzig in der Prudentia-descriptio detailliert. Im Vergleich zeigt sich, dass
die descriptio membrorum, wie sie der Helena-descriptio der Ars versificatoria ent-
spricht, nur ausgesprochen selten, nämlich ein einziges Mal, eingesetzt wird. Die Pru-
dentia bildet den einen Pol einer Axiologie, an deren anderem Ende – vermittelt durch
die Progression der artes – die puella poli steht, welche „nichts Irdisches“ (nil terrestre)
und damit auch nichts Körperliches (nil corporeum) mehr hat. Das Irdische – und
damit auch der irdische Teil des menschlichen Verstandes sowie die Irdischen der Kün-
ste – erhält aber zum Zwecke seiner Charakterisierung als weltlich (fleischlich: carna-
lis) die descriptio der membra beigelegt, welches schon in der Helena-descriptio der Ars
versificatoria Hippolytus zum Priapus werden lassen (Ars vers. I.57,24).283 Jenseits all

 Die Kursivierung stammt hier u. i. d. Übers. von mir, F. D. S. – Übers. (Rath): „Siehe da thront eine
Jungfrau am Gipfel des himmlischen Poles, | Sieht auf den Himmel herab und wendet die Augen zur
Höhe, | Um mit der Kraft ihres Blickes die Überwelt zu erforschen. | Physischem jagt sie nicht nach,
sondern jenseits der physischen Dinge [nil corporeum uenata sed ultra | Transcendens] | Trachtet sie nach
dem verborgenen Grunde des geistigen Wesens, | Forschet sowohl nach dem Anfang der Dinge als
nach ihrem Ende. | Siehe, so bietet sie sich den Blicken der Klugheit; und wird auch | Deren Auge ge-
blendet, erquickt ihr die Neuheit die Seele. | Und kein Wunder, da jene von so überragender Schönheit
| Strahlte, daß sie die Sterne mit ihrem Glanze bereichert, | Deren Licht mit Licht noch vermehrend und
Leuchten mit Leuchten, | Und nicht zögert, selbst dem Olymp ihr Licht zu schenken. | Keinerlei irdischen
Zug zeigt das Antlitz der himmlischen Jungfrau. | Nichts Vergängliches, Sterbliches, nicht von der Erde
Gebornes, | Einzig Himmlisches bietet ihre jungfräuliche Reinheit. | Daß eine Göttin sie sei, ihre Schön-
heit beweist es deutlich; | Was so die Schönheit beweist, kein Einwand kann es entkräften, | Unwider-
leglich beweist es ihr Antlitz, so ähnlich dem Himmel.“
 Die Verbindung zwischen der Anordnung der sieben Künste in einer Rangfolge von aufsteigender
Wertigkeit und weiteren, daran axiologisch gebundenen Werten (Weltlichkeit – Geistlichkeit, Fleisch-
lichkeit – Geistlichkeit) ist scheinbar eng. Katharina Mertens Fleury: Zeigen und Bezeichnen. Zugänge
zu allegorischem Erzählen im Mittelalter. Würzburg 2014 (Philologie der Kultur 9), S. 91, hat auf eine
ähnliche Zuordnung im dreistufigen Lektüreschema der heiligen Schrift bei Origenes (De Principiis libri
IV) aufmerksam gemacht: „Origenes’ Entwurf entfaltet drei Sinnebenen zum Verständnis der Bibel: Die
erste Stufe ist die einfachste, es ist die des Fleisches (die ‚auf der Hand liegende‘ Auffassung), die
zweite ist die des Fortgeschrittenen, der von ihrer Seele erbaut werden soll und die dritte ist jene des

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 381



dessen steht jedoch die mit ihrem Sohn-Vater-Geliebten im Himmel thronende Maria,
welche im Anticlaudianus eine Partie zugedacht bekommt, welche zwar – im Sinne der
Poetiken, wie ich sie darzustellen versucht habe – eine descriptio, jedoch keine descrip-
tio membrorum ist: Maria wird fast ausschließlich über eine dichte, parataktische Rei-
hung konventineller Marienbilder ‚beschrieben‘ (Alanus: Anticlaudianus V,471–516)
und erhält keinerlei körperliche Konkretion. Sie ist die Überwinderin der Natur, in wel-
cher zwei nomina – nämlich mater und virgo – paradoxerweise vereinigt sind, weshalb
ihr gegenüber Natura und Racio sowie alle (weltliche) ars – genannt werden explizit
logica und rhetorica – schweigen (Alanus: Anticlaudianus V,473 f./478 f.). Maria ent-
spricht – zumindest im Anticlaudianus – die der Hoheliedexegese entlehnte, dekontex-
tualisierende mystische Sprache, die Sprache der Heiligen Schrift Gottes, die das
immanente referentialisierte Zeichengewebe menschlicher Sprache auf seine typologi-
sche Sinndimension hin sprengt.284

Vollkommenen, der das geistliche Gesetz zu erkennen vermag, das nicht von dieser Welt ist (IV,2,4).“
Es bleibt anzumerken, dass Origenes wörtlich nicht vom ‚fleischlichen‘, sondern vom „körperlichen
Sinn“ die Rede ist, wie Mertens Fleury (ebd.) selbst anmerkt. Deutlich wird, dass hier eine analoge
Axiologie vorliegt, welche die Anfänge der Wissenschaft mit Fleischlichkeit, das Fortschreiten in der
Wissenschaft als ‚Entfleischlichung‘ versteht. – Ziolkowski, Grammar of Sex, S. 132, weist zudem bspw.
auf eine Predigt („Sermo de clericis ad theologiam non accedentibus“) des Alanus hin, in der der Vor-
rang der Theologie gegenüber den artes betont wird, welche jener nur zuarbeiten. Hierbei werden die
Künste des Triviums als weltverhaftet-fleischlich eingeführt: „He [Alanus; F. D. S.] castigated doctors
and lawyers for trying to cheat clients of their money and grammarians and dialecticians for pursuing
vain glory, thus leading a carnal existence of fruitless knowledge.“ (Zur ausführlichen Diskussion dieser
Predigt in der Zusammenschau mit dem Laborintus Eberhards des Deutschen vgl. im Folgenden
Kap. VI.1.) Die Predigt entwickelt eine deutliche Trennung zwischen der terrena philosophia/scientia
und der caelestis philosophia/scientia. Dabei kommt den weltlichen und vergänglichen (transitoria)
Künsten einerseits durchaus der Status von Hilfswissenschaften zu, andererseits jedoch sind sie von
der Theologie radikal verschieden, indem sie in den Status von Dienerin und Magd (pedisequa, ancilla)
versetzt werden. Auffällig ist, dass die Rhetorik und Dialektik, als niedrigste der Künste, hierbei – wenn
sie als Selbstzweck betrieben werden – zugleich die verwerflichsten, weil nichtigsten, sind. Diese Hal-
tung findet sich prinzipiell auch im Laborintus Eberhards des Deutschen angespielt, wo die Rhetorik
von der personifizierten Fortuna als zur Manipulation missbrauchbare Kunst denunziert wird: Florent
qui jaculis linguae pervertere causas | Justas, injustas justificare sciunt (Laborintus Vv. 107 f.; Übers. [Voll-
mann]: „Es blühen, die durch die Wurfspieße der Zunge die gerechten Fälle | zu verdrehen, die unge-
rechten zu rechtfertigen verstehen.“). Gleichwohl entwickelt der Laborintus demgegenüber eine eigene,
interessante Position, welche zugleich eine Rechtfertigung der Rolle der Dichtung (poesis) darstellt
(vgl. hierzu Kap. VI.1.3). Die Idee, dass Dichtung eine Art Propädeutikum auf dem Weg zur wahren
Kunst sowie eine Alternative für diejenigen darstelle, welche nicht für die höheren Künste geschaffen
sind, teilt der Laborintus erstaunlicherweise mit dem früher entstandenen Welschen Gast Thomasîns
von Zerklære, Vv. 1079–1115.
 Vgl. zur negativen Theologie der mystischen Sprachbilder Haug, Das dunkle Licht.

382 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



IV.2.2.3 Alanus-Re-Texte: Heinrich von Neustadt – Heinrich von Mügeln
Eine aufschlussreiche Vergleichsgröße bilden die beiden deutschsprachigen Anticlau-
dianus-Retexte, Heinrichs von Neustadt Von Gottes Zukunft285 (entstanden um 1300)
und Heinrichs von Mügeln Der meide kranz286 (entstanden um 1350). Im Vergleich lässt
sich erhellen, wie die deutschsprachigen Retexte sich gegenüber ihren Vorlagen ver-
halten, indem sie die zur blanken materia verkürzte Zusammenfassung im Prozess der
Retextualisierung erneut poetorhetorisch elaborieren.287 Auf diese Art lässt sich die
spezifische Selektion der eingesetzten Mittel als erneuter, unabhängiger dichterischer
Vertextungsvorgang fassen. Es zeigt sich, dass beide Texte – obgleich sie aus einem
differenten kulturellen Kontext stammen, über hundert Jahre später entstehen und
großzügig in die Struktur der materia eingreifen – Natura konsequent entsprechend
ihres fleischlichen Implikates verstehen und auch die descriptio membrorum dement-
sprechend einsetzen, sofern sie überhaupt eingesetzt wird. Der meide kranzmuss unter
den Anticlaudianus-Retexten insofern als besonders prägnantes Beispiel gelten, als in
ihm zudem die direkte Verarbeitung der Poetria nova nachweisbar, hier also eine Re-
textualisierung der ‚populär‘ gewordenenmateria wiederum direkt im Kontext der poe-
torhetorischen Präzepte aus dem Milieu des Prätextes geschieht. Die für die Poetria
deduzierten Regeln können hier also anhand zweier Texte im Spannungsfeld des (indi-
rekten) Prätextes (Anticlaudianus), der direkt rezipierten Zwischenstufe (das Compen-
dium Anticlaudiani im Falle von Von Gottes Zukunft, Von Gottes Zukunft im Falle von
Der meide kranz) und der Poetiken überprüft werden.

Dass Der meide kranz288 die Poetria nova verarbeitet, zeigt sich deutlich in der
Rede der Rhetorica:

 Von Gottes Zukunft wird hier und im Folgenden zitiert nach: Heinrichs von Neustadt: ‚Apollo-
nius von Tyrland‘ nach der Gothaer Handschrift. ‚Gottes Zukunft‘ und ‚Visio Philiberti‘ nach der
Heidelberger Handschrift. Hrsg. von S. Singer. Berlin 1906. S. 331–452.
 Der meide kranz wird hier und im Folgenden zitiert nach der Ausgabe Karl Stackmanns: Die
kleineren Dichtungen Heinrichs von Mügeln. Zweite Abteilung. Mit Beiträgen von Michael Stolz.
Hrsg. von Karl Stackmann. Berlin 2003 (DTM 84), S. 48–203.
 Für die Gottes Zukunft hat Peter Ochsenbein das von ihm edierte Compendium Anticlaudiani als
Vorlage plausibel gemacht: „Nach unserer Feststellung jedenfalls ist das Compendium seine [= Hein-
richs von Neustadt, F. D. S.] eigentliche Vorlage gewesen. Nichts deutet darauf hin, daß er den vollstän-
digen Anticlaudianus gelesen oder gar in seine Bearbeitung miteinbezogen hätte. [...] [D]ie Art und
Weise, wie Heinrich die Übersetzung des Compendium Anticlaudiani mit den anderen Elementen zu
einem erzählerischen Ganzen zusammenfügt, macht seine Originalität aus.“ (Ochsenbein, Compen-
dium, S. 82 f.) – Für Heinrich von Mügeln wird die parallele Verwendung des Anticlaudianus selbst und
Heinrichs von Neustadt Von Gottes Zukunft angenommen. Der Nachweis geht zurück auf K[arl] Helm:
Zu Heinrich von Mügeln. III. Heinrich von Mügeln, Heinrich von Neustadt und Alanus de Insulis. In:
PBB 22 (1897), S. 135–151. Darüber hinaus glaube ich – wie im Folgenden ausgeführt wird – in Der
meide kranz den direkten Einfluss der Poetria nova plausibel machen zu können.
 Die folgende kurze Inhaltszusammenfassung stammt aus Michael Stolz: Die Artes-Dichtungen
Heinrichs von Mügeln. Bezüge zwischen ‚Der meide kranz‘ und dem Spruchwerk. Mit Texteditionen. In:
Studien zu Frauenlob und Heinrich von Mügeln. Festschrift für Karl Stackmann zum 80. Geburtstag.

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 383



si sprach: ‚uf tichten mir ist kunt
in aller sprach materien funt,
wie man sie lengen, kürzen phlit;
wie man sie enget und wit
nach wises herzen linien art,
das tichtes buw ste ane schart[.]
(Heinrich von Mügeln: Der meide kranz, Vv. 276–82)

Zwar hat die Forschung verschiedentlich darauf hingewiesen, dass bei Galfred eine ähn-
liche Metaphorik vorzufinden ist, hat diese jedoch, soweit ich sehe, nicht als direkte
Ableitung aus der Poetria nova verstanden. Michael Stolz versteht die „poetologisch
gewendete Architekturbildlichkeit“ als mögliche „Anlehnung an Mügelns Marienge-
dicht ‚Der Tum‘“289 und vermerkt lediglich am Rande, dass diese Metaphorik auch bei
Galfred vorkommt,290 während er für den ‚Tum‘ ebenfalls die Nähe der Baumetaphorik
zu Galfred diskutiert, welche er aber tendenziell als eine Art mittelalterliches Gemeingut
auffasst.291 Weder hier noch bei Annette Volfing, die einen Kommentar zu Der meide
kranz vorgelegt hat,292 rückt jedoch in den Fokus, dass in den oben zitierten Versen
eine spezifische Verbindung zweier Metaphoriken vorliegt, die bereits in der Poetria ver-
bunden sind und bei Heinrich von Mügeln in dieser Kombination mehrfach zusammen
auftreten, sodass von zufälligem ‚Gemeingut‘ kaum die Rede sein kann. Hier wie dort
nämlich wird die ‚Architekturbildlichkeit‘ an eine sehr spezifische Metapher, die „innere

Hrsg. von Jens Haustein, Ralf-Henning Steinmetz. Freiburg (Schweiz) 2002 (Scrinium Friburgense 15),
S. 175–209, hier: S. 175 f.: „Buch I schildert einen von Karl [= Kaiser Karl IV., F. D. S.] ausgetragenen
Artes-Wettstreit: Zwölf Künste ringen in Selbstdarstellungen um den wissenschaftlichen Vorrang, den
der Kaiser allein der Theologie zuerkennt. Diese erhält das Privileg, als erste in der Krone der Jungfrau
Maria zu stehen – von daher der Titel: ‚Der meide kranz‘. Vor Natura und den Tugenden wird Karls
Urteil in zweiter Instanz bestätigt: Nachdem die Theologie einen predigtartigen Vortrag über die Trinität
gehalten hat, wird sie von Natura als Siegerin gekrönt. Buch II eröffnet einen aus Hierarchiefragen zwi-
schen Natura und den Tugenden erwachsenden Rangstreit, den die Theologie zugunsten der Tugenden
schlichtet. In einem nachgetragenen Plädoyer fordert Natura ihre Vormacht ein, die sie mit der Determi-
niertheit menschlichen Handelns durch die Gestirne (Reihe der zwölf Tierkreiszeichen) begründet.
Doch bekräftigt abschließend der Dichter das von der Theologie gesprochene Urteil.“
 Stolz, Artes-Dichtungen, S. 191.
 Ebd., Anm. 49.
 Michael Stolz: ‚Tum‘-Studien. Zur dichterischen Gestaltung im Marienpreis Heinrichs von Mügeln.
Tübingen et al. 1996, S. 122, hier auch Anm. 511. – Tatsächlich ist der Hausbau der Standardvergleich
für die Tätigkeit des vorausplanenden artifex und für die Ableitung der zugrundeliegenden Bauprinzi-
pien (Proportion, Ratio etc.) oder Zweckbestimmungen. Sie findet sich bspw. schon bei Augustinus: De
vera religione XXX.54, oder später bei Thomas von Aquino: Summa contra gentiles III,26, und kann für
unterschiedlichste Aussagen in Anspruch genommen werden.
 Annette Volfing: Heinrich von Mügeln ‚Der meide kranz‘. A Commentary. Tübingen 1997 (Münche-
ner Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters 111).

384 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Linie des Herzens“, gebunden, die die Hand des Baumeisters anleitet und vom homo
interior vorgegeben wird:293

Si quis habet fundare domum, non currit ad actum
Impetuosa manus: intrinseca linea cordis
Praemetitur opus, seriemque sub ordine certo
Interior praescribit homo, totamque figurat
Ante manus cordis quam corporis, et status ejus
Est prius archetypus quam senilis. [...]
(Poetria nova 43–48, Faral 43–48)294

Die intrinseca linea cordis Galfreds thematisiert Stolz zwar an anderer Stelle, jedoch
ohne einen Bezug zur Architekturmetaphorik in Der meide kranz, wobei er es für
„durchaus möglich“ hält, „daß Mügeln, vielleicht über Vermittlungsträger, hier an-
schließt“.295 Volfing stellt in ihrem Kommentar einen Bezug zur Poetria nova zwar her,
ohne hieraus jedoch eine Abhängigkeit im engeren Sinne abzuleiten:

Rhetorica describes the techniques of amplificatio and abbreviatio by means of building meta-
phors. The test is a house and the various parts have to be expanded or reduced so as to fit in with
the overall building plan. Geoffrey of Vinsauf (‚Poetria nova‘ 43–46) uses the same metaphor
when he advises potential poets to think before they write: just as one does not start building a
house without any plan, so one should not start writing without a plan.296

Dabei nennt Volfing selbst die dritte, hier sicherlich nicht zufällig in direkter Nachbar-
schaft auftretende Komponente, welche sich über den bereits existierenden Verbund in
der Poetria erklären lässt, nämlich die intratextuelle Nähe der spezifisch kombinierten
Metaphoriken zu den Techniken der amplificatio und abbreviatio, mit welchen die
Poetria nach allgemeinen Worten zur Planung und zum Beginnen eines Textes eröff-
net. Die linea cordis kehrt in Der meide kranz noch zweimal wieder und ist auch in an-
deren Dichtungen Mügelns enthalten.

 Der intrinseca linea cordis poetologischer Kategorie hat in jüngerer Zeit Hans Jürgen Scheuer: Re-
ceptaculum Amoris. Annährungen an den Topos Minne über das Konzept des mentalen Diagramms
(Burkhard von Hohenfels, KLD XI – Konrad von Würzburg, Das Herzmære). In: LiLi 176 (2014),
S. 149–170, einige allgemeinere Ausführungen gewidmet, in denen er diese an Konzepte der Diagram-
matik anbindet und heuristisch nutzbar zu machen sucht (ebd., S. 149–154).
 Übers. (Gallo): „If anyone is to lay the foundation of a house, his impetuous hand does not leap
into action: the inner design of the heart measures out the work beforehand, the inner man determines
the stages ahead of time in a certain order; and the hand of the heart, rather than the bodily hand,
forms the whole in advance, so that the work exists first as a mental model rather than as a tangible
thing.“ – Man beachte, dass auch hier der planende Geist als homo interior benannt wird und sich
damit in die von Matthäus von Vendôme gewählte Terminologie fügt.
 Stolz, Tum-Studien, S. 110 (auch Anm. 456). Stolz stellt als Vermittlungsträger ebd., Anm. 457,
einen Poetria-Kommentar des Nicolaus Dybin(us) zur Diskussion.
 Volfing, Heinrich von Mügeln, S. 93.

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 385



Der meide kranz zeigt nun sehr deutlich, wie ein Text, der ein direktes Bewusstsein
für den ersten Teil der Poetria nova dokumentiert, in welchem als Mittel des engens
und wîtens der materie die descriptio membrorum enthalten ist, mit den ‚Präskripten‘
Galfreds verfährt. Entgegen der nach Faral etablierten Erwartung werden die Allegorien
der Künste nicht um jeden Preis mit dem sogenannten ‚Topos der schönen Frau‘
belegt.297 Die Künste werden nicht körperlich elaboriert, obgleich sie als schöne Frauen
geschildert werden, deren Schönheit sogar zum Auslöser für Minne wird. Dieses – im
Sinne der Poetiken – konventionelle argumentative Muster wird jedoch zugleich
abgewiesen, insofern die Minne, um die es geht, ware minne ist, die zu wisheit führt:

Wib saßen in der sele sal,
der ere nie gefiel zutal.
sie waren schon und übergut.
wem eine durch sin herze wut
mit ihres süßen blickes gang,
zuhant der waren minne strang
den selben bant in wisheit rich.
der werlde lieb ist ir unglich,
ich ticht ir noch ensing ir nicht,
uf irem stige nieman richt.
(Heinrich von Mügeln: Der meide kranz, Vv. 99–108)

Damit wirken die Stricke der waren minne denen der ‚fleischlichen‘ (der werlde lieb) ent-
gegengesetzt, indem sie den Minnenden in Weisheit binden und nicht – umgekehrt –
zu einem törichten Minnesklaven machen. Die – gleichwohl minneauslösende – Schön-
heit der Zwölf hat also eine grundsätzlich nichtweltliche, nichtfleischliche Ausrichtung,
die mit weltlicher Liebesdichtung und ihrer fleischlichen Konnotierung gleichwohl kon-
trastiv spielt, wie es etwa auch Annette Volfing betont.298

 Dies hat auch Volfing, Heinrich von Mügeln, S. 219, konstatiert. Ihr Kommentar offenbart dabei
zugleich das Dilemma des konventionellen descriptio-Verständnisses, das in der Beschreibung und Be-
nennung der poetorhetorischen Mittel verharrt: „Of all the allegorical figures in MK [= Der meide kranz,
F. D. S.], only Natura is described in full, de capite ad pedem. ‚De planctu‘ and ‚Gottes Zukunft‘ both
contain equivalently prominent descriptions of Natura as a beautiful young girl; and in ‚Anticlaudia-
nus‘ Phronesis is described in very similar terms to those applied to Natura in ‚De planctu‘. All three
texts are therefore potential models for the description of Natur in MK. The description in ‚Gottes Zu-
kunft‘ concentrates on the clothing of Natura, ignoring her body, whereas ‚De planctu‘ und ‚Anticlau-
dianus‘ give equal prominence to both aspects. In particular, the descriptions of chin, neck, arms and
breasts provided ‚Anticlaudianus‘ 1.284–295 and ‚De planctu‘ 432 provide fairly close parallels for the
descriptions in MK 1005–1010.“
 Volfing, Der meide kranz, S. 42, kommentiert: „The liberal arts are unlike other (real) women be-
cause love for them leads to wisdom rather than to lust and folly. Ironically, one Mügeln imitator did
not shy away from suggesting erotic relationships with the allegorical ladies: he complains that con-
temporary meister are no longer ridden by the seven liberal arts the way that Aristotle was ridden by
Phyllis, and argues that a priest should be ridden not just by one lady, but by seven.“

386 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Es ist Nature, die schließlich als Einzige eine descriptio membrorum erhält:

Hie künt des buches meister balt
wie die Nature wer gestalt.
Ein maget in dem trone saß,
der aneblick so schone was,
das mensche nie so schone wart.
uß ir floß aller schonde art.
von siben sternen was ir kron.
rich in der sterne mittel schon
der crisolt und der adamas
gar meisterlich gefelzet was,
ouch in dem kranze sunder wan
der rubin und topasion,
der safir und manch edel stein.
ir har in bruner farb erschein,
ir löckel reit und dabi lang,
darinn sich reifte goldes blank.
ir bran geordent in rechter far,
ir ougen sam die sterne klar.
wohin die meit warf iren blick,
da wart verschranzet sorgen strick.
ir nase nach der linien art
vorn ufgewelbet sunder schart.
der edeln formen münze, stunt
ir wengel nach des zirkels fund.
ir munt ir röte stunt erhaben.
des leben stund in zwivels kloben,
vor freud ab er genese dann,
wann sie in lieblich blickte an.
ir kinne, hals blank und ir kel,
ir arme waren sinewel,
ir finger lang und nicht zu klein.
ein ceptrum trug die maget rein.
ir brüste uf das herze glich
gesmücket stunden lobelich.
mir zimet nicht zu sagen das,
wie das sie were niderbaß.
ir gurt von golde was ein snur.
des sinnes grabestickel fur
uf iren heften hin und dar.
was schone heißt, das was da gar,
lieb, adel, lust, freud ane zil.
in ihres mantels falden vil
tier, fisch, mensch wonte da.
der gründe was ir feile na,
wann anefang die grün bedüt.
uß dingen ding Nature züt
und ist des wegens anefang.

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 387



oucht stunt uf irer achsel schrank
die sunne und der mande klar
und luchten ir zu dienste dar.
was sinnes pinsel künste treit,
die was gar an den tron geleit.
(Heinrich von Mügeln: Der meide kranz 978a–1028; Sperrung im Original, F. D. S.)

Hierbei ist die Beziehung zwischen Natur als dem zeugenden Prinzip – uß dingen ding
Nature züt – und Natur als dem menschliche Schönheit übersteigenden Quell aller
Schönheit – mensche nie so schone wart. | uß ir floß aller schonde art – eindeutig.299

Obgleich die durch die descriptio sich ziehenden handwerklichen (Er-)Zeugungsmeta-
phern (pinsel, zirkel, münze, grabestickel300) es nurmehr implizit dokumentieren, so se-
dimentiert sich in ihnen doch zugleich das aus den Allegorien des Alanus bekannte
Wissen um die Art Zeugung: Natura zeugt nämlich – im Gegensatz zu Gott, dem Schöp-
fer – stets nur imperfekte Abbilder schon vorhandener Kreaturen, sie arbeitet bei Ala-
nus mit einem Siegel, das sich der Materie, dem geformten Wachs, dem es aufgedrückt
wird, nicht in derselben Vollkommenheit mitteilt, die das Siegel selbst hat. In gleicher
Art ist hier ihre Schönheit zugleich der Prototyp menschlicher Schönheit, ist jene idea,
die sich der tatsächlichen Kreatur nicht mehr vollständig mitteilt, weshalb ihre Schön-
heit notwendig größer ist als die aus ihr fließende menschliche: hier sind die vom Zir-
kel präzise kalkulierten Wangen der Nature die Münzstatt der edelen Form (der edeln
formen münze, stunt | ir wengel nach des zirkels fund., V. 999 f.),301 aus welcher imper-

 Huber, Aufnahme und Verarbeitung, S. 280, verweist auf eine entsprechende Stelle im Roman de la
Rose Jeans de Meun (dort Vv. 16232–16238 in der Ausgabe: Guillaume de Lorris, Jean de Meun: Der Rosen-
roman. 3 Bd. Übers. u. eing. von Karl August Ott. München 1976/1978/1979 [Klassische Texte des romani-
schen Mittelalters in zweisprachigen Ausgaben 15,I/II/III]), worin ihm Volfing, Heinrich von Mügeln,
S. 219 f., ohne Nachweis folgt. In Hubers Optimismus einer ausschließlichen Positivbesetzung mag ich
ihm nicht folgen: „Diese Schönheit ist außerdem die Grundlage naturaler, ins Ethische übergehender
Werte; sie erzeugt libe, lust, freude als kosmische Harmoniewerte und adel als ontologisch-hierarchischen
Rang aller Dinge. Die naturphilosophische Schönheitsontologie, Schönheit als Seinsqualität, die sich im
Naturwirken emanatorisch mitteilt, konzipiert in der personifizierten Natur ganz entsprechend der ‚Rosen-
roman‘“ (ebd.).
 Der grabestickelmeint ein Gravierwerkzeug, nämlich den ‚Stichel‘.
 Stackmann, Die kleineren Dichtungen Heinrichs von Mügeln, S. 111, kommentiert den entspre-
chenden Vers: „der edeln formen münze, Apposition zu wengel: ‚(Münz)prägung aus edler Form‘.“ Die-
sen Vorschlag möchte ich im Sinne der Bild-Abbild-Theorie, die den ‚natürlichen‘ Zeugungsakt bei
Alanus und anderen grundiert, übersteigen, indem ich – wörtlicher übersetzend – die Wangen der Na-
ture nicht als „aus edler Münzstatt kommend“ sondern das Schönheitsmerkmal ‚Wange‘ selbst als „Münz-
statt der edlen Form“ auffasse. Volfing, Heinrich von Mügeln, S. 221, kommentiert die Vv. 997–1000
unspezifisch und bezieht keine Stellung zum Verständnis des Versteils der edeln formen münze: „Alan
too mentions the nose, cheeks and mouth of Natura and Phronesis. However, whereas he concentrates
on colour, Mügeln concentrates primarily in shape: the nose is shaped with a rule (ligne) and the
cheeks with compasses (zirkel). All human bodies have been ‚designed‘ with these two instruments [...].
Matthew of Vendôme and Geoffrey of Vinsauf similarly stress the straightness of the nose and the
roundness of the cheeks: Matthew refers to the linea naris (‚Ars versificatoria‘ 1.56.20) and Geoffrey to

388 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



fekte Kopien der immerselben idea ausgegeben werden. Die Form übersteigt das Ge-
formte notwendig an Perfektion; das immanente Schöne hat keinen Zugang mehr zur
transzendenten Schönheit, welche es bedingt.

Besonders auffällig ist, dass Heinrich von Mügeln den Beginn der Nature-descriptio
aus Heinrichs von Neustadt Alanus-Retext Von Gottes Zukunft entlehnt. Dieser Text, der
das Compendium Anticlaudiani verarbeitet, geht mit der Grundhandlung der Allegorie
radikal frei um, indem er – an das Compendium angelehnt302 – das Konzil der Tugenden
und der Natura allein zur Vorgeschichte einer heilsgeschichtlichen Erzählung reduziert.

Der Erzähler, der sich hier als Übersetzer eines Buches des Alanus names Antyclaudianus vorstellt und
der seinen eigenen, in drei Bücher unterteilten Text (vgl. V. 8121) Gotes zu kůnft (Vv. 62 u. 8118) nennt,
erzählt von ‚Alanus‘, der eines tages eine | In siner kammern verspart (V. 90 f.) liegt: Der geist von im
verzuket wart | Und wart gefuret in ein lant |, Daz waz dem meister unerkannt (V. 92–94). Das Land, in
dem er sich nun wiederfindet, ist fruchtbar und paradiesähnlich (V. 98). In ihm steht ein hûs, das an
seinen Ecken vier Türme aufweist, welche die Elemente repräsentieren (V. 100–173 sowie 200–208).
‚Alanus‘ trifft dabei auf eine thronende Dame, welche ihn beauftragt schriftlich aufzuzeichnen, was er
im Folgenden erleben wird. Sie gibt sich als Nature zu erkennen und klagt über den Zustand der von
ihr bewirtschafteten Erde, auf der die Menschen sich der bosheit (V. 208) ergeben haben. Sie hofft auf
göttlichen Beistand, um diesen Zustand abzustellen und hat nach den Tugenden senden lassen, welche
ihr Rat geben sollen. Ihnen gegenüber referiert Natura den Sündenfall sowie die Kreuzholzlegende, in
welcher Set für seinen sterbenden Vater Adam an den Pforten des Paradieses eine Medizin erbittet, wo-
raufhin der Engel an der Pforte ihm einen Zweig vom Baum der Erkenntnis bringt, welcher dereinst
lebendes obs (V. 412) tragen und Adam heilen werde.303 Anschließend klagt sie über den korrupten Zu-
stand der Welt, in der Männer und Frauen den Todsünden hingegeben sind (Vv. 425–444: hohfart,
445–452: gidikeit, 453–460: unkuͤsche, 461 f.: zorn, 463–478: frazheit, 479–490: haz und nijt, 491–494:
drakeit). Nature bittet schließlich die Tugenden um ihre Mithilfe bei der Erschaffung eines Menschen,
der gänzlich ohne die Bosheit der Welt ist, wobei sie – implizit – auf den Zweig des Kreuzholzes refe-
riert: Wir suln machen einen man | Der alle bosheit miden kan | Und alle dugent pflantze (Vv. 515–517).
Sie setzen diesen Plan sogleich in die Tat um: Er wart so gar an allen meil: | Ir iegliche gap im ein deil | Ir
dugende und ir natůre (Vv. 529–531). Es die Wisheit (V. 551: Prudencia, V. 600), die schließlich von
Gott begnadet das Wort ergreift (Vv. 603–606) und darauf hinweist, dass die makellose Seele zu dem
makellosen Körper vom Himmel beigesteuert werden müsse. Ihre Schwester, Racio, welche die
Notwendigkeit erkennt zu Gott zu fahren, um ihn um eine neue Seele zu bitten, schlägt die Wis-
heit für diese Aufgabe vor (Vv. 675–710). Diese ruft die sieben Künste herbei, die ihr einen Wagen
bereiten (Vv. 771–894), dem die fünf Sinnen-Rösser vorgespannt werden (Vv. 895–926) und auf

the regula nasi (‚Poetria nova‘ 67); Geoffrey describes the cheeks as quasi cycli dimidii (‚Poetria nova‘
573–574).“ – Die Analyse des Roman de la Rose und die Betrachtung einiger Handschriftenilluminatio-
nen wird zeigen, dass die ‚Schmiede der Natur‘, auf welche sich Mügelns ‚Münzstätte‘ bezieht, so stark
mit der Idee der Prokreation verknüpft ist, dass sie direkt als Sexualmetapher verstanden werden kann
(vgl. Kap. IV.2.4, S. 409). Bereits im Planctus naturae des Alanus sind Hammer und Amboss gängige
Sexualmetaphern (Alanus: Planctus, Prosa 4; vgl. dazu allg. auch Ziolkowski, Grammar of Sex).
 Vgl. Ochsenbein, Compendium Anticlaudiani.
 Das lebende Obst steht – ohne dass dies hier bereits ausbuchstabiert würde – typologisch für
Christus, die heilsspendende Frucht, die der verderbenbringenden Frucht entgegengesetzt wird. Diese
neue Frucht wird dem Menschen durch die Anti-Eva Maria vermittelt, wie die Frucht durch Eva an
Adam vermittelt wurde.

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 389



dem sie zu Gott fährt (Vv. 927–1028). Wie im Anticlaudianus versagen auch hier schließlich die
Pferde, woraufhin die Wisheit Gott, die hohe Wisheit (Vv. 1057), anruft und Misericordia, die Barm-
hertzikeit (Vv. 1064 f.), erscheint, um zu helfen. Sie erklärt, dass nur der Hörsinn zu den neun Chö-
ren der Engel vordringt:

Die warheit ich dir sagen sol:
Du ridest doch daz eine wol,
Auditum, daz Ho ͤren,
Zu den nuͤn koren.
Daz Horen den glaube git:
Daz selbe pfert du rit,
Die vier roz laz alhie.
(Gottes Zukunft, Vv. 1089–1095)

Unterstützt von Misericordia und Fides, dem Glauben, gelangt die Wisheit vor Gott und trägt den Plan
der Nature und die Bitte der Tugenden vor (Vv. 1107–1216). Gott beauftragt die Wisheit damit zurückzu-
kehren, um dafür zu sorgen, dass Nature und die Tugenden ein vaz schaffen, in welchem der neue
Mensch empfangen werden kann, für den er eine Seele zu geben bereit ist (Vv. 1219–1235). Nach der
Rückkunft der Wisheit erschaffen Nature und die Tugenden Maria, welche das vaz ist, in das contra
carnis iura (V. 1337) die neue Seele gegossen werden soll (Vv. 1263–1352). Dabei suggeriert der Text
mehr, als er es auserzählt, dass Nature und ihr Gefolge nun nach den ‚natürlichen‘ Gesetzen des Flei-
sches – und durch ‚befleckte Empfängnis‘! (Vv. 1323–1333)304 – Maria schaffen, aus deren Fleisch wie-
derum Christus seine Menschheit nimmt, für den Gott nun eine neugeschaffene, göttliche Seele zur
Verfügung stellt. Umstandslos schließt die Verkündigungszene an und ab diesem Zeitpunkt spielt der
Beobachter und schreibende Zeuge ‚Alanus‘ keine Rolle mehr (zuletzt Vv. 1255–1262). Es folgen nach
einem Marienlob (Vv. 1485–1574) die klassischen Wunderzeichen der Geburt Christi (Vv. 1575–1878).305

Christus wird als Kämpfer für die Menschheit präsentiert, welcher im anschließenden zweiten Buch der
Gottes Zukunft das Leben (Kindheit und Flucht nach Ägypten, Vv. 1987–2180) sowie die Passion Christi
(Vv. 2181–4060), die Auferstehung (Vv. 4061–4270), das Pfingstwunder und die Himmelfahrt
(Vv. 4271–4991) erzählt. Das dritte Buch der Zukunft Gottes berichtet nun vom Erscheinen und
betrügerischen Wunderwirken des Antichrist, der die Menschen – besonders die Juden – in die
Irre führt, indem er die Wunder Christi imitiert, bevor er schließlich vom Erzengel Michael
erschlagen wird, sowie – im Anschluss – vom jüngsten Gericht, der Auferstehung der Toten,
der Qual der Sünder, der Krönung Mariens und von der großen Freude des Himmels.

Im Spannungsfeld zwischen seinen Prätexten und dem zugleich wiederum erkennbar
direkt von den Poetiken beeinflussten Posttext, Der meide kranz, lassen sich nun an

 Heinrich von Neustadt: Von Gottes Zukunft, Vv. 1323–1332: Sin můter sol geborn werden | Nach
siten von suͤnden uf die erden | Nach rehter e erber: | Ir kint wirt ir loͤser. | Het ir gebort nit sunden pfliht, |
So dorfte sie dez loͤsers niht. | Ir lip wer auch nit menschlich, | Vil lihte einem valschen geist glich. | Von ir
nehmen muz sin blůt | Und auch sin fleische der mensche gůt.
 Die Wunderzeichen haben ein Vorbild in der Vita beate Marie virginis et salvatoris rhytmica, wel-
che zum direkten Vorbild mehrerer Marienleben geworden ist (vgl. Peter Ochsenbein: Art. Heinrich von
Neustadt. In: 2VL 3 (1981), Sp. 838–845, dort: Sp. 843). Die Gattung Marienleben bildet für diesen über
das Compendium Anticlaudiani hinausgehenden Abschnitt den Prätext, weshalb Handschrift M – gera-
dezu folgerichtig – lange Einschübe aus Bruder Philipps Marienleben bietet (vgl. die Anm. zu V. 1878,
in Singers Ausgabe, S. 359).

390 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



der Gottes Zukunft verschiedene Dinge zeigen, die sowohl die spezifische Faktur dieses
Textes erhellen als auch das Natura-Verständnis und das hierzu in Beziehung stehende
Schönheits-Verständnis der Texte beleuchten. Zunächst einmal lässt sich festhalten,
dass in der Gottes Zukunft keine descriptio membrorum enthalten ist, dass überhaupt
Schönheit nur sehr reduziert vorkommt; zwar wird Nature als schön benannt (V. 175 f.)
und auch die Tugenden werden so bezeichnet, keine von ihnen erhält jedoch eine de-
scriptio membrorum attribuiert. Deutlich wird jedoch – in der Sphäre der menschlichen
Körper – die signifikante Demarkationslinie zwischen Transzendenz und Immanenz:
So ist der erste schöne menschliche Körper, der im Text vorkommt, der Körper Christi,
von dem es heißt: Die schonste forme, als man laz, | Von allen menschen kinden waz
(Vv. 3149 f.). Dies gilt in ganz besonderer Weise aber für den toten Körper Christi:

Da wart sin lip, daz ist war,
Schon wis und clar,
Und der kleinen wunden meil
Waren allesament heil,
Daz er der schonste tote waz
Von dem ie kein man gelaz,
Wie wol er vor were
Bleich und unahtbere.
(Heinrich von Neustadt: Gottes Zukunft, Vv. 3457–3464)

Analog hierzu vollzieht sich auch an den auferstandenen Toten, die zum jüngsten Ge-
richt gerufen werden, ein Schönheitswunder:

Als ich die buch han gelesen,
Sie sint in rehter lenge wesen,
Reht als Crist wart gestalt
Da er waz drissig jar alt.
Sie habent alle glider gantz,
Ane bruch und ane schrantz.
In get nit abe, daz ist war,
Weder nagel oder har,
Und waz den lip gezieret habe,
Dez enget in nihts niht abe.
Waz die nature geirret hat
An der rehten forme tat,
Daz im die glieder sint abe,
Oder ob ez nie glider habe,
Oder falsch menschen bilde,
Oder fremede varwe wilde,
Ez si dor oder stuͤmme,
Uf haltz oder krumme,
Ez si zu jůng oder zu alt:
Ez wirt alles reht gestalt.
Waz dran ist missewende,
Daz ernuͤwet die urstende.
[...]

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 391



Die da heißent Gotes kint,
Schone und wol gestalt die sint,
Verre schoner dann sie
Ie gewesen sin alhier,
Doch in rehter gestalt.
Wer eins hůndert jar alt,
Krůmp, lam oder blint,
Oder wer es ein kint,
Ez wirt an allen varen
Als ez zu drissig jaren
Enmoͤge niht gereichen[.]
(Heinrich von Neustadt: Gottes Zukunft, Vv. 6196–6238)

Diese auf die Transzendenz ausgerichtete ‚leibliche‘ Schönheit orientiert sich gänzlich
am verklärten Leib des Heilands,306 die immanenten Leiber der Kreatur nähern sich in
der Transzendenz an die göttliche idea und damit an die Perfektion an, sie werden
Verre schoner dann sie | Ie gewesen sin alhier. Diese Schönheit wird von ihrem imma-
nenten Pendent ausdrücklich getrennt, ebenso wie die übrigen Wertekategorien, wenn
die Freuden des Jenseits reflektiert werden (Vv. 7736–7881):

Salomones wisheit
Wer alda ein dorheit;
Absolones schoͤne
Wer alda ein hoͤne;
Asaheles snellekeit
Wer alda ein drakeit;
Sampsones starker lip
Were alda ein krankes wip;
Mathusalanes langes leben
Wer als der dot da gegeben;
Dez ku ͤniges Augustus gut
Wer al da ein armůt.
Da ist leben ane dot,
Junge jůgent an alters not,
Licht ane vinsternisse,
Freude ane trurenisse:
Friede, sicherheit ist da gantz.
Der vollkomen glantz
In freuden vollekomens rich
Blibt ewig und nit verkeret sich.
(Heinrich von Neustadt: Gottes Zukunft, Vv. 7750–7769)

 Vgl. hierzu überblicksartig Caroline Walker Bynum: Materielle Kontinuität, individuelles Überle-
ben und die Auferstehung des Leibes: Eine scholastische Diskussion im Mittelalter und heute. In: dies.:
Fragmentierung und Erlösung. Geschlecht und Körper im Glauben des Mittelalters. Frankfurt a. M.
1996, S. 226–301. – Im Rahmen der vorliegenden Arbeit hat diese ideale Gestalt des Auferstehungsleibes
bereits eine Rolle gespielt, da an die Auferstehung der Heiligen im Gottesstaat Augustins dessen vielzi-
tierte, ciceronianische Bestimmung von Schönheit geknüpft ist (vgl. Kap. II.1, S. 21).

392 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Schließlich heißt es gar:

Begerst du der schone da?
Die schoͤn ist nirgen anderswa:
Die heiligen in der wůnne
Brehent als die sůnne.
(Heinrich von Neustadt: Gottes Zukunft, Vv. 7818–7821)

Obgleich die immanente Schönheit der Körper nun gerade nicht entsprechend der Poe-
tiken mithilfe von Körperbeschreibungen elaboriert wird, so ist doch auch hier der
Figur und Funktion der Nature ganz klar das Fleischlichkeitsprinzip eingeschrieben.
Nicht nur äußert sich Nature selbst dahingehend, wenn sie von der Erde spricht,

uf der ich vil gepflanzet han
Lute an allen wan
Die nit nach minem willen lebent
Und mir sich in die bosheit gebent.
(Heinrich von Neustadt: Gottes Zukunft, Vv. 205–208)

Darüber hinaus zeigt sich dies gerade in die Darstellung der Nature selbst, an welcher
sich Heinrichs von Mügeln descriptio membrorum orientiert:

Alanus der ging fur sich baz.
Er sach wo dort ein frauwe saz, Ein maget in dem trone saß,
Die waz daz aller schonste wip der aneblick so schone was,
Die ie getrug frauwen lip. das mensche nie so schone wart.
Sie saz dort vil schone uß ir floß aller schonde art.
In einem richen trone. (Heinrich von Mügeln: Der meide kranz, Vv. 979–982)
Ein scepter het sie in der hant,
Daz waz richer dann ein lant.
Sie sprach zu dem meister sus:
‚Bis wilkomen, Alanus!‘
Do neig er ir mit guten siten.
Sie sprach ‚Alane, ich wil dich biten
Daz du schribest an dirre stunt
Waz dir hute werde kůnt.‘
Er sprach ‚frauwe, wist ich waz
Und wie, so schribe ich dester baz,
Waz diz betuͤtet daz ich sehe,
Und wer ir sit, daz ich dann jehe
Mit schrift der rechten warheit:
So bin zu schriben ich bereit.‘

Der Nature wort.
Die frauwe sprach ‚du sagst war.

Du hast geschriben din jar
von der natůre wůnderlich:
sich mich an, daz bin ich.
(Heinrich von Neustadt: Gottes Zukunft, Vv. 173–196)

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 393



Obgleich Natura auch bei Heinrich von Neustadt auf das Zeugungsprinzip festgelegt
ist, fehlt ihr also dennoch das spezifische Element der lusterzeugenden, sich in einer
descriptio membrorum manifestierenden, körperlich-fleischlichen Schönheit, welches
ihr als Auslöserin des Heilswerkes auch nicht angemessen erscheint. Dieser Hiatus
zwischen dem Lustprinzip der schönen Natur, welche – als Ende der Ursachenkette –
durch Venus geschlechtliches Begehren und sogar Sodomie bewirkt, und derjenigen,
welche den Impuls für die Rettung der Sünder durch den Erlöser gibt, hat schon in
den Texten des Alanus ab Insulis dazu geführt, dass Natura zwar im Planctus, nicht
jedoch im Anticlaudianus eine descriptio membrorum erhält: Dort kontrastiert und be-
gründet ihre Schönheit zugleich die ‚naturwidrige‘ Sünde der Sodomie, hier wird Na-
tura, trotz der ihr im Planctus zugeschriebenen Verfehlungen, zur Auslöserin des
Heilswerks.

Zwar ist hier die descriptio membrorum als Marker von Fleischlichkeit nicht einge-
setzt, dennoch wird auch in Gottes Zukunft das fleischliche Element der Nature exponiert.
Der Text operiert massiv mit der Integration verschiedener Textsorten, und verarbeitet –
neben dem Plot des Anticlaudianus – Elemente der ‚Gattungen‘Marienlob und Marienle-
ben ebenso wie die Kreuzholzlegende oder, jeweils explizit durch Hinweise markiert,
eine (pseudo-)bernhardinische Predigt sowie eine Anselmus zugeschriebene.307 In Hs. M
ist zudem eine extensive Passage aus Bruder Philipps Marienleben, in Hs. P das Streitge-
spräch einer zu Hölle fahrenden Seele mit ihrem Körper in den Text eingeschaltet, die
sogenannte Visio Philiberti, die ebenfalls Heinrich von Neustadt zugeschrieben wird.
Diese Überlieferungslage dokumentiert ein Bewusstsein für die kompilierende Faktur
des Textes, der seine prinzipielle Offenheit geradezu programmatisch ausstellt, ja, dessen
eigentliche Qualität die Integration verschiedener geistlicher Wissensbestände und Text-
sorten ist. In gleicher Weise erscheint auch das Aufeinandertreffen des in seinem Traum
wandelnden ‚Alanus‘ mit Nature nach einem Prätext – vielleicht auch nur nach einem
archetypischen narrativen Kern – modelliert zu sein, weist es doch signifikante Ähnlich-
keiten zu Konrads von Würzburg Weltlohn308 auf. Hier wie dort trifft ein über seinen
Namen als auctoritas gekennzeichneter Mann – hier der prototypische, weltverhaftete
Ritter Wirnt von Gravenberc, dort der träumende Alanus – auf die schönste Frau, die es
jemals gegeben hat;309 hier wie dort ist der ‚Ermöglichungsraum‘ der Begegnung die ein-

 Zu den Quellen für Gottes Zukunft vgl.: Ochsenbein, Art. Heinrich von Neustadt, dort: Sp. 842–44.
 Hier und im Folgenden zitiert nach: Konrad von Würzburg: Der Welt Lohn. In Abbildung der
gesamten Überlieferung, synoptische Edition, Untersuchungen. Hrsg. von Reinhard Bleck. Göppin-
gen 1991 (Göppinger Beiträge zur Textgeschichte 112). – Zu Der Welt Lohn vgl. im Folgenden
Kap. VI.1.4.
 Heinrich von Neustadt: Gottes Zukunft, Vv. 174–176: Er sach wo dort ein frauwe saz, | Die waz daz
aller schonste wip | Die ie getrug frauwen lip. – Konrad von Würzburg: Welt Lohn, Vv. 62–67: dô er alsus
gesezzen was, | dô quam gegangen dort her | ein wîp nâch sînes herzen ger, | ze wunsche wol geprüevet
gar | und alsô minneclich gevar, | daz man nie schœner wîp gesach. Hierauf folgt eine descriptio von
weiteren 33 Versen, in der die Unbekannte über Pallas und Venus (!) gestellt, ihr den Raum erleuchten-
des Strahlen und die Güte ihrer Kleidung beschrieben wird.

394 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



same Kammer, welche hier exzessiv müßiges Lesen einer aventiure von minne und dort
den träumenden Schlaf ermöglicht;310 hier wie dort bietet der Mann seinen Dienst an,311

woraufhin sich die Dame jeweils entdeckt, indem sie entgegnet, dass ihr Gegenüber sie
eigentlich hätte erkennen müssen, weil sie Gegenstand seiner lebenslangen Beschäfti-
gung gewesen ist.312 Obgleich also Nature im Rahmen des heilsgeschichtlich ausgerichte-
ten Textes und, entsprechend ihrer Vermittlerinnenfunktion im Heilsgeschehen, bei
Heinrich von Neustadt keine descriptio membrorum erhält, so wird ihr doch über eine
intertextuelle Referenz eine gewisse ‚Welthaltigkeit‘ attribuiert.

Dieser entkörperlichten aber dennoch welthaft-zeugenden Nature entgegen gestal-
tet Heinrich von Mügeln eine Nature, die er in ein Spannungsfeld von Transzendenz
und Körperlichkeit versetzt. Einerseits entwirft Der meide kranz sie mit einer descriptio
membrorum als Archetyp Begehren auslösender weiblicher Schönheit, andererseits lei-
tet die descriptio selbst zunächst mit marianisch anmutenden Elementen ein, insofern
eine maget geschildert wird, die auf einem trone sitzt.313 Die Krone ebenso wie die in
sie eingelegten Edelsteine (crisolt, adamas, rubin, topasion, safir und manch edel stein)
sind konventionelle Elemente der Darstellung Mariens als Himmelskaiserin.314 Die Ei-
genschaft, schöner zu sein als alle Menschen, ist gleichfalls eine konventionell maria-

 Heinrich von Neustadt: Gottes Zukunft, Vv. 89–94: Alanus vil gar reine | Lag eines tages eine | In
siner kammern verspart. | Der geist von im verzuket wart | Und wart gefuret in ein lant, | Daz waz dem
meister unerkant. – Konrad von Würzburg: Welt Lohn, V. 53–59: sus saz der hôchgelobte | in einer keme-
nâten | mit fröuden wol berâten | und hæte ein buoch in sîner hant, | dar an er âventiure vant | von der
minne geschriben. | dar obe haete er dô vertriben | den tag unz ûf die vesperzît.
 Heinrich von Neustadt: Gottes Zukunft, Vv. 187–192: Er sprach ‚frauwe, wist ich waz | Und wie, so
schribe ich dester baz | Waz diz betuͤtet daz ich sehe, | Und wer ir sit, daz ich dann jehe | Mit schrift der
rechten warheit: | So bin zu schreiben ich bereit.‘ – Konrad von Würzburg: Welt Lohn, Vv. 108–115: ûf
spranc der vil genæme | erschrocken unde missevar | und enphie die minneclichen gar | schône als er wol
kunde. | er sprach ûz süezem munde: | ‚sît, frouwe, gote willekomen! | swaz ich von frouwen hân vernomen,
| der übergulde sît ir gar.‘
 Heinrich von Neustadt: Gottes Zukunft, Vv. 193–196: Die frauwe sprach ‚du sagst war. | Du hast
geschriben din jar | von der natůre wůnderlich: | sich mich an, daz bin ich. – Konrad von Würzburg: Welt
Lohn, Vv. 116–125: diu frouwe sprach mit zühten dar: | ‚vil lieber friunt, got lône dir! | erschric sô sêre niht
von mir: | ich binz diu selbe frouwe doch, | der du wîlent unde noch | und aldâher gedienet hâst. | swie dû
vor mir erschrocken stâst, | sô bin ich doch daz selbe wîp, | durch die du sêle unde lîp | vil dicke hâst ge-
wâget. […]‘
 Es sei hier nur an den Beginn des berühmten Leichs von Mügelns Vorbild Frauenlob erinnert, wel-
cher programmatisch mit dem transzendenten Inthroniertsein der schwangeren Maria, in welchem alle
Zeitlichkeit kollabiert, eröffnet.
 Vgl. die alte, systematische Belegsammlung bei Salzer, Sinnbilder und Beiworte Mariens, hier:
S. 209–212 (Chrysolith), S. 216–222 (Diamant), S. 248 (Rubin), S. 254 (Saphir), S. 274 (Topas).

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 395



nische,315 das Ausfließen der Schönheit hingegen ist es nicht. Der Text konstruiert
damit eine eigenartige Darstellungsvariante einer in Glorie thronenden Natura, in wel-
cher einerseits ihre Funktion als Herrscherin und Lenkerin unter Gott (vicaria) und an-
dererseits ihre Aufgabe als Bildnerin des Lebens (mater generationis) akzentuiert wird.
Für den Fortgang der narratio spielt ihre Fleischlichkeit jedoch weder bei Heinrich von
Neustadt noch bei Heinrich von Mügeln eine Rolle.

IV.2.3 Die Schönheit der Venus im Architrenius des Johannes von Hauvilla

Es erstaunt nun nicht mehr, dass im Architrenius des Johannes de Hauvilla wiederum
eine Randfigur und eben keine der hochrangigen weiblichen Allegorien des Textes die
descriptio membrorum attribuiert erhält. Hier ist es als einzige eine junge Frau im Ge-
folge der Venus, welche über ihre Körperlichkeit als besonders schön markiert wird.
Diese jedoch stellt gerade die Versuchung des ‚Erzweiners‘ zu Beginn seiner Suche
nach Natura dar.

Die Dichtung erzählt die Geschichte eine jungen Mannes, des Architrenius, der voll Kummer über
die eigene Sündhaftigkeit und die menschliche Unvollkommenheit beschließt, Mutter Natur aufzu-
suchen und ihre Hilfe zu erbitten.

Seine Wanderung zur Natur führt ihn über verschiedenartige Stationen, deren Beschrei-
bungen einen großen Teil der Dichtung ausmacht. Architrenius sieht zunächst den Palast der
Venus mit seinen Bewohnern, dann Schlemmer bei ihren Gelagen. In Paris empfindet er Mit-
leid über die Härten des Studentenlebens und die schlechte Lage der Gelehrten. Darauf ge-
langt er zum Berg des Ehrgeizes, der von einem prunkvollen Palast gekrönt wird, in dem die
Schmeichler und Höflinge ihr falsches Spiel treiben. Der Hügel der Anmaßung mit seinen Be-
wohnern liegt als nächstes auf seinem Weg. Endlich begegnet er der Cupiditas, die als riesiges
Ungetüm geschildert wird. Fast jeder dieser Schauplätze veranlaßt ihn, in Klagen und Tränen
über das menschliche Schicksal auszubrechen.

Eine Wendung bahnt sich an, als er Zeuge des Kampfes zwischen Geizigen und Freigebigen
wird. Von einem der Anführer aus dem Lager der Largitia – es ist der Neffe König Arthurs, der
Ritter Gawain – erfährt er, daß dieser Kampf zwischen Tugend und Laster unablässig geführt
wird. Nach dieser Begegnung gelangt er zur Insel Tylos, die als paradisus terrestris erscheint. Hier
trifft er berühmte Philosophen des Altertums, die ihn über die Gefahren einzelner Laster und ihre
Überwindung belehren. Als letzter in der Reihe von dreizehn Rednern hält Pythagoras der Welt
die Sieben Weisen als Vorbilder vor. Noch klagt Architrenius, daß der Mensch das ihm von Gott
geschenkte reine Licht durch unzählige Verbrechen verdunkle und sich ewige Höllenstrafen

 Die auch innerweltliche, immanente Körperschönheit Mariens, stellt ein Problem dar. Es hat sich
in der großen Marien-descriptio des Epithalamiums des Johannes von Garlandia bereits angedeutet und
findet sich –mit der signifikanten Ausnahme der Vita beate Marie virginis et Salvatoris rhytmica – auch
in einer Vielzahl marianischer Texte. Es besteht im Kern darin, eine innerweltliche, immanente Schön-
heit des weiblichen Körpers gegen den Verdacht der lascivia bzw. luxuria zu immunisieren, wie etwa in
Konrads von Würzburg Goldener Schmiede (V. 1176–1187) oder dem Passional (V. 868–891).

396 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



schaffe, da beginnt als erste der Sieben Weisen Thales, ihn zur Gottesfurcht zu ermahnen. Die an-
deren Weisen folgen mit ähnlichen Mahnungen und Aufforderungen. Als letzter erzählt Solon die
Geschichte von der Bekehrung des Atheners Polemo zum philosophischen Leben. Diese Reden
über die Tugenden bilden gleichsam ein Gegengewicht zur Darstellung der Laster in den ersten
Büchern.

Nachdem Architrenius so vorbereitet worden ist, erblickt er eine strahlende Frauengestalt,
die Natur. Sie beschreibt Aufbau und Ordnung des Makrokosmos, der die Macht des Schöpfers
und seine Liebe zum Menschen zeige. Ihre ausführliche Darlegung, die vor allem der Astronomie
gewidmet ist, verfehlt jedoch den gewünschten Eindruck. Als Architrenius endlich zu Worte
kommt, klagt er die Mutter Natur wegen ihres stiefmütterlichen Verhaltens an. Er ist verzweifelt
darüber, daß der Mensch ein schmerzenreiches und schuldbeladenes Leben führt und sich immer
wieder gegen den Himmel versündigt. Die Natur verteidigt sich und erklärt ihm, daß sie unermüd-
lich für die Menschen sorge, die ohne sie unfruchtbar blieben. Vor nicht standesgemäßem oder
ehebrecherischem Umgang warnt sie und schlägt ihm eine der Jungfrauen ihres Gefolges zur Ehe
vor. Es ist die Moderantia. Architrenius stimmt freudig zu. Das Epos schließt mit der Beschreibung
der Hochzeit.316

Die Position der descriptio als scheinbar isolierbares ‚Stück‘ im Gesamttext und als At-
tribut einer so nebensächlichen Figur wie der Venus-Jungfrau, der Architrenius im
Kontext der Venus-Palast-Episode begegnet, war der Forschung so unerklärlich und er-
schien ihr so dysfunktional, dass sie sich eher der Schlussfolgerung überlassen hat,
dass die Beschreibung der Jungfrau gar nicht ursprünglich in den Architrenius gehöre,
sondern vielmehr eine spätere Interpolation sei. So wundert sich bereits Marc-René
Jung darüber, dass es eine ‚Nebenfigur‘ sei, welche eine „descriptio“ erhält, und nicht
etwa, was er für angemessener hält, in einer finalisierenden Wendung die ‚Braut‘ des
Architrenius am Ende des Textes:317

Pour le reste, nous sommes en présence de toute une série de descriptions, descriptions de person-
nes (comme celle de la pucelle de Vénus ou celle de Cupidon), d’un locus amoenus, d’un palais,
de tapisseries, d’une ceinture. Voilà des exercices scolaires porpres à faire valoir l’excellence du
professeur Jean de Hauville. Nous ne sommes même pas sûrs que certains d’entre eux ne soient
pas des pièces antérieures, insérées par la suite tant bien que mal, dans le récit du poème. La
description de la suivante de Vénus ainsi que celle de Cupidon, ressemblent fort à des pièces indé-
pendantes. L’étude des manuscrits devra montrer si ces pièces possèdent une tradition manuscrite

 Inhaltszusammenfassung zitiert aus: Johannes de Hauvilla: Architrenius. Mit einer Einl. und Anm.
hrsg. von Paul Gerhard Schmidt. München 1974, S. 30 f. – Zur descriptio des Mädchens aus dem Gefolge
der Venus ebd., S. 34: „Durch besondere Schönheit ragt ein Mädchen aus dem Gefolge der Göttin her-
vor. Die ausführliche Schilderung seines Aussehens nimmt das letzte Viertel des ersten Buches ein (I,
360–487). Sie beginnt mit dem Scheitel [...] und geht dann über zu Stirn [...], Augenbrauen [...], Ohr
[...], Auge [...], Nase [...], Gesicht, [...], Lippen [...], Zähnen[...], Kinn [...], Hals und Kehle [...]. Damit folgt
sie den von der lateinischen Schuldichtung entwickelten Regeln und steht in der engen Nachfolge von
ähnlichen Beschreibungen bei Alan und Matthäus von Vendôme, mit deren Schönheitsideal (blonde
Haare, blaue Augen, rote, nicht geschminkte Lippen etc.) sie auch übereinstimmt. Wohl keine andere
Descriptio ist jedoch so umfangreich und in einer so eigenwilligen bilderreichen Sprache abgefaßt.“
 Zu vgl. wäre etwa die Florie-descriptio im Wigalois Wirnts von Grafenberg (Vv. 736–997), die auch
hier – nach modernen Kategorien – einer ‚Nebenfigur‘ zugeordnet wird.

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 397



à part ou si elles se trouvent même à l’état isolé. On pourrait objecter que l’épisode de la passion
subite pour une fille de Vénus entrait dans le dessein de l’architecte de l’Architrenius, qui aurait
voulu marquer par là une opposition au mariage final du héros avec une fille de Nature. Mais
alors pourquoi ne pas avoir fait un portrait tout aussi minutieux, en contre-partie, de celle qui sera
l’épouse de l’Archipleureur?318

Diese Interpretation vernachlässigt indessen die Möglichkeit einer alteritären Funk-
tionalisierung der descriptio membrorum, mithin eines alteritären diskursiven Status
weiblicher Schönheit. Indem sie der Vorstellung vom rein laudativen Charakter der
descriptio membrorum verhaftet bleibt und darüber hinaus mit einem modernen, der
vormodernen Allegorie unangemessenen Verständnis von Haupt- und Nebenfiguren
operiert, übersieht sie die tatsächliche konnotative Dimension des Strukturelements
im Rahmen der allegorischen Narration. Die Venus-Jungfrau erhält ihre Körperbe-
schreibung erkennbar nicht aus einem der genannten Gründe, sondern – ganz im Ge-
genteil – als Attribut ihrer Funktion, als Repräsentantin des Venus-Prinzips, welches
nicht zuletzt aus dem Natura-Prinzip hervorgeht. Auch hier ist die über eine descrip-
tio membrorum elaborierte Schönheit significans in einem Bezeichnungsprozess, wel-
cher körperliche Schönheit als Zeichen fleischlicher Liebe funktionalisiert.

Als der Architrenius schließlich auf die – auch hier wie bei Mügeln – thronende
Natura selbst trifft, welche er sucht, um von ihr eine Erklärung für die Inklination der
Welt zum Laster zu erhalten, ist auch diese mit körperlicher Schönheit ausgestattet, für
deren Darstellung sie eine descriptio erhält, welche zwar keine reine descriptio membro-
rum ist, deren zentrales Element – das rosenfarbene Gesicht – aber anzitiert:

Hec mulier vultu roseo phebescit, ephebis
Defecata genis, senio matura, virentis
Servat adhuc laurum faciei, temporis evo
Non minor, ut Pilios longe prescesserit annos.
Non marcente cuti vetulatur fixa iuvente
Floriditas, anus est etas faciesque puella,
Nec speculum longi nebulescit temporis umbra.
Preminet in specie maiestas, sobrius oris
Matronatur honos; levitatem nulla fatetur
Porcio nec quatitur gestu petulante, gravescit
Tota, brevisque suum non perdit fimbria pondus.
(Johannes de Hauvilla: Architrenius VIII,298–308)319

 Marc-René Jung: Études sur le poème allégorique en France au moyen âge. Bern 1971 (Romanica
helvetica 82), S. 118 f.
 Der lateinische Text und die Übersetzung werden hier und im Folgenden zitiert nach: Johannes de
Hauvilla: Architrenius. Übers. und hrsg. von Winthrop Wetherbee. Cambridge (USA) 1994 (Cambridge
Medieval Classics 3). – Übers. (Wetherbee): „This woman, Phoebuslike in the rosy glow of her face, has
the unblemished cheek of youth, though ripe in years. She preserves the freshness of a flourishing
complexion, though her span of life has not been short and she has far surpassed the age attained
by Nestor. By no wrinkling of the skin does she appear aged; the bloom of youth inheres, and
though her age is an old woman’s, her face is a young girl’s. The traces of a long lifetime do not

398 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Und obgleich betont wird, dass sie auf diesem Thron unbeweglich sitzt, sodass nicht
einmal ihre Kleider sich bewegen, dass sie illasciva sedet (Architrenius VII,309) und
die hervorstechende Qualität ihres Aussehens (species, Architrenius VII,305320) mai-
estas sei, so ist doch auch ihre Schönheit für den Architrenius ‚entzündend‘: Miratur
solito magis Architrenius, ardet | Agnovisse deam; novitas blanditur et urit | In deside-
rium.321 (Architrenius VII,316–18) Die Rede der Natura, die hieran anschließt, verdeutlicht
geradezu archetypisch den Hiatus zwischen transzendenter und immanenter Ordnung,
denn Natura beginnt zunächst mit einer regelrechten Vorlesung über den durch sie geord-
neten Lauf der Gestirne und die Sternbilder, womit sie jedoch die Frage des Architrenius
nach der Anfälligkeit des Menschen für das Laster nicht beantwortet. Erst als er diese
gleichsam wie der Lauf der Welt selbst ‚abrollende‘ Rede der Natura (rota sermonis)322 das
zweite Mal flehend unterbrochen und seine eigentliche Frage ins Zentrum gestellt hat (Ar-
chitrenius IX,149–210), erteilt Natura eine Lehre, die dem Fragenden angemessen er-
scheint. Während Architrenius mehrfach die Nutzlosigkeit des kosmischen Wissens
betont,323 welches seinen menschlichen Intellekt übersteigt, liefert ihm Natura schließ-
lich eine ganz praktische Verhaltenslehre, welche von den höheren Weihen der Theo-
logie und Philosophie nichts mehr weiß, sondern darauf ausgelegt ist, demjenigen zu
helfen, welcher als Weltmensch in der Welt lebt. Nachdem sie ihre Freigebigkeit, die
hinter Gott nicht weit zurückstehe, betont hat (IX,218–241), erteilt sie das Gebot der
Fortpflanzung all denjenigen, die nicht gänzlich keusch bleiben (können):

commissi viribus uti
Seminis et longam generis producere pompam
Religio nativa iubet, ne degener alnum
Induat aut platanum, semper virguncula laurus,

cloud her mirror. Majesty is the dominant effect of her beauty. The sober dignity of her face is matronly;
none of her features conveys any hint of levity or is disturbed by a wanton gesture. Her dignity is
complete: even the brief fringe of her garment never departs from its downward posture.“
 Species lässt sich allgemein mit Gestalt, Form, Aussehen, Ansehen übersetzen, kann jedoch
auch als Schönheit übertragen werden, woraus das Adjektiv speciosus abgeleitet ist. Im vorliegen-
den Kontext ist die Entscheidung nicht zu treffen, sondern vielmehr die Ambivalenz des lateini-
schen Begriffs hervorzuheben.
 Übers. (Wetherbee): „Architrenius is amazed beyond measure, and longs to approach the
goddess. The novelty of her appearance beguiles him and he burns with desire.“
 Johannes de Hauvilla: Architrenius IX,13 f.: Interea ceptum Genesis non segnior urget, | Sermonisque
rota properante diucius addit: | Qua vero ... ; Übers. (Wetherbee): „Even as he speaks, Genesis, unflag-
ging, presses on, racing still further on the whirling wheels of speech: ‚But [...]‘“
 Johannes de Hauvilla: Architrenius IX,1–12: ‚Mirari faciunt magis hec quam scire [...]‘ ait Architre-
nius (Übers. [Wetherbee]: „‚These things create wonder rather than knowledge‘ said Architrenius“),
sowie IX,149–152: ‚Quam procul eloquii fluvius decurret et aures | Influet exundans‘ ait Architrenius ‚utre |
Iam duplici pleno? satis est hausisse referto | Vase, nec auricule pelagi capit alveus undam.‘ (Übers. [We-
therbee]: „‚How much longer,‘ says Architrenius, ‚will this river of eloquence run on, filling my ears to
overflowing though the sack has already been filled twice over? Enough has been poured out when the
jar is full; the little vessel of my ear cannot contain an ocean.‘“).

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 399



Aut salicem numquam parienti fronde puellam,
Aut si qua est vacuo folio vel flore pudica.
(Johannes de Hauvilla: Architrenius IX,244–249)324

Sie installiert hier also zunächst die Differenz zwischen zwei Grundausrichtungen
des Umganges mit der Welt, nämlich Weltflucht einerseits und Weltleben anderer-
seits, welches sich – homolog – in die Opposition von Geistlichkeit und Weltlichkeit
übersetzen lässt. Anschließend stellt sie Regeln für das Leben unter der religio na-
tiva (IX,246), dem Gebot (sanctio) der Prokreation, auf: so sollen Männer die Mägde
(ancillae) meiden (IX,250–259), weil der Beischlaf der Ehe vorbehalten sein muss,
und keinen Ehebruch (adulterium, IX,260–267) begehen. Daraufhin präsentiert Na-
tura dem Architrenius seine Braut, Moderantia, welche sie explizit von dem Beispiel
wollüstiger Schönheit und Unkeuschheit schlechthin abgrenzt, indem ihr attestiert
wird, nicht den Geist Ledas, der Mutter Helenas, hinter dem Gesicht der Lucretia zu
verbergen (IX,283–288). Während einerseits ihre Treue über konventionelle Exempla
betont wird, wird andererseits zugleich ihre Eignung zur Prokreation herausgestellt:

Flammativa viri sunt omnia, prona medullis
Inseruisse faces, hilarem factura iuventam
Iocundumque senem: longo Moderancia nobis
Cognita convictu, rerum cautissima, morum
Ingenio felix, Virtutis filia, natu
Nobilis et thalamos meditanti nubilis anno,
Pulchra – pudica tamen – dabitur tibi, sacra ligabo
Federa, que nulla caveas diffibulet etas.
(Johannes de Hauvilla: Architrenius IX,289–296)325

Das eigentliche Skandalon des Konzeptes der Moderantia liegt in seiner Mittellage
zwischen den Polen einer Axiologie, welche mit Maria auf der einen und Helena auf
der anderen Seite, besetzt ist, eine Mittellage zwischen Keuschheit und Prokreation,
welche durch die paradoxale Zusammenfügung oppositioneller Werte charakteri-
siert ist, indem die Figur Moderantia schön und doch keusch, pulchra – pudica
tamen, prokreativ und tugendhaft zugleich ist. Winthrop Wetherbee hat darauf hin-
gewiesen, dass genau dieser Vers zu jenen Stellen des Architrenius gehört, welche

 Übers. (Wetherbee): „Natural religion bids a man exercise the seminal power entrusted to him
and give rise to a long procession of offspring, lest he remain ever virgin like the laurel, be reduced to
the state of the barren alder, the plane-tree, the maiden willow whose boughs never bear, or any other
plant so chaste as to be devoid of leaf or blossom.“
 Übers.: „Her every feature is well adapted to arouse a man and infuse his marrow with fire, promi-
sing joy to youth and pleasure to old age. She is Moderation, well known to me from long intimacy,
prudent in all things and blessed with a keen moral sense. As the daughter of Virtue she is of noble
birth, and of an age to consider the marriage-bed. Beautiful yet chaste, she will be yours, and I myself
will tie the sacred knot which, you may be sure, no length of time will undo.“

400 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Gervasius von Melkley in seiner Ars poetica diskutiert.326 Einmal gibt Gervasius mit
dem Architrenius-Vers ein als gelungen qualifiziertes Beispiel für das Mittel der cor-
rectio, dass andere Mal für das Verfahren der adversatio zweier Adjektive. Mit dieser
Einordnung wird zugleich die Opposition von Schönheit und Tugend ratifiziert, wel-
che im Diskurs der Zeit offenkundig als einander widerstrebend verstanden werden.
Nur weil Gervasius hier auf einen commen sense referiert, kann er den Architrenius-
Vers als gelungenes Beispiel für die beiden von ihm behandelten Stilmittel auffassen.

Es zeigt sich, dass die Allegorien – wiewohl sie auf der Ebene des Erzählten recht
Verschiedenes bieten – thematisch eng verwandt sind, indem sie sich vorrangig um
die theologisch paradoxe Spannung zwischen dem Imperativ der göttlich gewollten
Fortpflanzung der Generationenfolge und der Erbsünde der fleischlichen Lust drehen.
Sie bieten ein Modell der Vermittlung zwischen den beiden einander widersprechen-
den Zielen, welches zu einer ganz spezifischen Funktionalisierung des schönen Kör-
pers und zu ganz spezifischen ethischen Spannungen führt, die – auch in anderen
Textsorten und in anderen Modi der Diskursivierung – prägend bleiben.327

IV.2.4 Rosenbrechen. Verschweigen und Benennen der schönen Vulva
(Roman de la Rose, Der Kittel, Das Lob der guten Fut)

Zwei von den vielen Genderexperten unserer Zeit durfte ich neulich in einer Kneipe zuhören. „Es
gibt“, sagte der eine, „drei Arten von Männern. Die, die bei Frauen auf die Titten gucken, dann
die, die auf den Arsch gucken, und die, die auf die Füße gucken.“ Der andere war skeptisch. „Ich
glaube“, sagte er, „es gibt schon auch noch welche, die aufs Gesicht achten.“ Der erste wiegte
den Kopf hin und her und sagte: „Na jaaa. Ich würde sagen, ja, okay, aber das zählt eigentlich
zu den Brüsten.“ (Margarete Stokowski: Das wird so geil und gerecht328)

Feigenblätter aber, auf die Schamteile von Statuen geklebt, bringen schon obszöne Wirkungen
hervor, weil sie aufmerksam darauf machen und sie isolieren.

(Rosenkranz: Ästhetik des Hässlichen, S. 223)

Honny soit qui mal y pense.
(Futilitates germanicæ medii ævi, S. 4)

Es besteht Grund zu der Annahme, dass die descriptio membrorum um ein Zentrum
kreist, welches sie pointiert ausspart, ja, dass die Beschreibung der schönen Gliedma-
ßen der Frau eine poetische Ersatzhandlung für die Beschreibung des wortreich nicht-
beschriebenen Genitals ist. Im Sinne der Natura-descriptio des Planctus, in welcher das
Gesicht auf die ‚verborgenen Teile‘ hinweist, substituiert die Enumeration der membra

 Wetherbee, Johannes de Hauvilla: Architrenius, S. 268, Anm. 25.
 Vgl. die folgenden Unterkapitel zu volkssprachlichen Allegorien (Roman de la Rose, Minnereden)
sowie Kap. V.4.1.
 http://www.taz.de/Kolumne-Luft-und-Liebe/!5036495/ (aufgerufen: 28.01.2022).

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 401

http://www.taz.de/Kolumne-Luft-und-Liebe/%215036495/


die Nennung der membra genitalia. Auch dies, dass die weibliche ‚Scham‘ in der Be-
schreibung auszusparen sei, ist eine der aus der Poetria nova abgeleiteten (Pseudo-)Re-
geln, die die Forschung von einem Textkommentar in den nächsten weiterreicht. Die
Insistenz, mit der diese Leerstelle in den descriptiones membrorum formuliert wird, legt
beredtes Zeugnis von der konstanten Präsenz des angeblich Absenten und von der inti-
men Verbindung ab, die zwischen der klaffenden Lücke in der Abfolge der enumerier-
ten Details und der enumeratio selbst besteht.329 Die Aufzählung ‚vom Scheitel bis zur
Sohle‘ dient der (Re-)Präsentation des Un(re)präsentierbaren. Die narrative Funktion
der roten Wange, der Locken, des Nackens, des Halses und der Vulva sind identisch,
sie substituieren einander. Als Beispiel kann der Rosenroman330 dienen.

Der Text, den der Erzähler bereits im Prolog als Versifizierung eines Traumes präsentiert und mit dem
Titel li Romanz de la Rose (V. 36) versieht, hat – wie die meisten Allegorien – im Ganzen eine übersicht-
liche Handlungsfolge: der Erzähler träumt im Alter von zwanzig Jahren, wie er eines Maientages nach
dem Erwachen durch die Gärten wandelt, wobei er auf einen Fluß trifft, dem er folgt. Er trifft auf einen
exakt quadratischen Garten,331 der von einer Mauer umgeben und von einer verschlossenen Pforte ver-
sperrt ist. Ihm öffnet Oiseuse, die Müßigkeit, welche eine descriptio membrorum erhält (Vv. 524–574),
und führt ihn in den Garten des Vergnügens (le Deduit), eines jungen Mannes, der sich im Gefolge der
schönsten Menschen befindet332 und sich in seinem Garten allen weltlichen Freuden hingibt, wo sein
Gefolge einen Reigen tanzt. Sowohl Vergnügen als auch seine Begleiterin Fröhlichkeit (Leece) erhalten

 Diese Einsicht ist freilich nicht gänzlich neu, wenngleich sie hier insgesamt stärker generalisiert
werden soll. Bereits Helmut Tervooren hat in seinem zum locus classicus gewordenen Aufsatz (Helmut
Tervooren: Schönheitsbeschreibung und Gattungsethik in der mittelhochdeutschen Lyrik. In: Schöne
Frauen – Schöne Männer. Literarische Schönheitsbeschreibungen. 2. Kolloquium der Forschungsstelle
für europäische Literatur des Mittelalters. Hrsg. von Theo Stemmler. Mannheim 1988, S. 171–198, hier
S. 186–189) mit Blick auf die Lyrik des Tannhäusers konstatiert, dass der Tannhäuser Galfred von Vin-
sauf wörtlich verstehe, indem er die die descriptio vollständig von oben nach unten durchführe, ohne zu
dem von Galfred geforderten „Diskretionstopos“ zu greifen: „Man könnte vielleicht cum grano salis be-
haupten, Fluchtpunkt seiner Beschreibung seien eben diese partes infra“ (ebd., S. 186). Die von Tervoo-
ren eher beiläufig (und mit Blick auf Walthers Si wundervol gemachet wîp) formulierte Einsicht –
„Wenn die intimen Körperteile auch nicht genannt werden, so verweist doch der Diskretionstopos auf
sie“ (ebd., S. 178) – kann ausgeweitet werden: Auch die ostentative Nichtnennung erschafft ein Wortzei-
chen, das auf ein eindeutiges Bezeichnetes referiert. In der Substitution des eigentlichen Zeichens
gegen das uneigentliche wird einerseits weiterhin das Genital signifiziert, andererseits jedoch die
Scham evoziert, mit der dasselbe behaftet ist. Die eindeutige Uneindeutigkeit betont so vor allem die
Notwendigkeit der Scham. Im Lichte der christlichen Geschichtsschreibung, wie sie Augustinus muster-
gültig in De civitate Dei entworfen hat, ist diese Scham eine Folge des Sündenfalls und verweist
insofern auf den Verlust jener ersten Unschuld, welche den ersten beiden Menschen die schamfreie
Fortpflanzung und den schamfreien sowie willentlichen Gebrauch der membra ermöglicht hatte,
die Gott ihnen zum Zwecke der Prokreation gegeben hatte.
 Im Folgenden mit Übersetzung zitiert nach: Guillaume de Lorris und Jean de Meun: Der Rosenro-
man. 3 Bd. Übers. u. eingeleitet von Karl August Ott. München 1976–1979 (Klassische Texte des romani-
schen Mittelalters 15).
 Vgl. Vv. 1323–1325.
 Dies kündigt dem Erzähler Oiseuse an: ‚[...] Les plus beles genz, ce sachiez | Que vos famais nul leu
truissiez, | Si sont li compaignon Deduit, | Qu’il moine avuec soi e conduit.‘ (Übers. [Ott]: „Die schönsten

402 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



eine descriptio membrorum (Deduit: Vv. 801–830, Leece: Vv. 840–864), welche von Amor begleitet
wird, der verschiedene Pfeile hat (Vv. 935–984), nämlich die fünf schönen Pfeile Schönheit (Biautez),
Einfachheit (Simplece), Freimut (Franchise), Gesellschaft (Compaignie) und freundliches Gebaren (Biauz
Semblanz) und die fünf hässlichen Pfeile Stolz (Orguiauz), Gemeinheit (Vilanie), Schande (Honte), Hoff-
nungslosigkeit (Desesperance) und Unbeständige Gedanken (Noviaus Pensers). Mitglied der tanzenden
Runde ist auch die Schönheit (Biautez), welcher Amor sich zugesellt, die eine descriptio membrorum
erhält. Von den weiteren Anwesenden werden in unterschiedlichem Ausmaß die membra in die de-
scriptio einbezogen, wobei auffällig ist, dass die Freigebigkeit (Largece) über ihre weit ausgeschnittene
Kleidung und den entblößten Hals allegorisiert wird, welcher sichtbar ist, weil sie die Brosche ver-
schenkt hat, welche das Kleid zuvor geschlossen hat, sodass diese Tugend zugleich sexualisiert
wird. Der Erzähler entfernt sich vom Gefolge des Vergnügens, um – nur von Amor verfolgt – den qua-
dratischen Garten zu durchstreifen, in welchem er einen quadratisch eingefassten Brunnen findet
(Vv. 1425 ff.). Dies ist, wie eine Inschrift verrät, der Quell, in dem Narziss ertrunken ist. Die am Grunde
des Brunnens liegenden Kristalle haben die Eigenschaft, dass der Erzähler in ihnen alles sieht, was
um ihn herum in dem Garten geschieht, und lösen zugleich Begehren aus. In ihnen erblickt er einen
Rosenstrauch, von welchem er unwiderstehlich angezogen wird. Diesem Rosenstrauch wendet er
sich zu und wählt diejenige Knospe aus, welche er als die schönste erkennt, „denn sie erstahlt in
einer Farbe, | die so rot und so prächtig ist, | wie NATUR sie überhaupt machen konnte.“333 Amor, der
ihn verfolgt hat, schießt nun präzise einen nach dem anderen seiner fünf schönen Pfeile ins Auge
des Erzählers, welcher keinen von ihnen herausziehen kann, ohne dass nicht stets ein Teil abbricht
und in der Wunde verbleibt. Hierauf ergibt sich der Erzähler in die Gewalt Amors und wird sein Va-
sall (Vv. 1955), worauf hin dieser das Herz des Erzählers mit einem Schlüssel verschließt (Vv. 1991 ff.).
Als er versucht, sich der Rose zu nähern hat er zunächst Erfolg, dann jedoch errichtet Frau Argwohn
(Jalosie) mithilfe anderer – Angst (Peor), Scham (Honte), Widerstand (Dangier) – eine quadratische
Burg um die Rose herum (Vv. 3797 ff.). Kurz nach der vollendeten Errichtung der Burg endet der von
Guillaume de Lorris vefasste Teil des Romanz.

Der Rest des Textes – der größere, von Jean de Meun gestaltete Teil ab V. 4059 – ist der Eroberung
der Burg gewidmet, wobei eine Vielzahl ‚didaktischer‘ digressiones, Dialoge und Reden, rund um das
Thema Liebe eingebunden sind. Der Erzähler trifft auf einen Freund (Amis), welcher ihm eine Liebeslehre
unterbreitet, die helfen soll, die Rose zu erobern. Die ganze Passage ist in einer aufwändigen Symmetrie
verschachtelt, welche verschiedene Themen in gespiegelter Reihenfolge verklammert und über ein Mono-
log-im-Monolog-Verfahren den Erzählstandpunkt immer weiter verschiebt. Sie behandelt als Themen –
in teils mehrfach gebrochener Perspektive – unter anderem die Liebesgabe, die Differenz von Schönheit
und Klugheit beim Mann, den harmonischen Naturzustand der Menschheit, die Gewalt durch Herrschaft
und in der Ehe und die Differenz von körperlicher und künstlicher Schönheit.334 Als der Erzähler, wel-
chem der Amis geraten hat, sich von der Burg fern zu halten, anschließend eine Zeit lang durch den
Garten gestreift ist und vergeblich versucht hat, den Weg des Gebens zu gehen, stellt sich Amor bei ihm

Menschen, das wißt, | die Ihr irgendwo finden könntet, | sind die Gefährten von VERGNÜGEN, | der sie
bei sich hat und anführt.“)
 Übers. von Ott. – Afrz.: Car une color l’enlumine | Qui est si vermeille e si fine | Con Nature la pot
plus faire.
 Die vom Amis imaginierte Perspektive des monologisierenden eifersüchtigen Ehemanns zeichnet
sich übrigens – ebenso wie die nachfolgenden Predigten der Alten – durch eine Markierung als zumin-
dest zweifelhaft, wenn nicht fehlerhaft aus: beide erzählen Exempla, welche sie gegen die übliche Lehr-
meinung interpretieren. Der eifersüchtige Ehemann erzählt von Lucretia und Penelope, nur um an
diesen zu behaupten, dass auch diese beiden tugendhaften Frauen zur Unkeuschheit hätten gebracht
werden können: Penelope neïs prendrait | Qui bien a li prendre entendrait (Übers. [Ott]: „Selbst Penelope

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 403



ein, welcher befindet, dass der Erzähler lange genug gelitten habe. Amor ruft sein Gefolge zum pale-
ment (V. 10.443), um zum Angriff auf die Rosenburg zu blasen. Im Gefolge der Erzwungenen Absti-
nenz kommt der Falsche Schein zu seinem Parlament, welcher, von Amor nach seiner Person
befragt, einen langen Monolog hält, in welchem Invektiven gegen das Bettelmönchstum enthalten
sind.335 Es wird ein erster Angriff auf die Burg ausgeführt, wobei Male Bouche (der Böse Mund)
heimtückisch von den Angreifern gemeuchelt wird. Der Erzähler dringt in die Burg ein und trifft auf
die Alte, welche er dazu überredet, zum gefangenen Bel Acueil (Schöner Empfang) zu gehen, um die-
sem zuzureden. Sie predigt ihm eine lange, praxisbezogene, auf Wollust ausgerichtete Liebeslehre,
welche das Pendant zur (männlichen) Liebeslehre des Amis ist, wobei sie Praktiken des Scheins,
weiblicher Verführungskunst und der Kosmetik bis hin zur Intimrasur (Vv. 13.335–13.340) abhan-
delt.336 Die Befreiung des Bel Acueil gelingt noch nicht; der Erzähler wird von dessen Wächtern
aufgegriffen.

Schließlich gelingt es Venus, einen brennenden Pfeil, ihre Fackel, in eine Schießscharte der
Burg zu schießen, woraufhin die Verteidigung zusammenbricht und der Erzähler sich als Pilger der
Burg nähert. Schließlich kann er den Rosenstrauch berühren und schütteln, wobei er Samen ver-
streut, und seine Rose pflücken. Mit dem Erwachen des Ichs im letzten Vers endet der Rosenroman
unvermittelt.

Kennzeichnend für die Gestaltung des Romans ist die Vielzahl der gegeneinander geführ-
ten, einander überlagernden Metaphern, welche in großer Zahl Sexualmetaphern sind.
Diese gegeneinander verschobenen Metaphernfelder bilden keinen vollständig kohärent
erzählbaren Bildbereich aus, sondern kreisen um einige zentrale Metaphernbereiche, die
immer wieder aufgerufen werden, wie die Rose, der Garten und die Burg. Die narratio
setzt nicht auf vollständige Harmonisierbarkeit aller Metaphoriken in eine kohärente Er-
zählwelt, sondern gehorcht einer punktuellen, situativ-isolierbaren Logik, in welcher ein
Bildbereich jeder Zeit in einen anderen umbrechen kann. Insofern ist es zu einsinnig ge-
dacht, wenn Manfred Kern einerseits festlegt: „[D]ie Burg ist kein Konkretum, sie reprä-
sentiert innerpoetisch die Geliebte oder besser: das, was sich um sie herum auftürmt,

würde der erobern, | der sie richtig zu erobern verstünde[.]“ [Roman de la Rose, V. 8605 f.]). In gleicher
Weise missbraucht die Alte dem Erzähler gegenüber, der zu erkennen gegeben hat, dass er ihre Predigt
für widerliches Geschwätz hält (Vv. 12.987–13.000), die Exempla von Dido und Aeneas, Phyllis und De-
mophon, Paris und Önone, Jason und Medea zu dem Schluss, dass Männer unbeständig seien und
Frauen sich daher an mehrere Liebhaber zu halten hätten (Vv. 13.173–13.272). Die unorthodoxe Ausle-
gung allseits bekannter und in ihrem Sinngehalt relativ eindeutig konventionalisierter Exempla zeigt
jeweils, dass die Perspektive der redenden Figur keine ‚objektive‘, sondern eine zweifelhafte ist. Gerade
im Falle der Alten schlägt sicherlich auch das konventionalisierte Sprechen des Figurentypus der vetula
zu Buche, das ihre Rede charakterisiert.
 In Hinblick auf die oben so wichtige Unterscheidung von homo interior und exterior sei darauf ver-
wiesen, dass Falscher Schein eine – auch graphisch realisierte – Unterscheidung von manus corporalis
und spiritualis vornimmt (Vv. 11.471–11.482).
 Der Bel Acueil, wiewohl eine männliche Allegorie, ist – wie auch Scham, Böser Mund, Wider-
stand – als sozialpsychologische Komponente einer umworbenen weiblichen Geliebten, die im Verhält-
nis zu einer (Hof-)Öffentlichkeit steht, zu verstehen, weshalb der Jüngling der richtige Adressat einer
praxeologischen, weiblichen Liebeslehre ist.

404 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



denn die Geliebte selbst ist ja die Rose, die der Liebende pflücken will“,337 andererseits
aber selbst von „signifikatorischen Schichtungen und Verschachtelungen“ spricht.338

Genau diese konstante Verschiebung der Metaphernfelder, welche Kern im Folgenden
auf der Folie eines vermeintlichen stabilen Zentralsignifikats analysiert, macht es – ent-
gegen der wiederum scheinbar (zu) einsinnigen Definition zu Beginn des Romans: Or
doint Deus qu’en gré le reçueve | Cele por cui je l’ai empris; | C’est cele qui tant a de pris | E
tant es dine d’estre amee | Qu’el doit estre Rose clamee (Vv. 40–44)339 – unmöglich, die
Rose oder die Geliebte festzulegen. Während die Rose einerseits die ‚Geliebte‘, anderer-
seits die Virginität selbst und nicht zuletzt das weibliche Genital meinen kann – die
leicht gewachsene Knospe, das zwischen den Rosenblättern der nicht geöffneten Blüte
verborgene Samenkorn, Vv. 3357–3378, sind als Anschwellen von Vulva und Klitoris les-
bar –, kann die Geliebte beispielsweise als Rose, als ‚Statue‘ (image) und als Burg signifi-
ziert werden, wobei alle Metaphernbereiche jederzeit wieder – auch ins Genitale –
kippen können.

Übersetzt man die Metaphoriken in ihre jeweiligen Signifikate, so lässt sich aus
deren Sukzession keine schlüssige Handlung bilden. Die Dekodierung führt nämlich
zur Implosion der narratio, welche ja erst final zur Defloration, zum Schütteln am Ro-
senbusch, führen soll, denn auf metaphorischer Ebene beginnt der Text bereits mit
einer Schichtung mehrfacher Deflorationsmetaphern, wenn dem Erzähler von der –
nicht zufällig mit einer descriptio membrorum ausgestatteten, weil prinzipiell wollüsti-
gen – Müßigkeit (Oiseuse), der verschlossene Garten aufgeschlossen und der Eintritt
ins Reich körperlicher Lust gestattet wird, in welchem ein Brunnen fließt. Der in seiner
perfekten quadratischen Form außergewöhnliche Garten340 wird von der Rezeption
des Textes in späterer Handschriftenmalerei wiederum nicht zufällig in die mariani-
schen Bildformeln des hortus conclusus und der porta clausa gegossen, während dem
frei strömenden Brunnen, in welchem Narziss den Tod gefunden hat, einerseits die aus
der orthodoxen Ikonographie eindringende Bildformel des fons vitae und andererseits

 Manfred Kern: Täuschend erotisch. Poetische Verstellung und metapoetische List im ‚Roman de la
Rose‘. In: Verstellung und Betrug im Mittelalter und in der mittelalterlichen Literatur. Hrsg. von Martin
Baisch, Johannes Keller, Elke Koch et al. Göttingen 2015 (Aventiuren 7), S. 89–112, hier: S. 93.
 Ebd. – Vgl. auch: Stephen C. Nichols: Rethinking Texts Through Contexts: The Case of Le Roman
de la Rose. In: Text und Kontext. Fallstudien und theoretische Begründungen einer kulturwissenschaft-
lich angeleiteten Mediävistik. Hrsg. von Jan-Dirk Müller unter Mitarbeit von Elisabeth Müller-Luckner.
München 2007, S. 245–270.
 Übers. (Ott): „[N]un gebe Gott, daß die ihn günstig aufnehme, | für die ich ihn begonnen habe, |
jene nämlich, die so viel Preis hat | und so würdig ist, geliebt zu werden, | daß sie ROSE genannt wer-
den muß.“
 Die strenge Quadratur verweist konventionell auf die vier Elemente oder Himmelsrichtungen, wo-
durch bereits ein Bezug zu Nature gestiftet wird, deren Werkstoffe die vier Elemente und deren Wir-
kungsradius der Erdkreis sind.

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 405



diejenige des fons signatus als Kontrafaktur entgegengesetzt wird.341 Diese traditionel-
len und alten, aus der Hoheliedexegese stammenden marianischen Konzepte342 –
nicht die erst später entstandenen und entsprechend von den Buchmalern späterer
Generationen adaptierten Bildformeln – liegen hier zugrunde und kontrastieren kon-
ventionelle Metaphoriken der Virginität (genauer: der Virginität Mariens) mit ihrer
Überschreitung: der verschlossene Garten wird geöffnet, indem die verschlossene
Pforte entriegelt wird, und der Brunnen im Garten ist nicht versiegelt, sondern strömt
frei. Im Horizont geistlichen Wissens spricht der Rosenroman von Anfang an die Spra-
che der Entjungferung und es sind die entsprechenden, der Defloration Beihilfe leisten-
den Allegorien, die als Attribut die Körperlichkeit der descriptio membrorum beigelegt
erhalten, nämlich Frau Müßigkeit (Oiseuse: Vv. 524–574), Herr Vergnügen (Deduit: Vv.
801–830) und Frau Fröhlichkeit (Leece:343 Vv. 840–864) sowie Frau Schönheit (Biautez:
Vv. 992–1016)344 und die sich entblößende Freigebigkeit (Largece: Vv. 1163–1174).345

 Besonders eindrücklich ist in dieser Hinsicht die Gestaltung des Gartens in der späten Handschrift
Harley MS 4425, fol. 12v, aber auch die erste freundliche Aufnahme des Erzählers im Rosengarten durch
die Jungfrau Bel Acueil, fol. 30v: http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=harley_ms_4425_
fs001r (aufgerufen: 28.01.2022).
 Der Hoheliedvers lautet: hortus conclusus soror mea sponsa hortus conclusus fons signatus (Ct 4,12;
Übers. [Christine Schmitz, Stefan Stirnemann]: „Ein verschlossener Garten ist meine Schwester, Braut,
ein verschlossener Garten, eine versiegelte Quelle.“). Die verschlossene Pforte ist den Prophezeiungen
der messianischen Zeit des Hesekiel entnommen: et dixit Dominus ad me | porta haec clausa erit non
aperietur et vir non transiet per eam (Ez 44,2; Übers. [Christina Kreuzwieser]: „Und der Herr sagte zu
mir: ‚Dieses Tor wird geschlossen bleiben; es wird nicht geöffnet werden, und kein Mensch wird durch
es hindurchgehen[.]‘“). Vgl. zur marianischen Auslegungstradition im lateinischen und deutschsprachi-
gen Schrifttum Salzer, Bilder und Beiworte Mariens, S. 9 f. (Brunnen) u. S. 15 f. (Garten). – Auch der
später um die Rose errichtete Turm ist – sowohl vom Konzept her als auch von den Bildformeln der
Buchmalerei – auf der Folie eines marianischen Virginitätssymbols verstehbar, nämlich die Turris Davi-
dica, welche wiederum dem Schönheitspreis des Hoheliedes entstammt: collum tuum sicut turris ebur-
nea (Cant 7,4; Übers. [Christine Schmitz, Stefan Stirnemann]: „Dein Hals ist wie ein elfenbeinerner
Turm.“) und vom Turm als bewaffnete Festung besonders: sicut turris David collum tuum quae aedifi-
cata est cum propugnaculis | mille clypei pendent ex ea omnis armatura fortium (Cant 4,4; Übers. [Chris-
tine Schmitz, Stefan Stirnemann]: „Wie der Turm Davids ist dein Hals, der mit Schutzwehren gebaut
ist, tausend Schilde hängen an ihm, jede Art von Bewaffnung der Tapferen.“).
 Afrz. leece ist mit lat. laetitia verwandt.
 Frau Reichtum erhält zwar eine descriptio superficialis (Vv. 1017–1108), die jedoch die Gliedmaßen
und damit den eigentlichen Körper ausspart und nur von ihrer kostbaren Kleidung spricht. Ihr zugeord-
net wird ihr ami veriteus (V. 1111), ein schöner Jüngling (Un vallet de grant biauté plein, V. 1110). Hier
findet eine planvolle Dissoziation von Körper und Akzidentien statt, welche in der Hasstirade des eifer-
süchtigen Ehemanns und in der Predigt der Alten im zweiten Teil von Jean de Meun aufgegriffen wird.
 Auf den Zusammenhang zwischen der Gabe der Largece und der dadurch entstehenden lasziven
Enblößung ist bereits eingegangen worden. Auch dieses Thema greift Jean de Meun im zweiten Teil des
Rosenromans wieder auf, nämlich in den Ausführungen des Amis, in den Tiraden des Ehemannes und
in der Predigt der Alten. Der Zusammenhang von –materiell kostbarer – Liebesgabe und dem Verdacht
der Käuflichkeit von (körperlicher) Liebe wird hier breit behandelt und geht auf eine bereits alte Tradi-
tion zurück, die bspw. bei Andreas Capellanus (De amore) niederschlag findet, welchen Jean de Meun

406 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung

http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref%3Dharley_ms_4425_fs001r
http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref%3Dharley_ms_4425_fs001r


Die im – von Jean de Meun gestalteten – zweiten Teil an prominenter Stelle einge-
fügte descriptio der Nature wird hingegen als Nicht-descriptio gestaltet. Ihre – alle
menschliche Schönheit generierende und überschreitende – Schönheit wird mit dem
Verweis auf die Unfähigkeit des Erzählers, sie darzustellen, vorenthalten, jedoch
gleichwohl über das konventionelle nomen proprium ‚Helena‘ aufgerufen, welches
über eine digressio, nämlich die Erzählung von Zeuxis, eingebunden wird:

Bien la vous vousisse descrire,
Mais mes sens n’i pourrait soufire.
Mes sens! Qu’ai je dit? c’est du meins.
Non ferait veir nus sens humains,
Ne par voiz vive ne par notes;
E fust Platons ou Aristotes,
Algus, Euclidès, Tholomees,
Qui tant ont or granz renomees
D’aveir esté bon escrivain,
Leur engin seraient si vain,
S’il osaient la chose emprendre,
Qu’il ne la pourraient entendre;
Ne Pygmalion entaillier;
En vain s’i pourrait travaillier
Parrasius; veire Apellès,
Que je mout bon peintre apel, les
Beautez de li jamais descrivre
Ne pourrait, tant eüst a vivre;
Ne Miro ne Policletus
Jamais ne savraient cet us.
Zeusis neïs par son bel peindre
Ne pourrait a tel fourme ataindre,
Qui, pour faire l’image ou temple,
De cinc puceles fist essemple,
Les plus beles qu l’en pot querre
E trouver en toute la terre,
Qui devant lui se sont tenues
Tout en estant trestoutes nues,
Pour sei prendre garde en chascune
S’il trouvait nul defaut en l’une,
Ou fust seur cors ou fust sour membre,
Si con Tulles le nous remembre,
Au livre de sa Retorique,
Qui mout est science autentique.

teilweise fast im Wortlaut verarbeitet hat. Dass bereits hier Freigebigkeit mit körperlicher lascivia ver-
bunden wird, ist also durchaus kein Zufall. Dass sie als Begleiterin des bon roi Artu de Bretaigne ge-
nannt wird (Vv. 1175–1190), darf sicherlich als Interpretament für den Stoffkreis dermatière de Bretagne
aufgefasst werden. Auch im Architrenius begegnet der aus dem Gefolge des Artus stammende Gawan
als Kämpfer der Largitio.

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 407



Mais ci ne peüst il riens faire,
Zeusis, tant seüst bien pourtraire,
Ne coulourer sa pourtraiture,
Tant est de granz beauté Nature.
Zeusis! non pas trestuit li maistre
Que Nature fist onques naistre;
Car, or seit que bien entendissent
Sa beauté toute, e tuit vousissent
A tel pourtraiture muser,
Ainz pourraient leur mains user
Que si trés grant beauté pourtraire.
Nus fors Deus ne le pourrait faire.
(Roman de la Rose, Vv. 16.165–16.210)346

 Übers. (Ott): „Gern wollte ich sie euch schildern, | doch könnte mein Verstand dazu nicht genü-
gen. | Mein Verstand! Was habe ich gesagt? Das ist das mindeste. | Kein menschlicher Verstand täte es
wahrlich, | weder mit Worten noch durch Schrift; | und wäre es auch Plato oder Aristoteles, | Algus,
Euklid oder Ptolemäus, | die jetzt in so großem Ruf stehen, | gute Schriftsteller gewesen zu sein, | ihr
Talent wäre so eitel, | wenn sie diese Sache zu unternehmen wagten, | daß sie sie nicht einmal verste-
hen könnten; | noch könnte Pygmalion sie in Stein hauen; | vergeblich würde Parrhasius | sich damit
abmühen; sogar Apelles, | den ich als einen sehr guten Maler bezeichne, könnte | ihre Schönheit nie-
mals beschreiben, | wie lange er auch zu leben hätte; | auch Myro und Polyklet | würden niemals diese
Kunst beherrschen. | Selbst Zeuxis könnte mit seinem schönen Malen | niemals eine solche Form errei-
chen, | er, der fünf Jungfrauen, um das Bild | im Tempel zu gestalten, zum Vorbild nahm, | die schöns-
ten, die man auf der ganzen Erde | suchen und finden konnte | und die sich vor ihm | ganz nackt
aufstellten, | so daß er auf jede einzelne achten konnte, | wenn er bei einer irgendeinen Fehler fand, |
sei es am Körper oder an einem einzelnen Glied, | wie Tullius es uns berichtet | in seinem Buch über die
Rhetorik, | die eine sehr authentische Wissenschaft ist. | Doch hier hätte auch er nichts vermocht, | der
Zeuxis, wie gut er auch zu malen | und seine Gemälde zu kolorieren verstand, | denn von so großer
Schönheit ist NATUR. | Zeuxis! vielmehr alle Meister nicht, | die Natur jemals gebären ließ; | denn, auch
wenn sie ihre ganze Schönheit wohl | verstanden hätten und alle sich | um ein solches Gemälde bemü-
hen wollten, | so könnten sie doch eher ihre Hände abnutzen, | als eine so sehr große Schönheit malen.
| Niemand außer Gott vermöchte das.“ – An diesem Abschnitt wären interessante Beobachtungen zur
wechselweisen Verwendung verschiedener gegeneinander geführter Formen der Darstellung zu ma-
chen, insofern hier, die Grenzen verschiedener Künste überschreitend, unterschiedslos verschiedenste
Meister gereiht werden, deren Fähigkeiten als unzureichend dargestellt werden, nämlich: Platon, Aris-
toteles, Aegus, Euklid, Ptolemäus, Pygmalion, Parrhasius, Apelles, Myro Polyklet und Zeuxis, denen
als Tätigkeiten peindre, descrivre, pourtraire und entaillier zugeordnet werden. Dabei ist einerseits das
Verbum pourtraire auffällig und andererseits der Umstand, dass Apelles zwar einerseits als peintre ein-
geführt, seine Tätigkeit jedoch als descrivre angegeben wird. Ob unter pourtraiture indessen ein Bild
mit „Porträtähnlichkeit“ zu verstehen ist (vgl. Kap. IV.1.1, S. 288, Anm. 60–62, sowie Kap. IV.1.3), ob
also aus den genannten Begriffen und ihrer Verwendung auf einen mimetischen Charakter von Malerei,
Bildhauerei und Dichtung zu schließen ist, wäre zu diskutieren.

408 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Dabei wird die Kreatürlichkeit der Nature eigens ausformuliert:

Tant est bele que plus n’en sai.
Car Deus, li beaus outre mesure,
Quant il beauté mist en Nature,
Il en i fist une fontaine
Toujourz courant e toujourz pleine,
De cui toute beauté desrive;
Mais nus n’en set ne fonz ne rive.
(Roman de la Rose, Vv. 16.232–16.238)347

Dies geht soweit, dass auch Nature selbst als reine Sexualmetapher aufgefasst wer-
den kann, wie beispielsweise eine geradezu ‚allegoretische‘ Bebilderung des Ms. fran-
çais 1565 (entstanden 1352 u. Z.) der Bibliothèque nationale de France zeigt: diese
Illumination (fol. 104v), welche von ihrer Stellung im Text her die Episode der in ihrer
Schmiede arbeitenden Nature illustriert, zeigt ein nacktes Paar unter einer Bettdecke,
aufeinander liegend, einander zugewandt, die Augen geöffnet, sich anblickend, of-
fenbar beim Beischlaf.348 Überhaupt sprechen die Illuminationen dieser Handschrift
eine deutliche Sprache, was den wollüstigen Charakter der geschilderten Gegen-
stände angeht. So wird Richesse, ein Hündchen (?) haltend, in Begleitung ihres na-
menlosen, jugendlichen Liebhabers gezeigt, welcher seine Hand in Gegenwart des
Erzählers unumwunden auf ihrem Schoß ruhen lässt (fol. 66r).349 Nature selbst ist of-

 Übers. (Ott): „[S]o schön ist [sie], daß ich nicht mehr darüber weiß. | Denn als Gott, der über alle
Maßen Schöne, | die Schönheit in die NATUR legte, | da machte er aus ihr eine Quelle, | die immer fließt
und immer voll ist, | von der alle Schönheit ausgeht; | doch niemand kennt ihren Grund und ihr
Ufer.“ – Diese Stelle zitiert auch Huber, Aufnahme und Verarbeitung, S. 280, fasst Nature jedoch dabei
als Prinzip einer rein positiven Emanation göttlicher Schönheit in der Welt auf. Gleichwohl betont auch
der in Rede stehende Textausschnitt die radikale Differenz zwischen Transzendenz, insofern Gott eben
li beaus outre mesure, also jenseits allen Maßes ist, während das Prinzip der in die Welt ausfließenden
Schönheit eben stets nur von Nature, nicht jedoch von Gott selbst kommt. Sie ist die frei strömende
Quelle – im Gegensatz zum fons signatus – selbst. Das Maß aber ist geradezu Kennzeichen diesseitig-
immanenter Schönheit.
 Die Illustration ist abgedruckt in: Nathalie Coilly, Marie-Hélène Tesnière (Hrsg.): Le Roman de la
rose. L’art d’aimer au Moyen Âge. [Paris] 2012, S. 38, Ill.30, mit der Anmerkung: „Cette enluminure
représente la ‚forge‘ de Nature de la manière plus directe, comme le lieu de la reproduction des indivi-
dus. Car Nature lutte contre la Mort pour assurer la perpétuation de l’espèce [...].“ –Das Ms. Harley 4425
bspw. zeigt demgegenüber eine Frau mit langem, offenem, goldenem Haar, in einer Schmiede stehend
und mit einem Hammer einen Säugling formend. – Eine weitere Handschrift (University of Chicago
Library MS 1380) zeigt Signifikat und Signifikant in einem Bild nebeneinander vereint. Die Beischläfer
sind hier fast identisch dargestellt wie in Ms. français 1565, nur steht am Fußende ihres Bettes Nature
in blauem Kleid und gekrönt, vor sich – auf Hüfthöhe – einen nackten Säugling, die rechte Hand mit
Hammer zum Schlag erhoben, während im Hintergrund ein Feuer angeheizt wird. (Das Bild findet
sich unter: https://grammarrabble.wordpress.com/2014/06/26/on-the-public-highway-of-grammar-
michael-a-johnson/, aufgerufen: 28.01.2022).
 Coilly/Tesnière, Le Roman de la Rose, S. 36, Ill. 26.

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 409

https://grammarrabble.wordpress.com/2014/06/26/on-the-public-highway-of-grammar-michael-a-johnson/
https://grammarrabble.wordpress.com/2014/06/26/on-the-public-highway-of-grammar-michael-a-johnson/


fenbar in einer Illumination dargestellt, welche ihren Hohepriester, Genius, beim Pre-
digen zeigt, während sie, hinter ihm stehend, einen als Sexualsymbol verstehbaren
Hasen in der Rechten hält, auf welchen sie mit der Linken hinweist (fol. 127r).350

Die dem natura-Prinzip entsprechende descriptio membrorum wird indessen ver-
schoben. Anstatt Nature mit ihr auszustatten, wird sie in die finale Eroberung der Rose
inseriert, hier jedoch – im Sinne der sich verschiebenden, sexualisierten Metaphernfel-
der – invertiert. Nachdem durch die Predigt des Genius, des Helfers der Venus, der Wi-
derstand überwunden ist, geht Venus zum Angriff auf die Burg über, die Scham,
Vernunft und andere um die Rose herum errichtet haben:

Lors s’est Venus haut secourciee;
Bien sembla fame courrouciee;
L’arc tent e le brandon encoche,
E quant el l’ot bien mis en coche,
Jusqu’a l’oreille l’arc enteise,
Qui n’iert pas plus lons d’une teise,
Puis avise, com bone archiere,
Par une petitete archiere
Qu’ele vit en la tour reposte,
Par devant, non pas par en coste,
Que Nature ot par grant maistrise
Entre deus pilerez assise.

Cil pileret d’Argent estaient,
Mout gent, e d’argent soutenaient
Une image en leu de chaasse,
Qui n’iert trop haute ne trop basse,
Trop grosse ou trop graille; non pas,
Mais toute tailliee a compas
De braz, d’espaules e de mains,
Qu’il n’i faillait ne plus ne mains.
Mout irerent gent li autre membre;
Mais plus olant que pompe d’ambre
Avait dedenz un saintuaire,
Couvert d’un precieus suaire,
Le plus gentill e le plus noble
Qui fust jusqu’en Constantinoble.
(Roman de la Rose, Vv. 20.785–20.810)351

 Ebd., S. 39, Ill. 31.
 Übers. (Ott): „Alsdann hat VENUS sich hoch aufgeschürzt; | wohl schien sie eine erzürnte Frau zu
sein; | den Bogen spannt sie und legt die Fackel ein, | und als sie sie wohl in die Kerbe eingelegt hat, |
spannt sie den Bogen bis zum Ohr, | der nicht länger als ein Klafter war, | dann zielt sie als gute Bogen-
schützin | durch eine kleine Schießscharte, | die sie in dem Turm versteckt sah, | vorn und nicht auf der
Seite, | die NATUR mit großer Kunst | zwischen zwei Pfeilern angebracht hatte. || Diese Pfeiler waren
aus Silber | und sehr schön und trugen statt eines Schreins eine silberne Statue, | die weder zu hoch
noch zu niedrig war, | weder zu dick noch zu dünn, fürwahr nicht, | sondern ganz regelrecht an den
Armen, | den Schultern und Händen geformt, | so daß nicht mehr und nicht weniger an ihr sein mußte.

410 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Die Parodie der descriptio membrorum invertiert nicht nur die Sukzession der enumera-
tio, sondern sie rückt zudem die Vulva über die Metapher der von Nature an rechter
Stelle – vorne zwischen zwei Säulen, über denen sich une image erhebt – platzierten
Schießscharte (archiere) ins thematische Zentrum der stereotypen Formeln des Maßes
(Qui n’iert trop haute ne trop basse, | Trop grosse ou trop graille; non pas, | Mais toute
tailliee a compas) und der Enumeration der Gliedmaßen (De braz, d’espaules e de
mains), die von ihr ausgehen und beiläufig abgehandelt werden, um das als Folie die-
nende Modell anzuzitieren und anschließend wieder zum Genital zurückzukehren,
dem eine weitere Metapher, das Reliquiar (saintuaire), zuteil wird. Anstelle einer de-
scriptio membrorum, die das Genital – wortreich über eine tabuisierte Zone stolpernd –
verschweigt, bevor sie zu den Füßen übergeht, wird hier das ‚Bild‘ (bzw. die ‚Statue‘,
image) der ‚Geliebten‘ aus einer wortreichen Ausfaltung von Genitalmetaphern als
wortarme Gliedmaßenenumeration entwickelt. Das sonst tabuisierte Zentrum wird hier
tatsächlich zum Zentrum, zu Ausgangspunkt und Ziel der Beschreibung, zum Ziel
eines Textes von beinahe 22.000 Versen.

Ihre Berechtigung erhält die ‚natürliche‘ Wollusterzeugung über die Darstellung
weiblicher Schönheit hier wie auch in den beiden Allegorien des Alanus dabei wiede-
rum durch ihre Relation mit einer größeren Sünde, welche der finalen Erstürmung
des Rosenbusches in der Predigt des Venus-Hohepriesters, Genius, vorweggeschickt
wird. Zwar konzediert Genius, dass seinem wollüstigen Regime alle – Kleriker und
Laien, Ordensleute und Weltmenschen (Vv. 20.752 f.) – in einer procession (V. 20.743)
zum Rosenbusch folgen würden, sobald die Schranken einmal gefallen seien
(Vv. 20.743–20.746); jedoch ist dies – dem notwendigen Lauf der Natur und ihrer
innerweltlichen Ordnung geschuldet – ein notwendiges Übel, eine lässliche
Sünde im Verhältnis zu jenem Grenzphänomen, gegen das auch der Planctus naturae
des Alanus die physische Schönheit der Personifikation Natura setzt, nämlich der
‚Sodomie‘:

Si rest veirs qu’aucun mauvais ome,
Que Deus e sainz Peres de Rome
Confonde e aus e leur affaire!
Lairont les roses pour pis faire,
E leur donra chapeaus d’ortie
Deables, qui si les ortie;
Car Geniue, de par Nature,

| Sehr schön waren auch die anderen Glieder; | doch befand sich im Inneren ein Reliquiar, | das besser
duftete als eine Ambrakugel | und das mit einem kostbaren Schweißtuch bedeckt war, | das hübscheste
und edelste, | das es bis Konstantinopel gab.“ – An dieser Stelle wird eine digressio eingefügt, welche
die Geschichte des Pygmalion referiert, dessen Statue so wunderschön gelungen ist, dass er sich in sie
verliebt und zu einem onanierenden Liebeskranken wird, den nur Venus erlösen kann, die seine Ge-
liebte lebendig macht, weil sie von seiner Entscheidung für die Unkeuschheit erfreut ist.

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 411



Pour leur vilté, pour leur ordure,
Les a touz en sentence mis
Avec noz autres anemis.
(Roman de la Rose, Vv. 20.765–20.774)352

Es ist diese Letztbegründung, die Naturnotwendigkeit der Wollusterregung, in deren
Dienst auch die Schönheit des Körpers steht, und der Horror vor der Sünde contra
naturam, welche die Ethik innerweltlichen Liebens legitimieren. Gleichwohl fleischli-
ches Begehren seit dem Sündenfall als defizient, weil mit Lust verbunden, zu denken
ist, so ist es doch – mit dem durch die Erbsünde notwendigen Sündigsein der Krea-
tur – allem Kreatürlichen von vorneherein eingeschrieben und bestimmt, ja: Das er-
erbte Übel hängt – pointiert im Fluch über die künftig schmerzenreiche Geburt der
Töchter Evas – untrennbar am Gebot der Prokreation. Notwendigkeit der Zeugung
durch Lust und Sündhaftigkeit des Menschen sind aufgrund derselben Lust von jeher
eins und unumgänglich.

Die Ethik innerweltlichen Liebens, so scheint es, beschäftigt sich nicht zuletzt auf-
grund der schieren Unmöglichkeit, der Erbsünde zu entrinnen, damit, demjenigen,
was zugleich notwendig und übel ist – nämlich: der Lust –, eine Form zu geben, wel-
che der Minimierung des Übels dient. Paradoxerweise geschieht dies nicht durch voll-
ständige Entsagung und Keuschheit, sondern durch die dienende Hinwendung zur
Dame (vgl. hierzu Kap. III).

Verstärkt ab dem vierzehnten Jahrhundert entsteht rund um diesen Komplex jenes
vielfältige und dynamische Korpus von Texten, welches die Forschung unter dem Gat-
tungsschlagwort der Minnerede versammelt hat und in welchem die bereits in Roman
und Sang virulenten Diskussionen wieder aufgegriffen werden. In diesem Textkorpus
tritt verstärkt erneut die – in einschlägigen Arbeiten zumeist rein laudativ gewertete –
descriptio membrorum hervor. Sie findet sich hier im Rahmen narrativer wie nicht-
narrativer Texte, sie beinhaltet jedoch – wie im Folgenden zu zeigen sein wird – stets
die bereits erarbeiteten mikronarrativen Implikate, die Protonarrative, welche ihr be-
reits in den Poetiken der Zeit um 1200 eingeschrieben werden.

Beredtes Zeugnis hierfür legt der Umstand ab, dass die Identifizierung von
weiblicher Schönheit und weiblichem Genital, welche der Planctus und der Rosen-
roman in seiner inversen descriptio membrorum vornimmt, nicht singulär geblieben
ist, sondern ihre Entsprechung in den deutschen Texten findet, welche – deutlich
später als der Rosenroman und ohne erkennbaren Einfluss desselben – im deutschspra-

 Übers. (Ott): „Doch ist auch wahr, daß gewisse böse Menschen, | die Gott und der Heilige Peter in
Rom | vernichten mögen, sie und ihre Art! | von den Rosen abstehen werden, um Schlimmeres zu tun; |
und ihnen wird der Teufel, der sie anreizt, | Kränze aus Brennesseln geben; | denn GENIUS hat sie im
Namen der NATUR | wegen ihrer Schändlichkeit und ihrem Schmutz | alle verurteilt | zusammen mit
unseren anderen Feinden.“ – Zur expliziten Verdammung der Sodomiten durch den ‚Brief‘, den Genius
verliest (Vv. 19.505–19.686), sowie zu möglichen Bezügen des Roman de la Rose zum Planctus des Ala-
nus ab Insulis vgl. Bein, Orpheus als Sodomit, S. 53 f.

412 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



chigen Raum die Funktion des französischen ‚Romans‘ einnehmen, nämlich denje-
nigen der Liebesallegorie. Viele der narrativen Minnereden tragen strukturell die
Kennzeichen der Allegorie, welche bereits den Planctus, den Anticlaudianus, den
Architrenius und den Roman de la Rose prägen, nämlich die Ich-Rede und die Trau-
meinleitung. In ihnen kehrt der Diskurs der Venus-Minne wieder, welchen die latei-
nischen Allegorien entworfen haben.

So trifft beispielsweise in einer Minnerede Meister Altswerts (Diz heizet der kittel;
B430)353 das Text-Ich auf eine Botin der Venus, welche den Erzähler ins Land ihrer
Herrin einlädt und deren körperliche Schönheit – wie bei der Jungfrau aus dem Ge-
folge der Venus in Johannes‘ de Hauvilla Architrenius – selbstverständlich allegorisch
die Venusliebe widerspiegelt. Jedoch beschränkt sich der Kittel eben nicht auf die Ex-
plizierung der Gliedmaßen, sondern stellt finalisierend ins Zentrum der descriptio
membrorum das weibliche Genital, welches für das Ich sichtbar ist, weil die junge
Frau den titelgebenden kittel354 anhebt, um Blumen zu brechen und diese darin zu
sammeln.355

Der Text beginnt im Prolog mit einer Anrufung Gottes, welcher dem Ich bei der Einrichtung seines Ge-
dichtes helfen soll, um es derjenigen, um derentwillen der Erzähler dichtet, angemessen zu machen.
Sie allein ist Gegenstand seines Denkens und er hofft auf ihre gnade. Der Erzähler berichtet, wie er
eines frühen Morgens im Bett gelegen und über seine Geliebte nachgedacht habe und darüber, Wie
ich möchte komen in daz lant, | Da nieman trurig herze vant (12,24 f.). Er kann nicht sagen, ob er wacht
oder schläft, als mit einem Mal ein Bote ruft und verspricht, ihn ins Land der Venus zu führen. Das Ich
bricht auf und streift zur Maienzeit durch vielerlei Länder in Richtung Schottland und versucht den
Weg ins Land der Venus zu erfragen. Der Erzähler und sein Knecht verlieren nacheinander beide
Pferde, eines wird von einem Bären geraubt, eines stürzt in eine tiefe Schlucht. In einem maiblühenden
Tal treffen sie auf einen wilden Mann, der gegen einen Eber kämpft. Nach weiteren fünf Tagen des
Irrens sinken sie erschöpft in den Schlaf, wobei es dem Ich wiederum scheint, als riefe der Bote. Dies-
mal folgt der Erzähler dem Boten und gelangt in ein schönes Tal, Da fant ich schönheit an zal (18,33), zu
einem Garten mit Brunnen und zur Venus-Burg. Der Bote lässt ihn vor der Burg warten, während er bei
den sechs Königinnen, die hier regieren, um Botenbrot wirbt. Der Garten weist alle Zeichen der prokrea-
tiv-zyklischen Naturordnung auf: die Bäume tragen Früchte (20,14), Obst und Blüte finden sich gleich-
zeitig (20,24), es herrscht das Prinzip der Lust (Wie trurig er ist, er wirt fro. 20,25), die Rosen öffnen sich
und die Vögel beginnen zu balzen (20,26–28). Die Halle, die in den Garten gebaut ist, enthält eine
Reihe von Frauen- und Ritterbildern, die dermaler da von Kriechenlant (21,7) [= Zeuxis?; F. D. S.] gemalt
hat und die ihm daz herze wilde (21,10) machen. Das Ich gelangt zu einem Rosenhag mit einem Weiher,

 Ich verwende zur besseren Identifizierbarkeit der Texte die Zählung der Minnereden nach Tilo
Brandis entsprechend dem Handbuch der Minnereden. 2 Bd. Hrsg. von Jacob Klingner, Ludger Lieb,
mit Beiträgen von Iulia-Emilia Dorobantu, Stefan Matter, Martin Muschick, Melitta Rheinheimer und
Clara Strijbosch. Berlin/Boston 2013. – Der Text wird auf die 2. Hälfte des 14. Jhs. im Oberrheinischen
Raum lokalisiert. Vgl. Ingeborg Glier: Art. Meister Altswert. In: 2VL 1 (1978), Sp. 319 f.
 Der letzte Vers lautet: Diz buch daz heizet der kittel. || Amen. – Der Kittel wird hier und im Folgen-
den zitiert nach Meister Altswert. Hrsg. von W. Holland/A. Keller. Stuttgart 1850 (Bibliothek des litterari-
schen Vereins in Stuttgart 21), S. 11–69.
 Für eine ausführlichere Inhaltszusammenfassung als die nun folgende vgl. Klingner/Lieb, Hand-
buch der Minnereden, S. 721–727.

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 413



der schön und fischenrich (22,20) ist. Zehant kam gein mir gegangen | In des süezen meien touwe | Ein die
allerschönste frouwe, | Die ich mit ougen ie gesach (22,24–26) und die er für seine Geliebte „G“ hält, von
welcher er sagt: In irem dienste ich tobe (23,12). Es setzt eine descriptio membrorum der jungen Frau ein,
in der Elemente ihres Körper beständig mit den Blumen und der Wiese, durch welche sie barfuß läuft,
kontrastiert und durch die erotische Semantik der bereits erwähnten, sich öffnenden Blumen konnotiert
werden. So hebt sie ihr Gewand, damit dieses nicht vom Tau benetzt wird, welcher ins Gras gefallen ist,
durch das die Blumen hervorleuchten (24,5–9). Ihre krausen Locken, die sie mit Blumen schmückt,
werden mit dem ‚krausen‘ Gewand in Verbindung gebracht, welches so durchscheinend ist, dass ihre
Haut wie ein ruch baldekin (= Seide von Bagdad) hindurchscheint (24,20–26): Ir glanz glichet apfelbluot,
| Also sie zuo erste uz schiuzet (24,27 f.). Mit den Worten Der frauwen nam ich eben war (24,30) beginnt
eine enumeratio der membra von Kopf bis Fuß (24,31–25,32). Als die junge Frau den Erzähler bemerkt,
kündigt sie ihm die Gewährung all seines Begehrens an (26,30 f.), sie küssen sich und umarmen sich
und schließlich kommt es zum Beischlaf: Es was numme dan ein wesen do (28,6). Der Erzähler liegt
verzückt und seiner Sinne beraubt an sie geschmiegt (28,10–12), als der Wächterruf die Kaiserin und
fünf Königinnen ankündigt. Die junge Frau liefert nun eine Erklärung für die Königinnen (28,14–29,3:
Venus, Ehre, Treue, Beständigkeit, zarte Liebe, Maß) und die ihnen zugeordneten Farben (29,15–30,7:
Venus: Gold, Ehre: Rubin, Treue: Schwarz, Beständigkeit: Saphir, zarte Liebe: Grün, Maß: Perlenweiß)
sowie eine Erklärung des Bildprogramms des Pavillons im Garten (30,18–31,7), welches diejenigen dar-
stellt, die von den sechs Königinnen erwählt sind. Der Erzähler identifiziert die junge Frau als seine
geliebte „G“, diese jedoch gibt an, deren zeitgleich geborene Doppelgängerin zu sein, ihr jedoch Mit
werken und ouch mit worten | An zucht, an tugend, an allen orten (32,22 f.) ungleich zu sein. Anschlie-
ßend führt sie das Ich in die Burg der Venus, wo er die Königinnen sieht, die alle ausführlich (aber
nicht stark körperlich) beschrieben werden. Es schließt ein Dialog mit Venus an, welche das Ich nach
dem Stand der ‚neuen Minne‘ im Elsass fragt, woraufhin der Erzähler von grobem Missverhalten hin-
sichtlich von Kosmetik, Kleidermode und unsittlichem Verhalten berichtet. Unflätigkeiten und grobe
Scherze werden Dichtung und Sang vorgezogen, sittsame Kleidung durch solche vertauscht, die sowohl
die Genitalien der Männer als auch die der Frauen entblößen und konstant Anlass zur lüsternem Vo-
yeurismus geben: Da schouwet man den lieben swanz, | Der henget an dem rouch, | Und ist gelich einem
gouch. | Wan er sich dan wil bucken, | So beginne die frouwen gucken, | Sie lachen alle und sint gemeit; |
Das ist die minne, die man treit (52,24–30). Die ‚neue Minne‘ besteht im Wesentlichen in der willentli-
chen Verkehrung von Wohlverhalten in unkeusches und vulgäres Verhalten und wird von den Königin-
nen streng verurteilt (56,5 f.). Venus gibt dem Erzähler einen Katalog des Wohlverhaltens und positiver
Effekte rechter Minne mit auf den Weg und beschenkt ihn mit Edelsteinen, die Tugenden symbolisie-
ren. Nach dem Erwachen mit dem Hahnenschrei wird noch einmal die Geliebte gelobt.

Die ausführliche descriptio membrorum der Venusbotin vor dem Beischlaf mündet in
einen Passus, der das Blumenbrechen mit ihrem Genital engführt:

Ich beschoute sie ganz und gar
An aller enden hin und har.
Daz ich mit eren moht sehen.
Nu sult ir hören und spehen!
Uff huob sie ir kittelin,
Schön rosen brach sie dar in.
Daz hat sie vor ee getan.
Ob sie zuo mir wolte gan,
Sie wolte ir ere besorgen.
Die heimlich stat verborgen

414 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



An der schönen verstarret ich.
Ir clarheit was so glanzes rich,
Daz ez mir zwifel brachte
Und ich mich selber bedachte,
Ob sie ein irdisch bilde wer.
Alles unmuotes wart ich ler,
Freude über freude het ich da,
Überfluzig wart ich fro.
(Meister Altswert: Der Kittel, S. 26,2–19)

Das Genital, das sonst wortreich verschwiegen und auch hier als ‚heimlicher Ort‘ be-
nannt wird, ist das Ziel der descriptio und wird zum eigentlichen Gegenstand des Bli-
ckes, wenn sich das Ich hieran verstarret. Der syntaktische Bezug des Pronomens im
Folgesatz bleibt dabei offen, sodass das Ir sowohl auf die junge Frau als auch auf die
heimlich stat selbst bezogen sein kann, deren Glanz evoziert wird.

Der Kittel modelliert damit ein hochgradig paradoxes Minnekonzept, in dem einer-
seits alle Elemente der Lusterzeugung durch fleischliche Schönheit enthalten sind, in
dem aber andererseits der Beischlaf im Linzenzraum des Traumes zugleich zur Durch-
gangsstation auf dem Weg zu einer durch Venus ex cathedra vorgetragenen Minne-
ethik wird, die auf dem Prinzip des Maßhaltens beruht. Das Ich, das im Traum mit
seinem ‚alter tu‘ geschlafen hat, hat sich zugleich mit seiner Geliebten vereinigt und
nicht vereinigt, hat mit ihrer moralisch schwächeren Doppelgängerin Blumen gebro-
chen, ohne „G“ anzutasten, und nimmt aus diesem Lizenzraum des Halbschlafs zu-
gleich eine Minneethik mit, welche den Vollzug des Beischlafes mit „G“ selbst wieder
hinauszuschieben in der Lage ist.

Schon bei Augustinus ist der Traum – und auch das konzeptionelle und nicht-
wollüstige Sprechen – ein Linzenzraum, der von moralischer Verantwortlichkeit freige-
halten bleibt. In De genesi ad litteram wird ausgeführt, dass unzüchtige Träume nicht
sündhaft seien:

Unde aliquando fit quæstio de consensionibus somniantium, cum etiam concumbere sibi viden-
tur, vel contra propositum suum, vel contra etiam licitos mores. Quod non contingit, nisi cum ea
quæ vigilantes etiam cogitamus, non cum placito consensionis, sed sicut etiam talia propter ali-
quid loquimur, sic admoventur in somnis, et exprimuntur, ut eis naturaliter etiam caro moveatur,
et quod naturaliter colligit, per genitales vias emittat [...]. [...] Porro ipsa phantasia, quæ fit in cogi-
tatione sermocinantis, cum ita expressa fuerit visione somniantis, ut inter illam et veram commix-
tionem corporum non discernatur, continuo movetur caro, et sequitur quod eum motum sequi
solet, cum hoc tam sine peccato fiat, quam sine peccato a vigilante dicitur, quod ut diceretur, sine
dubio cogitatum est. (Augustinus: De genesi ad litteram XII.15,31)356

 Übers. (Perl): „Aus diesem Zusammenhang erwächst manchmal die Frage, wie es sich mit der Zu-
stimmung von Träumenden verhält, wenn es ihnen so scheint, als übten sie, gegen ihren Vorsatz oder
gar wider erlaubte Sitten, Beischlaf aus. Wir können über diese Dinge, wenn wir wach sind, sprechen,
ohne mit Wohlgefallen in sie einzuwilligen, weil wir aus ganz anderen Gründen über sie sprechen. Im
Schlaf jedoch treten sie so an uns heran und kommen so stark zum Ausdruck, daß das Fleisch im

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 415



Insofern kann auch der Traumrahmen der Allegorien und der explizit diskursiv-
künstliche Charakter dieser Dichtungen als eine Form der literarischen Verhandlung
des ethischen Problems der rechten Minne verstanden werden, in dem die fleischli-
che Minnegewährung neutralisiert wird und so zum Prozess einer literarisch vermit-
telten Ethisierung auf Basis der zugrundeliegenden Lust führt. Der Traumrahmen ist
Modus des ‚paradoxe amoureux‘, in welchem die ethisch problematische Lust zum
Motor einer Ethisierung werden kann, der nur funktioniert, weil die Lust, die ihn an-
treibt, zugleich suspendiert werden muss.357 Es bleibt festzuhalten, dass Schönheit
der Frau hier als Zeichen gesetzt ist, jedoch nicht etwa für Tugend oder Adel, sondern
als Äquivalent des Genitalen.358

Diese Zeichenrelation zwischen körperlicher Schönheit und dem Genital ist es
auch, welche im Disput der Frau mit ihrer fut im sogenannten Rosendorn (13./15. Jh.)359

zum Tragen kommt, wenn die Vulva ihre Trägerin auffordert, auch an ihr Wohl zu den-
ken, und der Frau vorhält, dass diese allein um ihretwillen – also der Vulva halber –
geliebt werde:

Die fut sprach zu der junckfrawe:
‚Des sult ir mir glauben.
Wann ewr schon vil lobes hot,
Meyn brevn mir nit vbel stat.
Ein ycklich ding man liben sol

Traumzustand auf natürliche Weise erregt wird und das, was es auf natürliche Weise gesammelt hat,
durch die Geschlechtswege ausscheidet. [...] Und wenn schließlich das (auf der Vorstellung allein beru-
hende) Gedankenbild, das der denkende Verstand des Sprechenden zur Gestalt werden läßt, sich so in
der Vision des Träumenden Ausdruck verschafft, daß zwischen ihm und der wirklichen Vereinigung
der Leiber nicht zu unterscheiden ist, wird unmittelbar das Fleisch erregt, und es erfolgt, was dieser
Erregung zu folgen pflegt. Und das geschieht gleichwohl ebenso ohne Sünde, wie auch der wache
Mensch ohne zu sündigen darüber spricht, der zweifellos, um davon sprechen zu können, es gedacht
haben muß.“
 Zum Problem des ‚paradoxe amoureux‘ für den Sang vgl. jüngst: Rüdiger Schnell: Tod der Liebe
durch Erfüllung der Liebe? Das paradoxe amoureux und die höfische Liebe. Göttingen 2018.
 Es sei in diesem Zusammenhang noch einmal an die bereits zitierten Verse aus dem Planctus natu-
rae des Alanus ab Insulis erinnert, in welchem die Zeichenfunktion des schönen Körpers für die verbor-
gen liegenden Genitalien explizit gemacht wird, wenn dieser Körper zu deren ‚Vorspiel‘ (praeludium)
wird: Cetera vero quae thalamus secretior absentabat meliora fides esse loquatur. In corpore etenim vul-
tus latebat beatior cuius facies istentabat praeludium. – Übers. (Köhler): „Das Übrige – ein geheimeres
Gemach hielt es verborgen – sei noch besser, so legte es die Vermutung nahe. Denn in ihrem Leib lag
unsichtbar eine noch glücklichere Gestalt, von dessen Freude die äußere Erscheinung nur ein Vorge-
schmack war“ (Alanus: Planctus, Prosa 1, S. 58).
 Der Rosendorn wird hier und im Folgenden zitiert nach: Codex Karlsruhe 408. Bearbeitet von Ur-
sula Schmid, Bern/München 1974 (Bibliotheca Germanica 16), S. 562–568. – Nach dem Fund eines
Handschriftenfragments ist der Rosendorn nun ins 13. Jh. datierbar; vgl. hierzu Nathanael Busch: Höfi-
sche Obszönitäten? Ein ‚Rosendorn‘-Fund und seine Folgen. In: ZfdA 148 (2019), S. 331–347. Der Codex
Karlsruhe 408, nach dem hier zitiert wird, wird auf die erste Hälfte des 15. Jhs. datiert.

416 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Noch seiner varb, das stet wol.
Jch bin bravn vnd wol becleit,
Envollen dick vnd dor zu breyt;
So sint ir, libe frawe meyn,
Rosem var mit lichtem schein,
Mynnecklich vnd wol gestalt.
Vil lobes wirt vor euch gezalt,
Das kumpt alles von mir.‘
(Der Rosendorn, Vv. 125–137)360

Der hier hergestellte Zusammenhang zwischen Schönheit und Genital bewahrheitet
sich sogleich. Die Frau, die ihrer Vulva nicht glaubt und sie fortschickt, trifft auf einen
Ritter, für den sowohl ihre Jugend und ihre Schönheit als auch ihre tugent zu einem
Versprechen für etwas werden, das er enttäuscht sieht, als sich herausstellt, dass sie
mittlerweile keine Vulva mehr hat:

Si wolt eyn ritter treutten,
Der ir vil gedinet het.
Die jungfraw des ritters bet
Leystet jn dem synne
Das sie wolt verdyn mynne,
Ob er ir dient vmb ir iugent,
Durch ir schon, durch ir tugent.
Also verwag sie sich gar.
Zu hant wart der ritter gewar,
Das sie der fut nit enhet.
Hort, wie iemerlicher er tet,
Der ir ye mit dinst pflag:
Do er newr ein nacht bey ir lach,
Do wart offentlich gesagt,
Das kein fut het die meyt.
(Der Rosendorn, Vv. 176–190)

Die Pointe des Rosendorns könnte nun jedoch ausgerechnet darauf zulaufen, dass die
Selbstüberwindung der weiblichen Natur, die durch die realisierte Metapher des vom
Leib getrennten Genitals auserzählt wird, eben nicht – wie bei Marcia (Ars vers. I.55) –
zur Transzendierung ihres Geschlechtes führt, sondern von der ‚Öffentlichkeit‘, in der
der Ritter die jungfraw verleumdet, als Mangel wahrgenommen wird. Eine Frau, die

 Der Zusammenhang zwischen der Schönheit der Frau und der Wirkung der fut ist im Dresdener
Rosendorn (Ro1) noch deutlicher ausformuliert, etwa: Vil liebu fraw wend ir | Von ewer ſchoͤni wiſſen
dank | Euch wer auch der dienſt krank | Den man durch ewer ſchoͤni taͤt | Jch wen daz man euch selten
baͤt | Durch ewer ſchoͤn vmm ewern leib | Ez ward nie ſo ſchoͤnes weib | Hett ſi der fud nicht | Jr ſchoͤn wer
gar entwicht (Vv. 31–40; zitiert nach der Transkription d. Vv. 107–217 bei Busch, Höfische Obszönitäten,
S. 341 f.).

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 417



nicht über ihr Genital definiert ist, erfüllt die Anforderung ihres Körpers nicht – hierin
ähnelt sie Beroe (Ars vers. I.58).

Während hier jeweils die Schönheit des weiblichen Körpers als Signum des Geni-
tals fungiert, findet sich der umgekehrte Fall in einer obszönen Minnerede, die im
1. Drittel des 15. Jahrhunderts überliefert ist. Das Lob der guten Fut (Z34),361 eine kurze
‚Minnerede‘ von 82 Versen, eröffnet mit einer Sentenz – Ez ist alweg der welte louf | daz
an der liebe lît der kouf (Vv. 1 f.) – und zählt dann Dinge auf, an denen sich unter-
schiedliche Menschen erfreuen. Den Einen erfreut der Mai, einen Anderen das Turnier,
der Jagdvogel, das Trinken, Hetzjagd, Tanzen, Frauen, üppig tant (V. 11), gute Klei-
dung, Bücher oder das Reisen (vgl. Vv. 3–16). Derjenige, der hat, was ihn erfreut, sei
stets guten Mutes (Vv. 17 f.). Mehr als all dies jedoch erfreue das sich in diesem Moment
erstmals artikulierende Ich des Textes zweifelsfrei ein guotiu fut sicherlich, | wan swaz
man hœret oder siht | deist gên einer guoten fut niht (Vv. 19–22). Es folgt eine anaphori-
sche Auflistung all derjenigen Dinge, die ein guotiu fut bewirke: eine „gute Möse“ sorge
dafür, dass die Vögel schrien, die Esel wieherten, die Pfauen Rad schlügen, die Katzen
maunzten, sie mache frische Haut, reize Tiere und Menschen, bringe Mönche zum Tan-
zen, mache rinzen ranzen (V. 30).362 In der anaphorischen Reihe wird offenkundig
die – in den lateinischen Allegorien in aller Ernsthaftigkeit durchgeführte – prokreative
Kraft des natura-Prinzips, der geschlechtlichen Fortpflanzung, komisiert und auf das
weibliche Genital als Ursache der Lust und Freude und damit als Motor der Generativi-
tät übertragen. Die anschließenden beiden Verse bestätigen den Zusammenhang ex-
pressis verbis, indem sie die zentralen Konzepte (natura und creatura) einführen: einr
guoten fut von nâtûr | der fröut sich alliu crêatûr (Vv. 31 f.).

Der überraschende Umschlag erfolgt jedoch mit der Ankündigung, zu explizieren,
wer diu guote sî | diu mich machet sorgen frî (Vv. 33 f.), denn was hieran anschließt, ist
keinesfalls eine nähere Ausführung über die Vulva (eben die angekündigte guotiu fut),
sondern zunächst eine descriptio membrorum, die Antlitz, Augenbrauen, gerade Nase,
roten Mund, Wange, Kinn, Kehle, schließlich die Brüste, die durch den Ausschnitt
sichtbar sein sollen, den Körper als Ganzes und schließlich einen vornehmen Gang
enumeriert, bevor dann tatsächlich die Erfordernisse an eine gute Vulva und Vagina
ausgeführt werden (schön rund, vorne offen, mit Haar besetzt, rot gefärbt, weder zu

 Vgl. Klingner/Lieb, Handbuch der Minnereden, S. 1019 f. – Das Lob der guten Fut findet sich in:
Fvtilitates germanicae medii ævi ad fidem codicvm manv script. nvnc primvm editæ. Hrsg. von Franz
Pfeiffer (?), [ohne Ort] 1864, S. 10–14, wonach hier auch zitiert wird. – Eine Neuausgabe mit Überset-
zungen und Kommentierung haben Albrecht Classen/Peter Dinzelbacher: Futilitates Germanicae Medii
Aevi redivivae. Erotisches und Obszönes in der Literatur des deutschen Spätmittelalters. Edition, Über-
setzung und Kommentar. In: Mediaevistik 21 (2008), S. 139–157, vorgelegt. – Zum Lob der guten Fut
vgl. zudem Konrad Konrad Kunze: Art. Lob der guten Fut. In: 2VL 5 (1985), Sp. 869 f., welcher den Text
eine „Obszönrede“ nennt.
 Zu diesem unverständlichen Vers vgl. Classen/Dinzelbacher, Futilitates, S. 147, Anm. 6.

418 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



weich noch zu hart, nicht zu weit und nicht zu eng, damit man gut hinein gelange).
Die „gute Möse“ ist also:

ein wîplich bilde wol gestalt,
weder ze jung noch ze alt,
hât diu lieplich angesicht,
ir ougen brâwen wol gericht,
und ist ir ouch diu nase sleht;
schickt sich der munt dar zuo reht,
als er von rœte brinne;
sint denn ir wange, ir kinne
unde ouch dâ zuo ir kel
von liehter varwe schône und hel
und denne vorn an dem gerüste,
an ir herzen tâvel, brüste,
daz die her für bûzen
und ûz dem houbtloch lûzen
als ein tûbe ûz einem kruog;
ist ir der lîp dar zuo kluog,
weder ze kurz noch ze lang,
und dâ bî ein hübscher gang,
weder ze grôz noch ze klein,
und denne zwischen ir bein
ein rûchiu fut gefletzet
und ûf ein herten ars gesetzet,
der trucken ist unde heiz
und gebræmt umb den kreiz,
vaste gebüest und vornân offen;
hât sie denn daz glücke troffen,
daz sie hât brûnez hâr
vaste gebacket âne gevâr,
obene wol umbewelbet,
innen rôtvar unverselbet,
als si besetzet sî mit lösch,
weder ze linde noch ze rösch,
weder ze wît noch ze enge,
daz man âne grôz gedrenge
hübschlîch dar în komen mag:
so gelebte ich nie sô lieben tag,
ich næms für silber und für golt,
ich næm si für der künege solt,
ich næms für tanzen und für reien,
ich næm si für den süezen meien,
ich næms für alle jagende hunde,
ich næms für alle rôte munde,
ich næme si für verrer vil,
für aller hande verspil:
man kann sich niht erdenken,
daz sich tiefer müge gesenken

IV.2 Die descriptio membrorum in der lateinischen und volkssprachlichen Dichtung 419



in mînes herzen grunt und muot
denne ein guotiu fut tuot.
(Lob der guten Fut, Vv. 35–82)

Das Lob der guten Fut ist in seiner drastischen Gleichsetzung der ganzen Frau mit der
Vulva sicherlich so obszön wie ungewöhnlich, gleichwohl referiert es auf ein präexis-
tentes Diskursmuster, welches den Ermöglichungshorizont der komisierenden Verein-
deutigung bildet. Nur weil er in drastischen Worten eine kulturelle Logik reformuliert,
produziert der Text einen Sinn, der über die bloße Objektifizierung hinaus geht und
diese legitimiert.

Wenn in Chrétiens de Troyes Cligès der Vater des Protagonisten, Alixandre, in
einem langen soliloquim eine descriptio membrorum seiner Gliebten gibt, nachdem er
angekündigt hat, von dem Pfeil Amors zu sprechen, der ihn im Auge getroffen und ver-
liebt gemacht habe, so ist der Unterschied zwischen der Gleichsetzung von Teilen des
Pfeiles (Schaft, Federn, Spitze) mit Körperteilen und der Gleichsetzung von Körper und
Genital letztendlich nur noch ein gradueller.363 Und auch der narrative Bogen der
Gâwân-Orgelûse-Handlung in Wolframs Parzival wird von der Anziehung eröffnet, die
Orgelûse in Gâwân durch ihre – von keiner weitere tugent flankierte – Schönheit aus-
löst, und läuft bis zu jenem Punkt, an dem Gâwân in den Genuss ihres Genitals
kommt.364 Die Funktionalisierung weiblicher Schönheit im Rahmen der Narration ist
hier wie dort dieselbe, nämlich letztlich diejenige, die auch schon die Ars versificatoria
eingefordert hat: Die Darstellung von weiblicher Schönheit führt handlungslogisch zu
Lust und zu – zumindest versuchtem – Beischlaf.

 Vgl. Chrétien de Troyes: Cligès. Auf der Grundlage des Textes von Wendelin Foerster übers. u.
komm. von Ingrid Kasten. Berlin/New York 2006, Vv. 770–860.
 Vgl. Wolfram von Eschenbach: Parzival 643,28–644,1: er vant die rehten hirzwurz, | diu im half daz
er genas | sô daz im arges niht enwas: || Diu wurz was bî der blanken brûn.

420 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



IV.3 Rückkopplung: Organe und Organisationen – Der diskursive
‚Ort‘ der descriptio pulcre puelle in der Anthropologie
des Mikrokosmos (Bernardus Silvestris)

‚Und Leben?‘
‚Auch. Auch, Jüngling. Auch Oxidation. Leben ist hauptsächlich bloß Sauerstoffbrand des Zel-
leneiweiß, da kommt die schöne tierische Wärme her, von der man manchmal zu viel hat. Tja,
Leben ist Sterben, da gibt es nicht viel zu beschönigen – une destruction organique (...)‘

(Thomas Mann: Der Zauberberg, 5. Kapitel: Humaniora)

Bei Frau Merkel werden wir Zeuge, wie Geist und Natur zusammenfinden, und eben deshalb ist
sie schön. (Martin Walser: Die Stille Wucht der Frau Merkel365)

Die Ergebnisse der bis hierher angestellten Analysen sollen in einem letzten Schritt auf
eine verbindende Perspektive zusammengeführt werden. Dabei soll gezeigt werden,
dass
(1) die eingangs demonstrierte Anthropologie, in welche die descriptio membrorum/su-

perficialis bei Matthäus von Vendôme (Ars versificatoria) eingebunden ist (vgl. Kap.
IV.1.1), und

(2) das diskursive Implikat der Prokreativität körperlicher Schönheit (vgl. Kap. IV.2.2)
sowie

(3) die metonymische Dimension, welche weibliche Schönheit und Genitalität aneinan-
der koppelt (vgl. Kap. IV.2.4),

ihren gemeinsamen Fluchtpunkt in einem spezifischen Körpermodell finden. Dabei
kann kontrastiv die männliche descriptio membrorum herangezogen werden, die dem
Prototyp des Menschen – Adam – im Zuge von Genesis-Retexten zugeordnet wird.

Als Beispiel kann hier die sogenannte Cosmographia des Bernardus Silvestris die-
nen.366 Dieses Prosimetrum ist erkennbar das Vorbild und der Bezugspunkt nicht nur
für die Allegorien des Alanus ab Insulis,367 sondern ist zudem von signifikantem Ein-

 In: DER SPIEGEL 46/2018 (10.11.2018), S. 126–129.
 Die Cosmographia, die teilweise auch unter dem Titel De Universitate Mundi firmiert, wird hier
und im Folgenden unter Beigabe der Übersetzung zitiert nach: Bernardus Silvestris: Poetic Works. Hrsg.
u. übers. von Winthrop Wetherbee, Cambridge (Massachusetts)/London 2015 (= DOML 38), S. 1–181.
Der lateinische Text dieser Ausgabe basiert auf derjenigen von Peter Dronke (Leiden 1978). – Ich habe
mich damit gegen die deutsche Übersetzung von Wilhelm Rath entschieden, die dieser veröffentlicht
hat als: Bernardus Silvestris: Über die allumfassende Einheit der Welt. Makrokosmos und Mikrokos-
mos. 2. Aufl. Stuttgart 1989 (Aus der Schule von Chartres 1), welcher die textkritisch problematische
Ausgabe: Bernardi Silvestris De Mundi Universitate Libri Duo sive Megacosmus et Macrocosmus. Hrsg.
von Carl Sigmund Barach, Johann Wrobel. Innsbruck 1876, zugrunde liegt. Zudem muss Raths Überset-
zung als von seinem anthroposophischen Interesse (vgl. Raths Vorwort, S. V–XVI) überformt gelten.
 Vgl. hierzu bspw. Alain of Lille: Literary Works. Hrsg. von Winthrop Wetherbee. Cambridge (Mas-
sachusetts)/London 2013 (DOML 22), S. x–xvi.

IV.3 Rückkopplung: Organe und Organisationen 421



fluss auf die Poetiken (Matthäus von Vendôme und Gervasius von Melkley) gewesen.368

Die hier allegorisch erzählte Schöpfung der Welt (des Makrokosmos) und des Menschen
(des Mikrokosmos) durch Nous, Entelechia, Natura und Physis bildet zugleich den
Grundstock für das allegorisierte Erzählen vom weiteren Lauf der Welt, den Alanus mit
seinen Allegorien fortsetzt. Die Gesamtschau der relativ kurz hintereinander entstehen-
den allegorischen Texte, die im Rahmen der vorliegenden Arbeit besprochen worden
sind, zeigt, wie die jeweils anschließenden Texte schrittweise die Auserzählung der his-
toria der Welt vervollständigen:369 Nachdem die Cosmographia mit der Einrichtung der
Welt und der Erschaffung des Menschen sowie der Einrichtung der generativen Zeu-
gungskraft durch Natura begonnen hat, erzählt Alanus mit seinem Prosimetrum De
planctu naturae von der Klage der Natur gegen den entarteten Gebrauch der fleischli-
chen Lust, wobei ein Schwerpunkt auf das Grenzphänomen der ‚sodomitischen Sünde‘
gelegt wird. Während die Cosmographia den Beginn der Welt parallel zum ersten Buch
Mose gestaltet, wird mit der sodomitischen Sünde und den Troja-Referenzen aus der
Zeit ante gratiam erzählt. Der Anticlaudianus wiederum berichtet – akzeptiert man eine
‚historische‘, das heißt christologische Grundbedeutung – von der Erschaffung des
‚neuen Menschen‘, für den, wiederum auf Betreiben der Natura, Gott ein weiteres Mal
in den Lauf der Schöpfung eingreift, um eine makellose Seele zu schaffen. Hierzu bietet
das Epithalamium beate Marie Virginis des Johannes von Garlandia den nachträglichen
marianischen Gegenentwurf. Der Architrenius des Johannes de Hauvilla erzählt mit dem
in der Welt suchenden ‚Erzweiner‘ von einem Menschen sub gratia, der im Bewusstsein
der eigenen Sünderexistenz Natura anruft, um – zwischen weltlichen Ethiken und Mo-
ralen (Artushof, die antiken Philosophen) hin und her irrend – schließlich zu einer

 Matthäus gibt an, Schüler des Bernardus Silvestris in Tours gewesen zu sein; vgl. Epistel 1,
Vv. 69 f. In: Mathei Vindocinensis Opera. Bd. 2: Piramus et Tisbe – Milo – Epistulae – Tobias. Hrsg.
von Franco Munari. Rom 1982, dort: S. 90: Me docuit dictare decus Turonese magistri | Silvestris, studii
gemma, scolaris honor. In der Ars versificatoria des Matthäus wird die Cosmographia (Macrocos-
mus 3,41 f.) des Bernardus zudem explizit zitiert, wenn der Tropus des Antithetons durch Substantiv-
gebrauch exemplifiziert werden soll (Ars vers. 3,28: Per nomina substantiva, ut in libro Cosmographie
Bernardi: || In stellis Codri paupertas, copia Cresi, | Incestus Paridis Ypolitique pudor. – Übers. [Knapp]:
„Durch Substantive, wie in Bernhards Cosmographia: || ‚In den Sternen (steht) die Armut des Cordus,
der Reichtum des Croesus, der Ehebruch des Paris, die Keuschheit des Hippolytus.“) – Gervasius von
Melkley diskutiert in seiner Ars poetica ausführlich Verse der Cosmographia (hier bspw.: Microcos-
mus 14,165 f.). Vgl. Gervasius von Melkley: Ars poetica 144,6–145,3. – Seit Faral, Huntarian, S. 80–88,
spekuliert die Forschung über eine verlorene Poetik des Bernardus Silvestris (vgl. bspw. Gräbener,
Gervasius, S. XXV-XXVII). Mittlerweile wird erwogen, dass hiermit die Cosmographia selbst gemeint
sein könnte (vgl. Wetherbee, Bernardus Silvestris, S. xii).
 Dass zwischen den Allegorien ein enger, intertextueller Bezug besteht, ist in der Forschung bereits
diskutiert worden; vgl. hierzu Bezner, Wissensmythen, hier bes. S. 54 f., der die Reihe Cosmographia –
Anticlaudianus – Architrenius diskutiert: „Mit der um 1148 entstandenen ‚Cosmographia‘ des Bernardus
Silvestris beginnt eine der nachhaltigsten, komplexesten, intertextuell dicht gefügten ‚Serien‘ der mit-
telalterlichen Literatur seit dem 12. Jahrhundert.“ Das Epithalamium des Johannes von Garlandia, das
ich als marianische Reaktion auf den Anticlaudianus verstehe, thematisiert Bezner hier nicht.

422 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



‚weltlichen‘, einer mittleren Lösung zwischen Sünde und Heiligung zu gelangen, indem
er zur Mäßigung findet, welche er in Gestalt der allegorischenModerantia ‚heiratet‘. Die
allegorischen Gedichte schreiten dergestalt systematisch und einander ergänzend den
Horizont der gesamten historia, also des als tatsächlich geglaubten Weltenlaufs von der
Schöpfung bis zur Vorausdeutung auf das Endgericht einerseits sowie andererseits den
im Subjekt auf Dauer gestellten Weg einer Besserung ab, von welchem sie in integu-
mentaler Einkleidung erzählen.370

Die Cosmographia beginnt mit der noch ungeformten Materie des ersten Schöp-
fungsmomentes (Megacosmus 1, V. 1 f.) und endet bei den Gliedern des Menschen, von
denen das Glied nach einer langen Aufzählung der Bestandteile des Körpers (Microcos-
mus 14, Vv. 1–166) als letztes genannt wird und den Zielpunkt des Werks der Natura
bildet (ebd., Vv. 167–170371), bevor der Text anschließend eine allgemeine Summe zieht,
in der die Prokreation über die künftigen Generationen dargestellt wird (ebd.,
Vv. 171–182372). Ich gebe die Inhaltszusammenfassung Kurt Flaschs wieder:

Am Anfang tritt Natura selbst auf; sie beklagt bei Gott die Formlosigkeit der Materie. Sie wendet
sich an Nus oder die göttliche Providenz, er möge der noch chaotischen Silva, das ist: der Hyle,
Gestalt geben. Nus ist bereit, Natura zu helfen. Er besichtigt erst einmal die formlose Materie, die
alles Werden ermöglichen könnte, aber die Formkräfte sich im Widerstreit verzehren lässt. Nus
stellt zunächst im Stoff die Ordnung wieder her. Die vier Elemente entstehen und verbinden sich
friedlich miteinander. Nus ist mit seinem Werk zufrieden und geht, nachdem die Stoffgründe ge-
schaffen sind, zur Bildung von Seelen über. Es erscheint Endélechie (Entelechie), die Gemahlin
des Kosmos, die Mutter aller lebenden Wesen. Es folgt die Trennung des Äthers und der Sterne,
der Erde und des Meeres. Der Dichter nimmt die Gelegenheit, Gott und die himmlischen Heer-
schaaren vorzustellen. Anlässlich der Entstehung der Sterne erzählt er kurz die Geschichte der

 Es sei daran erinnert, dass sich Textzeugen finden lassen, die den Allegoriker Alanus als historicus
auffassen; vgl. Kap. IV.2.2, S. 370.
 Defluit ad renes, cerebri regione remissus, | sanguis, et albentis spermatis instar habet. | Format et
effingit sollers Natura lirquorem, | ut simili genesis ore reducat avos. – Übers. (Wetherbee): „Blood sent
forth from the seat of the brain flows down to the loins, bearing the image of the shining sperm. Artful
Nature imbues the fluid with form and likeness, that conception may reproduce the forms of
ancestors.“
 Influit ipsa sibi Mundi Natura; superstes, | permanet et fluxu pascitur usque suo. | Scilicet ad
summam rerum iactura recurrit, | nec semel, ut possit saepe perire, perit. || Longe disparibus causis
mutandus in horas, | effluit occiduo corpore totus Homo. | Sic sibi deficiens, peregrinis indiget escis, |
sudat in hoc vitam denihilatque dies. || Membra quibus mundus non indiget, illa necesse est | Physis
in humana conditione daret: | excubias capitis oculos, modulaminis aures, | ductoresque pedes omnifi-
casque manus. – Übers. (Wetherbee): „The life of the Universe flows back into itself; it survives itself
and is nourished by its very flowing away. For whatever is lost only merges again with the sum of
things, and that it may die perpetually, never dies wholly. | But Man, subject at all times to the
effects of dissimilar forces, wholly passes away with the failure of his body. Unable to sustain him-
self, and wanting nourishment from without, he exhausts his life, and a day nullifies his existence. |
In creating man [= Microcosmus; F. D. S.] it was necessary that Physis bestow limbs of which the
universe [= Macrocosmus; F. D. S.] has no need: eyes to keep watch in the head, ears for varying
sound, sure feet to bear him, and allcapable hands.“

IV.3 Rückkopplung: Organe und Organisationen 423



Menschheit, einschließlich der Menschwerdung Gottes, die in den Sternen geschrieben ist. Er er-
klärt die Sternenstände, die sieben Planeten und die vier Winde. Der Himmel lässt alle Lebewesen
entstehen – alle Arten der Tiere, die Bäume und die Früchte. Das ätherische Feuer befruchtet
alles; so kommt es in der ewigen Materie zur ewigen Wiederherstellung der Formen, die den ewi-
gen Schöpfer abbilden. Alles drängt zur Ewigkeit – der Stoff, der Nus, die Weltseele. Die sinnliche
Welt geht zu ihrem Ursprung zurück – zu intelligiblen Welt, die ewig ist.

In zweiten Teil schafft Nus den Menschen, den Mikrokosmos. Den Makrokosmos hat er ohne
Helfer zustande gebracht, aber jetzt braucht er die Mitarbeit von Urania und Physis; Physis ist mit
Natura nicht identisch. Natura begibt sich auf die Himmelsreise, um Urania unter den Sternen zu
finden. Unterwegs begegnet sie Seelen, die zu Pluto hinabsteigen. Sie durchquert Milchstraße und
Wendekreis, sie steigt auf zum Äther, wo sie den Usiarchen (den Wesensherren) trifft. Danach erst
findet sie Urania. Diese ist bereit, den Menschen zu formen, da die Seele des Menschen, kennt sie
erst die Geheimnisse des Geschicks und der Sterne, wieder vergöttlicht zum Himmel zurückkehren
kann. Aber zuerst steigen Urania und Natura auf zum „Guten selbst“ (Tugaton = to agathon, das
höchste Gute Platons). Dann müssen sie aber wieder absteigen durch den Äther und die Planeten-
sphäre. Sie treffen auf den bösen Usiarchen Saturn, der seine Kinder frisst, eilen aber weiter zu
Jupiter, der Fässer mit Honig und Absinth bereithält: Von ihnen sollen die Seelen kosten, bevor
sie in den Leib hinabsteigen. Urania und Natura durchqueren die Sphären von Mars, Merkur und
der wohltätigen Venus. Sie kommen schließlich in den Mondkreis, unterhalb dessen die Menschen
leben, die immer auch mitbestimmt sind von der Wandelbarkeit des Stoffes. An der Grenze der
Mondsphäre, in der Mitte der goldenen Kette, begegnet ihnen eine große Schar von Geistern. Das
gibt Anlass zu Erklärungen. Physis ruft ihre beiden Töchter herbei, Theorie und Praxis. Nus
kommt, und die Formung des Menschen beginnt. Urania bildet die Seele, Physis den Körper,
Natura fügt beide zusammen. Jede dieser Urkräfte hat ihre Weise, an die Herkunft zu erinnern:
Urania hat den Spiegel der Providenz, Natura die Tafel des Geschicks, Physis das Buch des Erin-
nerns. Natura drängt ihre Schwestern zur Arbeit, Physis erklärt, warum sie so schwierig sei. Zu-
erst muss die oberste Einheit – Gott – die Verschiedenheit, die in der Hyle liegt, eingrenzen. Die
oberste Einheit limitiert diese, indem sie zuerst die Elemente, dann die Wesenheiten, zuletzt die
Qualitäten festsetzt. Dann zieht Physis aus den Elementen die rechten Qualitäten hervor, damit
sie die Säftekombination des menschlichen Leibes bilden. Dann zeichnet sie die Gestalt des
menschlichen Leibes; sie formt ihn als Abbild des Makrokosmos. Sie baut den menschlichen
Kopf, so dass dort die Phantasie, Vernunft und Gedächtnis residieren. Es folgen die einzelnen
Sinne, die aufgrund ihrer Verwandtschaft mit den Elementen je spezifisch wahrnehmen. Der
Autor beschreibt die einzelnen Sinneswahrnehmungen: das Sehen, das Hören, ohne das es
keine Kulturvermittlung gebe, das Schmecken und Riechen, das Tasten, das im Dienst der Liebe
stehe. Er beschreib die einzelnen Organe: Herz, Leber, Magen usw.; die Geschlechtsorgane inter-
essieren ihn besonders: Sie bereiten uns Vergnügen, sie sichern die Fortdauer der Art und besie-
gen so die Sterblichkeit. Durch sie teilt Natura ewige Fortdauer mit.373

Über den Körper, den Natura und ihrer Dienerin Physis bilden, heißt es in der der
Widmungsvorrede vorangestellten Zusammenfassung (Summa Operis): Physis itaque
de quattuor elementorum reliquiis hominem format, et a capite incipiens, membratim
operando, in pedibus opus suum feliciter consummat.374 Zwar enthält diese Paraphrase

 Flasch, Das philosophische Denken, S. 272–274.
 Übers. (Wetherbee): „And so Physis forms Man out of the remainder of the four elements, and be-
ginning with the head, and working limb by limb, completes her work appropriately with the feet.“

424 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



des Inhalts diejenigen Reizworte, welche in der Forschung geradezu als die Formel
der sogenannten ‚descriptio pulchritudinis‘ gegolten haben – Physis „beginnt beim
Kopf und endet bei den Füßen“ –, es ist jedoch offenkundig, dass diese Art der de-
scriptio mit der bis hierher besprochenen descriptio membrorum beziehungsweise de-
scriptio superficiale, wie sie die Helena-descriptiones des Matthäus von Vendôme
repräsentieren, nicht viel gemein hat.375 In letzterer wäre die Darstellung all jener Ele-
mente, die hier das zentrale Interesse bilden, nicht vorstellbar. Dies erklärt sich nicht
zuletzt aus unterschiedlichen Funktionalisierungen im Rahmen desselben anthropo-
logischen Modells. Während es in der Darstellung der Helena – und aller helenaför-
migen Frauen – um die (narrative) Plausibilisierung männlicher Lust durch den
schönen weiblichen Körper entsprechend wahrheitsfähiger Diskurslogik geht, dient
die Beschreibung des ersten Menschen als Mensch schlechthin einem im engeren
Sinne ‚physiologisch-anatomischen‘ sowie ‚kosmischen‘ Interesse und nicht der Dar-
stellung seiner äußeren Schönheit. Insofern hier eine ‚Schönheit‘ thematisch wird, so
ist dies – wiederum im Sinne Augustins – die Schönheit des Körpers in Hinblick auf
seine wohlgestaltete physiologische Einrichtung und Zweckmäßigkeit seiner Organe,
nicht jedoch sein Schönsein an der Oberfläche. Es ist also nicht das ‚sinnlich Schöne‘,
das anderenorts Helena von allen anderen Frauen abhebt, welches hier im Fokus
steht, sondern mithin die intelligible Schönheit des wohlgestalteten menschlichen
Organismus. So heißt es bereits im ersten, dem Macrocosmus gewidmeten Teil der
Cosmographia:

Ex mundo intelligibili Mundus sinsibilis perfectus natus est ex perfecto. Plenus erat igitur qui ge-
nuit, plenumque constituit plenitudo. Sicut enim integrascit ex integro, pulchrescit ex pulchro, sic
exemplari suo aeternatur aeterno. (Bernardus Silvestris: Cosmosgraphia, Megacosmus 4.10)376

Diese gegenüber dem sinnlich Schönen (mit Augustinus: sinsibiliter pulchra) vorran-
gige intelligible Schönheit des wohlgestalteten menschlichen Organismus (corporea
pulchritudo377), die aus der ‚höchsten‘ beziehungsweise ‚wahren‘ Schönheit herrührt

 Im Sinne einer descriptio superficiale versteht auch Brinker-von der Heyde, Geliebte Mütter, S. 63
f., den Passus aus der Cosmographia des Bernardus. Sie schreibt im Kontext der Diskussion der Figuren
Herzeloyde und Blanscheflur (ebd.): „Das spätestens seit dem Hohelied vorgegebene und in allen Rhe-
toriken gültige Beschreibungsraster des menschlichen Körpers ist die Nennung einzelner Körperteile
von oben nach unten analog zur Reihenfolge, in der auch die Natur bzw. der Schöpfergott seine Lebe-
wesen erschafft“, woraufhin im Anschluss der in Rede stehende Satz aus der Summa Operis der Cosmo-
graphia zitiert wird.
 Übers. (Wetherbee): „From the intelligible universe the sensible Universe was born, perfect from
perfect. The generative source exists in fullness, and this fullness ensured the fulness of its creation.
For just as the sensible Universe participates in the flawlessness of its flawless model, and waxes beau-
tiful by its beauty, so by its eternal exemplar it is made to endure eternally.“
 Zur Differenz von ‚sinnlich Schönem‘ und ‚körperlicher Schönheit‘ vgl. bspw. Augustinus: De vera
religione XXX.56.153: Gegenüber dem ‚sinnlich Schönen‘ ist die ‚körperliche Schönheit‘ bei Augustinus
als intelligible Kategorie gefasst, die sich nicht dem Auge, sondern dem Verstand/Geist darbietet. Als

IV.3 Rückkopplung: Organe und Organisationen 425



und nicht mit dem Schönsein der descriptio membrorum identisch ist, teilt der Mensch
letztlich auch mit demWurm, über den es in De vera religione heißt:

217. Necesse est autem fateamur meliorem esse hominem plorantem quam laetantem vermiculum.
Et tamen vermiculi laudem sine mendacio ullo copiose possum dicere, considerans nitorem colo-
ris, figuram teretem corporis, priora cum mediis, media cum posterioribus congruentia et unitatis
appetentiam pro suae naturae humilitate servantia, nihil ex una parte formatum quod non ex al-
tera parili dimensione respondeat. 218. Quid iam de anima ipsa dicam vegetante modulum corpo-
ris sui, quomodo eum numerose moveat, quomodo appetat convenientia, quomodo vincat aut
caveat obsistentia quantum potest, et ad unum sensum incolumitatis referens omnia, unitatem
illam conditricem naturarum omnium multo evidentius quam corpore insinuet?

(Augustinus: De vera religione XLI.77)378

Die Beschreibung des menschlichen Körpers, welcher in der Cosmosgraphia von Physis
erschaffen wird, ist gänzlich auf seine Funktionsweise ausgerichtet. Die letzte Prosa
(Microcosmus 13) und das letzte Metrum (Mircocosmus 14) sind der Erschaffung des
Leibes gewidmet, welche mit der Zusammensetzung aus der Silva, beginnt, die als defi-
zient dargestellt wird.379 Über die Einrichtung der harmonischen Säftemischung im

‚erschlossene‘ Kategorie verweist sie für Augustinus vor allen Dingen auf die Kategorie selbst und
damit auf die Grundlage seines Urteilens, nämlich ihre Begründung in Gott. Das sinnlich Schöne und
die körperliche Schönheit sind daher nicht identisch, wiewohl sie koinzidieren können. – Diese Tren-
nung findet sich auch noch in Hugos von Sankt Viktor Kommentar zu den Himmlischen Hierarchien des
Pseudo-Dionysius Areopagita; vgl. hierzu Kap. II.1 u. II.2.2. Aus ihrer Nichtbeachtung entsteht m. E. ein
traditionsreiches Forschungsmissverständnis, auf welchem die Rekonstruktion einer zu unmittelbar
anagogisch verstandenen mittelalterlichen ‚Ästhetik‘ gründet.
 Übers. (Thimme): „217. Ein weinender Mensch ist besser als ein fröhlicher Wurm, doch könnte ich
auch zum Lob des Wurmes, ohne zu lügen, vielerlei vorbringen. Man braucht ja nur seine hübsche
Färbung [nitor coloris; F. D. S.] zu betrachten, die rundliche Gestalt seines Körpers, wie sein Vorderteil
zur Mitte und diese wieder zum Hinterteil stimmt und wie alles der Niedrigkeit des Geschöpfes entspre-
chend nach Einheit strebt. Da gibt es nichts auf der einen Seite, dem nicht auf der anderen ein gleich-
geformtes Gegenstück entspräche. 218. Und was wäre vollends von der Seele zu sagen, die diesen
ärmlichen Leib belebt, wie sie ihn nach Zahlenmaß bewegt, wie sie das ihm Zusagende erstrebt, entge-
genstehende Hindernisse nach Möglichkeit überwindet oder ihnen ausweicht und alles auf den einen
Sinn der Selbsterhaltung hinordnet und damit noch viel offensichtlicher als der Leib auf jene Einheit,
die Urheberin aller Geschöpfe, hinweist.“
 Bernardus Silvestris: Cosmographia, Microcosmus 13.4: Praeterea non elementa, sed elementorum
reliquias aedificationi suae traditas recognoscit, quas utique de mundana concretione extremas et super-
stites invenisset. Non igitur esse in opifice, vel perito, de minus integris corporibus vel opus facere vel absol-
vere consummatum. Ad tantas tamque importunas difficultates ingenium Physis circumducit argutum.
Sed, omissis quam pluribus, ad materiam quae susternitur operi visa est recursare. In ea solas elemen-
torum contemplatur imagines, non veritatem de integro substantiae purioris: siquidem non elementa quae
perficiunt, sed elementorum usias faeculentas, a simplicibus et reliquias grossiores. – Übers. (Wetherbee):
„Besides, she realized that not the elements themselves but the remains of the elements had been
given her to build with, scraps and leavings from the forming of the Universe which she had found
here and there. Thus it was beyond even a skilled craftsman to perform this task or bring it to comple-
tion with imperfect materials. Physis applied her keen understanding to these stubborn difficulties. But

426 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Menschen gelangt die Beschreibung zur Einrichtung des Hauptes als „Kapitol“ bezie-
hungsweise „Burg“ des Körpers, in welchem die drei Hirnkammern enthalten sind.
Hieran angeschlossen werden die fünf Sinne abgehandelt, auf welche wiederum die
inneren Organe (Gehirn, Herz, Adern, Nerven, Brust, Lunge, Leber, Magen, Milz, Blut,
die Zeugungsorgane: Hoden) folgen.

All diejenigen äußerlichen Körperpartien (Haare, Haut, Arme, Hände, Beine, Füße)
indessen, welche in derjenigen Form der descriptio membrorum stereotyp figurieren,
die die Forschung als descriptio pulchritudinis gefasst hat, finden in der Beschreibung
des neu erschaffenen Menschen in der Cosmographia keinerlei Erwähnung. Auch
‚Schönheit‘ selbst wird im Kontext dieser Beschreibung nicht thematisch.

Es ist die ‚organische‘ Schönheit, welche die lange Beschreibung der Cosmographia
ebenso wie andere Retextualisierungen des Sechstagewerkes – gegen den biblischen
Text, aber im Sinne der wissenschaftlichen Erschließung der Schöpfungsallegorie – als
Schlusspunkt der Schöpfung einsetzen. Hier wie dort steht – mit dem soeben zitierten
Augustinus – die zugrundeliegende „Einheit“ (unitas conditrix naturarum omnium) und
die natürlich gestiftete Selbsterhaltung (incolumitas) des Lebens im Diesseits im Zen-
trum des Interesses. Diese Art der Beschreibung hat mehr mit der von Kopf bis Fuß
über die inneren Organe, Säfte und Funktionen den Körper abschreitenden Disposition
physiologischen Wissens in naturkundlichen Traktaten zu tun, als mit der Beschrei-
bung Helenas bei Matthäus von Vendôme oder der Natura im Planctus des Alanus ab
Insulis.380

Dies teilt die Cosmographia des Bernardus Silvestris mit anderen Genesis-Retexten,
wie beispielsweise auch mit der bereits angesprochenenWiener Genesis, in welche eine
längere, physiologische Beschreibung Adams inseriert ist, die in ganz ähnlicher auf die
Stofflichkeit und die Funktionalität des Körpers abhebt. Einerseits stellt diese Beschrei-
bung immer wieder auf den leim ab, aus dem der werchman – also der traditionelle
Deus artifex – sein Werk zusammensetzt, andererseits werden organische Zusammen-
hänge dargestellt. Nach der Rede Gottes, in welcher dieser seinen Plan zur Erschaffung

as so much was lacking she decided to re-examine the material which was the foundation of her work.
In this she beheld only images of the elements, and not their true nature in the integrity of its purer
substance: not those elements which achieve perfection, but the dregs of the essences of the elements,
gross remnants of their original simplicity.“ – Die aus sich selbst stammende Schlechtheit der Elemen-
tenrückstände ist es bspw., die man für einen fast manichäisch anmutenden Gedanken halten könnte,
insofern Schlechtheit hier nicht – wie bei Augustinus – als Abfall von Gutheit verstanden wird, sondern
geradezu ein eigenes ‚Sein‘ erhält. So fasst bspw. Mark Kauntze: The Creation Grove in the Cosmogra-
phia of Bernard Silvestris. In: Medium Ævum 78,1 (2009), S. 16–34, hier bes. S. 27 f., die ‚Dichtung‘ ge-
genüber theologischem Schrifttum als Lizenzraum auf, in welchem – an der Zensur vorbei – eine
Naturphilosophie habe geschaffen werden können, die im Widerspruch zur Orthodoxie ihrer Zeit stehe.
 Man vergleiche bspw. allein die Kapiteldisposition im Buch von den natürlichen Dingen (hier und
im Folgenden mit Abschnittsangabe und unter Beigabe von Seiten- und Zeilenzahl nach: Konrad von
Megenberg: Das ‚Buch der Natur‘. Band II. Kritischer Text nach den Handschriften. Hrsg. von Robert
Luff, Georg Steer. Tübingen 2003, S. 1–3), sowie die Kapitel I.1–50, ebd., S. 27–80.

IV.3 Rückkopplung: Organe und Organisationen 427



eines die Schöpfung beherrschenden Ebenbildes darlegt, beginnt die Erschaffung des
menschlichen Körpers mit der Betonung genau dieses ‚Lehms‘:

Der here werchman. da nach einen le
im nam alſo der tůt der uz wahſſe ein
pilede machet alſo prouchet er den le
im[.]
(Wiener Genesis Bl. 6b,1–4)

Auf die ausführliche Schilderung der verschiedenen membra und Organe, aus denen
der Leib besteht, kehrt der Text genau zu dieser Materialität der Zusammenfügung zu-
rück, indem er beständig von Lehm, Blut, Knochen, Adern und Fleisch spricht:

Dv̊ er [= Gott; F. D. S.] daz pilede erlich. gelegete fu
re ſich. dů ſtůnt er ime werde. obe

der ſelben erde. ſinen geiſt er ininblieſ.
michelen ſin erime friliez. die adere al
le wrden plůteſ folle. zefleiſke wart div
erde. zepeine der leim herte. die adere pu
gen ſich. ſua zeſamene gie daz lit.
(Wiener Genesis Bl. 9b,11–17)

Eine besondere Betonung liegt jeweils auf den physiologischen Eigenschaften der ge-
nannten Organe und Gliedmaßen sowie allgemein auf dem Element der demiurgi-
schen Ordnungsstiftung, welches in der Erschaffung des Körpers abgelegt ist. Der
Ordnungsdiskurs geht so weit, dass die Hand in Hinblick auf die Funktion des Ring-
fingers als Träger der weltlichen wie der geistlichen Gemahlschaft (Ehe und Bistum:
Vv. 283–290), die Ordnung des Körpers also auf die – im Wortsinn: ‚organologische‘ –
Organisation der weltlichen Ordnung hin ausgelegt wird. Die der ‚Schönheitsbe-
schreibung‘ völlig unähnliche ‚descriptio membrorum‘ der Wiener Genesis benennt
nicht nur im Anschluss die inneren Organe (Herz: V. 297 ff., Leber und Lunge: V. 308,
Milz: V. 310), sondern auch deren physiologische Funktion im Rahmen des Säftehaus-
haltes (z. B. Vv. 311–320: Gallenproduktion in der Leber; V. 321: Herz als Sitz des Le-
bens; V. 322: Lunge als Organ der Atmung). Ebenso wird der Ansatzpunkt der Rippen
am Rücken sowie ihre Funktion, die inneren Organe zu schützen, thematisiert. Wie
auch in der Cosmographia werden die Zeugungsorgane genannt, hier indessen nicht als
Zielpunkt der Beschreibung, sondern im Mittelteil, allerdings direkt mit dem Verweis
auf die im Sündenfall erworbene Scham, welche in einem Benennungstabu resultieren:

Nider halb deſmagen. get
ein wazzer ſaga. in die platerun. untir
zuiſken hegedrůſen. daz wir daz niene
nennen. da wir mite chinden. daz machent
ſunde daz unſ daz dunchet ſcande.
(Wiener Genesis, Bl. 8b,16–20)

428 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Gleichwohl der Unterschied zu den ‚Modellen‘ des Matthäus von Vendôme und Galf-
reds von Vinsauf offenkundig ist, hat die Forschung die ‚descriptio‘ Adams pauschal
auf die descriptio-Präzepte der Poetiken sowie auf das Modell antiken Herrscherlobs
zurückgeführt. So hat Josef Eßer diesen Passus der Wiener Genesis ausführlich in Hin-
blick auf seine Quellen kommentiert.381 Er nennt den Abschnitt pauschal eine descrip-
tio hominis382 und konstatiert: „Die Verse [...] bieten eines der frühesten Beispiele mal.
Beschreibungstechnik in deutscher Sprache.“383 Er folgert: „Die Beschreibung des
menschlichen Körpers dient somit in erster Linie dem Zweck, Gottes Weisheit bei der
Erschaffung des ersten Menschen zu verkünden [...] und die vom Schöpfer bis ins Ein-
zelne wunderbar und zweckmäßig geplante Gestalt des Menschen zu betonen.“384

Während dem grundsätzlich zugestimmt werden kann, ist die nachfolgende Übertra-
gung auf die Faral’sche ‚Normalform‘ der descriptio gewaltsam:

Dieser Befund steht im Einklang mit den Forderungen der mal. Rhetorikhandbücher, wonach die
descriptio keinesfalls neutral sein durfte: Die Theorie der Beschreibung ist ‚eng mit der sittlichen
Sphäre von ‚laus‘ und ‚vituperium‘ verwoben, wobei zu berücksichtigen ist, daß es vorgeschrieben
war, sich der tadelnden Beschreibung nur spärlich zu bedienen‘ [...]. Damit knüpft die mal. de-
scriptio unmittelbar [...] an die seit dem Hellenismus übliche Gattung der Prunkrede und des Herr-
scherlobs [an].385

Im Folgenden diskutiert er – in den von Faral vorgezeichneten Bahnen – die descriptio
als Technik der amplificatio. Auf die Theoderich-Beschreibung des Sidonius Apollinaris
und ihre Erwähnung in dem Galfred von Vinsauf zugeschriebenen Documentum de
modo et arte dictandi et versificandi wird ausdrücklich verwiesen, wenn es heißt:
„Diese Schilderung ist aufgrund ihrer Ausführlichkeit einzigartig in der antiken Litera-
tur [...]: der menschliche Körper wird mit beinahe anatomischer Genauigkeit gewisser-
maßen vom Scheitel bis zur Sohle zergliedert.“386 Diese Formulierung reproduziert
jedoch ein Klischee der frühen Rhetorik-Forschung, welches einer Überprüfung nicht
standhält. Die immer wieder behauptete „anatomische Genauigkeit“ geht im Falle des
Herrschaftslobes selbstverständlich nicht bis zu Funktion und Materialität der (Zeu-
gungs-)Organe des Theoderich.

Die Beschreibung des Menschen im Rahmen des Sechstagewerks dient nicht – zu-
mindest nicht primär – dazu, Adam als Herrscher über die Schöpfung zu charakterisie-
ren. Die vorliegende physiologische Beschreibung als Spielform des Herrscherlobs

 Josef Eßer: Die Schöpfungsgeschichte in der „Altdeutschen Genesis“ (Wiener Genesis V. 1–231).
Kommentar und Interpretation. Göppingen 1987 (Göppinger Arbeiten zur Germanistik 455), S. 266–401.
 Ebd., S. 266.
 Ebd.
 Ebd.
 Ebd.
 Ebd., S. 270.

IV.3 Rückkopplung: Organe und Organisationen 429



aufzufassen, überblendet descriptio-Techniken von verschiedener Funktion und ver-
schiedener Herkunft. Von Eßer übernimmt beispielsweise noch Claudia Brinker-von
der Heyde die Kategorisierung der Adams-Beschreibung als Analogon „zum rhetori-
schen Beschreibungsmuster der descriptio hominis von Kopf bis Fuß“387 sowie den Hin-
weis auf die bereits zitierte Passage aus der Summa Operis zur Cosmographia des
Bernardus Silvestris und die von Kopf bis Fuß formende Physis.388 Eßer – auf den Brin-
ker-von der Heyde hinweist389 – behauptet, das Wirken der Physis sei der „Grund für
das immer wieder nachgewiesene Beschreibungsschema“.390 Er konstatiert weiterhin:
„Als er selbst [= Bernardus Silvestris; F. D. S.] die Erschaffung des Menschen behandelt
[...], hält er diese Reihenfolge unverändert ein“.391 Gleichwohl in der Summa operis, die
der Cosmographia vorangestellt ist, gesagt wird, Physis arbeite vom Kopf bis zu den
Füßen (Physis [...] hominem format et a capite incipiens membratim operando opus
suum in pedibus consumat), muss konstatiert werden, dass die tatsächliche Be-
schreibung des ersten Menschen in der Cosmographia nicht bei den Füßen, sondern
bei den Geschlechtsorganen und dem generativ wirkenden menschlichen Samen
endet.

Demgegenüber soll hier betont werden, dass die im engeren Sinne physiologische
descriptio im Rahmen von Sechstagewerks-Retexten wie der Cosmographia oder der
Wiener Genesis eine längere Tradition und eine andere Funktion hat als die in den
Poetiken kodifizierte descriptio membrorum/superficialis.392 Dass diese beiden Arten

 Claudia Brinker-von der Heyde: Der implizite Autor als (Re)creator: Legimitations- [sic!] und Er-
zählstrategien im Schöpfungsbericht der ‚Wiener Genesis‘. In: Gottes Werk und Adams Beitrag. Formen
der Interaktion zwischen Mensch und Gott im Mittelalter. Hrsg. von Thomas Honneger, Gerlinde Huber-
Rebenich, Volker Leppin. Berlin 2014 (Das Mittelalter. Perspektiven mediävistischer Forschung. Bei-
hefte 1), S. 313–325, hier: S. 321 f.
 Ebd., Anm. 45.
 Ebd.
 Eßer, Schöpfungsgeschichte, S. 275.
 Ebd.
 Auf solches theologisches und medizinisches Schrifttum weist Eßer, Schöpfungsgeschichte,
S. 275–279, zwar explizit hin, setzt es jedoch mit der „Beschreibungstechnik“ der Poetiken umstandslos
gleich. Auch Johannes Janota: wunter und wunne. Zur Poetik im Heptameron der ‚Wiener Genesis‘. In:
Mittelalterliche Poetik in Theorie und Praxis. Festschrift für Fritz Peter Knapp. Hrsg. von Thordis Hen-
nings, Manuela Niesner, Christoph Roth et al. Berlin 2009, S. 21–28, hier: S. 29, wundert sich – wiede-
rum mit Bezug auf Eßer – über die „unerhörte, freilich auf dem medizinischen Wissen seiner Zeit
beruhende[] Detailfreude bei der ausgedehnten Schilderung von Adams Erschaffen [sic] in einer de-
scriptio a capite ad calcem“ und führt die Inkorporation ‚medizinischen‘Wissens auf das Ziel, Heilsopti-
mismus zu vermitteln, zurück: „Nicht nur bei der Betrachtung der ihn umgebenden Schöpfung,
sondern vor allem im Blick auf den eigenen Körper sollte und konnte der Mensch auch nach dem Sün-
denfall jederzeit die machtvollen Wundertaten Gottes unmittelbar erfahren“ (ebd). Es liegt freilich ein
Unterschied in der Reflexion über die Wohlgestaltung des menschlichen Organismus und dem schönen
Körper Helenas, weshalb das suggestive ‚Label‘ „descriptio a capite ad calcem“, das in der Forschung
gemeinhin auf die ‚Faral’sche Normalform‘ (vgl. hierzu oben, Kap. IV.1.1, S. 285 f.) der Schönheitsbe-
schreibung referiert, hier irreführend ist.

430 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



der Körperbeschreibung typologisch verschieden sind, zeigt sich auch darin, dass in
der Natura-descriptio des Planctus naturae (Alanus ab Insulis) beide nebeneinander
stehen. Da das Werk der Natura dort den gesamten Kosmos umfasst – welcher in
ihrem Mantel abgebildet ist –, spricht Natura auch davon, wie sie den menschlichen
Microcosmus eingerichtet hat (Alanus: Planctus 6.6–6.12), wobei auch hier von den
vier Elementen ausgehend (6.6) die physische Einrichtung des Körpers, der Hirnkam-
mern (6.10), der Lebenskräfte, Organe und Säfte (6.11) beschrieben wird, was wiede-
rum in einer Analogisierung von Lebensaltern und Jahreszeiten mündet (6.12). Diese
Analogie verweist auf den prokreativen Zyklus der Generationen, in dem der Men-
schen sterbend verewigt ist, wie es am Schluss der Cosmographia heißt. Der Planctus
übernimmt diese, wenn Natura dem Text-Ich mit einer anagogischen Vorausdeutung
auf den Opfertod Christi erläutert: Per me homo procreatur ad mortem, per ipsum
creatur ad vitam (Planctus 6.15; Übers. [Köhler]: „Durch mich wird der Mensch auf
den Tod hin geschaffen, durch ihn wird er wiedererschaffen zum Leben.“). Die de-
scriptio superficialis der als schöne Frau personifizierten Natur, welche zugleich das
auf Lust beruhende Prokreations-Prinzip impliziert, steht hier also – mit je unter-
schiedlicher Funktion – in direkter Nachbarschaft zur physiologischen descriptio
membrorum des prototypischen Menschen. Während die eine Art der Beschreibung
über das Prinzip der Lusterzeugung auf die prokreative Dimension der immanenten
Existenz verweist, entwickelt die andere Art der Beschreibung dasselbe Prinzip über
die Zweckbestimmung der Organe.

Auch die Beschreibung des ersten Menschen, mit der beispielsweise dasHexameron
des Ambrosius von Mailand (339–397) endet, bietet zur Cosmographia des Bernardus –
in einigen Details aber auch zur Wiener Genesis – erstaunliche Ähnlichkeiten.393 So be-
tont das Hexameron ebenso wie die Cosmographia die Vorrangstellung des Kopfes als
arca (Burg),394 in welcher der Verstand sitzt:

ac primum omnium cognoscamus humani corporis fabricam instar esse mundi, siquidem ut cae-
lum eminet aeri terris mari, quæ uelut quaedam membra sunt mundi, ita etiam caput supra reli-
quos artus nostri corporis cernimus eminere praestantissimumque esse omnium tamquam inter
elementa caelum, tamquam arcem inter reliqua urbis moenia. in arce hac regalem quandam habit-

 Diese Übereinstimmungen mögen weniger auf eine Abhängigkeit Bernhards von Ambrosius hin-
deuten als vielmehr darauf, dass beide auf dieselbe Quelle, nämlich den Timaios-Kommentar des Calci-
dius, zurückgreifen, wie Ruth Finckh: Minor Mundus Homo. Studien zur Mikrokosmos-Idee in der
mittelalterlichen Literatur. Göttingen 1999 (Palaestra 306), S. 52 u. 122, referiert. Hier heißt es über Amb-
rosius (ebd., S. 52): „Deutlich erkennbar ist der Einfluss des Timaios, der hier die Beschreibung des Kop-
fes und den Stadtvergleich angeregt hat“.
 Als arca wird der Kopf in Verbindung mit den Hirnkammern und Verstandeskräften auch im
Planctus naturae des Alanus bezeichnet: In arce enim capitis, imperatrix Sapientia conquiescit, cui tan-
quam deae, ceterae potentiae velut semi deae obsequuntur (Alanus: Planctus, Prosa 3, S. 92; Übers. [Köh-
ler]: „Im Haupt, in der Burg, ruht die Weisheit als Herrscherin. Ihr gehorchen die anderen Seelenkräfte
wie Halbgöttinnen.“). Zudem wird der Körper als civitas und reipublica gefasst, das Herz sitzt in medio
civitatis humanae (ebd.).

IV.3 Rückkopplung: Organe und Organisationen 431



are sapientiam secundum propheticum dictum quia oculi sapientis in capite eius [Eccl 2,14],
hanc esse ceteris tutiorem et ex illa omnibus membris uigorem prouidentiamque deferri.

(Ambrosius von Mailand: Hexameron VI.55)395

Loco namque principe, de firmamenti sphaeraeque superioris exemplo, caput aedificat in rotundo
[Physis]. Caput tanquam arcem, tanquam totius corporis Capitolium, tollit et erigit in excelso. Re-
gionem capitis eam condecuit superattolleret, ubi sincerae rationes divinitas habitaret.

(Bernardus Silvestris: Cosmographia, Microcosmus 13.11)396

Das Bild von der arca führt das Hexameron mit einem allegorischen Bezug zur Arche
Noah weiter. Auch diese Arche wird als Abbild des menschlichen Körpers begriffen
und auf die Ausscheidungsorgane bezogen:

denique etiam in Genesi arca Noe ad fabricam humani corporis ordinatur, de qua dixit deus: fac
tibi arcam ex lignis quadratis. et nidos facies in ea et bituminabis eam intus et foris
bitumine. et sic facies arcam [Gen 6,14] et: ostium uero facies ex transuerso, inferiora
autem arcae bicamerata et tricamerata facies [Gen 6,16]. hoc ergo significat dominus,
quod ostium ex posteriore sit parte, per quod egerantur ciborum superflua. decore enim creator
noster ductus reliquiarum a uultu hominis auertit, ne dum curuamur, inquinaremus aspectum.
simul illud considera, quod ea quae pudoris plena sunt eo loco constituta sunt, ubi operta uesti-
bus dedecere non possint. (Ambrosius von Mailand: Hexameron VI.72)397

 Das Hexameron wird hier und im Folgenden zitiert nach: Sancti Ambrosii opera. Pars prima qua
continentvr libri Exameron, De paradiso, De Cain et Abel, De Noe, De Abraham, De Isaac, De bono mor-
tis. Hrsg. von Karl Schenkl. Prag et al. 1897 (Corpvs Scriptorvm Ecclasiasticorvm latinorvm 32), Reprint:
New York/London 1962, S. 1–261. Die Übersetzung wird zitiert nach: Des heiligen Kirchenlehrers Amb-
rosius von Mailand Exameron. Übers. von Johann Niederhuber. Kempten/München 1914 (BKV 17): „Al-
lererst nun wollen wir uns zum Bewußtsein bringen, daß der Bau des menschlichen Körpers ein Bild
der Welt ist. Wie nämlich der Himmel über Luft, Erde und Meer gleichsam die Glieder des Weltorganis-
mus, hinausragt, so sehen wir auch das Haupt über die übrigen Glieder unseres Körpers hinausragen,
(sehen es) als das vorzüglichste unter allen, gleich dem Himmel unter den Elementen, gleich der Burg
unter den sonstigen Festungswerken einer Stadt. In dieser Burg thront wie eine Königin die Weisheit
nach des Propheten Wort: ‚Die Augen des Weisen befinden sich in dessen Haupt‘. Sie hat die geschütz-
teste Lage von allem; aus ihr strömt allen Gliedern Kraft und Fürsorglichkeit zu.“
 Übers. (Wetherbee): „For she [= Physis; F. D. S.] gave a rounded shape to the head, which occu-
pied the chief position, following the example of the firmament and the sphere of the heavens. She
raised the head to the position of a citadel or Capitol for the body as a whole, making it stand erect and
tall. It was fitting that she so exalt the region of the head, where the divine quality of the pure reason
was to dwell.“
 Übers. (Niederhuber): „Es wird ja auch in der Genesis die Arche Noes nach dem Bau des men-
schlichen Leibes angeordnet. Es verfügt nämlich Gott bezüglich derselben: ‚Mach dir eine Arche aus ge-
zimmertem Holze. Und Zellen sollst du in ihr fertigen und sie innen und außen mit Pech verpichen.
Und also sollst du die Arche machen‘ [Gen 6,16]. Ferner: ‚Eine Öffnung aber sollst du anbringen an der
Rückseite, die unteren Räume der Arche aber mit je zwei und drei Kammern ausstatten‘ [Gen 6,14].
Damit nun weist der Herr auf die Öffnung hin, welche an der Rückseite sich befindet und durch welche
die überflüssigen Speisereste ausgeschieden werden wollen. Aus Gründen der Schicklichkeit entzog
nämlich unser Schöpfer den Abgang der Überreste dem Auge des Menschen: wir sollten während des

432 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Der ‚Physiologismus‘ reicht auch in der Cosmographia so weit, die Schamgrenze zu dis-
pensieren und über die Ausscheidungsfunktion des Körpers als Niedrigstem im Ver-
hältnis zum Kopf als Höchstem zu sprechen:398

Regionem capitis eam condecuit superattolleret, ubi sincerae rationis divinitas habitaret. Optimam
corporis et deputatam intelligentiae portionem ab esculentis membrisque grossioribus longissime
relegavit, ne ab ea quae cibo alimentisque nascitur sensus illuvie tardarentur.

(Bernardus Silvestris: Cosmographia, Microcosmus 13.11)399

Es ist offenkundig, dass die descriptio membrorum als Schönheitsbeschreibung nicht
mit der physiologischen, ‚mikrokosmischen‘ descriptio membrorum gleichzusetzen ist,
dass die Beschreibung des Menschen als Prototyp – im Hexameron, in der Cosmogra-
phia oder in der Wiener Genesis – keine ‚Schönheitsbeschreibung‘ eines Mannes, kein
Herrscherlob entsprechend der ‚Konvention der Poetiken‘ darstellt.400

Gleichwohl existiert ein diskursiver Zusammenhang zwischen der physiologisch-
anatomischen Mikrokosmos-descriptio und der Darstellung der äußerlichen Schönheit
Helenas bei Matthäus von Vendôme. Die Bezugnahme verläuft jedoch umgekehrt: Es
sind nicht die Sechstagewerk-Retexte, die einer poetorhetorischen Vorschrift folgen,
wie es die Forschung immer wieder suggeriert, sondern es sind die Poetiken – beson-
ders die Ars versificatoria –, die auf ein anthropologisches Modell reagieren, welches
zugleich ein kosmologisches ist. Nicht nur projiziert das Hexameron des Ambrosius ein
Microcosmus-Modell und die Arche Noah auf den menschlichen Körper, sondern auch
ein organologisches Herrschaftsmodell mit dem Haupt als oberstem Imperator und
Kriegsherrn:

Vorganges unseren Blick nicht verunreinigen. Zugleich beachte, wie die Schamteile des Körpers dort
angebracht sind, wo sie von der Kleidung bedeckt, keinen Anstoß erregen können.“
 Im Rahmen der kompakten descriptio des ersten Menschen ist dieser Umstand umso auffälliger,
als selbst in physiologischen Traktaten wesentlich längeren Umfangs den Ausscheidungsorganen mit
einer Diskretion begegnet wird, welche sich in Marginalisierung niederschlägt. So heißt es bspw. im
Buch von den natürlichen Dingen des Konrad von Megenberg (I.30 [Von dem rukk.]; 47.19–22) einzig in
Bezug auf den Rücken beiläufig: Der ruck hat ſeinen anvanch an dem hals vnd ſtrecket ſein leng vntz an
die miſtporten, vn der dorn, der den rucke zu ſamen halt, iſt auz vil painen, div ſsint alliv zu mitelſt durch-
loͤchert, vnd den ſelben painen ſint div ripp ze paiden ſeiten zvͦ geſellt. – Mit Dagmar Gottschall: Konrad
von Megenbergs Buch von den natürlichen Dingen. Ein Dokument deutschsprachiger Albertus Magnus-
Rezeption im 14. Jahrhundert. Leiden et al. 2004 (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelal-
ters 83) und analog zur handschriftlichen Überlieferung – Diz iſt daz puͦch von den naturleichen dingen
ze daͤutſch bracht von maiſter Cunrat von Megenberch [vgl. Luff/Steer, S. 23 f.) – wähle ich den Titel
„Buch von den natürlichen Dingen“ an Stelle des weiter verbreiteten Titels „Buch von der Natur“.
 Übers. (Wetherbee): „It was fitting that she so exalt the region of the head, where the divine qua-
lity of pure reason was to dwell. She placed this noblest part of the body, charged with the duty of
understanding, furthest away from the digestive system and the grosser organs, lest its perceptions be
affected by that waste that comes from the digestion of food.“
 Der menschliche Körper, der im Hexameron entfaltet wird, ist – wie auch in der Cosmographia –
zwar einerseits als Körper Adams konnotiert, andererseits der Körper schlechthin, an dem Merkmale
beider Geschlechter diskutiert werden.

IV.3 Rückkopplung: Organe und Organisationen 433



Quid sine capite est homo, cum totus in capite sit? cum caput uideris, hominem agnoscis; si caput
desit, nulla agnitio adesse potest; iacet truncus ignobilis, sine honore, sine nomine. sola aere fusa
principum capita et ducti uultus de aere uel de marmore ab hominibus adorantur. non inmerito
igitur huic quasi consultori suo cetera membra famulantur et circumferunt illud seruili gestamine
sicut numen, atque in sublimi locatum uehunt. unde censoria potestate quo uult dirigit quorum-
dam obsequia seruulorum, et praecepta singulis obeunda decernit. uideas imperatori suo singula
gratuito stipendio militare. alia portant, alia pascunt, alia defendunt uel ministerium suum exhi-
bent, parent ut principi, ancillantur ut domino. unde uelut quaedam procedit tessera, quam debe-
ant pedes obire regionem, quae militae munia manus consummandis operibus exequantur, quam
uenter abstinendi uel edendi formam inpositae teneat disciplinae.

(Ambrosius von Mailand: Hexameron VI.57)401

Auch die Cosmographia kennt ein dem Körper analogisierbares Herrschaftsmodell, hier
ist es jedoch die Herrschaft Gottes über seine Schöpfung, die der Herrschaft der Seele
über die Gliedmaßen gleichgesetzt wird, wobei zwischen Gott und der Schöpfung die
Chöre der Engel,402 zwischen anima und Körper die (Lebens-)Kraft in der Brust vermit-
telt, welche vom Herz ausgeht (vgl. Microcosmus 14.109–120):

De caelo deitas imperat et disponit. Exsequuntur iussionem quae in aere vel in aethere mansitant
potestates. Terrena quae subteriacent gubernantur. Non secus et in homine cautum est, imperaret
anima in capite, exsequeretur vigor eius constitutus in pectore, regerentur partes infimae pube
tenus et infra collocatae. (Bernardus Silvestris: Cosmographia, Microcosmus 13.10)403

 Übers. (Niederhuber): „Was wäre der Mensch ohne das Haupt, da doch das Haupt sein ganzes Ich
widerspiegelt! Siehst du das Haupt, erkennst du den Menschen; fehlt das Haupt, ist ein Erkennen un-
möglich: der Rumpf liegt da, nichts verrät den Adel, die Stellung den Namen. Nur das Haupt der Fürs-
ten, aus Erz gegossen, und deren Gesichtszüge, aus Erz oder Marmor geformt, erfreuen sich der
Huldigung der Menschen. Nicht mit Unrecht sind daher dem Haupte die übrigen Glieder wie ihrem
obersten Berater dienstbar, führen es, gleich Sklaven mit der Tragbahre, wie ihren Genius herum und
tragen es hoch erhoben hier- und dorthin. Mit der Gewalt des Zensors bestimmt es nach Belieben den
Dienst der unterwürfigen Glieder und teilt jedem die ihm vorgeschriebenen Funktionen zu. Da kann
man alle freiwillig ohne Sold im Dienste ihres Herrschers sich mühen sehen, die einen als Lastträger,
die anderen als Proviantbesorger, wieder andere als Verteidiger oder als Vollstrecker des ihnen ablie-
genden Dienstes. Sie gehorchen dem Haupte als ihrem Herrn. Von da ergeht gleichsam die Parole,
nach welchem Gelände der Fuß schreiten, welche Kampfesarbeit die Hand zur Vollbringung vollkom-
mener Werke verrichten, an welche Norm des ihm auferlegten Sittengesetztes der Bauch sich halten
solle, ob er fasten oder essen solle.“
 Die Einrichtung der Engelschöre wird im Rahmen des Macrocosmus geschildert und ist ein deutli-
ches Signal für eine theologisch dekodierbare, integumentale Lesart des Prosimetrums; vgl. Bernardus
Silvestris: Cosmographia, Macrocosmus 3.13–30. – Auch der Planctus naturae des Alanus parallelisiert
die Hierarchien zwischen Geist und Körper mit den Hierarchien der Engel, vgl. Alanus: Planctus 6.9.
 Übers. (Wetherbee): „From heaven the deity rules and disposes. The powers who have their
homes in the atmosphere or the ether carry out his commands. The affairs of the earth below are gover-
ned. No less care is taken in the case of man, that the soul should govern in the head, the vital force
established in his breast execute its orders, and the lower parts, down to the groin and those organs
placed below them, submit to rule.“ – Die angedeutete Kontrolle der partes infimae lässt sich durch
die Augustinische Vorstellung erklären, dass der Mensch in Gestalt Adams zwar zur Zeugung von Nach-
kommen geschaffen war, dieses Werk jedoch ohne die Last der Erbsünde willentlich ausführen und

434 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Der Planctus naturae des Alanus nennt den Körper des Menschen dementsprechend
eine civitas humana und eine reipublica (Planctus 6.10). Im Vergleich nun kann gezeigt
werden, dass auch die Ars versificatoria des Matthäus von Vendôme die Anthropologie
eines organologischen ‚Staatsmodells‘ zugrunde legt, welches allerdings hier vom Mo-
dell des spätantiken Imperators, wie er im Hexameron unterlegt ist, hin zu einer Kom-
binationsform aus Stände- und Geschlechterhierarchien verschoben ist.404 Die Folge
der acht descriptiones (bestehend aus 1. Papst [Ars vers. I.50], 2. Caesar [Ars vers. I.51],
3. Ulixes [Ars vers. I.52], 4. Davus [Ars vers. I.53], 5. Marcia [Ars vers. I.55], 6. Helena (I)
[Ars vers. I.56], 7. Helena (II) [Ars vers. I.57] und 8. Beroe [Ars vers. I.58]) ist kein locker
gefügter Katalog von Blaupausen für den Prozess der Amplifikation und Ornamentie-
rung von Dichtungen. Purcell betont etwa, dass die Reihe eine Art ‚Vorratslager‘ zum
Zwecke der Rekombination sei: „Matthew further writes that many qualities should be
offered as people are seldom identified by a few characteristics. [...] So, while the de-
scriptions are stock, the aggregate combination of the various stock descriptions is
what distinguishes the particular person.“405

Im Gegensatz dazu soll hier der Versuch unternommen werden, die Reihe der
descriptiones aus der Ars versificatoria als die streng durchkomponierte Projektion
des Microcosmus-Modells zu begreifen, welches sich in der Cosmographia des Ber-
nardus findet. Die Ars versificatoria spaltet dieses Modell dabei nicht nur nach den
Anteilen homo interior und homo exterior in männliche und weibliche descriptiones
auf, sondern überführt diese zugleich aus dem Idealzustand des prälapsalen mensch-
lichen Körpers als ein Set von sieben Differential-Typen in die Ordnung der Dinge
nach dem Sündenfall. Diese werden einerseits ständisch und moralisch differenzier-
bar und sind zudem andererseits an (Proto-)Narrationen angebunden.406 Diese sie-
ben postlapsalen Typen, die – wie oben ausgeführt – über die nomina specialia
identifizierbar sind, können verallgemeinert und auf generalisierbare Aktanten in Nar-

sich seiner Genitalien wie all seiner anderen membra willentlich und ohne Wollust bedienen konnte.
Vgl. hierzu Augustinus: De civitate Dei XIV.24.
 Als allgemeiner Überblick zur historischen Entwicklung des organologischen Staatsmodells
vgl. bspw. Koschorke/Lüdemann/Frank/Matala de Mazza, Der fiktive Staat, S. 55–102 (zum Mittelalter).
 Purcell, Ars poetriae, S. 61. – Paul Klopsch: Einführung in die Dichtungslehren des lateinischen
Mittelalters. Darmstadt 1980, S. 123, nennt sie bspw. „Ausführliche Muster für die Beschreibung von
Personen“. Purcell, Ars poetriae, S. 61, übernimmt von Gallo, Introductory Treatise, S. 56 f., folgende
Differenzierung: „The purpose of description then is a manifestatio, a demonstration, a declaration of
the nature of some person: and that person will be a type, not an individual.“
 Der prälapsale Zustand wird immer wieder als ein unzeitlicher, unräumlicher und damit zugleich
ereignisloser gefasst. So findet sich bspw. schon im Periphyseon des Johannes Scotus Eriugena die Aus-
sage, dass die Genesis-Erzählung etwas versinnliche, was jenseits jeder Sinnenerkenntnis geschehen sei:
Der „Trägheit unserer fleischen Sinne“ (Periphyseon IV,4633 f.: propter nostram tarditatem carnalesque
sensus) halber, so erläutert Eriugena im vierten Buch des Periphyseon, sei dasjenige, was tatsächlich „zu-
gleich und ohne zeitliche Zwischenräume geschehen ist“ (Periphyseon IV,4632: quae simul facta sunt) in
die Form einer Erzählung überführt worden, nämlich „in wunderbar geheimnisvoller und bedeutsamer
Ordnung als gleichsam räumlich und zeitlich geschehen vorgeführt“ (Periphyseon IV,4635–4637: ordine

IV.3 Rückkopplung: Organe und Organisationen 435



rationen übertragen werden, insofern sie selbst eine motivierende und damit protonar-
rative Funktion haben. Sie sind dabei im Verhältnis zum idealen, integralen Modell
des Menschen schlechthin jeweils als defiziente Reduktionsstufe des Menschen als prä-
lapsale ‚Idee‘ Gottes zu denken. So wie der Prototyp des ersten Menschen – und
später wiederum Christus – die ideale Mischung der Säfte darstellt,407 alle nach-
folgenden Menschen jedoch durch ein Ungleichgewicht der Säftemischung zu
Cholerikern, Phlegmatikern, Sanguinikern oder Melancholikern werden, so kann
die Ars versificatoria aus den verschiedenen, jeweils überwiegenden geistigen und
körperlichen Anteilen des Menschen narrativierbare Typen bilden, die auf einen be-
stimmten Anteil des Menschen festgelegt sind. Diese Typen – nämlich bei Matthäus
von Vendôme: der Heilige, der König, der Krieger, der Völler, die matrona, die puella,
die concubina und die vetula (Ars vers. I.46) – bleiben andererseits zugleich in ein
streng hierarchisches Ordnungs- und Wertgefüge eingebunden, insofern sie aus dem
Modell desmicrocosmus selbst abgeleitet sind (vgl. Kap. IV.1.1).

Das körperbezogene macrocosmus/micorcosmus-Modell der Cosmographia lässt
sich an der Ars versificatoria im Detail nachweisen. Die descriptio setzt die Figur des
Papstes unmittelbar mit dem Kosmos selbst in Beziehung: Orbis ad exemplum pape
procedit (Ars vers. I.50,1; Übers. [Knapp]: „Die Welt schreitet voran nach dem Beispiel
des Papstes“). Wie der Kopf der Sitz des gottgegebenen Geistes ist, mit welchem der
Mensch sich zum Himmel zu erheben in der Lage ist, so steht an erster Stelle der Reihe
der Papst, dessen descriptio intrinseca ihn über seine Nähe zur Weisheit (sapientia; Ars
vers. I.50,25) charakterisiert und ihn als sein Fleisch gänzlich überwindend und zu
Gott strebend darstellt:

quodam mirabili, mysticorum sensuum plenissimo, ueluti locis temporibusque peracta contexuit). Die Er-
zählung vom Sündenfall ist also lediglich die den fleischlichen Sinnen des Menschen adäquat gemachte
Version eines dem sinnlichen Wahrnehmen und Denken entzogenen Geschehens. Da Zeitlichkeit – und
implizit Räumlichkeit – jedoch Grundvoraussetzung des Erzählens sind, welches der Unterteilung des
Kasus ante rem, in re und post rem folgt, so ist Erzählbarkeit zugleich nur postlapsal, Geschichte und
Reden über Geschichte(n) zugleich nur im Zustand der Sünde denkbar. Auf gleiche Art legt Eriugena
auch die Emergenz jeder Körperlichkeit, welche ja mit Räumlichkeit koinzidiert, auf den postlapsalen
Zustand des Menschen fest.
 Johannes Scotus Eriugena geht in seinem Periphyseon sogar so weit, die gottebenbildliche Ur-‚Ge-
stalt‘ des Menschen als körperlos und zugleich mit den Engeln erschaffen zu denken. Deswegen, so
schreibt er wiederum in Buch IV,1647–1675 (PL 122, Sp. 782C), heiße es in der Heiligen Schrift, dass
Gott das „Licht“ erschaffe. Sollten hierunter nur die Engel verstanden werden, so hätte es „Engel“ hei-
ßen können; da hier jedoch alles Geschaffen worden sei, was Teil an der Göttlichen Vernunft habe, so
sei von „Licht“ die Rede, um hiermit zugleich die Engel und den menschlichen Geist zu bezeichnen.
Diesem körperlosen Urzustand des Menschen, auf welchen sogleich der Fall folgt (Scheidung von Licht
und Finsternis), steht die nachfolgende Körperlichkeit des Menschen (am sechsten Schöpfungstag) also
bereits als Defizienz gegenüber.

436 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Papa regit reges, dominis dominatur, acerbis
Principibus stabili iure iubere iubet.

Prevenit humanum pretium fragilesque relegans
Affectus hominem preradiare potest:

Trans hominem gressus extendit, ab hospite terra
Ad celum patriam premeditatur iter;

Commutare studet fixis fluitantia, certis
Vana, polo terras hospiciumque domo.

(Matthäus von Vendôme: Ars versificatoria I.50,33–40)408

Mens sitit etheream sedem, pastorque frequentat
Hospicium terre corpore, mente polum.

(Matthäus von Vendôme: Ars versificatoria I.50,45 f.)409

Dass der Papst der Kopf sei, der über die Gliedmaßen herrscht, wird expressis verbis
gesagt, wodurch das organologische Modell als Referenzrahmen aufgerufen wird: Nos
proles, nos eius oves, nos menbra: tuetur | Menbra capud, genitor pignora, pastor oves
(Ars vers. I.50,17 f.; Übers. [Knapp]: „Wir sind seine Kinder, seine Schafe, seine Glieder.
Das Haupt schützt die Glieder, der Vater die Kinder, der Hirte die Schafe.“).410

 Übers. (Knapp): „Der Papst lenkt die Könige, beherrscht die Herrscher, befiehlt den strengen Fürs-
ten, mit stabilem Recht zu befehlen. Er übertrifft Menschenlob und kann durch Verbannung schwank-
ender Affekte den Menschen überstrahlen. Über den Menschen hinaus macht er den Schritt; im voraus
bedenkt er den Weg von der Gastwirtin Erde zur Heimat Himmel; Er strebt das Fließende mit dem Fes-
ten, das Eitle mit dem Sicheren, die Erde mit dem Himmelspol, die Fremdenherberge mit dem Zuhause
zu vertauschen.“
 Übers. (Knapp): „[D]ie Seele dürstet nach ätherischem Wohnsitz, und der Hirte weilt oft mit dem
Körper in der irdischen Herberge, mit der Seele am Himmelspol.“
 Eine Nähe bis in den Wortlaut hinein besteht zwischen dem Microcosmus-Modell, welches in den
Planctus naturae des Alanus ab Insulis eingelassen ist, und der Papst-descriptio. In letzterer ist der
‚Bräutigam Geist‘ (spiritus sponsus) der ‚Braut Fleisch‘ (sponsa caro) vermählt (Ars vers. I.50,43 f.) ver-
mählt. Die Brautmetaphorik findet sich auch im Planctus, verbunden mit der Metaphorik der civi-
tas. Hierbei wird über die Metapher der abzuwehrenden Feinde zugleich die Differenzierung interior/
exterior aufgerufen wird, welche sich im homo interior/exterior-Modell und in der Papst-descriptio ana-
log als Gegensatz von Geist und sinnlichem Körper realisiert: in qua ad corporis clientelam diversas
membrorum ordinans officinas, in eadem sensus quasi corporeae civitatis excubias vigilare praecepi, ut
quasi externorum hostium praevisores, corpus ab exteriori importunitate defenderent, ut sic totius corporis
materia nobilibus naturarum purpuramentis ornata, ad nuptias gradiens, marito Spiritui gratius iugaretur;
ne maritus suae coniugis turpitudine fastiditus, eius refutaret coniugia? (Planctus, Prosa 3, S. 88) –
Übers. (Köhler): „In ihm ordnete ich die verschiedenen Werkstätten, die Glieder, an, zum Schutz des
Leibes; ich gab den Sinnen den Auftrag, sie sollten als Wächter dieser Stadt, des Leibes, wachen, damit
sie wie Erspäher von Feinden, die von außen nahen, den Leib vor äußeren Schikanen verteidigen.
Damit so die Gegenständlichkeit des ganzen Leibes, geschmückt mit den edlen, natürlichen
Purpurgewändern, zur Hochzeit schreite, bei der sie dem Geist, dem Gemahl um so angenehmer
verbunden werde: So würde der Gemahl, überdrüssig durch die Schändlichkeit seiner Braut, sich nicht
der Hochzeit widersetzen können.“ Hier ist im engeren Sinne ein ‚aisthetisches‘ Modell aufgerufen, in

IV.3 Rückkopplung: Organe und Organisationen 437



Caesar repräsentiert an zweiter Stelle der Reihe den – durch das von der Weisheit
verkündete allgemeine Gesetz (ius stabile) – regierten Regenten. Er ist das ausführende
Prinzip zwischen dieser transzendenten Instanz und körperlicher Welt.411 Seine de-
scriptio ist weder durch geistige noch durch körperliche Anteile, sondern allein über
Tugenden markiert; stattdessen ist er das Äquivalent zu der in der Cosmographia zwi-
schen anima und Körper gesetzten Lebenskraft des Herzens, welches als das zweit-
edelste Organ nach dem Gehirn bezeichnet wird. Hier wird das Herz als Herrscher (rex,
dictator und auctor) im Thronsaal der Brust dargestellt:

Dignaque post cerebrum sequitur substantia cordis,
quamvis et cerebro conferat und viget.

Corporis ignitus formes, vitalis alumnus,
causa creans sensus conciliansque fidem,

humanae nodus conpaginis, ancora venis,
fundamen nervis, arteriisque tenor,

naturae columen, rex et dictator et auctor,
patricius tota corporis urbe sui.

Visitat ex medio partes sensusque ministros,
in sibi praescripto munere quemque tenet;

cui pectus penetrale sacrum, dignumque coloxum,
regnandi sedes imperiique thronus.

(Bernardus Silvestris: Cosmographia, Microcosmus 14,109–120)412

Im Planctus naturae sitzt das Herz in medio civitatis humanae und ist der Sitz derMagn-
animitas (Alanus: Planctus 6.10). Dem gegenüber steht in der Ars versificatoria Ulixes,
der die ‚körperlichere‘ ratio beziehungsweise die sensūs repräsentiert, welche der gött-
lichenmens gegenübersteht, die der Papst repräsentiert. Diese ratio wird – genau wie in
der Cosmographia – in Form der Kammernlehre im Kontext sinnlicher und das heißt:
körperlicher Wahrnehmung expliziert. Entsprechend wird Ulixes eingeführt: Purpurat
eloquium, sensus festivat Ulixem, | Intitulat morum gratia, fama beat (Ars vers. I.52,1 f.;
Übers. [Knapp]: „Beredsamkeit läßt Ulixes purpurn glänzen, Verständnis schmückt ihn,
wohlgefälliger Charakter macht ihm einen Namen, Ruhm ist sein Glück.“). Die sinnliche

welchem die Sinne zur Vermittlungsinstanz zwischen der ‚sinnlichen Welt‘ und dem Geist werden. Was
prälapsal als Wächterfunktion gedacht war, ist postlapsal indessen zugleich Medium der Versuchung.
 Zur Verbindung des Intellectusmit der Botenfunktion in Hinblick auf die Engel und Gott in Thoma-
sîns von Zerklaere Seelenlehre vgl. bspw. auch Christoph Schanze: Tugendlehre und Wissensvermitt-
lung. Studien zum ‚Welschen Gast‘ Thomasins von Zerklære. Wiesbaden 2018 (Wissensliteratur im
Mittelalter 53; zugl. Univ.-Diss. Gießen 2015), hier bes. S. 219.
 Übers. (Wetherbee): „The substance of the heart is second in dignity to the brain, though it imparts
to the brain the source of its vitality. It is the animating spark of the body, nurse of its life, the creative
principle of the senses and the cause of agreement among them; the central link in the human struc-
ture, the anchor of the veins, root of the sinews, and stabilizer of the arteries, mainstay of our nature,
king, governor, creator, a noble lord amid the great city of his body. From the center he reaches out to
the limbs and the senses, his ministers, each of which he maintains in the function assigned to it. The
breast is his sacred shrine, his fitting habitation, his royal palace and imperial throne.“

438 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Wahrnehmung geht der vernunftmäßigen Verarbeitung und der eloquenten Lehre vor-
aus: Sensus precursor ratioque preambula linguam | Heredem faciunt dogmatis esse sui
(Ars vers. I.52,17 f.; Übers. [Knapp]: „[D]er Sinn, der voranläuft, und der Verstand an der
Spitze machen die Zunge zur Erbin ihrer Lehre“). Der hier weiterhin eingeführten Hirn-
kammerntheorie413 (Ventrikellehre) entspricht die Darstellung des Hirnes im Rahmen
desMicrocosmus der Cosmographia Bernardus‘ Silvestris:

Delegisse caput propriam sapientia sedem
creditur et thalamis exsecuisse tribus.

In tribus est animae ternus vigor; expedit actum
incommutato quisque tenore suum.

Quae meminit postrema loco, virtus speculatrix
est prio, e medio vis rationis agit.

Assistunt omnes operi, cum quinque ministri,
sensus, quae cernunt exteriora docent.

Nuntius ingreditur sensus, mentemque quietam
evocat, ut certa res ratione probet.

(Bernardus Silvestris: Cosmographia, Microcosmus 14,3–12)414

Auf diese Art repräsentieren die ersten drei Figuren der Reihe die Geistes-, Vernunfts- und
Lebenskräfte des physiologischen Körpers, die zugleich in ein ständisch strukturiertes
Herrschaftsmodell überführt werden, in welchem die Anbindung an die Transzendenz
(Papst/Geist) über der natürlichen Lebenskraft (Caesar/Herz) und der sinnengebundenen
Vernunft (Ulixes/Gehirn) steht. Alle drei stehen über dem Körper und seiner organischen
Einrichtung, welcher für Ambrosius der servus des Hauptes ist, der dieses umherträgt.
Dieser Körper und seine organischen Bedürfnisse, die drohen, den Geist und die Vernunft
zu überwältigen, wird in der Ars versificatoria an vierter Stelle durch den Sklaven Davus

 Die oben (vgl. Kap. IV.1.1, S. 307) bereits ausführlich mit Übers. zitierte Passage der Ulixes-
descriptio sei hier noch einmal wiedergegeben: Non celle capitis in Ulixe vacant: epythetum | Officiale
tenet prima, secunda, sequens: | Prima videt, media descernit, tercia servat; | Prima capit, media iudicat,
ima ligat; | Prima serit, media recolit, metit ultima; tradit | Prima, secunda sapit, tercia claudit iter; |
Prima ministrat opus reliquis: sunt hostia prima, | Hospicium media posteriorque domus; | Prima, se-
cunda, sequens includit, iudicat, arcet | Obvia, visa, fugam poste, sapore, sera; | Stat medio rationis apex
et utrimque salutat | Hostia sincipitis occipitisque seram. | Naturam virtute preit fidusque magister | Inti-
mus est hominis exterioris homo: | Moribus egreditur hominem, preponderat egre | Nature sensus subve-
nientis honor. (Ars vers. I.52,19–34) – Auf eine mögliche Verbindung dieser Passage zur Cosmographia
Bernards hat bereits Ernesto Gallo: Matthew of Vendôme: Introductory Treatise on the Art of Poetry. In:
Proceedings of the American Philosophical Society 118,1 (1974), S. 51–92, hier: S. 68, Anm. 11, im Rah-
men seiner Übersetzung der Ars versificatoria hingewiesen.
 Übers. (Wetherbee): „One may believe that wisdom chose the head as its proper station, and divi-
ded it into three chambers. In these three are the three powers of the soul; each fulfills its function in
an unalterable continuity. The faculty that remembers is at the rear, the speculative power is foremost,
and reason exerts its power from the center. All share in the work when their five servants, the senses,
inform them of what they perceive outwardly. A messenger of sense enters and arouses the tranquil
mind to confirm the matter by sure judgement.“

IV.3 Rückkopplung: Organe und Organisationen 439



repräsentiert, der seinen Körper nicht zu regieren in der Lage ist und deshalb des Regiert-
werdens bedarf:

Cursitat ad mensas, post prandia torpet, amicus
Ventris consumit pinguia, spernit holus.

Non malus est, sed triste malum, consumere fruges
Natus et ad numerum non numerale facit.

Eius in adventu calices siccantur, egena
Mendicat dapibus mensa, lagena mero.

Cui deus est venter,415 cui templa coquina, sacerdos
Est cocus et fumus thura Sabea sapit,

Lance sedet miserasque dapes incarcerat, unde
Pullulat extensi ventris amica Venus;

In pateris patinisque studet, ructante tumultu
Et stridente tuba ventris utrimque tonat;

Inflictis dapibus moles preturgida ventos
Concipit et Davus Eolus esse potest:

Davus hians, eger ventorum turbine, fracto
Carcere dispensat quos cohibere nequit.

(Matthäus von Vendôme: Ars versificatoria I.53,61–76)416

Diejenigen Körperfunktionen, die Natura und Physis der Scham halber an das dem
Haupt entgegengesetzte Ende des Körpers verbannt haben, sind diejenigen, welche
Davus definieren, wenn er als Fecis massa, pudor nature, sarcina terre, | Mensarum ba-
ratrum (Ars vers. I.53,57 f.; Übers. [F. D. S.]: „Kothaufen, Schande der Natur, Last der
Erde, Gierschlund“) bezeichnet wird. Es ist aber nicht einzig die Betonung der Ver-

 Dies ist ein Paulus-Wort (Phil 3,18 f.): 18multi enim ambulant | quos saepe dicebam vobis | nunc
autem et flens dico | inimicos curicus Christi | 19quorum finis interitus | quorum deus venter | et gloria in
confusione ipsorum qui terrena sapiunt. – Übers. (Andreas Schwab): „18denn viele gehen umher, von
denen ich euch oft erzählt habe. Jetzt aber sage ich weinend, dass sie Feinde des Kreuzes Christi sind,
19deren Ende die Vernichtung, deren Gott der Bauch ist und deren Ruhm in ihrer eigenen Verwirrung
liegt, die am Irdische Geschmack finden.“
 Übers. (Knapp): „Er frequentiert die Tische, erschlafft nach dem Mahl. Als Freund des Bauches
verzehrt er Fettes und verschmäht Gemüse. Nicht ein Böser ist er, sondern das traurige Böse, geboren,
Getreidefrüchte zu genießen, und das Zahlwort taugt nichts für die Zahl. Bei seiner Ankunft werden die
Becher trocken, die der Speisen beraubte Tafel, die des Weins beraubte Flasche gehen betteln. Sein
Gott ist der Bauch [Phil 3,19; F. D. S.], sein Tempel die Küche, sein Priester der Koch, und sein Dampf
riecht nach demWeihrauch von Saba; er sitzt in der Schüssel und sperrt die armen Speisen ein, woraus
Venus, die Freundin des runden Bauchs, hervorkeimt. In Schalen und Schüsseln besteht seine Wissen-
schaft. Von beiden Enden, durch heftiges Rülpsen und aus der dröhnenden Trompete seines Bauches,
läßt er sich laut vernehmen. Die geballte Masse aus hineingestopften Speisen wird mit Winden schwan-
ger, und Davus kann Aeolus werden. Davus, nach Luft schnappend, krank vom Wirbel der Winde, ver-
teilt aus dem geborstenen Kerker, was er nicht mehr zurückhalten kann.“

440 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



dauungsfunktion, welche an das physiologische Körpermodell gemahnt, indem sie es
in eine vituperatio überführt; ebenfalls werden die Geschlechtsorgane und ihre Funk-
tion – in ganz ähnlichen Worten wie in der Cosmographia – thematisiert. Zurecht hat
Garrett P. J. Epp darauf hingewiesen, dass die Ars versificatoria eine konventionalisierte
Verbindung zwischen Völlerei und Wollust betont.417 Die Völlerei führt bei Davus zur
Erregung der Genitalien, wobei die für die Hoden gefundene Metapher der Darstellung
der Zeugungsorgane am Ende der Cosmographia ähnelt. Diese folgt dort als letztes Ele-
ment der Beschreibung ebenfalls unmittelbar auf die Darstellung des Magens und der
Verdauungsfunktion. Bereits in der Darstellung der Sinne heißt es über den mit der
Völlerei verbundenen Geschmackssinn (gustus), dass dieser die Erde des Wildes, die
See der Fische und die Luft der Vögel beraube und – hofkritisch gewendet – dass der
Hunger, sobald er die Höfe verlasse, die Armen verheere. Der Zunge wird der Geist ent-
gegengestellt, mit welchem der Mensch besser ‚schmecken‘ solle, und so Völlerei im
Sinnlichen gegen die Erkenntnis Gottes ausgespielt (vgl. Microcosmus 14,87–98). Mit
dem Geschmacksinn wird der Tastsinn (tactus) als Medium der Wollust verglichen,
welcher mit dem Geschlechtsakt verbunden wird. Der Tastsinn, heißt es, leiste Kriegs-

 Garrett P.J. Epp: Learning to write with Venus’s Pen: Sexual Regulation in Matthew of Vendôme’s
Ars versificatoria. In: Desire and Discipline: Sex and Sexuality in the premodern West. Hrsg. von Konrad
Eisenbichler, Jacqueline Murray. Toronto 1996, S. 265–279, hier: S. 274. – Die Referenz, auf welche Epp
sich bezieht, ist wiederum der Anticlaudianus, in dem die Verbindung zwischen Völlerei und Lust an-
hand des Bacchus thematisiert wird. – Als späteres Beispiel kann die Summa contra gentiles des Tho-
mas von Aquino dienen, in welcher die menschliche Glückseligkeit gegen die Fleischeslust abgegrenzt
wird. Hierbei werden Völlerei und Wollust enggeführt: Ex praemissis autem apparet quod impossibile
est felicitatem humanam consistere in delectationibus corporalibus, quarum praecipuae sunt in cibis et
venereis (III.27; Übers. [Allgaier]: „Aus dem bisher Gesagten ist aber ersichtlich, daß die menschliche
Glückseligkeit unmöglich körperlichen Freuden besteht, deren hauptsächliche die Eßlust und die Ge-
schlechtslust sind.“). Sie ähneln sich deshalb, weil sie in der Vereinigung körperlicher Sinne mit kör-
perlichem Begehrten bestehen, weshalb sie auch schlecht sind: Delectationes autem praemissae
consistunt in hoc quod homo secundum sensum coniungitur aliquibus se inferioribus, scilicet sensibilibus
quibusdam (Übers. [Allgaier]: „Die genannten Lüste bestehen aber darin, daß der Mensch sich seiner
Sinnlichkeit gemäß mit Dingen verbindet, die tiefer stehen als er, nämlich mit irgendwelchen Sinnen-
dingen.“). Für Thomas ist die Gleichsetzung von felicitas humana mit der Befriedigung der Sinne ein
Irrtum, welchen er den Epikureern, den Juden und den Arabern zuschreibt. Analog findet sich etwa
zweihundert Jahre zuvor – also etwa zu Zeiten des Bernardus Silvestris und Matthäus‘ von Vendôme –
in Hugos von Sankt Viktor Traktat Pro assumptione virginis eine Klassifikation der verschiedenen Sinne
des Menschen, welche Tastsinn und Geschmackssinn als unrein qualifiziert, weil sie mit ‚Kontakt‘ ein-
hergehen, während Gehör, Sehsinn und Geruch auch Wahrnehmung auf Distanz ermöglichen: Cum
enim sint quinque sensus corporei, duo, id est tactus et gustus, magis sordibus appropinquant et subiacent
attamini: unde nec sinceram refectionem habere ualent sed que purgatione egeat et defecatione (Übers.
[F. D. S.]: „Es gibt also fünf körperliche Sinne, derer zwei, nämlich Tastsinn und Geschmackssinn,
schlechtester Dinge nähern und durch Berührung unterliegen. Daher kommt es, dass die Befriedigung
dieser Sinne nicht rein sein kann, sondern dass sie der Reinigung bedürfen.“). – Auch im oben zitierten
Passus aus der Wiener Genesis (Vv. 361–368) führt die Darstellung direkt vom Magen zu den tabuisier-
ten Geschlechtsorganen.

IV.3 Rückkopplung: Organe und Organisationen 441



dienst im Ehebett und diene dem zarten Amor (Microcosmus 14,105 f.: Militat in thala-
mis, tenero quoque servit amori | tactus).418 Wiederum wird hierbei der Bauch ins Spiel
gebracht, welchen der Tastsinn im Liebesspiel erkundet: argute saepe probare solet |
aut castigato planum sub pectore ventrem, | aut in virgineo corpore molle femur (Micro-
cosmus 14,106–108; Übers. [Wetherbee]: „[Touch] is fond of slyly exploring the smooth
belly below the modest breast, or the soft thigh of a virginal body.“). Magen und Ge-
nitalien sind über die Galle direkt miteinander verbunden:

Talibus ad summum rationibus, olla ciborum
est stomachus, stomachi fel cocus, auctor epar.

Insidet has epatis partes innata voluptas,
et gravis in nostra carne tyrannus amor.

Corporis extremum lascivum terminat inguen,
pressa sub occidua parte pudenda latent.

Iocundusque tamen et eorum commodus usus,
si quando, qualis, quantus oportet, erit.

Saecula ne pereant, descisaque cesset origo,
et repetat primum massa soluta chaos,

Ad Genios fetura duos concessit (et olim
commissum geminis fratribus) illud opus.

(Bernardus Silvestris: Cosmographia, Microcosmus 14,149–160)419

Während im Rahmen der microcosmus-descriptio der maßvolle Gebrauch der Genita-
lien impliziert ist und so einerseits auf die notwendige Mäßigung im Diesseits wie
auch auf den schuldlosen Gebrauch der Genitalien durch die ersten Menschen im Pa-
radies verwiesen wird, kennen die Genitalien des unmäßig flatulierenden Davus
keine Mäßigung. Wie in der Cosmographia werden auch seine Hoden als ‚Brüder‘
vorgestellt:

Vergit ad incestum, Venus excitat egra bilibres
Fratres, menbra tepent cetera, cauda riget;

Metri dactilici prior intrat sillaba, crebro
Impulsu quatiunt menia feda breves.

 Auch in der Ars versificatoria (I.57,5–8) gibt es im Rahmen der Helena-descriptio eine direkte Ver-
bindung zwischen dem Genital (cella pudoris), welches die angrenzenden Partien des Körpers ver-
schönt (festivat), und dem erotischen contactus, welcher hierdurch angeregt wird; vgl. Kap. IV.1.1,
S. 360.
 Übers. (Wetherbee): „For these reasons, though the stomach, in highest position, is the pot for
food, and the stomach’s gall is its cook, the liver initiates the process. Natural desire dwells in the re-
gion of the liver, and love is a fell tyrant over our flesh. | The wanton loins terminate the lower body,
and the private parts lie confined in this dark region. Their exercise will be pleasant and profitable, so
long as the time, the manner, and the extent are fitting. Lest earthly life pass away, and generation be
cut off, and material existence, dissolved, return to primordial chaos, propagation was made the charge
of two Genii (as it was once entrusted to twin brothers).“

442 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Nequitia rabiem servilem predicat, actu
Enucleat serve conditionis opus:

Urget blanda, furit in libera terga, rebellis
Nature vetito limite carpit iter;

Imbuit innocuos vitiis, exuberat egri
Pectoris in multos particulata lues.

(Matthäus von Vendôme: Ars versificatoria I.53,77–86)420

Epp hat darauf hingewiesen, dass die vorhandenen (englischen) Übersetzungen der
Ars versificatoria in Hinblick auf diese Passage mehr als problematisch sind:

Galyon has transformed what seems to be successful sodomy into an example of apparently hete-
rosexual impotence. The Venus aegra (‘sick Venus’), like the aegra ratio (‘sick reason’) dealt with
earlier, and like Alan’s ‘solecistic Venus (De planctu pr.4.20), is homosexual desire. [...] The rebel-
lion of Davus is not against a human hierarchy, but against Nature.421

Wiewohl ich mit Epp davon ausgehe, dass hier eine metaphorische periphrasis für
Analverkehr vorliegt, halte ich es indessen aus dem Wortlaut nicht für gesichert, ob
hier Sodomie zwischen Männern gemeint ist oder ob auch ‚heterosexueller‘ Analver-
kehr gemeint sein kann. Der Unterschied freilich ist – an der Ordnung der Natura ori-
entiert – nur mehr ein gradueller. Mit Epp findet sich hier also der prototypische
Zusammenhang zwischen dem sich selbst entgrenzenden Venus-Prinzip und der maxi-
malen Übertretung der Gesetze der Natura, welchen Alanus ab Insulis in der Klage der
Natur ausgestaltet hat.422

Es zeigt sich nun, dass in der Abfolge der descriptiones, die die Ars versificatoria
bietet, nicht allein die Marcia-descriptio den Kipppunkt zwischen den beiden ge-
schlechtlich markierten Reihen darstellt: der Figur der Marcia, die ihr Geschlecht und
die weibliche Körperlichkeit durch ihre Tugend als positive Ausnahme transzendiert,423

bildet als Anfangspunkt der weiblichen descriptiones das Gegenstück zu Davus. Dieser

 Übers. (Epp, Venus’s Pen [1996], S. 273): „He turns to unchastity; a sick Venus arouses the two-
pound brothers; the other members are warm; the tail stiffens. The first syllable of the dactylic metre
enters with repeated thrust, and the short ones batter down the vile defensive walls. In his wickedness
he predicates a servile madness, and by his action makes plain the burden of a slavish condition. He
presses upon charming backsides, goes mad over naked backsides; rebellious, he takes the path be-
yond the forbidden bounds of nature. He stains the innocent with vices; this particular infection flows
from his sick breast into many.“ – Zum Daktylus, welcher eine Erektion bedeutet, vgl. auch Marjorie
Curry Woods: Classroom Commentaries. Teaching the Poetria nova across Medieval and Renaissance
Europe. Columbus 2010 (Text and Context), S. 61. – Knapp, Matthaeus Vindocinensis: Ars versificatoria,
S. 39, Anm. 118 f., übernimmt diese Interpretation in seine Übersetzung.
 Epp, Venus’s Pen, S. 274.
 Auch Alanus gestaltet die Sünde wider die Natur über die Metapher der Metrik (vgl. Metrum 1).
Vgl. hierzu Ziolkowski, Grammar of Sex, S. 60 f.
 Epp, Venus’s Pen, S. 269, stellt zurecht fest: „In his extended description of an ideal wife (I.55),
Matthew attributes these same austere virtues to the fictitious Marcia, and avoids virtually all physical
description; in stark contrast to the subsequent portraits of the beautiful Helen and the ugly Beroe,
there are no humanmembra here, of any description.“

IV.3 Rückkopplung: Organe und Organisationen 443



stellt den hierarchisch unteren Endpunkt der männlichen Viererreihe dar. Im Gegen-
satz zu Marcias positiver Entgrenzung des weiblichen Geschlechtes gibt er durch seine
mangelnde Tugend der Schwäche seiner Körperlichkeit soweit nach, dass er Verkehr
contra naturam praktiziert. Während Marcia also als ‚männliche‘ Frau zu verstehen ist,
ist Davus – insofern er von seinem homo exterior bestimmt ist – ein ‚weiblicher‘Mann.

Es ist bezeichnend, dass die ‚Entgrenzung‘ des Geschlechtes in der Reihe der
männlichen Typen den Tiefpunkt darstellt, während sie in der Reihe der weiblichen
Typen die positive Ausnahme bildet, welche den beiden folgenden Typen von Weib-
lichkeit – Helena und Beroe – übergeordnet wird. Diese entsprechen in ihrer Körper-
lichkeit beide ihrem Geschlecht, wobei Helenas schöne Körperlichkeit im Verhältnis
zu Beroes hässlicher Körperlichkeit das relativ positiv(er)e Gegenstück darstellt. Wäh-
rend in Helenas Schönheit die prokreative Natur des Menschen ihre Erfüllung findet,
welche aus einem keuschen Hippolytus einen lüsternen Priapus macht, ist Beroes
Körper so hässlich, dass er nicht einmal als Erfüllungsgehilfe der Prokreation dienen
kann. Die abstoßenden Körperöffnungen der Beroe, die nichts weniger tun als zum
Beischlaf einladen, können derart auch nicht helfen, das „ursprüngliche Chaos“ (Ber-
nardus Silvestris: Cosmographia, Microcosmus 14,158: primum chaos) zu vermeiden,
wie es die innerweltliche Fortpflanzung als ‚Fortschöpfung‘ – ‚pro-creatio‘ – im Dies-
seits zur Aufgabe hat. Ganz im Gegensatz dazu sind Beroes Öffnungen das Chaos
selbst:424

Turgescit stomacus scabie, quam proxima Lethe
Suscitat, inferni ianua, triste Chaos.

Gibbi pernicies staturam contrahit, ‚ergo‘
Inscriptum breviter terga tumere facit.

Emeritis hirsuta pilis hiat olla lacune
Consona, sulphurei gurgitis unda rubet.

(Matthäus von Vendôme: Ars versificatoria I.58,37–42)425

Es soll weder behauptet werden, dass die Reihe der descriptiones in der Ars versificato-
ria als Ganzes im Microcosmus-Modell aufgeht, noch, dass die Reihe einzig und unmit-
telbar durch eine Abhängigkeit von der Cosmographia des Bernardus Silvestris zu
erklären ist. Es kann jedoch gezeigt werden, dass – diesmal im Sinne von ‚Einfluss‘ –
gewisse Ähnlichkeiten zwischen beiden Texten bestehen, die mehr als nur zufällig er-
scheinen, und dass beide Texte – im Sinne diskurstheoretischer Erwägungen jenseits
des ‚Einflusses‘ – an einem Diskursmuster partizipieren, welches körperliches Schön-

 Hier verbirgt sich eine etymologische Figur, insofern das lateinische Chaos zugleich auch ‚Kluft‘
und ‚Abgrund‘ bedeuten kann.
 Übers. (Knapp): „Der Magen bläht sich von Räudigkeit auf, welche erregt wird von der nahen
Lethe, der Pforte der Hölle, dem traurigen Chaos. Ein verderblicher Buckel krümmt die Gestalt. ‚Ergo‘,
abgekürzt geschrieben, läßt den Rücken geschwollen sein. Der einem Abgrund gleichende, mit alten
Haaren überwachsene Topf gähnt offen, darin die rote Woge eines Schwefelpfuhls.“

444 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



sein einen ganz spezifischen Ort zuweist. Das Schönsein des Leibes ist zwischen ver-
schiedenen, homologisierbaren Feldern verspannt, von denen aus es semantisiert
wird. In diese Hierarchie eingebunden gedacht, erhält die Schönheit der Frau einen de-
zidiert anderen Wert als jenen rein ‚laudativen‘, den die Forschung zu den Poetiken ihr
beigemessen hat. Dass entsprechend auch die weiblichen Schönheitsbeschreibungen
immer wieder das Implikat des Genitalen tragen, kann, aus dieser Perspektive gedacht,
nicht mehr erstaunen.

IV.4 Resümee und Ausblick

Es hat sich gezeigt, dass die descriptio membrorum Kristallisationspunkt verschiedener
diskursiver Strategien ist. Ihre narrative Integration in den Text erfolgt im Rahmen eines
Motivierungszusammenhangs, der seine (rhetorisch-motivationale) Plausibilität aus der
gesetzmäßigen Ordnung der Immanenz durch das Wirkungsprinzip der natura bezieht.
Dieser Wirkungszusammenhang, in welchem körperliche (und zuvörderst: weibliche)
Schönheit in einem kausalen Zusammenhang mit Prokreation steht, wird hier – vice
versa – erzählend ratifiziert, zugleich legitimiert und damit – im Wortsinn – ‚naturali-
siert‘. Diese Legitimierung funktioniert nicht zuletzt über die Ausbildung von Randbezir-
ken der Ausgrenzung: Die Einführung des peccatum contra naturam ist in der Lage, den
Sündencharakter der Fleischeslust als naturgemäßes Wohlverhalten umzudeuten, wo-
durch Schönheit und das von ihr erzeugte Begehren zu Erfüllungsgehilfinnen der Welt-
ordnung werden. Auf diese Art zeigt sich, dass die Darstellung körperlicher Schönheit
durch die descriptio membrorum Teil eines anthropologischen Modells ist, auf welches
diese Art von descriptio, die die antike Literatur in dieser Form noch nicht kennt,
geschweige denn kodifiziert hätte, und die eine genuine Erfindung der neuen Poetik des
12./13. Jahrhunderts ist,426 die Reaktion darstellt. Zwar ist sie nicht unabhängig von älte-
ren Modellen, wie der Theoderich-descriptio des Sidonius Apollinaris, und steht in einer
Traditionslinie zu physiologischen Körpermodellen im Anschluss beispielsweise an
Galen; sie bildet indessen eine bedeutende neue Differenzierung aus, innerhalb welcher
der Darstellung und der Semantik der membra eine neue Bedeutsamkeit zugemessen
wird und in der das bonum corporis aus der Menge der autoritativ verbürgten Glücksgü-
ter (Boethius)427 isoliert wird. Sie erhält so ihren Platz im großen Dichotomisierungspro-
jekt der christlichen Kultur, in welchem der Körper – er sei schön oder hässlich – auf
eine ganz bestimmte Art in Opposition zur Seele gebracht wird – sei sie schön oder häss-
lich. Diese Binarisierung, die seit Augustinus im Sinne von homo interior und homo exte-

 Vgl. hierzu Kap. IV.1–IV.1.2.
 Vgl. Boethius: Consolatio philosophiae, Buch 3, Prosa 2 (zitiert nach: Anicius Manlius Severinus
Boethius: Trost der Philosophie. Consolatio philosophiae. Lateinisch und deutsch. Hrsg. u. übers. von
Ernst Gegenschatz, Olof Gigon. 6. Aufl. Düsseldorf 2002). – Die bona corporis zuvor bereits bei Cicero,
vgl. hierzu bspw. Bumke, Höfische Kultur, S. 420.

IV.4 Resümee und Ausblick 445



rior gefasst und wiederum mit weiteren Dichotomien homologisiert ist, setzt einerseits
den Körper in eine Reihe mit Weiblichkeit, integriert diesen weiblich-fleischlichen
Anteil jedoch in jeden ‚menschlichen‘ Körper, sodass jeder Mann und jede Frau po-
tentiell als Hybridwesen mit Fremdanteilen diskursiviert ist. Dabei wird jedoch Zwei-
geschlechtlichkeit gerade nicht aufgegeben, wie es Thomas Laqueur mit seinem
berühmten „one sex model“ entworfen hat, sondern – im Gegenteil – in ihrer parado-
xalen Struktur festgeschrieben.428

 Thomas Laqueur: Auf den Leib geschrieben. Die Inszenierung der Geschlechter von der Antike bis
Freud. München 1996 (original als: Making Sex. Body and Gender from the Greeks to Freud. Cambridge
[Mass.] 1990). – Laqueur ist verschiedentlich und zu Recht für seine Auffassung kritisiert worden, so
unter anderem von Joan Cadden: The Meanings of Sex Difference in the Middle Ages. Medicine, Sci-
ence, and Culture. Cambridge (USA) 1993, vgl. dort S. 3, die im Ganzen ein binäres Modell von Ge-
schlecht entwickelt, das sich jedoch dadurch auszeichnet, dass es – paradoxerweise – auch „cases
which seemed to exist outside the definitions of this duality“ (ebd., S. [–i]) zu integrieren vermag. Sie
konstatiert schließlich: „[T]he efforts made by medieval authors both within and outside the disciplines
of natural philosophy and medicine to explain and label things in the terms of a binary language con-
firm that the two sexes did mark a profound and significant division of the world. [...] The terms and
concepts are more than convenient analogies [...]. Their broad application suggests that the definitions
and properties of female and male represented a principle which, at least partly, ordered the world“
(ebd., S. 281). – Ein schlagendes Beispiel dafür, dass Geschlecht einerseits maximal und kategorial dif-
ferent und andererseits ineinander verschränkt denkbar ist, kann Konrad von Megenbergs Buch von
den natürlichen Dingen bieten, in welchem die geschlechtliche Zeugung mit weiteren Binäroppositionen
relationiert wird. Die Darstellung der membra des Körpers, mit welchen das Buch von den natürlichen
Dingen seine Ausführungen eröffnet (Nr. I.1–44), leitet hier unmittelbar über zu Ausführungen über die
Zeugung (Wir haben nv geſeit von des menschen glidern. Nv schuͤll wir ain tail ſagen, wie er in die werlt
chom; Konrad von Megenberg: Buch von den natürlichen Dingen I.45; 61,16 f.). Der nachfolgende Ab-
schnitt beschäftigt sich mit der Frage, wodurch ein fraw ſwanger wert einz chnaͤbleinz (I.46) und referiert
einerseits, dass der Same des Mannes dann die chraft vnd den ſig (I.46; 62,24) hat, einen Knaben zu
zeugen, wenn er haizz und vil (62,23) ist. Darüber hinaus jedoch ist eine Seitenzuordnung (links –
rechts) von eminenter Wichtigkeit. Das Buch von den natürlichen Dingen entwirft hier eine Physiologie,
in der die rechte Körperhälfte heißer – und damit männlicher – ist, weshalb ein männliches Kind dann
entstehe, wenn die Mehrheit des Samens auz dem rehten gezivglein dez mannes (I.46; 63,1 f.) stamme
und in der muͦter rehten ſeiten (I.46; 63,2) aufgenommen wird, welche auch in der Frau die heißere ist.
Daraus resultiert der Rat, daz ſich die frawen auf die rehten ſeiten naigen zehant nach dem werch, ob ſi
gern chnaͤblein tragen (I.46; 63,5 f.). Auch der umgekehrte Fall gilt: stammt der Samen aus dem linken
Hoden und wird in die lenken ſeiten der muͦter (I.46; 63,13 f.) aufgenommen, so werd darauz ain fraͤwlein
oder ein dirnchint (I.46; 63,14), wobei nun Kälte einen Einfluss hat (I.46; 63,15–17). Jedoch erschöpft
sich die Kombinatorik mit den beiden Zuordnungen rechts-rechts und links-links nicht: Spring aber der
ſavm auz dem lenken gezivglein dez mannes in die rehten ſeiten der muͦter, ſo werd darauz ain maͤnleich
weip oder ein maͤnnine. | Spring aber der ſavm auz dem rehten gezivglein in die linken ſeiten, ſo werd dar
auz ein weibiſch man (Konrad von Megenberg: Buch von den natürlichen Dingen I.46; 63,9–13). Offen-
bar fungiert hier der Ursprungsort des männlichen Samens als Determinante der letztendlichen ‚Ge-
schlechtssubstanz‘ (rechter Hoden: Mann, linker Hoden: Frau), die ‚Seite‘ der Frau, in welche der
Samen aufgenommen wird, bestimmt das hinzutretende Akzidens (rechte Seite: maͤnleich, linke Seite:
weibiſch). Die ‚Binnendifferenzierung‘ der substantiell gedachten Geschlechter (Frau/Mann) nach hin-
zutretenden Akzidenzien (männlich/weiblich) ist keine Eigenheit des Buches von den natürlichen Din-

446 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



Wie gezeigt worden ist, wird im Rahmen des descriptio-Katalogs der Ars versifica-
toria des Matthäus von Vendôme also eine nach den Geschlechtern getrennte Differen-
zierung entsprechend der rhetorischen Kategorien notatio und effictio vorgenommen,
wobei die descriptio des ‚inneren Menschen‘ (des homo interior, entsprechend der no-
tatio) über männliche Eigennamen, die des äußeren Menschen (homo exterior, ent-
sprechend der effictio) weiblichen Figuren zugeordnet wird (vgl. Kap. IV.1.1). In dieser
Beispielreihe ist jedoch zugleich die Kopplung von homo interior und exterior im ein-
zelnen Menschen enthalten, insofern anhand der männlichen Figuren (Papst, Ulixes)
ebenso wie anhand von Marcia die Überwindung des (weiblichen) Fleisches als Tu-
gend exemplifiziert wird, wobei die Männer (als Äquivalent zum homo interior) ihrem
Geschlecht entsprechen, indem sie das Fleisch überwinden, Marcia (als Äquivalent
zum homo exterior) hingegen ihr Geschlecht transzendiert (vgl. Kap. IV.1.1). Physische
Schönheit erhält in dieser Reihe ihren Platz nicht als Akzidens zu Tugend – wie die
Forschung es häufig pauschal behauptet hat –, sondern dient in Form der descriptio
membrorum der konkreten Markierung von voluptas-auslösender Fleischlichkeit. Die
descriptio membrorum fungiert als konventionalisiertes Sprachzeichen, welches das Im-
plikat des (erbsündigen, schönen und prokreativen) Fleisches trägt. Dies kann so weit
gehen, dass die descriptio membrorum als poetologische Einheit (Barthes‘ „Stück“) die
Rolle einer schamvoll entdeckenden Verhüllung erhält und die Nennung des Genitals
selbst substituiert (vgl. den Rosenroman und das Lob der guten Fut; Kap. IV.2.3
u. IV.2.4). In der Regel bildet sie derart den motivationalen Kern einer Narration
von (erfülltem oder verhindertem, von legitimem oder illegitimem) Beischlaf, die
in der descriptio membrorum als Protonarrativ eingelassen ist (vgl. Kap. IV.1.2).
Diese Semantisierung zeigt sich schon in der Glossierung der Poetria nova durch
zeitgenössische Nutzer, welche die narrativen Kerne im Akt des Glossierens re-
importieren. Demgegenüber sind andere Funktionalisierungen selten. Es nimmt
nicht wunder, dass die Mehrzahl der descriptiones membrorum weiblichen Figu-

gen, sondern findet sich insgesamt weitverbreitet; vgl. dazu wiederum Cadden, Sex Difference,
S. 169–227. Zu der aristotelisch beeinflussten Lehre vom heißen Samen aus dem rechten Hoden, die
auch von Albertus Magnus vermittelt wird, vgl. hier bes. S. 195–201, zur männlichen Frau und zum
weiblichen Mann vgl. ebd., S. 201–209. Es soll indessen nicht behauptet werden, dass die im Buch von
den natürlichen Dingen vorfindliche, auf der Homologisierung dichotomer Elemente beruhende Zeu-
gungslehre mit der Leib-Seele-Differenzierung des ‚inneren‘ und ‚äußeren Menschen‘ identisch wäre; es
würde sich wohl – im Gegenteil – eher zeigen lassen, dass hier unterschiedliche Wissensbestände am
Werk sind. Die Leib-Seele-Dichotomie Augustins ist im christlichen Denken früher existent als die erst
mit der spät einsetzenden Aristotelesrezeption verbundene Lehre von den Körperseiten. Die Lehre von
den Geschlechtsakzidenzien hat im christlichen Denken bereits Vorläufer (vgl. Cadden, Sex Difference,
S. 201) und ist mit anderen als den aristotelischen Konzepten kombinierbar. Deutlich wird, dass die
Verschränkung von homo interior und exterior in jedem ‚menschlichen‘ Körper nicht der einzige Fall ist,
in dem die Ineinandersetzung von zwei einerseits kategorial getrennten, andererseits unlösbar inte-
grierten Geschlechtsanteilen diskursiviert wird und dass sich beide Modelle insofern ähneln. Die episte-
mische Grundlage, die Logik des inquantum (vgl. Kap. II.2.2.1), ist auch hier identifizierbar.

IV.4 Resümee und Ausblick 447



ren attribuiert wird, wobei ihre Stellung im Rahmen der Narration nicht nach den
Erfordernissen ‚realistischen‘ Erzählens funktionalisiert ist, sondern der unmittel-
baren Motivation des Sexualaktes oder der Kennzeichnung einer Figur als ‚fleisch-
lich‘ dient (vgl. Kap. IV.2.2).

Es ließe sich nun leicht eine Fülle von volkssprachlichen descriptiones membro-
rum versammeln, die diesem einfachen narrativen Muster entsprechen und es mehr
oder weniger artifiziell umspielen. Die Eigenständigkeit und ‚Artifizilialität‘ dieser
‚Stücke‘ (Barthes) ist vielfach dargestellt worden. Sie betrifft die descriptiones in den
Artusepen Chrétiens ebenso wie beispielsweise diejenige der Florîe im Wigalois, die
bei aller metapoetischen Selbstreferenzialität doch auch dazu dient, die Zeugung des
Helden durch Gawan zu begründen. Es ließe sich leicht zeigen, dass die oftmals sub-
stantielle Länge dieser descriptiones nicht notwendig nur mit einem ‚Hang zum orna-
tus‘ zusammenhängen, sondern dass – insofern die descriptio membrorum dasjenige
Zeichen ist, welches die Motivierung der folgenden Handlungssequenz verbürgt –
hier auch ein Prinzip der Proportionalität obwaltet, welches – ganz der Ars versifica-
toria des Matthäus von Vendôme entsprechend – quantitativ operiert, sodass der
größte aller Kriege – der trojanische – nur durch die größte aller Schönheiten ausge-
löst werden kann, welche entsprechend bei Konrad von Würzburg die längste aller
descriptiones membrorum erhält.

Entsprechend ließe sich auch zeigen, dass männlichen Figuren eine descriptio
membrorum – überhaupt die Attribuierung von Schönheit – nur in dem eng gesteckten
Rahmen zukommt, welchen die Poetiken ihm einräumen. Dies ist in der Ars versificato-
ria – wie bereits dargestellt worden ist429 – vor allem in dem Fall, dass der Dargestellte
noch ein Knabe ist, oder im Falle, dass seine Schönheit mit seinem Tod kontrastiert
werden soll, legitim. Für die schönsten Männer der mittelhochdeutschen Literatur (den
jugendlichen Tristan, den bartlosen Parzival, den sterbenden Siegfried oder Christus)
ließe sich dieser Zusammenhang leicht herstellen.430 Gerade im Falle Parzivals gehen
die Implikationen des schönen, weiblich konnotierten Knabenkörpers weit über eine
reine Darstellung des Knabenalters hinaus. Im folgenden Kapitel soll gezeigt werden,
wie auch die Existenz des Mannes von der Weiblichkeit des Fleisches umstellt ist und
wie das Knabenalter des Mannes mit dem Zustand fleischlichen Seins konnotiert wird,
das ihn als sein eigenes Anderes stets begleitet. Es kann hier gezeigt werden, wie und
unter welchen Bedingungen dieser Körper, der zugleich das Andere im Selbst darstellt,
simultan zu einem Medium radikal begrenzter Erkenntnisfähigkeit wird. Denn unter

 Vgl. S. ##, inkl. Anm. ##.
 Einen interessanten Sonderfall, für den es in den Poetiken keine Entsprechung gibt und der ge-
sondert zu diskutieren wäre, ist der schöne alte Mann, der in volkssprachlicher Dichtung immer wieder
vorkommt. Als Beispiele seien hier Karl der Große im Rolandslied des Pfaffen Konrad oder der Gute Ger-
hard Rudolfs von Ems genannt.

448 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung



der maßgeblich durch die augustinischen Schriften vermittelten Einteilung des Men-
schen in homo interior – novus – caelestis – Adam und homo exterior – vetus – terres-
tris – Eva liegt zugleich die Tradition von Augustins Lehrer, Ambrosius von Mailand, in
dessen Buch „Über das Paradies“ es von derselben basalen Differenz heißt:431

namque ante nos fuit qui per uoluptatem et sensum praeuaricationem ab homine memorauerit
esse commissam, in specie serpentis figuram accipiens delectationis, in figura mulieris sensum
animi mentisque constituens, quam αἴσθησιν uocant Graeci, decepto autem sensu praeuaricatri-
cem secundum historiam mentem adseruit, quam Graeci νοῦν vocant. recte igitur in Graeco νοῦς
uiri figuram accepit, αἴσθησιςmulieris. unde et quidam Adam νοῦν terrenum interpretati sunt.

(Ambrosius: De paradiso liber unus 2,11)432

Ähnlich wie Augustinus also Eva den homo exterior, den fleischlichen Körper, zuord-
net und so das Fleisch und die fleischlichen Sinne zu einem weiblichen Prinzip
macht, dem mit dem homo interior das männliche Prinzip des Geistes gegenüber-
steht, so stellt Ambrosius die Sinne selbst als weibliches Prinzip der aisthesis dem
Geistprinzip des männlichen nous gegenüber.433 Während jedoch bei Ambrosius
diese aisthesis als sensus animi mentis gefasst ist und damit letztlich eine geistige Per-
zeption von sinnlich Wahrgenommen avisiert, das der rein geistigen Erkenntnis bei-
gesellt ist, bindet Augustinus mit dem von ihm maßgeblich geprägten Paar homo
interior und homo exterior die sinnliche Wahrnehmung an das Fleisch des Körpers,
limitiert ihre Erkenntniskraft radikal und trennt sie vom Geist, um dessen Erkenntnis-
fähigkeit zu garantieren. Wo bei Ambrosius geistige Wahrnehmung von Sinnlichem
einer höheren, nicht wahrnehmenden geistigen Kraft, dem nous, gegenübersteht,
wird in der Anthropologie Augustins der Körper als fleischlicher Träger fleischlicher
Wahrnehmungen den reinen Geisteskräften entgegengesetzt. Hier ist sowohl die

 Imig, Luzifer als Frau, hier S. 163, hat auf diese Passage im Rahmen einer kunsthistorischen Arbeit
hingewiesen.
 Übersetzung hier nach Imig, Luzifer als Frau (2009), S. 163, Anm. 410, zitiert, die die – ungenaue –
Übersetzung nach Roland Halfen: Chartres. Die Querhausportale. Schöpfungsbau und Ideenwelt im
Herzen Europas. Stuttgart/Berlin 2003, S. 79, wiedergibt: „Vor uns trug jemand die Ansicht vor, dass
die Verschuldung vom Menschen durch die Lust und die Sinnlichkeit begangen worden sei, indem er
unter dem Bild der Schlange die Lust, unter dem Bilde des Weibes die Sinnlichkeit verstand, während
er den Mann als Bild des Geistes und des Gemütes nahm. Die Sinnlichkeit nennen nämlich die Griechen
‚aisthesis‘. Er führt aber auf die Täuschung durch die Sinnlichkeit die Verschuldung des Geistes zurück,
welchen die Griechen ‚nous‘ nennen. Richtig also wird im Griechischen ‚nous‘ oder Geist unter dem
Bild des Mannes und ‚aisthesis‘ unter dem Bild der Frau verstanden [...]“. Es existieren zwei Überset-
zung des Buches De paradiso, nämlich: Ambrosius: De paradiso. Übersetzung mit Erläuterungen zum
Inhalt und zum literarischen Hintergrund. Hrsg. von Wolfgang Bietz. Siegburg 2013 (Studien zur Kölner
Kirchengeschichte 17) und Ambrosius von Mailand: Über das Paradies. Übers. von Susanne Greiner.
Freiburg i.Br. 2013 (Christliche Meister 55).
 Dieses Element aus De paradiso des Ambrosius wird durch spätere Generationen durchaus rezi-
piert. Das Periphyseon (IV,16–18) des Johannes Scotus Eriugena zitiert die Gleichsetzung von Frau und
aisthesis und diskutiert sie ausführlich im Kontext weiterer Lehrmeinungen (Augustinus, Origenes).

IV.4 Resümee und Ausblick 449



wahrgenommene Kreatur als auch der wahrnehmende Sinn und das an Wahrgenom-
menem orientierte Denken als carnalis gekennzeichnet und es entsteht zwischen
dem Wahrnehmendem und dem Wahrgenommenem, zwischen Kreatur und Kreatur
eine Sympathie, die auf der Geschöpflichkeit der Körper beruht. In beiden Fällen ist
sinnliche Wahrnehmung, also aisthesis, an das weibliche Prinzip gekoppelt, ist das
weibliche Prinzip dasjenige, das die Sünde vermittelt. Augustinus also geht einen
Schritt weiter als Ambrosius, insofern er die Homologe Frau – Sinne – Sünde zusätz-
lich mit Fleisch homologisiert. Von hier ausgehend sind die Konzepte wechselseitig
semantisiert. Und von hieraus entsteht schließlich auch die Möglichkeit dessen, was
ab dem 18. Jahrhundert ‚Ästhetik‘ heißen wird. Dieser Ermöglichungsgrund der Äs-
thetik aus der aisthesis ist Gegenstand der nachfolgenden Kapitel.

450 IV Priapus erit – Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung


