
III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien
einer Signifikation

Wahrheit ist Wahrheit, werde sie angenommen oder nicht! Mein Ausspruch macht nicht wahr,
was wahr ist; aber weil’s wahr ist, will ich reden!
(Johann Caspar Lavater: Von der Harmonie der moralischen und körperlichen Schönheit)

In Die Ordnung der Dinge (original: Les mots et les choses, 1966) entwickelt Michel Fou-
cault die Vorstellung eines epistemischen Wandels zwischen dem, was als ‚Zeitalter
der Ähnlichkeiten‘, als ‚Zeitalter der Repräsentation‘ und als ‚Zeitalter des Menschen‘
bezeichnet werden kann.1 Während der Übertritt in das ‚Zeitalter der Repräsentation‘
hierbei diejenige Epoche umfasst, die Foucault als die ‚klassische‘ begreift (etwa
1650–1800), und das ‚Zeitalter des Menschen‘ von Foucault ab etwa 1800 veranschlagt
wird, so ist für das ‚Zeitalter der Ähnlichkeiten‘, welches anhand von Texten aus der
Zeit etwa zwischen 1500 und 1650 dargestellt wird, gleichwohl eine prinzipielle zeitli-
che Unschärfe zu konstatieren.2 Die Ordnung der Dinge suggeriert eine prinzipielle Gül-
tigkeit dieser spezifischen, auf ‚Ähnlichkeit‘ beruhenden epistemischen Formation
auch für ‚das Mittelalter‘, welches in Foucaults Schreiben – in Die Ordnung der Dinge
ebenso wie in anderen Texten – prinzipiell eine terra incognita ist, die zwar vielfältig
und bedeutungskonstitutiv umspielt, selten jedoch eigens einer Analyse unterzogen
wird.3 Mit Ute Frietsch lässt sich festhalten, dass „etwas verallgemeinernd behauptet
werden [kann], dass die lange Zeit von Antike, Mittelalter und Hochrenaissance von
Foucault gegen die Ordnung der Moderne gesetzt wird“.4 Damit ist die prinzipielle
Langlebigkeit einer Episteme behauptet, welche auf der Prämisse der Zeichenhaftigkeit
der Welt beruht und in der eine prinzipiell ternäre Ordnung des Wissens anzusetzen
ist. So behaupte Foucault letztlich – wiederum mit Ute Frietsch – folgende Ordnung
der ‚Ähnlichkeit‘:

 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften. 11. Aufl.
Frankfurt a. M. 2009. – Einen sehr gut lesbaren und fundierten Überblick über die Kernthesen der
Ordnung der Dinge bietet Michael Ruoff: Foucault-Lexikon. 3. Aufl. Paderborn 2013, S. 30–34.
Vgl. zudem ausführlicher Ute Frietsch: Art. Die Ordnung der Dinge. In: Foucault-Handbuch.
Leben – Werk – Wirkung. Hrsg. von Clemens Kammler, Rolf Parr, Ulrich Johannes Schneider. Stutt-
gart 2014, S. 38–50, hier bes. S. 44. – Weiterführend zu Foucault vgl. insbesondere auch Giorgio
Agamben: Signatura rerum. Zur Methode. Frankfurt a. M. 2009, sowie – unter anderen Gesichts-
punkten die Zeichentheorie ausbauend – Aleida Assmann: Im Dickicht der Zeichen. Frankfurt a. M.
2015, hier bes. S. 11–94.
 Vgl. bspw. Frietsch, Ordnung der Dinge, S. 44.
 Vgl. zur Beziehbarkeit der Arbeiten Foucaults auf den Gegenstandsbereich ‚Mittelalter‘ etwa:
Martin Kintzinger: Michel Foucault et le moyen âge. Une recherche de traces. In: Francia – For-
schungen zur westeuropäischen Geschichte 39 (2012), S. 285–304, der einleitend festhält: „Foucault
n’était pas médiéviste!“ (ebd., S. 285).
 Frietsch, Ordnung der Dinge, S. 44.

Open Access. ©2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung - Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110719444-003

https://doi.org/10.1515/9783110719444-003


Zeichen und Bezeichnetes seien durch ein Drittes verbunden; dieses Dritte sei die Signatur, die
als materieller Fingerzeig Gottes interpretiert werde. Die Signatur, die auf den Dingen niederge-
legt sein soll, ähnelt als geschriebene Schrift den Wörtern in den Büchern; zugleich ähnelt sie
den Dingen, denn sie materialisiert sich, indem sie in deren Oberfläche eingeschrieben ist.5

Dieserart beschreibt Foucault – mit Blick auf Produkte der Natur und ihre beispiels-
weise medizinische Bedeutung – eine grundsätzlich paradoxale Struktur des Ver-
und Entdeckens, des wechselseitigen Bezuges eines prinzipiell unsichtbaren Inneren
zu einem prinzipiell sichtbar machenden Äußeren:

Die Ähnlichkeiten in ihrer Verborgenheit müssen an der Oberfläche der Dinge signalisiert wer-
den. Ein sichtbares Zeichen muß die unsichtbaren Analogien verkünden. Jede Ähnlichkeit ist
doch gleichzeitig das Manifesteste und Verborgenste. Sie ist tatsächlich nicht aus nebeneinan-
derstehenden Stücken gebildet, von denen die einen identisch, die anderen unterschiedlich
sind, sondern besteht aus einem, das eine Ähnlichkeit zeigt oder nicht zeigt. Sie wäre also
ohne Kriterium, wenn in ihr oder darüber oder daneben kein entscheidendes Element wäre,
das ihr zweifelhaftes Glitzern in klare Sicherheit verwandelte. Es gibt keine Ähnlichkeit ohne
Signatur. [...] Das Wissen (savoir) der Ähnlichkeiten gründet sich auf die Aufzeichnung dieser
Signaturen und ihre Entzifferung.6

Im Kontext dieser prinzipiellen Lesbarkeit der Welt, auf die ja Michel Foucault kei-
neswegs als einziger verweist, sondern – gleichfalls prominent, aber in einem ande-
ren theoretischen Rahmen – etwa auch Hans Blumenberg,7 hat die Forschung
naheliegenderweise auch die Schönheit des menschlichen Körpers zu verstehen
versucht:

Man war nämlich überzeugt, daß die Gleichung von Schön und Gut auch für die wirkliche
Welt galt, die die Literatur einfach nachahmte. Es geschah wohl damals öfter als heutzutage,
daß es einem leichter war, schön zu bleiben oder schöner zu wirken, wenn man auch reich
und mächtig war; schwerer aber in dieser Hinsicht wog die Auffassung der Welt als eines
‚liber scriptus digito Dei‘, wo kein Zufall sondern nur die göttliche Vorsehung herrschte, so
daß alles zu einem festen, ewigen (wenn auch oft verborgenen) Zusammenhang stand, der
Böse selbstverständlich auch häßlich und umgekehrt der Gute schön sein mußte.8

Hiervon ausgehend, scheint sich die Frage zu stellen, wie es sein könne, dass auch
nach jener „Wende des neunzehnten Jahrhunderts“, welche – mit Foucault – „die
Schwelle einer Modernität, aus der wir immer noch nicht herausgekommen sind“,9

gebracht hat, die Produkte der Hoch- und Populärkultur (Literatur/Film etc.) ein

 Ebd., S. 45.
 Foucault, Ordnung der Dinge, S. 56 f.
 Vgl. Hans Blumenberg: Die Lesbarkeit der Welt. 8. Aufl. Frankfurt a. M. 2011 (Erstauflage 1981).
 Roberto De Pol: Schöne „vâlandinne“ und femme fatale. Von Kriemhilds Schönheit. In: Beiträge zur
Komparatistik und Sozialgeschichte der Literatur. Festschrift für Alberto Martino. Hrsg. von Norbert
Bachleitner, Alfred Noe, Hans-Gert Roloff. Amsterdam/Atlanta 1997 (Chloe 26), S. 423–444, hier S. 425.
 Foucault, Ordnung der Dinge, S. 27.

III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation 97



Signifikationsverhältnis der ‚Lesbarkeit‘ für diesen schönen menschlichen Körper
beibehalten hätten. Die Frage scheint zu sein, warum – etwa im Disney-Universum
und in der Traumfabrik Hollywood – Schönheit noch immer eine Gutheit signifi-
ziere, die als Tugend und/oder Adel differenzierbar ist, und zu der Schönheit – als
Zeichen derselben – das Verhältnis der Wahrheit einzunehmen scheine.10 Es wird
im Folgenden zu zeigen sein, in welch vielfältiger Weise die Forschung in Hinblick
auf vormoderne Literatur prinzipiell von einem solchen Signifikationsverhältnis
ausgegangen ist. Diese Entwürfe der ‚Ähnlichkeit‘ grundieren bis heute nicht allein
die Populärkultur, sondern, neben der Erwartungshaltung mediävistischer Litera-
turwissenschaften an ihren Gegenstand, außerdem zumindest implizit auch jüngere
philosophisch-wissenschaftliche Theoriebildungen, sei es zu einer allgemeinen Äs-
thetik, wie sie Roger Scruton entwickelt, sei es zu evolutionsbiologisch grundierten
literaturwissenschaftlichen Analysen des (erzählten) schönen Körpers, wie Winfried
Menninghaus sie mit seinem Versprechen der Schönheit vorgelegt hat. Sie grundie-
ren zudem, wie soziologische Forschung zu zeigen vermocht hat, sogar eine All-
tagserwartung, welche sich in der Wahrnehmung, Einschätzung und der hieraus
resultierenden Bevorzugung oder Benachteiligung des Gegenübers manifestiert.

In allen Fällen tritt das als schön wahrgenommene oder diskursivierte körperli-
che Äußere in ein Wahrheitsverhältnis zu einem nicht sichtbaren und zunächst unbe-
stimmt bleibenden, anderen Wert, welchen es bezeichnen oder abbilden soll. Im
Falle einer Ästhetik, wie sie bei Scruton repräsentiert ist, welche Dinge undmenschli-
che Körper umfasst, ist dies ein ethisch-exklusiverer Wert, der auf (hoch-)kulturelle
Vergemeinschaftung zielt, die an eine geradezu ‚klassisch‘ zu nennende Wertediskus-

 Die Werte der ‚Gutheit‘, welche einmal mit Tugend und Adel besetzt gewesen zu sein scheinen
(vgl. dazu im Folgenden Kap. III.1), scheinen in der Gegenwart mit anderen, analogen Werten besetzt
zu werden. Evolutionsbiologische Erwägungen, wie sie sich bei Winfried Menninghaus (vgl. Menning-
haus, Versprechen) exemplarisch repräsentiert finden, setzen das Zeichen ‚Körperschönheit‘ ein, um
es genetische Vorteile im Selektionsprozess bezeichnen zu lassen. Es folgt daraus, dass Merkmale,
die deshalb als schön wahrgenommen werden, weil sie ‚Fitness‘ verbürgen, in dieser wahrgenomme-
nen Schönheit ein Wahrheitsverhältnis zu den bezeichneten Selektionsvorteilen einnehmen. In dem
von Menninghaus postulierten Moment, in welchem sich aus dem tatsächliche Körperzeichen die aus
ihm freigesetzte Ästhetik emanzipiert, die eine Übertragung der Schönheitswahrnehmung auf ‚ästhe-
tische‘ Objekte (Schmuck etc.) zulässt, wird dieses Signifikationsverhältnis unsicher. Das Ornament
ermöglicht die Täuschung. – Für Roger Scruton tritt Schönheit insofern in ein Wahrheitsverhältnis
ein, als hier der latente Konsens über Ästhetik ein menschliches Universalium ist, welches zugleich
Züge einer gemeinschaftsstiftenden Ethik annimmt. Soziologische Forschung weist darauf hin, dass
körperliche Schönheit einen signifikanten sozialen Vorteil mit sich bringt, insofern als Signifikat hier
Dinge wie gesunder Lebensstil, Selbstbewusstsein, Extrovertiertheit sowie verhältnismäßig unneuro-
tisches Verhalten eingesetzt werden, welche wiederum im weitesten Sinne in das Raster der ‚Tugen-
den‘ fallen mögen. Vgl. hierzu die vorangehenden Ausführungen, Kap. II.1. – Zum Disney-Universum
vgl. etwa Charu Uppal: Over Time and Beyond Disney – Visualizing Princesses through a Compara-
tive Study in India, Fiji, and Sweden. In: The Psychosocial Implications of Disney Movies. Hrsg. von
Lauren Dundes. Basel et al. 2019, S. 49–72.

98 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



sion anschließt. Schönheit des Körpers ist hier an einen ‚höheren Wert‘ gebunden,
der – obgleich nicht expressis verbis metaphysisch – doch gegen eine ‚Profanierung‘,
gegen eine ‚Pornographisierung‘,11 gegen Lust und Begehren immunisiert werden
muss, um weiterhin als vorbehaltlos ‚schön‘ gelten zu dürfen (Stichwort: Kants ‚inte-
resseloses Wohlgefallen‘).

Im Falle der evolutionsbiologischen Literaturanalyse Menninghaus‘ wird das
Schönsein des narrativierten Körpers analog zum Schönsein der biologischen Kör-
per als sichtbarer Ausdruck und Zeichen für einen implizierten genetischen Vorzug
aufgefasst, welcher sich einerseits auf die Selektion, andererseits auf die Ausbil-
dung einer menschlichen Ästhetik und damit auf die ästhetische Formierung aller
menschlichen Kultur, darunter eben Literatur, ausgewirkt habe.12 Die alltagswirk-
same Schwundstufe der kulturellen Vorannahme, dass Körper nicht-körperliche Ei-
genschaften verbürgen, äußert sich schließlich beispielsweise in der statistisch zu
belegenden Besserbewertung von als schön wahrgenommenen Schüler✶innen.13

Auch in diesem Falle fungiert der Körper als Ausdruck eines unsichtbaren Anderen,
welches – insofern man, wie Scruton, darauf besteht, dass die Universalisierbarkeit
von Schönheit eben keine metaphorische Sprachdimension sei – mindestens die
Form der Synekdoche annimmt. In allen genannten Fällen wird Schönheit in eine
Beziehung zur Ethik und zur Moral gebracht, die – im Sinne der vorliegenden Stu-
die – nicht natürlich, sondern allenfalls naturalisiert zu nennen ist.

Schönheit soll im Folgenden nicht als Zeichen – also als kategoriale Differenz von
Zeichen und Bezeichnetem, die durch eine Relation der wahrheitsgemäßen Bezeich-
nung verbunden sind – oder als Synekdoche – die zwischen Teil und Ganzem die
Wahrheitsbeziehung der (zumindest partiellen) Identität stiftet – verstanden werden,
in deren Zentrum jeweils eine Wahrheitsbeziehung steht, welche den von außen
wahrgenommenen oder als von außen wahrgenommen diskursivierten Körper an ein
unsichtbares Anderes bindet.14 Es soll stattdessen im Folgenden argumentiert werden,

 Die Pornographisierung des schönen Körpers bzw. des schönen Dinges ist ein verbreiteter Kritik-
punkt einer gegenwärtigen Kulturkritik, wie sie sich bei dem bereits angeführten Byung-Chul Han: Die
Errettung des Schönen. 4. Aufl. Frankfurt a. M 2016, ebenso findet wie bspw. bei Frank Berzbach: Die
Form der Schönheit. Über eine Quelle der Lebenskunst. Köln 2018, S. 55–60. Han, Errettung, S. 16,
überträgt diese ‚Pornographisierung‘ sogar explizit auf die ästhetische Schönheit des Dinges und Kon-
sumartikels, wenn er schreibt: „Die pornographische Dauerpräsenz des Sichtbaren vernichtet das
Imaginäre.“
 Vgl. Kap. II.1, Abschnitt 3, S. 35–44.
 Vgl. erneut Dunkake et al., Schöne Schüler, schöne Noten, S. 142–161.
 Die Beziehung der Schönheit zur Wahrheit zählt zu den stereotypen Formeln der Ästhetik, wel-
che auch gegenwärtig völlig unbedenklich geäußert werden können, so beispielsweise bei Berz-
bach, Form der Schönheit, S. 51, der in seinem Essay der Wahrnehmung von Schönheit, die bei ihm
eine – im Sinne Nietzsches – ‚metaphysische‘ Größe darstellt, die Fähigkeit zuspricht, Wahrneh-
mungsraster zu sprengen und Komplexität zu erhöhen, appellativ ein Subjekt entwirft, das sich
„auf die Suche nach der Wahrheit und damit auch auf die Suche nach der Schönheit“macht.

III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation 99



dass die ursprüngliche Grundannahme, die angenommene Lesbarkeitsbeziehung
(‚schön‘ = ‚gut‘), sei einer vormodernen – nur trotz eines epistemischen Wandels
noch immer anzutreffenden – episteme geschuldet, sich als Täuschung erweist.

Das Signifikationsverhältnis, um das es hier zunächst gehen muss, scheint lange
Zeit nicht so einfach gewesen zu sein, wie es etwa die Kinder- und Hausmärchen der
Brüder Grimm,15 Karl May,16 das Disney-Universum17 und die neuzeitliche ‚Ästhetik‘
(Scruton, Menninghaus usw.) behauptet haben.18 Die sehr einfache Zuordnung von
körperlicher Schönheit als Signifikat zu einem (un-)bestimmten Signifikanten, die
Verbindung körperlicher Schönheit zur Wahrheit, hat an der Schwelle der Moderne
ganz wesentliche Katalysatoren gehabt. Diese sind nicht zuletzt im Wechselspiel auf-
klärerischer und romantisierender Diskurse zu finden, in deren Rahmen besonders
frühneuzeitliche Texte, welche selbst bereits eine Rezeptionsstufe vorangegangener
volkssprachlicher Literatur und damit eine Vermittlungsstufe hochmittelalterlicher
Diskurse darstellen, die Folie zur Re-Imagination ‚des Mittelalters‘ bieten, wie es im
Folgenden gezeigt werden soll.19

Die Zuordnung von körperlicher Schönheit zu einem durch sie verbürgten
‚Guten‘ hat zudem eine ganz wesentliche, neue Ausrichtung in jener Wende in die
Biopolitik gehabt, die aus einer toxischen Vermischung von aufklärerischem Den-
ken sowie später –mithin falsch verstandenem – Darwinismus und alten Schönheits-
idealen gespeist war und sich mit Elementen von Rassismus, Pathologie, Hygiene
und Disziplin – letztlich: mit Elementen der Eugenik – verwoben hat. Sie findet sich
schon im 18. Jahrhundert in den Schriften Johann Caspar Lavaters20 – wie im Folgen-

 So kann bspw. Hans-Jörg Uther: Schönheit im Märchen. Zur Ästhetik von Volkserzählungen. In:
Lares 52,1 (1986), S. 5–16, zeigen, wie in einem mehrfachen Bearbeitungsprozess von der Erstfas-
sung zur Druckfassung letzter Hand die Zuschreibung von Schönheit an die Figur Dornröschen sys-
tematisch quantitativ ausgebaut wird (vgl. ebd., S. 8 f.).
 Vgl. bspw. Gert Ueding (Hrsg.): Karl-May-Handbuch. In Zusammenarbeit mit Klaus Rettner,
2. Aufl. Würzburg 2001, S. 139–142, Kap. ‚Personenkonstruktion‘.
 Vgl. bspw. Werner Wolf: ‚Speaking faces‘? Zur epistologischen [sic] Lesbarkeit von Physiogno-
miebeschreibungen im englischen Erzählen des Modernismus. In: Poetica 34 (2002), S. 389–426,
hier S. 389 f.
 So formuliert Liessmann, Schönheit, S. 16: „Vor allem in der Alltags- und Medienästhetik be-
hauptet sich diese Konzeption der Kalokagathia, bis hin zum Klischee, das den Personifikationen
des Bösen auch die Attribute des Hässlichen verleiht und dem Schönen mehr moralische Kompe-
tenzen zutraut als dem weniger Attraktiven.“ – Während ich der Beschreibung der Alltags- und Me-
dienästhetik inhaltlich zustimmen möchte, ist der Kalokagathía-Begriff Liessmanns im Folgenden
kritisch aufzuarbeiten.
 Vgl. hierzu Kap. III.2.2, S. 149–158.
 Vgl. hierzu etwa auch Wolfgang Schmale: Geschichte der Männlichkeit in Europa (1450–2000).
Wien/Köln/Weimar 2003, S. 182: „Zur Anthropologie der Aufklärung gehörte schließlich die Insze-
nierung des idealen männlichen Körpers. Der in der Aufklärung konstruierte Zusammenhang zwi-
schen körperlicher und geistig-moralischer oder auch seelischer Konstitution wurde nicht mehr
aufgegeben. Dass das Äußere Rückschlüsse auf das Innere zulasse, war keine neue Ansicht, aber

100 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



den in Kapitel III.2.1 zu demonstrieren sein wird –, später aber auch in populären
hausmedizinischen Texten wie beispielsweise dem um 1900 entstandenen Ratgeber
in gesunden und kranken Tagen,21 der umstandslos Gesundheit als Idealzustand des
Körpers mit Schönheit und Rassenideologie verbindet, wenn es heißt: „Gesundheit
und Schönheit gehen Hand in Hand“,22 und diese Gesundheit sogleich allein in
eine rassistische Unterscheidung überführt wird: „Allein die ganze Völkerkunde be-
weist uns, daß Intelligenz, Charakter und Kulturfähigkeit in engem Zusammenhange
mit der äußeren Erscheinung der Menschen stehen, sich in seiner äußeren Gestalt, vor
allem in der Kopf und Gesichtsbildung wiederspiegeln [sic].“23 Schönheit wird dabei

wurde Gegenstand wissenschaftlicher Beschäftigung. Maßgeblich war in dieser Beziehung die Phy-
siognomielehre Lavaters, die im 19. Jahrhundert weiter ausgefeilt wurde und sich im Fall der Stig-
matisierung von Juden mit rassistischen Lehren verband.“ (Für den Hinweis auf dieses Buch danke
ich Elias Friedrichs [Köln].)
 Ratgeber in gesunden und kranken Tagen. Ein Lehrbuch vommenschlichen Körperbau und ein ärzt-
licher Hausschatz für alle Krankheitsfälle unter Berücksichtigung der erfolgreichsten Naturheilverfah-
ren. Unter Mitwirkung von Dr. med. Gehrmann, Dr. A. Haug, Dr. med. Kann, Dr. med. Wolf und anderer
hervorragender Spezialisten herausgegeben von Dr. F. König, Band 1, 15. Aufl. Leipzig o. J. [1921].
 Ebd., S. 8.
 Ebd. – Derartige Gedanken sind um 1900 keineswegs neu. Die Verbindung von einer als objektiv
verstandenen Schönheit und ‚kaukasischer‘ Physiognomie findet sich beispielsweise bereits in den
Schriften Johann Gottfried Herders; vgl. Herders Ist die Schönheit des Körpers ein Bote von der Schön-
heit der Seele? aus dem Jahr 1766 (in: Johann Gottfried Herder: Schriften zu Philosophie, Literatur,
Kunst und Altertum. 1774–1787. Hrsg. von Jürgen Brummack, Martin Bollacher. Frankfurt a. M. 1994
(Bibliothek deutscher Klassiker 105), S. 135–148, hier bes. S. 140, Z. 21–36). Vgl. hierzu bspw.: Robert
Norton: Racism, History, and Physiognomy: Herder and the Tradition of Moral Beauty in the Eigh-
teenth Century. In: Ethik und Ästhetik. Werke und Werte in der Literatur vom 18. bis zum 20. Jahrhun-
dert. Festschrift für Wolfgang Wittkowski zum 70. Geburtstag. Hrsg. von Richard Fisher. Frankfurt
a. M. 1995 (Forschungen zur Literatur- und Kulturgeschichte 52), S. 43–54. – Auch Johann Caspar
Lavater vertritt die Position, dass ‚Mohren‘ zweifelsfrei ein europäisches Antlitz dem ‚eigenen‘ vor-
ziehen würden, sofern sie nicht von einem sie verblendenden ‚Nationalvorurtheil‘ geprägt seien
(vgl. Johann Caspar Lavater: Von der Harmonie der moralischen und körperlichen Schönheit. In:
Johann Caspar Lavater: Physiognomische Fragmente zur Beförderung der Menschenkenntnis und
Menschenliebe. Eine Auswahl. Hrsg. von Christoph Siegrist. Stuttgart 2004, S. 45–84, hier S. 48).
Auch der Ratgeber in guten und schlechten Tagen formuliert eine solche Position, wenn es heißt:
„Es gibt eine menschliche Schönheit, eine geschlechtliche Schönheit, eine Schönheit des Alters,
eine Schönheit der Rasse, eine Schönheit der Familie, eine Schönheit des Einzelwesens“ (Ratgeber
in gesunden und kranken Tagen [o. J.], S. 90), und weiterhin: „[W]enn sie [= die ‚Neger‘] auch bei
der Wahl zwischen einer Negerin oder einer sich für den ihrer Rasse mehr verwandten Typus ent-
scheiden, so kann ich versichern, daß sie, vor der Wahl zwischen einer schönen Weißen und einer
schönen Negerin oder einer schönen Indianerin gestellt, der ersteren den Vorzug geben werden“
(ebd.). Eine dezidierte Gegenposition zu Lavater bezieht zeitgenössisch Georg Christoph Lichten-
berg: „Ich will nur etwas weniges für den Neger sagen, dessen Profil man recht zum Ideal von
Dummheit und Hartnäckigkeit und gleichsam zur Asymptote der europäischen Dummheits- und
Bosheits-Linie ausgestochen hat. Was Wunder? da man Sklaven, Matrosen und Pauker, die Sla-
ven waren, einem Candidat en belles lettres gegenüberstellt“ (Georg Christoph Lichtenberg: Über

III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation 101



mit einem Begriff der ‚Harmonie‘ zusammengebracht: „Wir können geradezu sagen,
die Schönheit ist die Verkörperung der Harmonie aller Lebensfaktoren. Wo die Natur
einen harmonischen Fluß der körperlichen, geistigen und seelischen Eigenschaften er-
zielt hat, da drückt sie ihm zur Besiegelung den Stempel der Schönheit auf.“24

Die Gesundheitslehre, die dieser Einleitung folgt, muss also nicht zuletzt als
Maßnahme einer Rassenhygiene und Selbstdisziplin gelten, die auf die Wiederher-
stellung einer Gesundheit zielt, welche der eigenen Zugehörigkeit zur schönsten
Rasse, den ‚Ariern‘, adäquat ist: „Wir Arier messen uns nicht nur die höchste Kul-
turfähigkeit, sondern auch die höchste körperliche Vollkommenheit und Schönheit
bei.“25 Die ideale Körperlichkeit, die es vermittels medizinischer Kenntnisse herzustel-
len gilt, wird im Folgenden aus Bildbeispielen der griechischen Antike abgeleitet,
unter Beigabe von Bildtafeln fixiert26 und umgehend mit diätetischen Maßgaben ver-
bunden: „1. Gebrauche deine Kräfte! 2. Sei mäßig! 3. Wechsle ab zwischen Thätigkeit
und Erholung“.27 Diese Gebote sollen in sportliche Ertüchtigung (Cricket, Lawn Ten-
nis, Fußball, Hochsprung) umgesetzt und im Alltag, bei der Arbeit und der allgemei-
nen Körperhaltung beachtet werden. Sie stellen im Weiteren auf die spezifischen
Erfordernisse von sitzenden Tätigkeiten,28 von Fabrikarbeit,29 von der Wohnnähe zur
Fabrik,30 auf die „[ü]bermäßige Anstrengung des Gehirnes der Privatgelehrten,
Schullehrer, Universitätslehrer u.s.w. durch geistige Arbeit“31 und dergleichen mehr
ab und entwickeln jeweils adäquate Ratschläge zur Förderung der eigenen Gesund-
heit. Es wird hier ebenso auf gymnastische Übungen (inklusive anleitender Bildta-
feln)32 als auch auf für die Gesundheit förderliche Kleidung33 und die Einrichtung des

Physiognomik, wider die Physiognomen. Zu Beförderung der Menschenliebe und Menschen-
kenntnis. Zitiert nach: Georg Christoph Lichtenberg: Schriften und Briefe. Bd. 2: Aufsätze. Satiri-
sche Schriften. Hrsg. von Franz H. Mautner. Frankfurt a. M. 1983, S. 78–116, dort: S. 94).
 Ratgeber in gesunden und kranken Tagen (o. J.), S. 8.
 Ebd.
 Ebd., S. 10, Fig. 3: „Das Ideal der weiblichen Schönheit nach griechischem Muster. Die medicei-
sche Venus“, S. 11, Fig. 4: „Das Ideal männlicher Schönheit nach griechischem Muster. Apollon
vom Belvedere“, S. 12: „Ideal weiblicher Schönheit nach italienischem Muster. Venus. Von Palma
Vecchio“, S. 13: „Ideal weiblicher Schönheit nach italienischem Muster. Pauline Borghese als
Venus. Von Canova. Villa Borghese, Rom“, S. 15, Fig. 5: „Das Ideal männlicher Schönheit nach grie-
chischem Muster. Farnesischer Herkules von Glykon (Neapel)“.
 Ebd., S. 16.
 Ebd., S. 24.
 Ebd., S. 34 f.
 Ebd.
 Ebd., S. 28.
 Ebd., S. 37–57.
 Ebd., S. 57–80. – Auch im Zuge der Diskussion von Kleidung, Mode und Schönheitsidealen wird
auf Namen der Hochkultur verwiesen, die als Gewährsleute dienen, nämlich bspw. auf Tizian, Raf-
fael und Jean Paul (ebd., S. 75).

102 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Wohnraumes34 eingegangen. Die Bedürfnisse des ‚schönen Körpers arischer Rasse‘
haben hier umstandslos im Verlaufe weniger Druckseiten von den Plastiken der
griechischen Antike zur Sorge um den alltäglichsten Alltag geführt. Die Wohlein-
richtung des menschlichen Körpers greift in direkter Weise auf die Wohleinrich-
tung der ihn umgebenden Lebenswelt aus:

Als Wandbekleidung findet man in Wohnzimmern häufig statt eines Kalt- oder Ölfarbenanst-
richs Papier-Tapeten, gegen welche im allgemeinen wenig einzuwenden ist; sie sollen dem
Zimmer ein gefälliges Aussehen geben und das Mauerwerk vor der Feuchtigkeit und dem
Staub der Zimmerluft schützen. Dagegen sind aus schweren Stoffen gefertigte Tapeten unvor-
teilhafte Staubfänger, deren Reinigung recht große Schwierigkeiten macht. Durch Tapeten,
deren Farben Giftstoffe, namentlich Arsen, enthält, kann die Gesundheit der Zimmerbewohner
ernstlich gefährdet werden.35

Die Erfordernisse der körperlichen Schönheit, welche als direkter Ausdruck von Ge-
sundheit und ‚Rasse‘ gedacht ist, rastern und bewerten unerbittlich das Universum,
in welchem sich der arbeitende, tätige, sich übende und ertüchtigende Mensch
jeder Klasse und jedes Milieus bewegt.

Die äußerste Konsequenz, mit der der Körper auf die Welt projiziert wird, erinnert
von Ferne – aber unter veränderten Vorzeichen – an die Analyse des kabylischen
Hauses durch Pierre Bourdieu.36 Während hier das Haus, der Körper und der Kosmos
in ein System von homologen Dichotomien eingespannt erscheinen, die die Totalität
der Welt organisieren und deshalb auch den Mikrokosmos Haus und den Mikrokos-
mos Mensch strukturieren, wird dort alles anhand der Erfordernisse einer ‚Gesund-
heit‘ des Organismus bewertet und ausgebaut, welche den Körper zugleich ‚schön‘
sein lässt, sofern seine Umgebung nur gesundheitsfördernd auf ihn abgestimmt ist.
Der Raum, den dieser zum Volksgenossen gewordene Erbe des griechischen Apoll,
dieser zum ‚Zimmerbewohner‘ zusammengeschrumpfte Repräsentant seiner Rasse
bewohnt, wird völlig an den Erfordernissen des Organismus gemessen, der seine ei-
gene Wahrheit, seine eigene Gutheit in sich selbst, in seiner Gesundheit und seiner
Rasse verbürgt. Schönheit ist hier die vollständige Kongruenz dessen, was in der bio-
logistisch gedachten Natur schlechthin gesund und damit schlechthin gut ist.

Aus Sicht der Foucault’schen Modernitätsschwelle müsste also festgestellt wer-
den, dass Schönheit als Zeichen – in seiner Eindeutigkeit – zwar aus einer vormoder-
nen Episteme hervorgegangen sein mag, in dieser jedoch selbst ein spätes Phänomen
ist, das vielleicht am ehesten aus der Dynamik eines epistemischen Wandels zu er-
klären wäre, in welchem alte und älteste Kategorien – wie beispielsweise diejenige
der im Schönheitsdiskurs immer figurierenden ‚Harmonie‘ – mit neuen – wie der
Gesundheit, der Hygiene, der Rasse – vermischt werden, ohne dass der inhärente

 Ebd., S. 80–86.
 Ebd., S. 86.
 Vgl. Bourdieu, Das Haus oder die verkehrte Welt.

III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation 103



Darwinismus die ‚Natur‘, die im nachfolgenden Kapitel Teil dieser Arbeit von emi-
nenter Bedeutung sein wird,37 als geradezu metaphysische Größe mit eigenem Wil-
len und eigener Handlungsmacht, als personifiziert gedachte, letztverbürgende
Stifterin einer ihr eigenen Wahrheit abgeschafft hätte.38

Der Ermöglichungsgrund für die Gleichung des Schönen mit dem Guten, das ver-
ursachende Sprachspiel, so scheint es, ist das semantische Auseinandertreten jener
Positivwerte, die in Schönheit und Gutheit unterschieden werden können, welche je-
doch – als Homologe in einer Reihe von Dichotomien verbunden – weiterhin seman-
tisch miteinander verschränkt bleiben, aber in unterschiedlichem Grad als ‚körperlich‘
semantisiert werden. Nicht zuletzt wird ‚Schönheit‘ selbst äquivok für getrennte
semantische Bereiche verwendet, wodurch die beständige Kreuzsemantisierung
und Rückkopplung der Bezugsebenen zu erklären ist. Diese gleichzeitige semanti-
sche Einheit und Differenz setzt ein rekursives Spiel der Signifikationen frei, das
schon Augustinus in Erklärungszwang bringt. In De civitate Dei (XV.23,66 f.) no-
tiert er mit Blick auf die Heilige Schrift: Consuetudo quippe scripturae huius est,
etiam speciosos corpore bonos uocare (Übers. [Thimme]: „[D]ie Schrift hat die Ge-
wohnheit, auch Menschen von leiblicher Wohlgestalt gut zu nennen“).39 Die Über-
blendung geht auf die vorangehenden Sprachstufen der Heiligen Schrift zurück:

Mit dem griechischen Adjektiv καλόϛ (kalós, d. h. „schön“) haben die Übersetzer der Septuaginta,
jüdische Gelehrte von Alexandrien des 3. vorchristlichen Jahrhunderts, ein hebräisches Wort von
ziemlich weitem Bedeutungsumfang, das innere Vorzüge (nämlich moralische: wacker, nützlich,
gut), aber auch äußere, die aber nicht unbedingt ästhetische sein müssen, bezeichnet. [...] Auch
‚kalós‘ hat ein breites Bedeutungsspektrum mit vielen Nuancen; es bezeichnet nicht nur das Äs-
thetisch-Schöne, sondern auch das Moralisch-Schöne und überhaupt alles, was Anerkennung ver-
dient und Wohlgefallen weckt.40

 Die natura als göttlich gestiftetes Funktionsprinzip der Immanenz und ihre Verbindung zur
Schönheit des Körpers wird Gegenstand der Kap. IV.2.2.1, S. 355–367 u. IV.3, S. 421–445, sein.
 So wird dem ganzen Ratgeber in gesunden und kranken Tagen als „Motto“ ein Goethe-Zitat aus
Wilhelm Meisters Lehrjahren vorangestellt: „Wenn die Natur verabscheut, so spricht sie es laut aus.
Das Geschöpf, das nicht sein soll, kann nicht werden; das Geschöpf, was falsch lebt, wird früh zer-
stört, Unfruchtbarkeit, kümmerliches Dasein, frühzeitiges Verfallen, –– das sind ihre Flüche, die
Kennzeichen ihrer Strenge. [...]“ Dieser Begriff der personifizierten Natur wird durch den Ratgeber
mitgeführt, wenn es bspw. im Hinblick auf das rechte Maß zwischen Magerkeit und Übergewicht
heißt: „Die Natur ist die beste Haushälterin; und sie weiß wohl, warum sie diesem mehr Fett,
jenem weniger zuteilt.“
 Dieselbe Feststellung – vielleicht in Anlehnung an Augustinus? – macht noch Michel de Mon-
taigne in seinem Essai Von den Gesichtszügen (III,12), in: Michel de Montaigne: Essais. Sämtliche
107 Essais nach der ersten deutschen Gesamtausgabe von Johann Daniel Tietz. Frankfurt a. M.
2010, S. 1133–1162, hier S. 1157: „In der griechischen Sprache bedeutet ein einziges Wort zugleich
schön und gut. Und der heilige Geist heißt öfters diejenigen gut, die er schön nennen will.“
 Tatarkiewicz, Geschichte der Ästhetik II, S. 14. – Katharina Bracht: Vollkommenheit und Schön-
heit in der altkirchlichen Theologie. In: Vollkommenheit. Ästhetische Perfektion in Antike, Mittelal-
ter und Früher Neuzeit. Hrsg. von Verena Olejniczak Lobsien, Claudia Olk, Katharina Münchberg.

104 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Allein, es bleibt nicht bei der Doppelsinnigkeit, die durch das Hebräische und Grie-
chische vorgeprägt ist und die beim Übersetzungsprozess in das Latein der Heiligen
Schrift zwischen pulchrum und bonum unterscheidet und so Schönes und Gutes in
einem dialektischen Prozess der gleichzeitigen Identifizierung und Differenzierung
wirkmächtig trennend zusammenbindet. Dazu kommt, dass die Latinität ihr Be-
griffsinventar von Schönheit und Hässlichkeit rund um weitere Begriffe aufbaut,
welche der patristischen und scholastischen Diskussion ein Netz von Konnotatio-
nen und Beziehungen zur Verfügung stellen, die in der Theologie breit aufgegriffen
werden. So sind alternative Begriffe zu pulchritudo zum einen species und zum an-
deren formositas, wobei ersteres umstandslos mit dem semantischen Wert „Art“
und „Gestalt“ zusammenfällt, sodass „Wohlgestalt“ in direkte Beziehung zum onto-
logischen Gestalt-Haben als solches tritt, und letzteres von der Teilhabe an einer ge-
staltgebenden forma abhängig gedacht wird, sodass das Oppositum, die deformitas,
im Wortsinne als Formlosigkeit oder Nichtteilhabe an der Form verstanden werden
kann.41 Es sind diese semantischen Werte, die hinter dem Problem der forma zu-
gleich die formositas konnotieren, welche in dem bereits zitierten Einleitungspassus

Berlin/New York 2010 (Transformationen der Antike 13), S. 13–43, analysiert die Semantiken von
‚Schönheit‘ und ‚Vollkommenheit‘ in Hinblick auf ihre neutestamentlichen Grundlagen anhand des
griechischen Textes der Septuaginta (ebd., S. 14–18), anhand von Schriften des Methodius von
Olympus (Symposion; ebd., S. 18–28), anhand von Heiligenviten (ebd., S. 28–36) und kommt zu
dem Schluss, dass „[d]ie Befragung der hier behandelten Texte das Thema der ästhetischen Perfek-
tion im Sinne einer Ästhetik des Vollkommenen hin [...] einen weitgehend negativen Befund erge-
ben [hat]: In der Regel wird weder in den neutestamentlichen Schriften noch in der altkirchlichen
Literatur Vollkommenheit mit der ästhetischen Kategorie der Schönheit in Beziehung gesetzt. Die
frühchristlichen und altkirchlichen Autoren haben eine Ästhetik des Vollkommenen im Grunde
nicht im Blick“ (ebd., S. 37 f.).
 Hierzu Karfíková, Per visibilia, S. 107 f., welche in Hinblick auf die Grundlagen bei Augustinus
schreibt, dass in der Philosophie der Neuplatoniker „die Schönheit mit der Form gleichgesetzt wird
und als solche in der Hypostase des göttlichen Intellekts verankert ist. Die Gleichsetzung von Schön-
heit und Form wird auch durch den Begriff species erleichtert, der neben demWort forma Ciceros Über-
setzung der griechischen Termini ἰδέα [idea; F. D. S.] und εἶδος [eidos; F. D. S.] ist. Neben ‚Idee‘, ‚Form‘
und ‚Art‘ hat jedoch der Ausdruck species auch die Bedeutung ‚Schönheit‘. Auf den Zusammenhang
der lateinischen Ausdrücke species (‚Form‘) und speciosus (‚schön‘) macht Augustins Vorgänger Ma-
rius Victorinus in seiner Übersetzung der Isagoge des Porphyrius aufmerksam (Porphyrius selbst erin-
nert an dieser Stelle daran, dass der griechische Ausdruck εἶδος neben ‚Art‘ auch ‚[schönes] Aussehen
des Einzelnen‘ bedeuten kann). Auch laut Plotin ist die Schönheit Gegenwart der Idee, Bewältigung
der Materie durch die Form, deshalb wird sie auch τὸ εὐειδές [= to eueides, F. D. S.] genannt. Densel-
ben Zusammenhang drücken auch die lateinischen Adjektive formosus (‚Form habend‘, ‚schön‘) und
deformis, [sic] (‚formlos‘, ‚hässlich‘) aus. Hässlichkeit nämlich bedeutet, dass die Materie nicht gut ge-
ordnet wird und die Form überwältigt. Gleichfalls aus dem Neuplatonismus übernimmt Augustin den
Gedanken, dass die Schönheit implizierende Form sogar das Sein der Dinge steigert: ‚Der Körper ist
doch umso mehr, umso mehr er geformt (speciosius) und schöner (pulchrius) ist und dagegen umso
weniger, je hässlicher (foedius) er ist und je mehr er der Form entbehrt (deformius).‘“ – Für die einzel-
nen Nachweise aus Augustinus, Plotin, Porphyrius etc. siehe dort.

III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation 105



zu Ulrichs Kapitel De pulchro in ein beziehungsreiches Bedeutungsgefüge eingelas-
sen sind, wenn es heißt, dass „die Form [...] die Güte jedweden Dinges [sei], da sie
eine von einem Wesen, das vervollkommnungs- und ergänzungsbedürftig ist, er-
sehnte Vollkommenheit darstellt.“42

Eine ähnliche Verschränkung zwischen Gutheit und Schönheit findet in der his-
torischen Entwicklung des Lateinischen statt, wie Tatarkiewicz zusammenfasst:

Was wir ‚das Schöne‘ nennen, nannten die Griechen kalon und die Römer pulchrum. Dieser
lateinische Ausdruck hielt sich nicht nur während der Antike, sondern auch während des Mit-
telalters; im Latein der Renaissance verschwand er jedoch und machte einem neuen Platz:
bellum.[43] Der neue Ausdruck hatte eine besondere Herkunft: er entwickelte sich aus ‚bonum‘
(das Gute, in der Verkleinerung ‚bonellum‘, abgekürzt ‚bellum‘), wurde anfangs nur auf die
Schönheit von Frauen und Kindern bezogen, dann auf alles Schöne erweitert und verdrängte
am Ende ‚pulchrum‘. Keine der modernen Sprachen übernahm den Namen ‚pulchrum‘, etliche
machte sich dagegen ‚bellum‘ zu eigen: die Italiener als bello, die Spanier ebenso, die Franzo-
sen als beau, die Engländer als beautiful. Andere europäische Sprachen entwickelten Entspre-
chungen aus eigenen Grundwörtern: piękny, krasivyj, schön.44

Es lässt sich also anhand von Augustinus und seiner Rezeption durch Ulrich von
Straßburg – wie im vorangehenden Kapitel geschehen – exemplarisch zeigen, wie das
christlich geprägte europäische Sprechen von Schönheit von einem semantischen
Kern im Hebräischen und Griechischen seinen Ursprung nimmt und in der Übertra-
gung ins christliche Latein eine semantische Spaltung eintritt, in welcher sich zugleich
der problematische Weltbezug des von der Erbsündentheologie geprägten christlichen
Denkens einschreibt. Gab es vorher ein ‚Gutes‘, welches als Abstraktum ebenso auf
Dinge und Körper wie auf andere Abstrakta angewandt werden konnte, so ist das ver-
schwisterte Paar von bonum und pulchrum – zusammen mit seinen Opposita und sei-
nen Absoluta (pulchritudo/bonitas) – zugleich in eine Problematisierungsstrategie
eingebunden, in welcher dieser problematische Weltbezug unter gravierend veränder-
ten Bedingungen ausgehandelt werden muss. Schönheit wird hier zu einem Parado-
xon, insofern sie sowohl den menschlichen Körper als auch Gott betreffen kann,
insofern sie gut oder schlecht sein kann, insofern sie hoch und niedrig zugleich sein
kann, insofern sie, als Prinzip der Gutheit, zugleich höheren und niederen Objekten
attribuiert werden kann. Sie wird jedoch nicht erst im christlichen Kontext zu einem
Paradox.

 Ulrich von Straßburg: De summo bono II.3.4,1; S. 54,1 f.: Sicut forma est bonitas cuiuslibet rei,
inquantum est perfectio desiderata a perfectibili.
 Es muss gegenüber dieser Geschichtsschreibung eingeschränkt werden, dass lat. bellum bzw.
bellitudo schon weit vor ‚der Renaissance‘ vorhanden war. Charlton T. Lewis, Charles Short: A Latin
Dictionary. Oxford 1879, S. 228, weisen bellum bereits bei Plutarch, Ovid und Cicero nach. Nur von
hier aus ist auch eine frühe Übernahme als biauté ins Afrz. und von hier aus wiederum als beauty
ins Englische erklärlich.
 Tatarkiewicz, Sechs Begriffe, S. 170.

106 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Schon in Platons Symposion ringen die Teilnehmenden des Gastmahls um den
richtigen Umgang mit körperlicher und dinglicher Schönheit, schon hier ist sie ein ethi-
sches Problem, obgleich das Adjektiv kalón hier ohnehin prinzipiell von seiner ethi-
schen Dimension her semantisiert ist. Schon hier muss die durch Autorität vermittelte
Lehre vorangehen, um die Erkenntnis der höheren ‚Schönheit‘ durch die niedere zu
ermöglichen. Die ‚anagogische‘ Wendung der aisthesis ist ein Umschlag in der Bewer-
tung, welche in der Erzählung des Sokrates als besondere Lehre der Diotima und eben
nicht als selbstverständlicher Allgemeinplatz oder notwendig-automatische anagogé
des Geistes eingeführt wird. Sie stellt im Rahmen des Symposions vielmehr ein Skanda-
lon dar, welches über seine zweifach indirekte Vermittlung der Lehre der Diotima
durch Sokrates in der Schwebe gehalten und explizit als autoritative, zu adaptie-
rende und so schließlich erkenntnisstiftende Lehre vorgetragen wird.45 Aber hier
ist die ethische Problematisierung noch gänzlich anders ausgerichtet, sie folgt an-
deren epistemischen Bedingungen, nämlich dem Prinzip einer maßvollen Diätetik
und Enthaltsamkeit, in welcher der Gebrauch der Lüste, der aphrodísia, zuguns-
ten eines Zugangs des ethischen Subjektes zur Wahrheit auf ein asketisches Ideal
festgelegt wird.46 Das Problem, welches späterhin das Christentum mit dem natür-
lichen und zugleich sündigen Begehren des Fleisches in die Matrix einer stoischen
Askese einbettet,47 stellt auch die Frage nach dem Guten und dem Schönen neu.
In diesem Fleisch, in dem das christliche Subjekt lebt, organisiert sich ein funda-
mental differenter Welt- und Selbstbezug über einen veränderten Körperbezug.48

Es bleibt zu fragen, was geschieht, wenn lateinisch (aus-)gebildete litterati die
ihnen aus der Latinität zugänglichen Konzepte, das semantische Netz mit seinen dia-
lektischen Spannungen, den bestehenden Homologien und Differenzen, auf die in den
Volkssprachen vorfindlichen Begriffe zu übertragen beginnen, welche unter ihren Kie-
len das erste Mal in lateinischer Schrift den Weg auf das Pergament finden. Das Wort,
dessen Vorläufer die Sprachwissenschaft als *skauniz rekonstruiert, ist der (literatur-)

 Vgl. auch etwa Assmann, Dickicht der Zeichen, S. 73–75, die in den platonischen Schriften die
Weichen für eine „Tiefenhermeneutik“ gestellt sieht, in der sich „antiker Platonismus und patristi-
sches Christentum“ getroffen hätten (ebd., S. 75) und die konstant die Möglichkeit einer Zeichenre-
lation zwischen einem Äußeren und einem Inneren problematisiere, indem sie ihr „wo nicht gleich
mit tiefem Misstrauen, so doch mit Geringschätzung“ begegne (ebd.).
 Vgl. Foucault, Sexualität und Wahrheit 2, S. 237–310.
 Als ein wesentlicher Vermittlungsfaktor stoischer Lehren für das Mittelalter muss Cicero gelten,
welcher vielleicht nicht zuletzt deswegen anschlussfähig geblieben ist und dessen Schriften die Basis-
wissenschaft der christlichen Latinität, die Rhetorik, über Jahrhunderte maßgeblich prägt. Vgl. hierzu
auch grundlegend schon C. Stephen Jaeger: Die Entstehung höfischer Kultur. Vom höfischen Bischof
zum höfischen Ritter. Berlin 2001, hier v. a. das Kapitel II.8 („Das Vokabular höfischen Verhaltens:
Lateinische Termini und ihre volkssprachlichen Entsprechungen“, ebd., S. 180–241).
 Vgl. zum Vermittlungs- und Transformationsprozess zwischen nicht-christlicher und christli-
cher Antike besonders auch Foucault, Sexualität und Wahrheit 4, hier bes. S. 23–78 sowie zum Ein-
fluss Augustins bes. ebd., S. 380–481.

III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation 107



wissenschaftlichen Analyse stets nur im Medium der immer bereits lateinisch gepräg-
ten Schrift zugänglich. Das mittelhochdeutsche schœne ist von den Diskursen der
christlich-lateinischen Schriftlichkeit nicht unabhängig denkbar, obgleich es mit pulch-
ritudo, pulchrum, species, forma oder formositas nicht einfach zu verrechnen ist; die Se-
mantik eines von diesen Diskursen unberührten *skauniz hingegen muss ebenso
hypothetisch bleiben wie die erschlossene germanische Wortform selbst.

Wie die Homologiebeziehungen und die an sie anschließenden rekursiven Schlei-
fen hier, also um das mittelhochdeutsche schœne und seine Synonyme herum, verlau-
fen, wie es in Verbindung zur Imagination und Narration des menschlichen Körpers
gebracht wird und welche Auswirkungen das auf die Literatur hat, die dies aushandelt,
soll im Folgenden tentativ nachvollzogen werden. Auf der einen Seite gilt es hierbei
also, das Sprechen der vormodernen Texte von ‚Schönheit‘ wahrzunehmen, auf der an-
deren Seite gilt es, neuzeitliche (ästhetische und physiognomische) Konzepte, die den
Diskurs – besonders auch in der Forschung – umlagert haben und auch gegenwärtig
noch umlagern, zu identifizieren und erkennbar zu machen, um im Kontrast die jewei-
ligen Eigenheiten besser akzentuieren zu können.

III.1 Gräzismus: Die sogenannte ‚Kalokagathie‘

First of all he said to himself: ‚That buzzing-noise means something. You don’t get a buzzing-
noise like that, just buzzing and buzzing, without its meaning something. If there’s a buzzing-
noise, somebody’s making a buzzing-noise, and the only reason for making a buzzing-noise that I
know of is because you’re a bee.‘ Then he thought another long time, and said: ‚And the only
reason for being a bee that I know of is making honey.‘ And then he got up, and said: ‚And the
only reason for making honey is so as I can eat it.‘ (A.A. Milne:Winnie-the-Pooh, Ch. 1)

Das Prinzip, welches die germanistisch-mediävistische Forschung im großen Stil in
der volkssprachlichen Literatur des 12. und 13. Jahrhunderts am Werk sieht und
welches sie – leicht ahistorisch – ‚Kalokagathie‘ nennt, ist – gegen alle offenbare
Widerständigkeit des Gegenstandes – breit akzeptiert und hat Anteil sowohl an der
ästhetischen Diskussion, wie sie in Kapitel II der vorliegenden Arbeit diskutiert worden
ist, als auch an anderen theoretischen Rahmungen.

Einflussreich, gerade auch in Hinblick auf die germanistische Mediävistik,
führt Umberto Eco den Begriff ein:49

 Hierauf weist bspw. in jüngerer Zeit Carolin Oster: Die Farben höfischer Körper. Farbattribuie-
rung und höfische Identität in mittelhochdeutschen Artus- und Tristanromanen. Berlin 2014
(LTG 6), S. 47 f., hin. – Eine umfassende und aufwendige historische Rechtfertigung des kalokaga-
thía-Prinzips auf einer breiten, von der Spätantike bis in die Frühe Neuzeit reichenden, verschie-
denste Genera abschreitenden Textbasis unternimmt Rüdiger Schnell (Schnell, Ekel und Ästhetik),
mit dem (eher sozialhistorischen) Anspruch, den Stellenwert der „Sensibilität für Schönes inner-
halb der Werteordnung der höfischen Gesellschaft in der sozialen Realität“ in Hinblick darauf zu

108 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Die Sensibilität der Zeit führt in einer Atmosphäre eines christlichen Spiritualismus zu einem
Wiederaufleben der griechischen kalokagathìa [sic], der Endiade [sic; = Hendiadyoin, F. D. S.]
kalos kai agathos (schön und gut), die die harmonische Vereinigung von körperlicher Schön-
heit und Tugend bezeichnete.50

Mit direktem Bezug zur mittelhochdeutschen Literatur – und einen breiten For-
schungskonsens ausformulierend – definiert entsprechend Heinz Sieburg in einem
Einführungslehrwerk unter dem Schlagwort ‚Kalokagathie‘:

Grundsätzlich folgt die Figurenbeschreibung der mittelhochdeutschen Literatur der Regel der
Kalokagathie (griechisch kalós ‚schön‘ und agathós ‚gut‘). Gemeint ist damit die Entsprechung
von äußerer Erscheinung und innerem Wert. Die Schönheit des Körpers bürgt somit in der Regel
für die Tugendhaftigkeit einer Person, und zwar grundsätzlich unabhängig vom Geschlecht. Um-
gekehrt deutet ein hässliches Äußeres zumeist auf die Verworfenheit eines Menschen.51

Prototypisch wird das Verhältnis von ‚Innen‘ und ‚Außen‘, von Schönheit des „Kör-
pers als Zeichenträger“ zur Schönheit der Seele/Tugenden beispielsweise auch von
Karina Kellermann formuliert:

Gerade weil die schöne Seele dem menschlichen Auge verborgen bleibt, übernimmt der
schöne Körper eine bedeutende Funktion, indem er den Betrachter über die Sinnesorgane zu
einer Wahrnehmung des Schönen führt, das Zeichen für das darunterliegende Gute ist. Die op-

ergründen, ob es sich hierbei um „eine Marginalie der höfischen Kultur oder aber um einen Grund-
pfeiler des Selbstverständnisses der höfischen Gesellschaft“ handelt (ebd., S. 2). Es geht ihm hier,
im Sinne einer allgemeinen ‚historischen‘ Dimension (historische Anthropologie, historische Sozio-
logie, historische Kommunikationsforschung; vgl. ebd. S. 96), auch darum zu zeigen, dass die
‚ästhetische‘ Wahrnehmung körperlicher Qualitäten bereits im Frühmittelalter einen tatsächlichen
Einfluss darauf hatte, ob geistliche Würdenträger als tauglich für ihr Amt eingeschätzt wurden. Ent-
sprechend referiert Schnell Texte, in denen mangelnde körperliche Wohlgestalt zu einem Konflikt
mit dem geistlichen Amt führt, so bspw. aus den Annalen Lamperts von Hersfeld (ca. 1080) den
Fall des Kölner Erzbischofs Hildolf, dessen Einsetzung in Lamperts Schilderung aufgrund seiner
mangelnden körperlichen Qualitäten geradezu Proteststürme auslöst (ebd., S. 58). Schnell schließt
hieraus auf eine Verbindung von Schönheit und Bischofsamt (vgl. ebd.): „Schönheit fungiert [...] als
gemeinsames Merkmal einer sich als Elite verstehenden Gruppe klerikaler wie laikaler Personen“
(ebd.). Eine Vielzahl von Beispielen, die Schnell aus chronikalischem Material bezieht, führt hier je-
weils am Ende eines Absatzes zu derselben Schlussfolgerung: „Deshalb besaß Schönheit auch die
Gabe, beliebt zu machen“ (ebd., S. 54), „Schönheit weckt Sympathie“ (ebd.), „körperliche Schönheit
[bewirkt] Beliebtheit“ (ebd., S. 55) und wiederum: „Schönheit macht beliebt“ (ebd., S. 56).
 Eco, Kunst und Schönheit, S. 38 f.
 Heinz Sieburg: Literatur des Mittelalters. Berlin 2010, S. 184. – Vgl. zudem den älteren, handbu-
chartigen Beitrag von Waltraud Fritsch-Rößler: schœne unde guot. Zur Kalokagathie. In: Ehre und
Mut, Aventiure und Minne. Höfische Wortgeschichten aus dem Mittelalter. Hrsg. von Otfried Ehris-
mann. München 1995, S. 189–194. Fritsch-Rösler geht indessen differenzierter vor, indem sie die Wi-
dersprüchlichkeiten, die sich im Umgang der Texte mit körperlicher Schönheit zeigen, wahrnimmt
und als „Ambivalenz“ kennzeichnet (ebd., S. 189). Sie konstruiert hieraus jedoch eine Literaturge-
schichte der Autoren, in welcher bspw. die Haltung Walthers von der Vogelweide zur schœne als „Re-
vocatio“ im Sinne einer persönlichen Entwicklung aufgefasst wird (vgl. ebd., S. 191–193).

III.1 Gräzismus: Die sogenannte ‚Kalokagathie‘ 109



tischen, akustischen, manchmal olfaktorischen Signale, die der Körper aussendet, lassen ihn
als harmonisches Gebilde erscheinen, als schöne Hülle für den guten Kern.52

Diese Grundkonfiguration wird in der Forschung immer wieder verabsolutiert und
zudem durch die von Rosario Assunto (Theorie des Schönen im Mittelalter, 1963)
vorgeprägte Stellenauswahl aus lateinischen theologischen Texten stabilisiert, wel-
che – vermeintlich – die Innen-Außen-Beziehung zwischen der Schönheit des Kör-
pers und der ‚inneren Schönheit‘ verbürgen.53

 Karina Kellermann: Entstellt, verstümmelt, gezeichnet – Wenn höfische Körper aus der Form
geraten. In: Die Formel und das Unverwechselbare. Interdisziplinäre Beiträge zu Topik, Rhetorik
und Individualität. Hrsg. von Iris Denneler. Frankfurt a. M. et al. 1999, S. 39–58, hier S. 47.
 Als Beispiel für die Wirkung, die Rosario Assuntos Florilegium zu seiner Theorie des Schönen im
Mittelalter gehabt hat, kann ein dort aufgenommener Passus aus Hugos von St. Viktor Kommentar
zu den ‚Himmlischen Hierarchien‘ des Ps.-Dionysius Areopagita dienen (vgl. Assunto, Theorie des
Schönen, S. 201): Quia enim in formis rerum visibilium pulchritudo earumdem consistit, congrue ex
formis visibilibus invisibilem pulchritudinem demonstrari decet, quoniam visibilis pulchritudo invisibi-
lis pulchritudo imago est (Übers. [Assunto, ebd.]. „Da nun aber die Schönheit der sichtbaren Dinge
in ihren Formen gegeben ist, läßt sich entsprechend aus den sichtbaren Formen die unsichtbare
Schönheit beweisen, weil die sichtbare Schönheit ein Abbild der unsichtbaren Schönheit ist.“). Die-
ser Passus findet sich mit dem ‚Kalokagathie‘-Konzept zusammengedacht bspw. bei De Pol, Kriem-
hilds Schönheit, S. 425, der von einem allgemeinen und verbindlichen Lesbarkeitsprinzip der Welt
als Buch Gottes ausgeht (vgl. auch das obige Zitat): „Dieses Prinzip der Kalokagathie war übrigens
schon in der Antike bezeugt und wurde dann vorbildlich für das christliche Mittelalter von Hugo
von Sankt Viktor formuliert: ‚Quia enim [...] imago est‘“. Im Kontext des Zusammenhangs von inne-
rer und äußerer Schönheit des Menschen und mit Bezug zum ‚höfischen Schönheitsideal‘ findet er
sich bereits einflussreich bei Bumke, Höfische Kultur, S. 423, inkl. Anm. 92, der damit die Aussage:
„Daß die menschliche Schönheit von Gott geschaffen war, konnten die Dichter von den Theologen
lernen; und aus derselben Quelle stammte die Vorstellung, daß die Schönheit des Menschen als ein
Spiegel seiner inneren Vollkommenheit angesehen werden kann“ (ebd.), und die Folgerung:
„Daher ließ sich aus der äußeren Schönheit der Dinge ihre innere Schönheit erkennen“ (ebd.), be-
legt. Auch Marie-Sophie Masse: man sol einem wîbe / kiesen bî dem lîbe / ob si zu lobe stât. Zu Lob und
Beschreibung der Frauenschönheit im ‚Erec‘. In: Vom Verstehen deutscher Texte des Mittelalters aus
der europäischen Kultur. Hommage à Elisabeth Schmid. Hrsg. von Dorothea Klein. Würzburg 2011
(Würzburger Beiträge zur deutschen Philologie 35), S. 151–171, setzt, ausgehend von dem Erec-Vers 653
(swerzer dan ein brant), Enites Inneres und Äußeres in Beziehung und führt als Beleg der „im Mittelal-
ter gängigen Vorstellung“ (ebd., S. 156) die schon bei Assunto vorfindlichen Sätze aus den Expositiones
Hugos von St. Viktor an (vgl. ebd., S. 156, Anm. 14). – Vgl. zudem Vollmann, Pulchrum et verum,
S. 170 f., inkl. Anm. 6. – Im Folgenden wird argumentiert werden, dass das Abbildungsverhältnis von
Sichtbarem und Unsichtbarem, für welches die Hugo-Stelle hier herangezogen wird, 1.) mit dem Kon-
zept, das die Forschung ‚Kalokagathie‘ nennt, nicht zusammenhängt, weil es 2.) auf etwas kategorial
anderes, nämlich das Verhältnis von Immanenz und Transzendenz, bezogen und zudem 3.) nicht so
unproblematisch ist, wie häufig angenommen. Die „sichtbare Schönheit“ meint im Kontext der Stelle
bei Hugo von St. Viktor nicht das Körperäußere des Menschen, sondern die sichtbare Immanenz, und
„unsichtbare Schönheit“ meint nicht das ‚Innere‘ des Menschen, sondern die hinter den Dingen lie-
gende Schönheit Gottes. Schon de Bruyne, Études 2, S. 212, diskutiert den hier in Rede stehende Passus
in diesem Sinne im Kontext von Erkenntnistheorie. Der erkenntnistheoretische Zusammenhang zwi-

110 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Dabei lässt sich anhand von Ecos, Sieburgs und Kellermanns Definitionen zei-
gen, dass die Zuordnung des Guten zum Schönen eine Hohlformel ist, insofern hier
mit ‚Schönheit‘ zwar konkret eine Wohlgestalt des Körpers gemeint ist, insofern je-
doch andererseits gleichzeitig das veranschlagte ‚Gute‘ als Abstraktum nicht gefüllt
wird.54 Eco setzt in seinen eben zitierten Ausführungen das Gute umstandslos mit „Tu-
gend“ gleich; Sieburg spricht von einem „inneren Wert“, den er mit „Tugendhaftigkeit“
gleichsetzt; Kellermann referiert nur allgemein auf „das Gute“ und „den guten Kern“.

Will man nicht so weit gehen, ‚das Gute‘, wie es in den Formulierungen Ecos,
Sieburgs und Kellermanns figuriert, als Hypostasierung einer modernen Forschung
aufzufassen, welche sich über die Konkretion dieses Guten keine Rechenschaft ab-
legt, so bleibt demgegenüber als historisches fassbares Äquivalent der Terminus
der bonitas, welcher seit der Patristik im Verhältnis zur Schönheit gedacht worden
ist. Wie jedoch bereits gezeigt worden ist, ist gerade auch dieser Begriff ein moda-
ler, denn die theologisch-philosophische Tradition rückt beide Werte, Schönheit
und Gutheit, als Absolutum in die Transzendenz, insofern sie in Gott, der die
höchste Schönheit und die höchste Gutheit ist, zusammenfallen, von wo aus sie als
Prinzip die Ordnung der Schöpfung bestimmen, innerhalb derer die immanente
Ausformung beider Werte (das Schöne, pulchrum, und das Gute, bonum) nur rela-
tive sein können. Bonitas der Kreatur ist immer ein modales bonum, welches – wie
oben (Kap. II.2.2) gezeigt worden ist – prototypisch durch die Logik des inquantum
beherrscht ist. Die Frage wäre also, auf welche konkrete Art der Schönheit (pulch-
ritudo), der bonitas oder des bonum, körperlich Schönes (pulchrum) verweist.

Anhand zweier den Parzival Wolframs von Eschenbach betreffender Beispiele –
nämlich der Figur des schönen Protagonisten, Parzival, und der hässlichen Gralsbo-
tin Cundrîe – kann gezeigt werden, dass die zugrundeliegende Annahme eines derar-
tigen Kalokagathie-Konzeptes konkrete interpretatorische Effekte zeitigt, welche das
Gesamtverständnis von Texten maßgeblich beeinflussen kann. So ist das Konzept
beispielsweise leitend, wenn Ruth Sassenhausen in Hinblick auf die Figur der Cundrîe
konstatiert: „Diese ekphrastische Figurenkonzeption bricht mit der rhetorischen
Tradition der Kalokagathia, nach welcher korporale Hässlichkeit auf die charakterli-
che Deformation einer Person hinweist und Schönheit auf die innere Güte.“55

schen Immanenz und Transzendenz, der in der Ästhetik gleichfalls sehr vereinfacht aufgefasst worden
ist, hält ganz wesentliche Komplikationen bereit, die in Kap. V, Gegenstand sein werden.
 Auch Bumke, Höfische Kultur, S. 423, formuliert, „daß die Schönheit des Menschen als ein Spiegel
seiner inneren Vollkommenheit angesehen werden kann“, ohne diese ‚innere Vollkommenheit‘ näher
zu bestimmen. Zwar steht der zitierte Passus in einem Unterkapitel mit dem programmatisch wirken-
den Titel „Schönheit und Adel“ (vgl. ebd., S. 419), gleichwohl verbleibt die Referenz der körperlichen
Schönheit bei Bumke als das „Gute“ oder die „innere Schönheit“ im Allgemeinen und ungefüllt.
 Ruth Sassenhausen: Wolframs von Eschenbach ‚Parzival‘ als Entwicklungsroman. Gattungs-
theoretischer Ansatz und literaturpsychologische Deutung. Köln/Weimar/Wien 2007 (Ordo 10),
S. 351. – Erneut ähnlich zu Cundrîe etwa Beatrice Trînca: Parrieren und undersnîden. Wolframs Poe-

III.1 Gräzismus: Die sogenannte ‚Kalokagathie‘ 111



Umgekehrt führt dieselbe Prämisse beispielsweise Martin Schuhmann zu der
Aussage, dass mit der „vom ersten Auftritt an als wesentliches Merkmal der Figur
eingeführte[n]“ Schönheit Parzivals der „Rang der Figur im Roman über ein gebro-
chenes Kalokagathie-Konzept“ markiert sei:56 „Parzivals Schönheit ist ein Hinweis
an die Hörer, dass der tumbe knappe höfisches Handeln und wîsheit noch erreichen
wird, dass die Hörer es mit einer Hauptfigur zu tun haben, die ihren endgültigen
Status in der Darstellung noch nicht erreicht hat.“57 Nimmt man das sogenannte
Kalokagathie-Prinzip als Verständnisfolie, so ergibt sich – mit Schuhmann – daraus
einerseits eine durchgehende Idealität/Idealisierung der Figur Parzivals und ande-
rerseits die finale Interpretation, dass Parzival – ganz entsprechend seiner Anlagen
und seiner Bestimmung – zum Ende der erzählten Handlung einen bestimmten
Grad der Vollendung erreicht.58

tik des Heterogenen. Heidelberg 2008 (Frankfurter Beiträge zur Germanistik 46), S. 224. – In jünge-
rer Zeit Larissa Schuler-Lang: Wildes Erzählen – Erzählen vom Wilden. Parzival, Busant und Wolf-
dietrich D. Berlin 2014 (LTG 7; zugl. Univ.-Diss. Konstanz 2012), S. 65: „Im Zentrum seiner [= des
Parzival-Erzählers; F. D. S.] literarischen Anthropologie steht der parrierte Mensch. Konsequent fort-
geführt wird dieser Gedanke dann in der Frauenpassage, wo – wiederum bildhaft – das Prinzip der
Kalokagathie unterlaufen wird. Auch dies wurde im Vorangegangenen als richtungsweisend im
Hinblick auf die Figuren des Romans interpretiert.“ Später dann ebd., S. 176, mit Blick auf den Kon-
trast zwischen dem schönen Parzival und der hässlichen Cundrîe erneut: „Ungewöhnlich ist dies
vor dem Hintergrund des ethisch-ästhetischen Prinzips der Kalokagathie, das von einer Überein-
stimmung innerer und äußerer Qualität ausgeht und wie die verwandte Vorstellung der Korrelation
von Adel und Schönheit in der höfischen Literatur des Mittelalters eine zentrale Rolle spielt.“
 Martin Schuhmann: Li Orgueilleus de la Lande und das Fräulein im Zelt, Orilus und Jeschute.
Figurenrede bei Chrétien und Wolfram im Vergleich. In: Formen und Funktionen von Redeszenen
in der mittelhochdeutschen Großepik. Hrsg. von Franz Hundsnurscher, Nine Miedema, Monika Un-
zeitig-Herzog. Tübingen 2007 (Beiträge zur Dialogforschung 36), S. 247–260, S. 256.
 Ebd. – Ganz ähnlich, jedoch ohne Bezug auf ein ‚Kalokagathie‘-Konzept, schreibt schon Hans-
peter Mario Huber: Licht und Schönheit in Wolframs ‚Parzival‘. Zürich 1981, S. 159: „Unter dem To-
renkleid aber leuchtet die Schönheit hervor, die zunächst Schönheit des ritterlichen ‚art‘, dann
aber, wesentlicher, direkt von Gott verliehene, d. h. Schönheit des göttlichen ‚art‘ ist. Der Tor, der
aufbricht, ist im Grunde genommen ein Auserwählter, dessen Aufgabe von seinem Aussehen her
nur in der in der ritterlichen Welt liegen kann.“
 Diese Haltung findet sich bereits in dem frühen und wirkmächtigen Beitrag von L. Peter Johnson:
Parzival’s Beauty. In: Approaches to Wolfram von Eschenbach. 5 Essays. Hrsg. von Dennis H. Green/
L. Peter Johnson. Bern 1978 (Mikrokosmos 5), S. 273–294, vgl. hier S. 278–281. – Ähnlich wie Schuh-
mann schon Bernhard Sowinski: Parzival und Helmbrecht. Höfische Kalokagathie und bäurische
Usurpation. In: Von wyssheit würt der mensch geert ... Festschrift für Manfred Lemmer zum 65. Ge-
burtstag. Hrsg. von Ingrid Kühn, Gotthard Lerchner. Frankfurt a. M. 1993, S. 117–127, der einen stark
vereinfachten historischen Entwurf der Kalokagathie gibt (vgl. ebd., S. 124–127), in welchem „körper-
liche Schönheit als Beweis der Auserwählung“ (ebd., S. 117) gelesen wird. – Es ließe sich weiterhin
eine Vielzahl von Forschungsbeiträgen anführen, welche pauschal auf das Konzept der Kalokagathie
verweisen, um daraus dann die Folie zu beziehen, gegen welche die eigenen Analysen kontrastiv ent-

112 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



In eine ähnliche Richtung argumentiert auch Christiane Ackermann, die in
ihrer Monographie Im Spannungsfeld von Ich und Körper zwar nicht das Konzept der
Kalokagathie einführt, jedoch von der Zeichenhaftigkeit des Körpers spricht. Sie
veranschlagt eine „fortschreitende Anpassung Parzivals an das, was er eigentlich ist,
nämlich göttlich Erwählter, und was sein Körper impliziert“.59 Parzival wird in ihrer
Auffassung zu demjenigen, der – wie der fleischgewordene Christus – zwischen der
Transzendenz und der Immanenz vermittelt,60 und

eine kuriose Kombination körperlicher Zeichenhaftigkeit [darstellt], denn der Körper selbst,
der in seiner lichthaften Schönheit eigentlich Wahrhaftigkeit bezeugt, verursacht Mißdeutun-
gen, die Kleider aber, die dem Körper letztlich nur anhaften, verweisen auf den tatsächlichen
Zustand der Figur. Der Text spielt derart mit dem Zeichenpotential des Körpers, wenn er die
Metapher des Eigentlichen (die Lichtgestalt des Körpers) für die Darstellung von Verkennun-
gen nutzt und vermittels ‚äußerer‘ Körpermerkmale (Parzivals Kleidung) die tatsächliche Situ-
ation des Protagonisten zur Anschauung bringt.61

In allen Fällen beruhen die Interpretamente auf der Prämisse, dass die Einheit von er-
zählter Schönheit des Figurenkörpers und ‚innerer Güte‘, hövescheit oder ‚wîsheit‘ der
Normalfall sei, auf dessen Folie ‚Abweichungen‘ interpretierbar werden, die wiederum
Aufschluss über die Figur und die Figurenentwicklung geben. So bindet Ackermann
an den schönen Körper die Behauptung der Wahrhaftigkeit,62 die in der (zeichenhaf-
ten) Kongruenz von Innen und Außen besteht und dazu führt, dass die Erzählung auf
den – allerdings narrativ verzögerten – „Ausgleich der Inkongruenz“ zielen muss.63

Aber: Das Hendiadyoin, welches ‚das Schöne und das Gute‘ zusammendenkt,
lässt sich nicht so einfach in Literatur übersetzen, wie es zunächst erscheinen mag.
Es fällt auf, dass der Abweichungsfall, in welchem Schönsein/-heit im Verlauf der
Narration – explizit durch den Erzählerkommentar oder implizit durch den Verlauf

wickelt werden. Im Rahmen dieser Arbeit werden bspw. diskutiert werden: Franz-Josef Holznagel:
Der Weg vom Bekannten zum weniger Bekannten. Zur diskursiven Verortung der Minnebîspel aus
dem Cod. Vindob. 2705. In: Dichtung und Didaxe. Lehrhaftes Sprechen in der deutschen Literatur des
Mittelalters. Hrsg. von Henrike Lähnemann, Sandra Linden. Berlin/New York 2009, S. 239–252, hier:
S. 243; Dina Aboul Fotouh Hussein Salama: Die literarische Imagologie dunkelhäutiger Frauen in
Strickers Königin von Mohrenland (zw. 1210–1230). In: ZiG 6 (2015), S. 9–29.
 Christiane Ackermann: Im Spannungsfeld von Ich und Körper. Subjektivität im „Parzival“Wolf-
rams von Eschenbach und im „Frauendienst“ Ulrichs von Liechtenstein. Köln/Weimar/Wien 2009
(Ordo 12), S. 158. – In einem früheren Beitrag Ackermanns zum selben Thema ist der Begriff der
Kalokagathie enthalten, vgl. dies.: dirre trüebe lîhte schîn. Körperinszenierung, Ich-Präsentation
und Subjektgestaltung im Parzival Wolframs von Eschenbach. In: Körperkonzepte im arthurischen
Roman Hrsg. von Friedrich Wolfzettel. Tübingen 2007, S. 431–454, hier S. 445.
 Ackermann, Spannungsfeld, S. 153.
 Ebd., S. 156.
 Ackermann, Körperinszenierung, S. 442.
 Ackermann, Spannungsfeld, S. 155. Vgl. zudem ebd., S. 159.

III.1 Gräzismus: Die sogenannte ‚Kalokagathie‘ 113



der Handlung – problematisierend gegen Tugend geführt wird, eminent häufig auf-
tritt.64 Der Differenzfall verschiedener negativer oder positiver ‚topischer‘ Konzepte
von Schönsein/-heit ist daher beständig Gegenstand derjenigen Analysen, die zu-
gleich auf der Kalokagathie als demjenigen Normfall beharren, welchen sie als
Folie benötigen. Es ist Silke Philipowski zuzustimmen, die – mit Bezug auf Armin
Schulz – bezweifelt, dass es eine solch pauschale ‚höfische Anthropologie‘ oder
‚Ideologie des adeligen Körpers‘ gibt.65

Der irreduziblen Paradoxie des Materials entsprechend, welches „tatsächlich
beide Auffassungen [stützt]: die von einer Übereinstimmung wie einer Diskrepanz
von Innen und Außen“,66 stellt Annette Gerok-Reiters Kalokagathie-Auffassung den

 Dass das Verhältnis von ‚Außen‘ und ‚Innen‘ in den Texten tendenziell als problematisches ver-
handelt wird, betont bspw. Horst Wenzel: Hören und Sehen. Zur Lesbarkeit von Körperzeichen in
der höfischen Literatur. In: Personenbeziehungen in der mittelalterlichen Literatur. Hrsg. von Hel-
mut Brall. Düsseldorf 1994 (Studia humaniora 25), S. 191–218, hier bes. S. 214: „Die bildreiche Fäl-
schungsmetaphorik vom Rolandslied [...] über den Parzival [...] bis zum Welschen Gast [...] ist ein
Indikator dafür, mit welcher Intensität die Diskrepanz von Schein und Sein, von Innerem und Äu-
ßerem, Versprechen und Erfüllung, in der Literatur des Mittelalters diskutiert wird.“ Auch Katha-
rina Philipowski: Die Gestalt des Unsichtbaren. Narrative Konzeptionen des Inneren in der
höfischen Literatur. Berlin/Boston 2013 (Hermea N.F. 131), S. 237–261, die Wenzel (ebd., S. 246) ent-
sprechend zitiert, konstatiert eine Vielzahl von „Brüche[n] und Übereinstimmungen zwischen Innen
und Außen“ (so die entsprechende Kapitelüberschrift). – Bumke, Höfische Kultur, S. 420 f., löst die
Ambivalenzen in der Schönheitsdarstellung, indem er der höfischen Literatur in dieser Hinsicht
konzeptionelle Flachheit unterstellt: „Für die meisten Dichter war die positive Darstellung der ade-
ligen Gesellschaftskultur kein philosophisches Problem. Je weniger man nach einer theoretischen
Begründung fragte, um so leichter war es, die poetischen Ritter und Damen schön, reich und vor-
nehm hinzustellen und sie zugleich mit allen Tugendprädikaten zu überhäufen. Das schloß nicht
aus, daß man vorformulierte Begründungszusammenhänge aufgriff, wo sie sich anboten.“ Weiter
ebd., S. 423: „Wenn man die philosophischen Implikationen außer acht ließ, konnte man mit Hilfe
dieser Harmonielehre den äußeren Glanz des höfischen Lebens als Erscheinungsbild einer gottge-
wollten Werthaftigkeit hinstellen.“ – Sowinski, Parzival und Helmbrecht, S. 126, der von der ‚Kalo-
kagathie‘ als verabsolutierter Folie für Körperkonzeptionen seit der Antike bis ins Mittelalter
ausgeht, formuliert entsprechend einsinnig: „Die Gleichsetzung von Schönheit und ethischer Idea-
lität in der höfischen Epik hat allerdings um 1200 auch erste Auflösungserscheinungen gezeigt“,
und erklärt so die Ambiguität der diskursiven Formationen als ein historisches Nacheinander.
 Vgl. Philipowski, Gestalt des Unsichtbaren, S. 246, mit Zitaten aus Armin Schulz: Schwieriges
Erkennen. Personenidentifizierung in der mittelhochdeutschen Epik. Tübingen 2008 (MTU 135),
hier S. 29 u. 500.
 Rüdiger Schnell: Wer sieht das Unsichtbare? Homo exterior und homo interior in monastischen und
laikalen Erziehungsschriften. In: anima und sêle. Darstellungen und Systematisierungen von Seele im
Mittelalter. Hrsg. von Katharina Philipowski, Anne Prior. Berlin 2006 (Philologische Studien und Quel-
len 197), S. 83–112, hier S. 90. – Andernorts problematisiert Schnell: Curialitas und dissimulatio im Mit-
telalter. Zur Interdependenz von Hofkritik und Hofideal. In: LiLi 41/161 (2011), S. 77–138, hier
S. 131–133, die vorgebliche Zeichenrelation von Innen und Außen ausführlich: „[F]ür das Mittelalter
sind unterschiedliche Positionen anzusetzen: 1. das Ideal einer Kongruenz von Innen und Außen. In-
nere und äußere Schönheit gehörten zusammen. Der Körper spiegelt das Innenleben der Seele. Dieses
Ideal begegnet nicht nur in zahlreichen laikal-höfischen Dichtungen, sondern ist auch in religiös-

114 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Versuch dar, der Komplexität des Gegenstandes differenzierend zu begegnen, ohne
deshalb prinzipiell von der Einheit des ‚Guten und Schönen‘ Abstand nehmen
zu müssen. Hierbei entwickelt sie zugleich ein literaturgeschichtliches Narrativ:

Es ist wohl die Leistung des Chrétienschen Entwurfs und der Hartmannschen Adaptation, das
Prinzip der Adaequatio und der Kalokagathia als Steuermodus des narrativen Entwurfs sowie
der Figurenzeichnung eingesetzt und facettenreich entfaltet zu haben mit Wirkmächtigkeit bis
in den Roman des 14. und 15 Jahrhunderts. Die literaturhistorische Durchschlagskraft dieses
Steuermodus‘ [sic] beruht dabei, so meine ich, auf einer doppelten Akzentuierung, mit der der
arthurische Roman in je unterschiedlicher Weise auf die zwei nächstliegenden Körperdiskurse
reagiert, die außerhalb des literarischen Kontextes von eminentem Einfluss waren. Auf beide
außerliterarischen Körperkonzepte sei kurz eingegangen.

Das Kalokagathiakonzept, das die Figurenzeichnung des arthurischen Romans über weite
Strecken organisiert, steht zunächst in Spannung zur Leib-Seele-Hierarchisierung der christ-
lich-theologischen Tradition. War das Verhältnis Leib-Seele seit der Antike zum umstrittenen
Gegenstand der philosophischen Diskussion geworden mit wechselseitigem Primat der einen
vor der anderen Seite und wechselnden Möglichkeiten der Liaison, so wird die Dichotomie von
Leib und Seele, Außen und Innen in der christlichen-theologischen Diskussion zum deutlichen
Dualismus mit klarem Primat der Seele, gegenüber dem der Leib das immer schon Defiziente,
Ungenügende oder Eingrenzend-Restriktive darstellt. Der Ansatzpunkt des arthurischen Romans
ist es dagegen, den Körper zur Reflexzone, zum Spiegel und Seismographen eines Inneren zu
machen, das selbst kaum anders als über die Erscheinung, Reaktion oder Ausstattung des Kör-
pers beschreibbar ist und Ausdruck finden kann, ja die eloquentia corporis übernimmt die Spra-
che eines Inneren in der Weise, dass sich die strikte Gegenüberstellung von Innen und Außen
im Extremfall als anachronistisches heuristisches Medium begreifen muss.

Auf der anderen Seite jedoch steht der lebensweltlich-feudale Diskurs einer ungezügelten
Körperlichkeit, die mit Hilfe der Literatur in einen Zivilisationsprozess eingebunden wird, der
die Disziplinierung, die sich auf allen Ebenen von den Wahrnehmungsmustern über die Um-
gangsformen bis zu den Tischsitten und der Kleidung auswirkt, fordert auch eine neue höfische
Sprache und mit dieser Sprache eine differenziertere Möglichkeit, Vorgänge wahrzunehmen und

monastischen wie in medizinisch-naturwissenschaftlichen Schriften belegt. 2. das Wissen um mögliche
Diskrepanzen von Außen und Innen (dieses Wissen begegnet ebenfalls in laikalen wie in klerikal-
geistlichen Texten). Diese Diskrepanzen konnten unterschiedlich bedingt sein und erfuhren entspre-
chend unterschiedliche Bewertungen: a) Schönheit/Hässlichkeit: Man konzedierte, dass manche Men-
schen zwar äußerlich hässlich waren, aber sich durch innere Tugenden auszeichneten. Umgekehrt
wurde der äußerlichen Schönheit misstraut (programmatisch in der Vorstellung der Frau Welt, die
vorne reizvoll, hinten ekelhaft erscheint): Hinter der schönen Fassade konnte sich ein böses Herz ver-
stecken. b) Verstellung/Simulieren bzw. Dissimulieren: die Diskrepanz von äußerem Auftreten und in-
nere Einstellung wurde dann (meist) gutgeheißen, wenn sie aus Rücksicht auf die Anderen (also zu
deren Wohle oder zum Wohle einer Gemeinschaft) oder aber zum Selbstschutz erfolgte. Die Diskrepanz
wurde dort getadelt, wo sich jemand einen Vorteil zu Lasten anderer verschaffte. Es wurde aber auch
eingeräumt, dass es oft schwierig sei, aus dem äußeren Verhalten (z. B. affabilitas) einer Person auf
deren innere Gesinnung zu schließen. Überhaupt war mittelalterlichen – auch den frühneuzeitlichen –
Autoren bewusst, wie vielfältig die Diskrepanzen zwischen äußeren Handlungen und inneren Absich-
ten sein konnten, weshalb es den Menschen verwehrt sei, über die Mitmenschen zu urteilen.“

III.1 Gräzismus: Die sogenannte ‚Kalokagathie‘ 115



zu beschreiben, die sich der Körpersprache an der Oberfläche schließlich auch entziehen, statt-
dessen auf Selbsterkenntnis und rationale Analyse auch der inneren Bewegkräfte zielen.67

Es erscheint naheliegend, Gerok-Reiter darin zu folgen, das scheinbar im arthuri-
schen Roman obwaltende Kalokagathie-Prinzip zwischen den Polen eines höfischen
Diskurses („lebensweltlich-feudal“), in welchem es primär beheimatet ist, einerseits
und eines geistlichen Diskurses („Leib-Seele-Hierarchie der christlich theologischen
Tradition“) andererseits aufzuspannen, um die Widerstände und die Grenzen, auf
die es stößt, zu erklären. Denn ungeachtet des – vermeintlich – stabilen Modells der
Äquivalenz von schönem Körper und Gutheit, gilt es doch, diese Gleichung mit ob-
jektiv gefundenen Negativbewertungen der körperlichen Schönheit – den Erben des
autoritativen Satzes pulchritudo est gratia fallax et vana (Prov 31,30)68 – in Einklang
zu bringen. Das häufig bemühte literaturgeschichtliche Modell eines institutionell
dichotomen Feldes, bestehend aus einer beharrenden, ethisch konservativen, prinzi-
piell körperfeindlichen, christlich-geistlichen Sphäre der Klöster und Schulen auf
der einen Seite und einer dazu querstehenden und deshalb dynamisierenden, weil
aus vorchristlichen Wissensbeständen, Verhaltensnormen und Wahrnehmungsfor-
men gespeisten, oralen, demonstrativ-rituellen Feudalkultur auf der anderen Seite,
kommt indessen gleichfalls an seine Grenzen, bedenkt man, dass auch die soge-
nannten ‚höfischen‘ Romane mit großem Aufwand ihre Christlichkeit ausstellen und
dass auch in ‚religiösen‘ Texten eine positiv besetzte Körperlichkeit und sogar eine
mit großem rhetorischem Prunk inszenierte Schönheitsdarstellung (wie etwa im
Planctus naturae des Alanus ab Insulis) möglich ist.

III.1.1 Die Tradition der antiken kalokagathía (καλοκάγαϑία)

Während also einerseits inhärente Schwierigkeiten in der Harmonisierung von kör-
perlichem Schönsein und ‚innerer Schönheit‘ beständig gegeben sind, lässt sich
andererseits leicht zeigen, dass die vielbeschworene ‚antike Tradition‘ der Kalokaga-
thie nicht das verbürgt, wofür schon Eco sie herangezogen hat.69 Der substantielle
Unterschied zwischen dem common sense-Begriff der germanistischen Mediävistik
und einem konsequent historisierten kalokagathía-Begriff, wie er im Anschluss

 Annette Gerok-Reiter: Körper – Zeichen. Narrative Steuermodi körperlicher Präsenz am Beispiel
von Hartmanns Erec. In: Körperkonzepte im arthurischen Roman. Hrsg. von Friedrich Wolfzettel.
Tübingen 2007, S. 405–430, hier S. 410–412.
 Vgl. hierzu Kap. II.2.2.2, S. 88.
 Für regen Austausch und wertvolle Hilfestellungen beim Verständnis des antiken Begriffs der
kalokagathía danke ich sehr von Herzen Benjamin Cartlidge (Oxford). Verbleibende Missverständ-
nisse gehen allein auf meine, nicht auf seine Rechnung. – Für Erläuterungen den griechischen Text
der xenophontischen Kyrupädie betreffend danke ich zudem Marco Mattheis (Berlin).

116 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



etwa an Xenophon rekonstruiert werden kann,70 besteht darin, dass erst im Laufe
einer längeren, bis in die Moderne reichenden Entwicklung aus der Idee einer
wünschenswerten Koinzidenz verschiedener als ‚gut‘ aufgefasster Eigenschaften
(ethischer ‚Schönheit‘ und körperlicher Wohlverfasstheit) ein Bedingungsverhältnis
geworden ist, in welchem das Eine (körperliche Schönheit) und das Andere (ethische
Gutheit) so untrennbar zusammengebunden werden, dass körperliche Schönheit Tu-
gend ‚verbürgt‘ und so schließlich geradezu zu einem Zeichen für ein Bezeichnetes
avanciert. Dieserart hat der Begriff einen Wandel von einem „politischen Wertbegriff
für bestimmte Akteure“71 (bei Xenophon) hin zu einem „Persönlichkeitsideal, das
ästhetische und moralische Elemente von Vorzüglichkeit miteinander verknüpft“,72

durchlaufen. Und so erscheint es auch nur „auf den ersten Blick überzeugend, dass
der Ausdruck, wenn er auf Personen angewandt wird, für bemerkenswerte, außeror-
dentliche Erscheinungen verwandt wird, etwa im Rahmen eines archaischen Helden-
ideals“,73 während es sich doch nicht zuletzt um eine „aristokratische Standestugend“
handelt, die „den Kontext einer sittlichen Lebensordnung voraus[setzt]“.74 Was zu-
nächst als sittliches Problem der Selbstführung und damit als Aufgabe an das Subjekt
formuliert ist,75 wird in der germanistisch-mediävistischen Forschung gemeinhin als
Zustand eines Subjektes (beziehungsweise hier: einer Figur) verstanden, in welchem
Körper und Tugend konvergieren.

Es muss demgegenüber jedoch festgehalten werden, dass die Formel kalós kai
agathós als „Wertprädikat des Edlen und Guten“76 zum einen die Dimension des
Körpers gar nicht zentral betrifft, insofern sie eine ethische und keine ästhetische/
aisthetische Kategorie ist, und zum anderen als ethische Kategorie strikt auf eine
Ethik des männlichen Subjekts limitiert ist.77 Gerade das Element kalós, welches in

 Vgl. Christoph Horn: Kalokagathie. In: Staat und Schönheit. Möglichkeiten und Perspektiven
einer Staatskalokagathie. Hrsg. von Otto Depenheuer. Wiesbaden 2005, S. 23–32, hier S. 26.
 Ebd.
 Ebd., S. 23.
 Ebd., S. 25.
 Henning Ottmann: Politische Philosophie der Postmoderne (Foucault, Lyotard). In: ders.: Ge-
schichte des politischen Denkens. Von den Anfängen bei den Griechen bis auf unsere Zeit. Bd. 4.2:
Das 20. Jahrhundert. Von der Kritischen Theorie bis zur Globalisierung. Stuttgart/Weimar 2012,
S. 268.
 Vgl. hierzu bereits Ernesto Grassi: Die Theorie des Schönen in der Antike. Köln 1980, S. 91 f.
 Rüdiger Bubner: Art. Kalokagathía. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 4: I–K.
Hrsg. von Joachim Ritter, Karlfried Gründer. Darmstadt 1976, Sp. 681. Bubner, ebd., betont bereits,
„daß die Analyse in ein ethisches und ein ästhetisches Moment spätere Vorstellungen auf den Be-
griff überträgt.“
 Eine umfangreiche Studie, welche den Begriff über einen langen Zeitraum für verschiedene poli-
tische Systeme und Autoren rekonstruiert, hat Félix Bourriot: Kalos Kagathos – Kalokagathia. D’un
terme de propagande de sophistes à une notion sociale et philosophique. 2 Bd. Hildesheim 1995,
vorgelegt. Die Entwicklung des Begriffs und die genaue inhaltliche Füllung, wie sie Bourriot rekon-
struieren will und die beispielsweise von Philip Davies: ‚Kalos kagathos‘ and Scholarly Perceptions

III.1 Gräzismus: Die sogenannte ‚Kalokagathie‘ 117



der altgermanistischen Forschung mindestens seit Eco umstandslos als ‚Schönes‘
auf den Körper erzählter (männlicher wie weiblicher) Figuren bezogen wird, be-
zeichnet dabei gerade nicht unbedingt ein Schönes des äußeren Körpers, sondern
vor allem auch eine Tugendqualität.78 Nicht zuletzt übersetzt Cicero die Formel
kalós kai agathos deshalb als bonum et honestum, und gerade nicht als bonum et
pulchrum, wie Christoph Horn eigens betont.79

of Spartan Society. In: Historia 62,3 (2013), S. 259–279, angezweifelt worden ist, kann und muss im
Kontext der vorliegenden Arbeit nicht rekonstruiert werden. Stattdessen sollen hier wenige instruk-
tive Beispiele fokussiert werden, die zum einen dokumentieren, dass der Begriff, wie er über Xeno-
phon und Cicero vermittelt worden ist, keine stark körperliche Dimension hat, und die zum
anderen diese nicht-körperliche kalokagathía doch wieder in ein Verhältnis zur körperlichen
Schönheit bringen, welche ja Gegenstand der vorliegenden Studie ist. Die Beispiele sind nicht zu-
letzt so gewählt, dass für sie zumindest ein vermittelter Einfluss auf ‚das Mittelalter‘ geltend ge-
macht werden kann, insofern Cicero von den im Folgenden thematisierten Schriften Xenophons
beeinflusst ist und selbst wiederum zur auctoritas des ma. Schulbetriebs wird.
 Vgl. zur Begriffsgeschichte schon die kürzere Sammlung bei Hermann Wankel: Kalos kai aga-
thos. Universitäts-Dissertation. Würzburg 1961, hier bes. S. 59–87. – Auch die Eudemische Ethik des
Aristoteles, die Wankels Lehrer und Doktorvater, Karl Dirlmeier, ins Deutsche übersetzt hat und
deren Buch VIII.3 der locus classicus des kalokagathía-Konzeptes ist, wendet den Begriff einzig ins
Ethische. Als Beispiel kann ein Passus dienen, welcher der Diskussion der „Grundveranlagung“ der
Spartaner gilt: „Darum sind sie zwar ‚gute‘ Menschen – und weil sie die natürlichen Güter haben –
aber die Schön- und Gutheit haben sie nicht. Denn es fehlt ihnen der Besitz der schlechthinnigen
Schön-Werte. Alle aber, die die schlechthinnigen haben, die richten ihre Verwirklichungsabsicht ei-
nerseits auf das Schön-Gute. Andererseits nicht nur darauf; sondern es werden auch die Güter, die
zwar nicht von Natur Schön-Werte, wohl aber von Natur Güter sind, für sie zu Schön-Werten. Schön-
Wert nämlich ist etwas dann, wenn das, worumwillen der Mensch handelt und seine Wahl trifft,
schön ist. Daher kommt es, daß für den Schön-Guten die natürlichen Güter Schön-Werte sind. [...] Für
den ⟨Schön-⟩ Guten aber kommt noch hinzu, daß sie ihm auch Schön-Werte sind, denn viele und
schöne Handlungen hat er durch sie getan. Wer aber meint, man sollte die Tugenden haben wegen
der äußeren Güter, der tut Schönes nur per accidens. Die Schön- und Gutheit ist also vollendete
Tugend“ (zitiert nach: Aristoteles: Eudemische Ethik. Übers. von Franz Dirlmeier. Darmstadt 1962
(Aristoteles: Werke in deutscher Übersetzung 7), S. 104 [1249a,1–17]; Sperrung im Original). – Eine
geradezu glossierend vorgehende Interpretation der Eudemischen Ethik findet sich bei Friedemann
Buddensiek: Die Theorie des Glücks in Aristoteles’ Eudemischer Ethik. Göttingen 1999 (Hypomne-
mata 125); zur kalokagathía hier besonders S. 185–257.
 Vgl. Horn, Kalokagathie, S. 27. – Fritsch-Rößler, Kalokagathie, S. 189, formuliert: „Aus der [grie-
chischen; Anm. F. D. S.] Adelsethik stammend, gehörte es wesenhaft [zur kalokagathia; F. D. S.],
daß weder die Schönheit noch die äußeren Güter wie Reichtum oder Gesundheit als Selbstzweck
erstrebt wurden. In der Rezeption des griechischen Begriffs verengt Cicero die ‚Güter‘ zum morali-
schen Gut und zum gesellschaftlich anerkannten moralisch Guten, er übersetzt kalokagathia durch
bonum et honestum.“ Dieser Passus ist auf mehreren Ebenen problematisch. Zum ersten setzt
Fritsch-Rößler die Schönheit gegen die äußeren Güter, anstatt sie – wie es meines Erachtens gebo-
ten wäre – in die Reihe der äußeren Güter aufzunehmen, sofern hier die Schönheit des Körpers be-
zeichnet sein soll, was im Kontext bei Fritsch-Rößler keineswegs eindeutig ist. Zum zweiten ist
nicht völlig eindeutig, wie Fritsch-Rößler die Übersetzung Ciceros auffasst. Wenn man ihre Aus-
führungen so versteht, dass Cicero den kalokagathía Begriff auf das moralische Gut verengt und

118 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Bereits bei Xenophon, dessen Schriften die kalokagathía extensiv zum Gegen-
stand haben und an dem sich Cicero nach eigener Auskunft orientiert hat, trägt der
Begriff keine signifikanten körperlichen Semantik, sondern wird teilweise explizit,
teilweise implizit gegen die Schönheit des Körpers oder unabhängig von ihr entwi-
ckelt.80 Die semantische Dimension, welche im Kontext der kalokagathía – zumin-
dest bei Xenophon – durch das griechische kalós bezeichnet ist, ist diejenige des
bonum im ethischen und nicht des pulchrum im aisthetischen Sinne.81 Das oben
zitierte Augustinus-Wort, dass die Heilige Schrift diejenigen Menschen, die sie
‚schön‘ nennen wolle, als ‚gut‘ bezeichne, reflektiert diese Vieldeutigkeit des altgrie-
chischen kalós, denn der Übertragungsprozess läuft im Altgriechischen scheinbar
vom ‚verinnerlichten‘ ethischen Wertbegriff hin zur Markierung des Körperäußeren,
dessen primäre Semantik der Begriff abgelegt hat.82 Wer ‚schön‘ ist, hat im Altgriechi-

dadurch – das bleibt implizit – die Schönheit ausgeschlossen habe, so würde dies bedeuten, dass
Cicero kalós als bonum und agathós als honestum übersetzt. Dem entgegen steht eine Begriffstra-
dition, die bonum und agathós identifiziert; vgl. bspw. Wolfgang Bartuschat: Art. Gut, das Gute,
das Gut. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 3. Hrsg. von Joachim Ritter. Basel 1974,
Sp. 937–972. Für das deutschsprachige Mittelalter setzt Fritsch-Rößler jedoch eine Verbindung
von schoene und guot an, in welcher schoene eine „optische Grundbedeutung“ gehabt habe
(vgl. Fritsch-Rößler, Kalokagathie, S. 189).
 Dass Cicero die Kyrupädie und den Oikonomikos des Xenophon genutzt, letzteren nach eigener
Auskunft (De officiis 2,87) sogar ins Lateinische übersetzt hat, kann man bspw. nachlesen in Xeno-
phon: Kyrupädie. Die Erziehung des Kyros. Griechisch – deutsch. Hrsg. von Rainer Nickel. München/
Zürich, S. 734–736 u. S. 755, vgl. Ciceros Selbstzeugnis ebd., S. 768 f. – Die unkörperliche Benutzung
des kalokagathía-Begriffs geht bei Xenophon so weit, dass in dessen Symposion, in welchem aus-
drücklich der Wert körperlicher Schönheit (von Knaben) diskutiert und vom Dialogteilnehmer So-
krates negativ bewertet wird, das Prädikat des kalós kagathós am Ende des Gastmahls dem
explizit silenenhaft hässlichen Sokrates selbst zuteil wird (vgl. Xenophon: Das Gastmahl. Grie-
chisch/Deutsch. Übers. u. hrsg. von Ekkehard Stärk. Stuttgart 1988, Kap. 9,1 [hier: S. 88 f.]). Die
Diskussion der kalokagathía und der körperlichen Schönheit werden dabei sonst nicht weiter mit-
einander enggeführt. In Hinblick auf männliche Tugenden wird die kalokagathía dabei dem in
der sportlichen Ertüchtigung erworbenen Schweiß- und Ölgeruch der jungen Männer entgegen ge-
stellt, wenn es heißt: „[Sokrates:] ‚[...] Schließlich verströmt jeder, der sich mit Parfüm einreibt, ob
Sklave oder Freier, sofort einen ähnlichen Duft, wogegen die bei vornehmer Mühsal erworbenen Ge-
rüche zunächst einmal ein tüchtiges Training und viel Zeit erfordern, wenn sie wirklich wohlriechend
und dem Freien vorbehalten sein sollen.‘ Da meinte Lykon: ‚Das mag wohl für die Jungen gelten. Aber
wonach sollen wir riechen, die keinen Sport mehr treiben?‘ – ‚Beim Zeus‘, rief Sokrates, ‚nach sittlicher
Vollkommenheit [= Καλοκἀγαϑίας]!‘ (Xenophon: Symposion 2,4). In dieser erstaunlichen – und wohl
ironischen – Wendung vom ‚Geruch der kalokagathía‘ wird diese als Wert inszeniert, der zum
einen durch tugendhafte Übung erworben werden und zum anderen nicht gesehen werden kann.
 Vgl. Horn, Kalokagathie, S. 27 f.
 Demgegenüber wird für körperliche Schönheit häufig differentiell zu kalós das verwandte kallós
genutzt. – Vgl. Horn, Kalokagathie, S. 27, zur „unterminologischen Gebrauchsweise (vor dem 5. Jh.
v. Chr.)“: „Der Ausdruck kalos hat im klassischen Griechisch drei Hauptbedeutungen: (i) eine mora-
lische (gut-an-sich, intrinsisch gut), (ii) eine ästhetische (schön, wohlgeraten) und (iii) eine hedo-
nistisch-utilitäre (angenehm bzw. nützlich).“

III.1 Gräzismus: Die sogenannte ‚Kalokagathie‘ 119



schen also tendenziell vielleicht einen ‚guten‘ Körper,83 was indessen moderne Überset-
zungen als semantische Dimension nicht einholen können. Entsprechend heißt es noch
in Augustins frühem Dialog De magistro (5.15): Quis enim non videat, si quaeram [...],
quid Graeci nominent, quod nos nominamus ‚bene‘, responderi ϰαλῶϛ (Übers. [Mojsisch]:
„Denn wer wüsste nicht, daß auf meine Frage [...], als was die Griechen das benennen,
was wir ‚gut‘ benennen, ‚ϰαλῶϛ‘ geantwortet wird“).84

Während das griechische kalós jedoch ein schillernder Begriff bleibt, der so-
wohl ethisch wie auch aisthetisch semantisiert ist, scheint das Konzept ‚Schönheit‘
(pulchrum, pulchritudo) in der lateinischen, zumindest nachchristlichen Tradition
derart von seiner körperlichen Dimension her grundiert, dass es als eine primär ais-
thetische, nicht als ethische Kategorie aufgefasst und – in der Rückübertragung auf
die Interpretation des griechischen kalós – letztlich missverstanden werden konnte.
Gegenüber dem griechischen Begriff wird das körperlich-äußerliche pulchrum nach-
gerade metaphorisch auf unkörperliche Bereiche wie eine ‚innere Schönheit‘ oder

 Bereits Grassi, Theorie des Schönen, S. 91 f., zitiert Xenophons Oikonomikos-Dialog (VI.13–16), in
welchem Sokrates die Komponente kalós zunächst mit der Schönheit des Körpers zusammenbringt, um
diese Identifizierung dann als Fehler herauszustreichen: „Es kostet nur wenig Zeit, wenn man gute Bau-
meister, Erzgießer, Maler und Bildhauer und andere Leute besuchen will, um ihre Werke zu besichti-
gen, die für schön gelten. Um aber prüfen zu können, wodurch die sogenannten vollkommenen
Menschen diese Bezeichnung verdient haben, müßte ich erst häufiger mit ihnen zusammenkommen.
Und da ich glaube, daß die Begriffe schön und gut miteinander verknüpft seien, suchte ich zuerst die
Schönen auf und versuchte herauszubekommen, ob mit ihnen auch das Gute zusammenhinge. Aber es
verhielt sich leider nicht so, sondern ich mußte erkennen, daß einige körperlich Schöne ganz jämmer-
liche Seelen hatten. Daher meinte ich, es wäre besser, die äußerliche Schönheit nicht zu betrachten,
sondern direkt zu denen zu gehen, die man charakterlich für vollkommen hält.“ Zwar ist hier die ety-
mologische Herkunft, welche kalós mit der der Schönheit des Körpers in Verbindung bringt, noch le-
bendig, der Begriff der kalokagathía wird jedoch explizit gegen dieses – zu wörtliche – Verständnis
entwickelt. ‚Schön‘ (kalós) meint hier eben nicht mehr eine aisthetische Dimension, sondern hat eine
übertragene (ethische) Semantik angenommen. Der ‚Schöne und Gute‘ (kalós kagathós), namens Ischo-
machos, den Sokratos in einem Dialog innerhalb des Dialoges befragt, zeichnet sich besonders durch
seine Führung des Hauses, seiner Frau und der Landwirtschaft aus, weshalb ihm das Prädikat des
Schön-Guten zuteilwird. Thema ist hier die nützliche Wohleinrichtung. Sein Körper wird nicht thema-
tisch. In einer anderen ökonomischen Schrift Xenophons, den Poroi, wird die Wendung ‚schön und
gut‘ ebenfalls benutzt. Hier ist es ‚schön und gut‘, Fernhändler und Schiffsherren durch Ehrensitze im
Theater auszuzeichnen (Xenophon: Poroi 3.4) oder ihnen Herbergen in der Nähe des Hafens zu errich-
ten (Xenophon: Poroi 3.12). Siehe hierzu die neuere Ausgabe und Übersetzung: Xenophon: Ökonomi-
sche Schriften. Griech. u. dt. hrsg. von Gert Audring. Berlin 1992 (Schriften und Quellen der Alten
Welt 38). Auch das Symposion des Xenophon trägt der körperlich-aisthetischen Grundbedeutung des
Begriffs und die sich gegen dieselbe absetzende, auf Immunisierung gegen das Körperliche bedachte
ethische Bedeutung Rechnung (vgl. bes. Xenophon: Symposion, Kap. V). Eine systematisierende
Belegstellensammlung zum kalokagathía-Konzept bei Xenophon bietet Bernhard Huß: Xenophons
Symposion. Ein Kommentar. Stuttgart/Leipzig 1999 (Beiträge zur Altertumskunde 125), S. 62–64; vgl.
zudem die allgemeine Einleitung, ebd., S. 18–55.
 Hier zitiert nach: Augustinus: De magistro. Über den Lehrer. Lateinisch/Deutsch. Übers. u. hrsg.
von Burkhard Mojsisch. Stuttgart 2010, S. 48 f.

120 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



eine ‚höchste Schönheit‘ übertragen, wenn es eine unkörperliche Qualität bezeich-
nen soll, und trägt dabei doch – so meine These – die Implikate des Körperlichen.85

In der Doppelformel kalós kai agathós und in Ciceros bonum et honestum ist je-
doch gleichwohl auch eine verborgene, auf den Körper bezogene Komponente ent-
halten, in welcher dem ‚Schönsein‘ des Körpers ein Wert beigemessen wird. Dieser
körperliche Anteil verbirgt sich jedoch nicht so sehr hinter dem wörtlich als ‚schön‘
übersetzten und wohl deshalb in der mediävistischen Forschung seit Eco fälschlich
auf den Körper projizierten kalós, sondern – im Gegenteil – besonders auch hinter
den bona, den agathá: „In der K[alokagathía] ist Tugend vollendet, insofern die als
ἀγαϑά unterschiedenen äußeren Güter (Reichtum, Gesundheit usw.) nur um des Tu-
gendhaften (καλά) selber willen in Gebrauch sind.“86 Insofern also Gesundheit und
eben auch Schönheit ein bonum (agathós) sind, treten sie in dieser Logik auch in
ein Verhältnis zum schlechthin Tugendhaft-Guten, welches als honestum (kalós) be-
zeichnet ist.87

Das griechische ‚Schön-und-Gut-Sein‘ oder der ‚sittliche Adel‘, wie es die klassi-
sche Philologie teilweise übersetzt, hat also kaum etwas mit jenem ‚Kalokagathie‘-
Begriff gemein, den Umberto Eco als „die harmonische Vereinigung von körperlicher
Schönheit und Tugend“ bezeichnet hat.88 Gerade auch die Behauptung, dass Kaloka-
gathie „grundsätzlich unabhängig vom Geschlecht“89 Tugendhaftigkeit verbürge, ist

 Bspw. der bereits diskutierte Ulrich von Straßburg interpretiert das honestum Ciceros als iden-
tisch mit pulchrum, schränkt dieses jedoch hierbei auch explizit auf einen nicht-körperlichen Gel-
tungsbereich ein. Dabei werden immer wieder Bildbereiche (bspw. ‚Schmuck‘) aufgerufen, die ihre
Metaphorizität aus einer Übertragung des Körperlichen auf ein Ethisches ziehen. Insgesamt ist der
Begriff pulchrum hier – wie so häufig in theologischem Schrifttum – von körperlichem Schönsein
weitestgehend gelöst, insofern Ulrich auf eine Schönheit (vulgo: Gott) zielt, die jenseits aller Kör-
perlichkeit liegt. Gleichwohl trägt Summa de bono die Spuren jener semantischen Verstrickung mit
dem Körperlichen, die dem lateinischen pulchrum eigen ist; vgl. den Text in der Übersetzung bei
Grabmann, De Pulchro, S. 54–56. – Die metaphorisch-uneigentliche, stark vom Körperlichen her
semantisierte Dimension des Adjektivs pulcher offenbart sich bspw. auch schon bei Augustinus,
wenn in De trinitate die Gerechtigkeit quaedam pulchritudo animi, eben eine „gewisse Schönheit der
Seele“, genannt wird (vgl. Augustinus: De trinitate VIII.6.9).
 Bubner, Kalokagathía, Sp. 681.
 Als bonum wird Wohleinrichtung des Körpers bei Cicero: Tusculanae dispitationes V.45, in eine
Beziehung zum honestum gesetzt.
 Eco, Kunst und Schönheit, S. 38 f. – Vgl. hierzu auch Fabio Roscalla: Kalokagathia e kaloi kaga-
thoi in Senofonte. In: Xenophon and his World. Papers from a conference held in Liverpool
in July 1999. Hrsg. von Christopher Tuplin. Stuttgart 2004 (Historia. Zeitschrift für Alte Geschichte –
Einzelschriften 172), S. 115–124.
 Sieburg, Literatur des Mittelalters, S. 184. – Entsprechend die schon zitierten Beiträge von De Pol
(De Pol, Kriemhilds Schönheit) der das Konzept auf Kriemhild bezieht, und Sassenhausen (Sassen-
hausen, ‚Parzival‘ als Entwicklungsroman), die es auf Cundrie umlegt, oder bereits Fritsch-Rößler
(Fritsch-Rößler, Kalokagathie), die es am Beispiel von Strophen Walthers sowohl auf Männer wie auf
Frauen bezieht .

III.1 Gräzismus: Die sogenannte ‚Kalokagathie‘ 121



nicht zu halten, insofern sie Teil einer ‚Ästhetik der Existenz‘ (Foucault) ist, wie sie
sich einzig an den freien Mann, nicht jedoch an Frauen, Unfreie und Sklaven rich-
tet.90 Dass sich das Konzept der kalokagathía allein an männliche Subjekte richtet,
wird zwar selten explizit erwähnt,91 es kann jedoch gezeigt werden, dass sich die an-
tiken ethischen und philosophischen Texte allein an Männer richten, wie es Foucault
fasst: „Es ist eine Männermoral: eine Moral, die von Männern gedacht, geschrieben,
gelehrt wird und an Männer – natürlich freie – gerichtet ist.“92 Foucault konstatiert
weiterhin, dass diese Moralreflexion „eine Ausarbeit des männlichen Verhaltens vom
Standpunkt der Männer aus und mit dem Ziel, ihrer Lebensführung eine Form zu
geben“, sei.93 Mit Bernhard Huß, bezeichnet der Begriff der kalokagathía eine „posi-
tive ‚männlich-moralische Qualität‘“.94 Diese kann, ausnahmsweise, auch einer Frau
attribuiert werden, sofern sie die ethische Konstitution ihres Geschlechtes positiv –
nämlich ‚männlich‘ – überschreitet.

Derart findet sich der Begriff der kalokagathía in der Kyrupädie des Xenophon
einer Frau beigelegt. Auch hier stellt er dezidiert einen Gegensatz zur körperlichen
Schönheit dar, wenn es heißt: „Der junge Mann hatte nicht nur die Schönheit der
Frau [= καλὴν τὴν γυναῑκα] ständig vor Augen. Er nahm zugleich ihre vornehme Art
[= καλοκἀγαθίαν] wahr“ (Xenophon: Kyrupädie 5.1.18).95 Kalokagathía kann auch
hier also nicht als Begriff für eine Verbindung körperlicher und innerer Schönheit ge-
wertet werden. Zwar wird auch anhand der Frau des Ischomachos in Xenophons Oi-
konomikos das ‚schöne‘ Handeln einer Frau (in Hinblick auf die Hauswirtschaft)
diskutiert, zu diesem wird sie jedoch durch die belehrende Anleitung ihres Mannes
gebracht, der aufgrund dieser Führungsfähigkeit als ‚Schöner und Guter‘ markiert
wird. Dieses Prädikat wird der Frau des Ischomachos nicht in analoger Weise zuteil
(vgl. Xenophon: Oikonomikos 7.4–11.1). Eine positive Markierung der Frau des Ischo-
machos, die Sokrates in den Mund gelegt erhält, lautet hingegen, dass sie eine
„wahrhaft männliche Denkweise“ habe (vgl. Xenophon: Oikonomikos 10.1). Schon
Foucault, der seine Analysen jedoch nicht unter die Perspektive der kalokagathía,

 Vgl. Foucault, Sexualität und Wahrheit 2, S. 33.
 In den hier genutzten Beiträgen von Bubner (Bubner, Kalokagathia), Buddensiek (Buddensiek,
Theorie des Glücks) und Horn (Horn, Kalokagathie) wird das Geschlecht nicht eigens differenziert,
alle thematisierten Fälle beziehen sich jedoch auf männliche Subjekte.
 Foucault, Sexualität und Wahrheit 2, S. 33.
 Ebd.
 Huß, Kommentar, S. 63.
 Der Herausgeber der Kyrupädie, Rainer Nickel, hat die über mehrere Teile des Textes verteilte
Erzählung von der schönen Frau namens Pantheia aus Susa als eine Art novellistische Einlage ver-
standen (vgl. Nickel, Kyrupädie, S. 700). Sie endet als eine Art von Lucretia-Erzählung mit dem
Freitod der treuen Ehefrau, die sich weder dem König Kyros noch ihrem Aufseher, dem Meder Ara-
spas, hingeben will, welcher sie zwischenzeitlich bedrängt hat, sondern sich stattdessen über dem
Leichnam ihres als Gegner des Kyros heldenhaft gefallenen Ehemannes erdolcht (Xenophon: Kyru-
pädie 7.3.13). Vgl. dazu im Folgenden ausführlich Kap. III.4.1, S. 252–259.

122 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



sondern unter die der verwandten enkráteia (Selbstbeherrschung) und sophrosýne
(Besonnenheit) stellt,96 bemerkt mit Bezug auf dieselbe Stelle:

Das heißt natürlich nicht, daß die Frauen nicht maßvoll zu sein hätten, daß sie der enkráteia
nicht fähig wären oder die Tugend der sophrosýne nicht kennen würden. Aber diese Tugend ist
bei ihnen immer in gewisser Weise auf die Männlichkeit bezogen. [...] Sie ist strukturell darauf
bezogen, weil die Frau, um maßvoll sein zu können, zu sich selber ein Überlegenheits- und Herr-
schaftsverhältnis herstellen muß, das an sich männlich ist.97

Er konstatiert, dass „die beiden wesentlichen Elemente der tugendhaften Männlichkeit
der Frau“ ihre „persönliche Seelenstärke und Abhängigkeit vom Mann“ seien.98 Mit
Blick auf Aristoteles geht Foucault noch weiter. Dieser beschreibe „keine weiblichen
Tugenden, die nur weiblich sind; die Tugenden, die er den Frauen zuerkennt, definie-
ren sich durch einen Bezug auf eine wesenhafte Tugend, die ihre volle und vollendete
Form beim Mann findet.“99

Der Verbindung der Schönheit des Körpers mit einer ‚gewissen Schönheit der
Seele‘ (quaedam pulchritudo animi) aber steht die christliche Theologie schon früh
skeptisch gegenüber, wie auch die griechische Morallehre – unter anderen Prämissen –
eine skeptische Haltung eingenommen hat.100 In Augustins De trinitate, einem der ein-
flussreichsten theologischen Texte des Mittelalters, findet sich etwa folgender Passus:

At oculis non uidit nisi corpora; iustus autem in homine non est nisi animus, et cum homo
iustus dicitur ex animo dicitur non ex corpore. Est enim quaedam pulchritudo animi iustitia

 Foucault stellt die Selbstbeherrschung anderenorts in den Kontext eines Subjektivierungsmo-
dus, der auf ein „schönes Leben“ ausgerichtet ist, womit er sich implizit offenbar auf die Anforde-
rung jenes ‚Schöngutseins‘ bezieht, welches die kalokagathía darstellt; vgl. hierzu das Gespräch
mit Michel Foucault: Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die laufende Arbeit. In: Michel
Foucault: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert,
François Ewald. Frankfurt a. M. 2005, S. 461–498, hier S. 480.
 Foucault, Sexualität und Wahrheit 2, S. 110 f. – Ebd., S. 85 f., definiert Foucault die Begriffe en-
kráteia und sophrosýne wie folgt: „[W]enn die Bedeutungen beider Wörter auch sehr nahe sind, so
sind sie doch nicht genau synonym. Jedes der beiden bezieht sich auf einen etwas anderen Modus
des Verhältnisses zu sich. Die Tugend der sophrosýne wird eher als ein allgemeiner Zustand be-
schrieben, der dafür sorgt, daß man sich verhält, ‚wie es sich gehört gegenüber den Göttern und
Menschen‘ [Platon, Gorgias, 507 a-b], was bedeutet, nicht nur maßvoll, sondern auch ehrfürchtig,
gerecht und mutig zu sein. Hingegen zeichnet sich die enkráteia durch eine eher aktive Form der
Selbstbeherrschung aus, mit der man im Bereich der Begierden und der Vergnügen abwehren oder
kämpfen oder seine Herrschaft sichern kann.“ – Vgl. zudem: Allison Glazebrook: Cosmetics and
Sôphrosunê: Ischomachos‘ Wife in Xenophon’s Oikonomikos. In: The Classical World 102,3 (2009),
S. 233–248.
 Ebd., S. 111.
 Ebd.
 Vgl. Xenophon: Oikonomikos VI.13–16.

III.1 Gräzismus: Die sogenannte ‚Kalokagathie‘ 123



qua pulchri sunt homines plerique etiam qui corpore distorti atque deformes sunt. Sicut autem
animus non uidetur oculis ita nec pulchritudo eius. (Augustinus: De trinite VIII.6.9,50–55)101

Eine solche Formulierung, die natürlich auf der anderen Seite die Möglichkeit einer
systematischen Koinzidenz von körperlicher und ‚innerer‘ Schönheit in volkssprachli-
chen Texten späterer Zeiten nicht notwendig ausschließt, ist geradezu das Gegenteil
dessen, was als vermeintlich antike ‚Kalokagathie‘ ein Fortleben in der christlichen
Tradition gefunden haben soll.102 Während also gesagt werden muss, dass die Koinzi-
denz des schönen Körpers mit einer wie auch immer konzeptionalisierten ‚inneren
Schönheit‘ in der höfischen Literatur des hohen Mittelalters nicht mit dem antiken
Konzept der kalokagathía in Verbindung zu bringen ist, lässt sich dennoch die Frage
stellen, ob sich hier dennoch ein implizites Prinzip verbirgt, welches man differenzi-
ell als ‚germanistisch-mediävistische Kalokagathie‘ kennzeichnen könnte.

III.1.2 Die ‚germanistisch-mediävistische Kalokagathie‘: Schönheit als Zeichen

He, Lichter her! Lichter her! Das ist doch verwunderlich, so oft einen die Herrn verlassen, so sieht
man mit offenen Augen nichts. (Emanuel Schikaneder: Die Zauberflöte II,4)

Dass das sogenannte ‚Kalokagathie‘-Konzept der germanistischen Mediävistik, in
welchem körperliche Schönheit auf Tugend projiziert wird, eine derartige Konjunk-
tur erlebt hat, hat seine Ursache sicherlich nicht zuletzt auch darin, dass es – wie

 Hier und im Folgenden zitiert nach: Aurelius Augustinus: De trinitate libri XV. 2 Bd. Hrsg. von
W. J. Mountain. Turnholt 1968 (= CCSL 50/50,A). – Übers. hier und im Folgenden zitiert nach: Des
heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus fünfzehn Bücher über die Dreieinigkeit. Übers. von Mi-
chael Schmaus. München 1936/36 (Bibliothek der Kirchenväter. 2. Reihe. Bd. 13/14), Bd. 2: „Mit den
Augen aber sieht man nur Körper. Gerecht ist aber im Menschen nur die Seele. Und wenn der Mensch
gerecht heißt, dann heißt er es nur auf Grund seiner Seele, nicht seines Körpers. Die Gerechtigkeit ist
nämlich eine Art Schönheit der Seele, durch welche die Menschen schön sind, vielfach auch solche,
welche einen verwachsenen und unförmigen Leib haben. Wie aber die Seele mit den Augen nicht
gesehen wird, so auch ihre Schönheit nicht.“
 Relativ unverständlich bleibt mir daher auch ein Urteil wie dasjenige von Rudolf Voß: Die Artuse-
pik Hartmanns von Aue. Untersuchungen zum Wirklichkeitsbegriff und zur Ästhetik eines literarischen
Genres im Kräftefeld von soziokulturellen Normen und christlicher Anthropologie. Köln/Wien 1983 (Li-
teratur und Leben N.F. 25), S. 113 f., der mit Bezug auf die Pferdebeschreibung des Erec Hartmanns von
Aue schreibt: „Der wirkliche weltanschauliche Hintergrund offenbart sich dort, wo der Qualitätsbegriff
‚Schönheit‘ mit anderen in Beziehung tritt, nämlich ‚güete‘ (7375: ‚ein pherit schoene und volle guot‘),
‚wunsch‘ (7378), ‚vollekomen‘-Sein (7386). In dieser Zusammenstellung ist der Einfluss der platonischen
Vorstellung der Kalokagathia unverkennbar, eine Vorstellung, die dem Mittelalter auf dem Wege
der Augustinischen Tradition vertraut ist und die im Roman von Anfang an in dem Heldenpaar Gestalt
annimmt.“ Es scheint mir doch an der Sache vorbeizugehen, Augustinus, dessen Textkorpus alles an-
dere als affirmativ ‚platonisch‘ zu nennen ist, für eine ‚Kalokagathia‘ in Haftung zu nehmen, in der sich
Körperliches und Ethisches, Tierisches und Menschliches so umstandslos mischt.

124 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



bereits angeklungen ist – mit einer Zeichentheorie des (literarisch inszenierten)
Körpers enggeführt werden konnte. Parallel zur ästhetisch ausgerichteten For-
schung, aber durchaus an deren Prämissen orientiert, hat sich bereits früh jene an-
dere Strömung formiert, welche den Fokus leicht verschoben hat, indem sie diese
Gleichung von ‚schön‘ und ‚gut‘ an eine ‚mittelalterliche‘ Zeichentheorie zurückzu-
binden suchte. Diese Tendenz der Forschung ist im Weiteren kurz darzustellen. Zu
nennen sind hier – allen voran – einige wegweisende und klassisch gewordene Bei-
träge, wie Ingrid Hahns breitrezipierte und grundlegende Aufsätze zu Parzivals
Schönheit. Zum Problem des Erkennens und Verkennens im ‚Parzival‘ (1975) und Zur
Theorie der Personenerkenntnis in der deutschen Literatur des 12. bis 14. Jahrhunderts
(1977) und – hieran anschließend – Barbara Haupts Aufsatz Der schöne Körper in
der höfischen Epik (2002).103 Hahn entwickelt – wiederum ältere Forschung sum-
mierend – in einem allgemein gehaltenen ersten Abschnitt ihres Parzival-Aufsatzes
die wesentlichen, für die Forschung bis heute gültigen Eckpunkte der Schönheits-
darstellung, für welche ihr Beitrag bis heute immer wieder zitiert wird:

Die Betonung der Schönheit eines Helden hätte ja an sich nichts Auffallendes, sie begegnet
seit den Anfängen weltlicher Dichtung im 12. Jh. immer wieder und ist in ihrem Verweischa-
rakter als Zeichen für Tugend und Adel offenkundig.104

Hahn konstatiert für den Parzival eine besonders intensive Nutzung von Licht- und
Glanzepitheta und -metaphoriken, in welcher sie Wolframs spezifische Eigenheit
gegenüber der Schönheitsdarstellung seiner Zeitgenossen sieht.105 Sie vermutet,
dass es kein Zufall sei,

daß bei Wolfram die descriptio körperlicher Schönheit nach den Regeln der Poetik fast ganz
zurücktritt und uns weder von Parzival noch von Vivianz, weder von Belakane, Herzeloyde,
Kondwiramurs oder Alyze eine der gewohnten Beschreibungen, mit der mittelalterliche Dich-
ter das Attribut ‚schön‘ verifizieren, gegeben ist.106

 Ingrid Hahn: Parzivals Schönheit. Zum Problem des Erkennens und Verkennens im ‚Parzival‘. In:
Verbum et signum. Beiträge zur mediävistischen Bedeutungsforschung. Studien zu Semantik und Sinn-
tradition im Mittelalter. Bd. 2. Hrsg. von Hans Fromm, Wolfgang Harms, Uwe Ruberg. München 1975,
S. 203–232. – dies.: Zur Theorie der Personenerkenntnis in der deutschen Literatur des 12. bis 14. Jahr-
hunderts. In: PBB 99 (1977), S. 395–444. – Barbara Haupt: Der schöne Körper in der höfischen Epik. In:
Körperinszenierungen in mittelalterlicher Literatur. Kolloquium am Zentrum für interdisziplinäre For-
schung der Universität Bielefeld (18. bis 20. März 1999). Hrsg. von Klaus Ridder, Otto Langer. Berlin
2002 (Körper. Zeichen. Kultur 11), S. 47–73.
 Hahn, Parzivals Schönheit, S. 203.
 Vgl., ebd., S. 205.
 Ebd., S. 205 f. – Es wird sich im folgenden Kapitel zur descriptio membrorum zeigen, dass sich
durchaus andere, aus den Poetiken selbst ableitbare Regeln anführen lassen, welche begründen
können, warum für die meisten dieser Figuren keine solche descriptio membrorum gegeben wird;
vgl. Kap. IV.1.1, S. 284–311.

III.1 Gräzismus: Die sogenannte ‚Kalokagathie‘ 125



Sie arbeitet schließlich ausnehmend suggestiv, wenn sie auf einen summarischen
Abschnitt zu den Merkmalen „Wolframscher Schönheitsdarstellung“, in welchem
sie die verschiedenartigen Nutzungen des Wortfeldes zu ‚Licht‘ auflistet,107 unver-
mittelt und ohne weitere Erklärung einen längeren Passus zur Lichtschönheit Got-
tes folgen lässt,108 an welchen anschließend sie folgert:

Es scheint mir nahe zu liegen, daß Wolfram auf die von jeder Verdächtigung freie Idee göttli-
cher Licht-Schönheit und ihren Metaphernbereich deshalb zurückgriff, weil er seine Auffas-
sung vom schönen Menschen unzweideutig und d. h. abgesichert gegen den mit weltlicher
Schönheit verbundenen valsch-Vorwurf darstellen wollte.109

Dieser Analyseschritt impliziert zugleich – und diese Implikation ist so intrikat und
weitreichend, wie sie problematisch ist – die Absetzungsbewegung eines als weltlich
angenommenen höfischen Literaturraumes von einer geistlichen Ideensphäre, deren er
sich bedienen kann, von der er jedoch – gerade hierdurch – kategorial unterschieden
ist.110 Gleichwohl hier angedeutet scheint, dass es besonders jenseits dessen, was
Hahn als spezifisch „Wolframschen“ Gebrauch von Lichtmetaphorik versteht, durch-
aus eine von ihr nicht behandelte Uneindeutigkeit des Körperzeichens ‚Schönheit‘
gibt, sind die Folgen, die ihre Darstellung in der Forschung – im Sinne einer ‚Verein-

 Vgl. ebd., S. 210.
 Vgl. ebd., S. 210–217. – Der Passus zur Lichtmetaphorik – wie überhaupt der ganze Beitrag
Hahns – ist ein wahres Florilegium von Parallel- und Belegstellen, was dem Beitrag – bis heute –
eine hohe Plausibilität verleiht. Indessen bedürfen einige der in den Anmerkungen sehr knapp und
dekontextualisiert zitierten Stellen dringend einer breiteren Rekontextualisierung.
 Ebd., S. 217.
 Der Modus dieser Handhabung vermeintlich anderer, christlich-geistlicher Sphären durch die
höfische Literatur, konkreter der Anverwandlung religiöser Motive und Ideen, bedürfte nun eigent-
lich einer Systematisierung. Er ist bspw. im Hinblick auf Verfahren in der Lyrik von Rainer Warning:
Lyrisches Ich und Öffentlichkeit bei den Trobadors. Wilhelm IX. von Aquitanien: Molt jauzens, mi
prenc en amar. In: Deutsche Literatur im Mittelalter. Kontakte und Perspektiven. Hugo Kuhn zum Ge-
denken. Hrsg. von Christoph Cormeau. Stuttgart 1979, S. 120–159, prominent in dessen Konzept der
„konnotativen Ausbeutung“ (ebd., S. 140) gefasst worden. Es bleibt zu konstatieren, dass auch hier-
auf eine Forschung aufbaut, die die ‚konnotative Ausbeutung‘ als Motivverpflanzung banalisiert und
damit eine Scheidung von religiöser und höfischer Sphäre ratifiziert hat. Die zu kategoriale Trennung
von ‚höfischer‘ und ‚geistlicher‘ Sphäre ist verschiedentlich – und zu Recht – angegriffen worden
(bspw. in einem gegen Hans Ulrich Gumbrecht gerichteten Aufsatz von Rüdiger Schnell: Kirche, Hof
und Liebe. Zum Freiraum mittelalterlicher Dichtung. In: Mittelalterbilder aus neuer Perspektive. Dis-
kussionsansätze zu amour courtois, Subjektivität in der Dichtung und Strategien des Erzählens. Hrsg.
von Ernstpeter Ruhe, Rudolf Behrens. München 1985, S. 75–108). Zugleich ist bereits Warnings Kon-
zept dazu angetan zu verschleiern, dass die Austauschprinzipien zwischen ‚religiösen Ideen‘ und höf-
ischer Literatur von vorneherein kaum ganz einseitig als ‚Nutzung‘ zu veranschlagen sind, welche ja
eine Absetzbewegung und ein gewisses Bewusstsein für Emanzipation zu implizieren scheint, inso-
fern der gewählte Begriff der ‚Ausbeutung‘ entweder dem Ausgebeuteten oder dem von Warning ver-
anschlagten literarischen Verfahren selbst eine pejorative Dimension verleiht.

126 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



deutigung‘ des Zeichens – gehabt hat, unübersehbar.111 Ihre Argumentation schlägt
immer dann zu Buche, wenn in einem Text eine mit Glanz, Licht oder Klarheit ver-
bundene Figurenattribuierung erscheint. Mit Hahn belegt die Forschung dann in der
Regel, dass die Eigenschaft der clârheit an Figuren ein Verweis auf die Lichtschönheit
Gottes sei, dass das als Emanation der göttlichen Schönheit gedachte Glänzen und
Leuchten, welches ein durchaus gängiges Schönheitsattribut ist, auf den für alle
Schönheit verantwortlichen zeichnenden Schöpfergott verweise und damit – letzthin –
eine Positivierung der so attribuiert Figur darstelle.112 Noch etwa in Armin Schulz‘ ‚Er-
zähltheorie in mediävistischer Perspektive‘ liest man entsprechend: „Figuren, denen
besonders große Adelstugend unterstellt wird, erscheinen von durchscheinender, dia-
phaner Schönheit erfüllt: so, als wäre in ihrem inneren eine Lichtquelle, die durch die
transparente Haut hindurchstrahlt.“113

Ingrid Hahn hat die von ihr entwickelten Ideen wieder aufgegriffen und – vom
Parzival gelöst und weiter verallgemeinert – in einem Beitrag zu einer „Theorie der
Personenerkenntnis“ ausgebaut. Diese Theorie entwickelt sie im Kern als Zeichen-

 Vgl. hierzu Monika Schausten: Vom Fall in die Farbe. Chromophilie in Wolframs von Eschen-
bach ‚Parzival‘. In: PBB 130 (2008), S. 459–482, hier S. 461, die summiert, dass nach dem von Hahn
herstammenden Interpretationsmuster „die Beschreibung des Helden von der seit der Spätantike
dominierenden Lichtphilosophie und ihren Adaptationen in mittelalterlichen theologischen Texten
geleitet ist. Die Vorstellung, dass das Göttliche sich dem Menschen als Licht zeige, stehe Pate für
den im ‚Parzival‘ beschriebenen Körper des Protagonisten, der mit einem alles andere in den Schat-
ten stellenden Glanz ausgezeichnet sei.“
 Bsp. hierfür findet sich bspw. bei Schuler-Lang, Wildes Erzählen, S. 176, Anm. 623. Ebenso
Ackermann, Spannungsfeld, S. 151 f., und dies., Körperinszenierung, S. 441 f., sowie zuvor Andreas
Kraß: Geschriebene Kleider. Höfische Identität als literarisches Spiel. Tübingen 2006 (Bibliotheca
Germanica 50), S. 179 f. – Demgegenüber wird sich zeigen, dass innerweltliches Glänzen – schon
aus der Sicht der Theologie – keine derartig über jeden Zweifel erhabene Eigenschaft ist, wie es bei
Hahn den Anschein hat. Gerade im Hinblick auf den exzessiven Gebrauch von clârheit-Metaphorik
in Hinblick auf die Figur der Helena in Konrads von Würzburg Trojanerkrieg lässt sich gut zeigen,
mit welchen Irritationen Glanz verbunden ist. Vgl. hierzu auch Jan-Dirk Müller: schîn und Ver-
wandtes. Zum Problem der ‚Ästhetisierung‘ in Konrads von Würzburg Trojanerkrieg (Mit einem
Nachwort zu Terminologie-Problemen der Mediävistik). In: Im Wortfeld des Textes. Worthistori-
sche Beiträge zu den Bezeichnungen von Rede und Schrift im Mittelalter. Gerd Dicke, Manfred Eickel-
mann, Burkhard Hasebrink. Berlin/New York 2006 (Trends in Medieval Philology 10), S. 287–307, der
die These vertritt, dass im Glänzen Helenas und im Glanz der Schlachtenschilderung eine rauschhafte
Veruneindeutigung stattfinde (ebd., S. 302), welche schließlich gar dazu führe, dass (ebd., S. 306)
„[d]as Schöne [...] sich in einem gewissen Grade gegenüber dem Guten und Wahren [verselbststän-
digt], ohne deshalb (was ja stets eine Alternative christlicher Ästhetik war) als ‚luziferisch‘ abge-
wertet zu werden. Die Eindeutigkeit binärer Ordnungen bekommt einen Riss.“ Die Idee, dass das im
Weltlichen verortete Schöne von einem seltsam indifferenten, adiaphoren Charakter sei, wird im Fol-
genden weiter zu diskutieren sein; vgl. hierzu Kap. V.1.
 Armin Schulz: Erzähltheorie in mediävistischer Perspektive. Hrsg. von Manuel Braun, Alexan-
dra Dunkel, Jan-Dirk Müller. Berlin 2012, S. 79.

III.1 Gräzismus: Die sogenannte ‚Kalokagathie‘ 127



theorie unter Zuhilfenahme von Terminologien Augustins,114 obgleich Hahn selbst
einschränkt, dass zwar die „zentrale Rolle der Ausdruckszeichen Gestalt, Kleid und
Gebärde für die Personendarstellung und Personenerkenntnis in mittelhochdeut-
scher Dichtung hinreichend bekannt“115 sei, dass man indessen „über den Reflexi-
onsstand, auf dem die Autoren sich selbst befinden“,116 nichts wisse, ja, dass man
nicht sicher sein könne, „[o]b irgend etwas an den hier zu besprechenden Belegen
zum Thema Personenerkenntnis auf die Theorie Augustins oder seiner Nachfol-
ger“117 zurückgehe.

Direkt den ersten – kurzen – Abschnitt ihres Beitrages nennt Hahn jedoch „Äu-
ßere Gestalt. Schönheit“, womit sie die Zeichenhaftigkeit des Leibes zunächst auf
eine bestimmte Art von Körperzeichen verengt – Affekte und eloquentia corporis wer-
den ausgeblendet118 – und das Körperzeichen zudem zugleich signalhaft auf einen
Pol einer Dichotomie festlegt, indem sie ‚Schönheit‘ gegenüber der Möglichkeit der
‚Hässlichkeit‘ offenbar den Vorrang einräumt. Diese Schönheit nennt sie umstandslos
„[d]as hervorragende Kennzeichen des höfischen Menschen“, welches „als Spiegel
innerer Vollkommenheit längst erkannt“ sei.119 Sie fasst dies als Zeichenrelation auf,
in der eine „Körpergestalt“ mit „ihren variablen Eigenschaften eine durch Konven-

 Vgl. Hahn, Personenerkenntnis, S. 396–400.
 Ebd., S. 399.
 Ebd.
 Ebd., S. 400.
 Diese behandelt Philipowski, Gestalt des Unsichtbaren.
 Hahn, Personenerkenntnis, S. 401. – Hahn verweist hierbei auf die alten Arbeiten von Brink-
mann (Brinkmann, Schönheitsauffassung), und die oben bereits zitierte Arbeit von Anna Köhn
(Köhn, Das weibliche Schönheitsideal), sowie ihren eigenen Aufsatz (Hahn, Parzivals Schönheit). –
Der Beitrag von Brinkmann ist dabei ein dezidiert ästhetischer, dem es um die Bestimmung von
Kunstschönheit geht, welche er nur mühsam auf Literatur als Kunst zurückführen kann. Die Einschät-
zung, zu der Brinkmann kommt, ist entsprechend pauschal und ein Bewusstsein hierfür legen seine
eigenen Formulierungen nahe, ebd., S. 250: „In den Wandlungen der Schönheitsauffassung, wie sie
kurz dargelegt wurden, spiegeln sich epochale Wandlungen im Wesen des Dichterischen in großen
Zügen wider.“ Bei Brinkmann ist in aller Verknappung eine Kunsttheorie der Lichtschönheit Gottes ent-
wickelt, welche offenbar Einfluss auf Hahn gehabt hat: „Das Mittelalter tritt in der Kunsttheorie das
antike Erbe an. Mit Hilfe neuplatonischer Gedanken wird eine metaphysische Schönheitslehre begrün-
det. Der Künstler gestaltet nach präexistenten Ideen, die ihr Urbild in Gott haben. Die Idee, nach der
der Künstler gestaltet, die er in die Materie projiziert, darf natürlich nicht psychologisch verstanden
werden. Die Schönheit der Dinge besteht in der Form, in der sich göttlich Idee substanzialisiert. Abso-
lute Schönheit ist in Gott. Ihre metaphysische Herkunft wird durch das Lichtsymbol verdeutlicht.“ Al-
lerdings muss konzediert werden, dass Brinkmann eine direkte, praktische Übertragbarkeit seiner
Ästhetik auf Kunstproduktion oder auch nur eine ‚ästhtetische Weltwahrnehmung‘ einzuschränken
scheint, wenn er den Satz folgen lässt: „So ist Schönheit ganz von Gott, von der Idee her gesehen, ihr
Verhältnis zum sinnlich Gegebenen bleibt außerhalb des Gesichtskreises.“ Hier scheint er doch anzu-
deuten, dass – theologisch entwickelte – Aussagen zur Schönheit sich gerade vom Diesseits der Kreatur
absetzen, dass ein direktes Verhältnis zwischen Kreatur und Kreator über ein verbindendes Zeichen
‚Schönheit‘ nicht – zumindest nicht universell oder notwendig – gedacht wird.

128 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



tion gegründete, also gesetzte Bedeutung“120 zugewiesen bekommt, wobei sie dem
„Merkmal Schönheit“ die „Bedeutung Tugend“, dem „Merkmal ‚hässlich‘ die Bedeu-
tung ‚unhöfisch, böse‘“121 beilegt. Dies bringt sie mit dem Augustinischen Konzept
der signa translata in Kontakt.122

So unzweifelhaft diese Zuordnung des Schönen zum Tugendhaften und des
Hässlichen zum Unhöfischen hier einerseits zunächst erscheint, so stellt sie doch
andererseits für Hahn keine notwendige Relation dar, in der Schönheit zweifellos
auf Tugend schließen lässt:

Die Dichtung interessiert, ob und wann eine solche Koinzidenz von Außen und Innen vorliegt,
in dem Sinn, daß etwa die Schönheit wirklich auf Tugend beruht, also signum und nicht nur
res ist. Der höfische Mensch ist nicht eo ipso schön und gut. Schönheit muss sich prüfen las-
sen auf ihre Substanz, die innere ethische Entsprechung, ohne die sie nichts wert ist[.]123

Nichtsdestoweniger bleibt die basale Zuordnung von Schönheit und Tugend erhalten,
auf welche die höfische Literatur nach Hahn abzielt. Wenngleich hier die Möglichkeit
von Schönheit ohne Tugend eröffnet wird, so wird diese doch nicht weiter themati-
siert oder gar systematisch differenziert. Nimmt man die Formulierung Hahns, dass
„Schönheit auf Tugend beruht“, dass also mithin Tugend Schönheit überhaupt erst
begründe, beim Wort, so müsste sie zu der Frage führen, welcher Natur diese Tugend
ist – was umfasst sie inhaltlich? – und wie der von Hahn implizierte Akt der Hervor-
bringung von Schönheit durch Tugend zu denken ist – ist diese Tugend selbst dasje-
nige, was den „höfischen Menschen“ (Hahn) schön sein lässt, und kann insofern
potentiell den Leib auch kontrastieren oder wird sie im Rahmen einer ‚höfischen Fik-
tion‘ als ein Einfluss auf die Verfasstheit des Leibes gedacht, welcher sich durch Tu-
gend tatsächlich verschönt?124 Es sei dahingestellt, ob diese – wiederum in der
Knappheit der Formulierung bei Hahn eher implizierten – Fragen überhaupt einer
Beantwortung bedürfen. Festzuhalten bleibt, dass Hahn eine intakte Zeichenrelation
(schön – tugendhaft) als Matrix ansetzt, von welcher sie die entgegengesetzten
Fälle – sie zitiert den Welschen Gast Thomasîns von Zerklaere: unschönes Äußeres

 Hahn, Personenerkenntnis, S. 401 f.
 Ebd., S. 402.
 Ebd., Anm. 28.
 Ebd., S. 402.
 Anette Gerok-Reiter, Körper – Zeichen, S. 429, entwickelt diesen Ansatz weiter, wenn sie resü-
miert: „Die dichotomische Spannung von Außen und Innen, sêle und lîp ist somit für die Körperinsze-
nierungen zumindest der Protagonisten konstitutiv. Diese Dichotomie bleibt konstitutiv auch dann,
wenn Inneres und Äußeres in extremer Engführung ineinander überzugehen scheinen. Grund hierfür
ist das Repräsentationsverhältnis, das die Korrelation der Adaequatio weiter differenziert, zugleich
hierarchisiert: Das Äußere repräsentiert das Innere, nicht umgekehrt. Diese Repräsentationsfunktion
kann sich jedoch nur über ein Mindestmaß an dichotomischem Abstand realisieren.“

III.1 Gräzismus: Die sogenannte ‚Kalokagathie‘ 129



trifft auf schönes Inneres125 – letztlich nur als Ausnahme abhebt. Auch für die Dar-
stellung von Kleidung gilt bei Hahn: „Am häufigsten dargestellt ist das reiche hö-
fische Kleid als sichtbares äußeres Zeichen des im schönen Körper erscheinenden
Wesens des adeligen Menschen“.126 Und weiter: „Fast immer dokumentiert sich
Adel in der Korrespondenz von Tugend und Schönheit, die im Gewand ihre volle
äußere Gültigkeit erlangt.“127 Im umgekehrten Fall, dass die Kleidung schlecht,
die Figur aber trotz schlechter Kleidung adelig ist, den Hahn als „spielerische Be-
tonung“128 desselben Musters versteht, stabilisiert sich wiederum – auch in der
Belegsammlung durch Hahn – die Wahrheitsfähigkeit des Körperzeichens, in wel-
chem die unter der schlechten Kleidung kontrastiv durchscheinende körperliche
Schönheit innere ‚Schönheit‘ (Adel/Tugend) verbürgt. Die hierfür eingeführte Re-
ferenz auf das Hohelied, welche Hahn selbst schlagwortartig als das „Nigra-
Formosa-Modell“ beziehungsweise den „Nigra-Formosa-Typ“129 bezeichnet, ist in
der Forschung selbst zu einem stehenden Topos geworden.130

Hahn, welche die dichotomische Anordnung der Begriffe erkennt, versucht sich
schließlich in einer abstrahierenden Systematisierung, indem sie „beide Seiten die-
ser Beziehung nach ihrer malum/bonum-Komponente mit (–) oder (+)“131 versieht
und vier Typen abstrahiert: „Dann gäbe es eine (++)-Beziehung (Schönheit ent-
spricht Tugend), eine (+–)-Beziehung (Heuchelei, Betrüger, falscher Freund), den
Nigra-Formosa-Typ mit (–+) oder auch eine (– –)-Beziehung.“132

Es bleiben anhand dieser Einteilung einige Punkte anzumerken. Zunächst
muss festgestellt werden, dass Hahn in der Erklärung ihres (++)-Typs – „Schön-
heit entspricht Tugend“ – umstandslos Kategorien in eins fallen lässt, welche sie
zuvor getrennt besprochen hat, wenn sie das, was sie zunächst allgemein als „innere
Vollkommenheit“ benannt hat, nun auf Tugend festlegt und damit andere mögliche

 Hahn, Personenerkenntnis, S. 403, zitiert unter anderem Vv. 949 f.: ich næme ein guot niht
schœne wîp | vür einn schœnen unvertigen lîp nach der Ausgabe von Heinrich Rückert: Der wälsche
Gast des Thomasin von Zirclaria. Quedlinburg 1852.
 Hahn, Personenerkenntnis, S. 404.
 Ebd.
 Ebd., S. 405.
 Vgl. ebd., S. 407 f.
 Hahn begründet ihn ebd., S. 405, wie folgt: „Häufig begegnet das Motiv dagegen in der Figur des
dürftig gekleideten Edlen, die als Typ ebenso wie die nach außen unscheinbare innere Tugendschön-
heit auf Cant I,4 (Nigra sum, sed formosa) zurückgehen dürfte.“ – In der Forschung findet sich der
Hahn’sche Nigra-Formosa-Topos bspw. bei Gerok-Reiter, Körper – Zeichen, S. 416, Anm. 45, oder bei
Michaela Schmitz: Der Schluss des Parzival Wolframs von Eschenbach. Kommentar zum 16. Buch. Ber-
lin 2012, S. 65, inkl. Anm. 60, sowie bei Christoph Schanze: Lacht Hartmann? Überlegungen zu einer
ironischen Äußerung des Erzählers (Erec, V. 366–395). In: Ironie, Polemik und Provokation. Hrsg. von
Cora Dietl, Christoph Schanze, Friedrich Wolfzettel. Berlin et al. 2014, S. 51–72, S. 67. – Vgl. hierzu im
Folgenden die Diskussion zu Enites Schönheit, Kap. III.3.2.2, S. 197–251.
 Hahn, Personenerkenntnis, S. 425.
 Ebd.

130 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Dimensionen ‚innerer Vollkommenheit‘, andere Signifikate des Signifikanten ‚Schön-
heit‘, wie Adel, stillschweigend subsummiert und gleichsetzt. Es muss im Folgenden
gefragt werden, ob diese stillschweigende, über Homologisierung erzeugte Überblen-
dung der Signifikate tatsächlich trägt, oder ob nicht doch unter der Oberfläche eine
nicht zu unterschätzende Differenz zwischen ‚Tugend‘ und ‚Adel‘ als möglicher Kon-
kretion von ‚Gutheit‘ besteht, die in der Analyse allzu leicht verwischt.

Sicherlich gibt es hier Tendenzen, beide Kategorien kurzzuschließen; nichts-
destoweniger ist Adel wiederum eine Kategorie, die mehrschichtig konzeptionali-
sierbar ist, nämlich im Spannungsfeld zwischen Geburts- und Tugendadel, die
wiederum idealerweise, aber nicht notwendig, zusammenfallen.133

Des Weiteren ist zu fragen, ob die in (wiederum suggestiv dichotome) Zeichen ver-
kürzte Zuordnung „(++)“ tatsächlich in sich so einfach ist, wie sie auf den ersten Blick
erscheint. Die Frage ist, ob das erste „(+)“, das in dieser Gleichung den tatsächlich
schönen Körper markiert, tatsächlich bereits per se ein Positivum ist, oder ob nicht –
schon in Hahns eigenen Ausführungen – in Rechnung gestellt werden müsste, dass
bereits der als schön markierte Körper (+Körperschönheit) eo ipso Anteile trägt, welche
mehrwertig (±) sind. Hahns Abstrahierung fortzuspinnen verdeutlicht, dass sich je
nach Signifikat des Signifikanten ‚Schönheit‘ das Verhältnis zu weiteren möglichen
Dichotomien und ihren jeweiligen Homologen verändert.134 Schließlich erscheint es
auch hier – anders als es Hahn auffasst – notwendig, die Kategorie ‚Schönheit‘ mit
der konditionalen Dimension des ‚insofern‘ – das inquantum bei Ulrich Engelbert von
Straßburg135 – zu denken. Dies würde auch dem von Hahn selbst festgestellten Aspekt
Rechnung tragen, dass Schönheit stets an ein „Subjekt des Erkennens“ geknüpft
bleibt, welches das Zeichen lesen oder nicht lesen, richtig oder falsch lesen und über-
haupt auf verschiedene Zeichenrelationen stoßen kann:

Jedoch braucht nicht einmal Täuschung im Spiel zu sein. In allen Bereichen (Gestalt, Kleid, Ge-
bärde) können die signa mißdeutet werden [...]. Der Nigra-Formosa-Typ, bei dem die äußere
Hülle den edlen Kern nicht anzeigt, sondern verdeckt [...], oder die Schönheit, deren Zeichen-
wert fraglich ist, dies und andere systematisierbare Implikationen heben die grundsätzlich be-
hauptete Analogia exterioris et interioris nahezu wieder auf.136

 Vgl. hierzu wiederum Schnell, Curialitas und dissimulatio, S. 131–133. – Vgl. zudem Karl Heinz
Brock: Adel, Tugend und Geblüt. Thesen und Beobachtungen zur Vorstellung des Tugendadels in
der deutschen Literatur des 12. und 13. Jahrhunderts. In: PBB 100 (1978), S. 423–457.
 Hahn, Personenerkenntnis, S. 404, die – wie oben bereits zitiert – schreibt: „Fast immer
dokumentiert sich Adel in der Korrespondenz von Tugend und Schönheit, die im Gewand ihre
volle äußere Gültigkeit erlangt“, fasst die Gleichung also implizit selbst als dreigliedrig:
(+Körperschönheit + Tugend(-schönheit) = + Adel). Es stellt sich die Frage, ob diese Zuordnung nicht zu ein-
fach ist.
 Vgl. hierzu Kap. II.2.2.2, S. 81–95.
 Hahn, Personenerkenntnis, S. 432.

III.1 Gräzismus: Die sogenannte ‚Kalokagathie‘ 131



Die „dialektische Spannung auf Seiten des Gegenstandes, des menschlichen We-
sens“,137 welche Hahn zum Schluss hin festhält, scheint indessen nicht das zu sein,
was von ihrem Aufsatz und seinen zu Beginn sehr absoluten Formulierungen und
Setzungen am stärksten nachgewirkt hat.

In jüngerer Zeit hat Katharina Philipowski in ihrer Habilitationsschrift zur Ge-
stalt des Unsichtbaren das Verhältnis von ‚Innen‘ und ‚Außen‘ behandelt, ohne
hierbei Schönheit ins Zentrum zu rücken, wodurch ihre Analysen ganz wesentlich
von den gewissermaßen ‚toxischen‘ Vorannahmen entlastet sind, die hier im Zent-
rum der Betrachtungen stehen.138 Hier wird deutlich, dass die Einschätzung des
Körpers als Zeichen gegenwärtig nicht zuletzt auch an eine Debatte geknüpft ist,
welche einen „Konsens darüber gebildet [hat], dass Körperlichkeit, Sichtbarkeit
und Materialität Merkmale der spezifischen Poetik mittelalterlicher höfischer Litera-
tur“ seien.139 Da Teile dieser Präsenzdebatte nicht semiotisch verlaufen seien – so
beispielsweise bei Horst Wenzel und Christina Lechtermann140 – müsse konzediert
werden, dass diese „niemals zu einer genuin literaturwissenschaftlichen [Debatte]
geworden [sei], denn sie hat nicht nach den Differenzen zwischen körperlicher und
sprachlicher oder zeichenhafter Präsenz (beziehungsweise zwischen physischen
und literarischen Körpern) gefragt“.141

Wenn Philipowski im Folgenden – mit Bezug auf Karina Kellermann142 – kon-
statiert: „Der Körper, von dem in der Präsenzdebatte behauptet wird, er sei sichtbar
und erzeuge Nähe, Gegenwart und Sinnlichkeit, ist also immer ein diskursiv hervor-
gebrachter“,143 so leitet sie daraus die Forderung ab, das Sprachzeichen als solches
gegenüber der vermeintlichen Realpräsenz des Körpers zu akzentuieren und in sei-
ner Zeichenhaftigkeit, das heißt auf seiner „Vermittlungsebene“ zu begreifen:

Während die Körper- oder Präsenzkultur des Mittelalters zwar allein im Medium der Schrift
greifbar wird, aber als (kultur)historisches Phänomen jenseits der Quellen, die sie bezeugen

 Ebd., S. 444.
 Vgl. Philipowski, Gestalt des Unsichtbaren.
 Ebd., S. 1.
 Vgl. ebd., S. 6. – Vgl. die bei Philipwoski zitierten Beiträge von Horst Wenzel – nämlich ders.:
Partizipation und Mimesis. Die Lesbarkeit des Körpers am Hof und in der höfischen Literatur. In: Mate-
rialität der Kommunikation. Hrsg. von Hans Ulrich Gumbrecht, Karl Ludwig Pfeiffer. Frankfurt a.M.
1988 (stw 750), S. 178–202; ders.: Repräsentation und schöner Schein am Hof und in der höfischen Lite-
ratur. In: Höfische Repräsentation. Das Zeremoniell und die Zeichen. Hrsg. von Hedda Ragotzky, Horst
Wenzel. Tübingen 1990, S. 171–208; ders.: Hören und Sehen, Schrift und Bild. Kultur und Gedächtnis
im Mittelalter, München 1995) – sowie Christina Lechtermann: Berührt werden. Narrative Strategien der
Präsenz in der höfischen Literatur um 1200. Berlin 2005 (Philologische Studien und Quellen 191).
 Philipowski, Gestalt des Unsichtbaren, S. 7.
 Karina Kellermann: Der Körper. Realpräsenz und symbolische Ordnung. Eine Einleitung. In:
Der Körper. Realpräsenz und symbolische Ordnung. Hrsg. von Karina Kellermann. Berlin 2003 (Das
Mittelalter 8), S. 3–8.
 Philipowski, Gestalt des Unsichtbaren, S. 7.

132 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



und unabhängig von ihnen, Existenz beanspruchen kann, sind der Körper einer literarischen
Figur oder ein literarischer Präsenzeffekt nicht nur schriftlich überliefert, sondern sie sind
Sprache und eben nicht Körper.144

Implizit zeigt sich hier deutlich, warum die Diskussion des Körpers als Zeichen zu-
letzt Hand in Hand gegangen ist mit einer breiten, an die Schönheit literarischer Kör-
per geknüpften Diskussion um die descriptio als Visualisierungsstrategie.145 Um das
an Präsenz gekoppelte Körperzeichen für Literatur behaupten zu können, muss die
‚Darstellung‘ literarischer Körper selbst als Präsenzeffekt begriffen werden,146 wie es
auch Philipowski tut, wenn sie sagt, die sprachlich verfassten (Nicht-)Körper könnten
„ihren Rezipienten Präsenzerfahrungen bereiten, besitzen aber ihrerseits keine mate-
rielle Präsenz.“147

Bei diesem ‚Sichtbarkeitspostulat‘ verbleibt nun auch Philipowski, wenn sie das
Erkenntnisinteresse ihrer Arbeit148 in der Frage danach ausformuliert, „wie [...] die
Erzählung Anschaulichkeit und Körperlichkeit dessen, was nicht nur ungegenständ-
lich ist, sondern prinzipiell keinen Körper haben kann“, erzeuge.149 Der Körper wird
ihr dabei zu einem Zeichen für das der Sichtbarkeit und Körperlichkeit prinzipiell ent-
zogene ‚Innere‘, mithin die ‚anima‘ beziehungsweise ‚Seele‘ oder ihre volkssprachli-
chen Substitute (muot, sin, geist und herze),150 insofern die Darstellung jedes Inneren
nur in dem Maße stattfinden könne, wie es eine Veräußerlichung erfahre:

 Ebd., S. 8.
 Zu dieser Debatte und zur Differenzierung des Begriff der descriptio vgl. im Folgenden hier
Kap. IV.1.1, S. 284–296 (bes. Anm. 63, 66 u. 79), sowie Kap. IV.1.3, S. 326–337.
 Entsprechend rückt die Präsenz des Körpers auch bei Annette Gerok-Reiter, Körper – Zeichen,
S. 405–430, in den Fokus des Frageinteresses.
 Philipowski, Gestalt des Unsichtbaren, S. 8.
 Vgl. ebd., S. 14–19, das Unterkapitel „Erkenntnisinteresse“.
 Ebd., S. 15. –Mit der Frage: „Wie läßt sich im Horizont des höfischen Sichtbarkeitspostulats darstel-
len, was sich prima facie der Sichtbarkeit entzieht, unanschaulich oder – wie das Innere – unanschaubar
ist?“, die Philipowski mit Müller, Höfische Kompromisse, S. 318, stellt, lässt sich indessen der hier im Fol-
genden vorgestellte Befund kontrastieren, dass die zeitgenössische Poetria nova Galfreds von Vinsauf die
Technik des ‚Vor-Augen-Stellens‘ (angelehnt an die Rhetorica ad Herennium) gerade und ausschließlich
anhand eines der Sichtbarkeit für den Menschen entzogenen Gegenstandes durchspielt, nämlich an-
hand des Engelsturzes zu Anbeginn der Schöpfung; vgl. hierzu im Folgenden Kap. IV.1.3, S. 326–337.
 Vgl. dazu Philipowski, Gestalt des Unsichtbaren, S. 35–67, Kap. 1 „Das göttliche Innere: anima/
Seele“. Für die volkssprachliche Literatur jedoch modifiziert Philipowski, ebd., S. 369, dieses Frageinte-
resse, wie sie im Resümee zusammenfasst: „In einem ersten Schritt wurde festgestellt, dass die Literatur
sich dabei – ungeachtet seiner Prominenz in der zeitgenössischen Philosophie und Theologie – nicht
des Konzeptes einer gottgeschaffenen, unsterblichen und unstofflichen Seele bedient. Es sind demge-
genüber vor allem fünf Muster, in denen das Innere literarisch verarbeitet wird, nämlich die Bezeich-
nung durch die weitgehend unspezifischen Begriffe muot, sin oder geist, das (körperliche!) herze,
Allegorie und Metapher sowie die abstrakte Dichotomie von ‚Innen‘ und ‚Außen‘ und die Emotionsdar-
stellung.“ Es zeigt sich hier, dass Kategorien wie Tugend oder Gutheit und ihre Verbindung zu körperli-
cher Schönheit aufgrund der gefundenen Kategorien nur bedingt in den Blick rücken können.

III.1 Gräzismus: Die sogenannte ‚Kalokagathie‘ 133



[J]edes Innere [kann] nur in dem Maße in den Blick geraten [...], in dem es zum Außen wird
und [...] als notwendige Folge daraus [können] Innen und Außen ebensowenig gegeneinander
ausgespielt werden [...] wie Gegenwärtigkeit und Zeichenhaftigkeit, weil das eine immer nur
mit dem anderen oder durch das andere erfahrbar wird.151

So sehr Philipowski ihre Perspektive auch über die Präsenzdebatte entwickelt und das
Verhältnis des von ihr als ‚präsent‘ gedachten Körpers zum ‚Unpräsenten‘ (hier: der
Seele) sich mit derselben reibt, so sehr ist das Verhältnis von Innen und Außen, die
Zeichenfunktion des Körpers doch an eine – wie oben bereits angedeutete – ältere,
‚präsenzfreie‘ Forschungsströmung gekoppelt, welche – von gewissen Postulaten der
Ästhetik (Eco) ausgehend – einen durchaus semiotisch zu nennenden Zugriff auf litera-
rische Körper entwickelt hat.152 Obgleich Philipowski ganz wesentlich auch nach den
Brüchen in der Beziehung zwischen ‚Innen‘ und ‚Außen‘ fragt, basiert ihre Arbeit im
Ganzen doch gerade dezidiert auf der Inbezugsetzung der Oberfläche und der Tiefe.

Es lassen sich also verschiedene Perspektiven der Forschung auf körperliche
Schönheit resümieren: Es zeigt sich, dass die Beziehung des schönen Körpers zu einem
variablen Anderen, welches mit einem – qua Äquivalenz erzeugten, dann jedoch
metaphorisch oder ontologisch übertragenen – ‚inneren‘ Schönen korrespondiert,
verschiedene Formen annehmen kann. Diese Beziehung kann als konventionali-
sierte, ethisch-körperliche Koinzidenz (‚Kalokagathie‘) gedacht werden, sie kann in
eine Wahrheitsbeziehung eintreten und als Zeichen formatiert sein oder – im Rahmen
der Präsenzdebatte – zur unmittelbaren, selbstidentischen Gegenwärtigkeit eines of-
fenliegenden Verborgenen werden. Auch das ‚innere Schöne‘ jedoch kann verschie-
dene Werte annehmen. Dieses ‚Innere‘, ‚Bezeichnete‘, ‚Präsente‘ kann die Form der
Tugend, des Adels, in einigen Fällen auch des Guten schlechthin annehmen.

Im Folgenden soll auch argumentiert werden, dass in diesen Konzepten positi-
vierende Vorannahmen einer älteren, mit der ‚höfischen Liebe‘ befassten Forschung
zur Rolle der Minnedame perpetuiert werden, welche nicht zuletzt durch die einge-
führten theoretischen Modelle eine erweiterte Legitimation erhalten haben.153 Es soll
im Folgenden zunächst gezeigt werden, dass das im Sinne eines Zeichenprinzips ver-
standene (germanistisch-mediävistische) ‚Kalokagathie‘-Prinzip sich in seiner mus-

 Ebd., S. 17.
 Wiewohl Philipowski die Außen-Innen-Relation stark differenziert, so sagt sie doch gerade
zum schönen „höfischen Körper“, dass dieser ein unhintergehbares Zeichen für sein Inneres sei
und dass seine Schönheit – am Beispiel von Chrétiens Enide – Adel signifiziere. Was sie in ihrem
Unterkapitel „Die Lesbarkeit höfischer Körper“ (ebd., S. 292–308) weiterhin als vom Körper abge-
bildetes Inneres thematisiert, ist indessen auf einer völlig anderen Ebene gelagert, insofern sie
hauptsächlich solche Stellen diskutiert, welche die Ablesbarkeit von Affekten am Körper zum Ge-
genstand haben.
 So etwa in der Bewertung der Enite-Figur durch die einflussreichen Aufsätze zu Epik und Sang
von Hugo Kuhn, der auf eine Überhöhung der ‚Minnedame‘ als summum bonum abzielt. Vgl. Hugo
Kuhn: Erec; ders., Aspekte des dreizehnten Jahrhunderts, S. 20, sowie ders., Wolframs Frauenlob,
S. 200–210. Vgl. auch hier im Folgenden die Diskussion in Kap. III.3.2.2, bes. Kap. III.3.2.2.2.

134 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



tergültigen Form gerade nicht im Rahmen der säkularen, höfischen Literatur um 1200
realisiert, sondern in zeitlicher und sozialhistorischer Distanz. Es ist dabei zu beob-
achten, dass die – von Gerok-Reiter ins Spiel gebrachte – Nachfolge Chrétiens und
Hartmanns im 14. und 15. Jahrhundert nicht einfach deren konsequente Fortführung
ist; es finden vielmehr signifikante Transformationen statt, die zwar auf die Zeit um
1200 zurückzugehen scheinen, mit dieser aber nicht einmal mehr die Oberfläche ge-
meinsam haben. Zudem wird ersichtlich, dass auch das, was häufig als die ‚höfische
Literatur‘ bezeichnet wird, von demjenigen durchdrungen ist, was gemeinhin diffe-
rentiell als ‚geistlich‘ bezeichnet wird. Es erscheint wenig sinnvoll, diese Elemente zu
isolieren und als geistliche Residuen in sonst laikalen Texten zu werten.

III.2 Die Beziehung des Körpers zu den Wahrheitsspielen

Die ‚Kalokagathie‘, in ihrer historisch nicht zu stützenden common sense-Auffassung
als Zusammenstimmung des schönen Körpers mit der Tugend, ist – so ist argumentiert
worden und soll im Folgenden demonstriert werden – mehr eine neuzeitliche denn
eine vormoderne Denkfigur. Zwar kann vielfach gezeigt werden, dass der Preis körper-
licher Schönheit und der Preis innerer Tugenden (oder ‚Gutheiten‘) in vormodernen
Texten immer wieder koinzidieren,154 es soll jedoch argumentiert werden, dass dieser
Zusammenfall keineswegs ein so notwendiger ist, wie es das sogenannte ‚Kaloka-
gathie-Prinzip‘ begründet, sondern vielmehr das unwahrscheinliche und gerade
deswegen immer wieder erzählte glückliche Koinzidieren einander widerstreben-
der, zumindest jedoch einander fremder Kategorien darstellt. Um dies darzustel-
len, soll anhand zweier exemplarischer Analysen rückwärts geschritten werden.
Ausgehend von der Physiognomik und Pathognomik Johann Caspar Lavaters, an
welcher beispielhaft gezeigt werden kann, wie konkurrierende epistemische For-
mationen einer epistemischen Schwelle die aufwändige Verbindung von ‚Außen‘
und ‚Innen‘ des Körpers zu stiften vermögen (Kap. III.2.1), werden zunächst meh-
rere Fassungen der Erzählung von den ungleichen Kindern Evas behandelt, wel-
che – mit ihrer Aufnahme in die Grimmschen Kinder- und Hausmärchen – als
prototypisch verabsolutiertes Moment einer ‚romantisch‘-philologischen Mittelal-
ter-Imagination gelesen werden kann (Kap. III.2.2). Dem wird in einem dritten
Schritt mit verschiedenen Genesis-Retexten (Kap. III.3.1), mit Texten des Strickers
und dem Welschen Gast Thomasîns von Zerklaere (Kap. III.3.2.1) sowie Hartmanns
von Aue Erec (Kap. III.3.2.2) eine Analyse entgegengestellt, die an konkreten Bei-

 Das folgende Kap. IV, S. 273–450, wird zu zeigen versuchen, dass etwa die einflussreiche Auf-
fassung, die Edmond Faral: Les arts poétiques du XIIe et du XIIIe siècle. Recherches et Documents
sur la Technique littéraire du Moyen Age. Paris 1924, S. 80, in Hinblick auf die descriptio (weibli-
cher) Schönheit formuliert hat („Un portrait complet comprend deux parties et traite successive-
ment du physique et du moral.”), in ihrer Absolutheit und Eindeutigkeit nicht zu halten ist.

III.2 Die Beziehung des Körpers zu den Wahrheitsspielen 135



spielen untersucht, inwiefern das in der germanistisch-mediävistischen Forschung
zirkulierende, sogenannte ‚Kalokagathie-Prinzip‘ selbst dort nicht in Anschlag gebracht
werden muss, wo tatsächlich die Forderung ‚innerer‘ Werte mit einer Diskussion der
äußerlichen schœne des Körpers in Kontakt gebracht wird. Es kann gezeigt werden,
dass dieser diskursive Kontakt des schönen Körpers mit der Tugend oftmals die Gestalt
des ethischen Problems annimmt, welches der Selbstsorge und -erkenntnis des ethi-
schen Subjektes im Sinne Foucaults155 gestellt wird. Hier kommt es schließlich zu einer
Wiedereinführung des Begriffs ‚kalokagathía‘, welcher indessen in Hinblick auf seinen
klassischen Bedeutungsumfang (Xenophon, Aristoteles) geschehen kann, der sich von
dem common sense-Begriff der germanistisch-mediävistischen Forschung, wie sie oben
dargestellt worden ist, wesentlich unterscheidet, der aber gleichwohl schon dort mit
der Schönheit des Körpers in Verbindung gebracht wird (Kap. III.4).

III.2.1 Einschreibung aus dem Inneren: Lavater, Gedihte von der physonomie,
Wernher der Schweizer: Marienleben

„Nein, lieber Agathon“, sagte Sokrates, „der Wahrheit kannst du nicht widersprechen; dem Sok-
rates zu widersprechen böte gar keine Schwierigkeit. (...)“ (Platon: Symposion)

Der Körper und die Moral werden in letzter Konsequenz erst in der Ästhetik des
18. Jahrhunderts in ein Verhältnis der Wahrheit gesetzt, welches auch auf physio-
gnomische Theoriebildung wirkt.156 In Johann Caspar Lavaters so berüchtigten wie

 Techniken der Selbstsorge verstehe ich hier im Sinne der von Foucault entwickelten Idee einer
‚Ethik des Selbst‘; vgl. dazu überblicksartig Ruoff, Foucault-Lexikon, S. 130–132. Foucault hat
‚Ethik des Selbst‘ allerdings nicht in Hinblick auf das Mittelalter entwickelt.
 Ähnlich stellt bereits Karl Pestalozzi: ‚Von der Harmonie der moralischen und körperlichen
Schönheit.‘ Lavater und die schöne Gräfin Branconi. In: Ethik und Ästhetik. Werke und Werte in der
Literatur vom 18. bis zum 20. Jahrhundert. Festschrift für Wolfgang Wittkowski zum 70. Geburtstag.
Hrsg. von Richard Fisher. Frankfurt a. M. 1995 (Forschungen zur Literatur- und Kulturgeschichte 52),
S. 31–42, hier S. 31, mit Bezug zum Kalokagathie-Begriff fest: „Daß das Schöne und das Gute eins
seien, war eine griechische Grundanschauung, die Xenophon im ausgehenden 5. Jahrhundert auf
den Begriff der Kalokagathia gebracht hatte, der seither in der Ethik-Diskussion [...] eine wichtige
Rolle spielte. Im 18. Jahrhundert hatte Shaftesbury diese Diskussion neu belebt, Wieland, Lessing
und Herder hatten sie aufgegriffen. Die im Ideal der Kalokagathia liegende Spannung wurde jedoch
dadurch abgeschwächt, daß man, zum Beispiel in der Vorstellung der ‚schönen Seele‘, Schönheit
nurmehr innerlich verstand. Gleichzeitig wurde es andererseits zum Grundsatz der von Winckelmann
angeregten klassizistischen Ästhetik und bildenden Kunst, die Guten schön und die Lasterhaften
häßlich darzustellen.“ Vera Bachmann: Stille Wasser – tiefe Texte? Zur Ästhetik der Oberfläche in der
Literatur des 19. Jahrhunderts. Bielefeld 2013, S. 63, formuliert: „Das Problem, als dessen Lösung die
Physiognomik auftritt, wird, wenn auch sicher nicht von ihr erschaffen, so doch jedenfalls durch sie
in aller Schärfe herausgestellt und prozessiert.“ – Im Zusammenhang mit dem Kalokagathie-Begriff
diskutiert auch Claudia Kestenholz: Oberflächen. Physiognomisch-pathognomische Überlegungen
zur Sichtbarkeit im Schönen bei Johann Joachim Winckelmann. In: Physiognomie und Pathognomie.

136 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



berühmten Physiognomischen Fragmenten (um 1775) findet sich dieses Wahrheits-
verhältnis, insofern in dem Fragment Von der Harmonie der moralischen und der
körperlichen Schönheit Zeichen und Bezeichnetes in einer ontologisierenden Tauto-
logie zusammenfallen:157

Es fragt sich: ‚Ist eine sichtbare, erweisliche Harmonie und Zusammenstimmung der morali-
schen und körperlichen Schönheit? Eine Harmonie zwischen moralischer und körperlicher
Häßlichkeit? und eine wesentliche Disharmonie zwischen moralischer Schönheit und körperli-
cher Häßlichkeit; zwischen moralischer Häßlichkeit und körperlicher Schönheit?‘

Von Millionen Stimmen der Natur wird diese Frage laut bejahet; wie könnt‘ ich sie
verneinen?158

Auffällig ist, dass hier von vorneherein nicht Körper und Ethik kontrastiert werden,
sondern dass – umgekehrt – ein ontologisch beziehungsweise metaphysisch zu
nennender Schönheitsbegriff vorausgesetzt wird,159 welcher sich danach differen-
ziert, ob er sich in der Moral oder im Körper ausformt. Körper und Tugend werden
hier insofern in ein Tautologieverhältnis gebracht, als sie Anteil an der einen
Schönheit schlechthin haben, welche freilich selbstidentisch ist. Schönheit – ob in
ihrer körperlichen oder moralischen Ausformung – ist freilich immer Schönheit,
das Signifikationsverhältnis160 ist selbstreferentiell, mithin also gar kein Signifika-

Zur literarischen Darstellung von Individualität. Festschrift für Karl Pestalozzi zum 65. Geburtstag.
Hrsg. von Wolfram Groddeck, Ulrich Stadler. Berlin/New York 1994, S. 76–94, hier S. 80–82, die Theo-
riebildungen Lavaters, aber auch Winckelmanns (ebd., S. 82 f.) oder Lessings (ebd., S. 85).
 Ausführliche Darstellungen zur physiognomischen Lehre des 18./19. Jahrhunderts sind in großer
Zahl vorhanden. Zu nennen ist bspw. Stephan Pabst: Fiktionen des inneren Menschen. Die literarische
Umwertung der Physiognomik bei Jean Paul und E. T. A. Hoffmann. Heidelberg 2007 (Jenaer Germanis-
tische Forschungen N.F. 21), der besonderen Wert auf Differenzierung zwischen wissenschaftlich aus-
gerichteter und literarisierter Physiognomik legt. Einen Abriss zur Wissenschaft der Physiognomik und
zum Einsatz von Bildern ebd., S. 21–95 u. S. 97–165, zu Lavater bes. auch S. 124–136. – Allgemein und
einführend zur Physiognomik Lavaters vgl. Alexander Košenina: Literarische Anthropologie. Die Neu-
entdeckung des Menschen. Berlin 2008, hier S. 131–145, Kap. 9: „Physiognomik und Pathognomik“,
sowie Daniela Bohde: Die Physiognomik Johann Caspar Lavaters oder der Versuch das Unsichtbare
sichtbar zu machen. In: Zwischen Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit. Visualität in Wissenschaft, Literatur
und Kunst um 1800. Hrsg. von Jürgen Kaufmann, Martin Kirves, Dirk Uhlmann. Paderborn 2014 (Labo-
ratorium Aufklärung 24), S. 159–183. Vgl. auch: Claudia Schmölders: Das Vorurteil im Leibe. Eine Ein-
führung in die Physiognomik. 2., durchgesehene Aufl. Berlin 1997.
 Johann Caspar Lavater: Physiognomische Fragmente zur Beförderung der Menschenkenntnis
und Menschenliebe. Eine Auswahl. Hrsg. von Christoph Siegrist. Stuttgart 2004, S. 45–84, hier S. 45.
 Ebd., S. 47: „Doch ich will es zugeben: dergleichen metaphysische Präsumptionen, so ein-
leuchtend sie scheinen, und so viel sie wenigstens bey gewissen Leuten gelten sollten, sind nicht
beweisend genug.“
 Obgleich Lavater selbst eine Zeichentheorie nicht vordergründig ausführt, hat die Forschung
seine Physiognomik immer wieder im Sinne einer solchen gelesen; vgl. bspw. Bachmann, Stille
Wasser, S. 63, oder Bohde, Die Physiognomik Johann Caspar Lavaters, S. 160. Kestenholz, Oberflä-
chen, S. 90, schreibt: „Dem wechselnden Ausdruck der Seele im Körper aber ist die eigentlich kör-
perliche Schönheit allenfalls Medium, welches der Semiotik der pathognomischen Lektüre für

III.2 Die Beziehung des Körpers zu den Wahrheitsspielen 137



tionsverhältnis, insofern Signifikat und Signifikant von vorneherein zusammenfal-
len. In demselben Sinne wird diese Schönheit bei Lavater in ein Verhältnis zu einer
Wahrheit gesetzt, die – wiederum tautologisch – als selbstidentisch und selbstevi-
dent eingeführt ist.

Die hier eingeführte Identität der Schönheit im körperlichen wie im morali-
schen Bereich begründet jedoch gleichwohl noch nicht, dass erstere zu einem ver-
lässlichen Zeichen für letztere werde, sie bildet jedoch die Voraussetzung dafür,
das Körperliche und das Moralische einander zu verähnlichen.161 Den ersten Schritt
hierzu stellt Lavaters Postulat einer prinzipiellen „Harmonie“, als einer „Zusam-
menstimmung“ beziehungsweise ‚Konsonanz‘, zwischen den getrennten Größen
körperlicher und moralischer Schönheit dar. Um den Körper als verlässliches Ab-
bild der moralischen Verfassung des Menschen aufzufassen, bedarf hier jedoch
eines weiteren, rationalisierenden Zwischenschrittes, welcher die Schönheit der
moralischen Verfasstheit mit der Schönheit des Körpers ursächlich verbindet. Hier-
für sind zwei Prämissen nötig:

Ich setze voraus, was auch kein Moralist läugnen wird; daß gewiße Zustände der Seele, ge-
wisse Empfindungen, Empfindungsweisen, Neigungen, schön, anmuthig, edel, groß sind, und
jedem empfindsamen Herzen Wohlgefallen, Achtung, Liebe, Freude gleichsam abnöthigen[.]

(Lavater: Von der Harmonie, S. 47)

Ich setze voraus, was jedem gesunden, auch ungeübten Auge einleuchtend ist: daß es Schön-
heiten und Häßlichkeiten der Züge des Angesichtes gebe. (Lavater: Von der Harmonie, S. 47)

Diese Schönheit der Züge, die eine situative, expressive, affektbezogene Regung
des Gesichts meint, kann einfacher mit den ‚Seelenregungen‘ in Verbindung ge-
bracht werden als die angeborene Konstitution des Körpers, welcher ebenfalls als
Ganzes schön oder hässlich sein kann:

Wir fassen zusammen:
Was in der Seele vorgeht, hat seinen Ausdruck auf dem Angesichte.
Es giebt moralische Schönheiten und Häßlichkeiten.
Es giebt körperliche Schönheiten und Häßlichkeiten der Züge im menschlichen Angesichte.

(Lavater: Von der Harmonie, S. 49)

ihren eigenen Zweck entbehrlich ist. Der schöne Körper ist weder Zeichen noch Anzeichen, er
macht Zeichenhaftigkeit möglich, besser als der häßliche Körper, aber nur in absoluter Entgegen-
setzung zu ihm.“
 Dass sowohl der Körper als auch ein unsichtbarer Wert der Innerlichkeit Anteil an der Schönheit
haben und insofern einander ähneln, ist freilich durch das oben bereits eingeführte Sprachspiel, in
welchem bonum und pulchrum zu äquivalenten sprachlichen Ausdrücken zusammengebunden wer-
den, vorgebildet. So heißt bspw. in Konrads von Würzburg Engelhard über die Ehefrau von Engel-
hards Vater: ein schœnez wîp er hæte | an herzen und an lîbe (V. 226 f.; der Engelhard wird hier und im
Folgenden zitiert nach: Konrad von Würzburg: Engelhard. Hrsg. von Ingo Reiffenstein, 3. neubearbei-
tete Aufl. d. Ausgabe von Paul Gereke. Tübingen 1982 [ATB 17]). Die Schönheit des Leibes wird hier
indessen nicht zum ‚Ausdruck‘ der Schönheit des Herzens.

138 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Die Schönheit der Züge wiederum wird anschließend auf eine Schönheit der ‚Linien‘
des Gesichtes zurückgeführt, indem sich hässliche Züge und Gesichtsausdrücke als
Zusammensetzung aus hässlichen Linien, schöne Gesichtsausdrücke umgekehrt aus
schönen Linien erklären, so „daß ordentlich mit zunehmender Häßlichkeit der Leiden-
schaft auch die Schönheit der Linie abnimmt“ (Lavater: Von der Harmonie, S. 50). Die
‚Linie‘ aber, die einerseits als Referenz an die geometrische Einheit in der Ästhetik
eine festverankerte Kategorie162 ist, wird andererseits im engeren Sinne zur prägenden
Vermittlungsinstanz, welche die sich in ihr abbildende seelisch-moralische Verfasst-
heit dauerhaft auf die Oberfläche der Physiognomie projiziert und einschreibt. Folge
ist der Übergang der Physiognomik zur Pathognomik (Lichtenberg):163

Ein jeder vielmals wiederholter Zug, eine jede oftmalige Lage, Veränderung des Gesichts,
macht endlich einen bleibenden Eindruck auf den weichen Theilen des Angesichtes. Je stärker
der Zug, und je öfter er wiederholet wird, desto stärkern, tiefern, unvertilgbarern Eindruck
(und wie unten wird erwiesen werden, selbst auf die knochigten Theile von früher Jugend an)
macht er.

Ein tausendmal wiederholter angenehmer Zug drückt sich ein, und giebt einen bleiben-
den schönen Zug des Angesichts.

[...]
Moralisch-schöne Zustände nun, haben zu folge dessen was wir oben gesagt haben, schö-

nen Ausdruck. (Lavater: Von der Harmonie, S. 52)

Schönheit wird also deshalb zu einem wahrheitsfähigen Zeichen für Tugend, weil
Tugend Schönheit verursacht. Dabei stellt Lavater in Rechnung, dass es auch Men-
schen von grundlegend hässlichem Äußeren geben könne, dem sich durch eine
schöne moralische Disposition auch schöne Züge in das an sich hässliche Gesicht
prägen können und umgekehrt. Dies könne jedoch im Wachstumsprozess des ein-
zelnen Menschen zu einer dauerhaften Veränderung führen. Was bisher eine am
einzelnen Individuum verstetigte eloquentia corporis ist, wird im Folgenden jedoch
zur Ursache dafür, dass tatsächlich der Körper als Ganzes und nicht allein die schö-
nen Linien auf einem (schönen oder hässlichen) Gesicht zum wahrheitsfähigen
Ausdruck der moralischen Disposition werden, indem die verstetigte Prägung des

 Zu den verschiedenen Bedeutungsdimensionen der ‚Linie‘ und ihrer Anbindung an die Ästhe-
tik vgl. Pabst, Fiktionen, S. 99, der konstatiert: „Im Begriff der Linie überlagern sich mehrere Dis-
kurse. Und erst durch diese Überlagerung wird sie so enorm attraktiv für Lavater.“ (ebd.) – Vgl. zur
radikalen Abstraktion und Verabsolutierung der Linie bei Lavater und zu Georg Christoph Lichten-
bergs Kritik hieran im Fragment von den Schwänzen von 1783 auch Košenina, Anthropologie,
S. 138. – Es wäre zu fragen, ob sich vielleicht von einer prinzipiellen ‚Ästhetisierung‘ der Physiog-
nomik im 18. Jahrhundert sprechen ließe. Vgl. das Forschungsreferat bei Papst, Fiktionen, S. 15
sowie S. 95, wo von „einer Verschiebung der Physiognomik in die Ästhetik“ die Rede ist.
 Vgl. Pestalozzi, Von der Harmonie, S. 32.

III.2 Die Beziehung des Körpers zu den Wahrheitsspielen 139



einzelnen Körpers den Körper der nächsten Generation prägt. Physiognomik wird
hier zu einer pathognomischen Vererbungslehre ausgebaut:164

Nehmet die schönsten herrlichsten Menschen; setzet, daß sie und ihre Kinder sich moralisch
verschlimmern, unbändigen Leidenschaften sich überlassen, und folglich auch in mancherley
Sümpfen und Pfützen von Immoralität und Niedrigkeit nach und nach immer tiefer versinken:
o wie sich diese Menschen, wenigsten ihre Physiognomien, von Geschlecht zu Geschlecht ver-
unstalten werden! (Lavater: Von der Harmonie, S. 66)

Wo vorher nur die Linie auf dem Gesicht, nicht aber das Fleisch, „die Farbe“ oder
„das Ding“ selbst wahrheitsfähig war,165 ist es nun über die generationsweise fort-
schreitende Einprägung des Fleisches selbst, das hierdurch zum wahrheitsfähigen
Zeichenträger wird:

Nehmt den häßlichsten Menschen diejenigen Kinder, die auch wirklich schon ausgedrücktes
Ebenbild ihrer Aeltern sind – entreißt sie ihnen, und erzieht sie in einer öffentlichen wohlein-
gerichteten und gut exequirten Anstalt. Der Schritt, den auch die Schlimmsten zu ihrer Ver-
schönerung gethan haben, wird in die Augen fallen. Setzet diese, wenn sie erwachsen sind, in
Umstände, die ihnen die Tugend wenigsten nicht zu schwer machen, wo sie keine außeror-
dentlichen Reizungen zum Laster haben; und laßt sie sich unter einander heurathen; setzet
den Fall, daß in allen wenigstens einiger Trieb nach Verbesserung fortwirke, daß nur einige
Sorgfalt und Fleiß eben nicht der kunstmäßigste, auf die Erziehung gewandt werde, daß die
Kinder von diesen sich auch nun wieder unter sich verheurathen, u. s. w. In der fünften, sechs-
ten Generation, welche immer schönere Menschen werdet ihr haben (wofern sich nicht ganz
sonderbare Vorfälle dazwischen gedrängt) nicht nur in ihren Angesichtszügen, in der festen
Knochenbildung des Haupts, in der ganzen Figur; in allem! Denn wahrlich in Gesellschaft der
anderen Tugenden und der Gemüthsruhe, erzeugt ordentliche Arbeitsamkeit, Mäßigkeit, Rein-
lichkeit; – und einige Sorgfalt für diese Dinge bey der Erziehung, wirklich Schönheit des Flei-
sches, der Farbe[.] (Lavater: Von der Harmonie, S. 68)

Der Schritt von der Physiognomie und Pathognomie des Einzelnen zur Pathogno-
mik der Generationen ist für Lavater notwendig, um „das Normative seiner physio-
gnomischen Beobachtungen“, den theoretischen „Anspruch zu wissen, wie der
Mensch idealiter beschaffen sei, nämlich schön und gut“,166 mit der Empirie verbin-
den zu können. Claudia Kestenholz schreibt prägnant über Lavater: „Für den Pfar-
rer aus Zürich ist der schöne Körper fleischgewordene Seelenschönheit“.167

Das Fragment von der Harmonie der moralischen und körperlichen Schönheit ist
einen langen Weg gegangen, bevor das schöne Fleisch selbst zum wahrheitsfähigen
Indikator beziehungsweise zum ehrlichen Ausdruck der Moral geworden ist. Begrün-
det ist auch diese Schönheitslehre in einer metaphysischen Konzeption, welche mit

 Die Vererbungslehre zwischen „Generation und Individuum“ diskutiert auch Pestalozzi, Von
der Harmonie, S. 32.
 Vgl. Lavater: Von der Harmonie, S. 54.
 Pestalozzi, Von der Harmonie, S. 31.
 Kestenholz, Oberflächen, S. 90.

140 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



der platonisierenden Ideenlehre Augustins durchaus noch Ähnlichkeiten auf-
weist, in ihr Zentrum jedoch eine Gottesebenbildlichkeit setzt – „Gott! wie tief
sinkt der Mensch von der Schönheit, die deine väterliche Milde ihm so reichlich
anschuf; dein Ebenbild!“168 –, welche die traditionell getrennten Werte von pulch-
rum und pulchritudo in eins setzt.

Während auch bei Lavater alle Schönheit in Gott gründet, ist sie hier jedoch zu-
gleich identisch mit dem Schönsein der Oberfläche: „Ist jeder Mensch ein Ebenbild Got-
tes, so der schöne in besonders strahlender Weise.“169 Es ist nicht, wie bei Augustins
‚Lob des Wurms‘,170 die Wohleinrichtung des Organismus, welche die pulchritudo of-
fenbart, die als intelligible Kategorie an Gott zurückgebunden ist, sondern es ist das
ästhetische, sinnenhaft wahrnehmbare pulchrum der Kreatur selbst, welches – in einer
ästhetischen Aufstiegsbewegung – zur Idee des Menschen als gottebenbildliches Höch-
stes der Schöpfung führt:

In einem Garten war’s im schönsten Monate, als ich vor einem Beete, voll der herrlichsten Blu-
men, wonnevoll stand. Mit lusttrunkenem Blicke hieng ich eine Weile auf diesen schönen Kin-
dern Gottes, und in diesem süßen Gefühl stieg ich in meinen Gedanken zu lebendigern
Thierschönheiten, und so fort zum Menschen empor, zu dem höchsten, das ich durch meine
Sinnen erkennen kann! zu ihm, der so viel perfektibler ist, als alle Blumen! stand, und ein
herrlich Menschenbild war vor meiner Stirn – das mein Herz mit hoher Wonne umfieng[.]171

(Lavater: Von der Harmonie, S. 61)

Es wird im Folgenden zu zeigen sein, dass der extreme Aufwand, den die Physiogno-
mischen Fragmente betreiben müssen, um das Schönsein des Fleisches an ein/e un-
sichtbare/s, innere/s Gutheit/-sein zu binden und eine Beziehung der Wahrheit
zwischen ihnen zu stiften, in vormodernen Texten lange kein Äquivalent hat. Auch

 Ebd., S. 67.
 Pestalozzi, Von der Harmonie, S. 35. – Pestalozzi, ebd., S. 37, konstatiert in dieser Gottebenbild-
lichkeit nicht zuletzt die einschneidende und entscheidende Umwertung: „Die Gottebenbildlichkeit ist
dem Menschen ursprünglich verliehen, gnadenhaft, ihre Aufrechterhaltung respektive ihre endgültige
Erlangung im Jenseits ist vom eigenen Verhalten abhängig gemacht. Das führt zur Unterscheidung
zweier Arten von Schönheit, einer ursprünglichen und einer erworbenen respektive aufrechterhaltenen,
einer physio- und einer pathognomischen [...] Das griechische Ideal der Kalokagathia erfährt damit eine
christlich-klassizistische Bestätigung.“ Ebenfalls stellt Pestalozzi, ebd., S. 39, jene Verwirrung der Kate-
gorien fest, von der auch die vorliegende Studie ausgeht: „Inwiefern das Kunstschöne beanspruchen
dürfe, gut und wahr, ja transzendent zu sein, trägt dieses als Teil der Irritation, die von ihm ausgeht,
bis heute an sich.“ – Zur Gottebenbildlichkeit vgl. Bohde, Die Physiognomik Johann Caspar Lavaters,
S. 164, zum Zusammenhang von Physiognomik und Kunstschönheit weiterführend ebd., S. 173–182.
Bachmann, Stille Wasser, S. 71, formuliert: „Die Frage nach dem Schönen in der Kunst wird in der klas-
sischen Ästhetik des 18. Jahrhunderts vorrangig am Beispiel der antiken Skulptur verhandelt; Schönheit
wird also als körperliche Schönheit gedacht.“
 Vgl. Augustinus: De vera religione XLI.77.217–220; dazu im Folgenden Kap. IV.3, S. 426.
 Diese schöne Form ähnelt älteren Konzepten der anagogé nurmehr an der Oberfläche.
Vgl. hierzu im Folgenden Kap. V.1, S. 451–494.

III.2 Die Beziehung des Körpers zu den Wahrheitsspielen 141



die Gottebenbildlichkeit als physiologische Ähnlichkeit zum menschgewordenen
Gott Christus, wie sie bei Lavater letztendlich modelliert ist, findet sich hier nicht.172

Die besondere Wahrheitsfähigkeit der Bezeichnungsrelation zwischen den beiden
Schönheiten, der körperlichen und der moralischen, wird bei Lavater über eine ex-
treme Dynamisierung des Zeichens, durch eine prozesshafte Einprägung des Inneren
an der Oberfläche des Äußeren erreicht, in welcher das Bezeichnete selbst das Zei-
chen verursacht. Das Zeichen wird so zum vollkommenen Ausdruck dessen, was es
äußerlich abbildet. Die äußere Schönheit, die in der Schönheit der Zusammensetzung
der Linien besteht, wird so letztlich tautologisch und selbstidentisch mit der verur-
sachenden inneren Schönheit in eins gesetzt.

Die Physiognomie ist freilich keine Wissenschaft derjenigen Episteme, die als
‚modern‘ bezeichnet werden kann. Gleichwohl wird sie in den Physiognomischen
Fragmenten deshalb wahrheitsfähig, weil die Logik der Bezeichnung mit der Logik
der transformativ wirkenden Vererbung und Pädagogik – kurz: Biopolitik im Fou-
cault’schen Sinne – zusammengebracht, weil das starre Bezeichnungssystem auf-
gelöst wird.173 Im Kontrast zeigt sich anschaulich die kategoriale Eindeutigkeit
vormoderner Physiognomien, welche indessen nicht weniger, sondern auf den
ersten Blick eher stärker ontologisierend operieren, insofern hier die Zeichenrela-
tion zwischen Körperelementen und Charaktereigenschaften selbst verabsolutiert
zu werden scheinen.

Als Beispiel soll jene kurze Physiognomie von 396 Versen Länge dienen, die zu-
erst im sogenannten Hausbuch des Michael de Leone (München, UB, 2° Cod. ms. 731,
235va–238va unter der Überschrift: Getihte von der physonomie. Diz ist grozzer meister

 Der radikale Entwurf, den Johannes Scotus Eriugena in seinem Periphyseon (De divisione natu-
rae) geliefert hat, setzt die Erschaffung des Menschen als Geistwesen zusammen mit der Erschaf-
fung der Engel als Allegorese des von Gen 1,3 (dixitque Deus | fiat lux et facta est lux), die
Körperlichkeit des Menschen zum Schluss des Schöpfungsberichtes demgegenüber als sekundäre
Folge des Sündenfalls an. Die Gottebenbildlichkeit besteht in diesem Entwurf in der Lichtexistenz
des Menschen vor dem Sündenfall und der Körperwerdung. Auch bei Augustinus besteht Gotteben-
bildlichkeit in der von Gott herrührenden intellektuellen Ausstattung der mens und gerade nicht in
der Fleischlichkeit der Körperexistenz. Dass der ‚gottebenbildliche‘ Teil des Menschen sein Geist sei,
findet sich in der vernakularen Literatur schon früh in der sog. Klage des Strickers, Vv. 622 f.: got
geschu(o)f im niht gliches me | an dem menschen wan den geist (zitiert nach: Die Kleindichtung des
Strickers. Bd. V: Gedicht Nr. 139–167 und Nachwort. Hrsg. von Wolfgang Wilfried Moelleken, Gayle
Agler-Beck, Robert E. Lewis. Göppingen 1978 [GAG 107 V], S. 189–217, Nr. 158). – Lavater: Von der
Harmonie, S. 78–80, führt indessen, wenn er Gottebenbildlichkeit behandelt, eigens Christusdar-
stellungen ein. Pestalozzi, Von der Harmonie, S. 32, spricht in diesem Zusammenhang von einer
„christologischen Verankerung der Kalokagathia bei Lavater“.
 Bspw. Stephan Pabst, Fiktionen, S. 14, hat darauf hingewiesen, dass sich in der Forschung
langsam die Einsicht durchzusetzen begonnen hat, dass bei Lavater die „rationalistischen Anteile“
von erheblicher Bedeutung für die Physiognomik sind und sie keinesfalls „quer zu physiognomi-
schen Wissensumbrüchen“ stehe (ebd., S. 13). Zum wissen(schaft)sgeschichtlichen Standort Lava-
ters vgl. weiterhin ebd., S. 21–50, zum metaphysischen ebd., S. 51–57.

142 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



getihte zu der anwiese der leute von der physonomie) überliefert ist.174 Nach dem Pro-
log eröffnet die physiognomische Abhandlung mit einer Definition des Verhältnisses
von Innen und Außen:

Diz buch, daz lert uzzen sehen,
Waz gemutes man sull ieman iehen.
Ez kan uzwendig teuten,
Welich mut sie in den leuten.
(physonomie, Vv. 29–32)

Diese Lehre wird anschließend zweiteilig entwickelt, nämlich einmal anhand der Säf-
tedisposition, wobei jedem der resultierenden Typen – den sangwinei (Vv. 43–58), co-
lerici (Vv. 59–72), fleckmaticos (Vv. 73–88) und melancolici (Vv. 89–104) – bestimmte
äußerliche Körpermerkmale und Charakterzüge zugeordnet werden.175 So sind bei-
spielsweise die sangwinei von weiß-rötlicher Hautfarbe (Ir varwe ist weiz und rode-
haft, V. 46) sowie von Freundlichkeit (Gutlich lachet in der munt, V. 49), Tatendrang
(Sie tichtent gerne ettewaz, V. 51) und einer Neigung zur Dichtung (Sie sint geticht und
sagen holt, V. 53) gekennzeichnet. Frauen werden gegenüber den hier männlich ge-
dachten Typen pauschal als Differenzkategorie behandelt (Vv. 105–110).176 Schönheit
wird als Kategorie nicht eingeführt. Die Reihe der vier Typen ist absteigend geordnet
und die sangwinei werden als diejenige Komplexion charakterisiert, welcher der Vor-
zug zu geben ist, wenn es heißt: Die nature ist die beste (V. 56).

In einem zweiten, längeren Teil (Vv. 113–396) wird nun der Körper von Kopf bis
Fuß in seiner Zeichenhaftigkeit erläutert: Nu get hie an von den geliden, | Von irn geber-
den unde siden (Vv. 113 f.). Wo vorher die innere Verfassung der Säftezusammensetzung
in Hinblick auf ihre formativen, äußerlichen (körperlichen und charakterlichen) Effekte
erläutert worden ist, wird jetzt die äußere Form in Hinblick auf die korrespondierenden
Charaktereigenschaften dargestellt. Insofern beides, die Säftelehre und der Katalog der
Körperzeichen, im Rahmen des kurzen Textes zusammengeschlossen werden, erschei-

 Es existieren drei weitere und spätere Textzeugen, die alle aus der Mitte/zweiten Hälfte des
15. Jhs. datieren, während das Hausbuch des Michael Leone Mitte des 14. Jhs. angesetzt wird. Die
physonomie wird hier und im Folgenden nach dem aus allen vier Zeugen erstellten kritischen Text
der Ausgabe von Bernhard Schnell: ‚Gedihte von der physonomie‘. Eine deutsche gereimte Physiog-
nomie des 14. Jahrhunderts. In: Vom Mittelalter zur Neuzeit. Festschrift für Horst Brunner. Hrsg.
von Dorothea Klein et al. Wiesbaden 2000, S. 369–390, zitiert. Zu den weiteren Hss. vgl. dort
S. 375–378. – Horst Wenzel, Hören und Sehen, S. 215–218, behandelt beispielhaft einen weiteren
physiognomischen Text, nämlich Hiltgart von Hürnheim: Mittelhochdeutsche Prosaübersetzung
des ‚Secretum Secretorum‘. Hrsg. von Reinhold Möller. Berlin 1963 (DTM 56), welcher aus dem spä-
ten 13. Jhd. stammt.
 Zur Temperamentenlehre und zu der zugrundeliegenden Humoralpathologie vgl. einführend
bspw. Klaus Bergdol, Gundolf Keil: Art. Humoralpathologie. In: LMA 5, Sp. 211–213, u. Klaus Berg-
dolt: Art. Temperamentenlehre. In: LMA 8, Sp. 533 f.
 Vv. 107–110: Die frawen sint vil kalder. | Dez sint die man auch balder | An werken und an mute, |
Zu ubel und zu gute.

III.2 Die Beziehung des Körpers zu den Wahrheitsspielen 143



nen beide Teile, die zunächst unverbunden nebeneinanderstehen, implizit auf einan-
der beziehbar und generieren eine gemeinsame Axiologie. So sind die möglichen
Ausformungen der Gliedmaßen und Körperteile – zumindest teilweise – auf die Kom-
plexionstypen rückbeziehbar. Die Basisaxiologie ist dabei – wenn es um quantifizier-
bare Parameter wie Länge, Umfang oder Menge von Körpermerkmalen geht – über
die Pole von ‚Maß‘ als Positivwert einerseits und die möglichen Abweichungen vom
Maß als Negativwert andererseits organisiert.177 Diese relativen Werte werden an kei-
ner Stelle expliziert und konkretisiert. ‚Schönheit‘ wird als Kategorie nur an einer ein-
zigen Stelle eingeführt, nämlich im Hinblick auf die Haut der Hände:

An langen henden gezieret,
Mit gelidern geordenieret,
Mit schoner haut, da merke,
An allen tugenden sterke.
(physonomie, Vv. 301–304)

Die lange, wohlgegliederte Hand mit schöner Haut ist es also, welche die Neigung
zur Tugend indiziert.

Gleichwohl lässt sich das ‚Maß‘ als Kategorie körperlicher Schönheit in narrati-
ven Texten immer wieder plausibel machen, wo es in derselben Art als nicht näher
quantifizierbare, apriorische Hohlform figuriert. Dies ist jedoch nur in Ausnahme-
fällen explizit auf das Modell der Temperamentenlehre rückbeziehbar. Insofern die
nicht spezifizierte und nicht spezifizierbare maßvolle Erscheinung des Körpers
ihren Ursprung in einer ausgewogenen ‚Temperierung‘ hat, wird sie – legt man die
Temperamentenlehre zugrunde – zugleich zu einem Indiz affektiv-charakterlicher
Disposition, welche gleichfalls aus der Säftemischung resultiert. Während die Prä-
valenz einer der Komplexionen, das Übermaß eines ‚Saftes‘, die charakterliche und
körperliche Disposition determiniert, so ist umgekehrt eine – relative – Ausgeglichen-
heit der Komplexionen zugleich die Ursache für Maß und Mitte in Charakter und Er-
scheinung. Gleichwohl ist die vollständige Ausgeglichenheit der Säfte nicht möglich,

 Das Maß als Kategorie wird beständig aufgerufen: V. 139: Ein mezzig stirn; V. 151: Augbrawen
von guten mazzen; Vv. 165–167: Gra augen lieht betalle, | Lauter als ein kristalle, | Mezzig an irm ge-
tene; V. 235: Ein mezzig munt und rosenrot; V. 245: Mezzig zene und da bie wi ͤz; Vv. 265–268 (Kinn,
das mezseclichen sie getan); V. 273: Kele und nack mezlichen lank; Vv. 333 f.: Die besten frawen
bruͤst, ich sage, | Die mezzige wit und enge trage; V. 337: Von gute mazz geschicket waden; V. 371: Ein
fersen mezzig, hinden stump; V. 375: Ein mezzig fuͤz und unden hol. – In die Kategorien des Maßes
fallen auch Formulierungen, die Abweichungen abweisen, wie bspw. V. 115: Gemenget har und
dicke genuk, Vv. 131 f.: Sin haubet hinden volleclich | Und wol getan, dast sinnen rich; V. 213: Die wange
niht zu dicke, V. 221–224: Die nase sleht und wol gestalt | Die hat des lustes gut gewalt. | Niht zu spitz da
vorn, niht zu breit, | Der ist der beste lop gereit. – Dementgegen stehen die Kategorien der Abwei-
chung: zu weit (V. 198), lang (V. 209), klein (V. 211), dick und feist (V. 215), hängend (V. 225) usw.

144 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



sondern nur als Ausnahmefall denkbar.178 Eine solche Ausnahme stellt der mensch-
gewordene Gott, Jesus Christus selbst, dar.179

Im Marienleben Wernhers des Schweizers (1. Hälfte des 14. Jhs.),180 welches auf
der Vita beate virginis Marie et Salvatoris rhythmica181 fußt, findet sich eine längere
descriptio Jesu im Jünglingsalter (Vv. 5733–6130), welche im Anschluss an die Enu-
meration der Gliedmaßen (Vv. 5733–6019) ausdrücklich auf die Säftedisposition zu
sprechen kommt und einen erläuternden Exkurs zur Säftelehre (Vv. 6019–6066)
einführt.182

Nachdem im Folgenden dargestellt wird, wie das Überwiegen einer der Komple-
xionen die Menschen determiniert und in Melancholiker, Choleriker, Sanguiniker
und Phlegmatiker einteilt, Dar nach als iegklichú allermaist | Het anden lúten ir geleit
(Vv. 6039 f.), wird diese natürliche Verfasstheit des Leibes, die von einer ausgewo-
genen Mischung notwendig abweichen muss, zugleich zur Ursache der notwendig
einhergehenden Imperfektion, die sich als ‚Gebrechen‘ in Hinblick auf den idealen
Menschen äußern:

Da von kumpt brest inallú lider
Und mænigerhande sere
Ze laide uns allen mere,
Und mænig siecht tag an úns kunt
Von iren fraisen alle stunt;
Und fu ͤgent úns da mitte not,

 Vgl. den historischen Abriss aus germanistischer Perspektive bei Thomas Bein: Lebensalter und
Säfte. Aspekte der antik-mittelalterlichen Humoralpathologie und ihre Reflexe in Dichtung und
Kunst. In: Les Ages de la vie au Moyen Âge. Actes du colloque du Département d’études médiévales
de l’Université de Paris-Sorbonne et de l’Université Friedrich Wilhelm de Bonn, Provins, 16–17 mars
1990. Hrsg. von Henri Dubois, Michel Zink. Paris 1992, S. 85–106, zur allgemeinen Funktionsweise
des Säftehaushaltes. hier bes. S. 88.
 Es sei daran erinnert, dass der Körper Christi – allerdings unter veränderten Prämissen – auch
noch für Lavaters Physiognomik beständig die Referenzgröße bildet. Vgl. hierzu Lavater: Von der
Harmonie, S. 78–80. Vgl. zudem Pabst, Fiktionen, S. 51–57, wo die Rolle entwickelt wird, die Chris-
tus als jenseitiges Urbild des Menschen im Rahmen der Physiognomik Lavaters inne hat.
 Im Folgenden zitiert nach: Das Marienleben des Schweizers Wernher. Aus der Heidelberger
Handschrift. Hrsg. von Max Päpke, zu Ende geführt von Arthur Hübner. 2. Aufl. Dublin/Zürich 1967
(DTM XXVII).
 Dieser Text ist wohl um 1250 im südostdeutschen Sprachraum entstanden; vgl. Kurt Gärtner:
Art. Vita beate virginis Marie et Salvatoris rhythmica. In: 2VL 10 (1999), Sp. 436–443. – Der Passage
zu den Komplexionen aus WernhersMarienleben entsprechen in der Vita beate virginis Marie et Sal-
vatoris rhythmica (Hrsg. von A. Vögtlin. Tübingen 1888), die Vv. 3274–3325. – Zum Retext Wernhers
vgl. Kurt Gärtner: Art. Wernher der Schweizer. In: 2VL 10 (1999), Sp. 953–957.
 Wernher der Schweizer: Marienleben, Vv. 6019–6024: Nu wil ich me betúten: | Es sint an allen
lúten | Conplexiones viere, | Die wil ich nemmen schiere: | Melancolya und coleria, | Sangwis und
flegma[.] – Für diesen erläuternden Exkurs gibt es in der Vita rhythmica kein Äquivalent. Hier wird
die Funktionsweise der Säftemischung offenkundig vorausgesetzt.

III.2 Die Beziehung des Körpers zu den Wahrheitsspielen 145



Kurces leben und langen tot;
Sú gent och me gelegenhait:
Zorn, lugi, schnellekait,
Kúrczi, lengi, mager, vais,
Kúnhait, vorcht und mænige frais
Mit bresten mæniger hande,
Die ich nút alle nande.
(Wernher der Schweizer: Marienleben, Vv. 6042–6054)

Neben Charaktereigenschaften (Zorn, Lüge, Intelligenz, Kühnheit, Furcht) werden
auch allgemeine körperliche Eigenschaften, welche das Maß überschreiten, wie Kürze,
Länge, Magerkeit und Feistigkeit, als Effekte der Säfteprävalenz aufgeführt. Hiervon
nun bildet Jesus Christus unter allen Menschen expressis verbis die Ausnahme:

Nu warent diese fúchtekait
Och an Cristus menschait,
Und doch ǎn allen bresten gar:
Iegklichú gab ir bestes dar
Mit volle, was sú mochte han[.]
(Wernher der Schweizer: Marienleben, Vv. 6055–6059)

Die Wohleinrichtung der füchtekait und die hieraus resultierende ‚Gesundheit‘
Christi (V. 6068) geht so weit, dass sogar sin natúrlich wesen | Vor sterben iemer wol
genesen (Vv. 6071 f.) wäre, So das er alters wære me | Denne ieman sider was und e
(Vv. 6073 f.), hätte man ihn nicht am Kreuz hingerichtet.

Der zuvor ausführlich beschriebene Körper Christi – vergleicht man ihn probe-
halber mit der kleinen physonomie aus dem Hausbuch des Michael de Leone – trägt
die Spuren physiognomischen Wissens. Die auch im Marienleben immer wieder di-
rekt oder indirekt figurierende mâze (vgl. Vv. 5884, 5894, 5928, 5943, 5947) rückt hier
in ein Verhältnis zur ‚Schönheit‘, weil Dú schrift in schoͤne hat genant (V. 5759). So,
wie auch im Folgenden die Komplexion Jesu als einzigartig charakterisiert wird, ist
indessen auch die mit dieser Komplexion korrespondierende Schönheit einzigartig:

dar umb
‚Speciosus pre filiis hominum‘ [= Ps 44,3183]
Dú schrift in schoͤne hat genant,
Fúr alle scho ͤne sunne erkant,
Und vor allen das scho ͤne kint
Fúr alle die nu scho ͤne sint.
(Wernher der Schweizer: Marienleben, Vv. 5757–5762)

 Ps 44,3, der traditionell als an den ‚Geliebten‘ gerichtetes Hochzeitslied aufgefasst wird, lautet:
speciosus forma prae filiis hominum | diffusa est gratia in labiis tuis | propterea benedixit te Deus in
aeternum (Übers. [Francesco de Vecchi]: „Prächtig an Gestalt vor den Kindern der Menschen,
Anmut ist auf deine Lippen verströmt worden. Deswegen hat dich Gott gesegnet in Ewigkeit.“).

146 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Die besondere Schönheit, die Christus aufgrund seiner einzigartigen Komplexion
zukommt, unterscheidet ihn in seiner Menschheit von allen anderen Menschen auf
gleiche Art, wie seine Mutter, von der er sein Fleisch genommen hat,184 als einzige
unter den Frauen ihr Geschlecht transzendiert.185

In der anonymen physonomie und im Marienleben Wernhers des Schweizers ist
das Zeichenverhältnis zwischen der körperlichen Schönheit und tugendhaftem
Wohlverhalten also als Effekt der zugrundeliegenden Komplexion gedacht. Insofern
die Komplexion sowohl Einfluss auf das Äußere des Körpers wie auch auf das Ver-
halten hat, wird Tugend zu einem Signifikat des Äußeren, welches Signifikant wird.
Gleichwohl kann auffallen, dass die kurze physonomie aus dem Hausbuch des Mi-
chael de Leone Schönheit – anders als Lavaters Fragment Von der Harmonie der
moralischen und körperlichen Schönheit – weder für den Körper noch für den Cha-
rakter als entscheidende Kategorie einführt. Gleichwohl liegt auch hier ein Ähnlich-
keitsverhältnis zugrunde, in welchem – zumindest implizit – Harmonie und Maß
ontologisiert werden. Das Marienleben Wernhers kann zur Erklärung der besonde-
ren Schönheit Christi auf diese Vorstellungen zurückgreifen.

Es fällt jedoch auf, dass das Maß eine unbestimmte und unbestimmbare Größe
bleibt und die Erkenntnisfähigkeit der Wahrnehmenden, der Maßstab zur Beurtei-
lung des Maßes, an keiner Stelle thematisch wird. Jener Punkt, der Lavater so im-
mense Schwierigkeiten bereitet und für den er die universalisierende Kategorie der
‚Schönheit‘ einführt, die er wiederum an ästhetische Diskurse und an die Zeichen-
kunst (die Referenz auf die „schöne Linie“ einerseits, die Diskussion eines Bild-
werks wie Holbeins „Judas“ andererseits) zurückbinden kann und welche er nicht
zuletzt durch die Beigabe von Bildtafeln186 sichern muss, nämlich die genaue und
endgültige Fixierung dessen, was ‚schön‘ ist, diese Schwierigkeiten stellen sich der
physonomie offenbar nicht. Die physonomie enumeriert Körperteile, die sie mit Charak-
tereigenschaften in Verbindung bringt, sie muss jedoch – über die implizite Referenz
auf die Komplexion als zugrundeliegende verbindende Ursache hinaus – diese Zei-
chenrelation nicht begründen, sie muss nicht rechtfertigen, wie der ‚Charakter‘ eine ex-
pressive und einschreibende Wirkung auf die Körperoberfläche hat. Weil ihr nicht die

 Vita rhythmica, V. 3276–3279: Nam corpus, quod de virgine verbum incarnatum | Sumpsit, de virgi-
nea carne propagatum | Constat ex humoribus complexionatum, | Atque qualitatibus proportuinatum.
 Vgl. Marina Warner: Alone of all her Sex. The Myth and the Cult of the Virgin Mary. New York
1976 (übersetzt als: Maria: Geburt, Triumph, Niedergang – Rückkehr eines Mythos? München 1982).
 Zur Rolle des Bildes in der Physiognomik Lavaters vgl. Pabst, Fiktionen, S. 97–103 sowie
124–136. Besonders die Bilder Daniel Chodowieckis stellen für Lavater ein Muster der Konvergenz
zwischen physischer und moralischer Schönheit dar; vgl. ebd., S. 124 f.

III.2 Die Beziehung des Körpers zu den Wahrheitsspielen 147



‚Schönheit‘ als unifizierende Kategorie zugrunde liegt, muss die physonomie nicht –
wie Lavater – die einheitliche Schönheit des gesamten Körpers begründen, sondern
kann bei der Signifikation des Details verharren. Die enorme Anstrengung, die Lavater
darauf verwendet, einen Zusammenhang zwischen ‚moralischer Schönheit‘ und der
Schönheit des Körpers als Ganzheit über die Kombination von Einschreibungs- und
Vererbungslehre zu begründen, muss die physonomie nicht unternehmen. Wo Lavater
von den schönen Einzelzügen, die durch schöne Gemütsbewegungen verursacht wer-
den, über Generationen der ‚Zucht‘ – im mehrfachen Wortsinne – hin zu einer Schön-
heit des gesamten Körpers kommt, kann die physonomie bei der schönen Haut der
Hand verbleiben. Die Wahrheit des Zeichens liegt – implizit – allein in dem Verweis
auf die Säftemischung, welche es hervorgerufen hat, und in der Verbindung zu weite-
ren Effekten dieses spezifischen Mischungsverhältnisses.187 Gleichwohl die natur der
Sanguiniker als die beste bezeichnet wird, ist auch diese nur eine Form von Defizienz.
Der ganzheitlich schöne Körper, wie er dem Christus des Marienlebens eigen ist, stellt
die uneinholbare Ausnahme, den göttlichen Superlativ dar, nicht jedoch den Regelfall
des durch Tugend zur Schönheit transformierten und transformierbaren Individuums,
wie ihn Lavater zu begründen versucht. Der Mensch, der durch Tugend in Schönheit
verwandelt wird, ist ein Produkt des 18. Jahrhunderts. Die Wahrheit, die Lavater so tau-
tologisch ins Zentrum der Beziehung zwischen Körper und Moral setzt, übernimmt Ele-
mente einer Episteme der Bezeichnung und Lesbarkeit und transformiert sie zugunsten
eines aufklärerischen Subjektbegriffs, einer neuen Pädagogik, einer neuen Naturlehre
und einer ästhetischen Diskussion.

Gleichwohl bringt auch die physonomie Schönheit und Wahrheit in eine Bezie-
hung zueinander. Bevor die eigentliche humoralpathologische Lehre und der Zei-
chenkatalog entwickelt werden, gibt es eine erzählende allegorische Einleitung im
Modus einer visio, in der die personifizierte Physiognomie selbst auftritt.188 Diese
visio der physiognomischen Lehre wird unter das Zeichen der Wahrheit gestellt: Zu

 Von welcher Bedeutung diese Umbesetzung bei Lavater ist zeigt sich nicht zuletzt darin, dass
die Temperamentenlehre bei ihm ja keineswegs verschwunden ist. Unter Beigabe von Bildtafeln
findet sie sich wiederum in einem Einige Beylagen zur physiognomischen Charakteristik der gewöhn-
lichen Temperamente betitelten Fragment; die Beylagen sind ediert bei Siegrist: Lavater: Physiogno-
mische Fragmente, S. 334–339. – Die Mischungsverhältnisse der Säfte sind – darauf weist Thomas
Bein, Lebensalter und Säfte, bes. S. 91–105, für den Einfluss der Lebensalter und Körperpraktiken
(Diätetik etc.) hin – grundsätzlich veränderlich und beeinflussbar. Im Rahmen der physonomie wird
die allgemeine Relativität schon dadurch herausgehoben, dass alles, was für den männlich-
menschlichen Körper gesagt wird, auch für die Frau gilt, insofern man in Rechnung stellt, dass die
Temperierung der Frau im Ganzen kalder (physonomie, V. 107) ist.
 Der Herausgeber der physonomie, Bernhard Schnell, notiert mit Verwunderung das Urteil der
Forschung, die physiognomische Lehre sei als ‚Minnedichtung‘ gestaltet worden (vgl. Schnell, Ge-
dihte, S. 372). Dieses – sicher nicht richtige – Urteil erklärt sich vielleicht durch diese einleitende
Traumvision, welche zum Grundbestand allegorischen Erzählens und damit auch der sogenannten
Minnereden zählt.

148 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



mir in war gesichtes wis | Komen uz himels paradis | Vil manig schone frawe nam
(Vv. 1–3). Die Kombination aus körperlicher Schönheit und guter Bekleidung recht-
fertigt ihren Status: Ieglicher wol die krone zam, | Sie warn schon und wol bekleit
(Vv. 4 f.). Die wirkliche Zierde diese Frauen ist aber nicht ihre Kleidung, sondern
die Lieblichkeit weiblicher Zucht (Frawlicher zuchte minnekeit | Sie zierte me dann
rich gewant. Vv. 6 f.). Bereits anhand dieser Kleidung jedoch wird das Thema der
‚Bezeichnung‘ entwickelt: Mir wart ieglicher nam bekannt, | Wann ez ingeschriben
was | An irm furspan, als ich las (Vv. 8–10). Zugleich wird jedoch in dieser bildlichen
Umsetzung des physiognomischen Bezeichnungssystems auch dessen Äußerlich-
keit betont, das in ‚Eigentliches‘, ‚Inneres‘ (zucht) und ‚Uneigentliches‘, ‚Äußeres‘
(Zeichen, Schrift) differenziert. Dabei bleibt das im zweiten Prologteil angekündigte
Thema, das Verhältnis des Körperäußeren zum Gemüt, ein eng begrenztes, insofern
hier keine Auskunft über ‚Tugendhaftigkeit‘ im Allgemeinen, über den Zustand der
Seele oder Ähnliches verheißen wird.

Gleichwohl ist in der einleitenden Traumvision, die den Text an das allegorische
Feld heranschreibt, dem auch die großem Traum-Allegorien lateinischer Provenienz
sowie das weite Feld der sogenannten Minnereden angehören, die nachfolgende phy-
siognomische Lehre an den Schreibauftrag Gottes rückgebunden (vgl. Vv. 13–28).
Hierdurch findet – allerdings vermittelt durch die vermittelnde Brechung, die den
Traumvisionen eigen ist – eine Rückbindung der physiognomischen Bezeichnungs-
lehre an die höchste Weisheit, Wahrheit und Schönheit statt, die Gott ist. Gegenüber
den theologischen Schönheitslehren, die zwischen der pulchritudo und den pulchra
kategorial unterscheiden, kommt hier also zu einer ganz wesentlichen Verflachung
des Schönheitsbegriffs, die gleichwohl weniger normativ erscheint, als spätere phy-
siognomische Traditionen nahelegen mögen.

III.2.2 Genesis I: Evas Entscheidung bei Hans Sachs

Wenn du in diesem Schwanz nicht siehest, ... nicht deutlich erkennest ... , nicht mit den Augen
riechst, ... so mache mein Buch zu; so bist du für Physiognomie verloren.

(Lichtenberg: Fragment von Schwänzen)

Das germanistisch-mediävistische common sense-Prinzip der Kalokagathie findet
sich scheinbar musterhaft in dem auf den 6. Januar 1558 datierten Schwank Die un-
gleichen kinder Eve des Hans Sachs189 repräsentiert, welchen Jacob und Wilhelm

 Der Schwank Die ungleichen Kinder der Eva wird im Folgenden zitiert als ‚Schwank‘ nach: Sämt-
liche Fabeln und Schwänke von Hans Sachs. In chronologischer Ordnung nach den Originalen hrsg.
von Edmund Goetze. 2. Aufl. besorgt von Hans Lothar Markschies. Bd. 1, S. 563–569, Nr. 193. – Eine
zeitgeschichtlich ausgerichtete und vergleichende Interpretation der insgesamt vier Fassungen des
Stoffes bei Hans Sachs, die bewusst über frühere stoffgeschichtlich verfahrende Beiträge hinausge-

III.2 Die Beziehung des Körpers zu den Wahrheitsspielen 149



Grimm in einer bearbeiteten Fassung als Nr. 180 in die fünfte Auflage ihrer Samm-
lung der Kinder und Hausmärchen übernehmen.190

Adam und Eva haben, seitdem sie geschaffen und aus dem Paradies vertrieben worden sind, eine
Vielzahl von Kindern gezeugt, welche teils schon und adelich, | Sübtil geliedmasirt, undadelich, | Sin-
reich, geschickt, höfflich, geperlich (Schwank, Vv. 21–23) sind, in der Mehrzahl191 jedoch geferlich, |
Doll, dolpet, grob vnd vngstalt (Schwank, Vv. 24 f.). Eva zieht die Schönen ihrer Kinder vor, welche
sie holt, lieb vnd wert (Schwank, V. 29) hat, während sie sich um die anderen – sie warn gschlagen
aus der art (Schwank, V. 32) – nicht kümmert. Als sich nun Gott, der Herr, von einem Engel bei Eva
ankündigen lässt, um ihren Hausstand mit Adam und den Kindern auf Erden zu inspizieren, beginnt
Eva, das Haus zu schmücken Vnd det ir schone kinder paden, | Strelen, flechten vnd schmueckt sie
schon (Schwank, V. 48 f.), kleidet sie sauber und unterweist sie in höflichem Benehmen. Die andern
kinder vngestalt hingegen Versties sie alle jüng vnd alt (Schwank, Vv. 55 f.) und beginnt sofort sie im
Stroh, im Heu, in der Futterkrippe und im Ofenrohr zu verstecken, da sie den Spott Gottes für diese
vngestalten früecht (Schwank, V. 62) fürchtet. Als der Herr kommt, hat sie ihre schönen Kinder in
einer ordentlichen Reihe aufgestellt, sie grüßen ihn höflich, bieten ihm die Hand, knien nieder und
beten ihn an, worauf der gütige Herr sie segnet. Der Reihe nach teilt er seinen Segen aus und er-
nennt die Kinder zu König, Fürst, Graf, Ritter, Edelmann, zu einem reichen Bürger, zu einem Kauf-
mann und – den letzten, den achten – zum doctor (Schwank, V. 90). Eva erwägt nun die Gnade
des Herrn und will seine Güte auch ihren ungestalten Kindern zuteilwerden lassen, welche sie
sogleich aus allen Ecken hervorholt. Als der Herr den roczing haüffen (Schwank, V 109), der da
schnaufend und ‚kreißend‘ vor ihm steht, sieht und seiner lachen muss, erbittet Eva für die häss-
liche Schar seinen Segen: Lass sie irr vngestalt nit entgelten! (Schwank, V. 115) Sie entschuldigt ihr
Benehmen, indem sie ihre mangelnde Höflichkeit darauf zurückführt, dass sie selten unter Leute

hen will, findet sich bei Joël Lefebvre: Das Motiv der ungleichen Kinder Evas. Beobachtungen zur
Funktion der Literatur im 16. Jahrhundert. In: Akten des VI. Internationalen Germanisten-Kongresses,
Basel 1980. Bd. 4. Hans-Gert Roloff, Heinz Rupp. Bern 1980 (Jahrbuch für Internationale Germanistik,
Reihe A 2), S. 12–18. Lefebvre fasst Hans Sachs als Propagandist einer starren Ständeordnung auf und
bindet dies an die politische und soziale Situation Nürnbergs zu dessen Lebzeiten, wobei es Ausbli-
cke auf Luthers Ständelehre und allgemeinere Ordo-Diskussionen gibt. Die Schönheit und Hässlich-
keit der Kinder als Differenzkriterium wird hier nicht weiter thematisiert.
 Zum Entstehungsprozess der Grimm’schen Fassung vgl. immer noch grundlegend: Lothar
Bluhm: Hans Sachs, Jacob und Wilhelm Grimm: Die ungleichen Kinder Evas. Zur Entstehungsge-
schichte von KHM 180. In: Grimm-Philologie. Beiträge zur Märchenforschung und Wissenschaftsge-
schichte. Hrsg. von Lothar Bluhm. Hildesheim/Zürich/New York 1995 (Schriftenreihe Werke der
Brüder Jacob Grimm und Wilhelm Grimm 2), S. 43–57. Bluhm kann im Vergleich zeigen, wie auf
Grundlage der Schwankfassung des Stoffes durch gezielte Umarbeitung (Auslassung von didakti-
schen Digressionen und moralisierendem Schluss und Kontamination verschiedener Fassungen)
die ‚Märchenfassung‘ erstellt worden ist (vgl. ebd., S. 54–57). – Zudem Lutz Röhrich: Art. Eva: Die
ungleichen Kinder Evas (Aa TH 758). In: Enzyklopädie des Märchens. Bd. 4, Berlin/New York 1984,
S. 569–577.
 Dafür, dass Eva und Adam mehr ungestalte als wohlgestalte Kinder haben, spricht neben den
Versen: Nun der ungestalten kinder zal | Der waren sehr viel uberal. (Vv. 355,7 f.), und der später
auftretenden Proportion von acht zu zwölf auch der Umstand, dass diese Gruppe auch in anderen
Versionen des Stoffes die größere ist.

150 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



kommen. Der Herr sieht und segnet: Er ernennt die Kinder nacheinander zu Bauer, Fischer, Schmied,
Kürschner, Weber, Schuhmacher, Schneider, Töpfer, Fuhrmann, Schiffer, Bote und den letzten,
den zwölften, zum Hausknecht. Eva fragt den Herrn, warum er seinen Segen ungleich verteile
und fragt, was er der armen Schar vorwerfe, dass er sie in den Dreck trete und sie zum füeschemel
(Schwank, V. 156) der anderen mache. Der Herr antwortet, dass er, der einige Gott, die Welt mit
komplementären leüten zv den regimenten (Schwank, V. 167) ausstatten müsse, Auf das sie mit ein
ander wandern, | Kain dail künt pesten an den andern (Schwank, Vv. 169 f.), da nicht alle Fürsten
sein könnten, während niemand Korn anbaue. Ein Stand solle den anderen erhalten

Mit hilff aus meim götlichen gwalt,
Sie doch alle erneret werden,
Jder in seinem stant auf erden,
Das also gancz menschlich geschlecht
Einander pleib eingleibt recht,
Gleich wie in ainem leib die glieder.
(Schwank, Vv. 184–189)

Eva, die nun Gottes Plan erkennt, bittet um Vergebung für ihren Zweifel. Der Epilog (Beschlües) des
Schwanks konstatiert, dass man aus dieser lieblichen fabel wie aus ainer parabel (Schwank, V. 195 f.)
lernt, dass es noch gegenwärtig für Alles die passenden Menschen gebe, die sich willig in ihren
Stand fügen (vgl. Schwank, V. 203), woran man spüren könne, wie wunderbar Gott regiere und wohl-
weislich die Welt geordnet (ordinirt, Schwank, V. 206) habe, sodass alles örnlich zv ge (Schwank,
V. 208), obgleich gegenwärtig die Obrigkeit wie auch die Untertanen sich gegen diese Ordnung ver-
fehlten, Da kainer pleibt in seim perüeff, | Darzw in got, der herr, peschueff (Schwank, Vv. 211 f.). Dieses
Streben gegen den Stand, in den man geboren sei, verstoße gegen Gottes Ordnung, richte Schaden
und belaste die Stände, weshalb Jung und Alt nun zu Unrecht litten. Der Schwank schließt, sich
gegen diese ständische Auflösung wendend, mit der Autorsignatur: Got wencz züm pesten! wünscht
Hans Sachs (Schwank, V. 222).

In dem kurzen Schwank wird nicht nur körperliche Schönheit unmittelbar an den
Adelsstand geknüpft, sondern die Aitiologie des schönen Adels zugleich zu einer
Art von zweitem Sündenfall der vorwitzigen, präsupponierenden, planenden, han-
delnden, nachfragenden, zweifelnden Eva, die hier durch ihr Handeln ganz alleine
jene auf körperliche Differenzen gründende Ständeordnung verursacht; Adam, der
nur in der einleitenden Zusammenfassung des Sündenfalls genannt wird, spielt bei
Gottes Besuch auf Erden keine Rolle. Die Ordnung dieser dichotomen Aufteilung
körperlicher Differenz – denn: entsprechend der beiden Klassen schön und hässlich
existieren in diesem Text nur zwei ständische Gruppen – wird zudem an ein orga-
nologisches Ständemodell192 gebunden, in dem die beiden Gruppen Glieder dessel-
ben Leibes werden, in welchem das gancz menschlich geschlecht | Einander [...]
eingleibt recht (Vv. 187 f) bleiben soll. Dabei ist auch hier die Aitiologie tautologisch

 Zur Fiktion des organologischen Modells vergleiche ganz allgemein: Albrecht Koschorke, Su-
sanne Lüdemann, Thomas Frank, Ethel Matala de Mazza: Der fiktive Staat. Konstruktionen des po-
litischen Körpers in der Geschichte Europas. Frankfurt a. M. 2007.

III.2 Die Beziehung des Körpers zu den Wahrheitsspielen 151



durchgeführt, insofern bereits bei der Konturierung der beiden Gruppen von Kin-
dern der Adel, welchen die Erzählung aus der Schönheit der Kinder begründet, zu
einem Synonym derselben Schönheit wird, wenn es in Form eines Hendiadyoins
heißt, die von Eva geliebten Kinder seien schon vnd adelich (Vv. 21),193 was in den
anschließenden Versen explikativ entfaltet wird – Sübtil geliedmasirt, undadelich, |
Sinreich, geschickt, höfflich, geperlich (Schwank, Vv. 22 f.) –, wohingegen die unge-
stalten und ungeliebten von vorne herein aus der art (Schwank, V. 32) geschlagen,
also im Wortsinne ‚abnorm‘ sind. Die Zuordnung, welche der Herr im Folgenden
performativ an ihnen vollzieht, indem er sie in ihre ‚Orden‘ einsetzt, geht diesem
Akt also längst voraus und ist der Natur ihrer Körper eingeschrieben.

So verführerisch es scheint, hierin die Summe einer ‚mittelalterlichen‘ Auffas-
sung der Verbindung von Schönheit und Adel zu sehen, so unmittelbar stellen sich
die Probleme ein. Nicht nur hält der Abgleich mit der Literatur des 12. und 13. Jahr-
hunderts nicht stand – es lässt sich zeigen, dass die Rechnung nicht so einfach ist,
wie sie bei Hans Sachs, aber auch in der gegenwärtigen Forschung oftmals aufge-
stellt wird –, sondern auch die Stoffgeschichte lässt es nicht zu, die Aitiologie des
schönen Adels, die hier entworfen wird, auf den Beginn der volkssprachlichen Lite-
ratur zurück zu projizieren. Zwar hat Jacob Grimm „eine lebendige und allgemei-
nere verbreitung der sage von den ungleichen kindern Evas im ganzen laufe des
16n jh.“ für wahrscheinlich gehalten, ja, neben den ihm ermittelbaren Fassungen
jener Zeit einen älteren Ursprung vermutet, der „vielmehr schon früher, namentlich
im 15n jh. und länger bereits gangbar gewesen sein muß.“194 Und obwohl Grimm
selbst eingestehen muss, dass es ihm nicht gelungen ist, „in den mhd. dichtungen
irgend eine spur der fabel zu gewahren“,195 so schreibt er doch:

Wozu also sie genauer untersuchen? ich traue ihr dennoch ein weit höheres alter zu.
Durch die poesie und den volksglauben unserer vergangenheit ziehen auch fäden geistli-

cher stoffe, die der christlichen, biblischen quelle unangemeßen waren. nicht die apokryphi-
schen bücher sind damit gemeint, welche in frühen jahrhunderten fern vom deutschen boden
entsprungen mehr auf gelehrtem wege allgemeinen eingang fanden. ganz abgesondert von
diesen erscheinen in kleinen vereinzelten sagen zügen und selbst namen hin und wieder be-
ziehungen auf gestalten des alten oder neuen testaments[.] [...] faßt man dessen art und weise
näher ins auge, so werden sich leicht uralte, heidnische überbleibsel ergeben, welche duldsam
und fast unverhinderlich farbe und gewand des neuen glaubens annehmen durften. ihr dasein
und ursprung wäre sonst kaum zu begreifen. [...] [so] wird auch jener göttliche besuch bei
Adam und Eva, den ich höchstens bis zum jahr 1509 hinauf bringen konnte, viel ältere grund-
lagen in der geschichte unsrer poesie ansprechen dürfen.196

 Hervorhebung von mir; F. D. S.
 Jacob Grimm: Die ungleichen Kinder Evas. In: ZfdA 2 (1843), S. 257–267, hier S. 264.
 Ebd., S. 265.
 Ebd., S. 265–267.

152 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Dies scheint indessen, gerade wenn man die übrigen Fassungen desselben Stoffes
vergleichend heranzieht, eher das Wunschdenken einer germanischen Nationalphi-
lologie des 19. Jahrhunderts zu sein.197

Gerade jenes Element aber, welches für die vorliegende Arbeit von besonderem
Interesse ist, nämlich die Aitiologie der signifikativen Verbindung von körperlicher
Schönheit und Adel – oder einem beliebigen Homolog von ‚Gutheit‘ – als Wahrheits-
fähigkeit, ist nicht so zwingend, wie es zunächst erscheinen mag. Hans Sachs selbst
hat denselben Stoff viermal verarbeitet, das letzte Mal in Form des oben wiedergege-
benen Schwanks (6. Januar 1558), ein weiteres Mal in Form eines Meisterliedes – Die
ungleichen kinder Eve. In dem zarten thon Frauenlobs198 (vom 25. August 1547) – und
zweimal in dramatisierter Form, nämlich als Ein spiel mit 11 personen, wie Gott, der
Herr, Adam unnd Eva ihre kinder segnet199 (datiert auf den 23. September 1553) und

 Zur Stoffgeschichte vgl. noch immer die Angaben bei Johannes Bolte, Jiři Polívka: Anmerkungen
zu den Kinder- und Hausmärchen der Brüder Grimm. Bd. 3. Leipzig 1918 (Nachdruck Hildesheim 1992),
zu den Ungleichen Kindern Evas hier: S. 308–321, welche immerhin bis ins 15. Jahrhundert „hinauf“
kommen: „Die im Reformationszeitalter vielfach dargestellte anmutige Legende von der Kinderlehre
Gottvaters und von der Entstehung der Stände taucht zuerst auf in einem lateinischen Hirtengedicht
des 1448 geborenen Karmelitermönches Baptista Spagnuoli, nach seiner Heimat Baptista Mantuanus
genannt. Als Student zu Padua um 1470 dichtete dieser nach dem Muster Vergils acht Hirtengespräche.
Als ihm später (1498) jenes Jugendwerk wieder in die Hände fiel, gab er es in überarbeiteter Gestalt
und um zwei Eklogen vermehrt von neuem heraus und erntete großen Beifall. In der 6. Ekloge ‚Cornix
de disceptatione rusticorum et civium‘ reden zwei Hirten Fulica und Cornix von der Ungleichheit der
Bauern und Städter, und der erste weiß von deren Ursprung zu berichten: [...]“ (ebd., S. 308 f.). Zu
einer anderen, tatsächlich im 12. Jahrhundert existenten Aitiologien der Stände basierend auf der Er-
zählung von den Söhnen Noahs bei Honorius Augustodunensis vgl. ebd., S. 311 f. Im Ganzen ergibt
sich eher das Bild einer ‚humanistischen‘ Erfindung des Stoffes, wenngleich Bolte/Polívka natürlich
auch weiter Fassungen aus „dem Volksmunde“ verzeichnen, welche im gesamten europäischen Raum
gestreut sind. Im Einzelnen kann im Rahmen der vorliegenden Arbeit deren Alter jedoch nicht verifi-
ziert werden. – Vgl. zum Bearbeitungsprozess Hans-Jörg Uther: Handbuch zu den ‚Kinder- und Haus-
märchen‘ der Brüder Grimm. Entstehung – Wirkung – Interpretation. 2. Aufl. Berlin 2013, S. 352–354,
S. 353: „Jacobs Version wiederum nutzte Wilhelm Grimm als Vorlage, milderte die Beschreibung der
Kinder ab und änderte gleichzeitig vor allem den Eingang durch Ergänzung der Versteckszene; dazu
zog er zwei Varianten des 16. Jahrhunderts [...] heran, die Jacob Grimm in seiner Abhandlung schon
auszugsweise wiedergegeben hatte. Über diese Adaptation äußerte sich Lothar Bluhm zusammenfas-
send: ‚Auf diese Weise lässt sich das gesamte Märchen bis in einzelne Satzteile hinein literarischen
Quellen und Vorlagen zuweisen‘ (Bluhm 2011, 19).“ – Eine Übersicht über die verschiedenen Fassun-
gen mit Auszügen und kurzen Zusammenfassungen bietet Johannes Winzer: Die ungleichen Kinder
Evas in der Literatur des 16. Jhs. Inauguraldissertation der hohen philosophischen Fakultät der königli-
chen Universität Greifswald. Greifswald 1908.
 Sämtliche Fabeln und Schwänke von Hans Sachs. 4. Bd. Die Fabeln und Schwänke in den
Meistergesängen. Hrsg. von Edmund Goetze und Carl Drescher. Halle a.S. 1903, Nr. 395a, S. 243 f.
 Hans Sachs. Bd. 11. Hrsg. von Adalbert von Keller (Bibliothek des litterarischen Vereins in
Stuttgart CXXXVI). Tübingen 1878, S. 386–399.

III.2 Die Beziehung des Körpers zu den Wahrheitsspielen 153



wenig später als Comedia. Die ungeleichen kinder Eve, wie sie Gott, der Herr, anredt;
hat xix person unnd fünff actus200 (datiert auf den 6. November 1553). Indessen bietet
nur das Meisterlied noch einmal den Konnex zwischen Schönheit und Adel.

In den beiden von Hans Sachs dramatisierten Versionen des Stoffes von der Er-
schaffung der Stände – ebenso wie in den weiteren zeitgenössischen Fassungen –
liegt das thematische Gewicht nicht mehr auf der Schönheit der Kinder. Während
der Schwank und das Meisterlied eher am Rande erwähnen, dass die schönen Kin-
der den Herrn angemessen empfangen, und das Meisterlied vage einspielt, dass
dies eine Erziehungsleistung Evas ist,201 wird das Verhalten der Kinder und ihr Ge-
spräch mit Gott in den dramatisierten Fassungen zu einer Probe des Rechtglaubens,
in der comedia sogar einer regelrechten Prüfung im Katechismus ausgebaut. Die
körperliche Verfasstheit der Kinder tritt hier in den Hintergrund. Lediglich im spiel
wird thematisiert, dass die Kinder, welche dem Herrn nicht vorgeführt werden, un-
gestalt sind. Adam fragt Eva dort nach dem Verbleib der abwesenden Kinder und
gibt die Anweisung, diese herbei zu holen, damit Gott ihnen gleichfalls seinen
Segen – welchen Adam antizipiert – erteilen kann. Hierauf antwortet Eva:

Ich habe es lassen unterwegen.
Es ist werlich das ander kindig
Laussig, zottet, kretzig, und grindig,
Högret, schlicket, unkündt und grob,
Schlüchtisch, perstet ohn alles lob,
Zerissen, ein zapffete rott.
(Spiel, 389,9–14)

Adam entgegnet Eva, welche sich dieser Kinder schämt (Spiel, 389,15–17): Hestus
nur alle herein bracht! | Gott hat auff leiplich schön kein acht, | Sonder auff zucht und
Gottes ehr. (Spiel, 389,28–30) und weist seine Kinder an: Ir kinder, volget meiner
lehr! (Spiel, 389,31). Die Kinder anhand ihrer körperlichen Merkmale zu unterschei-
den ist also – entsprechend den Äußerungen Adams – falsch. Es sind aber dennoch
im Folgenden diese Kinder, welche in der Glaubensprüfung versagen. Auf die Auf-
forderung zu knien und zu beten, räumt Eva ein: O lieber Herr, sie künnens nit.
(Spiel, 395,16) Die Schuld hierfür weist Gott Eva zu:

 Hans Sachs. Bd. 1. Hrsg. von Adalbert von Keller. Tübingen 1870 (Bibliothek des litterarischen
Vereins in Stuttgart CII), S. 53–87.
 Hans Sachs: Schwank, Vv. 356,2–5: Naigten sich höfflich an dem ent | Vnd poten im all ire hent.
| Nach dem knieten sie nider schon | Vnd petteten den herren on. – Hans Sachs: Meisterlied, Vv. 1,
15–18: Als nuͤn der herr zw Eua kam eingangen | Wart von den schönen kinden er entpfangen | Sie
kuͤnden vor im prangen, | Wie sie Heuͤa het angelert.

154 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Du bist mir ein heyloses weyb,
Zeuchst sie weder an seel noch leyb.
Sie wachssen auff wie stöck und blöck,
Ungeschickt und wildt, wie gemsen-böck,
Ahn all art und menschliche zier.
(Spiel, 395,19–23)

Die Leibeszucht, welche den Kindern fehlt, ist nur insofern ein Zeichen für ihre Schlech-
tigkeit, als sie – analog zur Seelenzucht – einen Mangel an Unterweisung durch Eva
darstellt. Sie ist einerseits nicht das differenzbildende Kriterium, welches sie in
Schwank und Meisterlied darstellt, und andererseits nicht essentiell, insofern Ungestalt
hier eben durch Zucht überwunden werden kann, während Schwank und Meisterlied
die Zuschreibung von ‚schön‘ und ‚ungestalt‘ als unveränderliche Eigenschaften in die
Essenz des Körpers verlegen. Vielmehr wird hier – erstaunlich genug – eine Verbindung
zwischen Stand und Rechtgläubigkeit geschaffen, insofern letztere auch Effekt einer Un-
terweisung, einer Übung des Glaubens ist, welche den unteren Ständen mangelt.

Die Comedia hingegen bettet die Erzählung von den ungleichen Kindern in
einen weiteren Horizont ein. Hier wird sie in den bereits existierenden Grundkon-
flikt zwischen Kain und Abel inseriert, die Schar der schlechten Kinder bilden Kain
und sein galgen-rott (Comedia, V. 64,33). Hier treten beide Scharen von Beginn an
zusammen vor den Herrn, wobei sich die Schar um Kain in den Hintergrund zurück-
zieht. Von ihrer körperlichen Verfasstheit ist nicht mehr die Rede. Dafür wird die
Prüfung durch den Herrn hier tatsächlich zu einem förmlichen Katechismus ausge-
baut, indem dieser das Pater noster, die zehn Gebote und das Credo abfragt, zu
denen er von den guten Kindern die richtigen Gebetsformeln und ihre Auslegungen
erhält, während die ‚böse Rotte‘ Kains nur verstümmelte Gebete und falsche Leh-
ren, wie etwa diejenige vom Ablass (vgl.: Comedia, Vv. 80,9–13), aufsagen kann.
Hierauf verdammt Gott letztere dazu, die niederen Stände zu füllen.

Wiewohl der schlechte Stand in der Welt sich – analog zum Fall Adams und Evas,
welche mühevoll den Acker bestellen (vgl. Comedia, Vv. 55,11–18) und schmerzvoll ge-
bären (vgl. Comedia, Vv. 55,4–7) müssen – als Erbe einer Gottesferne herleitet, so ist
er doch durch Bekehrung zum rechten Glauben zu überwinden, wie es an der Schar
der guten Kinder, allen voran Abel, zu ersehen ist. Wenngleich die Verfasstheit der
Körper hier keine Rolle spielt, so ist doch auch hier der Körper das zentrale Element,
welches Gottesferne verursacht, insofern fleisch und blut (Comedia, Vv. 80,13) zum Me-
dium der Einflüsterungen des Teufels werden. Sünde wird – im Rahmen der Comedia
eher unvermittelt – zu einer Sache des Körpers, genauer: des eigenen Umgehens mit
diesem Körper. Es zeigt sich, dass an die aitiologische Erzählung von den Kindern
Evas allein in den vier Fassungen des Hans Sachs bereits verschiedene dichotome
Konzepte gebunden werden, unter denen dasjenige von Schönheit – Hässlichkeit nur
eines ist. Bei Hans Sachs finden sich daneben weitere dichotome Arrangements, wobei
dasjenige von Rechtgläubigkeit – Sündhaftigkeit unauffällig zu Geistigkeit – Körperlich-
keit verschoben wird.

III.2 Die Beziehung des Körpers zu den Wahrheitsspielen 155



Auch im Falle des Prätextes, der in der Comedia eigens angegeben wird, geht es
nicht im eigentlichen Sinne um die körperliche Schönheit der Kinder. Die Fassung
des Stoffes – ein gedicht, | Das ursprüngklich hat zugericht | Im Latein Philippus
Melancthon [sic] (Comedia, Vv. 53,8–10) –, welche der Comedia angeblich zugrunde
liegt, kennt gleichfalls den Zusammenhang zwischen körperlicher Schönheit und
Adel nicht.202 Hier ist Eva mit dem Waschen der Kinder nicht fertig geworden und
heißt die ungewaschen Gebliebenen sich verstecken;203 auch hier also liegt die Ursache
der Differenzbildung auf erster Ebene zwar im Handeln Evas, jedoch wiederum nicht
in der körperlichen Essenz der Kinder. Auf zweiter Ebene der Differenzbildung sind
jedoch diejenigen Kinder, welche vor Gott bestehen, auch diejenigen, die seine
Rechtgläubigkeitsproben bestehen. Die Differenzkriterien für die Erschaffung der
Stände sind also hier nicht primär Reinheit und Unreinheit, sondern wiederum
Rechtgläubigkeit und Verstocktheit.

Diese Differenzierung nach gewaschenen und ungewaschenen Kindern sowie die
Katechismusprobe kehrt in der Widmungsvorrede des Stephanus Vigilius (Stephan
Wacker bzw. Wachter)204 zu einer Übersetzung von Francesco Petrarcas Rerum me-
morandarum libri wieder.205 Abel liefert auch hier ein veritables Credo und wird zum
Stammvater des Priester-Standes, während Seth den weltlichen Adel begründet, Cain
jedoch den dritten Stand: Cain aber der grobe Baur ſoll knecht ſein/ vnd inn forcht der
ſtraff allzeit leben &c (Bl. iijv). Die Interpretation wird hier – gemessen an Hans
Sachs – völlig ins Gegenteil verkehrt und von der Essenz des Körpers vollständig
abgelöst:206

[Bl. iijv] Auß diſem mag man leichtlich erſehen/ wie war das gmain ſprichwort ſey/ der Wolge-
zogen gehet vor dem wolgepornen/ Got der Herre gebeüt an vilen orten/ das man von jugendt
auff ein gůte Pædagogiam halte/ kinder recht auff ziehe/ vnderweyß vnnd lere/ dann das iſt
der ſame darauß der Adel wechſt/ laſſet man ȷhn den zigel zů lange/ ſo ſchlahenn ſie zů letſt
inn dem geſchirre auff/ werdenn vnnutze/ vnedle/ heilose leüt darauß/ zeücht man aber sie zů
Gotes forcht/ zucht vnd erbarkait wie Eua ȷre kind) wie doben geſagt/ do wirte ein Edelman
auß/ hangt ȷn die zucht durch jr gantzes lebē an/ befleiſſen ſich der tugent/ gůter werck vn̄

 Der Text von Melanchthon ist bei Winzer, Die ungleichen Kinder, S. 18–22, ediert.
 Vgl. Grimm, Die ungleichen Kinder, S. 260 f.
 Zu Stephanus Vigilius, dem Petrarca-Übersetzer und Autor der Vorred, vgl. Joachim Knape:
Verstand und Beredsamkeit. Petrarcas Memorialbuch und seine deutsche Rezeption. In: Francesco
Petrarca in Deutschland. Seine Wirkung in Literatur, Kunst und Musik. Hrsg. von Achim Aurnham-
mer. Tübingen 2006 (Frühe Neuzeit 118), S. 59–90, hier bes. S. 80.
 Gedruckt 1541 in Augsburg bei Hainrich Steyner als: De Rebus Memorandis | Gedenckbůch |
Aller der Handlungen, die sich fürtref = |fenlich vonn anbegind der Welt wunderbarlich begeben
und zů | getragen haben [...].
 Winzer, Die ungleichen Kinder, S. 22–25, druckt zwar die gesamte Narration des Gedenkbuchs
ab, lässt jedoch die anschließenden interpretierenden Passagen aus. – Zu weiteren Prosa-Fassungen
von Caspar Brusch (1544), Nathan Chytraeus (1568), Lucas Lossius (1558), Johann Baumgarten (1559),
Johannes Matthesius (1597) vgl. ebd., S. 25–42.

156 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



redligkeit/ hierin̄ | [Bl. iiijr] ⟨berůwet⟩207 der rechtte Adel/ wie menigklich bewißt/ das iſt die
ſubſtanntz der geporn Adel/ de accidente & ornatu. Es will nichts daran gelegen ſein ſo ainer
ſchon ſeiner vorfaren vn̄ aͤltern ſtarckmu ͤtige/ ſtreitbar vn̄ Adenliche geſchicht/ auch derſelbe ̄
verlaſſen vn̄ geerbet groß gůt/ waißt ordenlich nach ein and) von ainem geſchlecht auf das
ander erzelē/ Es můß ainer für ſich ſelbs perſonlich dran/ die sache ̄ greiffen dapfer an/ ſo
wirdt auß ȷm eyn Edelman̄/ wie man im rayen liede ſinget208/ Der ware Adel ſteet ye nicht al-
lain in der gepurdt/ gepluͤt vnd ſtam̄en/ wie geſagt/ ſonſt were er erblich/ auch nicht in glück
vnd reichthumb/ wie Petrarcha vil dauon diſputiert/ ſonder in̄wolhalten &c. Das iſt gewiß/ ye
mer ſich ainer für den anderen/ d) Tugendt/ der Gerechtigkait/ Gottſeeligkait/ Beſtendigkait/
Erbarkait/ Weißhait &c. befleyſſet/ ye Edler er/ dann ein ander/ dem es hie felt/ vnd doch Edel
sein will/ iſt/ Herwiderumb ye mer ſich ainer begibt auff freſſen/ ſauffen/ hůren/ unthaͤtigkait/
faulhait/ vngerechtigkait/ narrhait &c. Je vnedler er ist/ wie Edel er auch vn̄ hochgeporn am
geblu ͤtte ſey/ dz will ich mit aines yede ̄ aigne ̄ gewiſſen bezeugen.

(De rebus memorandis: Vorred, Bl. iijv–iiijr)

Gleichzeitig reflektiert diese Deutung der Geschichte von Evas Kindern die Aufgabe
des Erzählens von ‚adeligem‘ Verhalten selbst. So dient die nachfolgende Übersetzung
von Petrarcas Exempelsammlung, welche Beispiele tugendhaften Verhaltens aus der
römischen Geschichte kompiliert, vor allen Dingen dazu, zu wahrhaft ‚edlem‘ Ver-
halten anzuleiten: Bildung – das heißt: Pädagogik – soll leisten, was Geburt nicht
leisten kann. Die Leistung, die jemand personlich erbringt, ersetzt die Essenz des
vererbten, auf der Substanz des Blutes beruhenden Kollektivs.

Die ungleichen kinder Eve des Hans Sachs bieten zwar – wenn man so will –
einen Ursprungsmythos der Verbindung von Adel und körperlicher Schönheit, je-
doch einen verspäteten und zudem in höchstem Maße arbiträren. Vergleicht man
diesen mit weiteren überlieferten Fassungen desselben Stoffes, so zeigt sich schnell,
dass die essentialistische Verbindung von körperlicher Schönheit und Adel, welche
Hans Sachs dem Stoff einschreibt, keineswegs dessen verbreitetste Variante dar-
stellt.209 Die Erzählung geht der höfischen Literatur eben nicht voraus, sondern sie
bildet – wie so vieles bei Hans Sachs – die Summe einer vorangehenden Textwelt,
mithin deren Transposition in ein verändertes literarisches und konfessionelles Um-
feld und stellt mithin eine Interpretation des Präexistenten dar. Der Vergleich hat
aber vor allem gezeigt, dass Tugend und Schönheit hier im Rahmen einer paradig-
matischen Ersetzungsoperation zwischen den verschiedenen Fassungen zwar die-
selbe ‚diskriminierende‘ Funktion zugeschrieben erhalten, insofern sie die Wahl
Evas und die Einrichtung distinkter ständischer Gruppen zur Folge haben. Sie ste-
hen aber in den verschiedenen Fassungen unabhängig voneinander an derselben

 Der Haupttext liest hier wohl fälschlich berhůet. Die Kustode der vorhergehenden Seite liefert
demgegenüber das hier vorzuziehende berůwet.
 Mit dem rayen liede scheint ein Lied des Typs „Als Adam grub und Eva spann“ gemeint zu sein.
Vgl. bspw. Heinz Rölleke: ‚Adam hackte das Feld, und Eva spann Wolle‘. Ein bekannter Spruch in bis-
lang unbekannten Zeugnissen. In: Jahrbuch für Volksliedforschung 44 (1999), S. 127–130.
 Vgl. Bolte/Polívka, Anmerkungen zu den Kinder- und Hausmärchen, S. 308–321.

III.2 Die Beziehung des Körpers zu den Wahrheitsspielen 157



paradigmatischen Stelle der Erzählung, werden jedoch nicht aufeinander bezogen
erzählt. Körperschönheit und ‚Tugendschönheit‘, die beide je für sich als Signum
von Adel inszeniert werden, sind hier keine essentiell verbundenen Werte.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend

III.3.1 Aitiologien einer Ethik

Ausgehend von dem Beispiel des Hans Sachs-Schwanks, der die Einsetzung der kör-
perlichen Schönheit als Zeichen an die Dignität des christlichen Schöpfungsmythos
heranschreibt, soll im Folgenden die Rolle körperlicher Schönheit im Rahmen von Ge-
nesis-Texten betrachtet werden. Während die vier Fassungen der Kinder Eve des Hans
Sachs mit der Zeit des Paradiesexils gleichsam eine nicht völlig auserzählte Leerstelle
des biblischen Berichts von den Ureltern besetzen, spielt Schönheit durchaus auch in
der Genesis-Erzählung der Vulgata-Übersetzung des Hieronymus bereits eine signifi-
kante Rolle. Es soll daher im Folgenden – zugebenermaßen in höchst exemplarischer
Form – anhand ausgewählter Genesis-Retexte und -Auslegungen nachvollzogen wer-
den, welche prototypischen Diskursformationen den schönen Körper auf welche Art
mit dem christlichen Gründungsmoment in Verbindung bringen. Es wird sich zeigen,
dass bei einer Reihe breit gestreuter und zugegebenermaßen willkürlich herausgegrif-
fener Beispiele doch ein rekurrentes Muster beobachtet werden kann, durch welches
Schönheit und ‚Tugend‘ miteinander in Kontakt gebracht werden. Die Relation, die
die beiden Werte aneinanderbindet, ist indessen keine Wahrheitsrelation, wie sie ein
Zeichenverhältnis voraussetzt; stattdessen, so soll hier argumentiert werden, nimmt
die Beziehung der Schönheit zur Tugend – gekoppelt über das Medium der ‚Wahr-
heit‘, die durch Gott garantiert ist – die Form einer Ethik an, in der die Bewältigung
der eigenen Schönheit und der Schönheit Dritter zur Aufgabe des Subjektes wird.

III.3.1.1 Genesis II: Die Frucht, die Flut, die Wahl und die Wahrheit

Eve and Adam had a garden everything was great
Till one day a boy says pardon Miss my name is snake.
See that apple over yonder if you’ll take a bite
You and Adam both are bound to have some fun tonight.
…
Ever since the days of Eden folks been sinful my
Nowadays they’re even eating apples in their pie.
(Oscar Brown: Forbidden Fruit, 1960)

Befragt man die Heilige Schrift auf das, was sie zur Schönheit des Körpers zu sagen
hat, so fällt auf, dass körperlicher Schönheit in der Genesiserzählung keine hervorge-
hobene Rolle zukommt. Wenngleich spätere Generationen wissen, dass Eva – bis zur

158 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Existenz der Gottesmutter Maria – die schönste Frau gewesen sei, die jemals existiert
hat, so hat dieses Wissen keine Referenz in der Genesis selbst.210 Es findet sich bei-
spielsweise ausgerechnet in einem in anglo-normannischer Prosa mit lateinischen
Zwischenüberschriften abgefassten Kosmetik-Traktat des 13. Jahrhunderts ein Vers-
prolog, der unmittelbar auf die Schönheit Evas referiert, die diese durch den Sündenfall
verloren habe:

Quant Deus out la femme fete, –
De la coste Adam est traite, –
Bauté la duna perdurable.
Mes ele le perdi per le deble
Puis que ele out la pum gusté;
Mult en fu disonuré.
Et les dames que ore sunt,
Ke de ceo culpes ne hunt,
Pur ceo que Heve forfist tant,
De lur bauté sund mult perdant.
Kar tele i ad, quand est pucele,
Dunc est ruvente, blanche et bele:
Tant tost cum ele est marïé
Le est colur remué.
Tele i ad que en sa vie
Unches de bauté n’ut ballie.
(Ornatus mulierum, Vv. 1–16)211

Die weibliche körperliche Schönheit als ursprüngliches, paradiesisches, durch den
Sündenfall verlorenes Gut hat in der biblischen Narration kein Äquivalent und spielt
theologisch keine erkennbare Rolle.212 In der mittelhochdeutschen Literatur ist mir nur

 Die ‚Schönheit‘ Adams hat die Forschung etwa in der Wiener Genesis realisiert gesehen, in wel-
cher sie eine ‚descriptio‘ nach dem Muster der mlat. Poetiken ausgemacht hat. Vgl. hierzu anders
Kap. IV.3, S. 421–445.
 L’Ornement des Dames (Ornatus mulierum). Texte anglo-normand du XIIIe siècle. Hrsg. von Pierre
Ruelle. Brüssel 1967 (Travaux de la Faculté de Philosophie et Lettres XXXVI). Übers. (F. D. S.): „Als
Gott die Frau aus der Seite Adams geschaffen hatte, hat er ihr unvergängliche Schönheit gegeben.
Aber sie hat sie wegen des Teufels verloren, nachdem sie den Apfel probiert hatte. Sie ist dadurch
sehr entehrt worden. Und die Damen, die jetzt sind, die nichts dazu können, verlieren viel von ihrer
Schönheit durch das, was Eva getan hat. Diese hat, solange sie Jungfrau ist, Röte, Weißheit und
Schönheit: Kaum ist sie verheiratet verschwinden die schönen Farben. Eine solche hat zu keinem
Zeitpunkt ihres Lebens auch nur die geringste Schönheit.“
 Henrike Manuwald, Nu sprechent, S. 320, hat auf die besondere Rolle hingewiesen, die Evas
Schönheit als Referenzgröße für die Schönheit Mariens und Jesu in Wernhers des Schweizers
Marienleben einnimmt, konstatiert indessen mit Blick auf die Rolle von Evas ‚Schönheit‘: „Beide
Vergleiche werden ausdrücklich dadurch legitimiert, dass ‚man‘ allgemein die Schönheit von Jesus
und Adam bzw. von Maria und Eva aufeinander beziehe. Eine konkrete Quelle ließ sich bisher aber
nicht nachweisen. Angesichts der gemeinhin antithetischen Beziehung zwischen Eva und Maria
scheint es eher ungewöhnlich, dass Eva zum Maßstab für Maria gemacht wird, deren Schönheit

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 159



ein halbwegs prominenter Fall bekannt, in dem Evas Schönheit im Rahmen des
Sündenfalls weitreichende Bedeutung zukommt, nämlich in Ulrichs von dem Tür-
lîn Arabel. In diesem Text, der mit großem poetorhetorischem Aufwand die Vorge-
schichte zu Wolframs von Eschenbach Willehalm auserzählt, wird der von den
Heiden entführte Markgraf Willehalm am Hofe des heidnischen Fürsten Tybalt ge-
fangen gehalten. Dessen Frau Arabel, die spätere Kyburg, lässt Willehalm aus
Liebe heimlich zum Schachspielen zu sich holen. Bei den umfangreichen Gesprä-
chen, die über dem Schachspiel zugebracht werden, planen sie ihre Flucht, die
nicht nur in die Heirat und Taufe der Arabel in der Provence mündet, sondern
auch in eine Verfolgungsfahrt der Heiden, die zunächst zurückgeschlagen wird. Im
Rahmen dieser Schachspielgespräche nun erteilt Willehalm Arabel zugleich religi-
öse Belehrungen, sodass die Entstehung der Liebe und die Bekehrung der Heidin
als Parallele erzählt werden können. Im Rahmen dieser Religionsgespräche klärt
Willehalm Arabel auch über den Sündenfall auf. Die hierbei gewählte Formulie-
rung, die theologisch kaum haltbar ist, kann vielleicht eher – im Sinne ‚tragischer
Ironie‘ – als Kommentar verstanden werden, der auf das Handlungssetting des
Arabel-Willehalm-Komplexes bezogen ist, welcher ja im Handlungskern zunächst
eine christianisierte Variante der Helena-Entführung darstellt. Willehalm sagt:

do Adam dvrch daz obz geviel,
dvͥsvͥnde dvrch himel vnd erde wiel
von vngehorsam missetat,
die Adam begangen hat.
got im verbot dez er nvͥt lie:
dvrch Even schoͤn er daz begie.
dez wart verflvͦht menschlichez kvͥnne.
dez lip ist liehter danne dvͥsunne
vns nam dez paradisez wunne.
(Ulrich von dem Türlin: Arabel ✶A 110, 23–31).213

Dass Evas Schönsein selbst Ursache des Sündenfalls sein soll, ist wohl als absolute
Seltenheit einzustufen214 und gibt dem Text zugleich ein auffällig markiertes Inter-
pretationsangebot mit, das die ausführlich dargestellte Schönheit der heidnischen
Königinnen und die Entführung der verheirateten Arabel durch den fliehenden Wil-

meist als Meisterwerk Gottes absolut gesetzt wird. Auch in den typologischen Beziehungen zwi-
schen Adam und Jesus ist ihre jeweilige körperliche Schönheit kein dominierendes Motiv“.
 Die Arabel wird hier und im Folgenden zitiert nach: Ulrich von dem Türlin: Arabel. Die ur-
sprüngliche Fassung und ihre Bearbeitung. Kritisch hrsg. von Werner Schröder, Stuttgart 1999.
 Annelie Kreft: Perspektivenwechsel. Willehalm-Rezeption in historischem Kontext: Ulrichs von
dem Türlin Arabel und Ulrichs von Türheim Rennewart. Heidelberg 2014 (Studien zur historischen
Poetik 16), S. 135, schreibt: „Die Begründung von Adams Sündenfall mit der verführerischen Schön-
heit Evas rekurriert auf die negativ konnotierte erotische Ausstrahlung der heidnischen Frauen“,
ohne dass vollends ersichtlich wäre, inwiefern Eva mit ‚heidnischer‘ Schönheit in Verbindung zu
setzen wäre.

160 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



lehalm perspektiviert.215 Gleichwohl wird auch hier die Schönheit Evas bereits an
die Lichthaftigkeit des gefallenen Engels – dez lip ist liehter dann dvͥ sunne – zurück-
gebunden, der in letzter Instanz für den Verlust des Paradieses verantwortlich ist.

Dem geht in der Arabel bereits ein Erzählerkommentar voraus, der körperliche
Schönheit in ein Verbindung zum Sündenfall bringt, indem er – auf eine Bildform(el)
aus Buchmalerei und Plastik rekurrierend – den Teufel als Schlange, die Adam ver-
führt hat, selbst mit einem schönen und Lust erregenden weiblichen Oberkörper
ausstattet:216

 Um das Problem des Heidentums geht es in der Arabel unmittelbar im Anschluss in der weite-
ren Rede Willehalms. – Gyburc spricht in dem Religionsgespräch mit ihrem Vater Terramer in Wolf-
rams von Eschenbach Willehalm nicht von Evas Schönheit als Auslöser für den Sündenfall,
thematisiert aber die Gabe der Scham durch Gott mit Bezug auf den Körper der Eva: ‚Ei vater hôch
unde wert, | daz dîn muot der tumpheit gert, | daz dû mich scheiden wilt von dem, | der vrouwen Even
gab die schem | daz si allrêst verdact ir brust, | dâ was gewahsen ein gelust | der si brâhte in arbeit, |
in des tiuvels gesellekeit, | der unser immer vâret [...]‘ (Willehalm 218,1–9; der Willehalm wird hier
und im Folgenden zitiert nach: Wolfram von Eschenbach: Willehalm. Nach dem kritischen Text
von Werner Schröder ins Nhd. übers., komm. u. hrsg. von Horst Brunner. Stuttgart 2018). – Es fin-
den sich gleichwohl apokryphe Traditionen, die die Adams-Erzählung ausbauen, in denen die
Schönheit Evas eine entscheidende Rolle spielt. So notiert bspw. Paul Schwarz: Die neue Eva. Der
Sündenfall in Volksglaube und Volkserzählung. Tübingen 1973 (Göppinger Arbeiten zur Germanis-
tik 77), S. 51, in Hinblick auf armenische Schriften von Adam, deren handschriftliche Überlieferung
jedoch in die erste Hälfte des 16. Jhs. datiert: „In der armen. Version weigert sich Adam sehr hartnä-
ckig, die Frucht zu kosten, weil er fürchtet, ebenso vom Licht entblößt zu werden wie Eva. ‚Als aber
Adam die Schönheit des Weibes erschaute, raubte sie ihm den Verstand aus seinem Kopfe. Ob-
gleich sie von dem Lichte entblößt war, war ihr Leib doch glänzend wie eine Perle.‘“ – In der Volks-
sprache wird die schöne Eva später Gemeingut und findet sich – ohne erkennbare Funktion –bspw.
im Donaueschinger Passionsspiel (vgl. Das Donaueschinger Passionsspiel. Hrsg. von Anthonius
H. Touber. Stuttgart 1985), wo es heißt, dass Gotte Adam aus seiner Rippe ein schönnes wip gemacht
und adam zů der ee gegeben habe (ebd., Vv. 3757 ff.).
 Zu dieser Bildformel und ihrer theologischen Tradition hat aus kunsthistorischer Sicht Andrea
Imig: Luzifer als Frau? Zur Ikonographie der frauengestaltigen Schlange in Sündenfalldarstellun-
gen des 13. bis 16. Jahrhunderts. Hamburg 2009, eine materialreiche Arbeit vorgelegt, die jedoch
volkssprachliche Textzeugen und – soweit ich sehe – auch die Arabel nicht kennt. Es wäre zu prü-
fen, ob die Bildformel, die ab dem Hochmittelalter in der Plastik regelmäßig auftritt, in Genesis-
Retexten sonst nennenswerte Aufnahme gefunden hat oder ob ihr Vorkommen in der Arabel eine
Besonderheit darstellt. In den Bildzeugnissen ist die Schlange dabei immer wieder nicht nur als
weiblich, sondern zudem – mit dem Kopfputz der Dame ausgestattet – als dezidiert höfische Frau
markiert; vgl. hierzu etwa die Materialen bei Imig, Luzifer als Frau, Abb. 2 u. 2b, die eine Trumeaup-
feilermadonna (Nordfrankreich, Amiens, Kathedrale Notre-Dame, rechtes Westportal, 1220/30) als
Schlangentreterin zeigen. Hier werden also zugleich zwei Modelle der Weiblichkeit in der apokalyp-
tischen Maria vereint, nämlich der Sieg der – kategorial einzigartigen – Keuschheit Mariens über
die weibliche Natur.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 161



hie [= im Gebirge Amanar; F. D. S.] nimt man ǒch der slangen war,
die meide sint bis vf die brvst,
der svͤzzer menschlich gelvst
Adam betrovc, daz er begie
vngehorsam: die siht man hie.
die slangen, alse ich han geseit,
der har vnd hǒbet ist ein meit.
niderhalp si kriechent vf der brvst.
menschlicher lieb gelvst
das nider teil sere schvͥhet
vil herze liebe wirt verdrvͥhet
von ungetrvͥwem nidern teil.
(Ulrich von dem Türlin: Arabel ✶A, Vv. 94,6–17)

Hier wird der Schritt, in welchem die Frucht zunächst Eva angeboten und dann an
Adam weitergereicht wird, ausgeblendet und es ist direkt die Schlange, die Adam
mit svͤzzer menschlich gelvst verführt.217 Die Schlange, die in der Plastik selbst zu
einer Dame mit höfischem Kopfputz wird, verlegt die Schönheit der Frau suggestiv
als Anlass in den Urmoment des Sündenfalls selbst. Es kann im Folgenden gezeigt
werden, dass dies durchaus der theologischen Tradition entspricht.

Gleichwohl begegnet der Begriff des Schönen im Rahmen der Sündenfaller-
zählung, wie sie der Text der Vulgata repräsentiert, selbst, denn auf die Rede der
Schlange zu Eva folgend heißt es: vidit igitur mulier quod bonum esset lignum ad
vescendum | et pulchrum oculis aspectuque delectabile | et tulit de fructu ilius et co-
medit deditque viro suo (Gen 3,6).218 Das pulchrum bezeichnet also die Frucht

 Damit steht die Arabel hier freilich nicht zuletzt in einer theologischen Tradition, welche die
Sündenfallerzählung insgesamt allegorisch auslegt und die Figuren Adam und Eva – wie im folgen-
den Kap. IV.1.1, S. 284–311, thematisiert werden wird – zugleich als Allegorien für den homo interior
und den homo exterior auffasst. Dieser Auffassung, die Eva den ‚fleischlichen‘ Teil, also den Körper
und das körperliche Wahrnehmen und Denken, zuweist, scheint in der Figur der weiblichen
Schlange, die mit gelust in Verbindung gebracht wird, zusammenzufallen.
 Übers. (Rebekka Schirner): „Die Frau sah daher, dass der Baum gut zum Essen war und schön für
die Augen und erfreulich anzuschauen. Und sie nahm von der Frucht dieses ⟨Baumes⟩ und aß ⟨es⟩ und
sie gab ⟨davon⟩ ihrem Mann“. – Auf diesen Umstand weist schon Rüdiger Schnell, Ekel und Ästhetik,
S. 67, Anm. 321, hin: „In die Katastrophe führt die Verbindung von Schönheit und Gefallen im Sünden-
fall, wie Eva den schönen Apfel besitzen will“. Im Kontrast dazu folgert er: „Das Schöne gefällt im blo-
ßen Anschauen. Zu dieser Freude am Schönen ist also nur derjenige fähig, der beim Erblicken eines
schönen Objekts nicht von seiner Begierde überwältigt ist und sich dieses Objektes nicht bemächtigen
will“ (ebd., S. 67), was er – vielleicht etwas gesucht – zurück auf die aquinatische Formel pulchra enim
dicuntur quae visa placent bezieht. – In den Auslegungen Augustins zu Gen 3,6 figuriert das Wort pul-
chrum nicht, da Augustinus eine vorhieronymianischen Übersetzung zitiert. In seiner Genesis-Auslegung,
De genesi ad litteram libri duodecim, lautet der entsprechende Vers: Et vidit mulier, quia bonum lignum
in escam et quia placet oculis videre et decorum est cognoscere. Et sumens de fructu eius edit et dedit et
viro suo secum, et ederunt (Übers. [Perl]: „Und die Frau sah, daß der Baum gut war, um von ihm zu
essen, daß er einen gefälligen Anblick bot und geeignet war, um zur Erkenntnis zu gelangen. Und sie
nahm von seiner Frucht, aß und gab auch ihrem Mann, der bei ihr war, und sie aßen.“).

162 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



selbst, nach welcher Eva greift.219 Eine Übertragung auf die Körper der beiden ers-
ten Menschen findet hier zunächst nicht statt.220

Eine solche Übertragung der Schönheit der Frucht auf den weiblichen Körper an
sich existiert indessen: Johannes Scotus Eriugena, der gegenüber dem allgegenwärti-
gen Augustinismus einen gewissen Gegenentwurf darstellt, zitiert in seinem Periphy-
seon (IV.16) Gregor von Nyssa, in dessen ‚Rede vom Bilde‘ (De imagine, 20. Kapitel)
die Schönheit der Frucht als Täuschung durch den Teufel erscheint: Et suasor factus
est consilium dans, bona quadam pulchritudine ac delectatione fructum circumcolo-
rans, ut delectabiliter uideretur ac desiderium ad gustum superponeretur (Periphyseon
IV,3336–3339).221 Im Folgenden stiftet das Periphyseon eine geradezu spektakuläre
Verbindung zwischen der Schönheit des Apfels und der Schönheit des weiblichen
Körpers. Die durch die Schönheit des Apfels getäuschte Eva, die einer seit Ambrosius
von Mailand und Augustinus verfügbaren Allegorese zufolge als homo exterior, das
heißt als Sinneswahrnehmung des Menschen (aisthesis) interpretierbar ist,222 wird in

 In der Volkssprache findet sich der schöne Apfel am schönen Baum bspw. bei Lutwin: Adam und
Eva. Hrsg. von Konrad Hofmann, Wilhelm Meyer. Tübingen 1881 (Bibl. d. litt. Ver. 153), Vv. 347–353,
mit deutlicher Referenz auf den Wortlaut von Gen 3,6 und dreifacher Betonung des Schönseins:
Enmitten in dem paradise | Stunt der boum zu prise, | Schön und wol florieret | Von öpfeln schöne
gezieret; | Die worent zu dem anblick schöne. | Den selben boum ich kröne | Für alle, die ie ouge
gesacht. Im Anschluss an das persuasive Gespräch mit dem als Schlange verstellten Sathanas,
bricht dieser einen Apfel vom Baum und reicht ihn Eva. Erneut heißt es: Den appfel bot er ir hin. | Der
was schön und wol gesmach. | Vil lieplichen sü in anesach | Und begunde in sere wenden | Hin und her in
den henden (Lutwin: Adam und Eva, Vv. 475–479. – Ich danke herzlich Andreas Hammer [Konstanz],
der mich auf Lutwins Adam und Eva aufmerksam gemacht hat.).
 Im Codex Karlsruhe 408 (1. Hälfte 15. Jh) findet sich eine kurze Sequenz von Texten (Das got die
engel magt, Von dem engel michahel, Wie got den menschen macht, Die slange Adam vnd Eva betröge
und Das teuffel buch; hier jeweils mit Seitenzahl und Versangabe zitiert nach: Codex Karlsruhe 408.
Bearbeitet von Ursula Schmid. Bern/München 1974 [Bibliotheca Germanica 16], S. 460–478), die von
der Erschaffung der Engel und des Menschen, den Sündenfällen und der Schar der Teufel berichtet,
gegen die der Mensch sich wappnen solle. Hier finden sich die Elemente – der schöne Lucifer, die
schöne Eva, der schöne Apfel – kombiniert: Nicht nur ist Lucifer Der aller schonst vnter in [= den En-
geln; F. D. S.] (S. 604, V. 9), sondern auch Adam bezeichnet Eva gegenüber Gott als diß schon weyp
(S. 465, V. 24). Der Teufel, der Lucifer den Zustand der ersten Menschen im Paradies hinterbringt, sagt:
Sie seint vnmoßen schone (S. 466, V. 58), und Lucifer verführt Eva dazu, den Apfel zu essen, den diese
An diesem schon bavm (S. 468, V. 30) hängen sieht und von dem sie sich verspricht, Mit schon vnd mit
gewalt, | Zu aller der gestalt | Sam got selber zu werden (S. 470, Vv. 76–78).
 Hier und im Folgenden zitiert nach: Iohannis Scotti seu Erivgenae Periphyseon. Liber Quartvs.
Hrsg. von Eduard A. Jeauneau. Turnhout 2000 (CCCM 164). – Die Übersetzung wird im Folgenden
zitiert nach: Johannes Scotus Erigena über die Eintheilung der Natur. 2 Bd. Übers. von Ludwig
Noack. Leipzig 1870 (Philosophische Bibliothek 86), Bd. II, S. 110): „Der Rathgeber wurde zugleich
Verlocker, indem er die Frucht mit einem Scheine der Schönheit des Guten und mit der Lust des
Bösen schmückte, damit sie ergötzlich schien und das Verlangen nach ihrem Genusse erwachte.“
 Vgl. im Folgenden Kap. IV.1.1 u. V.1.3. – Hartmut Bleumer: Paradies und Topos. Metamorpho-
sen eines christlichen Mythos in der deutschen Literatur des Mittelalters. In: Religiöses Wissen im
vormodernen Europa. Schöpfung – Mutterschaft – Passion. Hrsg. von Renate Dürr et al. München

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 163



einer erstaunlichen Operation zur aisthesis des Mannes, der durch den Anblick weib-
licher Schönheit in seiner Keuschheit befleckt wird, verschoben. Es ist also der Eva-
Anteil des (männlichen) Subjektes, der durch die schönen Frauenkörper getäuscht
wird:

Errat autem insipiens sensus, ac per hoc decipitur, credens malum bonum et pulchrum esse
et ad usum suaue. Verbi gratia, ut aliquo utamur exemplo, phantasia auri uel cuiuspiam sensibilis
materiae corporeo sensui imprimitur. Ipsa phantasia pulchra atque formosa uidetur, quia de
creatura bona extrinsecus assumpta est, sed mulier (hoc est carnalis sensus) decipitur et
delectatur, non sentiens latentem sub ipsa falsa et phantastica pulchritudine malitiam, hoc
est philargiam, quae ‚est radix omnium malorum‘ [1 Tim 6,10]. ‚Qui uiderit mulierem ad concu-
piscendam eam‘, dominus inquit, ‚iam moechatus est in corde suo‘ [Mt 5,28]. Ac si aperte
diceret: Qui phantasiam de forma feminea suo carnali infigit sensui, iam moechatus est in co-
gitatione sua, appetens turpitudinem libidinis, quae se latenter attrahit sub falsa illa muliebris
formae imaginatione. | Est igitur, ut praediximus, lignum scientiae boni et mali malitia perni-
ciosa mortiferaque in figura boni imaginata; et est hoc lignum ueluti intra quandam feminam
(in carnali scilicet sensu, quem decipit) constitutum.

(Johannes Scotus: Periphyseon IV,3638–3656)223

Es ist ein nicht unerheblicher exegetischer Weg, der hier auf engstem Raum be-
schritten wird. Eva, die in der Allegorese hier – wie auch schon bei Augustinus – die
sinnliche Wahrnehmung des Menschen selbst ist, ist damit zugleich auch diejenige
Instanz, durch die das männliche Subjekt sehend den weiblichen Körper wahrnimmt,
an dem es – mit Mt 5,28 – schon im sehenden Begehren, ja schon in der Erinnerung
an das Gesehene die Ehe bricht. Dem eigenen Eva-Anteil aber, der der Verführung
weiblicher Schönheit zu erliegen droht, kann nur durch Selbstbeherrschung und As-
kese begegnet werden.224

2019, S. 73–118, hier S. 80–83, hat darauf hingewiesen, dass die Auslegung Evas als aisthesis und
Adams als nous schon bei Philon von Alexandrien vorhanden ist.
 Übers. (Noack II, S. 119 f.): „Es irrt aber der thörichte Sinn und wird darum getäuscht, indem er
das Böse für ein Gutes und Schönes hält, das sich gar lieblich anlasse. Wenn sich z. B. die Vorstel-
lung des Goldes oder irgend eines andern sinnlichen Stoffes dem leiblichen Sinne eindrückt, so er-
scheint diese Vorstellung selbst schön und lieblich, weil sie aus der guten Schöpfung von aussen
genommen ist; aber das Weib, d. h. der fleischliche Sinn wird getäuscht und ergötzt sich daran,
ohne das unter der falschen und eingebildeten Schönheit verborgene Böse, d. h. den Geiz zu mer-
ken, welcher alles Bösen Wurzel ist [1 Tim 6,10; F. D. S.]. ‚Wer ein Weib ansieht (sagt der Herr) ihrer
zu begehren, der hat schon in seinem Herzen die Ehe gebrochen [Mt 5,28; F. D. S.].‘ Als wollte er
geradezu sagen: Wer die Vorstellung von der weiblichen Gestalt seinem leiblichen Sinne einprägt,
hat schon in Gedanken die Ehe gebrochen, indem er nach der schändlichen Lust strebt, die sich
unter der falschen Einbildung der weiblichen Gestalt heimlich anzieht. Wie bemerkt, ist also der
Baum der Erkenntniss des Guten und Bösen das verderbliche und todbringende Böse, welches in
der Gestalt des Guten vorgestellt wird, und dieser Baum ist gewissermassen im Weibe, d. h. im leib-
lichen Sinne aufgestellt, der getäuscht wird.“
 Entsprechend kann argumentiert werden, dass Claudia Brinker-von der Heyde: Geliebte Mütter –
Mütterliche Geliebte. Rolleninszenierung in höfischen Romanen. Bonn 1996 (= Studien zur Germanis-

164 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Auch die spätere theologische Tradition kennt – unabhängig von Johannes Sco-
tus – die Schönheit der Frucht beziehungsweise des Baumes und setzt sie in Bezie-
hung zur Schönheit des weiblichen Körpers. Dieser Zusammenhang findet sich
etwa in der Ethica des Petrus Abaelardus erneut.225 Die Ethica, die in der Zustim-
mung zum Bösen (consensus mali) – unabhängig vom angeborenen Laster (vicium
animi), vom Willen zum Bösen (voluntas mali) oder von der ausführenden Hand-
lung (operatio mali) – die eigentliche Sünde sieht,226 führt die Auslösung eines
bösen Willens auch gegen die Zustimmung zu derselben auf ‚Lust‘ (delectatio) zu-
rück. Die Ethica thematisiert die Lusterregung immer wieder anhand von zwei Gegen-
ständen, nämlich einerseits anhand der Lust, welche durch den Anblick einer Frau
ausgelöst wird, und andererseits anhand der Lust, welche beim Essen einer Frucht
ausgelöst wird (§§ 8–15). Auch diese consensus-Sünde ist um Mt 5,28 herum organi-

tik, Anglistik und Komparatistik 123), S. 74, in ihrer Auffassung des Johannes Scotus-Satzes: Mulier
est sensus corporeus, naturaliter humanae naturae insitus. Per quam, in his uidelicet qui perfecti sunt,
uisibilis creaturae pulchritudo ad laudem creatoris refertur (Periphyseon IV,4765–4768; Übers.
[Noack II, S. 156]: „Das Weib ist die der menschlichen Natur eingepflanzte leibliche Sinnlichkeit, und
durch sie wird in denjenigen, welche vollkommen sind, die Schönheit der sichtbaren Creatur auf das
Lob des Schöpfers bezogen.“), irrt, insofern sie hierunter versteht, dass die durch den ‚Vollkomme-
nen‘ (perfectus) geschaute „Frauenschönheit“ als Gottesgeschenk auf den zu lobenden Schöpfergott
zurückbezogen werde. Von der Schönheit der Frau, in der sich gottesebenbildlich das Wirken Gottes
„visualisiert“, wie es Brinker-von der Heyde (ebd., S. 74 f.) annimmt, ist hier jedoch nicht die Rede.
Tatsächlich wird hier eine außerhalb der mulier liegende kreatürlichen Schönheit thematisch, welche
durch die Sinne (mulier – Eva – aisthesis) wahrgenommen wird. Sofern diese ‚weibliche‘ Sinneswahr-
nehmung des weltlichen Schönen indessen einem (männlichen) perfectus innewohnt, kann sie auf
den Schöpfer zurückbezogen werden und konkurriert mit diesem. Der unmittelbar anschließende,
von Brinker-von der Heyde nicht zitierte Satz, der die Rolle der aisthesis in dem Gott zugewandten
Vollkommenen (perfectus) thematisiert, welcher alle Sinnlichkeit abgelegt hat, lautet: Inter quam (mu-
lierem dico) et serpentem (hoc est libidinosam delectationem materialis pulchritudinis diabolicamque
calliditatem in ea possidentem) magna inimicitia a deo constituta est. Mulier quippe (hoc est perfectus
perfectorum sensus) odit materialium rerum carnalem appetitum, serpens uero spiritualium diuinarum-
que uirtutum inimicum habet desiderium (Periphyseon IV,4768–4774; Übers. [Noack II, S. 156]: „Nun
ist aber von Gott eine grosse Feindschaft gesetzt zwischen ihr, dem Weibe, und der Schlange, d. h.
der lüsternen Ergötzung an der sinnlichen Schönheit und der darin wohnenden teuflischen Schlau-
heit. Das Weib freilich, d. h. die vollkommene Sinnlichkeit der Vollkommenen, hasst das fleischliche
Verlangen nach den stofflichen Dingen, die Schlange aber hat das feindselige Verlangen nach den
geistigen und göttlichen Tugenden.“). Unter Bezug auf Gen 3,15, wo Gott die Schlange mit den Wor-
ten: inimicitias ponam inter te et mulierem (Übers. [Rebekka Schirner]: „Ich will Feindschaft zwischen
dir und der Frau stiften“) verdammt, wird so die – asketische – Feindschaft der Sinneswahrnehmung
gegenüber dem wahrnehmbaren Schönen begründet.
 Die Ethica wird hier und im Folgenden zitiert nach: Peter Abaelard: Scito de ipsum [Ethica].
Erkenne dich selbst. Übers. u. hrsg. von Philipp Steger. Hamburg 2006 (Philosophische Biblio-
thek 578). – Als allgemeine Einführung zur Ethica des Petrus Abaelardus kann dienen: Alexander
Schroeter-Reinhard: Die Ethica des Peter Abaelard. Übersetzung, Hinführung und Deutung. Frei-
burg (Schweiz) 1999 (Dokimion 21).
 Vgl. Abaelard: Ethica § 20.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 165



siert (vgl. § 15), wo es heißt, „dass jeder, der eine Frau ansieht, um sie zu begehren,
schon Ehebruch begangen hat mit ihr in seinem Herzen.“227 Ohne Not werden hier –
wie schon im oben zitierten Passus aus dem Periphyseon des Johannes Scotus – das
Begehren des männlichen Subjektes nach einer schmackhaften Frucht, das Begehren
des männlichen Subjektes nach der (schönen) Frau und das Begehren der Urmutter
Eva nach der Frucht am Paradiesbaum in Verbindung gebracht, wenn es schließlich
(§ 21) heißt: Sünde (peccatum) oder Versuchung (tentatio) würden durch drei Dinge
ausgelöst, nämlich Suggestion, Lust und Zustimmung, wobei auf die Überredung
durch den Teufel die Lust gefolgt sei: Delectatio successit, cum mulier uidens lignum
pulcrum et ipsum intelligens suaue ad uescendum in concupiscenciam eius exarsit, cibi
uoluptate, quam credebat, correpta (Abaelard: Ethica § 21; Übers. [Steger]: „Die Lust
folgte nach, als die Frau den reizenden [= pulcrum; F. D. S.] Baum sah und erkannte,
wie süß es wäre, davon zu essen, und gierig verzehrte sie sich danach, überwältigt
vom Genuß, den sie in der Frucht vermutete.“).

Hier sind ganz wesentliche Eigenschaften vorhanden, welche das pulchrum esse in
jene paradoxe Figuration einspannen, die im Weiteren bedeutsam werden wird, inso-
fern es in der Frucht einerseits mit dem bonum – nicht allein dem ‚Gut-zu-essen-Sein‘
(bonum ad vescendum esse), sondern vor allem auch die an das Essen der Frucht ge-
knüpfte Erkenntnisfähigkeit der Basisdifferenz bonum et malum (Gen 3,5) – zusammen-
fällt, welches in der verbotenen Frucht selbst repräsentiert ist, und insofern es jedoch
andererseits in derselben, dem Zugriff der Menschen entzogen, verwahrt ruht. Gleich-
zeitig jedoch wird das pulchrum zum Gegenstand menschlichen – hier: weiblichen –
Begehrens und dadurch seiner Aufgehobenheit in der Transzendenz entrissen. Insofern
auch hier mit Evas Begehren eine Differenzbildung überhaupt erst in die Welt gebracht
wird, stimmt ihre Rolle hier mit derjenigen, in welche Die ungleichen Kinder Eve sie um-
bilden, überein.

Wie der kurze Schwank des Hans Sachs von den Ungleichen Kindern Eve die Un-
terscheidung von körperlicher Schönheit und Hässlichkeit zu einer erneuten Sünden-
fallerzählung stilisiert, in welcher die von ihrer durch den Sündenfall erworbenen
Unterscheidungsfähigkeit geplagte Eva ihre Rolle als Verursacherin innerweltlicher
Differenzbildung verdoppelt, so wird auch im Rahmen des Buches Genesis die erste
Erzählung von körperlicher Schönheit zu einer zweiten Sündenfallerzählung. Diese
hat jedoch mit den beiden ersten Menschen und ihren Kindern nichts mehr zu tun.
Über deren körperliche Verfasstheit vergibt die Heilige Schrift keine Informationen
und verhindert damit zugleich, diese Differenz bereits hier in die durch den Schöp-
fungsmythos erzählte und erzeugte Werteordnung zu überführen. Die chronologisch
erste Erzählung von körperlicher Schönheit steht in der Genesis als eigentümlich un-

 Übers. von Gisela Meyer-Stüssi; Mt 5,28: omnis qui viderit mulierem ad concuposcendum eam |
iam moechatus est eam in corde suo.

166 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



verbundener Fremdkörper zwischen der Geschlechterfolge der ersten Menschen bis
hin zu Noah und seinen Söhnen sowie den Ereignissen der Sintflut:

Gen 6 1cumque coepissent homines multiplicari super terram et filias procreassent
2 videntes filii Dei filias eorum quod essent pulchrae | acceperunt uxore sibi ex omnibus
quas elegerant
3 dixitque Deus non permanebit spiritus meus in homine in aeternum quia caro est |
eruntque dies illius centum viginti annorum
4 gigantes autem erant super terram in diebus illis | postquam enim ingressi sunt filii
Dei ad filias hominum illaeque genuerunt | isti sunt potentes a saeculo viri famosi
5 videns autem Deus quod multa malitia hominum esset in terra | et cuncta cogitatio
cordis intenta esset ad malum omni tempore
6 paenituit eum quod hominem fecisset in terra | et tactus dolore cordis intrinsecus
7 delebo inquit hominem quem creavi a facie terrae | ab homine usque ad animantia | a
reptili usque ad volucres caeli | paenitet enim me fecisse eos228

Es wird zwischen der Erzählung von der die Himmelssöhne anziehenden Schönheit
der Menschentöchter, welche zur Zeugung der viri famosi führt, und der Ursache
der Sintflut kein kausaler Zusammenhang gestiftet. Die Ursache für Gottes Rat-
schluss liegt in der Zunahme der Sünde in der Welt (Gen 6,5), ohne dass diese ein-
deutig explikativ mit der vorangehenden Erzählung verknüpft wäre.229 Allein die
direkte Kontextualisierung der aufeinanderfolgend berichteten Ereignisse rückt die
körperliche Schönheit der Menschentöchter als Ursache an die Spitze der Ausbrei-
tung von Sünde und der Tilgung des Menschengeschlechts durch die Sintflut. Ob-
gleich die (theologische) Diskussion der Stelle von ihrer Uneindeutigkeit geprägt
ist, erfährt sie eine relativ einheitliche Interpretation. An dieser Vereindeutigung wird

 Übers. (Rebekka Schirner): „1Und als die Menschen angefangen hatten, sich über die Erde hin
zu vermehren und Töchter hervorgebracht hatten, 2⟨da⟩ nahmen die Söhne Gottes, die sahen, dass
deren Töchter schön waren, sich Frauen aus allen, die sie ausgewählt hatten. 3Und Gott sagte:
‚Mein Geist wird nicht für immer im Menschen verbleiben, weil er Fleisch ist. Und seine Tage wer-
den 120 Jahre sein.‘ 4Es waren aber in jenen Tagen Riesen auf der Erde. Nachdem nämlich die
So ̈hne Gottes zu den Töchtern der Menschen eingetreten waren und diese geboren hatten – es sind
ma ̈chtige beruühmte Männer von Alters her –, 5sah aber Gott, dass es viel Boshaftigkeit der Men-
schen auf der Erde gab und dass alle Überlegung des Herzens zu jeder Zeit auf das Böse hin ausge-
richtet war; 6⟨da⟩ reute es ihn, dass er den Menschen auf der Erde gemacht hatte, und berührt
durch den Schmerz des Herzens im Inneren sagte er: 7‚Ich werde den Menschen, den ich erschaffen
habe, vom Angesicht der Erde vernichten, vom Menschen bis hin zu den Lebewesen, vom kriech-
enden ⟨Tier⟩ bis zu den Vögeln des Himmels. Mich reut nämlich, dass ich sie gemacht habe.‘“
 Gegen eine solche direkte explikative Verbindung entscheiden sich moderne Herausgeber✶innen,
wenn bspw. die Neue Jerusalemer Bibel die Kapitel Gen 6,1–4 und Gen 6,5 voneinander trennt, indem
sie erst vor Gen 6,5 die Zwischenüberschrift „2. Die Sintflut“ einsetzt. Historisch zeigt sich die kausale
Untermotiviertheit des Passus darin, dass sie beispielsweise in den volkssprachlichen Weltchroniken
und Genesis-Retexten ausfallen kann und nicht zur kausalen Begründung der Sintflut wird.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 167



ablesbar, welche Diskursmuster dem Text aufgeprägt werden. Die offenbare Leer-
stelle, die Untermotiviertheit des zu interpretierenden Basistextes, ermöglicht es, die
Operation der Füllung (oder Nicht-Füllung) durch seine Interpreten zu beobachten.
Gleich ob Tertullian, Augustinus oder moderne Interpreten, stets wird ein aufwändi-
ger interpretatorischer Apparat in Bewegung gesetzt, welcher – sei es über apokryphe
Nebenquellen (Tertullian), sei es über aufwendige Exegese (Augustinus), sei es über
textgenetische Argumente – den Zusammenhang installiert, der dem kurzen errati-
schen Erzählblock höchstens als Konnotation, als Substrat einer mythischen Erinne-
rung anhängt, die re-importiert werden muss, um stabilisiert zu werden.230

In ihren wesentlichen Linien ist eine motivational starke Lesart der Stelle be-
reits durch Tertullian in seinem Traktat De cultu feminarum, „Über den weiblichen
Putz“, entworfen worden.231 Dieser Traktat muss sich indessen einer ‚Nebenquelle‘
bedienen, nämlich des apokryphen Henochbuches, welches die Handlung gegen-
über dem Vulgatatext plastischer und drastischer motiviert und bewertet:232

 Noch Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts liest sich dieser Re-Import so: „Die Frage, die sich
seit den Anfängen der Kirche bis in unsere Zeit hinzog, nämlich, ob die ‚Gottessöhne‘ als Engelwe-
sen oder als Menschen, d. h. als Glieder ‚der besseren Sethitischen Menschheit‘ zu verstehen seien,
kann als endgültig entschieden bezeichnet werden. Die אהָיֵנְּכ

ֱ

םיהִיל (L: ‚Kinder-Gottes‘) – hier übri-
gens deutlich den Menschentöchtern gegenübergestellt – sind Wesen der oberen himmlischen
Welt. Das ןֵּכ (‚Sohn‘) will sie aber nicht im physisch-genealogischen, also mythologischen Sinne als
Söhne Gottes, sondern allgemein als zugehörig zu der Elohimwelt bezeichnen [...]. Diese Engelwe-
sen lassen sich durch die Schönheit menschlicher Weiber zu schwerer Sünde anreizen; sie fallen
aus ihren Ordnungen und vermischen sich mit ihnen in wilder Zügellosigkeit. Auch hier, wie bei
der Sündenfall- und Kaingeschichte ist Gott mit seinem richtenden Wort sofort zur Stelle.“ Zitiert
aus: Gerhard von Rad: Das erste Buch Mose. Genesis. Übersetzt und erklärt von Gerhard von Rad.
12. Aufl. Göttingen/Zürich 1987 (Das Alte Testament Deutsch, Teilbd. 2/4; 1. Aufl. 1949), S. 84. –
Auch Gerhard von Rad, Das erste Buch Mose, S. 83–87, trennt die Erzählung von Menschentöch-
tern, Gottessöhnen und Riesen von der Sintflut, wenn er Gen 6,5–8 als „Prolog vor der Sintflut“
betitelt. Der eigene pejorativ-verstärkende Ton der Paraphrase, in welcher mit einem Mal von „men-
schlichen Weibern“, „schwerer Sünde“ und „Vermischung in wilder Zügellosigkeit“ die Rede ist,
entgeht dem Kommentator des Jahres 1949, Gerhard von Rad, scheinbar. Die Verbindung zur Sün-
denfall- und Brudermorderzählung wird dabei aktiv hergestellt, der ‚Fall‘ der Gottessöhne dadurch
erhöht, dass sie als Teil der „Elohimwelt“ festgelegt werden, anstatt die Formulierung metapho-
risch zu lesen und auf gottesfürchtige (menschliche) Männer zu übertragen. Letztere Möglichkeit
hätte bestanden; vgl. von Rad, Das erste Buch Mose, S. 84.
 Dieser um das Jahr 200 u.Z. entstandene Traktat hat keine erkennbare Breitenwirkung gehabt.
Zur spärlichen Überlieferung der Texte Tertullians vgl. Tertullien: La Toilette des Femmes (De cultu
feminarum). Eingeleitet, kritisch hrsg., übers. und komm. von Marie Turcan, Paris 1971 (Sources
chrétiennes 173), S. 11–14. Turcan dokumentiert hier, dass selbst in den überlieferten Tertullian-
Korpora ein ganzer Zweig der Überlieferung (corpus Cluneacense) dadurch ausgezeichnet ist, dass
De cultu feminarum in ihm nicht enthalten ist.
 Bereits zu Tertullians Zeiten gilt das Buch als apokryph, insofern „es keine Aufnahme in den jüdi-
schen Kanon gefunden hat“ (nec in armarium Iudaicum admittitur [Lat. Text hier u. i. Folgenden zit.
nach Turcan, Tertullien: La Toilette des Femmes (1971)]; Übers. hier u. i. Folgenden nach: Tertullian,

168 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



1 Als sich die Menschenkinder vermehrten,
wurden ihnen damals schöne und liebliche Töchter geboren.

2 Als die Engel, die Himmelssöhne, sie erblickten,
gelüstete es sie nach ihnen,
und sie sprachen zueinander:
‚Wir wollen uns Weiber aus den Menschenkindern wählen
und uns Kinder erzeugen!‘
(Henoch 6,1 f.)233

Die Schar der zweihundert Himmelssöhne unter ihrem Anführer Semjaza verschwört
sich nun mit einem bindenden Pakt (Henoch 6,3–8). Anschließend heißt es:

1 Alle andern bei ihnen nahmen sich Weiber,
und jeder von ihnen wählte sich eines aus.
Dann begannen sie, zu ihnen zu gehen
und sich an ihnen zu verunreinigen.
Und sie lehrten sie Zaubermittel, Beschwörungen und Wurzelschneiden
und sie machten sie mit Pflanzen bekannt.

2 Sie wurden nun schwanger
und gebaren Riesen, die 3000 Ellen groß waren.

3 Diese verzehrten alle Vorräte der anderen Menschen.
Als aber die Leute ihnen nichts mehr geben konnten,

4 wandten sich die Riesen gegen diese und fraßen sie auf.
5 und sie begannen,

sich an den Vögeln, wilden Tieren, Kriechtieren und Fischen zu vergreifen,
das Fleisch voneinander aufzufressen
und das Blut zu trinken.

6 Da klagte die Erde wider die Unholde.
(Henoch 7,1–6)

Der Tertullian-Traktat De cultu feminarum, welcher sich mit Schmuck und Kosmetik
beschäftigt, benötigt das Henochbuch, um an ihm zu demonstrieren, dass die inkri-
minierten kosmetischen Praktiken den Frauen vor der Sintflut von den gefallenen
Engeln selbst beigebracht wurden:

1 Azazel lehrte die Menschen Schwerter,
Messer, Schilde und Brustpanzer machen
und zeigte ihnen die Metalle und die Art ihrer Bearbeitung,
Armspangen und Schmucksachen,
den Gebrauch von Augenschminke und das Verschönern der Augenlider,
alle Arten von Edelsteinen und allerhand Färbemittel.

private und katechetische Schriften. Aus dem Lateinischen übers. von Heinrich Kellner, München 1912
[BKV 1. Rh., Bd. 7], S. 176–202.). Tertullian verteidigt die Nutzung des Buches Henoch eigens.
 Zitiert wird das alt-äthiopische Henochbuch nach der Ausgabe: Altjüdisches Schrifttum ausserhalb
der Bibel. Übers. u. erläutert von Paul Riessler. 2. Aufl. Heidelberg 1966 (1. Aufl. 1927), S. 355–451.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 169



2 Es herrschte viel Gottlosigkeit;
sie trieben Unzucht, gerieten auf Abwege
und waren auf all ihren Pfaden verderbt.
(Henoch 8,1 f.)

Im weiteren Verlauf des Henochbuches bemerken die nicht gefallenen Engel, Michael,
Uriel, Raphael und Gabriel, welche vom Himmel herabschauen, das Blutvergießen,
das die Riesen anrichten. Sie verklagen die gefallenen Engel bei Gott, woraufhin dieser
die Sintflut ankündigt und gebietet, dass sich der Lamechsohn, Henoch, verbergen
solle, weshalb dieser einen Bericht verfassen kann (Henoch 9 u. 10).234

Das aus der zuletzt zitierten Passage (Henoch 8,1) in De cultu feminarum abge-
leitete Argument ist nun, dass Frauen sich jener Praktiken, die ihnen einst von ge-
fallenen Engeln, also den Teufeln, beigebracht wurden, notwendig zu enthalten
hätten, da diese Praktiken entsprechend selbst des Teufels seien:

Haec qualia sunt, interim iam ex doctorum suorum qualitate et condicione pronuntiari potest,
quod nihil ad integritatem peccatores, nihil ad castitatem adamatores, nihil ad timorem Dei
desertores spiritus aut monstrare potuerunt aut praestare. Si doctrinae dicendae sunt, mali
magistri male docuerint necesse est[.] (Tertullian: De cultu feminarum I.2,2)235

Tertullian leitet hieraus also eine Lehre ab, die oberflächlich derjenigen recht ähn-
lich erscheint, die Gerhard von Rad für die äquivalente Genesis-Passage formuliert:
„[Der Jahwist] wollte die Vermischung übermenschlicher Geistermächte mit dem
Menschen, den Einbruch ‚dämonischer‘ Art darstellen und damit eine weitere,
durch die Sünde angerichtete Zerstörung aufzeigen“.236

Allerdings erscheint die Perspektive, dass durch den ‚dämonischen Kontakt‘ die
Verdorbenheit der Menschen aufgezeigt werden sollte, als ausnehmend moderne Pers-
pektive, insofern sowohl das Buch Henoch, sein Exegese in De cultu feminarum sowie

 Obgleich der Vulgata-Text hier untermotiviert ist, ist ein Zusammenhang zwischen der Schön-
heit der Menschentöchter und der Sintflut auch in mhd. Literatur bezeugt. Im sogenannten Anegenge
findet sich folgender Passus: nû welle wir iu mêr sagen | als vil sô wir magen, | wie si chouften den
gotes zorn, | daz er lie werden verlorn | alle, die der wâren, | wan die dâ genâren | in der Nôês arche. | er
rach sich vil starche, | dô si ez brâhten der zuo! | zwei geslehte wâren duo: | daz eine hiez diu gotes chint |
(si liezen in sumelîche sint | des vil übel geniezen), | die andern die hiezen | der menschen chint: | harte
mischten si sich sint | mit ir hîræte. | daz eine chom von Sêthe | daz ander chom von Cham. | den gotes
chinden er gewan | diu wîp wol getânen: | siu machten, daz si nâmen | chonen in daz verwirhte chunne.
(Das Anegenge. Hrsg. von Dietrich Neuschäfer. München 1969 [Altdeutsche Texte in kritischen Ausga-
ben 1], Vv. 1766–1788).
 Übers. (Kellner): „Hinsichtlich des Charakters dieser Dinge kann man sich schon wegen der
Beschaffenheit und der Art der Lehrmeister sofort das Urteil erlauben, daß Sünder nicht zur Un-
schuld, Weibernarren nicht zur Keuschheit, abtrünnige Geister nicht zur Gottesfurcht anleiten und
verhelfen konnten. Wenn man hierbei von Lehren reden darf, so konnten schlechte Lehrmeister
notwendigerweise auch nur schlechte Lehren geben.“
 Von Rad, Das erste Buch Mose, S. 84.

170 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



auch das entsprechende Kapitel der Genesis die umgekehrte Interpretation anbieten.
Die Aussage des Buches Henoch, dass es die Engel gewesen seien, die sich durch die
Vermischung mit den Menschen „verunreinigt“ hätten (vgl. Henoch 7,1) und nicht um-
gekehrt, transportiert auch der Tertullian-Traktat, allerdings weniger direkt. Wenn es
in De cultu feminarum heißt:

Vtrum ne mulieres sine materiis splendoris et sine ingeniis decoris placere non possent homi-
nibus, quae adhuc incultae et incompositae et, ut ita dixerim, crudae ac rudes angelos moue-
rant? (Tertullian: De cultu ferminarum I.2.3),237

so wird die vorhergehende, gegen Schmuck und Schminke gerichtete Aussage zu-
gleich umgekehrt und verstärkt. Indem hier sehr genau unterschieden wird zwi-
schen tatsächlicher körperlicher und nur durch Schmuck und Kosmetik erzeugter
Schönheit, wird zugleich die eigentliche Ursache für den Fall der Engel in den tat-
sächlich schönen, noch ‚prä-kosmetischen‘ Körper der Frau verlagert. Bereits dieser
Körper, der dem Laster von Schmuck (cultus) und Schminke (ornatus) noch nicht
anheimgefallen ist, gibt Ursache genug zum Abfall weiterer Engel des Herrn, wor-
aus folgt, dass solche Frauen, die nun auch noch mit den Kunstmitteln dieser abge-
fallenen Engel ihre Schönheit verstärken, umso lasterhafter sind.238

So zirkelschlüssig dieses Argument angelegt ist, so streng wird es bei Tertullian
durchgeführt. De cultu feminarum eröffnet die Perspektive auf den weiblichen Kör-
per als Ursache männlichen Begehrens und delegiert die Verantwortung für dieses
Begehren radikal an die ‚Trägerinnen‘ des schönen weiblichen Körpers, wobei sich
Christin-Sein und Schön-Sein agonal entgegen stehen: Sancta femina sit naturaliter
speciosa, non adeo sit occasioni (Tertullian: De cultu feminarum II.3.3).239 Zwar an-
erkennt Tertullian die Möglichkeit des tatsächlich schönen Körpers, welcher für
ihn – wie jeder ungeschminkte Körper – eine Schöpfung Gottes ist, in welche nicht

 Übers. (Kellner): „Hätten nicht die Weiber auch ohne diese glänzenden Dinge und ohne künst-
lichen Schmuck den Männern gefallen können, da sie, ungeputzt, ungeschmückt, um so auszudrü-
cken, noch unkultiviert und roh, schon auf Engel Eindruck machten?“
 Die Vorstellung von der Verführbarkeit der Engel durch weibliche Schönheit, wie sie in
Gen 6,1 angedeutet und bei Tertullian und Vinzenz von Beauvais ausformuliert ist, dringt auch bis
in die vernakulare Literatur. Vgl. Heinrich von dem Türlin: Diu Crône, V. 7743–7747, wo es über die
Botin der Amurfina heißt: ir natûr het gegeben | ein alsô süezen anblic, | daz einem engel ein stric |
an sie wære geleit, | sæh er sie mit emzecheit (zitiert nach: Heinrich von Türlin: Diu Crône. Kritische
mittelhochdeutsche Leseausgabe mit Erläuterungen. Hrsg. von Gudrun Felder. Berlin/Boston 2012).
 Übers. (Kellner): „Ein heiliges Weib, wenn es von Natur aus schön ist, werde also nicht zur Gele-
genheit.“ – Diese Idee, dass die Frau eine Gelegenheit zur Sünde oder allgemeiner zum Beischlaf
biete, welche hier sündentheologisch aufgefasst ist, wird – wie im Folgenden zu sehen sein wird – im
Gewand der Poetorhetorik wiederkehren, wo die (erzählte) Frau – ebenso wie der locus amoenus – zu
einer Gelegenheit im Sinne rhetorischer und narrativer Plausibilität werden wird (vgl. hierzu im Fol-
genden etwa S. 314). Hier wie dort, in der Theologie und in der Rhetorik, partizipiert sie an demselben
anthropologischen Diskurs.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 171



eingegriffen werden darf,240 und fasst diesen als etwas Gutes auf, allerdings ist mit
diesem Körper eine Verantwortung verbunden und der abusus dieser von Gott zuge-
teilten Schönheit zu vermeiden:

[N]escio an impune habeat qui alicui fuerit causa perditionis. Perit enim ille simul ut tuam for-
mam concupierit [vgl. wiederum Mt 5,28; F. D. S.] et admisit iam in animo quod concupiit, et
facta es tu gladius illi ut etsi a culpa uaces ab inuidia non liberaberis. [...] 5. Expingamus nos
ut alteri pereant! Vbi est ergo: ‚Diliges proximum tuum sicut te ipsum‘? ‚Nolite uestra curare
sed alterius‘? Nulla enuntiatio Spiritus Sancti ad praesentem tantum materiam et non ad
omnem utilitatis occasionem dirigi et suscipi potest. Cum igitur et nostra et aliorum causa uer-
setur in studio periculosissimi decoris, iam non tantum confictae et elaboratae pulchritudinis
suggestum recusandum a uobis sciatis, sed etiam naturalis speciositatis oblitterandum dissi-
mulatione et incuria ut proinde oculorum incursibus molestum. 6. Nam etsi accusandus decor
non est ut felicitas corporis, ut diuinae plasticae accessio, ut animae aliqua uestis bona, timendus
est tamen uel propter iniuriam et uiolentiam sectatorum[.]

(Tertullian: De cultu feminarum II.2.4–6)241

Obgleich es – aufgrund der späteren Aufnahme des Tertullian in die Reihe der Hä-
retiker – keine breite Tertullian-Rezeption gegeben hat,242 ist die Idee, dass die
Schönheit der Frau zu demjenigen Dolch werde, welcher den Mann trifft, doch er-

 Tertullian: De cultu feminarum I.8.2: Non placet Deo quod non ipse produxit; nisi si non potuit
purpureas et aerinas oues nasci iubere. Si potuit, ergo iam noluit; quod Deus noluit utique non licet
fingi. Non ergo natura optima sunt ista quae a Deo non sunt, auctore naturae. Sic a diablolo esse
intelleguntur, ab interpolatore naturae (Übers. [Kellner]: „Wenn er [= Gott, F. D. S.] es vermochte
[und nicht tat], so hat er es eben nicht gewollt; was Gott aber nicht machen wollte, das darf man
auch nicht machen. Gebilde, welche nicht von Gott sind, dem Urheber der Natur, sind also nicht
von Natur die besten. Unter diesen Umständen erkennt man, daß sie vom Teufel, dem Verfälscher
der Natur kommen.“).
 Übers. (Kellner): „Ich weiß nicht, ob der straflos bleiben kann, der einem andern zur Ursache
des Unterganges wird. Der Nächste geht nämlich zugrunde, sobald er nach deiner Gestalt begehrt
[vgl. wiederum Mt 5,28; F. D. S.], und hat in seinem Herzen schon vollbracht, was er begehrt, du aber
bist dann ihm zum Dolch des Todes geworden; und wenn du auch von Schuld frei sein solltest, so
bist du doch nicht frei von Vorwurf. [...] 5. Wollten wir uns schminken, damit andere dadurch zu-
grunde gehen? Wo bleibt der Ausspruch: ‚Du sollst deinen Nächsten lieben wir dich selbst?‘ Wollet
nicht bloß an Euch denken, sondern auch an den Nächsten! Kein Ausspruch des Hl. Geistes darf bloß
auf die augenblickliche Veranlassung, sondern muß auf jeden gelegentlichen Nutzen gehen und be-
zogen werden. Da also sowohl unsere eigene als auch des Nächsten Wohlfahrt bei Pflege des so ge-
fahrvollen Liebreizes auf dem Spiele steht, so möget Ihr wissen, daß Ihr nicht bloß den Pomp
geborgter und studierter Anmut zu verschmähen habet, sondern auch die von der Natur verliehenen
Reize durch Verheimlichung und Vernachlässigung derselben zurückdrängen müsset, weil sie in glei-
chem Grade die Blicke belästigen. 6. Wenn auch die Anmut als ein körperliches Glück, als eine Bei-
gabe der göttlichen Bildnerkunst, gewissermaßen als eine gute Hülle der Seele nicht anklagen darf,
so ist sie doch mit Besorgnis zu betrachten wegen etwaiger Eingriffe und Angriffe von Lüstlingen.“
 Vgl. Christel Butterweck: Art. Tertullian. 3. Nachwirkung. In: TRE XXXIII, Lieferung 1/2, Berlin
2001, S. 93–107 hier bes. S. 104,14–18: „Als im 4. Jh. die Dogmenbildung einsetzte, konnte Tertul-
lian nach neuen Maßstäben als Häretiker bezeichnet [...] werden [...]. Schließlich wurde er wegen
seiner Verwerfung der zweiten Ehe in Augustins Ketzerkatalog aufgenommen (haer. 86).“

172 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



halten geblieben. Sie nimmt einen Umweg über die Tertullian-Rezeption bei Cy-
prian von Karthago, welchen wiederum Augustinus rezipiert hat.243 Die Schrift De
habitu virginum des Cyprian von Karthago (gest. 258 u. Z.), welche hier signifikante
Parallelen zu Tertullian aufweist, wird beispielsweise noch von Vinzenz von Beau-
vais in seinem Traktat De eruditione filiorum nobilium zitiert:

unde cyprianus, ubi supra: ‚Si tu te sumptuosius comas et per publicum notabiliter incedas,
oculos in te iuuentutis illicias, suspiria adolescencium post te trahas, ... peccandi fomenta suc-
cendas, ut et si ipsa non pereas, tamen alios perdas et uelut gladium te ac uenenum prebeas
videntibus, excusari non potes, quasi mente casta sis et pudica. Redarguit te cultus improbus et
impudicus ornatus.‘ Hec cyprianus. (Vinzenz von Beauvais: De eruditione 44,81–86.)244

Die Position der Frau als ‚Gelegenheit‘, als ‚Dolch‘ ist auch bei Tertullian zurückge-
bunden an die Rolle Evas im Sündenfall, womit der Traktat De cultu feminarum er-
öffnet: Mit der Annahme des Glaubens, so heißt es, müsste eigentlich jede der
durch das Traktat angesprochenen sorores beginnen, ihr Äußeres – Schmuck, Kos-
metik und den Körper selbst – zu vernachlässigen, weil „jede in sich selbst eine
trauernde und büßende Eva“245 umher trage:

 Augustinus zitiert Passagen aus Cyprians Schrift in De doctrina christiana, IV,49,131, als Bei-
spiel für den christlichen Einsatz des ‚erhabenen Stils‘.
 De eruditione filiorum nobilium wird hier und im Folgenden zitiert nach: Vincent of Beauvais:
De eruditione filiorum nobilium. Hrsg. von Arpad Steiner. Menasha (Wisconsin) 1938 (The Mediae-
val Academy of America 32). – Übersetzung (hier u. i. Folgenden zit. nach: Vincent von Beauvais.
Hand- und Lehrbuch für königliche Prinzen und ihre Lehrer, als vollständiger Beleg zu drei Ab-
handlungen über Gang und Zustand der sittlichen und gelehrten Bildung in Frankreich bis zum
dreizehnten Jahrhundert und im Laufe desselben. Hrsg. von Friedrich Christoph Schlosser. Erster
Teil. Frankfurt a. M. 1819): „Daher Cyprianus: Ist dein Haarputz prächtig, gehst du einher um be-
merkt zu werden, ziehst du die Augen der jungen Leute auf dich, willst du, daß die Seufzer der
Jünglinge dir folgen; steckst du den Zunder der Sünde an; gehst du zwar selbst nicht zu Grunde,
verdirbst aber Andere, und bietest dich der scherzenden Jugend als Gift und Dolch, so darfst du
dich nicht damit entschuldigen, daß du in deiner Seele keusch seyest; denn gegen eine solchen
Gedanken spricht dein gottloser Aufzug und dein unanständiger Putz. So weit Cyprian.“ – Wenn-
gleich Vinzenz De cultu feminarum an keiner Stelle in De eruditione explizit zu verarbeiten scheint,
so lässt sich für sein Speculum historiale jedoch generell die Kenntnis tertullianischer Schriften
nachweisen (vgl. Butterweck, Tertullian, S. 104,37–40).
 Tertullian: De cultu feminarum I.1.1: Si tanta in terris moraretur fides quanta merces eius expec-
tatur in caelis, nulla omnino uestrum, soreres dilectissimae, ex quo Deum uiuum cognuisset et de sua,
id est de feminae condicione, didicisset, laetiorem habitum, ne dicam gloriosiorem, appetisset, ut non
magis in sordibus ageret et squalorem potius affectaret, ipsam se circumferens Euam lugentem et pae-
nitentem, quo plenius id quod de Eua trahit – ignominiam dico primi delicti et inuidiam perditionis
humanae – omni satisfactionis habitu expiaret. – Übers. (Kellner): „Wenn es auf Erden einen Glau-
ben gäbe, der an Größe dem Lohne entspräche, der im Himmel seiner wartet, dann würde von dem
Tage an, wo Ihr, geliebteste Mitschwestern, den lebendigen Gott erkannt habt und Euch über Euren
eigenen, d. h. des Weibes, Zustand klar geworden seid, keine mehr einen gefälligen, geschweige
denn einen prachtvollen Anzug begehren, sondern jede würde lieber in Trauer leben, ja sogar ihr
Äußeres vernachlässigen, da jede in sich selbst eine trauernde und büßende Eva herumträgt. Sie

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 173



In doloribus et anxietatibus paris, mulier, et ad uirum tuum conuersio tua et ille dominatur
tui: et Euam te esse nescis? 2. Viuit sententia Dei super sexum istum in hoc saeculo: uiuat et
reatus necesse est. Tu es diabloi ianua; tu es arboris illius resignatrix; tu es diuinae legis
prima desertrix; tu es quae eum suasisti, quem diabolus aggredi non ualuit; tu imaginem Dei,
hominem, tam facile elisisti; propter tuum meritum, id est mortem, etiam filius Dei mori ha-
buit: et adornari tibi in mente est super pelliceas tuas tunicas?

(Tertullian: De cultu feminarum I.1.1 f.)246

Der schöne Körper, wie er im Anschluss an sein erstes, zweifelhaftes Auftreten in
der Genesis durch die frühe christliche Theologie und Pastoral entwickelt wird, ist
kein Zeichen eines wie auch immer gearteten ‚Inneren‘ oder einer ‚Gutheit‘, son-
dern – ganz im Gegenteil – Anlass einer Sorge um das Seelenheil. In Verbindung
zur Wahrheit wird er nicht als eigenständiges Zeichen, sondern als Objekt und Me-
dium täuschender Praktiken gebracht, welche die verführerische Kraft dieses schö-
nen Körpers verstärken. Damit wird er zum Gegenstand einer Sorge, welche die
Pastoral zu einer Selbstsorge umdeutet, in der die Frauen ihren Körper, die Männer
aber ihre ‚weiblichen‘ Sinne selbst zu kontrollieren lernen müssen.247

Körperliche Schönheit hat also im textuellen Kernbestand des christlichen
Abendlandes zunächst nicht die Funktion, ihre Trägerinnen und Träger im Sinne
eines Zeichens positiv zu markieren, sondern ist – ganz im Gegenteil – als der An-
lass einer ethischen Verfehlung in die Erzählung eines ‚Sündenfalls‘ eingebunden.
Weiterhin wird sie – man denke an die Erzählungen von Samson (Ri 13,1), Judith,

würde dann durch Bußkleidung jeder Art um so vollständiger sühnen helfen, was Eva verschuldet
hat, ich meine den schmählichen Sündenfall und den trostlosen Untergang des Menschen.“
 Übers. (Kellner): „In Schmerzen und Ängsten mußt du gebären, o Weib, zum Manne mußt du
dich halten, und er ist dein Herr. Und du wolltest nicht wissen, daß du eine Eva bist? Noch lebt die
Strafsentenz Gottes über dein Geschlecht in dieser Welt fort; dann muß also auch deine Schuld noch
fortleben. Du bist es, die dem Teufel Eingang verschafft hat, du hast das Siegel jenes Baumes gebro-
chen, du hast zuerst das göttliche Gesetz im Stich gelassen, du bist es auch, die denjenigen betört hat,
dem der Teufel nicht zu nahen vermochte. So leicht hast du den Mann, das Ebenbild Gottes, zu Boden
geworfen. Wegen deiner Schuld, d. h. um des Todes willen, mußte auch der Sohn Gottes sterben, und
da kommt es dir noch in den Sinn, über deinen Rock von Fellen Schmucksachen anzulegen?“
 Wenn auch die Auslegung der Passage Gen 6,1–4 durch Tertullian keine nennenswerte Lang-
zeitwirkung gehabt zu haben scheint und auch die ‚Gottessöhne‘ schon bei Augustinus nicht mehr
als ‚Engel‘ aufgefasst werden, so steht im Hintergrund doch ein Paulus-Vers (1 Cor 11,10), welcher
propter angelos („mit Rücksicht auf die Engel“) den Schleier auf dem Haupt der Frau verlangt.
Noch in De eruditione des Vinzenz von Beauvais wirkt dieser Vers nach, wo er indirekt auf Geistli-
che bezogen wird, die durch unverschleierte weibliche Schönheit verführt werden. Gegen die hier
genutzte Ausgabe der hieronymianischen Vulgata lautet der Korintherbrief-Vers bei Vinzenz von
Beauvais: ‚mulier debet habere super caput suum uelamen propter angelos [= 1 Cor 11,10; F. D. S.],‘ id
est clericos uel spirituales uiros, ne cadant per eam. Sic enim pulcritudinem suam in animarum stra-
gem ostentare, hoc est proximos scandalizare, id est obicem eis ad ruinam ponere (Übers. [Schlosser]:
„Darum soll das Weib einen Schleier auf dem Haupte haben, um der Engel willen. Er meint, um der
geistlich gesinnten Männer, oder auch der Geistlichen willen, daß sie nicht etwa fallen.“ [Der an-
schließende Satz fehlt bei Schlosser; F. D. S.]).

174 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Joseph (Gen 39,6), Rebekka (Gen 24,16), Batseba (2 Sam 11,2), Susanna (Dan 13),
Sarai (Gen 12,14) oder Washti (Est 1,11) – als Auslöser von fataler Verführung, min-
destens aber als Anlass männlicher Gewalt und ethischer Kompromittierung funk-
tionalisiert, als – oftmals verfehlter – Anlass männlicher Ethisierung. Umgekehrt
kann aber im Folgenden auch gezeigt werden, wie ‚Schönheit‘ nicht nur theologische
Exegesen des Sündenfalls strukturiert, sondern – in der Theologie ebenso wie in
volkssprachlichen Erzählungen und gegen den biblischen Prätext – in den dem
Sündenfall vorangehenden Ursündenfall, den Abfall Luzifers von Gott, vorverlegt
wird, der im anschließenden Kapitel behandelt wird.

III.3.1.2 Genesis III: Der Schönste der Engel
Während der durch die Schönheit der Menschenfrauen verursachte Engelfall aus
Gen 6 in der Patristik durchaus eine Rolle spielt, scheint er in Retextualisierungen der
Genesis vernachlässigbar. Besonders jene Texte, die in der Darstellung der Weltge-
schichte den Versuch der Totalität wagen, scheinen in ihrer Bestrebung zur Verknap-
pung die Motivierungen zu vernachlässigen und kappen hierbei die motivierende
Passage, welche zur Sintflut hinleitet.248 Stattdessen entwickelt die frühmittel-
hochdeutsche Wiener Genesis in einer viel detaillierteren, patristisches Wissen in-
korporierenden, sozusagen ‚synthetischen‘ Retextualisierung der Genesis eine
Narration, in welcher ‚Schönheit‘ eine geradezu wesentliche Rolle erhält. Hierbei
spielt zwar wiederum die körperliche Gestalt der beiden ersten Menschen keine
Rolle249 und auch die Söhne Adams und Evas werden zunächst nicht als schön

 Die in einen großen chronikalischen Zyklus eingelassenen Vorauer Bücher Mosis erzählen bei-
spielsweise zwischen Kains Brudermord und Noahs Auftrag die Arche zu bauen schlicht nichts. Die
Detailversessenheit der Schedelschen Weltchronik – um ein sehr spätes Beispiel entgegenzuset-
zen – dokumentiert die Episode Gen 6 allein in dem lapidaren Satz: Zu den selben zeiten waren
risen oder helden auff erden. die waren beruͤmbt vn̄ vnglauplicher mechtigkeit. vnd wißten zu streyten,
wobei keinerlei Kontextualisierung oder erzähllogische Einbindung vorgenommen wird. – Die
Schedelsche Weltchronik wird zitiert nach dem Faksimile: Hartmann Schedel: Das Buch der Chro-
niken. Kolorierte und kommentierte Gesamtausgabe der Weltchronik von 1493. Nach dem Original
der Herzogin Anna Amalia Bibliothek, Weimar, hrsg. von Stephan Füssel. Köln 2018, hier: Blatt Xv.
 Zwar erhält der Körper Adams bei seiner Erschaffung eine Beschreibung, welche in der Forschung
auch als descriptio a capite ad calcem aufgefasst worden ist (vgl. bspw. Johannes Janota: wunter und
wunne. Zur Poetik im Heptameron der ‚Wiener Genesis‘. In: Mittelalterliche Poetik in Theorie und Pra-
xis. Festschrift für Fritz Peter Knapp. Hrsg. von Thordis Hennings, Manuela Niesner, Christoph Roth
et al. Berlin 2009, S. 21–28, hier: S. 29), diese ist jedoch eine im engeren Sinne ‚physiologische‘ descrip-
tio, welche mit der von den Poetorhetoriken entwickelten descriptio membrorum und ihrer narrativen
Funktion keine Gemeinsamkeiten hat. Ob Adams Körper, der aus naturkundlicher Sicht als ‚Prototyp‘
in seiner Funktionsweise dargestellt wird, in seiner Funktionalität ‚schön‘ sei oder nicht, wird in der
Wiener Genesis nicht thematisiert. Zu Funktion und Terminologie der descriptio vgl. im Folgenden
Kap. IV.1.1 zur ‚descriptio‘ derWiener Genesis vgl. Kap. IV.3, bes. S. 427–431.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 175



oder hässlich markiert, nichtsdestoweniger wird die Schönheit der Menschentöch-
ter, deren Schönheit zum Anlass eines Engelfalls wird, über eine verzweigte Ursa-
chenkette, welche sogar noch über den eigentlichen menschlichen Sündenfall
hinaus zurückreicht, an den vorgängigen Abfall des Engels Lucifer und seines Gefolges
gebunden. Diesen hat Gott im Rahmen der Einrichtung der Engelschöre – welche in
derWiener Genesis dem eigentlichen Siebentagewerk vorausgeht250 – als unter den En-
geln Auserwählten erschaffen, der aus der Menge derselben hervorscheint. Es ist in
dieser Auffassung die ‚Schönheit‘ Luzifers selbst, welche seine superbia auslöst. Schön-
heit wird hier zum Anlass des Ursündenfalls:251

Do hiezer werden einen en
gel der ſcain uz den anderen allen
er waſ anderer engele wunne.
wante ime got wol gunde wun
ne in dem himele. ſineſ choreſ waſ

 Es hat eine lange patristische Tradition, die Erschaffung und den Fall des ersten Engels bereits
in den Beginn der Genesis noch vor das eigentliche Siebentagewerk zu verlegen, welche sich bei-
spielsweise bereits in Augustins Gottesstaat dokumentiert findet. Hier werden die ersten Verse der
Genesis einer Allegorese unterzogen, welche unter der Scheidung von Licht und Finsternis die bei-
den Lager der Engel auffasst, nämlich unter dem Licht die guten Engel von gutem Wesen und
gutem Willen und unter der Finsternis die gefallenen Engel, welche zwar ein gutes Wesen, aber
einen bösen Willen haben. In dem Moment, in welchem Gott also spricht: fiat lux, und es heißt: et
facta est lux (Gen 1,3), ist der Abfall der Engel von bösem Willen in dieser Lesart bereits vorausge-
setzt; vgl. hierzu Augustinus: De civitate Dei XI,9 u. 32–33. Vgl. hierzu William A. Christian: Augus-
tine on the Creation of the World. In: Harvard Theological Review 46 (1953), S. 1–25. – Auf diese
Tradition ist verschiedentlich hingewiesen worden, bspw. von Haiko Wandhoff: Von der kosmi-
schen Strahlung zur inneren Erleuchtung: Mikrokosmische Perspektiven einer Kulturgeschichte
des Lichts. In: Licht, Glanz, Blendung. Beiträge zu einer Kulturgeschichte des Leuchtenden. Hrsg.
von Christina Lechtermann, Haiko Wandhoff. Bern et al. 2008 (Publikationen zur Zeitschrift für Ger-
manistik N.F. 18), S. 15–36, hier S. 16, welcher schreibt: „Verschiedentlich – etwa bei Augustinus
und später bei Hildegard von Bingen – wurde diese Ur-Schöpfung [= Gen 1,3; F. D. S.] des Lichts
auch mit der Erschaffung der Engel als ‚Lichtwesen‘ in Verbindung gebracht.“ Gegenüber dieser
eher zurückhaltenden Formulierung hat aber gerade die im Gottesstaat entworfene Schöpfungsord-
nung eine breite Wirkung entfaltet, wie die Abfolge der Schöpfung in der Wiener Genesis und bspw.
im Anegenge deutlich dokumentiert. – Zur ‚Prioritätstheorie‘ der Schöpfung und zum Sturz Luzifers
in Hinblick auf die Wiener Genesis vgl. Bruno Quast: Vom Kult zur Kunst. Öffnungen des rituellen
Textes in Mittelalter und Früher Neuzeit. Tübingen 2005 (Bibliotheca Germanica 48), S. 51 (mit Hin-
weis auf Christian, Augustine on the Creation, Anm. 235).
 Der aufgrund seiner Schönheit der superbia anheimgefallene Luzifer ist in der Diskussion von
Schönheit in der germanistisch-mediävistischen Forschung, soweit ich sehe, nicht stark beachtet
worden. Lediglich am Rande erwähnt ihn – mit nur einem Satz – jedoch bspw. Thomas Cramer:
Pulchritudo et bonitas. Faste, pouvoir et éthique dans la littérature allemande vers l’an 1200. In:
Pouvoir et culture du IXè au XIIIè siècle en France du nord, en Angleterre et en Allemagne. Actes du
Colloque de Soissons (28–30 Septembre 1987). Hrsg. von Danielle Buschinger. Greifswald 1993
(Wodan 21), S. 81–94, hier S. 83: „Elle [= la littérature courtoise; F. D. S.] nie quasiment la superbia
de Lucifer qui à cause de sa beauté s’est cru, de manière illicite, supérieur à Dieu.“

176 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



ein mi chel meneger. zeware
ſagen ich iw daz. er nan t in lie
htvaz. er waſ gote uil liep an ime
hůb ſich allereſt ubermůt.
(Wiener Genesis, Bl. 1a19–1b7)252

Dieser hervorscheinende Engel, Lucifer (wörtlich: der Lichtträger, also liehtvaz, nhd.
‚Laterne‘), ist es, welcher sich im Folgenden voller ubermůt gegen seinen Schöpfer er-
hebt und dabei das Argument führt, er sei genau so hêre und ſcone wie dieser selbst:

do erbe gunde
choſen mit ſinen genozen. er
ſprach in zů uil ubermůteclich.
er ſprach min maiſster iſt gewal
tich hier in himele. er wanet ime
mege iuweht ſin widere. ich pin
alſam hêre. ich newil unter ime
weſen nie mere. ich pin alſso ſcone.
ich will mit minem chore. eben
gewaltich ime weſen. ich will âne
in geneſen. unde wu den ſtůl min
setzen norderen halp ſin. ûf den
himele. ich will iz ime haben ebene.
(Wiener Genesis, Bl. 1b11–2a3)

Dieser Engel, welcher sich für alſo ſcone hält, ist es zugleich, der nicht nur den Sün-
denfall initiiert, sondern auch Kain zum Brudermord anstiftet:

der uater hiez belial. daz
iſt der leidige tiefal. der adamen uer
ſcunte. andie aller êriſten ſunte. der
ime deſ paradiſeſ irbunde. und allem
manchunne. den ſin ſelbeſ ubile uer
treib uone himele. der negunde unſ deſ
nieht. daz wir habeten daz ewige lieth.
daz er floſ durch ubermůt. do er we

 Die sogenannteWiener Genesis wird hier und im Folgenden zitiert nach der Ausgabe von Kath-
ryn Smits: Die frühmittelhochdeutsche Wiener Genesis. Berlin 1972 (Philologische Studien und
Quellen 59; zugl. Univ.-Diss. Freiburg i.Br.), wobei nicht der von Smits erarbeitete kritische Text
zitiert wird, welcher die Verspaare als Langzeilen aufzufassen versucht, sondern der bei ihr parallel
zum kritischen Text edierte diplomatische Abdruck der Wiener Handschrift. Hierbei gebe ich die
von Smits angegebenen Blattangeben der Wiener Handschrift, wobei die hochgestellten Ziffern die
Zeilenzählung angeben. Damit habe ich mich gegen die neue Ausgabe von Akihiro Hamano: Die
Frühmittelhochdeutsche Genesis. Synoptische Ausgabe nach der Wiener, Millstädter und Vorauer
Handschrift. Berlin/Boston 2016 (Hermea 138), entschieden, die zwar einen eingerichteten, aber
eben auch einen synthetischeren Text bietet.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 177



ſen wolde ſame got. der geriet ouch ka
in. daz er slůg den brůder ſin.
(Wiener Genesis, B. 27a16–27b5)

An diese Passage nun schließt – entgegen den langen, katalogartig ausgeschriebenen
Generationenfolgen der Vulgata – die Erzählung von den schönen ‚Menschentöchtern‘
direkt an, welche bezeichnenderweise Töchter des Geschlechts der Nachfahren Kains
sind. Dem Brudermörder Kain ist nicht allein zuvor sein jüngerer Bruder, der nachge-
borene und völlig sündenfreie Gottesliebling Seth, entgegengestellt worden, sondern
es ist zudem zuvor auserzählt worden, wie sich das Kainsmal auf Kindesgenerationen
auswirkt:

ſumeliche heten hoͮbet ſam
hunt. ſumeliche heten an den bruſten den
munt. anden ahſelun dei ougen. dei mů
ſen ſich deſ hoͮbteſ geloͮben. ſumeliche h
ten ſo michel oren. daz ſi ſich da mit da
chten. Etlicher het einen fůz unt waſ
der uile grôz. da mite lîuf er ſo balde.
ſam daz tîer da zewalde. Etlichiu par
daz chint. daz mit allen uieren gie ſsam
daz rint. Svmeliche flurn pegare
we. ir ſcone uarwe. ſi wurten ſuarz
unt egelich. den iſt nehein liut gelich. dei
oͮgen. in ſcinent. die zêni glîzent. ſuenne ſiſi
lazent plecchen. ſo mahten ſi ioͮch den tiufel
ſcrechen. die afterchomen. an in zeigtun.
waz ir uorderen garnet heten. alſolich ſi
waren innen. ſolich wurten diſe uzzen.
(Wiener Genesis, Bl. 26b11–27a7)

Die Körper der Kainskinder werden hier ganz deutlich als Zeichen für eine jenseits
ihrer selbst liegende Schuld markiert. Dass nun die schönen Menschentöchter als
Komplement zu diesen entstellten Generationen ebenfalls in die Nachkommen-
schaft Kains integriert werden, mag zunächst erstaunen. Letztendlich jedoch wird
die Schönheit der Menschentöchter so nur zu einer anderen Art von Kainsmal, wel-
ches wiederum in einen Engelsfall und die Vernichtung der Menschheit leitet. Un-
mittelbar anschließend an den zuvorletzt zitierten Passus heißt es:

Sconiv
wib wurden. under kaîneſ geburte.
ſwie ubel ſi waren. ſo waſ in doch got
gnâdich. er machote ſi ſcône unte lu
ſam. obe ſî iſ ime wollten danchen.

178 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



[D]o253 dei goteſ chint geſahen. deſ tieueleſ
chint so wolgetane. zeſamene ſi gehîten.
micheliu chint gewunnen. gigante die
mâren. allez ubel begunden ſi mêreN.
So begunde
unſeren trehtin. uile harte riuwen. daz
er îe geſcͦûf den man. nach ſinem bilde
getan. iz roͮwin uone herzen. unde begun
de inharte ſmerzen. die er gescůf zeren.
daz die deme tieuele ſolden werden. do
wart ime zemůte. daz er mit der ſin
ul̂uͦte. die werlt wollte flieſen. daz ir
niene ſolde beſten.
(Wiener Genesis, Bl. 27b5–28a1)

Die Schönheit der Kainstöchter, welche wiederum eine Gnadengabe Gottes ist, wird
für diese zugleich zu einer ethischen Probe, an der sie versagen. Als bonum – wie ja
auch Tertullian körperliche Schönheit denkt! – stammt sie zwar von Gott, ist jedoch
zugleich mit einem ethischen Gebot verbunden. Während Gott zwar für die Schönheit
zu danken gewesen wäre, insofern sie ein bonum von seiner Gnade darstellt, das
ihrer Schlechtigkeit entgegengesetzt ist (ſwie ubel ſi waren. ſo waſ in doch got | gnâ-
dich.), so ist andererseits der durch diese Schönheit erzeugte Abfall der Engel und die
mangelnde Einsicht in die Natur der Schönheit die Verfehlung der Menschen vor der
Sintflut (So begunde | unſeren trehtin. uile harte riuwen. daz | er îe geſcͦûf den man.).

Hier liegt die schon in den Confessiones des Augustinus formulierte Idee zugrunde,
dass Schönheit, sofern sie von Gott stammt, zwar zeichenhaft auf ihren Schöpfer ver-
weist, die Einsicht in dieses Zeichen und damit seine Lesbarkeit jedoch unsicher und
wiederum von Begnadung einerseits und Rechtgläubigkeit andererseits abhängig ist.
Gleichzeitig wird die Erzählung von der von Gott verliehenen körperlichen Schönheit
in eine Paradoxie überführt, insofern es heißt, dass dei goteſ chint geſahen. deſ tieueleſ |
chint so wolgetane, und hierdurch die schönen Kainstöchter über ihre Abkunft in die
Nähe zum Teufel gerückt werden. In diesem Spannungsverhältnis zwischen teuflischer
Prägung der Körper und göttlicher Begnadung durch Schönheit ist das falsche Handeln
von Menschen und ‚Gotteskindern‘ in der Wiener Genesis angesiedelt, in der die – von
Gott geschaffene! – Schönheit Lucifers zur Ursache seines Hochmuts und damit zur Ur-
sache der Existenz des Bösen selbst geworden ist.

Diese Grundfigur ist – in erstaunlicher inhaltlicher Nähe zur Wiener Genesis –
auch anderenorts in der volkssprachlichen Literatur zu finden. So ist die Darstel-
lung des Processus Luciferi beim Stricker auf einer kurzen Sündenfallerzählung auf-
gebaut. Nachdem der Text ankündigt, im Folgenden von Vater und Mutter der

 Hier fehlt in der Handschrift eine farbige Initiale; der kritische Text liest bei Smits Dô die gotes
chint gesâhen (Smits, Wiener Genesis, S. 137).

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 179



Sünde – nämlich: ubermuot und hoh vart – zu sprechen, erzählt er zunächst vom
Fall Luzifers und anschließend von Luzifers Bemühen, Adam zu schaden. Hierbei
wird der Fall Luzifers wiederum durch seine Macht und Schönheit begründet:

Do des lucifer gedahte,
daz ein bose ende brahte
– sin chraft, sin scone was so groz! –,
daz er wol waere gotes gnoz.
(Stricker: Processus Luciferi, Vv. 11–14)254

Dem wird perspektivisch die Sündhaftigkeit der Menschheit und – im zweiten Teil des
Textes – das Erlösungswerk entgegengestellt, in welchem die Trinität die Menschwer-
dung Gottes und sein Opfer beschließt. Die Selbstwahrnehmung des Teufels als (frei-
lich nicht körperlich) schön ist die Ursache einer Mechanik von Schuld und Vergeltung
(vgl. bes. Vv. 398–419), die zur Passion Christi, zum körperlichen Leiden Gottes führt.

Auf ganz ähnliche Art findet sich die Schönheit Luzifers auch etwa im Hohen
Lied Bruns von Schönebeck eingeführt, welches eines der herausragenden Zeug-
nisse für die prinzipielle Verfügbarkeit lateinischer Theologie in der Volkssprache
darstellt.255 Hier ist die Referenz auf die Schönheit Luzifers in eine komplizierte Al-
legorese eingelassen, die – ausgehend von der Schönheitsbeschreibung der Braut
des Hoheliedes – ein komplexes Netz typologischer Bezüge errichtet.

Die descriptio der Braut nimmt hier die Form eines ‚Briefes‘ Salomos an, in welcher
die einzelnen Gliedmaßen, die membra, der Braut Schritt für Schritt einer Allegorese
unterzogen werden. In der Auslegung werden die Augen der Geliebten auf einen Pas-
sus aus dem ersten Johannes-Brief (I Io 2,16) bezogen, der bei Brun lautet: omne quod
est in mundo aut est concupiscentia oculorum aut concupiscentia carnis aut superbia

 Die Reimpaarkurzdichtungen des Strickers werden hier und im Folgenden zitiert nach: Der Stri-
cker. Kleinere Dichtungen (in Auswahl). Die Kleindichtungen des Strickers. Gesamtausgabe in 5 Bän-
den. Hrsg. von Wolfgang Wilfried Moelleken u. a. Göppingen 1973–78 (GAG 170,1–5). Der Processus
Luciferi findet sich dort Bd. 2, S. 103–128. – Ich interpungiere hier gegen Moelleken, der die vier Verse
(ediert nach Hs. A) durch einen Punkt nach V. 12 trennt und so eine m. E. theologisch bedenkliche
Lesart produziert. Vgl. demgegenüber die theologisch sinnvollere Einrichtung des Textes gegen Hs. A
(V. 13: waer statt was) bei Ute Schwab: Die bisher unveröffentlichten geistlichen Bispelreden des
Strickers. Überlieferung – Arrogate. Exegetischer und literaturhistorischer Kommentar. Göttingen
1959, hier S. 97, Vv. 11–14: do des Lucifer gedahte | – daz ein boese ende brahte – | sin kraft, sin
schoene waer so groz, | daz er wol waere gotes gnoz. – Ich fasse die Verse – entsprechend Hs. A (V. 13:
was statt waer), interpretierend übersetzt – so auf: „Da dachte Lucifer das, | was ein schlimmes Ende
brachte | (seine Macht und Schönheit war so groß!): | dass er Gott ebenbürtig sei.“
 Zitiert nach: Brun von Schonebeck: Das Hohe Lied. Hrsg. von Arwed Fischer. Tübingen 1893 (Bib-
liothek des Litterarischen Vereins in Stuttgart 198). – Zur Abhängigkeit Bruns von der Hoheliedausle-
gung des Honorius Augustodensis vgl. Annemarie Hübner: Das Hohe Lied des Brun von Schonebeck
und seine Quelle. In: Festgabe für Ulrich Pretzel zum 65. Geburtstag dargebracht von Freunden und
Schülern. Hrsg. von Wolfgang Bachofer, Wolfgang Dittmann, Werner Simon. Berlin 1963, S. 43–54.

180 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



vitae (Vv. 2449–2441, Übers.: „Alles, was in der Welt ist, ist Begierde der Augen oder
Begierde des Fleisches oder Hochmut des Lebens.“).256 In der Auslegung, die nun
folgt, werden hieran anschließend drierlei ‚Arten‘ von Augen unterschieden, nämlich
das erste Auge: des herzen begerunge (= concupiscentia oculorum; V. 2452 f.), das zweite
Auge: di unkuscheit (= concupiscentia carnis; Vv. 2454–2457) und das dritte Auge: di
kundekeit (= superbia vitae; Vv. 2458 f.). Diese Unterscheidung wird anhand typologi-
scher Beispiele exemplifiziert: als Beispiel für das ‚Begehren des Herzens‘wird der Sün-
denfall eingeführt (1) und als Beispiel für das ‚Begehren des Fleisches‘ Davids Begierde
für Bersabe (Batseba), die Mutter Salomos (2). Dieses ‚Auge der Begierde des Fleisches‘
sei es auch, von welchem es bei Hiob heiße, min ouge hat min sele beroubet (V. 2476).
Das dritte Auge nun, das der kundekeit, wird zunächst auf das Auge Nebukadnezars
bezogen, do her di grossen Babilonjen sach, | da von sin stolzes herze brach | sich gar an
di hochvertikeit (Vv. 2480–2482). Diese Auslegung erfährt sofort eine weitere Allego-
rese, in welcher Nebukadnezar als Luzifer aufgefasst wird:

Nabochodonosor bezeichent so man seit
den tubel der an sich selben sach
so groze schonde da von her jach:
ponam sedem meam ad auqilonem
et similis ero altissimo.257

ich wil nach gotlichem orden
minen stul setzen an das norden
und wil dem hosten werden glich.
(Brun von Schönebeck: Das Hohe Lied, Vv. 2483–2490)

Wiederum ist es die Schönheit des Engels, welche – hier eingelassen in eine Exe-
gese der Schönheit der Braut des Hoheliedes – den Engel zur superbia verführt.
Dabei ist das ‚Sehen‘ explizit eingeführt und die an sich selbst wahrgenommene

 Gegenüber der modernen Vulgata-Fassung findet sich eine Umkehrung, wenn die Augen als
erstes genannt werden, denn hier lautet der Vers: omne quod est in mundo | concupiscentia carnis et
concupiscentia oculorum est et superbia vitae (Übers. [Frank Oborski]:„alles, was in der Welt ist,
[ist] Begierde des Fleisches und Begierde der Augen und Hochmut des Lebens“).
 Is 14,13 f. lautet im Spottlied auf den toten König Babels: 13qui dicebas in corde tuo | in caelum con-
scendam super astra Dei exaltabo solium meum | sedebo in monte testamenti in lateribus aquilonis |
14ascendam super altitudinem nubium ero similis Altissimo (Übers. [Michael Margoni-Koegler]: „13der du
in deinem Herzen sagtest: ‚In den Himmel werde ich aufsteigen, über die Sterne Gottes werde ich mei-
nen Thron erhöhen, ich werde sitzen auf dem Berg des Zeugnisses, auf den Flanken des Nordens.
[‘]“). – Die von Brun zitierte Form des Verses findet sich bspw. in der Hohelied-Auslegung des Gilbertus
Foliot (1110–1187) – Gilberti Foliot Episcopi Londinensis, Expositio in Canticum Canticorum una cum
compendio Alcuini. Nunc primùm è Bibliotheca Regia in lucem prodiit, opera et studio Patrici Iunii.
London 1638, S. 77 –, welche – soweit ich sehe – als mögliche Quelle bislang nicht in Anschlag ge-
bracht worden ist.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 181



Schönheit wird wiederum als ethisches Problem an das ‚sehende‘ Subjekt delegiert:
werestu armer blint gewesen, | so werest du mit gote wol gewesen (Vv. 2502 f.).

In einer erstaunlichen Volte werden hier die Augen der schönen Geliebten des Sa-
lomon zum Anlass einer Reflexion über die ethische Dimension des Sehens und sowohl
die Wahrnehmung der Schönheit, die mit dem ‚Auge des Begehrens‘ verbunden ist, als
auch die superbia Luzifers, die mit der Wahrnehmung der eigenen Schönheit verbun-
den ist, an die Schönheit der Braut geknüpft. Auf diese Art wird selbst die Schönheit
der Braut des Hoheliedes, die in ihrer marianischen Tradition von der germanistisch-
mediävistischen Forschung oftmals als positives Modell der Schönheitsdarstellung ver-
standen worden ist, in welchem völlige Kongruenz von Körperschönheit und Tugend-
schönheit herrsche, zum Anlass ethischer Reflexion und Warnung.258

Es hat sich an den Beispielen dieses Kapitels gezeigt, dass im Rahmen der Ge-
nesiserzählungen, ihrer Allegorese und auch ihrer Retexte körperliche Schönheit eine
andere Rolle spielt, als die Eingangsfrage nach der Beziehung von Schönheit, Tugend
und Wahrheit hat vermuten lassen. Anders als bei Hans Sachs zeigt sich hier zunächst
kein Zeichenverhältnis. Gleichwohl werden Schönheit und Ethik beständig zusammen
thematisiert, jedoch nicht im Sinne einer Kongruenz, sondern im Sinne eines Anlasses.
Bereits das erste Vorkommen körperlicher Schönheit im Rahmen des Genesis-Textes
der Vulgata, die Erzählung von den Gottessöhnen und den Menschentöchtern, ist die
Erzählung von gescheiterter Ethik, mithin der Archetyp der Trojaerzählung. Die Schön-
heit der Frau wird zum Anlass männlicher Verfehlung und zur Ursache des allgemei-
nen Untergangs. Dasselbe Muster wird auch in den dem Sündenfall vorausgehenden
Engelssturz, der zum Ursündenfall wird, zurücktransponiert. Im Sinne patristischer Al-
legorese (Augustinus) geschieht dieser Sturz im Moment der Scheidung von Licht und
Finsternis selbst (Gen 1,4) noch im ersten Moment der Schöpfung. Aber auch in den
Sündenfall selbst ist ‚Schönheit‘ als Anlass und als Mittel der Täuschung durch den
Teufel integriert, insofern die Frucht, die Eva sieht und Adam weitergibt, eben schön
und dadurch begehrenswert ist.

In einer radikalen Allegorese wie derjenigen, die Johannes Scotus Eriugena in
seinem Periphyseon anstellt, aber auch noch in der Ethica des Petrus Abaelardus,
wird diese Schönheit der Frucht auch mit der Schönheit ‚der Frau‘ und ihrer aisthe-
tischen Wahrnehmung durch die Sinne identifiziert. Die Allegorese des Periphyseon
geht soweit, im Anschluss an Ambrosius von Mailand in Eva selbst die Sinneswahr-
nehmung (aisthesis) und in Adam den menschlichen Geist (nous) zu sehen. Hier
wird der literale Wortsinn so konsequent aufgelöst, dass für das Periphyseon der

 Vgl. etwa Helmut Tervooren: Minnesang, Maria und das ‚Hohe Lied‘ – Bemerkungen zu einem
vernachlässigten Thema. In: Vom Mittelalter zur Neuzeit. Festschrift für Horst Brunner. Hrsg. von
Dorothea Klein, Elisabeth Lienert, Johannes Rettelbach. Wiesbaden 2000, S. 15–47. Dass das Hohe-
lied in Bezug auf die dargestellte Schönheit eine prekäre und gefährliche Lektüre für ungefestigte
Christen darstellt, ist seit der Patristik etabliert; vgl. ebd., S. 21 (zu Origenes, Isidor von Sevilla).

182 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Baum und die schöne Frucht im Fleisch ‚der Frau‘, also in der Sinneswahrnehmung
eines jeden Menschen verortet werden.259 Schönheit, als Ursache der Lockung, wird
in die Wahrnehmung dieser Schönheit selbst eingepflanzt.

In den anschließenden Analysen nun soll diese Abhängigkeit von Schönheit und
Tugend, die nicht die Form der Zeichenbeziehung, sondern der ethischen Problemati-
sierung anzunehmen scheint, anhand mittelhochdeutscher Texte weiterverfolgt wer-
den. Hierbei wird zunächst auf zwei Bispeln des Strickers sowie den Welschen Gast
Thomasîns, anschließend auf Hartmanns von Aue Erec-Roman eingegangen. In letzter
Instanz wird von diesen Analysen ausgehend der Begriff der kalokagathía re-evaluiert.

III.3.2 Schönheit als Anlass zur Tugend: Formierung einer Ethik

Es hat sich gezeigt – und wird sich auch im Weiteren zeigen –, dass die Beziehung,
welche die äußerliche Schönheit des Körpers zu einer ‚inneren Schönheit‘ einnimmt in
der Vormoderne keine Wahrheitsbeziehung im Sinne eines Zeichenverhältnisses ist.
Gleichwohl ist der Eindruck, auf dem die Forschung, welche Schönheit und Tugend im

 Das Paradies ist in der Allegorese des Periphyseons eben kein Ort, sondern die gottesebenbild-
liche Natur des Menschen selbst: Talium sermonum uirtutem quisquis acute perspexerit, inueniet para-
disum non localem terrenumue quendam locum esse nemorosum, sed spiritualem, germinibus uirtutum
consitum et in humana natura plantatum et, ut apertius dicatur, non aliud praeter ipsam humanam
substantiam ad imaginem dei factam, in qua lignum uitae (uerbum uidelicet patris et sapientia) omnem
fructificat uitam, in cuius medio fons omnium bonorum (eadem uidelicet diuina sapientia) manat. Ibi
ficus ulla (diuina profecto lex) radicata est. (Periphyseon IV,4323–4331; Übers. [Noack II, S. 141 f.]:
„Wer die Bedeutung solcher Reden genau durchschaut, wird finden, dass das Paradies kein
räumlicher und irdischer Waldplatz ist, sondern ein mit den Keimen der Tugenden besäter und in
der menschlichen Natur gepflanzter Ort, kurz und bündig geredet, nichts anders als die nach
dem Bilde Gottes gemachte Wesenhaftigkeit selber, in welcher der Baum des Lebens, d. h. das
Wort und die Weisheit des Vaters, alles Leben befruchtet und in dessen Mitte als die Quelle alles
Guten ebendieselbe göttliche Weisheit strömt. Ebendort wurzelt auch der Feigenbaum des göttlichen
Gesetzes“.). In dieser nun stellt die Sinneswahrnehmung (aisthesis) den Eva-Anteil dar, der ihr
eingepflanzt ist: Est igitur, ut praediximus, lignum scientiae boni et mali malitia perniciosa mortiferaque
in figura boni imaginata; et est hoc lignum ueluti intra quandam feminam (in carnali scilicet sensu,
quem decipit) constitutum (Periphyseon IV,3653–3656; Übers. [Noack II, S. 120]: „Wie bemerkt ist also
der Baum der Erkenntnis des Guten und Bösen das verderbliche und todbringende Böse, welches
in der Gestalt des Guten vorgestellt wird, und dieser Baum ist gewissermassen im Weibe, d. h. im
leiblichen Sinne aufgestellt, der getäuscht wird.“). Entsprechend kann das Periphyseon schließlich
Maximus (Quaestiones ad Thalassium) zitieren: Quae sit maledicta terra in operibus Adam secundum
ΑΝΑΓΩΓΗΝ [= anagogen; F. D. S.]? [...] RESPONSIO. Ipsa terra maledicta in operibus Adam caro est
Adam, semper facta per opera Adam (Periphyseon IV,5038–5046; Übers. [Noack II, S. 165]: „Was
bedeutet wohl in höherem Sinne die um Adams willen verfluchte Erde [...]? [...] Antwort: die um Adams
willen verfluchte Erde ist das Fleisch Adams selber, das von ihm stets hervorgebracht wird.“).

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 183



Sinne eines solchen Wahrheitsverhältnisses in Bezug zueinander gesetzt sah, aufge-
baut hat, nicht von der Hand zu weisen: Die Texte, der in ihnen abgelegte Diskurs,
bringen die Schönheit des Körpers unablässig sowohl mit der ‚Wahrheit‘ als auch mit
der Tugend in Verbindung. Sie tun dies jedoch auf andere Art, als bislang beschrieben,
nämlich im Sinne einer Problematisierungsstrategie, die sich auf das Subjekt – und
das heißt im Falle literarischer Figuren: die Imagination der Figur – richtet. Diese Prob-
lematisierungsstrategie – im Sinne Foucaults260 –, welche schließlich implizit eine
Subjektivierungsform ausbildet, indem sie die Parameter festlegt, anhand derer sich
das Subjekt über sein Verhältnis zum schönen Körper zu denken lernt, kann gleicher-
maßen an didaktischen wie auch an erzählenden Texten festgestellt werden. Für ers-
tere stehen hier zunächst einige Reimpaarbispeln des Strickers, der Welsche Gast
Thomasîns von Zerklære, für letztere der Erec Hartmanns von Aue.

III.3.2.1 Der Käfer im Netz: Schönheit und Selbstsorge (Stricker, Thomasîn)
Im Folgenden sollen vier volkssprachliche, ethisch ausgerichtete Texte aus dem zwei-
ten Viertel des 13. Jahrhunderts – nämlich drei Reimpaarbispeln aus dem Stricker-
Korpus (Das wilde Ross, Der Käfer im Rosenhaus und Die Bremse im Blütenhaus) und
der Welsche Gast Thomasîns von Zerklære – diskutiert werden, die das Schönsein des
Körpers zwar in ein Verhältnis zu ‚Gutheit‘ bringen, jedoch zwischen schönem Körper
und ‚Gutem‘ keine Verknüpfung im Sinne einer zeichenhaften Wahrheitsbeziehung
etablieren. Stattdessen kann gezeigt werden, dass diese frühen ethischen Texte weibli-
che Schönheit zum Gegenstand einer männlichen Problematisierungsstrategie ma-
chen, durch welche der weibliche Körper mit dem ethisch Guten über Techniken der
Selbstführung in Verbindung gebracht wird. Entlang dieser Selbstführungstechniken
konstituiert sich das männliche ethische Subjekt.261 Weibliche Schönheit ist hier nicht
Zeichen für Tugend, sondern sie ist Anlass zu einem Appell an das männliche Subjekt,
welches einerseits zur Selbstethisierung ermahnt wird und andererseits die Forderung
von Tugend an das weibliche Subjekt heranträgt. Der Umgang mit schönen Frauen er-
scheint so als – im ethischen Schrifttum medial induzierte – Selbsttechnik eines ver-
führbaren Subjektes.

 Gemeint ist hier die Genealogie einer Ethik und Selbstsorge, die Foucault in Sexualität und
Wahrheit 2–4 entwickelt.
 Es sei daran erinnert, dass die Moral, die hier ausgearbeitet wird, im Sinne Foucaults, Sexualität
und Wahrheit 2, S. 33, eine „Männermoral“ ist, „eine Ausarbeitung des männlichen Verhaltens vom
Standpunkt der Männer aus und mit dem Ziel, ihrer Lebensführung eine Form zu geben“. – Spätes
und prominentes Beispiel hierfür kann das sogenannte Ehebüchlein des Albrecht von Eyb sein, des-
sen Titelfrage gerade nicht lautet, ob Menschen einander heiraten sollen, sondern Ob einem manne
sey zunemen ein eelichs weyb oder nicht. Vgl. hierzu Fabian David Scheidel: ich red von den froͮwen,
die da schantlich liebe zůlaͮssent. Zur Konstitution und Funktion des Prosa-Korpus im Codex Palatinus
germanicus 119 der Universitätsbibliothek Heidelberg. In: ZfdPh 135 (2016), S. 59–88, hier S. 79.

184 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Während die – bis heute oft anzutreffende – ontologisierende Erklärung für
Schönheit lautet: ‚Schön ist etwas, weil es Anteil an einer objektiven Wahrheit hat‘, sei
es an einer universal-anthropologischen (Scruton), einer Wahrheit der Gene (Menning-
haus), einer Wahrheit der objektiv-mathematisch bestimmbaren Proportion (Augusti-
nus) oder einer – alles bisher Genannte in sich umfassenden – Wahrheit Gottes,262

wird die Beziehung zur Wahrheit im Falle der vorliegenden Texte über eine Subjekther-
meneutik hergestellt.

Im Reimpaarbispel Das wilde Ross (132 Vv.)263 wird in einem Erzählteil von
94 Versen von einem schönen Pferd berichtet, das alle, die es zu reiten versuchen,
abwirft, bis sich schließlich ein Reiter an ihm festbindet. Das Pferd tobt derart, dass
es rückwärts stürzt und dabei den Reiter und sich selbst zu Tode bringt. Die folgen-
den 38 Verse Auslegungsteil setzen das Pferd mit einer schönen, adeligen, jungen
und begüterten Frau gleich, die unstæte ist und einen Liebhaber nach dem anderen
verschleißt, bis sie an einen gerät, der sich durch die Ehe an sie bindet und für den
sie, die nicht treu sein kann oder will (Vv. 122 f.: si mag ouch ir gwonheit | durch in
zebrechen noch enwil), dann den gemeinsamen tot der schanden (V. 126) darstellt:
sa ist ir beider ere tot (V. 127). Schönheit, Adel, Jugend und Reichtum der Frau ste-
hen hier völlig unverbunden neben dem unstæten muot, während Schönheit und
hœne des Pferdes in eine direkte Beziehung zueinander gesetzt werden:

daz ros, daz was vil schone
und was unmazzen ho(e)ne.
dem gelich ich ein edel wip,
diu gar hat einen schonen lip,
geburt, iugent und gut
und hat dar zu unstæten mut.
(Stricker: Das wilde Roß, Vv. 95–100)

Schönheit ist hier Teil einer rein additiven Reihe und tritt in kein erkennbares
Abhängigkeitsverhältnis zu den weiteren Eigenschaften. In der knappen Schluss-
gleichung, die denjenigen, der eine solche Frau heiratet, als ebenso dumm qualifi-
ziert wie den Reiter, der sich auf das wilde Ross bindet, wird nur implizit ein Appell
an das männliche Subjekt transportiert und keiner an das weibliche.

Auch in der Bremse im Blütenhaus264 (36 Vv.) wird die Kombination der Eigen-
schaften Schönheit und unstæte in ein Verhältnis zur hœne gebracht:

 Vgl. Kap. II.1 der vorliegenden Arbeit.
 Das wilde Roß wird hier zitiert nach: Die Kleindichtung des Strickers, Bd. III,1: Gedicht Nr.
41–71. Hrsg. von Wolfgang Wilfried Moelleken, Gayle Agler-Beck, Robert E. Lewis. Göppingen 1973
(Göppinger Arbeiten zur Germanistik 107 III,1), Nr. 54, S. 94–99.
 Die Bremse im Blütenhaus wird zitiert nach der Ausgabe: Kleinere mittelhochdeutsche Erzäh-
lungen, Fabeln und Lehrgedichte. III. Die Heidelberger Handschrift cod. Pal. germ. 341. Hrsg. von

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 185



Ein brem hete zu einem nest
im erkorn und zu einer vest
ein blude so hoch gemut.
der doucht in schone und so gut
daz er furte dar in
allen sinen gewin.
er verstunt sich des niht,
also dem tumben dicke geschiht,
daz die schoͤne schir zer gat
und ouch zu nihte werden mak.
(Stricker: Die Bremse in Blütenhaus, Vv. 1–10)

Auf den kurzen Erzählteil (Vv. 1–7) und die drei Verse Auslegung (Vv. 8–10) folgen
weitere vierzehn Verse Erzählung (Vv. 11–24) und ein Auslegungsteil von zwölf Versen
(Vv. 25–36): Der nächste Wind, so heißt es, raube der Bremse das Haus, Regen und
Schnee trieben sie zurück zu den anderen Bremsen in das Loch, aus der sie gekommen
sei (Vv. 11–21). Der Versuch, in der Blume zu wohnen, wird dabei als Lerneffekt darge-
stellt, der dazu führt, dass die Bremse einen Ort findet, der ihr lieber ist als „das blü-
hende Dach einer Rose“: die schone het in erschrecket | daz im wart liber gemach | den
ein rosen blundes dach (Vv. 22–24). Es ist der Schrecken, den die Schönheit vermittelt,
welcher als heilsamer Effekt inszeniert wird, ohne dass dies in einem zweiten Ausle-
gungsteil (Vv. 25–36) wieder aufgegriffen und expliziert würde:

Daz gelich ich einem tumben man
der anders niht erkennen kan
gewizzen noch gut gemuͤte
nach reines wibes guͤte
niwan nach schonem blicke:
daz betreuget in vil dicke.
von deu erkiese ein ieslich man265

der rechteu dinck erkennen kan,
guten lip und reinen mut
und vlihe den valschen sumer blut,
daz in die unstet schone W: Daz sint div schonen vnstæten wip
zu jungest iht hone. Vn̄ds manne vnstæter lip
(Stricker: Die Bremse im Blütenhaus, Vv. 25–36)

Während die Bremse einen Schrecken durch den Kontakt mit der unbeständigen
Schönheit selbst erfahren hat, welcher sie zur Umkehr bewegt, wird an ieslichen
man der Imperativ formuliert, die falsche Blüte des Sommers zu fliehen, ohne dass
hier dieselbe negative Erkenntniskraft der Schönheit vorgeführt würde, ihn selbst

Gustav Rosenhagen. Berlin 1909 (DTM XVII), Nr. 96, S. 79 f. – Die Bremse im Blütenhaus ist nicht in
Moellekens Stricker-Ausgabe aufgenommen worden.
 Der Vers lautet in Hs. W: Daz bezaichent einen man.

186 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



zu dieser Einsicht zu führen. Im Falle der Bremse ist es die negative Erfahrung der
Schönheit, die zu einer Erkenntnis führt, im Falle des ‚Jedermann‘ substituiert die
Lehre des Textes, welcher von einer Erfahrung erzählt, diese Erfahrung. Den Fehler,
den die Bremse macht, kann der Rezipient vermeiden.

Dieser Fehler der Bremse, welcher den Ausgangspunkt des Bispels darstellt, ist,
die Blüte für schone und so gut (V. 4)266 gehalten zu haben. Diese durch die Junktion
‚und‘ geschaffene Disjunktion, die Arbitrarisierung von Schönheit und Gutheit, wird
auf den Imperativ des Auslegungsteils übertragen, welcher den schönen Körper gegen
gewizzen, gut gemuͤte, reines wibes guͤte und reinen mut kontrastiert. Die Junktion ‚und‘
stellt hier nicht die ‚natürliche‘, zeichenhafte Verbindung von Schönheit und Gutheit
im Sinne der sogenannten ‚Kalokagathie‘ dar, wie sie die Forschung so häufig beschrie-
ben hat, sondern – ganz im Gegenteil – die Zusammenfügung zweier arbiträrer Werte,
welche durch die Erzählung sogar als einander widerstrebend diskursiviert werden,
weil der Schönheit hier der Makel der Unbeständigkeit anhaftet.

Gegenüber der Bremse im Blütenhaus ist das von der inhaltlichen Anlage her
sehr ähnliche Bispel vom Käfer im Rosenhaus (96 Vv.) deutlich komplexer, die Er-
zähl- und Auslegungselemente stärker durchgeformt und zugleich polyphoner se-
mantisiert.267 Der Erzählteil (Vv. 1–50) berichtet von einem Käfer, welcher eine
schöne Blume sucht, um darin zu wohnen. Er entscheidet sich nach langer Suche
dafür, die Rose zu seiner Wohnstatt zu machen. Die Rose ist fest verschlossen, weil
der Tau auf ihr liegt und es Abend ist, weshalb sie kugelförmig ist und einen Hohl-
raum bietet. Der Käfer verbringt die anbrechende Nacht in großem Wohlbefinden in
der Rose, bis der Tag anbricht. Als die Sonne den Tau von der Rose nimmt, da blüht
sie auf und ihre Blütenblätter hängen herab. Eine Wolke zieht auf und ein großer
Sturm beginnt, sodass die umhergeworfene Rose ihre Blütenblätter verliert und der
Käfer entblößt auf der Rose sitzt. Von der einstmals schönen Rose bleibt ihm nur
der Dorn: also het er gar verloren | den gemach, des er da het gegert. | des was er tore
vil wol wert (Stricker: Käfer im Rosenhaus Vv. 47–50).268

 Die ersten vier Verse lauten in Hs. W: Ein breme chos im zu neste | Sunds eine veste | Uf einem
bovme eine blv ͦt | Si duhte in schone vnt gvt.
 Thematisch ähnliche Texte finden sich im Stricker-Korpus zahlreich. Vgl. etwa den Text Der
Gärtner (Moelleken, Nr. 68), der im Codex palatinus germanicus 341 (Universitätsbibliothek Heidel-
berg) direkt auf den Käfer im Rosenhaus folgt. Der Text ist zudem ediert bei Rosenhagen, Die Hei-
delberger Handschrift cod. Pal. germ. 341, S. 109–111, als Nr. 141 der Hs. Vgl. dort zudem die in der
Hs. konsekutiven Nr. 163–167 (ebd., S. 136–146), die das Verhältnis des Mannes zur Frau, ihrem
schönen Körper und ihrer Tugend im Rahmen des Cpg. 341 als thematisch zentrierte Textsequenz
durchspielen. – Das Thema des wahren Wertes der schönen Frau findet sich auch in Der einfältige
Ritter (Moelleken, Nr. 162).
 Der Käfer im Rosenhaus wird hier und im Folgenden zitiert nach: Die Kleindichtung des
Strickers. Band II: Gedicht Nr. 11–40. Hrsg. von Wolfgang Wilfried Moelleken, Gayle Agler, Robert
E. Lewis. Göppingen 1974 (Göppinger Arbeiten zur Germanistik 107).

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 187



Der anschließende Auslegungsteil (Vv. 51–96) deutet die kurze Narration Punkt für
Punkt aus: Wie dem Käfer, der niht wan die schone sach (V. 52), ergehe es noch gegen-
wärtig dem Mann, der an Frauen nur ihre Schönheit und Jugend sehe und nicht auf
ihre tugent (V. 56) achtgebe. Diesem werde zurecht Scham und Reue zuteil, da er
durch die drei sichtbaren Eigenschaften – schone, iunch∙ und wol geschaffen (V. 63) –
zu einem Affen gemacht werde, sofern er glaube, im Besitz von stæte (V. 65) zu sein.
Die aufziehende Wolke sei der unstæte mut (V. 67) der Frau, die keine andere tugent als
Schönheit und Jugend hat. Ehrverlust ist die Folge und der Sturm bedeutet diu werch,
diu der gedanc enbirt (V. 73). Der Dorn, der an der Rose übriggeblieben ist, ist die
Schande, auf welcher der Mann nun als ein tor ist gesetzet (V. 77). Eine abschließende
moralisatio (Vv. 81–96) bündelt die Lehre noch einmal und konstatiert: 1. Törichtes
Handeln und Toren-Lohn entsprechen sich (Vv. 84 f.). 2. Die Schönheit schlechter
Frauen wird mit Leid erkauft (Vv. 86–89). 3. Schönheit bei Ehrlosigkeit gleicht einer
Blume auf einer Kröte (Vv. 93–96).

Der Auslegungsteil ist dabei seltsam unterdeterminiert. Drei Elemente des Erzähl-
teils fallen ins Auge, die im prinzipiell allegorischen Modus des Bispels hypertroph
semantisiert erscheinen und – im Rahmen konventionellen Wissens um Symbolik,
Bildhaftigkeit und Allegorese – eine erhöhte Dialogizität des Textes erzeugen, deren
erweitertes Sinnangebot jedoch vom Text selbst nicht eingeholt, sondern höchsten
alludiert wird: 1. Die Rose ohne Dornen sowie die Lilie269 unter Dornen (Ct 2,2) sind
traditionelle Elemente der Marientheologie, die jedoch semantisch quer zum Gehalt
des Bispels stehen.270 2. Die entblätterte Rose, die zunächst eine fest verschlossene
Kammer bereithält und dann – von der Kraft des Taus und der Sonne – geöffnet
wird, nachdem der Käfer sich Zugang verschafft hat, aktualisiert das Bildfeld einer
ubiquitären und hoch konventionalisierten Deflorationsmetaphorik. 3. Der Käfer, der
sich eine schöne Blume sucht, wird zu Textbeginn als goltvar (V. 1) und auf der
Suche nach einer Behausung dargestellt, die siner schone zæme (V. 3). Die Schönheit
des Käfers, der ein Äquivalent zu sich selbst sucht, wird im Auslegungsteil nicht ei-
gens auf den Mann bezogen, der durch den Käfer bezeichnet wird.

 Vgl. Anselm Salzer: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und latei-
nischen Hymnenpoesie des Mittelalters. Linz 1893, S. 185.
 Zu botanisch-realistisch liest das Bild von der entblätterten Rose Ralf-Henning Steinmetz: Fik-
tionalitätstypen in der mittelalterlichen Epik. Überlegungen am Beispiel der Werke des Strickers.
In: Die Kleinepik des Strickers. Texte, Gattungstraditionen und Interpretationsprobleme. Hrsg. von
Emilio González, Victor Millet: Berlin 2006 (Philologische Studien und Quellen 199), S. 79–101,
hier: S. 92, der schreibt: „Mit dorn kann in diesem Zusammenhang eigentlich nur der Schaft oder
der Fruchtknoten der Rose gemeint sein, doch das Wort soll wohl die Assoziation zu dem vielfach
metaphorisch gebrauchten Begriffspaar Rose – Dorn herstellen.“ Der Literalsinn der Stelle wäre
m. E. wie folgt aufzufassen: Der Käfer, der im Zentrum der entblätterten Blüte sitzt, sitzt oberhalb
der Dornen, die sich am Stängel der Rose befinden.

188 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Die implizit bleibende Sexualmetaphorik eröffnet eine Ebene, welche den ethi-
schen Bezugsrahmen des Bispels erweitert. Hier wird unter der Hand nicht nur der Um-
gang des männlichen Subjektes mit weiblicher Schönheit entwickelt, sondern anhand
des schönen Käfers auch der Bezug des männlichen Subjektes zu sich selbst, das sich
selbst für schön erachtet und hierin der superbia Luzifers ähnelt. Indem der Erzählteil
um die Deflorationsmetapher herum entwickelt ist, wird Schönheit als Anlass für Lus-
terregung erzählt, die der Beherrschung durch stæte bedarf, um die Lust einzuhegen.
Im Hintergrund steht, was man die Dammbruch-Hypothese weiblicher Lust nennen
könnte: So, wie die einmal geöffnete Rose anfällig für den Wind ist, ist auch die einmal
entjungferte Frau anfällig für eine Lust, die im Rahmen der qua Beischlaf eingegangen
Ehe befriedigt werden muss, diese jedoch zugleich zu sprengen droht, wenn die Frau
keine stæte ihr Eigen nennt und deshalb zur Ehebrecherin wird.271 Die Frau, die sich
nicht durch ihre eigene Tugend selbst beherrschen kann, bringt Schande über den
Mann, zu dessen Frau sie geworden ist. Für den Mann der unkeuschen Frau, der auch
aufgrund mangelnder Einsicht und Selbstbeherrschung durch Schönheit angelockt
worden ist, bleibt – in Umkehr des konventionellen marianischen Keuschheitsbildes
der Rose ohne Dornen272 – von der Rose hier nur der Dorn allein.

Thomasîns von Zerklære Welscher Gast (WG) relationiert Schönheit und ‚Tu-
gend‘ ebenfalls als arbiträre Güter,273 indem der Text körperliche Schönheit in eine
Reihe von Glücksgütern – Freunde, Geburt, Reichtum, Liebe – einordnet, welche
allesamt dadurch gekennzeichnet sind, dass sie des sinnes im Umgang mit ihnen
bedürfen, um nicht ins Negative und Schädliche auszuschlagen:

 Dahinter scheint ein Diskurs zur Pathologie der weiblichen Lust zu stehen, der davon ausgeht,
dass Frauen zwar schwer zu ‚entzünden‘ seien, dass aber nach dem ersten vollzogenen Beischlaf die
einmal erfahrene und geweckte Lust kanalisiert und kontrolliert werden muss. Der Ort hierfür ist der
eheliche Verkehr, der garantiert werden muss, um größere Unkeuschheit zu vermeiden, und die stæte
als Eigenschaft der Frau selbst, die ihr keusches Verhalten ermöglich. Vgl. etwa Claude Thomasset:
Von der Natur der Frau. In: Geschichte der Frauen. Mittelalter. Hrsg. von Christiane Klapisch-Zuber.
Frankfurt et al. 1993 (Geschichte der Frauen 2), S. 55–83, hier S. 74. Vgl. zu diesem Prinzip in späteren
Texten Scheidel, Codex palatinus germanicus 119, hier am Beispiel der Novellen Guiscardo und Sigis-
munda und Marina bes. S. 72–76. Vgl. grundlegend: Rüdiger Schnell: Sexualität und Emotionalität in
der vormodernen Ehe. Köln et al. 2002, hier bes. S. 97–105 sowie S. 138 f. zur Lust innerhalb der Ehe.
 Vgl. Salzer, Sinnbilder, S. 183–192.
 Wenzel, Hören und Sehen, S. 214, hingegen setzt mit Bezug auf den Welschen Gast wiederum die
Entsprechung von Innerem und Äußerem als Normvorstellung an, die Nichtentsprechung als ein Aus-
einandertreten von Werten, die idealerweise zusammengehören müssten: „Die Idealvorstellung einer
verläßlichen Korrespondenz von innerer Qualität und äußerer Erscheinungsform ist Voraussetzung und
Ziel der höfischen Erziehung, aber die Möglichkeit und die Gefahr der Täuschung bleibt ein zentrales
Problem der erzählenden Dichtung ebenso wie der eher explizierenden, didaktischen Literatur.“ Damit
folgt seine Deutung letztlich demselben Schema von Folie und Abweichung, dass in den oben beispiel-
haft diskutierten ‚Kalokagathie‘-Entwürfen zum Parzival feststellbar ist; vgl. Kap. III.1, S. 111–114.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 189



schœne ist enwiht, dâne sî
sin und ouch zuht bî.
swelich man niht sinnes hât,
der gît sîm vriunde bœsen rât.
ist ein man ân sin wol geborn,
sîn edeltuom ist gar verlorn.
eins mannes rîchtuom ist enwiht,
wirt er mit sinne geteilt niht.
diu minn wirt dicke zunminne,
si enwerde gerihtet mit dem sinne.
(WG Vv. 859–868)274

Diskutiert wird im Anschluss an diese Passage über die fünf genannten, adiaphoren
Güter jedoch zunächst einzig die schœne der Frau (und ihr Umgang mit der schœne)
sowie das Verhältnis des männlichen Subjektes zu derselben. Schönheit bedarf zu-
nächst einmal der Belehrung der Frau und stellt zugleich eine Gefährdung des
weiblichen Subjektes dar, welches ihr Träger ist:

Wîp schœne ân sin und ân lêre,
diu hât ir lîp mit kleiner êre.
diu schœn vil lîhte den êren scheit,
wirt si niht mit dem sinne beleit.
ist âne sinne ein schœne wîp,
diu hât zwei gebende an ir lîp
diu si ziehent zundingen,
ir mac ouch nimmer wol gelingen.
diu schœne macht daz man si bite,
sô hilfet der unsin vast dâ mite
daz er ræt der vrouwen wol
ze tuon daz si niht tuon sol.
(WG Vv. 869–880)

Schönheit und ‚Unsinn‘ sind zwei Fesseln, welche die Frau niederziehen, die durch
sin und lêre ausgeglichen werden können. Zugleich wird die Möglichkeit einer (Tu-
gend-)Lehre mit der kosmetischen Praxis und modischer Kleidung relationiert, wenn
ersteres als Zierde des Verstandes, die übrigen als Zierde des Körpers gegenüberge-
stellt werden: ziert si den lîp und niht den sin, | si zieret sich ûf ungewin (WG 889 f.).
Zugleich wird der Umgang der Frau mit ihrem Körper im Rahmen einer Schönheits-
praxis, wodurch sie zur aktiven Verursacherin wird, nun auf das männliche Subjekt
und seine Haltung zu Frau und Schönheit bezogen, insofern die Zierde des Körpers
deswegen ûf ungewin gerichtet ist,

 Hier und im Folgenden (als WG) zitiert nach: Der Wälsche Gast des Thomasin von Zirclaria.
Zum ersten Male herausgegeben mit sprachlichen und geschichtlichen Anmerkungen von Heinrich
Rückert. Quedlinburg/Leipzig 1852 (Bibliothek der gesammten deutschen National-Literatur 30).

190 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



wan si dem vogelære seit
daz er zem kloben sî bereit.
swer sînen lîp zieret vil,
ob er dan niht rehte wil,
diu suht diu innerthalben ist,
diu sleht her ûz in kurzer vrist.
(WG Vv. 891–896)

Das männliche Subjekt, dessen Verhältnis zur Schönheit ganz ähnlich modelliert wird
wie in den drei zuvor diskutierten Bispeln,275 trägt den Schaden davon, wenn das
Übel, das unter der Schönheit liegt, durch schlechtes Handeln – unter welches auch
die kosmetische Praxis fällt – an die Oberfläche geholt wird. Das Böse in der Gesin-
nung bringet man harte snelle vür | mit bœsen werken ûz der tür (WG Vv. 901 f.).

Der Welsche Gast stellt im Folgenden eine Beziehung zwischen diesem Inneren
der Gesinnung und dem Äußeren des Körpers her, welches – ähnlich wie bei Jo-
hann Caspar Lavater (vgl. Kap. III.2.1) – als eloquentia corporis funktioniert:

swer an sînem muote siecher lît,
sîn lîp wirts inn vor langer zît.
swer ouch da inne wær gesunt,
sîn lîp ouch des vil wol enphunt.
her ûz kumt ze deheiner vrist
niwan daz innerthalben ist,
es sî übel od ez sî guot.
(WG Vv. 905–911)

Zwar gibt des lîbes gebærde (WG Vv. 913) beredte Auskunft über den muot (WG V. 912)
und die Affekte (WG V. 924 f.: vorht, nît, haz und girescheit, | lieb leit, milt, erge unde
zorn), jedoch gibt es hier – anders als bei Lavater – gerade kein Moment der Einschrei-
bung, welches zum Garanten einer beständigen Wahrheit und einer verstetigten Zei-
chenrelation würde, sondern die Gebärden des Körpers sind – ganz im Gegenteil –
manipulierbar.276 Nicht nur zeigt die Schönheit des Körpers nichts an, was auf ein In-
neres schließen ließe, auch des lîbes gebærde als expressives Moment der Affekte gibt
kein verlässliches Zeichen ab:

Am sehen triuget man sich dicke:
jâ sint niht tag all liehte blicke;
alles daz man wîzez siht,
daz ist snê zallen zîten niht.
beidiu man und ouch wîp

 WG Vv. 881–888: Durch bœsen kouf ze markte gât | swer umbe schœn sîn êre lât. | der ist gewe-
sen harte vil, | vür wâr ichz iu sagen wil, | die durch schœne gâbn ir êre, | und rou si sît harte sêre. |
gar ist verlon des wîbes schône, | sin werde geziert mit zühte krône.
 Hass und Zorn sind bspw. kaschierbar: doch sint der liute reht genuoge | die dâ helnt mit ge-
vuoge | beidiu haz und zorn mit sinne (WG Vv. 927–929).

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 191



erzeigent oft daz in ir lîp
und in ir herzen niender ist:
daz machet gar ir bœser list.
(WG Vv. 939–946)

Der Schluss, der sich hieraus wiederum ableitet, ist derselbe, den auch die Bremse im
Blütenhaus und der Käfer im Rosenhaus ziehen: Wo keine Tugend herrscht, sondern
untriwe und unzuht (WG V. 950), ist körperliche Schönheit wertlos.277 Zwar liegt auch
hier –wie noch bei Lavater – ein ontologischer Schönheitsbegriff zugrunde, der ermög-
licht, Schönheit des Äußeren und des Inneren zu denken, wenn es heißen kann:

Gar ist nicht schœn diu in ir muot
hât deheiner slahte guot.
(WG Vv. 947 f.)

ich næme ein guot niht schœne wîp
vür einn schœnen unvertigen lîp,
wan si hât schœne in ir gemüete:
schœne ist ein niht wider güete.
(WG Vv. 953–956),

jedoch wird hier – anders als bei Lavater – das Eine nicht zum Zeichen, nicht zur
Tautologie des Anderen. Stattdessen wird Schönheit des Inneren zur Bedingung für
ethisches Wohlverhalten angesichts der Schönheit des Äußeren, welche Anlass zur
Mäßigung und Disziplinierung darstellt, gerade weil sie per se problematisch ist. Der
richtige Umgang mit der Schönheit macht schön, aber Schönheit des weiblichen
Körpers indiziert nicht das schöne Handeln. Der schöne Körper und das schöne In-
nere sind gerade nicht – wie bei Lavater – beide auf dieselbe unhintergehbare Weise
Teil eines Guten, sondern Güter – im Sinne der traditionellen bona (vgl. WG V. 948) –
von unterschiedlichem Wert: Ist ein wîp schœn ân ander güete (WG V. 995), so ist ihre
Schönheit für sich genommen nichts wert. Derjenige, der so töricht ist, sich bei einer
Frau auf dieses bonum allein zu verlassen, ist ein Tor, der ins Netz geht.278

 Auch bei Thomasîn ist der Begriff der staete zentral. Vgl. hierzu etwa Andreas Klare: Thoma-
sins unstete-Begriff in Wort und Bild. In: Beweglichkeit der Bilder. Text und Imagination in den
illustrierten Handschriften des „Welschen Gastes“ vom Thomasin von Zerclaere. Hrsg. von Horst
Wenzel, Christina Lechtermann. Köln/Berlin/Weimar 2002, S. 174–199, hier bes. S. 179 f.
 WG V. 1003 f.: der tôren netz ist wîbes schœne: | swer kumt drin, der hât sîn hœne. – Dieser Satz,
welcher die Grundaussage der Bremse im Blütenhaus und des Käfers im Rosenhaus entspricht, ist im
Illustrationszyklus desWelschen Gastes regelmäßig dargestellt worden. Ein leicht zugängliches Beispiel
(aus Hs. D, 1. Hälfte 15. Jh.) für den Toren, der von der Schönheit in ein Netz getrieben wird, findet sich
in der Studienausgabe des Welschen Gastes (Thomasin von Zerklaere: Der Welsche Gast. Ausgewählt,
eingeleitet, übersetzt und mit Anm. versehen von Eva Willms, Berlin/New York 2004, S. 42.

192 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Dabei ist zudem zu beachten, dass die Diskussion desjenigen bonum, welches
die weibliche Schönheit darstellt, in Ausführungen eingebunden ist, die mit der Ne-
gativbewertung der Helena-Erzählung als Exempel für junge Frauen beginnen und
schließlich zu den in der Forschung vielbeachteten Ausführungen über anderer ‚hö-
fische‘ Erzählinhalte und die Rolle von Literatur für die Bildung münden. Umge-
kehrt ist die poetologische Diskussion – beginnend beim Troja-Stoff – eigentlich
nicht von der Diskussion körperlicher Schönheit zu trennen, welche von der For-
schung in diesem Kontext meines Erachtens nicht ausreichend beachtet worden ist.
Hergleitet wird auch die Diskussion des Troja-Stoffes und seiner Eignung für junge
Damen von einer allgemeinen Bildungstheorie, welche Impulskontrolle fordert:

Swer gar sînn willen spricht und tuot,
der hât gnuoc vihlîchen muot.
der man der soll sinne hân,
wan daz vihe ist sinnes ân.
(WG Vv. 725–728)

Dabei wird das Verhältnis von Innen und Außen bereits thematisch, ohne jedoch
mit körperlicher Schönheit in Verbindung gebracht zu werden: swer hât untugend
und niht enkan | ist inne vihe und ûzen man (WG Vv. 735 f.). Auch hier treten Innen
und Außen nicht in eine Identitätsbeziehung. Stattdessen wird hier der Imperativ
an das ethische Subjekt formuliert, beides im Erlernen von sin, tugend, wizzen und
lêre in Kongruenz zueinander zu bringen. Im Zuge dieser Forderung nach Erwerb
von lêre wird das lesen unde hôren von guoter mære (vgl. WG Vv. 762 f.) eingeführt
und in diesem Kontext nun auch nahtlos auf die Problematik weiblicher Schönheit
und der ‚Besserung‘ junger Damen übergeleitet:

Juncvrouwen bessernt klein ir sinne
von der schœnen küneginne
diu wîlen dâ ze Kriechen was;
diu tet unreht diuz êrste las,
wan bœse bilde verkêrent sêre
guote zuht und guote lêre.
(WG Vv. 773–778)

Zwar wird im Folgenden die prinzipielle Nützlichkeit auch von Negativexempeln
(bœsiu mære, WG V. 779) eingeräumt, die zu erkennen helfen, was gemieden werden
muss,279 jedoch wird ein positiver Nutzen von Erzählungen allgemein nur dem- oder
derjenigen Rezipierenden zugestanden, der oder die einn reinen muot (WG V. 783)
hat. Der Wert von Erzählungen ist von der richtigen Rezeptionshaltung abhängig:

 Dass der Gerechte der Kenntnis des Bösen bedarf, findet sich schon bei Boethius, welcher
bspw. wiederum in der Ethica des Petrus Abaelardus zitiert wird (vgl. Abaelard: Ethica § 50).

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 193



swelich wîp und swelich man
an rehten dingn niht ahten kan,
der nimt von übel und von guot
bœsiu bilde, wan ir muot
der ist zem bösten ie bereit.
(WG Vv. 795–799)

Wenngleich also Frauen mit der richtigen Grundhaltung suln nemen sin | von der vrou-
wen ungewin | diu dâ Helenâ was genant (WG Vv. 821–823), so wird doch von Helena
konstatiert: si het vil schœne und lützel sinne. | ir schœne vuogt ir grôze schant: | schœne
ist ân sin ein swachez phant (WG Vv. 826–828). Hieran schließt die oben bereits nach-
vollzogene Diskussion der rechten Haltung zum bonum Schönheit an, welches mit den
anderen bona (Freundschaft, Geburt, Reichtum und minne) enggeführt wird.

Es zeigt sich, dass die rechte Haltung zum Erzählen – und darunter: Erzählen von
der schönen Königin Helena – insofern ein Analogon zur rechten Haltung gegenüber
körperlicher Schönheit selbst darstellt, als beides unter die Bedingung gestellt wird,
ihm mit sinne zu begegnen, und dieser sin wiederum an lêre gebunden wird. Tugend
ist derart nicht allein auf Seiten der schönen Frau oder der guten Erzählung notwendig,
sondern auch auf Seiten desjenigen, der die schöne Frau sieht oder die gute Erzählung
hört. Wenn das bonum der körperlichen Schönheit indessen mit anderen Eigenschaften
zusammenfällt, so ist auch die Schönheit des Körpers nichts Schlechtes: ist triuwe,
stæte und senfter muot | an schœnem wîbe, so ist si guot (WG Vv. 1013 f.). Wo dies je-
doch nicht zutrifft, sind die anderen tugent vorzuziehen, denn: man sol wizzn daz val-
sche liute | hânt niht mêr schœne wan ir hiute (WG Vv. 963 f.).

Wiewohl es in der Sprache des Welschen Gastes also auch eine Schönheit des
Inneren gibt, hat diese keine kausale Beziehung zur Schönheit, die an der Oberflä-
che der Haut liegt. Die Möglichkeit eines Bezeichnungsverhältnisses wird allerdings
auch dort nicht aufgerufen, wo die Sichtbarkeit des Äußeren und die Unsichtbarkeit
des Inneren in direktem Verhältnis zueinander diskutiert werden:

Ein tœrscher man der siht ein wîp
waz si gezierd hab an ir lîp.
er siht niht waz si hab dar inne
an guoter tugende und an sinne.
sô merket ein biderb man guot
ir gebærde und ouch ir muot.
(WG Vv. 1305–1329)

Auch der Zusammenhang des Körperäußeren mit Geburtsadel ist im Rahmen des Wel-
schen Gastes nicht vorgesehen. hêrschaft wird nicht als guot in ir natûre begriffen
(WG Vv. 3173), insofern ‚natürliche‘ Eigenschaften überall gleich sein müssten, so wie
das Feuer immer heiß ist (WG Vv. 3174–3180). Ein herre könne deswegen in einem an-
deren Land unerkannt bleiben beziehungsweise verkannt werden, denn es hat niht diu
hêrschaft

194 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



von ir selber sô vil kraft
daz si uns zeig wer sî der herre,
er sî uns nâhen ode verre,
man muoz uns sagen ‚seht wâ er ist,‘
wan diu hêrschaft hât niht den list
daz si uns sage wer er sî.
sî wir im halt vil nâhen bî.
(WG Vv. 3189–3196)

Schönheit wird explizit in die Nähe zur Untugend gerückt, insofern beide Eigen-
schaften die Kompromittierung der Ehre begünstigen. Beide nämlich machen eine
Frau begehrenswert und führen zu falscher minne:

ob sie arm der tugende ist,
man ziuht ir zuo zalle vrist.
ist si ouch niht ein schœne wîp,
hât sî einn unvertigen lîp,
si gewinnt der ungevuogen
und der valschen minner gnuoge,
die si bitent umb ir minne
durch ir êren ungewinne.
(WG Vv. 1460–1467)

Der rechte Umgang mit der Schönheit des Körpers und der Erzählung von dieser
Schönheit, die aufgrund ihrer Anziehungskraft zu einem Analogon der Untugend
wird, ist sowohl auf Seiten der TrägerIn als auch auf Seiten der Wahrnehmenden
der Gradmesser eines ethischen Imperativs.

Wenngleich dies zunächst nicht in den Kontext einer auf die Transzendenz zie-
lenden Sündenlehre, sondern – wie in den Bispeln von der Bremse und vom Käfer –
immanent in Hinblick auf êre und hœne verhandelt wird, so wird die Kategorie der
Sünde schließlich doch eingespielt und die Selbstführung im Sinne ethischen Wohl-
verhaltens in eine verinnerlichte Subjekthermeneutik der Gewissenslenkung über-
führt, wenn es – in Bezug auf die Erinnerung einer alten Frau an die vergangene
Schönheit ihrer Jugend280 – heißt: ir maht zergât, aver ir sunde | ist bî dem willen zal-
ler stunde (WG Vv. 1521 f.). Hier findet sich im Verhältnis des Subjektes zu seiner eige-
nen (vergangenen) Schönheit, in dem Willen mit ihr zu sündigen, ein Reflex jener
Konsenssünde, wie sie beispielhaft in der sogenannten Ethica des Petrus Abaelardus
formuliert ist, welche die äußere Handlung geringer veranschlagt als den inneren
Willen zur Tat.281 Es ist der auf die Schönheit gerichtete wille, welcher die Sünde aus-
macht, zu deren Vollzug aufgrund des Alters längst diemaht fehlt.

 WG Vv. 1524–1526: ‚ich het einn sô schœnen lîp | daz mir durch mîne schœnheit | wâren all ze
dienst bereit [...].‘
 Als allgemeine Einführung zur Ethica des Petrus Abaelardus sei erneut verwiesen auf: Schroe-
ter-Reinhard, Die Ethica des Peter Abaelard. – Aus Sicht der germanistischen Mediävistik hat sich

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 195



Sozusagen am diskursiven Rand der stark praxeologisch ausgerichteten Ethik des
Welschen Gastes erscheint körperliche Schönheit als Problem der Gewissenserfor-
schung und Gewissensführung, des Willens und nicht der Tat und wird in Kontakt zu
der auf die Transzendenz zielenden Kategorie der Sünde gebracht.282 Während die Bis-
peln die weibliche Schönheit auf sehr ähnliche Weise in eine Problematisierungsstrate-
gie einbinden, welche das männliche Subjekt und seinen Umgang mit weiblicher
Schönheit fokussiert, entwirft der Welsche Gast zugleich eine Problematisierung, die
auf die Trägerinnen dieser das männliche Subjekt affizierenden Schönheit zielt, für
welche der Text andernorts Regeln der Habitualisierung entwirft.283 Es erscheint be-
zeichnend, dass im Welschen Gast, der die praxeologische Dimension seiner Ethik in
Hinblick auf Frauen und Männer entwirft, die Dimension der Gewissenslenkung, in

etwa Rüdiger Schnell: Abaelards Gesinnungsethik und die Rechtsthematik in Hartmanns Iwein. In:
DVjs 65 (1991), S. 15–69, mit Abaelard beschäftigt. – Zu Abaelard vgl. zudem S. 165 f.
 Überhaupt ähnelt die immanent-praxeologisch ausgerichtete Ethik des Welschen Gastes, in
welcher Verhaltensnormen vielfach ohne direkten Transzendenzbezug formuliert sind, oftmals den
auf Gewissens- und Seelenführung gerichteten ‚geistlichen‘ Modellen. So findet sich im Welschen
Gast beispielsweise ein Passus, der an das vielfach hagiographisch realisierte Modell einer ‚inne-
ren‘ Weltflucht eines Eremitendaseins im Kontakt mit der Welt erinnert, ohne deshalb auf tatsächli-
ches geistliches Eremitentum bezogen zu sein: swer sîn tugent niht verlât, | der ist dâ heime zaller
zît, | swie verre halt sîn hûs lît. | hât er niht tugent unde guot | und hüffcheit in sînem muot, | wær er dâ
heime zaller vrist, | wizzet daz er doch vertriben ist (WG Vv. 5342–5349). Auch die Weltexistenz und
die säkulare Ethik bedürfen also einer Modellierung des Inneren und stellt mithin eine Subjektivie-
rungsform dar. Dies wird sogleich wiederum auf ein Innen-Außen-Verhältnis – genauer: das Ver-
hältnis säkularer Innerlichkeit zum sæculum selbst – umgelegt, in welchem die Schönheit des
Inneren gegen die Schönheit des innerweltlichen Aufenthaltsortes gesetzt wird: ist sîn karker niht ze
schône, | sô hât sîn muot gezierde krône. | sît sîn hûs innerthalben ist | schœne, waz wirret daz zer vrist,
| ob sîn karkære ist schöne niht? (WG Vv. 5363–5367). – Zur Einordnung des ‚schönen Kerkers‘ vgl. Mei-
nolf Schumacher: Gefangensein – waz wirret daz? Ein Theodizee-Argument des ‚Welschen Gastes‘ im
Horizont europäischer Gefängnis-Literatur von Boethius bis Vladimir Nabokov. In: Beweglichkeit der
Bilder. Text und Imagination in den illustrierten Handschriften des ‚Welschen Gastes‘ von Thomasin
von Zerclære. Hrsg. von Horst Wenzel, Christina Lechtermann. Köln/Weimar/Wien 2002, S. 238–255.
 Auf die Habitualisierungsstrategien des Textes ist in der Forschung bereits verschiedentlich
hingewiesen worden; vgl. bspw. Joachim Bumke: Höfischer Körper – Höfische Kultur. In: Modernes
Mittelalter. Neue Bilder einer populären Epoche. Hrsg. von Joachim Heinzle. Frankfurt a. M. 1994,
S. 67–102, hier bspw. S. 84. Sie finden sich ganz zu Beginn des Welschen Gastes und bieten Sprach-
regelungen (WG Vv. 405 f.: Ein juncvrouwe sol senfticlîch | und niht lût sprechen sicherlich. Vv. 465 f.:
ein juncvrouwe sol selten iht | sprechen, ob mans vrâget niht.), Regeln der Hexis (Vv. 417 f.: ein
vrouwe sol ze deheiner zît | treten weder vast noch wît), Regeln der Bekleidung (Vv. 451–456: Wil sich
ein vrowe [sic] mit zuht bewarn, | si sol niht âne hülle varn. | si sol ir hül ze samen hân, | ist si der
garnatsch ân. | lât si am lîbe iht sehen par, | daz ist wider zuht gar.) und Blickregelungen (Vv.
459–462: ein vrouwe sol niht hinder sich | dicke sehen, dunket mich. | si sol gên vür sich geriht | und
sol vil umbe sehen niht[.]).

196 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



welcher Schönheit ein Anlass zu einer Sünde des Willens wird, am weiblichen Subjekt,
nicht jedoch männlichen durchführt.284

III.3.2.2 Formosa sum, sed nigra – Enite als materia operationis des männlichen
Subjekts

Patty Bouvier: „Women can’t be astronauts.“
Marge Bouvier: „Why not?“
Selma Bouvier: „They distract the men astronauts so they

wouldn’t keep their minds on the road.“
(The Simpsons: Separate Vocations S03E18)

Eine germanistisch-mediävistische Arbeit, die sich mit körperlicher Schönheit von
Figuren in narrativen Texten beschäftigt, kann Hartmanns von Aue Erec nicht un-

 Demgegenüber macht bspw. die Ethica des Petrus Abaelardus weibliche Schönheit (species)
zum Gegenstand der männlichen Gewissenserforschung: Sepe eciam contingit, ut, cum uelimus con-
cumbere cum ea, quam scimus coniugatam, specie illius illecti [...] (Abaelard: Ethica § 10; Übers. [Ste-
ger]: „Es kommt auch oft vor, daß wir durch die Erscheinung einer Frau erregt werden [= specie
illius ellecti; F. D. S.] und mit ihr, von der wir wissen, daß sie verheiratet ist, schlafen wollen“.).
Weiterhin: Non est itaque peccatum uxorem alterius concupiscere uel cum ea concumbere, set magis
huic concupiscenciae uel actioni consentire (Abaelard: Ethica § 15; Übers. [Steger]: „Also besteht die
moralische Verfehlung [= peccatum; F. D. S.] nicht darin, die Gattin eines anderen zu begehren
oder mit ihr zu schlafen, sondern vielmehr in der Einwilligung in dieses Begehren oder Handeln.“).
Dies bedeutet: Sicut ergo transgressor non est dicendus, qui facit, quod prohibetur, set qui consentit
in hoc, quod constat esse prohibitum, ita nec prohibicio de opere, set de consensu est accipienda, ut
uidelicet, cum dicitur: Nec facias hoc uel illud, tale sit ne consencias in hoc uel in illo faciendo, ac si
dicatur ne scienter hoc presumas (Abaelard: Ethica § 16; Übers. [Steger]: „Somit darf man nicht den
einen Gesetzesbrecher nennen, der etwas tut, was verboten ist, sondern wer seine Zustimmung
dem gibt, was als verboten bekannt ist. So darf auch das Verbot nicht auf die Tat, sondern es muß
auf die Zustimmung bezogen werden; also ist, wenn gesagt wird: ‚Mach das oder jenes nicht!‘, fol-
gendes gemeint: ‚Willige nicht ein, dieses oder jene zu tun!‘, so als würde behauptet werden:
‚Nimm dir dies nicht bewußt vor!‘“). Hier wird der beispielhafte Fall weiblicher Schönheit zum An-
lass für die Erforschung des consensus mali, welcher jedoch als unabhängig von der voluntas mali
und der operatio mali gedacht wird. Am zitierten Bsp. des Welschen Gastes wird deutlich, dass
auch hier die maht zur Durchführung der Tat unabhängig vom willen gedacht wird, in welchem die
eigentliche sunde liegt. Ob der wille im Welschen Gast nun mit dem consensus mali oder der volun-
tas mali der Ethica identifizierbar sein könnte oder nur ein vages Analogon zu deren Kategorien ist,
muss offen bleiben. – Zum Zusammenhang von Ethik und Selbstkontrolle/-erforschung vgl. Gérard
Verbeke: Éthique et connaissance de soi chez Abélard. In: Philosophie im Mittelalter. Entwicklungs-
linien und Paradigmen. Hrsg. von Jan P. Beckmann et al. Hamburg 1996, S. 81–101. – Ähnlich
schon Augustinus: De civitate Dei XII.6 u. XII.8 (vgl. hierzu Kap. II.2.2.1, S. 77–81), wo es sinngemäß
heißt, dass Zuchtlosigkeit nicht Fehler der schönen Körper, sondern der die leiblichen Genüsse lie-
benden Seele sei. Auch hier wird Schönsein als ethisches Problem des Wahrnehmenden und nicht
der Trägerin oder des Trägers des schönen Körpers diskutiert. In jenen Texten, die explizit an
Frauen gerichtet sind, wie bspw. Tertullians De cultu feminarum oder De virginibus velandis, ändert
sich diese Perspektive grundlegend; vgl. hierzu wiederum oben Kap. III.3.1.1, S. 171–174.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 197



berücksichtigt lassen. Nicht nur macht dieser Text ‚Schönheit‘ ganz ausdrücklich
zu seinem Thema, er stellt zudem – zusammen mit seinem französischen Prätext,
Chrétiens de Troyes Erec et Énide – den doppelten Gründungsmoment der Textreihe
Artusroman dar und zeitigt einen immensen, weitere Textproduktion anleitenden Ein-
fluss.285 Zudem ist er zu einem der kanonischen Texte germanistisch-mediävistischer
Beschäftigung geworden und von einer reichen Forschungstradition flankiert, die es
im Folgenden in Teilen zu problematisieren gilt.286

 Für einen Überblick vgl. bspw. Brigitte Edrich-Porzberg: Studien zur Überlieferung und Rezep-
tion von Hartmanns Erec. Göppingen 1994 (Göppinger Arbeiten zur Germanistik 557).
 Für einen in der germanistischen Mediävistik geradezu allgemein bekannten Text, wie ihn der
Erec zweifellos darstellt, werden im Rahmen der vorliegenden Arbeit alle Inhaltsparaphrasen auf das
absolute Minimum reduziert. Der Gang der Handlung findet sich im engmaschigen Vergleich mit
dem Prätext nachgezeichnet bei Joachim Bumke: Der ‚Erec‘ Hartmanns von Aue. Eine Einführung.
Berlin/New York 2006, S. 19–72. – Der Erec wird im Folgenden zitiert nach der Ausgabe: Hartmann
von Aue: Erec. Hrsg. von Manfred Günter Scholz, übers. von Susanne Held. Frankfurt a. M. 2004 (Bib-
liothek des Mittelalters 5); die Lesarten werden überprüft an: Hartmann von Aue: Ereck. Textge-
schichtliche Ausgabe mit Abdruck sämtlicher Fragmente und der Bruchstücke des mitteldeutschen
‚Erek‘. Hrsg. von Andreas Hammer, Victor Millet, Timo Reuvekamp-Felber, unter Mitarbeit von Lydia
Merten, Katharina Münstermann, Hannah Rieger. Berlin/Boston 2017. – Der Versuch, gegenwärtig
eine Erec-Interpretation zu liefern, kommt dem Versuch gleich, auf einem Einrad ein Minenfeld zu
durchqueren. Die Zeiten, in denen Hugo Kuhn: Hartmann von Aue als Dichter. In: Der Deutschunter-
richt 5,2 (1953), S. 11–27, vgl. dort S. 11, sich wundern durfte, dass Hartmann von Aue ein vernachläs-
sigter Dichter sei, sind unwiederbringlich vorbei. Die nunmehr knapp siebzigjährige, intensive
Rezeption in Forschung und Lehre, in welcher der Erec zu einem der populärsten Texte geworden ist,
hat eine Vielzahl unvereinbarer, im Kern widersprüchlicher Interpretationen produziert, die zu einer
gewissen Erschöpfung und Resignation geführt haben. Zur Aufarbeitung der Forschung bis 2004
stellt der Stellenkommentar von Manfred Günter Scholz, Erec, S. 567–1067, ein unverzichtbares Ar-
beitsinstrument dar. Scholz zeichnet diese in ihren Kernthesen detailliert nach, greift jedoch nur be-
hutsam wertend in die Kontroversen ein. Die Fülle der hier versammelten, miteinander kontrastierten
Positionen dokumentiert in ihrer Widersprüchlichkeit vor allen Dingen die Offenheit und Unabge-
schlossenheit der Debatte. Rüdiger Schnell: Gender und Gesellschaft. Hartmanns ‚Erec‘ im Kontext
zeitgenössischer Diskurse. In: ZfdA 140 (2011), S. 306–334, dort S. 306, hat einen jüngeren Beitrag
programmatisch mit der Frage: „Noch eine ‚Erec‘-Studie: Muss das sein?“, eröffnet und betont, dass
seit den 1990er Jahren nur noch „millimeterweise ‚Fortschritte‘“ erzielt würden, und konstatiert,
ebd.: „[D]ie angesprochenen zentralen thematischen Problemaspekte (Liebe, Ehe, Herrschaft) wurden
dabei kaum erhellt.“ Insgesamt ist der Erec fast versweise einer Exegese unterzogen worden, was zur
Folge hat, dass einige Stellen geradezu ihre eigene Forschungsgeschichte entwickelt haben. Eine
Gesamtinterpretation des Erec ist darum heutzutage unweigerlich eine Reihung von Interpretationen
der kanonisch gewordenen Stellen, und muss stets zwischen Text- und dem Traditionsargument ver-
mitteln, wobei letzteres nicht selten zur Erec-‚Patristik‘ (Hugo Kuhn, Kurt Ruh; vgl. die folgende
Anm.) zurückreicht. Dies hat zu der paradoxen Situation geführt, dass einige Interpretationen sich
zwar in ihrer Gesamtdeutung unversöhnlich gegenüberstehen, in Detailfragen jedoch ähnlich urtei-
len oder umgekehrt. Für viele Details der folgenden Argumentation könnten auf diese Art Belegstel-

198 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



An Hartmanns von Aue Erec lässt sich dabei einerseits exemplarisch zeigen, wie
weibliche Schönheit in Hinblick ihre Wahrheitsfähigkeit thematisiert wird, und ande-
rerseits kann hier nachvollzogen werden, wie Schönheit und Tugend im Sinne einer
ethischen Problematisierung zusammengedacht werden. Dieser Ansatz soll gegen-
über einer tendenziell idealisierenden Forschungsdebatte konturiert werden, die –
bereits vor der Auffassung von Schönheit als Körperzeichen (I. Hahn), des kalokaga-
thía-Begriffs (im Anschluss an U. Eco und andere) oder der Präsenz-Debatte um den
adeligen Körper (H. Wenzel) – in einer absoluten Positivierung Enites zugleich die
Verbindung von Schönheit und Gutheit als Äquivalente für den Erec festgeschrieben
hat.287 In der interpretatorischen Aufarbeitung jener ‚schult‘ (vgl. V. 3008), die die

len aus Forschungsbeiträgen angeführt werden, die in ihrer Gesamtausrichtung allerdings meiner ei-
genen Sicht auf den Text entgegenstehen. Nicht auf jede Ähnlichkeit und Differenz, die sich in der
hier ausgewerteten Forschung bietet, kann im Folgenden eingegangen werden, weil die beständige
Notwendigkeit der Differenzierung auf Kosten der Lesbarkeit gehen müsste. Diese Forschungssitua-
tion macht die Aufarbeitung der bisherigen Kontroversen im Zuge des Versuchs, zu einer kohärenten
Interpretation zu gelangen, zu einer geradezu labyrinthischen Aufgabe. Auch wenn einige der im Fol-
genden versammelten Argumente ähnlich in der Forschung bereits existieren, so muss doch festge-
halten werden, dass ähnliche, quasi ‚assonierende‘ Argumente, die über verschiedene Herleitungen
gewonnen werden, eben doch Teil unterschiedlicher Argumentationen sind, auch wenn sie – im Zitat
isoliert und thesenhaft verkürzt – einander ähneln. So wird sich bspw. in der Auseinandersetzung
mit dem überaus einflussreichen Aufsatz von Kathryn Smits: Die Schönheit der Frau in Hartmanns
‚Erec‘. In: ZfdPh 101 (1982), S. 1–28, zeigen, dass ich zu einer Einschätzung von Enites Schönheit
gelange, welche derjenigen ähnlich ist, für die Smits häufig zitiert wird, dass ich ihre Argumentation
jedoch nicht teile.
 Einflussreich zunächst bspw. der Aufsatz von Hugo Kuhn: Erec. In: Festschrift Paul Kluckhohn
und Hermann Schneider zu ihrem 60. Geburtstag. Hrsg. von Wolfgang Mohr. Tübingen 1948,
S. 122–147, hier zitiert nach dem Wiederabdruck in: Hugo Kuhn: Dichtung und Welt im Mittelalter.
Stuttgart 1959, S. 133–150, dort S. 150: „Wie steht es schließlich mit der Schuld Enitens in unserem
Roman? Wer sie, entgegen Hartmanns ausdrücklicher Versicherung (6775), auch nur einer Mit-
schuld zeiht, der versündigt sich an einer der reinsten Frauengestalten in Mittelalter und Neuzeit.“
Umso bemerkenswerter ist dieser letzte Absatz des Aufsatzes, weil er offenbart, dass Kuhn ein Prob-
lem zumindest sieht, das seine Interpretation der „Komposition“ des Erec und zur „Deutung des
Ganzen“ (ebd., S. 146–150) programmatisch ausblendet. (Thomas Cramer: Zur Motivation der
Schuld-Sühne-Problematik in Hartmanns Erec. In: Euphorion 66 (1972), S. 97–112, hier S. 97, hat
dies Kuhns „Tabu-Tafel“ genannt und hierin „eine Kompensation der Ratlosigkeit der Interpreten“
gesehen.) Der interpretatorisch blinde Fleck ist bei Kuhn die Ursache des ‚Abstiegs‘, den Erec durch-
macht und der nach dem „Glanzleben“ auf Karnant (Kuhn, Erec, S. 136) für Kuhn ein „Mißverständ-
nis“ (ebd., S. 136) darstellt. Die Schönheit Enites kann für Kuhn nicht die Ursache sein, weil er ihr
eine andere, nämlich idealisierende Funktion im Sinngefüge zuweist. Er begreift sie als höfischen
Wert, der Erec die Demonstration seiner ritterlichen Fertigkeiten überhaupt ermöglicht (vgl. ebd.,
S. 147) und sie führt für ihn (ebd.) „in die Mustergültigkeit des im Wettbewerb erkämpften Ritter- und
Schönheitssiegs. [...] So mündet ihr Aufstieg auf der Höhe eines idealen, vom Artushof in breiter höfi-
scher Repräsentation bestätigten Musterpaares.“ Wie hieraus eine Krise resultiert, muss bei Kuhn
vage bleiben. Gerade weil er konstatiert: „Als Bausteine der Minnegemeinschaft, als Grundstoff des
ganzen Romans aber dienen dann doch nur zwei Motive: die Schönheit Enitens und die Rittertüchtig-
keit Erecs. Sie werden in jedem der beiden Teile als Grundbedingung der Minne und damit der höfi-

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 199



Krise des verligens ausgelöst hat, ist die Frage nach der verursachenden Rolle Enites
zwar früh aufgekommen,288 in eben demselben idealisierenden Sinne jedoch auch
abgewiesen worden.289 Kern der Argumentation war dabei oftmals, dass keine ‚sub-
jektive Schuld‘ im Sinne einer aktiven, ethischen Verfehlung für Enite feststellbar sei.
Es ist zu fragen, ob ‚Schuld‘, in diesen modernen Dimensionen, nicht von vorneher-
ein eine ahistorische und damit leicht zu disqualifizierende Kategorie gewesen ist,
weil sie an Intention und Handeln geknüpft war.290 Die berechtigte Kritik an dieser

schen Ehre und ‚Freude‘ doppelt erprobt“ (ebd., S. 149), bleibt die konstatierte Symmetrie des doppel-
ten Kursus bei Kuhn seltsam untermotiviert, indem der zweite Abstieg den ersten eben nur dupliziert,
statt kausal aus ihm motiviert zu sein (ebd.): „Es ist die gleiche Probe, die schon den ersten Teil auf-
baute.“ – Vgl. zudem bspw. auch Kurt Ruh: Höfische Epik des deutschen Mittelalters. Erster Teil: Von
den Anfängen bis zu Hartmann von Aue. Berlin 1967 (Grundlagen der Germanistik 7). Hier zeigt sich
nicht zuletzt deutlich, wie die Vorstellung von Schönheit als ‚höfischem Wert‘ von einer ‚Märchenlo-
gik‘ geprägt ist, die vielleicht stärker auf Seiten der Forschung als auf Seiten der mittelhochdeutschen
Texte zu veranschlagen wäre, wenn Ruh, ebd. S. 114, bspw. von Enites „märchenhaft-lieblicher
Schönheit“ spricht, Schönheit einzig mit ‚Preis‘ (ebd.) in Verbindung bringt und tendenziell idealisie-
rend formuliert (ebd., S. 115): „Schönheit und Minne gehören nach höfischer Vorstellung zusammen.
Aber von Minne ist in der ganzen Szene nicht die Rede. Erec stellt mit erstaunlicher Objektivität die
Schönheit Enitens fest, er denkt an den morgigen Kampf und daß er dazu einer schönen Begleiterin
bedarf, nicht an Minne. Schönheit in Niedrigkeit und Armut wird erhöht (Aschenputtel-Motiv!), nicht
durch Liebe emporgehoben.“
 Die Schuld-Debatte der 1970er/80er Jahre hat eine Forschungsfülle produziert, die hier nicht zur
Gänze nachvollzogen werden muss. Eine gründliche Auflistung der Debattenbeiträge vor 1993 findet
sich bei Volker Mertens: Enide – Enite. Projektionen weiblicher Identität bei Chrétien und Hartmann.
In: Erec, ou l’ouverture du monde arthurien. Actes du Colloque du Centre d’Études Médiévales de
l’Université-Jules Verne, Amiens, 16–17 janvier 1993. Hrsg. von Danielle Buschinger, Wolfgang Spie-
wok. Greifswald 1993 (Greifswalder Beiträge zum Mittelalter 3; Wodan 18), S. 61–74, hier S. 61 f.,
Anm. 2. Exemplarisch seien drei jüngere Monographien herausgegriffen, die der Debatte nachgefolgt
sind, nämlich: Wolfgang Wetzlmair: Zum Problem der Schuld im ‚Erec‘ und im ‚Gregorius‘ Hartmanns
von Aue. Göppingen 1997 (Göppinger Arbeiten zur Germanistik 643); Irmgard Gephart: Das Unbeha-
gen des Helden. Schuld und Scham in Hartmanns von Aue ‚Erec‘. Frankfurt a. M. et al. 2005 (Kultur,
Wissenschaft, Literatur 8); Christian Leibinnes: Die Problematik der Schuld und Läuterung in der
Epik Hartmanns von Aue. Frankfurt a. M. et al. 2008 (Kultur, Wissenschaft, Literatur 20).
 Eine solche ‚Entschuldung‘ der Enite-Figur unternimmt bspw. Rodney Fisher: Erecs Schuld
und Enitens Unschuld. In: Euphorion 69 (1975), S. 159–174. In Hinblick auf die Erwartungshaltung
des ‚Publikums‘ bezüglich Enites Schönheit formuliert er ebd., S. 163: „Die Reaktion, die er [= Hart-
mann; F. D. S.] von seinem Publikum erwartet, ist nicht: Armut als Zeichen der Unvollkommenheit,
sondern die für mittelalterliche Verhältnisse nicht weniger gültige: Schönheit als äußerliche Er-
scheinungsform der Tüchtigkeit.“
 Heimo Reinitzer: Über Beispielfiguren im Erec. In: DVjs 50 (1976), S. 597–639, hat für den Erec,
anders als für ‚den‘ Minnesang, eine Haltung feststellen wollen, in welcher „Enite als schöne Frau
sinnlich-verführerisch“ sei (ebd., S. 614), worin „in einem theologisch moralischen Sinn ihre objek-
tive Schuld“ liege (ebd.), ohne dass sie aktiv verführe, worin „ihr subjektiver, höherer Wert“ be-
gründet sei (ebd.). Demgegenüber versucht Hartwig Mayer: ein vil vriuntlîchez spil: Erecs und
Enites gemeinsame Schuld. In: Analecta Helvetica et Germanica. Eine Festschrift zu Ehren von Her-
mann Boeschenstein. Hrsg. von A. Arnold, H. Eichner, E. Heier, S. Hoefert Bonn 1979 (Studien zur

200 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Art ‚Schuld‘, die einfach abzuweisen war, insofern ein objektiv feststellbares Handeln
und eine Intention Enites nicht ersichtlich sind,291 mag dazu beigetragen haben, an-
dere Aspekte der Motivierung des verligens zu verschütten und – in einem Abwehr-
reflex – zu einer einsinnigeren Idealisierung Enites, ihrer Schönheit und der Rolle
der Schönheit als höfischem Wert (bspw. in Hinblick auf den ‚Wert‘ der vreude)
zurückzukehren.292

Obgleich sich schon relativ früh, durchaus offensiv und im Ganzen auch nicht wir-
kungslos vereinzelte Stimmen gegen die Tendenzen dieser idealisierenden Forschung
gewandt haben, stiftet diese doch im Ganzen bis heute die dominierende Lesart des
Textes. Zwar hat Andrée Kahn Blumstein in ihrer 1977 erschienenen Studie zum Ver-
hältnis von Idealisierung und Misogynie im höfischen Roman die unhinterfragte Ideali-
sierung einer grundlegenden Kritik unterzogen, indem sie Ritterlichkeit („chivalry“) als
Medium einer ‚großen patriarchalen Verschwörung‘ gedeutet hat,293 und wenig später
Kathryn Smits in zwei Beiträgen das Augenmerk auf spezifische Problematiken einer

Germanistik, Anglistik und Komparatistik 85), S. 8–19 (im Anschluss an Cramer, Schuld-Sühne-
Problematik), eine solche subjektive Schuld Enites nachzuweisen, da das verligen „ein Wunschden-
ken Enites“ erfülle (ebd., S. 16), und argumentiert, „daß Enite beim vriuntlîchen spil nur allzu wil-
lig mitspielt“ (ebd., S. 15) und „daß Enite direkt und persönlich an der Verfehlung Erecs, am
verligen, beteiligt ist und dadurch mit ihm schuldig wird“ (Hervorh. im Original; F. D. S.).
 Bspw. Mertens, Enide – Enite, ebd., S. 74, hat nicht zuletzt im Rekurs auf Hugo Kuhn die
Schuld-Debatte zu relativieren versucht. Er ist dabei – im Vergleich von Chrétiens und Hartmanns
Text – zu der Beurteilung gekommen, „Erec und seine Partnerin“ seien „ein idealtypisches Paar“
(ebd., S. 65), und konstatiert schließlich: „seine [= Hartmanns; F. D. S.] Heldin ist und bleibt voll-
kommen“ (ebd., S. 70), bzw.: „Hartmanns reécriture [...] rekurriert auf ein religiös fundiertes Ideal der
makellosen, aber unterwürfigen Ehefrau“, (ebd., S. 72), wobei er Enites Nicht-Handeln einerseits als
‚Entschuldung‘ und andererseits als eine über jeden Zweifel erhabene, wenn auch spezifisch ‚mittel-
alterliche‘ Positivierung interpretiert, die von misogynen Elementen frei sei (ebd., S. 70).
 Noch Schnell, Gender und Gesellschaft, S. 316–318, der Enites Schönheit nicht idealisierend
liest, hält daran fest, dass der weiblichen Schönheit die Funktion zugewiesen werde, im Rahmen
einer höfischen Kultur vreude zu spenden, und versteht dies geradezu als „gesellschaftliche Ver-
pflichtung“ (ebd., S. 317) Enites, gegen welche diese verstoßen habe, insofern sie sich und ihre
Schönheit dem Hof entziehe (ebd.). Mithin stellt Schnell also implizit eine ‚subjektive Schuld‘ Eni-
tes fest. – Neue Wege geht im Rahmen ihrer Studie zu hofkritischen Elementen in höfischer Litera-
tur Julia Stiebritz-Banischewski: Hofkritik in der mittelhochdeutschen höfischen Epik. Studien zur
Interdiskursivität der Musik- und Kleiderdarstellung in Gottfrieds von Straßburg Tristan, Hart-
manns von Aue Ereck, der Kudrun und im Nibelungenlied. Berlin/Boston 2020 (LTG 19), hier zu
Enite bes. S. 209–241 u. 254–263. Stiebritz-Banischewskis kleiderkritischer Lesart der Enite-Figur
möchte ich mich im Ganzen anschließen; den Begriff der ‚Kalokagathie‘ thematisiert sie explizit
ebd., S. 220, Anm. 232.
 Andrée Kahn Blumstein: Misogyny and Idealization in the Courtly Romance. Bonn 1977 (Schrif-
tenreihe Studien zur Germanistik, Anglistik und Komparatistik 41), S. 2. Vgl. zudem bes. ebd.,
S. 5–18. Blumstein kommt zu dem Schluss: „Confusion has resulted from the rather one-sided criti-
cal emphasis accorded the idealized treatment of women in courtly literature and inherently im-
plied in the concept of ‚courtly love.‘ The idealization of women in the works of medieval authors
seems to have been idealized by the critics“ (ebd., S. 2). – Otfrid Ehrismann: Enite. Handlungsbe-

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 201



rein idealisierenden Lesart der Figur Enites im Besonderen gelenkt;294 nichtsdestoweni-
ger kann die Rezeption der Enite-Figur als der exemplarische Fall für eine Auffassung
dienen, in welcher exzeptionell schönes Äußeres mit exzeptionell schönem ‚Inneren‘
zusammengedacht wird. So schreibt beispielsweise Marie-Sophie Masse in einem jün-
geren Beitrag: „Enite vereint in sich äußere und innere Schönheit: Ihr schöner Körper
ist ein Spiegel ihrer schönen Seele, wie es einer im Mittelalter gängigen Vorstel-
lung einer Kongruenz zwischen sinnlich erfahrbarer und transzendentaler Schönheit
entspricht.“295 Demgegenüber hat beispielsweise Ursula Liebertz-Grün bereits 1994
eine vermittelnde Position formuliert, die einerseits jener Logik folgt, die auch für die
bereits diskutierte, vermeintlich auf Ausgleich zielende ‚Inkongruenz‘ zwischen Parzi-
vals Schönheit und seinem defizienten Status zu Beginn der erzählten Handlung in

gründungen in Hartmanns von Aue ‚Erec‘. In: ZfdPh 98 (1979), S. 321–344, hier: S. 343, hat wenig
später in einem Aufsatz Misogynie und Idealisierung in einer die Paradoxie auflösenden geistesge-
schichtlichen Volte zusammenzubinden versucht, wenn seine Schlussthese lautet, „daß Hartmann
das frauenemanzipatorische Potential der keltischen Sagen [...] im Sinne der rigorosen christlichen
Moral einschränken wollte, daß ihm das aber nur durch eine Idealisierung der Frau gelingen
konnte, so daß sich gegen seinen Willen doch wieder ein frauenemanzipatorisches Potential entwi-
ckelte – in der mariologischen Tradition des zeitgenössischen literarischen Frauenbildes.“
 Kathryn Smits: Enite als christliche Ehefrau. In: Interpretation und Edition deutscher Texte des
Mittelalters. Festschrift für John Asher zum 60. Geburtstag. Hrsg. von Kathryn Smits, Werner Besch,
Victor Lange. Berlin 1981, S. 13–25. – Smits, Schönheit der Frau, S. 10, die sich von der Idealisierungs-
these nicht gänzlich löst, konstatiert eine grundlegende Ambivalenz: „Die schoene der Frau ist [...], in
Hartmanns ‚Erec‘, weitaus mehr als körperliche Schönheit. Die schoene ist etwas zutiefst Problemati-
sches. In ihr manifestiert sich nach außen hin das Wesen der Frau. [...] Einerseits kann die Schönheit
die innere Tugend der Frau widerspiegeln, andererseits vermag diese Frau die Männer buchstäblich
verrückt zu machen und sie zu einem verderblichen sinnlichen Begehren zu verführen.“ In ihrer Ge-
samtbewertung ist ihr etwa Bumke, Der ‚Erec‘ Hartmanns, S. 93–95, gefolgt. – Dass die Enite-Figur eine
problematische Dimension hat, haben auch andere argumentiert. Volker Mertens: Enites dunkle Seite:
Hartmann interpretiert Chrétien. In: Vom Verstehen deutscher Texte des Mittelalters aus der europäi-
schen Kultur. Hommage à Elisabeth Schmid. Hrsg. von Dorothea Klein. Würzburg 2011 (Würzburger
Beiträge zur deutschen Philologie 35), S. 173–190, fragt „[u]nterhalb der Vollkommenheitszuschrei-
bung“ nach „Enites dunkle[r] Seite, ihre[r] gefährliche[n] Schönheit“ (edb., S. 173) und sieht diese vor
allem über den „Subtext von Enites Feencharakter“ (ebd., S. 177) realisiert.
 Masse, Lob und Beschreibung, S. 156. – Vor Masse führt bereits Voß, Die Artusepik Hartmanns
(1983), S. 10, die Schönheit Enites auf „jene in platonischer Tradition verankerte Koinzidenz der
Werte“ zurück, „um die es in der Ritterepik der klassischen Zeit immer wieder geht“ (ebd.), und
konstatiert später – in Bezug auf die Pferdebeschreibung – den „Einfluß der platonischen Vorstel-
lung der Kalokagathia“ (ebd., S. 113), welche er als „eine Vorstellung, die dem Mittelalter auf dem
Wege der Augustinischen Tradition vertraut ist und die im Roman von Anfang an in dem Helden-
paar Gestalt annimmt“, charakterisiert (ebd., S. 113 f.). Die ‚schöne Seele‘ der Enite hat in jüngerer
Zeit Florian Kragl: Enites schöne Seele. Über einige Schwierigkeiten des höfischen Romans der Blü-
tezeit, Figuren als Charaktere zu erzählen. Mit Seitenblicken auf Chrétien de Troyes und auf den
Wilhelm von Orlens des Rudolf von Ems. In: Emotion und Handlung im Artusroman. Hrsg. von Cora
Dietl, Christoph Schanze, Friedrich Wolfzettel, Lena Zudrell. Berlin/Boston 2017 (Schriften der In-
ternationalen Artusgesellschaft 13), S. 117–152, einen Beitrag gewidmet.

202 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Anschlag gebracht worden ist,296 und andererseits erkennbar die Einwände Kathryn
Smits‘ aufnimmt: „[D]ie Schönheit der deutschen Enite ist eine auszeichnende Quali-
tät, die dazu beiträgt, ihren sozialen Aufstieg zu rechtfertigen, andererseits erscheint
ihre Schönheit deutlicher als im französischen Text als aufreizend und gefährlich.“297

III.3.2.2.1 Enites Schönheit als Werk Gottes
Die Forschung hat in Hinblick auf Enites Schönheit zumeist positivierend betont, dass
diese auf Gottes Urheberschaft zurückgehe, insofern got alleine sînen vlîz | an si hâte
geleit | von schœne und von sælekeit (Vv. 339–341) – entgegen dem französischen Prä-
text, welcher hier zunächst die personifizierte Nature einsetzt.298 Und auch Joachim
Bumke hat – mit Bezug auf Kathryn Smits – die Exzeptionalität von Enites Schönheit

 Vgl. Kap. III.1, S. 111–114.
 Ursula Liebertz-Grün: Kampf, Herrschaft, Liebe. Chrétiens und Hartmanns Erec- und Iweinromane
als Modelle gelungener Sozialisation im 12. Jahrhundert. In: The Graph of Sex and the German Text:
Gendered Culture in Early Modern Germany 1500–1700. Hrsg. von Lynne Tatlock. Amsterdam/Atalanta
1994 (Chloe 19), S. 297–328, hier: S. 315. – Eine auf Herstellung der ‚Kongruenz‘ zielende Interpretation
findet sich zuvor bspw. bereits bei Ingrid Hahn: Die Frauenrolle in Hartmanns ‚Erec‘. In: Sprache und
Recht. Beiträge zur Kulturgeschichte des Mittelalters. Festschrift für Ruth Schmidt-Wiegand zum 60.
Geburtstag. Bd. 1. Hrsg. von Karl Hauck et al. Berlin/New York 1986, S. 172–190, hier S. 185: „Enites
‚Weg‘, wenn es denn einen gibt, besteht nicht im Durchlaufen von Stationen, die einen Prozeß symbo-
lisieren, sondern im Offenbarwerden dessen, was von Anfang an war. Aus der Opposition von ‚verbor-
gen sein‘ und ‚erscheinen‘ baut sich die Bewegung der Enite-Handlung auf, vom Augenblick ihres
ersten Auftretens im armen Kleid, das ihre Schönheit schlecht verhüllt, über deren vollen Sonnenglanz
am Artushof – noch hier spielt Hartmann mit Sein und Erscheinen, Sonne und verhüllender Wolke –,
über die erneute, nun tiefere, aber durchaus von außen kommende Verschattung in Karnant [...] bis
hin zur abschließenden, endgültigen Darstellung ihres Wertes als Frau. Schoene, triuwe und senfte [...]
treten im Verlauf des Weges [...] ins öffentliche Bewußtsein.“
 Chrétien de Troyes: Erec et Enide, Vv. 426–436 (hier und im Folgenden mit Übersetzung zitiert
nach: Chrétien de Troyes: Erec et Enide. Erec und Enide. Übers. u. hrsg. von Albert Gier, Stuttgart
2007): Plus ot que n’est la flors de lis, | cler et blanc le front et le vis; | sor la color, par grant mervoille, |
d’une fresche color et vermoille, | que Nature li ot donee, | estoit sa face anluminee. | Si oel si grant clarté
randoient | que deus estoiles ressanbloient; | onques Dex ne sot fere mialz | le nes, la boche ne les ialz. –
Übers. (Gier): „Darüber hinaus waren ihre Stirn und ihr ganzes Gesicht klarer und weißer als die Lilien-
blüte; über dieser Weiße leuchtete ihr Antlitz wunderbar in ihrer frischen roten Farbe, die die Natur
ihre verliehen hatte. Aus ihren Augen strahlte eine so starke Helligkeit, daß sie zwei Sterne schienen;
niemals hatte Gott Nase, Mund und Augen, besser zu formen gewußt.“ – Eine latent positivierende Auf-
fassung des deus artifex findet sich beispielsweise bei Susanne Bürkle: ‚Kunst‘-Reflexion aus dem Geiste
der descriptio. Enites Pferd und der Diskurs artistischer Meisterschaft. In: Braun, Das fremde Schöne,
S. 143–170, welche ihn in ein Verhältnis zum „dichtenden Wortkünstler“ setzt (vgl. bspw. ebd.,
S. 169). – Masse, Lob und Beschreibung, S. 170, geht noch einen Schritt weiter, wenn sie in der ‚Pferde-
beschreibung‘ des Erec den „deus artifex durch die Figur des Künstlers ersetzt“ sieht. – Zu Hartmann:
Erec, Vv. 339–341, vgl. zuvor schon Julius Schwietering: Natur und art. In: ZfdA 91,2 (1961), S. 108–137,
hier S. 110, bes. auch S. 113 f. – Zunächst im Kommentar von Scholz, Erec, S. 638, dann auch im Kom-
mentar zu Hartmann von Aue: Erec. Hrsg., übers. und kommentiert von Volker Mertens. Stuttgart 2012,
S. 631, findet sich mit dem Verweis auf Voß, Artusepik Hartmanns von Aue, S. 10, ein Zusammenhang

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 203



in seiner Einführung zu Hartmanns Erec vorsichtiger akzentuiert und dabei die schein-
bar aporetisch-paradoxen Pole von positiver und negativer Zuschreibung akzentuiert:

Von ihrem ersten Auftreten an wird Enites Schönheit immer wieder hervorgehoben. Das Wun-
derwerk ihres schönen Leibes, wie ihn Gott geschaffen hat (339 ff.), wird durch die herrlichen
Kleider der Königin noch gesteigert. Die beiden Schönheitspreise, die Enite erringt, unterstrei-
chen das Außerordentliche ihrer Schönheit.

Obwohl von Gott geschaffen, hat Enites Schönheit auch eine dunkle Seite (vgl. Kathryn
Smits: Die Schönheit der Frau in Hartmanns Erec [...]).299

Das latente Erstaunen über die vermeintliche Paradoxie der göttlichen Urheberschaft
weiblicher Schönheit einerseits und einer negativen Wirkung derselben andererseits,
welches in der konzessiven Formulierung Bumkes („obwohl“) zum Ausdruck kommt,
hat in der moraltheologischen Tradition keine Entsprechung. Hier wird beides zu-
sammengedacht und stellt – beispielsweise schon bei Tertullian300 oder Cyprian von
Karthago – keine Opposition dar. In der patristischen Argumentation, die etwa bei
Vinzenz von Beauvais (De eruditione filiorum nobilium, Mitte des 13. Jhs.) Eingang in
pädagogisches Schrifttum zur Erziehung adeliger Mädchen findet, wird jedwede kos-
metische Veränderung der von Gott eingerichteten Schönheit des Leibes mit dem
Argument abgelehnt, dass am Werk Gottes nichts zu verbessern sei,301 und diese
von Gott geschaffene, nicht manipulierte Schönheit wird zugleich zum Anlass der
Sorge des (weiblichen) Subjektes gemacht, insofern sie Männer zu verführen in

zwischen Enites Schönheit und der ‚Transzendenz‘ hergestellt. Mertens, ebd., schreibt: „Die Vorstel-
lung, daß Gott die menschliche Schönheit geschaffen hat, ist gängig [...] und sollte nicht zu transzen-
dentalen Überhöhungen führen (wie bei Voß, S. 10).“ Ein entsprechender Bezug zur ‚Transzendenz‘ ist
jedoch bei Voß (zumindest am angegebenen Ort) nicht verifizierbar.
 Bumke, Der ‚Erec‘ Hartmanns, S. 93.
 Vgl. dazu bereits Kap. III.3.1.1, S. 171–174.
 Bspw. Vinzenz von Beauvais: De eruditione XLIV.182,46–49: Hinc et cyprianus, ubi supra: ‚Non
solum uirgines ac uiduas sed eciam nuptas et omnes feminas puto admonendas, ut opus dei ... et plasma
nullatenus adulterent adhibito flauo colore uel nigrore pulueris uel rubore aut quolibet medicamine lini-
menta natiua corrumpente. [...]‘ (Übers. [Schlosser]: „Cyprian fügt in der oben angeführten Schrift sagt:
Jungfrauen und Wittwen, so wie Ehefrauen muß man ins Gedächtniß rufen, daß sie Gottes Werk und
Bildung nicht mit Farbenpulver überstreichen, um ihren Zügen Roth zu erkünsteln oder Glanz zu
geben, daß sie ihre Züge nicht durch unnatürliche Mittel umschaffen, zerstören und umwenden.“),
oder: XLIV.183,59–72: Item ambrosius in exameron libro VI°: ‚Deles picturam dei, o mulier, si uultum
tuum materiali candore oblinias, si acquisto rubore perfundas. Illa pictura uicij est, non decoris ... [...]
Graue igitur crimen est, ut putes, quod melius te homo quam deus pingat, graue est, ut ipse deus de te
dicat: non agnosco colores meos ... ymaginem meam ... uultum meum quem ipse formaui (Übers. [Schlos-
ser]: „Ambrosius drückt sich auf ähnliche Weise aus: Du vertilgst Gottes Gemälde, vernichtest sein
Werk, wenn du dein Züge mit Farbmaterial überstreichest, oder mit fremdem Rothe färbst; ein solches
Bemalen ist Laster, nicht Verschönerung[.] [...] Es ist ein schwer Verbrechen, zu glauben, der Mensch
male dich besser, als Gott; Gott könnte von dir sagen: Ich kenne meine Farbe an dir nicht, nicht mein
Bild, nicht meine Züge, die ich selbst gebildet[.]“). – Hier ist freilich die Gottebenbildlichkeit auch auf
der Ebene des Körperäußeren hergestellt; vgl. hierzu Kap. III.2.1, S. 142, Anm. 172.

204 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



der Lage ist und deshalb verschleiert werden muss. Die Frau, die nicht schön sei,
solle nicht begehren schön zu sein, denn Schönheit begehre man um ihrer Wirkung
willen.302 Diejenige, die schön sei, solle sich der Wirkung dieser Schönheit zu enthal-
ten versuchen. Wer, so heißt es im Anschluss an Cyprianus von Karthago in De erudi-
tione, würde nach einer Sache – nämlich: nach körperlicher Schönheit, die ja durch
Kosmetik nur verstärkt werden soll – streben, die das Verderben eines Anderen sein
könne: Quis non id execretur et fugiat quod aliis fuerit pro gladio? (De eruditione
XLIV.184,92 f.; Übers. [Schlosser]: „Wer würde Etwas suchen oder nach Etwas stre-
ben, was einem Anderen verderblicher als Gift und Dolch war?“).303

Bereits Lambertus Okkens Kommentar zu den Artusromanen Hartmanns hat die
Allusion auf Gott in Verbindung zum Konzept des deus artifex gebracht, welcher
„von klassisch-lateinischen Schriftstellern, vom Alten und vom Neuen Testament
(Liber Sapientiae 13,1 und Ad Hebraeos 11,10 [sic]) und von den Kirchenvätern ver-
kündet“ werde.304 Auch dieser Zusammenhang ist indessen – in Bezug auf das
christliche Subjekt – keineswegs eindeutig positivierend zu verstehen. Der Deus
artifex ist beispielsweise schon in Augustins De trinitate libri XV untrennbar mit
der in Sap 13,1–5 vorfindlichen Mahnung verknüpft, hinter dem (Kunst-)Werk (opus)
den Künstler (artifex) nicht zu vergessen. Der Zustand des Nicht-Erkennens Gottes ist
dabei geradezu die – zu überwindende – Basisdisposition des Menschen, während
die Erkenntnis des Kreators durch die Schönheit der Kreatur nur als Potentialität er-
möglicht ist.305

 Es ist hier erneut auf die oben (Kap. III.3.2.1, S. 195) diskutierte Passage aus Thomasîns von Zer-
klære Welschem Gast zu verweisen, in welchem die wehmütige Erinnerung einer Alten an ihre ver-
gangene Schönheit als Sünde diskutiert wird. Diese Alte erinnert sich näherhin nämlich der maht, die
sie vermittels ihrer Schönheit über Männer gehabt hat (vgl. WG Vv. 1521 f. sowie Vv. 889–896).
 Vgl. bspw. Vinzenz von Beauvais: De eruditione XLIV.184,1, wo die Schönheit – in einem Cypria-
nus-Zitat, welches wiederum selbst erkennbar auf Tertullians De cultu feminarum (II.2,4–6) zurückver-
weist – als „Dolch“ und „Gift“ (gladius und venenum) bezeichnet werden. Vgl. hierzu auch oben
Kap. III.3.1.1, S. 172.
 Lambertus Okken: Kommentar zur Artusepik Hartmanns von Aue. Im Anhang: Die Heilkunde
und Der Ouroboros von Bernhard Dietrich Haage. Amsterdam/Atlanta (GA) 1993 (Amsterdamer Pu-
blikationen zur Sprache und Literatur 103), S. 21. (Der Verweis auf Hbr 11,10 ist allerdings fehler-
haft; gemeint muss hier sein Hbr 1,10: et tu in principio Domine terram fundasti | et opera manuum
tuarum sunt caeli [Übers. (Stefan Beck): „Und: ‚Du, Herr, hast am Anfang die Erde begründet, und
die Werke deiner Hände sind die Himmel. [...]‘“].) Vor Okken bringt bspw. schon Michel, Formosa
deformitas, S. 80 u. 286, die Vv. 339–341 mit dem deus artifex in Verbindung.
 Augustinus: De trinitate XV.2.3: Vnde arguuntur in libro sapientiae qui de his quae uidentur
bona non poterunt scire eum qui est necque operibus attendentes agnouerunt artificem, sed aut
ignem aut spiritum aut citatum aerem aut gyrum stellarum aut uiolentiam aquarum aut luminaria
caeli rectores orbis terrarum deos putauerunt. Quorum quidem si specie delectati haec deos putaue-
runt, sciant quanto dominator eorum melior est; speciei enim generator creauit ea. Aut si uirtutem
et operationem eorum mirati sunt, intellegant ab his quanto qui haec constituit fortior est. A mag-
nitudine enim speciei et creaturae cognoscibiliter poterit horum creator uideri [Sap 13,1–5]. – Her-
vorhebung hier u. i. d. Übers. von mir; F. D. S.; das kursivierte Schiftzitat des Originals wird hier

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 205



Im Verhältnis zu den bei Vinzenz von Beauvais vorfindlichen, letztlich patristi-
schen Positionen erweist sich die Urheberschaft Gottes und die hieraus abgeleitete
prinzipielle Positivierung der schönen Kreatur als Scheinwiderspruch zum men-
schlichen Umgang mit dem verliehenen bonum. Für usus und abusio der Kreatur
durch die Kreatur ist der Kreator nicht verantwortlich zu machen. Im Gegenteil
kann hier die Herkunft körperlicher Schönheit aus der Gnade Gottes zur Folie wer-
den, anhand derer die ethische Haltung des Subjektes zu bemessen ist.

Ein Satz wie derjenige Bumkes: „Daß die menschliche Schönheit von Gott ge-
schaffen war, konnten die Dichter von den Theologen lernen“,306 muss um die Di-
mension ergänzt werden, dass von den Theologen auch zu lernen ist, dass alles, was
von Gott gut geschaffen ist, auch Gegenstand des Missbrauchs durch den Menschen
sein kann. In der Ethica des Petrus Abaelardus307 (1. Hälfte des 12. Jahrhunderts),
welche in vier von fünf überlieferten Handschriften den Titel Scito te ipsum erhalten
hat,308 wird eine Ethik entwickelt, die sich entlang der Kategorie der Prüfung entfal-
tet. Dabei wird ins Zentrum der Sorge um das Selbst und die eigene Seele zunächst
die Sünde gerückt, welche dem Körper als Prädisposition mitgegeben ist. Die Veran-
lagung ist hier genauso wenig entscheidend wie die Ausführung, sondern die innere
Zustimmung (consensus mali) ist das peccatum.309 Hier bildet das Sosein (talis esse) –
die ‚Veranlagung‘ – den Anlass zum Kampf (materia pugnae):

recte wiedergeben. – Übers. (Schmaus): „Deshalb werden im Buche der Weisheit [Sap 13,1–5] jene
getadelt, die ‚aus den sichtbaren Vollkommenheiten den nicht zu erkennen vermochten, der da ist,
und nicht, auf die Werke achtend, den Künstler erkannten, sondern das Feuer oder den Wind oder
die schnelle Luft oder den Umkreis der Sterne oder das gewaltige Wasser oder die Himmelslichter
für die Götter hielten, die Lenker des Erdkreises: Hielten sie diese schon, ergötzt durch ihre Schön-
heit, für Götter, dann sollten sie doch wissen, um wieviel besser als sie ihr Gebieter ist. Der Erzeu-
ger ihrer Schönheit hat sie ja geschaffen. Und wenn sie kraft und Wirksamkeit bewunderten, dann
sollten sie daran einsehen, um wieviel mächtiger jener ist, der sie bildete. Aus der Größe und
Schönheit der Geschöpfe kann nämlich deren Schöpfer erkennbar geschaut werden.‘“
 Bumke, Höfische Kultur, S. 423.
 Zur Ethica in Hinblick auf einen germanistischen Kontext vgl. Schnell, Abaelards Gesinnungs-
ethik.
 Zur Bedeutung dieser Titel vgl. grundlegend: Rainer Ilgner: Scito te ipsum – Ethica nostra. Zu
Herkunft und Bedeutung des Titels von Abaelards Ethik. In: Theologie und Philosophie 72,2 (2001),
S. 253–270.
 Auch dies findet sich bereits implizit bei Augustinus: De trinitate XII.12.18, vorgeprägt. Im Zuge
einer Genesis-Exegese werden Adam und Eva als allegorisch verschlüsselte Anteile jedes sündigen
Subjektes entschlüsselt. Hierbei wird die Schuldhaftigkeit beider Anteile, des geistigen Adamsanteils
und des fleischlichen Evaanteils, betont, wenn es heißt, dass „sich im Geiste ergötzen“ auch ohne
Ausführung der Tat die eigentliche Sünde sei: „Hier [= bei Adam und Eva; F. D. S.] handelt es sich ja
um eine einzige Person, um einen einzigen Menschen, und der ganze Mensch [bestehend aus einem
geistigen Adams- und einem fleischlichen Eva-Anteil] wird verdammt werden, wenn die Sünden, die
ohne Willen zur Ausführung aber doch mit dem Willen, die Seele durch Derartiges zu ergötzen, allein
durch das Denken begangen wurden, nicht durch die Gnade des Erlösers nachgelassen werden.“ Es
besteht darüber hinaus hier eine Nähe der Ethica Abaelards zu De trinitate insofern beide Texte expli-

206 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Nec tamen in hoc ipso peccant, quia tales sunt, set pugnae materiam ex hoc habent, ut per
temperanciae uirtutem de se ipsis triumphantes coronam percipiant, iuxta illud Salomonis:
Melior est patiens uiro forti et, qui dominatur animo suo, expugnatore urbium.

(Abaelard: Ethica § 2, S. 4)310

Aber nicht allein das Sosein der eigenen Konstitution ist ‚Anlass des Kampfes‘, den
das Subjekt zu führen hat, um sich zu bewähren, auch der eigene böse Wille kann
ein solcher Anlass sein, weshalb der böse Wille an sich noch nicht selbst böse ist:

Cum enim nonnumquam peccemus absque omni mala uoluntate, et cum ipsa mala uoluntas
refrenata, non extincta, palmam resistentibus pariat et materiam pugnae et gloriam corone
conferat, non tam ipsa peccatum quam infirmitas iam necessaria dici debet.

(Abaelard: Ethica § 4, S. 8)311

Insofern der böse Wille Anlass zum Kampf ist, ist er gut.312 Für einen solchen bösen
Willen wird im Folgenden ein Beispiel gegeben, gegen das er sich bewähren muss,
und der Auslöser dieses Kampfes ist: die Frau.

zit den Genuss des Obstes zum Ausgangspunkt machen (vgl. Abaelard: Ethica § 11). – Es kann exemp-
larisch auch auf die Diskussion der Lucretia-Erzählung im ersten Buch des Gottesstaates (I.9) verwie-
sen werden, wo Lucretia eine – an Lessings Emilia Galotti gemahnende – geheime Zustimmung und
heimliche Einwilligung (latens consensio) zur drohenden Entehrung durch Tarquinius unterstellt
wird, welche sie zu ihrem – sündhaften – Selbstmord bewegt habe; Augustinus: De civitate Dei I.9: Si
adulterata, cur laudata; si pudica, cur occisa? (Übers. [Thimme]: „War sie Ehebrecherin, warum
rühmt man sie, war sie keusch, warum tötete sie sich?“).
 Hervorhebung im Original hier und im Folgenden immer von mir; F. D. S. – Übers. (Steger):
„Doch sie handeln nicht deshalb moralisch falsch [= peccant; F. D. S.], weil sie so veranlagt sind
[quia tales sunt; F. D. S.], sondern aus ihrer Veranlagung haben sie den Stoff für den Kampf, damit
sie durch tüchtiges Maßhalten über sich selbst triumphieren und den Siegeskranz erhalten, gemäß
dem Spruch Salomons: Besser ist ein geduldiger Mann als ein Kraftprotz, und wer sich selbst be-
herrscht, ist besser als ein Städteeroberer.“
 Übers. (Steger): „Weil wir ja manchmal ohne einen bösen Willen moralisch falsch handeln,
und der böse Wille selbst, wenn er gebremst, nicht ausgelöscht wird, denen, die ihm widerstehen,
den Siegespreis gibt und ihnen die Gelegenheit zum Kampf und die Krone des Ruhms liefert, so soll
man den bösen Willen selbst nicht eine moralische Verfehlung, sondern eine schon notwendige
Schwäche nennen.“
 Eine ganz ähnliche Auffassung findet sich wenig später auch im Welschen Gast Thomasîns von
Zerklaere, wenn der gelust deshalb in die Reihe der Adiaphora – also der dinc, die übel unde guot
sind (WG V. 5743) – gerechnet wird, weil er zwar einerseits zu Fehlverhalten anreizt, wan er in dem
lîbe ist | und zieht zundingen zaller vrist (WG Vv. 5766 f.), andererseits aber – sofern er überwunden
wird – auch zur Ethisierung des Subjektes führt: wan der gelust ist enwiht | und bezzert doch dicke
einen man, | der wol derwider strîten kan (WG Vv. 5772–5774). Diese Notwendigkeit zu Kämpfen lei-
tet auch die Psychomachie-Passage im 6. Buch des Welschen Gastes ein: In dirre werlde strîten sol, |
swem dort sol geschehen wol (WG Vv. 7369 f.). Dieser strît wird später als eine direkt aus dem Sün-
denfall folgende Notwendigkeit identifiziert: Wær unser vorvar beliben | mit got, als wir hân geschri-
ben, | sô wær uns niht des strîtes nôt, | wir hieten leben âne tôt (WG Vv. 7597–7600). Auch hier ist
also – zumindest implizit – der ‚Kampf‘ der Anlass der Bewährung, welcher dem Menschen zur Ver-
fügung gestellt ist.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 207



Verbi causa: Videt aliquis mulierem et in concupiscenciam incidit, et delectacione carnis mens
eius | tangitur, ut ad turpitudinem coitus accendatur. Hec ergo uoluntas et turpe desiderium
quid aliud, inquis, est quam peccatum?

Respondeo: Quid, si ista uoluntas per temperancie uirtutem refrenetur nec tamen extin-
guatur, ut ad pugnam permaneat et ad certamen persistat nec deficiat, set uicta succumbat?
Vbi enim pugna, si pugnandi desit materia? (Abaelard: Ethica § 7, S. 14)313

So gesehen ist es nicht weiter widersprüchlich, dass die Schönheit der Frau einer-
seits aus Gottes Urheberschaft stammt und andererseits dennoch Anlass zur Sünde
sein kann.314

Diese Logik findet sich auf verschiedenen Ebenen und sie nimmt kein bonum
aus. Sie kann invertiert werden, wenn nicht nur jede Sünde als materia pugnae An-
lass des Guten, sondern auch jedes Gute als Werkzeug des Teufels Anlass zur
Sünde sein kann. So sind schon bei Tertullian die Tugenden der Jungfräulichkeit
und der Keuschheit selbst nicht über jeden Zweifel erhaben. In der Epistel De exhor-
tatione castitatis, der Ermahnung zur Keuschheit, finden sich die prototypischen,
vorchristlichen Exempla der Keuschheit (Dido, Lucretia) ins Negative gewendet, in-
sofern der Umstand, dass diese Heidinnen keusch sein konnten, die Sünde derjeni-
gen Christen, die nicht keusch zu sein vermögen, im Verhältnis umso größer sein
lässt. Dass Heidinnen keusch sein konnten, wird hier zu einer List des Teufels, die
sich gegen den sündigenden Christen richtet.315

 Übers. (Steger): „Ein Beispiel: Einer sieht eine Frau und verfällt der Gier, und sein Denken wird
von der Fleischeslust aufgestachelt, daß er zum unsittlichen Geschlechtsverkehr angefeuert wird.
Dieser Wille also und dieses unverschämte Verlangen, was ist das anderes, fragst du, als eine mora-
lische Verfehlung? || Ich antworte: Was ist, wenn dieser Wille durch die Tugend der Beherrschung
gebremst, aber dennoch nicht ausgelöscht wird, so daß er weiterkämpft und im Wettstreit ausharrt
und nicht nachläßt, aber trotzdem besiegt unterliegt? Wo bleibt denn der Kampf, wenn der zu be-
kämpfende Gegenstand fehlt?“ – Das gewählte Beispiel ähnelt sicherlich nicht zufällig entfernt
demjenigen in Augustins De civitate Dei (XII.6), in welchem zwei in körperlicher und geistiger Kon-
stitution völlig identische Betrachter einmal von Schönheit, die sie sehen, korrumpiert werden und
einmal standhaft bleiben. Auch hier läuft der Unterschied auf den ‚bösen Willen‘ hinaus. Vgl. dazu
Kap. II.2.2.1, S. 79 f.
 Auch in der Ethica wird die Schönheit (species) der Frau als Teil des Mechanismus gedacht,
der das Begehren des Mannes auslösen kann: Sepe eciam contingit, ut, cum uelimus concumbere
cum ea, quam scimus coniugatam, specie illius illecti (Abaelard: Ethica § 10, S. 20; Übers. [Steger]:
„Es kommt auch oft vor, daß wir durch die Erscheinung [= species, F. D. S.] einer Frau erregt wer-
den und mit ihr, von der wir wissen, daß sie verheiratet ist, schlafen wollen“.). Genauso wie Schön-
heit kann aber auch das Ansehen des Ehemannes, mit dem eine Frau verheiratet ist, ein Grund
dafür sein sie zu begehren, wodurch dem Begehren des Mannes für die Frau, das die Ethica entwi-
ckelt, eine homosoziale Dimension eignen kann (vgl. ebd.).
 So heißt es über die saecularia exempla, die weltlichen Beispiele, bspw.: inventit diablous post luxu-
riam etiam castitatem perditricem, quo magis reus sit Christianus, qui castitatem recusaverit conservatri-
cem (zitiert nach: Tertullian: De exhortatione castitatis. Ermahnung zur Keuschheit. Hrsg. u. übers. von
Hans-Veit Friedrich. Stuttgart 1990 [Beiträge zur Altertumskunde 2]; XIII [2],21–23; Übers. [Friedrich]:

208 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Aber auch die Jungfräulichkeit selbst kann zum Anlass der Korruption werden
und ist damit einerseits ein kostbares, mit Beständigkeit erworbenes Gut und ande-
rerseits Ursache für die Anfechtungen des männlichen Subjektes und die Bestür-
mungen der Frauen durch die Männer. So wird – mit Referenz auf die ‚Gottessöhne‘
aus Gen 6,1–4, welche die ‚Menschentöchter‘ begehren – in De virginibus velandis
gesagt, dass Frauen sich um der Engel willen zu verschleiern hätten:

Si enim propter angelos, scilicet quos legimus a Deo et caelo excidisse ob concupiscentiam
feminarum, quis praesumere potest quales angelos maculata iam corpora et humanae libidinis
reliquias desiderasse, ut non ad virgines potius exarserint, quarum flos etiam humanam libidi-
nem excusat? (Tertullian: De virginibus velandis VII, S. 36,17–38,4)316

Dass solcherart die jungfräuliche Tugend selbst zum Attraktor und damit zum An-
lass der Untugend werden kann, zeigt umgekehrt, dass die in der Forschung so
häufig festzustellende Verabsolutierung der Tugendepitheta, welche für weibliche
Figuren in höfischen Romanen eingesetzt werden, nicht uneingeschränkt haltbar
ist, insofern eine kulturelle Logik von unübersehbarer longue durée angesetzt wer-
den kann, in der diese Tugendsignale selbst zum Auslöser eines Begehrens werden
(können).317 Jungfräulichkeit wird dabei geradezu zu einem Attraktor schlechthin,

„Natürlich hat der Teufel nach dem Wohlleben auch die Keuschheit als Verderberin entdeckt, damit
ein Christ sich um so schuldiger mache, der die Keuschheit ablehne, die seine Seele retten würde.“).
 Mit Übersetzung zitiert nach: Tertullian: De virginibus velandis. Übersetzung, Einleitung, Kom-
mentar. Ein Beitrag zur altkirchlichen Frauenfrage. Hrsg. von Christoph Stücklin, Frankfurt a. M. 1974;
Übers.: „Denn wenn es aus Rücksicht auf die Engel geschieht, auf jene natürlich, die, wie man liest,
wegen ihres Verlangens nach weiblichen Wesen von Gott und dem Himmel abgefallen sind, wer könnte
dann erwarten, dass solche Engel die bereits entehrten Körper begehrt hätten, also das, was die
menschliche Lüsternheit übriggelassen hatte, und dass sie nicht vielmehr für unberührte Mädchen ent-
brannt seine, deren jugendliche Frische selbst die menschliche Begehrlichkeit entschuldigen kann.“
 Ein Fortschreiten von Tugendmerkmalen hin zum Kusszwang findet sich bspw. in Walthers
Ton 20 (Lied: Ich hœre iu sô vil tugende jehen, L 43,9), in welchem in Strophe III (= L 43,29) diu
stætecheit selbst zur ‚Krone‘ der guten vrouwen wird: kunnen sie mit zühten sîn gemeit, | sô stêt vil
wol die lilie der rôsen bî. Während also hier ‚Tugend‘ die (keusche) Lilie ist, die zur Rose hinzutritt,
wird dies im weiteren Verlauf der Stufe sofort in eine erotisierende Natursymbolik überführt: So,
wie der Linde Vogelgesang, Blumen und Klee zugehören, steht den Damen schœner gruoz wohl an,
was zuletzt darein mündet, dass ir minneclîcher redender munt [...] machet, daz man in küssen muoz
(Vv. III,9 f.). – Die Lieder Walthers werden hier und im Folgenden zitiert nach: Walther von der
Vogelweide: Leich, Lieder, Sangsprüche. 15., veränderte und um Fassungseditionen erweiterte
Aufl. der Ausgabe Karl Lachmanns. Aufgrund der 14., von Christoph Cormeau bearbeiteten Aus-
gabe neu hrsg., mit Erschließungshilfen und textkritischen Kommentaren versehen von Thomas
Bein. Edition der Melodien von Horst Brunner, Berlin/Boston 2013.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 209



zu einer Tugend, die ihren eigenen Ruin anzieht und in die paradoxe Erotisierung
der Virginität mündet.318

Dass die Schönheit der Frau, insofern sie von Gott stammt, oder ihre Tugend als
Gut (bonum) qualifiziert werden können, akzentuiert im Umkehrschluss aber auch
die Überschreitung, welche sie zu einem malum macht, insofern die Menschen sich
ihr auf falsche Art und Weise nähern oder mit ihr auf falsche Weise umgehen.319 Die
Verantwortlichkeit der Frau für diesen Umgang mit der eigenen Schönheit, der Aufruf
zu einer Selbstsorge, wie er in der patristisch beeinflussten didaktischen Literatur ar-
tikuliert wird, dringt etwa über die Sangspruchdichtung prinzipiell auch bis in die
Volkssprache. Als Beispiel kann hier für die zweite Hälfte des 13. Jahrhunderts ein
Sangspruch aus dem Korpus Konrads von Würzburg dienen, in welchem analoge Po-
sitionen formuliert sind:

Ein frouwe diu mit kiusche unstæte ûz ir gemüete riutet
und si daz mîdet daz si doch gar inneclîchen triutet,
diu gît unde biutet
ir lîbe grôze meisterschaft.
mac sie ze tougenheite ir minnegernden sin verkêren,
sô daz si mit gebærden wil dekeinen man versêren,
sô wirt si mit êren
an ir gemüete sigehaft.

ez enkan hôchclünger niht kein lebende crêâtiure sîn,

 Beispiele aus dem Minnesang lassen sich leicht finden. So heißt es etwa bei Meinloh von Seve-
lingen: Dô ich dich loben hôrte, | dô het ich dich gerne erkant. || durch dîne tugende manige | vuor ich
ie welende, unz ich dich vant (MF 11,1).
 In den erkenntnistheoretischen Ausführungen in Augustins De trinitate (Buch XI), wird die Got-
tesunähnlichkeit der vermittels der körperlichen Sinne wahrnehmbaren körperlichen Schöpfung be-
tont, obgleich – so heißt es hier – auch die körperliche Schöpfung (creatura corporea) Gott „auch
nicht ganz unähnlich“ seien (Nec tamen est omni modo dissimilis; Augustinus: De trinitate XI.5.8).
Alles habe „in seiner Art und nach seinem Maß eine Ähnlichkeit mit Gott, wo Gott doch alles sehr
gut schuf, aus keinem anderen Grund als deshalb, weil er selbst in höchster Weise gut ist“ (Übers.
v. Kreuzer; ebd.: Quid enim non pro suo genere ac pro suo modulo habet similitudinem dei quando-
quidem deus fecit omnia bona ualde non ob aliud nisi qui ipse summe bonus est?). Diese Gutheit Got-
tes und der – wie auch immer entfernte – Anteil der Kreatur an dieser Gutheit ist umgekehrt kein
Argument dafür, dass die Liebe zu diesem Guten deshalb schon frei von Makel ist. Ganz im Gegenteil
lässt sich auch die Ursünde selbst als – falsches! – Streben nach der Ähnlichkeit zu Gott verstehen:
Nam et animae in ipsis peccatis suis non nisi quandam similtudinem dei superba et praepostera et, ut
ita dicam, seruili libertate sectantur. Ita nec primis parentibus nostris persuaderi peccatum posset nisi
diceretur: Eritis sicut dii. Non sane omne quod in creaturis aliquo modo simile est deo etiam eius
imago dicenda est, sed illa sola qua superior ipse solus est (ebd.; Übers. [Schmaus]: „Selbst in ihren
Sünden jagen ja die Seelen nur einer Art Ähnlichkeit mit Gott nach, in ihrer hochmütigen, verkehr-
ten und, ich möchte sagen, knechtischen Freiheit. So hätten auch unsere Stammeltern nicht zur
Sünde überredet werden können, wenn man ihnen nicht gesagt hätte: ‚Ihr werden sein wie Gott.‘ Es
ist indes nicht alles, was in der Schöpfung irgendwie Gott ähnlich ist, auch sein Bild zu nennen,
sondern nur jenes, jenseits dessen er allein noch Dasein hat.“).

210 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



danne ein wîp clâr unde fîn,
diu minneflammen demphet,
und si daz hilt sô daz nâch ir kein will sî verkremphet.
wol ir diu sus mit reinekeit sich selber ane kemphet!
diu leit unde stemphet
in wîplich herze mannes craft.
(Konrad von Würzburg)320

Das Dämpfen der Minneflammen, die Verhinderung dessen, dass sich Herzen nach der
schönen Frau (wîp clâr unde fîn) verzehren, wird zugleich als Kampf gegen sich selbst
(diu sus mit reinekeit sich selber ane kemphet) und als Beherrschung des eigenen Kör-
pers (diu gît unde biutet | ir lîbe grôze meisterschaft) sowie als Sieg am eigenen gemüete
verstanden. Gleichzeitig und nicht zufällig wird die Frau in ihrer Kreatürlichkeit als
Teil der Schöpfung markiert (es enkan hôchclünger niht kein lebende crêâtiure sîn).321

Die Bewahrung der Tugend des Gegenübers wird unmittelbar an die Tugend der Frau
und an eine Selbstsorge gebunden, die sich an Geist und Körper zugleich richtet,
wobei das eigene Minnebegehren heimlich gehalten werden müsse (ze tougenheite ir
minnegernden sin verkêren), damit kein Mann geschädigt werde (mit gebærden [...] de-
keinen man versêren). Auch hier ist die Selbstbeherrschung der Frau als prinzipiell
‚männliche‘ Tugend (in wîplich herze mannes craft) aufgefasst.322

Wie auch schon kurz nach 1200 bei Thomasîn von Zerklære oder in den Reim-
paarbispeln des Strickers, die oben bereits besprochen worden sind,323 wird hier
die Keuschheit (kiusche) an den Wert der stæte gebunden, welcher die Neutralisie-
rung der körperlichen Schönheit in Tugend gewährleistet.324 Eine entsprechende
Position, ein entsprechender Aufruf zur Sorge um die eigene Schönheit findet sich
allerdings in Bezug auf die Figur Enite nicht; gleichwohl kann plausibel gemacht
werden, dass weibliche Schönheit – auch im höfischen Kontext – im Rahmen jener
Tradition diskursiviert wird, die die Urheberschaft der Schönheit durch Gott auf

 Zitiert nach: Mittelhochdeutsche Sangspruchdichtung des 13. Jahrhunderts. Mittelhochdeutsch/
Neuhochdeutsch. Hrsg., übers. u. komm. von Theodor Nolte, Volker Schupp. Stuttgart 2011, S. 296 f.
 Vgl. im Folgenden bes. Kap. IV.2.1. u. Kap. V.
 Es sei hier noch einmal auf Foucault, Sexualität und Wahrheit 2, S. 110 f., verwiesen. Vgl. hierzu
Kap. III.1.1, S. 123.
 Vgl. Kap. III.3.2.1.
 Die umgekehrte Seite der Medaille findet sich bspw. in einem Sangspruch des Litschauers (Sang-
spruch: Waz tuot gar wê dem herzen, wol den ougen?, in: Nolte/Schupp, Sangspruchdichtung,
S. 298–301), in welchem die Schönheit des weiblichen Körpers und die hieraus resultierende Minne-
erzeugung und das Begehren des Mannes (diu liebe slîchet tougen | durch ougen minnegerndem man |
im in sîn herze, Vv. 5–7) dann nicht bedenklich ist, wenn die Dame biderbe (V. 10), mit schoenen êren
(V. 11) und wîplich tugende (V. 12) ausgestattet ist. – Vgl. auch Margreth Egidi: Höfische Liebe: Ent-
würfe der Sangspruchdichtung. Literarische Verfahrensweisen von Reinmar von Zweter bis Frauen-
lob. Heidelberg 2002 (Beihefte zur GRM 17), hier bes. das Kap. zur ‚Selbstdisziplinierung‘, S. 118–125.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 211



der einen Seite und den – doppelten, an das weibliche und an das männliche Sub-
jekt gerichteten – Appell zur Sorge verbindet, wie er in der Krise des verligens nar-
rativiert ist.325

III.3.2.2.2 Die marianische Stilisierung Enites – Positivierung, Kontrastierung
Auf die gleiche Art, wie die Forschung die Urheberschaft der Schönheit Enites durch
Gott als Aufwertung begriffen hat, hat sie auch die immer wieder konstatierte maria-
nische Stilisierung der Enite-Figur als ‚Nobilitierung‘ beziehungsweise Positivierung
begriffen.326

 Dass es eine gleichzeitige Positiv- und Negativbewertung des weiblichen Körpers geben kann,
lässt sich auch anders begründen. So hat – im Rekurs auf feministische Forschung – Ingrid Benne-
witz: Der Körper der Dame. Zur Konstruktion von ‚Weiblichkeit‘ in der deutschen Literatur des Mit-
telalters. In: ‚Aufführung‘ und ‚Schrift‘ in Mittelalter und Früher Neuzeit. Hrsg. von Jan-Dirk Müller.
Stuttgart/Weimar 1996 (Germanistische Symposien. Berichtsbände XVII), S. 222–238, betont, dass
der entstehende Eindruck, „daß in den unterschiedlichen literarischen Gattungen divergierende
Modelle von Weiblichkeit und weiblichen Körpern entworfen werden“ (ebd., S. 230), nicht bedeute,
dass sie sich widersprechen müssten: „Tatsächlich finden sich diese rivalisierenden Entwürfe be-
reits in zeitlicher und gattungsgeschichtlicher Parallelität, aber ohne daß der mit ihnen eingeklagte
Anspruch auf Verbindlichkeit leiden würde. Das Problem wird vielmehr erkannt und delegiert,
indem die Verantwortung für die normgerechte Erfüllung dieser konfligierenden Modelle als inte-
grativer Bestandteil weiblicher Rollen und weiblicher Körper definiert wird“ (ebd.).
 Im Hintergrund steht dabei nicht zuletzt eine Minnesangforschung, welche die ‚Minnedame‘ als
„säkularisiertes summum bonum“ (vgl. bspw. Günther Schweikle: Minnesang. 2. Aufl. Weimar 1995,
S. 186) versteht. Wesentlich geprägt worden ist diese Wendung, die durch ihre Herkunft aus der Lati-
nität der Theologie eine legitimierende, vermeintliche Historisierbarkeit erhält, soweit ich sehe durch
Hugo Kuhn, der bspw. in seinem Beitrag: Aspekte des dreizehnten Jahrhunderts in der deutschen
Literatur. Vorgetragen am 5. Mai 1967. München 1968 (Bayerische Akademie der Wissenschaften. Phi-
losophisch-historische Klasse. Sitzungsberichte 1967/5), S. 20, schreibt: „Hier wurde die physische
und psychische Anziehungskraft, der Frau gesteigert zum höchsten irdischen Ziel, summum bonum
auf Erden, durch Gott als Schöpfer legitimiert.“ Von hierher hat Kuhn es auch auf die Artusromane
übertragen; vgl. Hugo Kuhn: Wolframs Frauenlob. In: ZfdA 106,3 (1977), S. 200–210: „Das bonum di-
cere, die Huldigung für die Frau als irdisches summum bonum, ist geradezu Formel im Minnesang
[...], während es in der Artusepik eher in die Handlungsstruktur integriert wird“ (ebd., S. 200). Ein
theoretisch avanciertes Konzept wie die von Warning, Lyrisches Ich und Öffentlichkeit, S. 64 f., ge-
prägte ‚konnotative Ausbeutung‘ hat nicht zuletzt dazu beigetragen, derartige Allusionen des Minne-
sangs auf das ‚geistliche Register‘ zu stabilisieren und zugleich den Modus der Übertragung, der vom
geistlichen auf den weltlichen Gegenstand verläuft, zu rechtfertigen. Auch Warning führt das sum-
mum bonum ein und verknüpft dies mit der Schönheit der Dame, die er in Verbindung zu theologi-
schen Schönheitskonzepten setzt: „Als Konnotatoren dieses summum bonum fungieren Lexeme oder
lexematische Einheit, die auch im christlichen Bereich entsprechend besetzt sind [...], so die Elemente
des Schönheitskatalogs, die auf die scholastische Schönheitsmetaphysik zurückgehen“ (ebd., S. 64),
und weiterhin: „Das christliche Referenzsystem wird damit in doppelter Weise in Anspruch genom-
men. Zum einen dient es zur Artikulation eines Rollenprogramms, das einen transzendenten Heilsbe-

212 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



(1) Während in der Enite einführenden descriptio membrorum des französischen Prä-
texts die weltliche Referenzgröße Isolde erscheint (V. 424), welche im deutschen Re-
text eliminiert wird, ist in letzterem ein hoch konventionelles – und bei Chrétien
vielleicht noch völlig unverfängliches – descriptio-Element ins Geistliche überhöht, wo-
durch im deutschen Erec-Roman die Gottesmutter Maria als neue Referenzgröße einge-
führt wird.327 Aus den flors de lis (V. 427), die sich im Gesicht der französischen Enide
mit einer frischen roten Farbe (une fresche color vermoille, V. 430) verbinden, wird in
der Beschreibung des unter zerrissenem Stoff hervorleuchtenden Körpers der Enite
eine Hohelied-Referenz. Die Verse ir lîp schein durch ir salve wât | alsam diu lilje, dâ si
stât | under swarzen dornen wîz (Vv. 336–338) haben ihre Entsprechung in dem auf
Maria hin interpretierten Vers Ct 2,2 sicut lilium inter spinas sic amica mea inter filias.328

Im französischen Prätext ist die Lilie nicht vordergründig geistlich codiert. Das Weiß ist
in seiner Mischung mit dem Rot Teil der Darstellung des Gesichtes (und der Haut) in
jeder descriptio membrorum, die Schönheit darstellt.329 Hierbei sind die Farben Weiß
und Rot durch die Blumen Lilie und Rose äquivalent ersetzbar, ohne dass (notwendig)
geistliche Implikationen entstehen, und gehören zum konventionellsten und am we-
nigsten variablen Element der descriptio-Technik.330 Das Verhältnis der beiden zuein-
ander, bei dem es auf die rechte Mischung ankommt, ist in der Literatur so prominent,
dass es sogar auf Figurenkonstellationen übertragen wird: so haben die Protagonisten

griff ersetzt durch einen säkularen [...]. Zum anderen aber bedeutet der Rückgriff auf das christliche
Referenzsystem immer auch ein Aufrufen eines Verbindlichkeitspotentials, das nunmehr als Legi-
timationsinstanz für ein säkulares Wertsystem in Anspruch genommen wird“ (ebd., S. 64 f.).
Ich möchte demgegenüber davon ausgehen, dass derartige Übertragungsoperationen – sofern sie
denn auftreten – keine einseitige Richtung haben, sondern ambivalent sind und, umgekehrt, den
weltlichen Gegenstand auch kontrastiv auf geistliche Normhorizonte hin transparent machen
(können).
 Auf ‚marianische Aspekte‘ in Bezug auf Enite hat Eva Tobler: Ancilla Domini. Marianische As-
pekte in Hartmanns Erec. In: Euphorion 80 (1986), S. 427–438, verwiesen und ist mit ihrem Beitrag
auf breite Ablehnung gestoßen, die nicht zuletzt darin begründet ist, dass sie eher assoziativ ver-
fährt und kaum belastbares Material beibringen kann.
 Für die Auslegung des Hoheliedverses auf Maria finden sich schon früh vernakulare Zeugnisse;
hier ist das sog. Melker Marienlied zu nennen, in dem das Bild explizit mit einer Schönheitsattribuie-
rung verbunden wird, die die Lilie in einer nicht ausgeführten Opposition als Schönes (unter Häss-
lichem?) qualifiziert: Mersterne, morgenrot, | anger ungebrachot, | dar ane stat ein bluome, | diu liuhtet
also scone. | si ist under den anderen | so lilium undern dornen, | Sancta Maria (wird hier zitiert nach:
Kleinere deutsche Gedichte des 11. und 12. Jahrhunderts. Bd. II. Nach der Auswahl von Albert Waag,
neu hrsg. von Werner Schröder. Tübingen 1972 [ATB 72], S. 232–238, hier S. 235, Str. 4). Grundsätzlich
dazu immer noch die Stellensammlung und Kommentierung bei Salzer, Sinnbilder und Beiworte,
dort S. 162–170. Zu der die Vv. 336–338 betreffenden Erec-Forschung vgl. Scholz, Erec, S. 637 f.
 Form, Funktion und Terminologie der descriptio werden an dieser Stelle nicht eigens aufge-
rollt, da sie Gegenstand des folgenden Kapitels (Kap. IV) sind.
 In jüngerer Zeit hat Oster, Die Farben höfischer Körper, S. 51–58 (zu Rot und Weiß bes. S. 53)
diesen Typus der descriptio nachgezeichnet.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 213



der Kinder-minne-Erzählung von Flore (Rose) und Blanscheflur (Lilie) offenbar aus die-
sem Farbverhältnis ihre Namen erhalten.331

Die Öffnung dieses hochkonventionellen Farbattributs auf eine geistliche Implika-
tion hin ist bis in die jüngere Forschung hinein durchgehend als positive Stilisierung
der Enite-Figur aufgefasst worden, was sich beispielsweise an prominenter und – be-
sonders im Hinblick auf die akademische Lehre – einflussreicher Stelle in Volker Mer-
tens‘ Erec-Ausgabe sedimentiert, die Vv. 337 f. (alsam diu lilje, dâ si stât | under swarzen
dornen wîz) wie folgt kommentiert: „In der Hoheliedauslegung wird diese Stelle auf
Maria bezogen, und zweifellos erhält Enites Schönheit damit eine überhöhte Bedeu-
tung zugesprochen.“332 Nobilitierung und/oder Exzeptionalität liegen im Verständnis
der Forschung dann darin begründet, dass Attribute der unübertrefflich positiven Ma-
rienfigur, welche die Exegese in der Hoheliedvers-Allusion identifiziert hatte, auf Enite
übertragen würden, welche dadurch ebenfalls überhöht werde. Diese Attribute hat bei-
spielsweise Uwe Ruberg schon früh identifiziert, wenn er schreibt, die Schilderung der
Schönheit Enites erhalte derart „eine speziellere Analogie-Komponente, da [das Bild]
nach den Auslegungen von Ct 2,1 f. in der Mariensymbolik als Zeichen von Schönheit
und Sündenfreiheit verstanden wird.“333

 Vgl. Johan H. Winkelmann: Florisromane. In: Höfischer Roman in Vers und Prosa. GLMF V.
Hrsg. von René Perennec, Elisabeth Schmid. Berlin/New York 2010, S. 331–367, dort S. 331: „Weil
die Kinder am Palmsonntag (Pâques Fleuris) geboren werden, gibt man ihnen Blumennamen. Der
Knabe wird Floris („Rose“), das Mädchen Blanscheflur („Lilie“) genannt.“
 Hartmann von Aue: Erec. Hrsg., übers. und kommentiert von Volker Mertens. Stuttgart 2012,
S. 631. Zur Szene des Erschreckens der Tafelrunde vor Enite heißt es ebd. S. 643, bezogen auf Vv.
1768–83: „Durch die Anzitierung der Bibelstelle [= Ct 6,9], die traditionell auf Maria bezogen wird,
erhält Enites Schönheit eine besondere Würde zugesprochen.“ Auch Ulrich Hoffmann: Arbeit an
der Literatur. Zur Mythizität der Artusromane Hartmanns von Aue. Berlin 2012 (LTG 2), S. 119, be-
merkt en passant: „Hierdurch [= den „aus dem Hohelied Salomons bekannten Vergleich“, Anm.
d. Verf.] erfährt sie [= Enite, Anm. d. Verf.] letztlich eine Nobilitierung, wie sie kaum zu übertreffen
ist“, sowie ebd., Anm. 103: „Dass der Erzähler noch den Hinweis darauf gibt, dass ir geburt was âne
schande (V. 439) und sie die Nichte des Herzogs Imain sei (V. 435 f.) erscheint daher schon fast
überflüssig.“ Oster, Farben höfischer Körper, S. 74, konstatiert, durch die Verwendung christlicher
Metaphorik und durch sie inspirierter Farbsymbolik weise „der Erzähler Enites Exzeptionalität aus,
die sich auch in schlechtem Gewand durch ihre körperliche Makellosigkeit auszeichnet.“ Sie be-
zieht sich dabei nicht zuletzt auf Kraß, Geschriebene Kleider, S. 172, der formuliert: „Das mariolo-
gisch konnotierte Bild der unter Dornen wachsenden Lilie unterstreicht die Reinheit Enites. So
zieht Hartmann auf engstem Raum verschiedene religiöse Register (christliche Farbenästhetik, ma-
riologische Metaphorik, biblische Typologie, um Enite mit einer Aura der Vollkommenheit zu um-
geben, die in ihrer leiblichen Schönheit sichtbar wird.“
 Uwe Ruberg: Bildkoordination im ‚Erec‘ Hartmanns von Aue. In: Hartmann von Aue. Hrsg.
v. Hugo Kuhn. Darmstadt 1973 (Wege der Forschung 359), S. 532–560, hier: S. 549. Analog hierzu
formuliert in jüngerer Zeit bspw. Ellen Strittmatter: Poetik des Phantasmas. Eine imaginationstheo-
retische Lektüre der Werke Hartmanns von Aue. Heidelberg 2013 (Studien zur historischen Poe-
tik 15), S. 240, ohne klare ‚ethische‘ Positionierung, aber dennoch suggestiv hinsichtlich einer
Positivierung der Enite: „Wie in der Zelterbeschreibung spielen bei Enites weißer Hautfarbe die As-

214 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Auf einem analogen Grundverständnis aufbauend, findet sich bei Elisabeth
Schmid eine neuartige Wendung: „Der Hauch einer erotischen Anmutung an dieser
Stelle [Vv. 324 ff, Anm. d. Verf.] wird anschließend durch die Anspielung auf ein
biblisches Gleichnis nobilitiert; er wird spiritualisiert und zugleich unterdrückt“.334

Sie begreift die Referenz auf die Lilien des Hoheliedes als narrativ aufwändigen Ver-
such, die erotische Suggestion der Stelle zu neutralisieren.335 Diese Neutralisierung
der ‚erotischen‘ Schilderung336 des Körpers wäre hier also durch Betonung der Sün-
denfreiheit Enites vermittels der Applikation einer Marienreferenz erreicht. In dieser
Interpretation wird die Marien-Referenz als Nobilitierung im Sinne einer ‚Entsexua-
lisierung‘ begriffen, welche jedoch in ihre eigene Strategie verstrickt bleibt und die
zu neutralisierende ‚Sexualisiertheit‘ – als Negatives – weiterhin präsent hält. Wäh-
rend Ruberg Schönheit und Sündenfreiheit lediglich als von Maria aus auf Enite
übertragene Attribute begreift, sieht Schmid die Betonung der Sündlosigkeit Enites
geradezu als Kompensation für ihren schönen und damit eben ‚sexualisierten‘ Kör-
per und setzt Körper und Tugend so zueinander in Opposition. Dass dies seine Be-
rechtigung hat, soll im Folgenden gezeigt werden.

Die zitierten, teils jüngeren Positionen folgen einer alten Bewertung, die auf
Peter Kestings einflussreiche Studie Maria – Frouwe. Über den Einfluss der Marien-
verehrung auf den Minnesang bis Walther von der Vogelweide (1965) zurückgeht, von
wo aus sie ihre Wirkmacht für die Forschungsdiskussion entfaltet hat.337 Sie findet
sich beispielsweise bereits in Ursula Schulzes breit rezipiertem Beitrag „âmîs unde
man. Die zentrale Problematik in Hartmanns ‚Erec‘“ (1983):

Die Lilie weist auf das unberührte und zugleich schöne junge Mädchen, während die schwar-
zen Dornen den kontrastierenden unnatürlichen Lebensraum für die Blume bezeichnen wie
die unangemessene Kleidung und Umgebung für Enite. Hartmann hat hier ein Mariensymbol,

pekte der Heiligkeit und Lichtdurchlässigkeit eine Rolle. Enites Körper ist trotz der Armut, in der
sie lebt und die sich im Zustand ihrer Kleidung offenbart, von außergewöhnlicher Reinheit und
Schönheit, weshalb sie mit einem Schwan und – marianisch – mit einer Lilie, die weiß unter
schwarzen Dornen blüht, verglichen wird.“
 Elisabeth Schmid: Lüsternheit. Ein Körperkonzept im Artusroman. In: Körperkonzepte im ar-
thurischen Roman. Hrsg. von Friedrich Wolfzettel. Tübingen 2007, S. 131–147, dort S. 133.
 Vgl. ebd., S. 134.
 Die Vorstellung, dass die Schilderung der durch die Lumpen scheinenden Haut eine erotische
sei, findet sich in der Forschung verschiedentlich, bspw. bei: Ursula Schulze: âmîs unde man. Die
zentrale Problematik in Harmanns ‚Erec‘. In: PBB 105 (1983), S. 14–47, hier: S. 17 f.
 Peter Kesting: Maria-Frouwe. Über den Einfluss der Marienverehrung auf den Minnesang bis
Walther von der Vogelweide. München 1964 (Medium Aevum 5). – Vgl. zudem Tervooren, Minne-
sang, Maria und das ‚Hohe Lied‘, S. 16, der beklagt, dass Kestings Studie – in Hinblick auf den Min-
nesang – nicht die notwendige Wirkung entfaltet habe.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 215



das auf ein Bild des Hoheliedes (sicut lilium inter spinas, Cant. 2,2) zurückgeht, adaptiert und
bei der säkularen Transposition die schwarze Farbe als visuellen Gegensatz zu Enites weißem
Körper ergänzt.338

Generell wird auf die Enite-Figur die Auslegung des Hoheliedverses im Hinblick auf
Maria übertragen, bei der die Lilie für Sündenreinheit und die Dornen für die Sün-
den stehen.339 Über die Funktionsweise dieser „säkularen Transposition“ scheint
man sich im Hinblick auf die Enite-Figur also auffällig einig. Die Applikation eines
Mariensymbols auf eine Figur als Positivierung derselben zu begreifen, muss als
eine der stillschweigenden Prämissen der Forschung begriffen werden und ist im
Folgenden zu hinterfragen.

Die Verwendung eines Mariensymbols im Kontext eines arthurischen Romans
muss, so denke ich, nicht allein zum Ziel haben, die „Ähnlichkeit Enites zur Himmels-
königin Maria“ zu suggerieren340 und damit durch eine Übertragungsoperation die Al-
legorese, die die Lilie als Sündenfreiheit begreift, auf Enite zu übertragen oder – in der
Forschung häufig stärker simplifizierend – die Makellosigkeit der einen Frauenfigur
(Maria) auf die andere (Enite). Die Verwendung eines hochkonventionellen, zudem der
Heiligen Schrift entstammenden Bildsymbols ruft zugleich vor allem seinen Spenderbe-
reich, nämlich die Heilige Maria und ihren Lobpreis selbst, auf. Die Übertragungsope-
ration im Modus des impliziten Vergleichs verläuft nicht nur in eine Richtung. Maria
und Enite haben gemeinsam, dass sie beide – in unterschiedlichen textuellen Referenz-
rahmen – die schönsten Frauen sind, die jemals gelebt haben (vgl. Hartmann: Erec,
Vv. 8932–8934). Es ist unmittelbar einleuchtend, dass dabei der Schönheit Mariens –
als zweifelsfrei real existent gedachter Heiliger – ein anderer Status zugebilligt werden
muss als einer höfischen Dame aus einer arthurischen Erzählung: Der Status der Maria
als Schönste aller Frauen überschreitet in seiner Realität den Textrahmen und bean-
sprucht Gültigkeit im Hier und Jetzt ebenso wie in jedem anderen Text. Hier scheint die
bisherige Einschätzung der Forschung – zumindest für den Fall des Erec – bei genaue-
rer Betrachtung nur sehr beschränkt haltbar zu sein, denn: Die Schönheit der Maria
ist – im Wortsinn – wesentlich exklusiv verfasst. Das heißt: Die Lilie bezeichnet in der
christlichen Tradition die Sündenfreiheit Marias und in Maria sind „Schönheit und
Sündenfreiheit“ (Ruberg) vereint. Bedeutet dieses Symbol in der marianischen Exegese
die Reinheit und Keuschheit Mariens, ihre Exzeptionalität unter der Menge aller übri-

 Schulze, amîs unde man, S. 18 f.
 Vgl. Salzer, Sinnbilder und Beiworte, S. 166, Anm. 2, weist die populär gewordene Deutung bei
Gregor von Nyssa nach. Vergleicht man die bei Salzer aufgeführten Interpretationen, so zeigt sich,
dass eine paradigmatische Relation entsteht, die auch auf die Interpretation des im Hohelied-Vers an-
gelegten Vergleichs Einfluss hat: Wenn die Lilie Sündenreinheit indiziert und Maria ist, so bezeichnen
die als Sünden verstandenen Dornen zugleich die Schar der übrigen Mädchen (filiae), die sie umgibt.
 So Mark Chinca: Der Horizont der Transzendenz. Zur poetologischen Funktion sakraler
Referenzen in den Erec-Romanen Chrétiens und Hartmanns. In: Literarische Säkularisierung im
Mittelalter. Hrsg. von Susanne Köbele, Bruno Quast. Berlin 2014 (LTG 4), S. 21–38, hier S. 36.

216 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



gen Frauen (spinas), so wird dieses Verhältnis in der Schilderung von Enites Haut zwar
aufgerufen, jedoch nicht tatsächlich auf die Figur übertragen.341 Enite rückt nicht in
die Position der Maria, stattdessen wird das Bild, das klassischerweise auf die Keusch-
heit Mariens hin ausgelegt wird, genutzt, um Enites Leiblichkeit zu akzentuieren.

(2) Dass das verwendete Mariensymbol in Hinblick auf Enite und ihre Schönheit
eher als Kontrastfolie denn als Identifikationsfolie verstanden werden kann, lässt
sich anhand weiterer Textstellen erhärten, in denen die Marien-Referenzen fortge-
setzt werden. Auch sie funktionieren – wie die ‚Rose unter Dornen‘ – nicht als voll-
ständig ausgeführte, sondern als ‚halbe‘ Marienbilder, denen die Referenz entzogen
ist und die durch diese Entkopplung zugleich ihre Nicht-Übertragbarkeit demonst-
rieren. Darüber hinaus ist jedoch im Lichte dieser ersten, relativ offenkundigen Ma-
rien-Allusion zugleich der kommunikative Rahmen geschaffen, innerhalb dessen
weitere Allusionen dekodierbar werden. Die Rose unter Lilien kann – im Rahmen
funktionaler Intertextualitätstheorien gedacht – als ein Element gelten, das auf-
grund seines hohen Bekanntheitsgrades einen ‚Marker‘ und Index für einer ganze
Klasse von konkreten textuellen Bezügen (das Hohelied, Marienpreis) darstellt.342

Durch die ubiquitäre Bekanntheit dieses Mariensymbols werden weitere Textele-
mente, die für sich genommen weniger eindeutig sind, ebenfalls ‚markiert‘ und er-
scheinen in ihrer Summe als eine Kette von Marienreferenzen, obgleich sie für sich
genommen unspezifisch sein mögen.

Bereits die Äußerungen des Koralus beim Abendessen gegenüber Erec rufen er-
neut einen marianischen Kontext auf, wenn Koralus in Bezug auf sein verarmtes
Dasein die Worte

daz wil ich von gote hân:
des gewaltes ist alsô vil,
er mac den rîchen swênne er will

 Die in der Forschung stets vorgenommene Identifizierung der Enite mit Maria übernimmt
auch Tobler, Ancilla Domini, S. 438, und führt sie konsequent fort, wenn sie Enite „ganz zur
mystischen Braut“ übersteigert. Es sind jedoch nicht grundsätzlich die ‚marianischen Aspekte‘,
die zweifelhaft sind, sondern eben jene Übertragungsoperation ist es, die bei Tobler scheitern
muss, weil hier ins Extrem getrieben ist, was schon im Ansatz widersprüchlich geblieben ist.
Versteht man die Allusionen auf Maria nicht als Identifizierungs- sondern als Kontrastfolie, entsteht
hingegen eine neue Dynamik in der Interpretation, die deutlich macht, dass der Erec tatsächlich
marianische Aspekte enthält.
 Vgl. zu dieser Art von Markierung systematisierend bspw. Ulrich Broich: Formen der Markie-
rung von Intertextualität. In: Intertextualität. Formen, Funktionen, anglistische Fallstudien. Hrsg.
von Ulrich Broich, Manfred Pfister. Tübingen 1985, S. 31–47. Einen jüngeren, überblicksartigen Bei-
trag zur Intertextualitätstheorie auch in Bezug auf weitergesteckte, weniger technisch aufgefasste
Konzepte, wie sie bspw. von Julia Kristeva oder Roland Barthes vertreten werden, bietet Caroline
Emmelius: Intertextualität. In: Literatur- und Kulturtheorien in der Germanistischen Mediävistik.
Ein Handbuch. Hrsg. von Christiane Ackermann, Michael Egerding. Berlin/Boston 2015, S. 275–289.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 217



dem armen gelîchen
und den armen gerîchen.
sîn gewalt ist an mir worden schîn.
(Hartmann von Aue: Erec, Vv. 539–544)

in den Mund gelegt bekommt, die deutlich an das Magnificat des Lukasevangeliums
erinnern.343 Die Thematisierung von Aufstieg und Fall – die zugleich als Allusion auf
das Rad der Fortuna verweisen mag – grundiert scheinbar den sozialen Abstieg des
Koralus und den Wiederaufstieg der Enite,344 weshalb man den Erec motivgeschicht-
lich in eine – fragwürdige – Beziehung zu der Erzählung von Griselda gesetzt hat.345

Wiederum fällt auf, das zwar deutliche marianische Referenzen erzeugt, diese jedoch
von der Enite-Figur entkoppelt werden, indem es eben nicht sie ist, die die Worte
der Maria spricht, sondern ihr Vater.

 Hierauf hat schon Anton E. Schönbach: Über Hartmann von Aue. Drei Bücher Untersuchungen.
Graz 1894, S. 14, hingewiesen. – Auch Cramer, Schuld-Sühne-Problematik, S. 112, stellt den Bezug zum
Magnificat her. – Das Magnificat (Lk 1,46–55) lautet: Magnificat anima mea Dominum | et exultavit
spiritus meus in Deo salutari meo | quia respexit humilitatem ancillae suae | ecce enim ex hoc beatam me
dicent omnes generationes | quia fecit mihi magna qui potens est et sanctum nomen eius / et misericordia
eius in progenies et progenies timentibus eum | fecit potentiam in brachio suo dispersit superbos
mente cordis sui | deposuit potentes de sede et exaltavit humiles | esurientes implevit bonis et divites
dimisit inanes | suscepit Israhel puerum suum memorari misericordiae | sicut locutus est ad patres
nostros Abraham et semini eius in saecula (Übers. [Thomas Johann Bauer]: „Meine Seele rühmt
den Herrn. Und mein Geist hat gejubelt über Gott, meinen Retter, weil er auf die Niedrigkeit seiner
Magd gesehen hat. Denn siehe: Von nun an werden mich alle Generationen selig nennen, weil mir
der Großes getan hat, der mächtig ist; und heilig ist sein Name. Und seine Barmherzigkeit ⟨währt⟩ in
Generationen und Generationen für die, die ihn fürchten. Er hat Macht ausgeübt mit seinem Arm: Er
hat die Hochmütigen zerstreut durch die Überlegung seines Herzens. Er hat die Mächtigen vom Sitz
abgesetzt und die Niedrigen erhöht. Die Hungernden hat er mit Gütern erfüllt und die Reiche hat er
mit leeren Händen fortgeschickt. Er hat sich Israels, seines Knechtes, angenommen, um an seine
Barmherzigkeit zu denken, wie er gesprochen hat zu unseren Vätern, Abraham und seinem Samen,
in Ewigkeit.“).
 Teile der Forschung haben in Enites Aufstieg einen Verstoß gegen den ordo sehen wollen, der
ihre Leiden im zweiten aventiure-Zyklus plausibilisiert (vgl. Cramer, Schuld-Sühne-Problematik,
S. 110 f.).
 Bspw. bei Ricarda Bauschke: Dominanz und Unterwerfung – Prüfung und Qualifikation. Ten-
denzen der Griseldis-Konzeption im deutschen und französischen Spätmittelalter. In: Die deutsche
Griselda: Transformation einer literarischen Figuration von Boccaccio bis zur Moderne. Hrsg. von
Achim Aurnhammer. Berlin 2010, S. 93–106, dort bes. S. 93 f. Manfred Günter Scholz, Erec, S. 640,
verweist mit Ursula Schulze, amîs unde man, S. 20, auf das zugrundeliegende „Aschenputtelmotiv“.
Es erscheint fraglich, ob derartige motivgeschichtlich gedachte Schlagworte nicht letztlich unbrauch-
bar sind, indem sie eine falsche Sicherheit der Interpretation suggerieren. ‚Die‘ Erzählung von Gri-
selda meint freilich die Vielzahl der Aktualisierungen jener mit Boccaccio (Dekameron X, 10) erstmals
greifbaren Kernfabel. Von besonderem Interesse ist dabei, dass – unter völlig anderen Bedingungen
und zu einem völlig anderen Zeitpunkt – auch die Griselda-Figur eine Bezugsetzung zum Magnificat
hervorgerufen hat (vgl. dazu Scheidel, Codex Palatinus germanicus 119, S. 63, Anm. 14).

218 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



(3) Eine dritte, im direkten Umfeld angesiedelte Allusion auf marianische Sinnbilder
und Beiworte findet sich im Gespräch zwischen Erec und dem Herzog Imain, an
dessen Hof der sogenannte ‚Sperberkampf‘ stattfindet. Geradezu enigmatisch sitzen,
mitten in der Weigerung des Erec, Enite neu einzukleiden, die Verse:

ich lâze ouch hiute schouwen
ritter unde vrouwen,
und wære si nacket sam mîn hant
unde swerzer dan ein brant,
daz mich sper unde swert
volles lobes an ir wert,
ode ich verliuse daz leben.
(Hartmann von Aue: Erec, Vv. 650–656)

Vordergründig wird hier zunächst die Differenz zwischen der eigentlichen Schön-
heit des Leibes, der zum Zeichen ethischer Qualitäten werden kann, und äußerem
Schmuck (Schminke und Kleidung) aufgerufen, wie sie auch aus moraldidaktischer
Literatur bekannt und zuvor explizit benannt worden ist.346 Dennoch muss vor
allem der Vergleich swerzer dan ein brant irritieren, der jedem höfischen Schön-
heitsideal radikal entgegengesetzt erscheint und eben nicht nur das Äußere (die
Kleidung) von der eigentlichen Schönheit trennt, sondern im Irrealis den Körper
Enites selbst modifiziert.347

Es stellt sich also die Frage, wie die Schwärze, die in Erecs Formulierung ja offen-
bar als Einschränkung von Schönheit gedacht ist, mit Enites Schönheit vereinbar sei,
die so groß erscheint, dass sie durch Schwärze nicht wesentlich beeinträchtigt wird.
Erstaunlich ist diese Formulierung vor allen Dingen deshalb, weil Schwärze dem höfi-
schen Schönheitsideal radikal entgegensteht und hier dennoch eine Qualität von
Schönheit denkbar erscheint, die jenseits des klassischen Merkmalbündels liegt, inso-
fern sie die Kampfprämisse für Erec bildet, nach der Enite ja, auch für den Fall, dass
sie schwarz wäre, immer noch so schön wäre, dass Erec den Sperber beanspruchen
könnte. Es ist hier also eine Schönheit denkbar, die so groß ist, dass sie auch bei Verän-
derung eines Parameters – der (Haut-)Farbe – noch als schön – und: schöner – gelten
kann. Hier wird die Möglichkeit der Übersteigung der sonst absolut gedachten, auf der
Mischung von roter Farbe auf weißer Haut beruhenden höfische Schönheit eingeführt.

 Vgl. dazu Scholz, Erec, S. 650–652, sowie zum Schminken und Aufputzen Bumke, Höfische
Kultur, S. 205–210 und S. 377. Beides wird im Folgenden noch zu diskutieren sein. – Hartmann von
Aue: Erec, Vv. 643–649: er hæte harte missesehen, / swer ein wîp erkande / niuwan bî dem gewande. /
man sol einem wîbe / kiesen bî dem lîbe, / ob si zu lobe stât / unde niht bî der wât.
 Dass die Schwärze als Einschränkung der Schönheit zu verstehen ist, erschließt sich unmittel-
bar, wird aber auch durch die Diskurse der Zeit ersichtlich, die sich bei Schausten, Suche nach
Identität, S. 91–99, übersichtlich dargestellt finden.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 219



Die im Rahmen des diskursiven Settings irritierende Vorstellung, dass Enite
schwarz und dabei schön sein kann, ist wiederum aus einer Allusion auf Maria er-
klärbar, für die die Verbindung von Schwärze und Schönheit traditionell ist.348 Es
scheint hier auf die dem Hohelied entnommene Formel nigra sum sed formosa
(Ct 1,4) referiert zu werden.349 Ingrid Hahn führt diesen Hoheliedvers bereits in
Bezug auf die erste Beschreibung der Enite (Vv. 323–341) an, wenn sie – für Enite
und Parzival – das von ihr geprägte ‚Nigra-Formosa-Modell‘ als Topos der Schilde-
rung ins Feld führt, welcher für sie auf der – oben bereits diskutierten – Inkongru-
enz zwischen dem unangemessenen (ärmlichen/torenhaften) Äußeren und der
‚inneren‘ adeligen Identität der Figuren beruht.350 Scholz greift dies in seinem Erec-
Kommentar auf: „Die Protagonistin wird nach dem Modell nigra sum sed formosa
(Ct 1,4, „Ich bin braun, aber gar lieblich“) in die Dichtung eingeführt“,351 wobei er
eine Übersetzung („Ich bin braun“) wählt, die als streitbar gelten darf. Während
eine Erklärung dafür, was das ‚Nigra-Formosa-Modell‘ nun genau sei (ein Erzähl-
muster? ein Motiv? ein Beschreibungstopos?), in beiden Fällen ausbleibt, wird der
Hoheliedvers für die Interpretation des Ausspruchs Erecs von der Schwärze nicht
wieder angeführt, obwohl ein Bezug unmittelbar einleuchtend erscheint.

Wie Ct 2,2 (lilium inter spinas) ist auch Ct 1,4 (nigra sum sed formosa) einer jener
Hoheliedverse, die auf eine lange Auslegungstradition in Bezug auf die Gottesmut-
ter zurückblicken. Wie Gilbert Dahan dargestellt hat, ist die adversative Konjunk-
tion sed dabei weder vom hebräischen Text, noch vom Wortlaut der Septuaginta
vorgegeben und auch in der Vetus latina noch nicht enthalten (nigra sum et for-
mosa), sondern ein Produkt der hieronymianischen Übertragung.352 Im Rahmen der
marianischen Exegese des Verses, welche neben eine ekklesiologische, eine christo-
logische und eine tropologische tritt, dominiert jedoch in der Allegorese eine Über-
tragung der Werte ‚schwarz‘ und ‚schön‘ auf durch sie bezeichnete Werte, die sich
von der Körperlichkeit lösen. Eine vergleichbare allegorische Sinndimension ist im

 Die Formulierung swarz alsam ein brant ist in sich nicht spezifisch marianisch und im Mhd.
mehrfach nachweisbar; vgl. Jesko Friedrich: Phraseologisches Wörterbuch des Mittelhochdeut-
schen. Tübingen 2006, S. 391.
 Soweit ich sehe ist Masse, Lob und Beschreibung, S. 156, die erste und einzige, die den hier in
Rede stehenden Erec-Vers mit Ct 1,4 in Verbindung bringt.
 Hahn, Personenerkenntnis, S. 407 f. – Vgl. Kap. III.1.2, S. 130.
 Scholz, Erec, S. 635.
 Vgl. bspw. Gilbert Dahan: Nigra sum sed formosa. Aux origines d’un stéréotype? L’exégèse
de Cantique 1,5 (4) aux XIIe et XIIIe siècles. In: Au cloître et dans le monde. Femmes, hommes et
sociétés (IXe-XVe siècle). Hrsg. von Patric Henriet, Anne-Marie Legras. Paris 2000 (Cultures et
civilisations médiévales XXIII), S. 15–32, hier bes. S. 15 f. Obgleich Dahan konstatiert, dass in den
vorhieronymianischen Texten keine adversative, sondern eine nebenordnende Konjunktion exis-
tiert habe, stellt er doch bereits für die jüdische Schriftauslegung „une opposition entre noire et
belle“ fest.

220 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Kontext des Erec indessen nicht feststellbar – nicht zuletzt deshalb, weil der Ver-
gleich hier in den Konjunktiv gesetzt ist.

(4) Eine weitere Stelle, die im Lichte des durch diese recht konkreten Allusionen er-
zeugten Kontextes von Marienreferenzen gleichfalls als eine solche erscheinen kann,
findet sich zentral in der Episode des verligens. Dass eine solche Marienreferenz in
diese für das Sinngefüge der Narration so zentrale Stelle inseriert ist, zeigt deutlich,
welchen Stellenwert diese für das Verständnis des Textes beanspruchen dürfen. Erec
hat sein Verhalten bereits zum Negativen verändert, Enite hat den Hof über sich kla-
gen hören und sich im Anschluss selbst bezichtigt. Sie traut sich nicht, Erec das Ge-
hörte mitzuteilen (Vv. 3009–3012). Die offenbar mit einigem zeitlichen Abstand353

nachfolgende Kemenatenszene wird wie folgt eingeleitet:

nû kam ez alsô nâch ir site,
daz er umbe einen mitten tac
an ir arme gelac.
nû gezam des wol der sunnen schîn,
daz er ir dienest muoste sîn:
wan er den gelieben zwein
durch ein vensterglas schein
und hete die kemenâten
liehtes wol berâten,
daz si sich mohten undersehen.
(Hartmann von Aue: Erec, Vv. 3013–3022)

Die Forschung hat dieser – gegenüber Chrétiens Text neuen – Einleitung der Szene
stets etwas ratlos gegenübergestanden. Eva Willms hat das in die Kemenate bre-
chende Sonnenlicht kurzerhand für funktionslos erklärt.354 Andere haben ihm

 Die Vv. 3013 f.: nû kam ez alsô nâch ir site, / daz er umbe einen mitten tac ... lassen sich – auf-
grund des indefiniten Artikels einen – nur in Abgrenzung zu einem implizierten, iterativen Zeitver-
lauf verstehen.
 Eva Willms: Ez was durch versuochen getân: Überlegungen zu Erecs und Enîtes Ausfahrt bei
Hartmann von Aue. In: Orbis Litterarum 52 (1997), S. 61–78, dort S. 66. – Im Gereint, einer kymri-
schen Fassung des Erec-Stoffes, ist das ‚funktionslose‘ Motiv des durch das Glas scheinenden Lich-
tes ebenfalls enthalten: Hier heißt es, dass Enid und Gereint in einer verglasten Kammer lägen und
das Licht auf ihr Lager scheine. Das Glas ist also Ermöglichungsgrund dafür, dass das Lager der
Liebenden erleuchtet werden kann – in einer fensterlosen Kammer hätte die Sonne Enid nicht ge-
weckt. Demgegenüber ist im Erec Hartmanns expressis verbis betont, dass das Licht durch das Glas
hindurch scheint. Indem hier der Weg des Lichtes durch das Material selbst betont wird, ist eine
signifikante Verschiebung gegeben, die das Motiv im deutschen Text ‚marianisch‘ lesbar werden
lässt. (Eine Übertragung des Gereint findet sich in: Helmut Birkhan: Keltische Erzählungen vom
Kaiser Arthur. Teil 1. 2. Aufl. Wien 2004, S. 177–244, die in Rede stehende Szene dort S. 211 f. Vgl. zu-
dem den Kommentar ebd., S. 268, Anm. 124.)

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 221



durchaus eine Funktion zusprechen wollen; die Debatte (bis ins Jahr 2004) findet
sich im Textkommentar bei Manfred Günter Scholz wie folgt dargestellt:

Zum einen symbolisieren die Sonnenstrahlen ‚das Licht der Lebenswirklichkeit‘ (W. Ohly,
S. 67),355 was vermutlich O. Ehrismann, Enite, S. 330,356 mit ‚Rückkehr zum alltäglichen Leben‘
meint. Zum zweiten erhellen sie ein letztes Mal den idyllischen Zustand des verligens; die in ihm
enthaltene Versuchung, den ‚Reiz dieser Verlockung‘ muß Hartmann, wie Welz, Glück, S. 14,357

meint, ‚wenigstens andeuten‘, um Erecs spätere Entscheidung, dieses Leben aufzugeben, ver-
ständlich werden zu lassen. Am bedeutsamen dürfte die dritte Funktion sein: das Licht der
Sonne, das durch das Fenster bricht, führt zum wirklichen Sehen, zur Erkenntnis.358

In einem jüngeren Beitrag, in dem das bisher in den Interpretationen des Erec ver-
nachlässigte Wechselspiel von Tag und Nacht, Licht und Schatten herausgearbeitet
wird, nimmt Christoph Schanze besonders auf die letztgenannte Position Bezug,
wenn für ihn „das helle und warme Mittagslicht, das eben noch das Liebesglück
des Paares beschienen hat, zum blendend-kalten Licht der Erkenntnis“ wird.359 So
überzeugend auch im Ganzen Schanzes Ausführungen zur Tageszeitenstruktur der
Handlung sind, so deutlich wird hier doch, dass die aus der Forschung abgeleiteten
Interpretation der in Rede stehenden Passage problematisch ist, weil sie – gerade
in sprachlich suggestiver Paraphrase – zwischen expressionistischer Genremalerei
und aufklärerischer Lichtmetaphorik avant la lettre changiert. Zwar geht Schanze
auf geistliche Bedeutungen des „Mittags“360 ein, die Möglichkeit einer mariani-
schen Deutbarkeit der spezifischen Inszenierung des Lichtscheins jedoch übersieht
er ebenso wie Eva Tobler,361 die doch um den Nachweis marianischer Elemente im
Erec so bemüht ist: Wiederum erscheint nämlich hier eine marianische Allusion in
Form eines Marienbildes, das Anselm Salzer auf folgende Formel bringt: „Wie die

 Walter Ohly: Die heilsgeschichtliche Struktur in den Epen Hartmanns von Aue. Berlin 1958
(Univ. Diss FU Berlin).
 Ehrismann, Enite.
 Dieter Welz: Glück und Gesellschaft in den Artusromanen Hartmanns von Aue und im ‚Tristan‘
Gottfrieds von Straßburg. In: Acta Germanica 16 (1983), S. 7–23.
 Scholz, Erec, S. 744 f. – Zur Verbindung von Licht und Erkenntnis bezieht sich Scholz im Wei-
teren etwas umständlich auf einen Beitrag, der eine Verbindung zu Gottfrieds von Straßburg Tristan
sieht, hier besonders zum Licht in der Minnegrotten-Szene und der Baumgarten-Episode: Alois
Wolf: Die ‚adaptation courtoise‘. Kritische Anmerkungen zu einem neuen Dogma. In: GRM N.F. 27
(1977), S. 257–283.
 Christoph Schanze: Schatten und Nebel. Die dunkle Seite des Artusromans. In: Aktuelle Ten-
denzen der Artusforschung. Hrsg. von Brigitte Burrichter, Matthias Däumer, Cora Dietl u. a. Berlin/
Boston 2013 (Schriften der Internationalen Artusgesellschaft. Sektion Deutschland/Österreich 9),
S. 187–207, dort bes. das Teilkapitel zum „Mittagslicht in Karnant“, S. 191–194, hier: S. 192 f.
 Schanze, Schatten und Nebel, S. 192, Anm. 22.
 Tobler, Ancilla Domini, die in vielen Stellen des Erec eine verborgene marianische Bedeutung
vermutet, thematisiert die in Rede stehende Stelle nicht.

222 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Sonne durch das Glas dringt, ohne es zu verletzen, so ward Maria Mutter und blieb
dennoch Jungfrau.“362

Im sogenannten Arnsteiner Marienlied oder Arnsteiner Mariengebet (Mitte
12. Jhd.)363 erscheint gleichfalls das im Erec so seltsam funktionslose ‚vensterglas‘:

Du bis daz alinge glas, da der | durg quam
daz liet, daz vinesternisse der werlde benam.
van dir schein das godes liet in alle die lant,
do van dir geboren warth unse heilant.
daz beluhte dich und alle cristenheit,
du in den ungelouven verre was verleit.
iz vant dich, iz liz dich bit alle luter,
also du sunne deit daz glasevinster.
(Arnsteiner Marienlied, Vv. 22–29)364

Prominent ist es bei einem profilierten Sänger wie Walther von der Vogelweide ein-
geführt, in dessen Leich es heißt:

Als diu sunne schînet durch ganz gewürhtes glas,
alsô gebar diu reine Crist, diu magt und muoter was.
(Walther von der Vogelweide: Leich, II b1, V. 5 f.; Kursivierung von mir, F. D. S.)

Die ‚Sonne, die durch Glas scheint‘ darf also in der Mariendichtung um 1200 als eine
derart festgefügte, eng auf Marias Jungfräulichkeit bezogene Formulierung gelten,365

dass sie – zumal im Rahmen der bereits dargestellten Allusionen (lilium inter spinas,
nigra sum sed formosa, Magnificat), die als rezeptionslenkende Marker dienen kön-
nen – die symbolische Ordnung des Bildes evozieren kann, auch wenn es nicht zur
Gänze ausgeführt wird.366 Wiederum ist hier nur der bildspendende Bereich des Ver-

 Salzer, Sinnbilder und Beiworte, S. 71–74, bietet eine ausführliche, teils aber fehlerhafte Stel-
lensammlung, die dieses Marienbild als eines der verbreitetsten nicht-biblischen Marienbilder
belegt.
 Vgl. Konrad Kunze: Art. Arnsteiner Mariengebet. In: 2VL 1 (1978), Sp. 498–500.
 Das sogenannte Arnsteiner Marienlied wird hier zitiert nach: Kleinere deutsche Gedichte des
11. und 12. Jahrhunderts. Bd. II. Nach der Auswahl von Albert Waag, neu hrsg. von Werner Schrö-
der. Tübingen 1972 (ATB 72), S. 171–183; Kursivierung von mir; F. D. S. – Früh (ebenfalls wohl
2. Hälfte des 12. Jhs.) findet sich das Bild bspw. auch in der sog. Christlichen Lehre des Wilden Man-
nes, wo es heißt: ane vleckin si magit von ime ginas, | alsi di sunne schinit durch daz glas, | ia was sie
mudir undi magit (Vv. 95–97; zitiert nach: Die Gedichte des Wilden Mannes. Hrsg. v. Bernard Stand-
ring. Tübingen 1963 [ATB 59], S. 44–51.
 Es findet sich beispielsweise auch im Wortlaut des Berichtes der Hebammen nach der Nieder-
kunft Mariens in der Vita Beate Marie Virginis et Salvatoris rhythmica, Vv. 1816–1819 (Südost-
deutschland, vor 1250), und in dem hierauf basierenden Marienleben Wernhers des Schweizers,
Vv. 2733–2742 (1. Hälfte 14. Jh.).
 Dass im Rahmen des Erec das Glas als Bildbereich einer comparatio für das weibliche Herz zur
Verfügung steht, zeigt an späterer Stelle seine Übertragung auf die Bekümmernis der Freundin des

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 223



gleichs vorhanden und es gibt keinen expliziten explikativen Teil. Wiederum wird
das Marienbild zwar in direkte Nähe zu Enite gerückt, jedoch nicht auf sie übertra-
gen. Ganz im Gegenteil exponiert die Szene, in der das – in seiner marianischen Be-
deutung ganz auf Jungfräulichkeit und Keuschheit verengte – Bild vom durch das
Glas fallenden Licht zum Teil der erzählten Realität wird, ganz besonders die ‚Un-
keuschheit‘, insofern hier in die das Bild eben nicht die Unberührtheit Mariens als
Gegenstand des Vergleichs, sondern die Minnebindung des Paares als Kontrast inse-
riert wird. Die gelieben zwei, also die beiden, die durch eine Liebe verbunden sind, an
welche Erec sogar während der Messe denkt (vgl. Vv. 2437–2946), werden in der Satz-
struktur der vier Verse durch das marianische Element geradezu gerahmt:

nû gezam des wol der sunnen schîn,
daz er ir dienest muoste sîn:
wan er den gelieben zwein
durch ein vensterglas schein[.]
(Hartmann von Aue: Erec, Vv. 3016–3019)

Der sunnen schîn, der durch ein vensterglas schein, verbindet als konnektiver Bildbe-
reich die Keuschheit der Jungfrau Maria auf der einen Seite mit dem müßigen Lie-
besspiel, dessen Erec mit Enite frönt. Insofern erhält der Sonnenschein des Mittags
tatsächlich eine mehrfache Funktionalisierung, indem er einerseits die Tageszeit
markiert, die dem dargestellten Handeln (Muße: Vv. 2966 f., Bei-/Schlaf) unange-
messen ist, und zum anderen – als marianische Allusion – die Dimension der Ver-
fehlung akzentuiert, die mangelnder Keuschheit begründet ist.

Es zeigt sich, dass die beiden Hauptargumente, welche die Forschung für die po-
sitive Stilisierung der Figur Enite veranschlagt hat – nämlich: der Ursprung von Eni-
tes Schönheit in Gott als Urheber und die Marien-Allusionen –, nicht so zweifelsfrei
als laudative oder positivierende Allusionen zu veranschlagen sein müssen, wie man
sie gemeinhin verstanden hat. Dabei muss zugleich konstatiert werden, dass die rein
positivierende Lesart dieser Elemente der Hauptgrund gewesen ist, um die deskripti-
ven Elemente – wie es bspw. Marie-Sophie Masse tut – als „Offenbarung äußerer und
innerer Schönheit“,367 die körperliche Schönheit der Enite als „Spiegel ihrer schönen
Seele“368 zu verstehen, denn: über das Innere der Enite, über ihre Tugend, ihre Seele
oder etwas Ähnliches vergibt der Text zunächst keine Informationen.

von Riesen gequälten Ritters. Diese füllt allerdings den Bildbereich zugleich mit einem Auslegungs-
bereich, welcher keine erkennbar aktive geistliche Konnotation mehr trägt: hie verkêrte sich dem
wîbe | ir herzen trüebe | als ein glas, der’z wol schüebe, | daz von swarzer varwe | bestrichen wære
begarwe: | sô diu varwe abe kæme, | sô würde’z genæme | und lieht, daz ê vinster was. | sus wart ir
herze ein lûter glas, | der erren sorgen beschaben | unde wol ze liehte erhaben | mit unvalscher wünne,
| sam si nie leit gewünne (Hartmann von Aue: Erec, Vv. 5615–5627).
 Masse, Lob und Beschreibung, S. 154.
 Ebd., S. 156.

224 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Der französische Erec-Roman setzt in den Worten von Enides Vater Licorant
ihre Schönheit immerhin in ein Verhältnis zu ihrer Weisheit, welches auch hier je-
doch kein zeichenhaftes ist, da es beide Elemente nicht in eine positive Korrelation
bringt, sondern sie – ganz im Gegenteil – gegeneinander ausspielt:

Molt est bele, mes mials asez
vaut ses savoirs que sa biautez:
onques Dex ne fist rien tant saige
ne qui tant soit de franc coraige.
(Chrétien de Troyes: Erec et Enide, Vv. 537–540)369

Eine Betonung von Enites Weisheit gibt es im deutschen Text ebenso wenig, wie der
Text Informationen über ihre Seele vergibt, die Marie–Sophie Masse gegen jeden Text-
befund ins Spiel bringt.370 Tatsächlich wird die Figur Enite zunächst einzig über ihren
Körper dargestellt. Ein wie auch immer geartetes ‚Inneres‘ fehlt völlig. Es heißt zu-
nächst lediglich: der megede lîp was lobelich (V. 323). Unter der zerrissenen Kleidung
scheint ihre Haut (diu lîch, V. 328) hervor; niemals, so sage man, habe ein schöneres
Kind einen so perfekten Körper (einen lîp sô gar dem wunsche gelîch, V. 332), einem
Körper ohne Mangel (sô gebræste niht ir lîbe, V. 334) gehabt, der – in dem marianisch
konnotierten Bild – unter der Kleidung hervorleuchte, wie die Lilie unter den Dornen
(ir lîp schein durch ir salwe wât | alsam diu lilje, dâ si stât | under swarzen dornen wîz,
V. 336–339). „In der knapp 20 Verse umfassenden Passage [...] benutzt Hartmann vier-
mal das Wort lîp, einmal lîch, und er hebt zweimal den Effekt des Durscheinens der
körperlichen Schönheit hervor“,371 was Ursula Schulze als „gleichsam objektive Schil-
derung“ auffasst, die „erotische Assoziationen“ hervorzurufen in der Lage sei.

III.3.2.2.3 Enites Körper und seine Wahrheitsfähigkeit
Auch im Dialog zwischen Erec und Imain geht es nicht um Enites ‚Inneres‘, sondern
einzig um die Bewertung ihres Äußeren. Diese wird in den Diskurs des kosmetisch
unveränderten, ‚wahrheitsfähigen‘ Körpers eingespeist, ohne dass deswegen eine

 Übers. (Gier): „Sie ist sehr wohlgestalt, aber ihr Wissen ist noch mehr wert als ihre Schönheit;
niemals schuf Gott etwas so Kluges von so edler Gesinnung.“
 Dass die Forschung eine Erwartungshaltung an die descriptio weiblicher Schönheit hat, ist
nicht zuletzt aus Vorannahmen zur Funktionsweise der sogenannten descriptio pulchritudinis im
Anschluss an Edmond Faral und seine Auffassung der mittellateinischen Poetiken geknüpft. Faral
hatte behauptet, dass eine Beschreibung im Regelfall zweiteilig sei, das Innere und das Äußere um-
fasse und beides in einem gemeinsamen Lob aufeinander beziehe. Auch in dieser Vorannahme
mag ein forschungsgeschichtlicher Vorläufer der sogenannten ‚Kalokagathie‘ begründet liegen. Die
sogenannte descriptio pulchritudinis und ihre Forschungsgeschichte werden im nachfolgenden Ka-
pitel der vorliegenden Arbeit Gegenstand sein; vgl. Kap. IV.1.
 Schulze, amîs unde man, S. 17 f.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 225



Zeichenhaftigkeit des schönen Körpers impliziert wäre.372 Erec lehnt die Verwechs-
lung von Kleidung und Körper ausdrücklich ab:

er sprach: ‚[...]
er hæte harte missesehen,
swer ein wîp erkande
niuwan bî dem gewande.
man sol einem wîbe
kiesen bî dem lîbe,
ob si zu lobe stât,
unde niht bî der wât. [...]‘
(Hartmann von Aue: Erec, Vv. 642–649)

Es muss aus dieser Stelle indessen nicht abgeleitet werden, dass die Frau anhand ihres
Körpers als lobenswert für einen anderen Wert als eben diesen Körper selbst befunden
würde. Der Text bietet keinen Anlass, das Lob auf ein ‚hinter‘ der Schönheit liegendes
Anderes, eine ‚innere‘ Qualität der Tugend oder des Adels zu beziehen. Die Wahrheit
des ungeschminkten und ungeschmückten, vom cultus feminarum unberührten Kör-
pers verweist hier zunächst auf nichts anderes als auf den Körper selbst.

Allerdings ist die Diskussion zwischen Erec und Imain über Enites Schönheit
und die Möglichkeiten, diese durch Kleidung zu verstärken, bereits in die Auseinan-
dersetzung mit den Prämissen des Schönheitswettbewerbes von Tulmein eingebun-
den. Dabei wird – einzig auf Enites Leib selbst bezogen – die unwahrscheinliche
Kampfprämisse formuliert, dass die Wahrheit, Enite sei die Schönste unter allen
Frauen, auch in dem hypothetischen Fall noch im Kampf bewährt werden könne,
dass sie eben swerzer dan ein brant [wære].373 Dabei ist der Verlauf des Zweikamp-

 Vgl. dazu Scholz, Erec, S. 650–652, sowie zum Schminken und Aufputzen Joachim Bumke, Hö-
fische Kultur, S. 205–210 und S. 377.
 Kurt Ruh, Höfische Epik, S. 21, hat ein problematisches Verständnis des Sperberkampfes als
mythische costume entwickelt: „Auch auf Tulmein ist eine costume im Gang: der alljährlich ze vreu-
den sîner (des Herzogs) lantdiet ausgesetzte Sperberpreis. Den Sperber darf sich die schönste Dame
von der Stange holen, ihrem Ritter aber liegt es ob, ihren Anspruch auf den Schönheitspreis wenn
nötig mit Lanze und Schwert durchzusetzen.“ Erscheint diese Darstellung am Text noch gut be-
gründbar, so ist es Ruhs spätere Auffassung in seinem Hartmann-Kapitel nicht mehr. Dort liest
man eine Interpretation der Erzählung, die – auch indirekt oder ohne explizite Bezugnahme – viele
spätere Forschungsbeiträge grundiert hat: „Die Vorstellung, daß ein Waffengang über die Schön-
heit von Frauen entscheidet, die gegenwärtig sind und von aller Welt verglichen werden können,
hat etwas Befremdliches, wenn auch mehr für uns als für den mittelalterlichen Hörer.“ (Ebd.,
S. 116) Zum langen Einfluss dieser Auffassung vgl. bspw. Dorothea Klein: Geschlecht und Gewalt.
Zur Konstitution von Männlichkeit im Erec Hartmanns von Aue. In: Literarische Leben. Rollenent-
würfe in der Literatur des Hoch- und Spätmittelalters. Festschrift für Volker Mertens zum 65. Ge-
burtstag. Matthias Meyer, Hans-Jochen Schiewer. Tübingen 2002, S. 433–463, hier S. 444, die
letztlich Ruh folgt. Für die Behauptung aber, dass „ein Waffengang über die Schönheit der Frauen“
entscheide, bieten die Texte – weder Chrétiens noch Hartmanns – keinen Anhaltspunkt. Im Gegen-

226 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



fes sichtbarer Index einer präexistenten Hierarchie, welche durch diesen lediglich
in reale Machtstrukturen (zwischen Iders und seinem Opponenten Erec374) über-
setzt wird. Dies reflektiert der oben zitierte Ausspruch Erecs, daz mich sper unde
swert | volles lobes an ir wert (Hartmann: Erec, Vv. 654 f.). Bei Chrétien findet sich
die vergleichbare Vorstellung in der indirekten Rede Erecs:

Lors dist Erec, que l’esprevier
vialt par sa fille desresnier,
car por voir n’i avra pucele
que la centiesme part soit bele;
et se il avoec lui l’an mainne,
reison avra droite et certainne
de desresnier et de mostrer
qu’ele an doit l’esprevier porter.
(Chrétien: Erec et Enide Vv. 639–646)375

Hier bildet die Doppelformel von Behaupten (desresnier) und Beweisen (mostrer)
die Struktur des Gerichtskampfes ab, in dem die Gültigkeit der Behauptung den
Ausgang des Kampfes bestimmt. Bei Chrétien gibt es zudem kein Indiz dafür, dass
Yder bis zum Auftauchen Enides falsch gehandelt hat. Es heißt lediglich, dass er
den Sperber, der der schönsten Dame gehören soll, bereits zweimal beansprucht
habe (vgl. Chrétien, Erec et Enide, Vv. 547–600) und zwar ohne Kampf und Wider-
spruch: ja mes n’iert anz que il ne l’et | quite, sanz bataille et sanz plet (Chrétien,
Erec et Enide, Vv. 599 f.).376

Erst bei Hartmann tritt in der Erläuterung des Sperberpreises durch den Erzähler,
die Erecs Ankunft auf Tulmein entgegen Chrétien vorangestellt wird, die Vorstellung

teil: Die Schönheit der Frauen entscheidet über den Ausgang des Kampfes, indem sie zur formalen
Prämisse in einem Kampf wird, der – im Sinne es Gottesgerichts – eine getroffene Behauptung ‚be-
währen‘ muss. Bereits Gerd Althoff: Spielen die Dichter mit den Spielregeln der Gesellschaft? In:
Mittelalterliche Literatur und Kunst im Spannungsfeld von Hof und Kloster. Ergebnisse der Berliner
Tagung, 9.–11. Oktober 1997. Hrsg. von Nigel F. Palmer, Hans-Jochen Schiewer. Tübingen 1999,
S. 53–71, dort S. 69 f., hat bspw. aus anderer Perspektive auf die Möglichkeit einer Nähe dieser
Szene zum Gerichtskampf hingewiesen, nämlich in Hinblick auf den Verlauf des Kampfes, der bis
zur Erschöpfung weitergeführt wird.
 Bei Chrétien verläuft das Verhältnis von Handlung und Provokation noch umgekehrt: Hier rei-
tet Iders durch die bereits versammelte Menge zum Sperber, um ihn von der Stange zu nehmen,
woraufhin er von Erec abgehalten wird. Bei Hartmann ist es Erec, der durch lauten Ausspruch den
Sperber für Enite reklamiert und daraufhin von Iders konfrontiert wird, der Enite als dürftiginne
(V. 694) bezeichnet.
 Übers.: „Da sagte Erec, daß er den Sperber mit der Tochter des Edelmanns erstreiten wolle;
denn man werde dort wahrlich keine Jungfrau finden, die auch nur den hundertsten Teil so schön
sei; und wenn er sie mit sich dorthin nähme, würde er wahrlich und sicher das Recht haben, zu
behaupten und zu beweisen, daß sie den Sperber davontragen müsse.“
 Übers. (Gier): „Und bisher hat er ihn immer widerspruchslos ohne Kampf und Streit bekommen.“

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 227



hinzu, dass dies unrecht gewesen sei, weil Iders‘ Freundin nicht tatsächlich die
Schönste war: nû sagete man daz mære, | daz dâ manec wîp schœner wære | dan des
ritters vriundîn (Hartmann: Erec, Vv. 210–212). Aber auch hier gibt es kein Indiz dafür,
das vor dem Zusammentreffen zwischen Erec und Iders tatsächlich bereits um den
Sperber gekämpft (d. h. die Schönheit der Damen ‚bewährt‘) worden ist, sondern es
wird im Gegenteil sogar betont, dass kein Kampf stattgefunden hat. Iders erscheint
so furchteinflößend, dass niemand sein Recht geltend gemacht hat: in getorste dâ nie-
man bestân: | strîtes wart er gar erlân (Hartmann: Erec, V. 216 f.).377 Erec ist der erste,
der – qua Kampf – den Gegenbeweis zu Iders‘ Beanspruchung des Sperbers für seine
Freundin antritt. Enites Ansprüche auf den Sperber formuliert er in Form eines ver-
bindlichen Satzes, der durch Kampf bewiesen werden kann:

„vrouwe, lœset diu bant
und nemet den sparwære ûf die hant.
wan daz ist wâr âne strît,
hie’n ist niemen schœner, dan ir sît.“
(Hartmann von Aue: Erec, V. 686–689)

Der Kampf (im Sinne eines Waffengangs) gehört also – entgegen der oft stilschwei-
gend in der Forschung mitgeführten Annahme – nicht konstitutiv zur costume des
‚Sperberkampfes‘, es kann mithin gar nicht eigentlich von einem Sperberkampf, son-
dern nur von einem Sperberpreis gesprochen werden. Der Schönheitswettbewerb
selbst besteht eigentlich nur darin, dass die schönste Dame den Sperber erhält. Der
Kampf, in den dieser Wettbewerb mündet, ist vielmehr Mittel der Entscheidung bei
Uneinigkeit, wobei er den äußeren Parametern des Gerichtskampfes gehorcht.378 Es
ist jedoch nicht die Kampfeskraft der Ritter, die die Schönheit der Damen festlegt –
denn nach dieser Logik hätte Iders ja zwei Jahre lang entgegen der Aussage des Er-
zählers Recht gehabt.379

 Es ist darüber hinaus zu beachten, dass strît nicht einmal „Kampf“ bedeuten muss, sondern
auch mit „Widerspruch“ übersetzbar wäre, wobei das mittelhochdeutsche Wort sicherlich als Kon-
notation die Bedeutung der Auseinandersetzung (ohne und mit Kampf) mit sich führt.
 Unvermeidbar ist er, weil die Behauptung, die schönere Freundin zu haben, einer Beeinträch-
tigung von deren Ehre und der Ehre des Ritters gleichkommt. Das Eingreifen Erecs bei Chrétien
stellt ebenso einen Affront dar wie bei Hartmann Iders Spot auf Enite, nachdem Erec ihre Ansprü-
che proklamiert hat. – Einen jüngeren Beitrag zum ‚Sperberkampf‘, besonders aber zur Hirschjagd
bietet Jan Mohr: Agon, Elite und Egalität. Zu einem Strukturproblem höfischer Selbstkonzepte im
Medium des Artusromans. In: DVjs 91,4 (2017), S. 351–377.
 In dieser Lesart verflüchtigt sich allerdings auch die Lesart von Smits, Schönheit der Frau,
S. 5: „Der Hartmannsche Text erlaubt es uns einfach nicht zu sagen, daß Erec zu dieser Zeit die
Schönheit Enitens ‚entdeckt‘ habe.“ Dieses späte Erkennen von Enites Schönheit durch Erec wird
bei ihr zum Eckpunkt der Argumentation.

228 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Der Kampf auf Tulmein demonstriert einen von zwei Modi des männlichen Um-
gangs mit weiblicher Schönheit, die im Erec kontrastiv entwickelt werden. Es wird
hier – und in der abschließenden Joie de la Curt-Episode erneut – die Möglichkeit einer
positiven, ethisierenden Wirkung weiblicher Schönheit auf den kämpfenden Ritter ent-
wickelt.380 Es erscheint nur handlungslogisch, dass die Schönheit, deren Anspruch auf
den Sperber als Preis bewährt werden soll, auch die kräftigende Wirkung bereitstellt,
die den Kampf entscheidet.381 Die Schönheit bewahrheitet sich so selbst.

III.3.2.2.4 Enites Schönheit und Ethisierung
Gleichwohl zu Beginn und am Ende der Handlung diese ethisierende Kraft der
weiblichen Schönheit steht, welche den Mann zu ritterlichen Taten anspornt, zen-
triert sich die Kernhandlung des Erec um die Krise des verligens, welche durch
ebendieselbe Schönheit ausgelöst wird.382 Zwar hat die Forschung den Erec vielfach

 Damit wäre aber auch die bei Smits, Schönheit der Frau, entwickelte Vorstellung ausgehebelt,
dass Erec – auf seine Kampfeskraft vertrauend – der Schönheit Enites eben nicht bedürfe und den
(hypothetischen) Fall formuliere, trotz ihrer Hässlichkeit kämpfen zu wollen. Smits versteht die For-
mulierung als Ausdruck von Erecs Kampfeskraft, indem der Satz im Irrealis als Bedingung des
Kampfes aufgefasst werde: „Dieses swerzer dan ein brant heißt ‚häßlich wie die Nacht‘. Erec ist in
seinem unkritischen Selbstvertrauen sogar bereit das Unmögliche zu tun, nämlich den Schönheits-
preis für eine hypothetische, grundhäßliche Frau zu erobern“ (ebd., S. 7). Smits geht es im Weiteren
vor allem darum zu zeigen, dass Erec sich verschätzt hat: „Daß er den Kampf tatsächlich gewinnt,
verdankt er sicher zum Teil der eigenen Unerschrockenheit, zu einem großen Teil aber – ohne daß
er dies wirklich versteht – der Ausstrahlung Enitens.“ (Ebd., S. 7 f.) Dieses Auseinanderklaffen zwi-
schen der tiurenden kraft, die die schöne Dame auf den Ritter ausübt, und dem präsupponierten
Einblick in die vermeintliche Psyche des Protagonisten und in sein Verstehen werden zum Kern-
punkt einer Argumentation, die psychologisierend einen Erkenntnisprozess des Helden über das
Wesen der weiblichen Schönheit behauptet. (Es wäre zu zeigen, dass von diesem Erkenntnisprozess
im Text nicht viel zu finden ist.) Erecs Formulierung kann demgegenüber vielmehr als Teil jener
den Kampf begründenden Prämisse verstanden werden: Selbst wenn Enite swerzer dan ein brant,
das heißt in ihrer Schönheit eingeschränkt wäre, so wäre sie immer noch schön genug, um für sie
mit Schwert und Speer den Beweis anzutreten, dass sie die Schönste ist.
 Während des ermüdenden Kampfes ist es – neben dem Gedanken an seine erlittene Schande –
auch die Schönheit der Enite, welche in Erec die entscheidende neue Kampfeskraft hervorruft. Der
Kampf verläuft lange Zeit ausgeglichen, unz daz Êrec der junge man | begunde denken dar an, | waz im
ûf der heide | ze schanden und ze leide / von sînem [= Iders, F. D. S.] getwerge geschach. | und als er dar
zuo ane sach | die schœnen vrouwen Ênîten, | daz half im vaste strîten (Hartmann von Aue: Erec, Vv.
930–937). – Zur unterschiedlichen Bewertung der Stelle in der Forschung vgl. überblicksartig wiede-
rum Scholz, Erec, S. 660 f. – In der Joie de la Curt-Episode (Hartmann von Aue: Erec, Vv. 9230 f.)
heißt es: der gedanc an sîn schœne wîp, | der kreftigete im den lîp.
 Was jedoch die genaue Ursache der Krise in Hartmanns Erec sei, ist in der Forschung seit jeher
umstritten. Relative Einigkeit herrscht in der Nutzung des von Hugo Kuhn (Kuhn, Erec), geprägten
Strukturmodells des „doppelten Kursus“ und in dem nicht zuletzt bei Walter Haug: Literaturtheorie
im deutschen Mittelalter. Von den Anfängen bis zum Ende des 13. Jahrhunderts. Nachdruck der
2. Aufl. 1992. Darmstadt 2009, S. 91–107, richtungsweisend genutzten Begriffs der Krise für Erecs

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 229



als die Erzählung von einem (Ehe-)Paar verstehen wollen und ihn gar einen „Paar-
Roman“ genannt,383 die Krise indessen wird gänzlich als Krise des männlichen Subjek-
tes inszeniert, welches sich mit seiner Ehefrau verligt, nicht als Krise eines Paares. Dies
verdeutlicht nicht zuletzt die Wahl der Pronomina, welche den Müßiggang (gemach,
Vv. 2933 u. 2967) auf Karnant gänzlich Erec attribuiert, während einzig der Kirchgang
als gemeinsames Handeln erzählt wird (si, sich, ir) und der Aufenthalt bei der Messe
(tweln, V. 2944) als Mühe für Erec, nicht für das Paar, erscheint (diz was sîn meistiu
arbeit, V. 2946).384 Manfred Günter Scholz hat darauf hingewiesen, dass es von Bedeu-
tung sein muss, „[d]aß, wie bereits der Beginn mit der Initialstellung des Namens deut-
lich anzeigt, in der ganzen folgenden Passage Erec Subjekt ist, aus dessen Perspektive

verligen. Relative Einigkeit herrscht auch in der Vorstellung davon, worin die ‚Krise‘ dieses verligens
besteht: sie ist eine soziale, insofern Erec seine Ritterschaft vernachlässigt und den Hof veröden
lässt. Uneinig ist man sich indessen, worin der Auslöser dieser Krise zu sehen ist und auf welche
Art bei Hartmann (aber auch bei Chrétien) der zweite aventiure-Zyklus – wiederum mit Haug –
dazu angetan ist, die Krise zu kompensieren, das heißt wie sich die aventiuren (als Lösung) zur
Krise (als Problem) verhalten. An der Frage aber, was der Held tun muss, um seine Krise zu über-
winden, und wieso er seine Frau mit sich führt, wie sich also Problem und Lösung auch auf die
Figur der Enite beziehen lassen, muss die Interpretation ansetzen. Bereits Peter Wapnewski: Hart-
mann von Aue. 6. Aufl. Stuttgart 1976, S. 57, hat im Sinne einer Schuldfrage nach der Entsprechung
zu ihren „Qualen und Entbehrungen, [den] Demütigungen und Gefahren ihrer Reise“ gefragt.
Willms, Erecs und Enîtes Ausfahrt, S. 62, hat diese Verknüpfungslogik zwischen der Narration und
den Figuren problematisiert: „Mit der Anwendung des Erklärungsmusters auch auf Enîte und ihre
Ausfahrt manövrierte man sich jedoch in eine ausweglose Lage.“ Dem Erklärungsmuster: „Enîte
muß mit auf die Bewährungsfahrt, also hat sie sich zu bewähren“ (ebd.), erteilt sie eine Absage.
 Vgl. Bumke, Der ‚Erec‘ Hartmanns, S. 106. Kritik der Paar-Roman-Auffassung bei Schnell, Gen-
der und Gesellschaft, S. 315.
 Man vgl. nur die entsprechende Passage des Erec, Vv. 2924–2973 (alle Hervorhebungen von
mir, F. D. S.): Êrec was biderbe unde guot, | ritterlîche stuont sîn muot, | ê er wîp genæme | und hin
heim kæme: | nû sô er heim kommen ist, | dô kêrte er allen sînen list | an vrouwen Ênîten minne. | sich
vlizzen sîne sinne, | wie er alle sîne sache | wante zuo gemache. | sîn site er wandeln began. | als er nie
würde der man, | alsô vertreip er den tac. | des morgens er nider lac, | daz er sîn wîp trûte, | unz daz
man messe lûte. | sô stuonden si ûf gelîche | vil müezeclîche. | ze handen si sich viengen, | ze der kap-
peln si giengen: | dâ was ir tweln alsô lanc, | unz daz man messe gesanc. | diz was sîn meistiu arbeit. |
sô was der imbîz bereit. | swie schiere man die tische ûf zôch, | mit sînem wîbe er dô vlôch | ze bette
von den liuten. | dâ huop sich aber triuten. | von danne kam er aber nie | unz er ze naht ze tische gie. ||
dô Êrec fil de roi Lac | ritterschefte sich verwac, | der tugende er dannoch wielt, | dâ er sich schône an
behielt, | swie er deheinen turnei suochte, | daz er doch beruochte | sîne gesellen algelîche, | daz si vil
volleclîche | von in selben mohten varn. | er hiez si alsô wol bewarn, | als ob er selbe mit in rite. | ich
lobe an im den selben site. | Êrec wente sînen lîp | grôzes gemaches durch sîn wîp. | die minnete er sô
sêre, | daz er aller êre | durch si einen verphlac, | unz daz er sich sô gar verlac, | daz nieman dehein
ahte | ûf in gehaben mahte. – Hierauf hat grundsätzlich auch schon Mayer, Gemeinsame Schuld,
S. 12 f., hingewiesen.

230 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



das gesamte Geschehen mit geringfügigen Ausnahmen geschildert wird“385 und auch
Rüdiger Schnell hat diese Perspektive betont.386

Während also einerseits das verhandelte ethische Problem – die Krise des verligens
– gänzlich auf das männliche Subjekt hin ausgerichtet erscheint, rückt der Hof Enite
ins Zentrum dieser männlichen Verfehlung (si sprâchen alle: ‚wê der stunt, | daz uns mîn
vrouwe wart kunt! | des verdirbet unser herre‘; Hartmann: Erec, Vv. 2996–2998])387

und die Figur Enite übernimmt dieses Urteil (ouch geruochte si [= Enite; F. D. S.] erkennen
daz, | daz es ir schult wære; Hartmann: Erec, Vv. 3007 f.).388 Für die Frage, ob die Frau
als Ursache für die Kompromittierung des männlichen Subjektes verstanden werden
kann, ist die Frage nach einer aktiven, einer intentionalen schult irrelevant und
falsch gestellt. Die Schönheit Enites trägt eine schult, insofern sie einerseits –
ganz im Sinne des moraltheologischen Schrifttums – Anlass der Verfehlung und

 Scholz, Erec, S. 732.
 Schnell, Gender und Gesellschaft, S. 315, diagnostiziert mit m. E. berechtigter Kritik an den vor-
herrschenden Forschungsdiskursen: „Obwohl sich die Forschung weitgehend einig ist, dass Hart-
manns ‚Erec‘-Roman die Geschichte eines Paares (eines Liebespaares bzw. Ehepaares bzw. eines
Königspaares) erzählt – und die Tendenz der germanistischen Forschung, das Thema Ehe zum Zen-
trum des Hartmann’schen ‚Erec‘ zu erklären, verstärkt diese Position –, hält sich nach wie vor die
Auffassung, Hartmann habe aus Chrétiens ‚Paar-Roman einen Erec-Roman gemacht‘ [zitiert nach:
Bumke, Der ‚Erec‘ Hartmanns, S. 106; F. D. S.]. Zu der ungeklärten Frage, ob Hartmanns ‚Erec‘ Lie-
besbeziehungen oder Ehebeziehungen fokussiere, gesellt sich also die ungeklärte Frage, ob dieser
Roman einen männlichen Helden oder aber ein Paar ins Zentrum stellt. Damit wiederum ist die
Frage verbunden, ob sich in Karnant das Paar oder nur Erec schuldig macht.“ Schnell entscheidet
sich für die Perspektive, die der Roman selbst anbietet: „Vers 4 stellt klar: durch den [Erec] diu rede
erhaben ist. [...] Um Erec also dreht sich die Geschichte, nicht um das Paar. [...] Enite erscheint, will
man es drastisch ausdrücken, als ‚Anhängsel‘ ihres Mannes. Der Fokus liegt eindeutig auf Erec.
Dieser Befund legitimiert die Frage, ob das narrative Ungleichgewicht etwas mit den Geschlechter-
rollen zu tun hat, wie sie im ‚Erec‘ entworfen werden.“ (Ebd.) Auf Schnells Analyse, die ich grund-
sätzlich teile und die besonders auch in Hinblick auf die Rolle der weiblichen Schönheit wichtig ist,
wird im Folgenden zurückzukommen sein, wobei ich die Rolle der Schönheit insgesamt noch stär-
ker machen möchte.
 Zuletzt argumentiert Ulrich Hoffmann, Arbeit an der Literatur, S. 142: „Dabei wird allerdings
weniger Enite selbst beschuldigt, als vielmehr der Moment ihrer Einführung in den Hof von Karnant
beklagt“, und führt weiterhin aus: „Im Vordergrund steht die Verbindung des Paares und nicht die
Schuld Enites. Der letzte hier zitierte Vers bleibt bemerkenswert offen in der Aussage und gründet
auf ein nicht näher bestimmtes des, das einen Kausalnexus von Ursache und Wirkung zwar andeu-
tet, diesen aber nicht weiter formuliert“ (Ebd., Anm. 173). Auch Rüdiger Schnell, Gender und Gesell-
schaft, S. 316, vertritt diese Auffassung: „Wenn also Enites Schönheit in Karnant Erec nicht zu
Kämpfen zu animieren vermag, ist dies Erec, nicht Enite anzulasten (auch wenn die Hofleute den
misogynen Topos der Frauenverfüherin [sic] anzitieren, v. 2996–98).“ Diesem – zu modernen – Ver-
ständnis kann ich nicht folgen.
 Die Forschung hat in dem explizit markierten, vom Erzähler eingeführten ‚erkennen‘ Enites
eine Fehlannahme der Figur erkennen wollen. Die Schuldzuweisung Enites an sich selbst sei einem
Missverständnis zuzuschreiben. Der hier vom Text selbst eingeführte Begriff der schult hat nicht
zuletzt die oben eingeführte Forschungsdebatte ausgelöst.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 231



andererseits Gegenstand der Bewährung, materia pugnae des männlichen ethi-
schen Subjektes sein kann. Entsprechend kann gezeigt werden, dass der gesamte
deutsche Erec-Roman auf die Schönheit Enites hin umstilisiert ist und diese damit
zur zentralen motivierenden Ursache, zum tatsächlichen Anlass des Kampfes, den
Erec zu kämpfen hat, wird.

Die spezifische Faktur des Hartmann’schen Erec, die besondere Akzentsetzung
des Textes, lässt sich auf der Folie seines Prätextes deutlich zeigen.389 In der Summe
der Veränderungen lässt sich die dem Retext390 eingeschriebene (Neu-)Ausrichtung
am deutlichsten darstellen. Daher soll im Folgenden über eine Kontrastierung mit
dem Erec-Roman Chrétiens de Troyes gezeigt werden, dass im deutschen Text physi-
sche Schönheit – genauer: weibliche Schönheit – zum zentralen Thema wird, wäh-
rend sie im französischen Text zwar vorhanden, aber nicht eigentliches Thema ist.
Dieses ‚Thematisch-Werden‘ bedeutet, dass im deutschen Text physische (weibliche)
Schönheit zu einem motivationalen Element wird, das – im Gegensatz zum französi-
schen Prätext – bis ins Detail hinein die Retextualisierung der präexistenten Narra-
tion (re-)organisiert, das heißt: auf die Struktur der vorgefundenen Erzählepisoden,
auf die Schilderung der Figuren, auf die Darstellung ihres Handelns, Denkens und
Redens projiziert wird. Es sind nicht die Figuren, ihre Psyche oder ihre Entwicklung,
nicht der Raum und nicht die Zeit, die die Kohärenz des Erzählten garantieren, son-
dern das thematische Substrat, d. h. der Sinn oder – mit Walter Haug – die meine,391

um die herum sich die Narration gruppiert. Dieses thematische Substrat jedoch ist –
und hier zumindest ist sich die Forschung einig – im deutschsprachige Erec ein ande-
res als im altfranzösischen.

Ein erstes Rezeptionszeugnis und Deutungsangebot zum Hartmann’schen Erec
liefert bekanntlich die Figur Gawan in Hartmanns von Aue Iwein, wenn er dem Pro-
tagonisten nach dessen Hochzeit rät:.

iu hât erworben iuwer hant
ein schœne wîp unde ein lant.
sît iu nû wol geschehen sî,
sô bewaret daz dâ bî
daz iuch iht gehœne
iuwer wîbes schœne.
geselle, behüetet daz enzît

 So verfährt auch Joachim Bumke in seiner Erec-Einführung (vgl. Bumke, Der ‚Erec‘ Hartmanns).
 Retextualisierung fasse ich im Sinne von Joachim Bumke: Retextualisierung in der mittelalter-
lichen Literatur, besonders in der höfischen Epik. In: Retextualisierung in der mittelalterlichen Lite-
ratur. Hrsg. von Joachim Bumke, Ursula Peters. Berlin 2005 (ZfdPh Sonderheft 124), S. 6–46.
 Im Sinne von Walter Haug: der aventiure meine. In: Walter Haug: Strukturen als Schlüssel zur
Welt. Kleine Schriften zur Erzählliteratur des Mittelalters. Tübingen 1989, S. 447–463. – Zum Zu-
sammenhang von ‚Sinn‘ und ‚Motivierung‘ vgl. grundlegend etwa Matías Martínez, Michael Schef-
fel: Einführung in die Erzähltheorie. 9., erweiterte und aktualisierte Aufl. München 2012, S. 114.

232 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



daz ir iht in ir schulden sît
die des werdent gezigen
daz sî sich durch ir wîp verligen.
kêrt ez niht allez an gemach;
als dem hern Êrecke geschach,
der sich ouch alsô manegen tac
durch vrouwen Ênîten verlac.
(Hartmann von Aue: Iwein, Vv. 2781–2794)392

Expressis verbis geschieht das verligen Erecs in der Deutung Gawans durch vrouwen
Ênîten, jedoch nicht in dem Sinne, dass etwa Enite Erec aufgefordert hätte, sich in
gemach zu üben.393 Es ist nicht ihr Handeln, sondern es ist die schœne der Frau, die
Gawan zum Anlass seiner Warnung sich zu bewähren nimmt. Sie bildet den Ver-
gleichspunkt zwischen den beiden Paaren Iwein – Laudine / Erec – Enite und wird
als die Ursache für das verligen benannt: sô bewaret daz dâ bî | daz iuch iht gehœne |
iuwer wîbes schœne (Vv. 2784–86).394 Signifikant ist, dass die Forschung dazu neigt,
den Deutungsangeboten der Texte zu misstrauen.395 Die Abneigung gegen vermeint-

 Hartmanns Iwein hier und im Folgenden zitiert nach: Hartmann von Aue: Iwein. 4., überarbei-
tete Auflage. Text der siebenten Ausgabe von G. F. Benecke, K. Lachmann und L. Wolff. Überset-
zung und Nachwort von Thomas Cramer, Berlin/New York 2001.
 Hervorhebung im mhd. Text von mir; F. D. S. – Diese Möglichkeit ist in der Forschung immer
wieder in Hinblick auf eine mögliche ‚Schuld‘ Enites diskutiert worden. Tatsächlich jedoch bietet der
Erec keinen Hinweis darauf, dass Enite aktiv darauf hinwirkt, dass Erec sein Rittertum aufgibt, wie
dies ihr alter ego, die vriundin des Mabonagrin, tut. Zwar wird Enites Angst um Erec geschildert, je-
doch auch, dass sie lieber einen Mann hat, der sich in ehrenvoll in die Gefahr des Kampfes begibt.
Dazu detailliert siehe unten.
 Die Warnung kehrt fast wortgleich im Parzival Wolframs von Eschenbach (514,17–20) wieder,
wo Gâwân zur Vorsicht in Hinblick auf den Umgang mit Orgelûses Schönheit geraten wird: ‚[...]
hüet daz iuch iht gehœne | mîner frouwen schœne: | wan diu ist bî der süeze al sûr, | reht als ein sun-
neblicker schûr.‘ Im Sinne des Welschen Gastes wäre Orgelûse eine Frau, in der Schönheit eben
nicht von Tugend begleitet und deshalb ethisch problematisch ist; vgl. Kap. III.3.2.1.
 Volker Mertens (in: Hartmann von Aue: Gregorius. Armer Heinrich. Iwein. Hrsg. und übers. von
dems. Frankfurt a.M. [Bibliothek des Mittelalters 6; Bibliothek deutscher Klassiker 189], hier S. 1011 f.)
hat die Erec-Interpretation Gawans im Kommentar zu seiner Ausgabe des Iwein zurückgewiesen: „Ga-
wans verhängnisvoller Rat (der zum großen Teil von Hartmann stammt) beginnt mit einer allgemei-
nen Sentenz: ‚Wer Ehre erwerben will, braucht außer dem Streben auch Glück.‘ Die folgende
Warnung, daß die Schönheit der Frau zur Aufgabe des Strebens nach Ritterschaft führt, paßt schlecht
dazu und ist auch nicht aus Iweins Verhalten (er hat gerade die Quelle verteidigt) abzuleiten. Erec
wird als warnendes Beispiel genannt, aber das Mittel gegen das verligen, nämlich Ritterspiele auszu-
tragen, unterschlägt das eigentliche Ziel von Erecs zweitem Abenteuerweg: die auf dem richtigen Ein-
satz von Kampfeskraft beruhende Herrschaft. Gawein verkürzt also den Roman im Dienst seines
Ziels, Iwein als Waffenbruder zu behalten.“ Das Argument, der Rat Gawans passe nicht zum Verhal-
ten Iweins, präsupponiert freilich entweder eine einheitliche, selbstidentische (psychische) Verfasst-
heit des Charakters oder aber die entgegensetzte Ansicht, dass der mhd. Roman nur Typen, keine
Charaktere biete, die deshalb nicht wandelbar seien. Für beide Fälle jedoch erscheint es kurzschlüs-

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 233



lich simplizistische Deutungsansätze, die die Texte selbst anzubieten scheinen, mag
auch die Tiefenwirkung einer Autorschaftsdebatte sein, die zu Recht angemahnt hat,
Interpretationen nicht – in einem heuristischen Teufelskreis – aus den ethischen
Wertmaßstäben eines letztlich fiktiven, lediglich implizierten Autorsubjekts abzulei-
ten und so einer trügerischen Kohärenz des Autorkorpus zu erliegen. Dem entgegen
steht die sehr aufschlussreiche jüngere Lektüre des Textes, die Gert Hübner angebo-
ten hat, und die dieser in den Kontext einer allgemeinen Poetik stellt.396 Nach Hüb-
ner beruht der „Erkenntniswert der Handlungserfindung in höfischen Romanen“397

„[a]uf den Relationen zwischen topischer Wahrscheinlichkeit und analytischer
Präparation“.398

Was immer Dichter höfischer Romane aus Figuren, Räumen und Zeiten machten, denen sie
in mündlichen Erzähltraditionen begegneten, und was immer sie im Anschluss daran selbst er-
fanden, diente ihnen als symbolische Form für Ordnungen des Handlungswissens, mittels derer
exemplarische Zusammenhänge zwischen dem Handeln und seinen Konsequenzen in gewisser-
maßen experimentell zugerichteten Situationsarrangements ‚präpariert‘ und Handlungsvariab-
len isoliert werden konnten. Das demonstrative Durchspielen der Folgen konfligierender
Handlungsvoraussetzungen und -ziele in Handlungssituationen, deren Künstlichkeit eine
fast schon analytische Funktion signalisiert, begründet die Neigung höfischer Romane zum
kasuistischen Erzählen und evoziert nicht selten den Eindruck eines narrativen Pendants zur
dialektischen quaestio.399

sig, Wandel auszuschließen, denn dieser wird in Hinblick auf Erec, auf den Mertens’ Argument ana-
log ebenfalls übertragbar wäre, ausdrücklich betont: Nach seinen auf die Hochzeit mit Enite folgen-
den Turniersiegen deutet nichts darauf, dass er sich verligen wird. Er hat seine Rittertüchtigkeit unter
Beweis gestellt, wie es Iwein laut Mertens getan hat, und doch kommt es zum verligen. Die Betonung
liegt hier wie dort auf einem (potentiellen) wandel (Erec, V. 2934: sîn site er wandeln began). Mithin
liegt es in der Natur der Warnung, dass sie Fehlverhalten antizipiert und nicht erst nachträglich kom-
mentiert. Insofern verfängt auch das Mertens ähnliche Argument von Eva-Maria Carne: Die Frauenge-
stalten bei Hartmann von Aue. Ihre Bedeutung im Aufbau und Gehalt der Epen. Marburg 1970
(Marburger Beiträge zur Germanistik 31), S. 44, nicht: „Dies ist eine Lehre, welche aus der eigenen
Erfahrung Erec Mabonagrin erteilt [...]; aber hier wird sie auf einen unpassenden Fall angewandt.
Nach den wenigen Tagen des Zusammenseins kann von ‚verligen‘ wahrlich nicht die Rede sein!“ Die
Ähnlichkeit zwischen der Warnung Gawans (bes. Vv. 2854–2879) und der Lehre, die Erec Mabonagrin
erteilt (Hartmann: Erec, Vv. 9417–9431), ist hingegen offenkundig: swie wünneclîch eht hinne sî | und
swie deheiner slahte guot | sô sêre ringe den muot, | sô dâ liep bî liebe lît, | als ir und iuwer wîp sît, | sô
sol man wærlîchen | den wîben entwîchen | ze etelîcher stunde. | ich hân ez ûz ir munde | heimlîchen
vernommen, | daz hin varn und wider komen | âne ir haz mac geschehen.
 Gert Hübner: Der künstliche Baum. Höfischer Roman und poetisches Erzählen. In: PBB 136,3
(2014), S. 415–471, hier: S. 450 f.
 Ebd., S. 449.
 Ebd.
 Ebd. – Die Rede von der Ähnlichkeit des höfischen Romans zur quaestio ist bei Hübner nicht
gänzlich neu, sondern in Bezug auf den Erec vorgeprägt durch Friedrich Ohly: Die Suche in Dichtun-
gen des Mittelalters. In: ZfdA 94 (1965), S. 171–183, der in seiner Antrittsvorlesung quaestio und queste
enggeführt. In jüngerer Zeit greift Claudia Kropik: Gemachte Welten. Form und Sinn im höfischen

234 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Hierfür versteht Hübner nicht zuletzt Gawans Rat als Beispiel: „Wenn Gawan seinen
Rat mit dem Beispiel Erecs plausibilisiert, rekurriert das auf innerhalb der erzählten
Welt als bekannt vorausgesetztes handlungsbezogenes Erfahrungswissen.“400 Hüb-
ners Lektüre steht damit gegen jene Forschungstradition, die Gawans Rat lediglich
als augenzwinkernde und unernste – und damit eben auch: nicht ernstzuneh-
mende – Anspielung auf den Vorgängerroman verstehen will.

Die Übertragung vom einen Fall auf den anderen begründet Gawein mit der explizit als solcher
präsentierten Erfahrungsregularität, dass Ritter in der Ehe bequem werden. Die intertextuelle
Allusion in der Welt des Erzählaktes trägt zur Plausibilisierung des erzählten Handelns bei,
konstituiert diese im narrativen Arrangement aber nicht allein, sondern erst im Zusammen-
spiel mit der von Gawein vertretenen Notwendigkeit des Ehrgewinns im Turnier und Iweins
bereitwilliger Rückkehr ins Turnierleben. [...] Indem die Episode, die ausdrücklich von der
plausibilisierenden Funktion eines bestimmten Handlungswissens erzählt, ihrerseits erst
durch ein davon abweichendes, nur unterstellte Handlungswissen plausibel wird, dokumen-
tiert sie sowohl die potentielle Relevanz dieses Wissenstyps als auch die potentielle Komplexi-
tät seiner Aktualisierungen für die Sinnkonstitution in höfischen Romanen.401

Dass Gawans Rat also im Rahmen des narrativen Arrangements des Iwein nicht ver-
fängt, kann im Umkehrschluss bedeuten, dass er im Rahmen der Erec-Narration, die
eben einen dezidiert anderen Fall, eine andere Handlungsoption, einen anderen Sinn
expliziert, dennoch Gültigkeit besitzt. Das „künstliche Situationsmodell“402 des Erec
scheint Gawan richtig gelesen zu haben, obgleich es dann im Iwein scheitern kann,
weil hier wiederum ein anderes durchgespielt wird. Im Folgenden soll deshalb Gawans
Erec-Lektüre erprobt werden, denn es zeigt sich nicht nur, dass die meisten Parameter
des Textes bei konsequenter Historisierung in Einklang mit der eröffneten Perspektive
stehen, sondern auch, dass das Gros der gegenüber Chrétiens Erec et Enide vorgenom-
menen Änderungen eine Umorganisation der Narration darstellt, die die Schönheit der
Enite zum Zentrum ihres ‚narrativen Arrangements‘ werden lässt.

III.3.2.2.5 Schönheit als ‚der âventiure meine‘: Chrétien vs. Hartmann
Obgleich Schönheit in den Romanen Chrétiens omnipräsent ist – und zwar in Bezug
auf Objekte und loci ebenso wie in Bezug auf Figuren –, erscheint sie hier doch weit-
gehend unspezifisch.403 Sie grundiert die Erzählung, ist jedoch nie ihr thematischer
Gegenstand und wird höchstens indirekt zur Trägerin einer Diskursformation. Sie ist

Roman. Tübingen 2017 (Bibliotheca Germanica 65), S. 172 f. u. 175–181, diese Engführung im An-
schluss an Ohly wieder auf.
 Hübner, Der künstliche Baum, S. 450.
 Ebd., S. 450 f.
 Ebd., Anm. 74.
 Mit ‚der âventiure meine‘ ist hier der Sinnentwurf des Textes avisiert, wie es Walter Haug (Haug,
der aventiure meine) in Anlehnung an eine Formulierung aus dem Literaturexkurs des Tristan entwi-
ckelt hat.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 235



in ihrem geballten Auftreten als genuines Signum eines Erzählens aufgefasst worden,
welches Werner Schröder als „Chrétiens Traumfabrik“ charakterisiert hat.404 Peter
Graf, der 1974 mit seiner Dissertation Strahlende Schönheit als Leitlinie höfischer Voll-
endung. Eine Untersuchung zur Gestalt und Funktion des Schönen in den Romanen
Chrétien de Troyes’ [sic]405 einen Versuch zur Erklärung des Phänomens der ubiqui-
tären Schönheit der Chrétienschen Welt geliefert hat, deutet nicht zuletzt an, dass sie
Index fiktionalen Erzählens sei:

Verglichen mit der Wirklichkeit müßte gerade diese Erzählung [= Chrétiens Yvain; F. D. S.]
dem Hörer als ‚fable‘ und ‚mançonge‘ [...] erscheinen, was sie eben nicht sein will. Auch wird
nur der Hörer, der sich voll auf die fiktive erzählte Welt einläßt, die zahlreichen Superlative
annehmen können. Nur innerhalb einer Erzähleinheit können Burgen und Gestalten eine ab-
solute, unerreichbare Schönheit verkörpern. Nicht einmal der Vergleich mit anderen Romanen
desselben Autors ist erlaubt, da nur innerhalb einer Erzählung die Schönheit etwa der Titelhel-
din unantastbar bleibt und höchste Vollkommenheit verkörpern kann. Jede Erzählung will für
sich als eine vollkommene Einheit genommen werden [...].406

Als eine wesentliche Differenz zwischen Chrétiens und Hartmanns Erzählen von
Erec erscheint nun der Umstand, dass die Schönheit der Enite im deutschen Sprach-
raum nicht auf den Erec-Roman beschränkt bleibt.407

Auffällig ist zunächst, dass im deutschen Text eine Geschlechterdifferenz etab-
liert wird, die der französische Text so nicht kennt, indem die Schönheitszuschrei-
bungen an die Figuren in ihrer Gewichtung geradezu ins Gegenteil verkehrt werden:

 Ludwig Wolff, Werner Schröder: Art. Heinrich von Veldeke. In: 2VL 3 (1981), Sp. 899–918, hier
Sp. 916.
 Peter Graf: Strahlende Schönheit als Leitlinie höfischer Vollendung. Eine Untersuchung zur
Gestalt und Funktion des Schönen in den Romanen Chrétien de Troyes’ [sic]. München 1974 (Univ.-
Diss., maschinenschriftl.).
 Ebd. S. 28 f. – Diese Erklärung ließe sich freilich auch auf die mhd. Romane der Chrétien-
Nachfolge übertragen.
 Zu einer fixen Eigenschaft der Figur wird Enites Schönheit imWigalois, wo diese mit der Hässlich-
keit des Waldweibs Rûel kontrastiert werden kann. Vgl. Wirnt von Grafenberg: Wigalois. Text der Aus-
gabe von J. M. N. Kapteyn übersetzt, erläutert und mit einem Nachwort versehen von Sabine Seelbach
und Ulrich Seelbach. Berlin/New York 2005, Vv. 6307–6313: hêt iemen von ir hôhen muot, | dern sach
der vrouwen Ênîten niht, | wan der herre Hartman giht, | daz wær gar ûz dem strîte | ezn wære vrouwe
Ênîte | ze Karidôl diu schœnste maget, | als im sîn meister hêt gesaget. – Auch Wolframs von Eschenbach
Parzival schreibt sich selbst in eine präexistente Artus-Welt ein, die immer wieder als ‚Eigentum‘ des
Vorgängers Hartmann markiert wird, insofern wesentliche intertextuelle Koordinaten gesetzt werden,
die – sozusagen vom Rand her – die Erzählwelt des Parzival an die Ereignisse und die räumlichen Ko-
ordinaten des Erec anbinden, um sie zugleich massiv zu überschreiten. Auch hier wird Enite, besonders
auch die im deutschen Retext auf ihre Schönheit hin entworfene Reihe der achtzig schönen Witwen,
die auf Brandigan der Erlösung harren, als Referenzgröße heranzitiert. Es scheinen mir dies Indizien
dafür zu sein, dass die behauptete Umstilisierung des Erec-Retextes und die besondere Rolle der Schön-
heit Enites für die Erec-Narration schon von Zeitgenossen wahrgenommen worden ist. Vgl. Edrich-
Porzberg, Überlieferung und Rezeption, S. 121–179.

236 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Während im französischen Text Erec extensiv als schöner Ritter gelobt wird, kennt
der deutsche Text fast ausschließlich den Schönheitspreis der Enite. Schönheit wird
hier zu einem Thema, das nur an der Frauenfigur durchgeführt wird. Der französi-
sche Text hingegen bietet eine relative Gleichgewichtigkeit in der Zuschreibung. Hier
entsprechen sich bei beiden Geschlechtern Schönheit und Tugend; der beste und
schönste Held erhält die beste und schönste Dame, mit der er nach dem erfolgreichen
Sperberkampf und einer Zeit am Artushof nach Cardigan reitet:

N’an preïssent pas reançon
li uns de l’autre regarder:
molt estoient igal et per
de corteisie et de biauté
et de grant debonereté.
Si estoient d’une meniere,
d’unes mors et d’une matiere,
que nus qui le voir volsist dire
n’an poïst le meillor eslire
ne le plus bel ne le plus sage.
Molt estoient d’igal corage
et molt avenoient ansanble;
le uns a l’autre son cuer anble;
onques deus si beles ymages
n’asanbla lois ne mariages.
(Chrétien: Erec et Enide, Vv. 1482–1496)408

Eine entsprechende Passage im Kontext des Ritts nach Kardigan, die die körperliche
Ebenbürtigkeit der Eheleute betont, fehlt im deutschen Erec. Hier findet sich alter-
nativ die Schilderung der Liebesentstehung über Blickkontakt, die es bei Chrétien
nicht gibt.409 Diese Gleichgewichtigkeit, die bei Chrétien die Schönheitsattribuie-
rungen an die beiden Figuren strukturiert, wird bei Hartmann verschoben, indem
systematisch die Hinweise auf Erecs Schönheit getilgt werden. Dies gilt im Detail
schon für die vielfach vorkommenden Anreden an Erec als biax amis – durch Gi-
nover, Enides Vater Licorant, den Knappen des ersten Grafen, Givret und König
Evrains –, die im deutschen Text keine Entsprechung finden.410

 Übers. (Gier): „Um kein Geld der Welt würden sie darauf verzichten, einander anzuschauen;
sie waren einander ganz gleich und ebenbürtig an höfischem Wesen, an Schönheit und hohem
Adel. Sie stimmten in ihrer Natur, ihrem Wesen und ihrer ganzen Art so überein, daß niemand, der
die Wahrheit sagen wollte, ein besseres Paar hätte erwählen können, oder ein schöneres und klüge-
res. Sie hatten genau die gleiche Weise zu denken und paßten wunderbar zusammen. Eines raubte
dem anderen sein Herz; niemals verbanden Gesetz oder Ehe zwei so schöne Bilder.“
 Zwar werden auch bei Chrétien die Blicke Erecs auf Enide geschildert, jedoch nicht als Liebes-
ursache sondern als ihr Symptom (vgl. Chrétien: Erec et Enide, Vv. 1462–1477).
 In Chrétiens Erec et Enide findet sich diese Anrede insgesamt zwölfmal, davon richtet sie sich
neunmal an Erec (Vv. 112, 195, 201, 509, 557, 5112, 5119, 5401, 5560), einmal spricht Erec Enides

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 237



Bereits zu Beginn wird Erec bei Chrétien als schöner Ritter vorgestellt. Aufgrund
des verlorenen Anfangs des Hartmann’schen Textes, lässt sich dieser hier freilich
nicht mit Chrétien vergleichen:

Aprés les suist a esperon
uns chevaliers, Erec a non;
de la Table Reonde estoit,
an la cort molt grant los avoit;
de tant com il i ot esté,
n’i ot chevalier si loé,
et fu tant biax qu’an nule terre
n’estovoit plus bel de lui querre.
Molt estoit biax et preuz et genz
et n’avoit pas .XXV. anz;
onques nus hom de son aage
ne fu de si granz vaselage;
que diroie de ses bontez?
(Chrétien: Erec et Enide, Vv. 81–93)411

Diese Beschreibung bildet in Chrétiens Text den Auftakt zu wiederholtem Lob von
Erecs Schönheit durch den Erzähler oder die Figuren.

Besonders auffällig sind dabei die beiden Episoden, in denen Erec unter den
Augen der auf den Straßen zusammenlaufenden Menschenmenge als bewunderter
Held am Ort seiner künftigen Erfolge einzieht. Auf Tulmein wird sorgfältig eine
Gleichwertigkeit zwischen Enides und Erecs Schönheit hergestellt, wobei auch Eni-
des Schönheit auf Erec rückbezogen wird, indem sie als Zeugnis seiner Rittertüchtig-
keit aufgefasst wird.412 Dieses Arrangement wiederholt sich auf Brandigant unter

Vater Licorant so an (V. 1306), einmal den Knappen des ersten Grafen (V. 3154) und einmal Ginover
einen Diener, der das Pferd für Enide holen soll (V. 1389).
 Übers. [Gier]: „Später folgte ihnen, so schnell er konnte, ein Ritter – Erec hieß er; er gehörte
zur Tafelrunde und genoß hohen Ruhm am Hofe. Seit er sich dort aufhielt, war kein anderer so
gepriesen worden wie er, und er war so stattlich, daß es nutzlos gewesen wäre, in irgendeinem
Land nach einem schöneren zu suchen. Sehr wohlgestalt war er, tapfer und liebenswert und noch
nicht fünfundzwanzig Jahre alt. Niemals vorher war ein Mann seines Alters ein so ausgezeichneter
Krieger gewesen; was soll ich von seiner Vortrefflichkeit sagen?“
 Chrétien: Erec et Enide, Vv. 753–772: ‚Qui est? Qui est, cil chevaliers? | Molt doit estre hardiz et
fiers, | quant | la bele pucele an mainne; | cist anploiera bien sa painne, | cist doit bien desresnier par
droit | que ceste la plus bele soit.‘ | [...] | ‚[...] molt est adroiz sor ce cheval, | bien resanble vaillant
vassal; | molt est bien fez et bien tailliez | de braz, de janbes et de piez.‘ – Übers. [Gier]: ‚Wer ist der
Ritter? Er muß sehr kühn und stolz sein, da er die liebreizende Jungfrau bei sich hat; der wird sich
nicht umsonst bemühen, er mag mit vollem Recht behaupten, daß sie die Schönste sei.‘ [...] ‚[...], er
bietet einen herrlichen Anblick auf diesem Pferd und scheint ohne Zweifel ein tapferer Krieger zu
sein; alles an ihm ist sehr schön und wohlgebildet, Arme, Beine und Füße.‘“ – Eine vergleichbare
Inszenierung des Helden findet sich mit dem Einzug Gahmurets in Zazamanc in Wolframs Parzival.

238 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



umgekehrten Vorzeichen. Auch hier wird – viel exzessiver – Erecs Schönheit betont,
allerdings wird dies in einem zweiten Schritt mit der Klage um den Helden verbun-
den. Ob seiner Schönheit, so formulieren es die, die ihn beim Einzug in die Burg
sehen, ist es schade um ihn, der den ihm bevorstehenden Kampf verlieren müsse.413

Mehr als siebentausend Leute, heißt es weiter, kommen, um ihn zu beklagen (il le
plaignent plus de .VII. mile, V. 5480), wobei die Menschen vor Angst sogar schwitzen
(V. 5486). Durch seine Haltung, seine grant biauté und sein Aussehen (V. 5490) ge-
winnt er die Herzen der Klagenden. Enides Schönheit spielt hingegen nur indirekt
eine Rolle, als König Evrains sie begrüßt, ihr beim Absteigen hilft und sie par la
main, qu’ele ot bele et tandre (V. 5510; Übers. [Gier]: „an ihrer Hand, die schön und
zart war“), selbst in den Palast führt. Noch einmal wird im Folgenden die Furcht um
den schönen Erec indirekt aufgegriffen, wenn Evrains im Gespräch mit demselben
äußert: se je vos veoie pris | ou de vostre cors anpirié, | molt avroie le vuer irié (Vv.
5576–5578; Übers. [Gier]: „wenn ich Euch gefangen oder Euren Körper übel zugerich-
tet sähe, so wäre ich darüber in meinem Herzen sehr bekümmert“).

Auch im Detail wird im französischen Text immer wieder Erecs Schönheit be-
tont. So wird mehrfach aus der Perspektive der Enide sein schöner Körper darge-
stellt. In der Szene, in der sie sich im Bett ‚verliegen‘, wird Enides Klage, die Erec
hört, mit den Worten eingeleitet:

Son seignor a mont et a val
comança tant a regarder;
le cors vit bel et le vis cler,
et plora de si grant ravine
que, plorant, desor la peitrine
an chieent les lermes sor lui.

 Chrétien: Erec et Enide, Vv. 5447–5474: [...] tant que les lices ont passées | et les genz, qui sont
amassées | par la rue a granz tropeiax | voient Erec, qui tant est biax | que par sanblant cuident et
croient | que trestuit li autre a lui soient. | A mervoilles l’esgardent tuit [...]. | [...] | [T]otes ansanble le
regardent | et de sa grant biauté se saignent; | a grant mervoille le deplaignent: | ‚Ha! Dex! dit l’une a
l’autre, lasse! | Cist chevaliers, qui par ci passe, | vient a la Joie de la Cort. [...]‘ | [...] | Aprés, por ce
que il l’atande, | dïent an haut: ‚Dex te desfande, | chevaliers, de mesavanture; | car tu ies biax a des-
mesure, | et molt fet a biautez a plaindre, | car demain la verrons estaindre [...]‘ – Übers. [Gier]: „Als
sie die Schranken hinter sich hatten und die Leute, die sich zahlreich auf der Straße drängten, Erec
sahen, der so schön war, da glaubten und meinten sie nach diesem Anblick, daß die anderen ihm
sämtlich untertan wären. Erstaunt betrachteten ihn alle [...]. Alle zusammen schauten ihn an und
bekreuzigten sich angesichts seiner großen Schönheit; staunend beklagten sie ihn: ‚Ach Gott‘,
sprach der eine zum anderen, ‚wehe! Dieser Ritter, der hier vorbeizieht, kommt zur Joie-de-la-Cour.‘
[...] Dann riefen sie laut, damit er es hörte: ‚Gott schütze dich vor Unglück, Ritter! Du bist ja über
die Maßen schön und um deiner Schönheit willen sehr zu beklagen [...].‘“

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 239



‚Lasse, fet ele, con mar fui! [...]‘
(Chrétien: Erec et Enide, Vv. 2486–2492)414

Es besteht hier eine Parallele zu der Klage um Erec auf Brandigant, insofern in beiden
Fällen sein schöner Körper, der doch zeichenhafter Garant für seine hohen (Ritter-)Tu-
genden ist, als Kontrastfolie aufgerufen wird, um eine vermeintliche Schande (Versa-
gen als Ritter) zu thematisieren, die diesem entgegensteht. Diese spielt auch eine Rolle,
wenn Enide um Erec klagt, der nach dem Kampf gegen die beiden Riesen scheinbar tot
zusammengebrochen ist. Der Ausruf con mar i fus, der beide Male vorkommt, markiert
dabei deutlich, dass die Stellen im Bezug zueinander zu verstehen sind.415 Sie markie-
ren Beginn und Endpunkt einer von Enides Worten ausgelösten Entwicklung:

‚Haï! sire, con mar i fus!
A toi ne s’apareilloit nus,
qu’an toi s’estoit biautez miree,
proesce s’i ert esprovee,
savoirs t’avoit son cuer doné,
largesce t’avoit coroné
cele sanz cui nus n’a grant pris. [...]‘
(Chrétien: Erec et Enide, Vv. 4599–4605)416

Erecs Schönheit wird hier in eine paradigmatische Relation zu anderen Werten
(Tapferkeit, Klugheit, Freigiebigkeit) gestellt, diese korrelieren jedoch nicht not-
wendig. Hier jedoch verbindet sich der Kontrast zwischen Körper und Schande mit
Enides Selbstanklage, die in der Forschung umstritten ist:417 Nicht Erec ist in Enides
Interpretation schuld am Versagen, am auseinandertreten zwischen Körperzeichen
und Erfolg, sondern sie selbst, die seinen Untergang provoziert hat.

Besonders pointiert erscheint das Lob von Erecs Schönheit bei Chrétien jedoch
in der ersten Grafen-Begegnung angelegt. Der Knappe, der Erec und Enide im Wald

 Übers. [Gier]: „Sie betrachtete ihren Herrn von Kopf bis Fuß ausgiebig, sah den schönen Leib,
das strahlende Gesicht und mußte so sehr weinen, daß ihre Tränen auf seine Brust fielen. ‚Ich Un-
glückliche‘, klagte sie, ‚was habe ich angerichtet!‘“
 Darauf weist auch Albert Gier in seinem Kommentar hin: Gier, Chrétien de Troyes: Erec et
Enide, S. 407. – Vgl. ders.: Cil dormi et cele veilla: ein Reflex des literarischen Gesprächs im Fab-
liaux. In: Zeitschrift für romanische Philologie 102 (1986), S. 88–93.
 Übers. [Gier]: „‚Ach, Herr, wie unselig habe ich gehandelt! Niemand konnte sich dir verglei-
chen; denn in dir hatte sich die Schönheit gespiegelt, die Tapferkeit hatte sich in dir erprobt, die
Klugheit hatte dir ihr Herz geschenkt, und die Freigebigkeit hatte dich gekrönt, ohne die niemand
hohen Ruhm erwerben kann.‘“
 Auf dieses Problem wird zurückzukommen sein. Für die spätere Argumentation: Es ist ja eben-
falls bezeichnend, dass – wenn dieses Minnesklaven-Lob geschieht – längst die Lust-Entstehung
geschildert worden ist, V. 1838 ff.

240 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



trifft, reitet zurück, um in Chrétiens Version seinem Herrn vom Eintreffen Erecs zu
berichten. Während er bei Hartmann von Enite berichtet, ist die Erzählung des
Knappen bei Chrétien fast ausschließlich Erec gewidmet:

‚[...] Li chevaliers est molt cortois
tant bel home onques mes ne vi;
se juré l’avoie et plevi,
ne vos reconteroie mie
sa biauté tote ne demie.‘
Li cuens respont: ‚Je pans et croi
qu’il n’est mie plus biax de moi.
– Par foi, sire, fet li sergenz,
vos estes assez biax et genz;
n’a chevalier an cest païs,
qui de la terre soit naïs,
que plus biax ne soiez de lui;
mes bien os dire de cestui
qu’il est plus biax de vos assez,
se del hauberc ne fust lassez
et quamoissiez et debatuz.
An la forest s’est conbatuz,
toz seus, ancontre huit chevaliers,
s’an amainne toz les destriers.
Et avoec lui mainne une dame
tant bele c’onques nule fame
la mitié de biauté n’ot.‘
(Chrétien: Erec et Enide, Vv. 3218–3239)418

Deutlich pointiert wird Erecs unsagbare Schönheit durch das Skandalon, das der
Knappe provoziert, indem er Erec offensiv über seinen eigenen Herren stellt. Die Er-
zählung von Enides Schönheit, über die kein weiteres Wort verloren wird, obgleich
sie in der Folge die Ursache für das Begehren des Grafen werden wird, ist geradezu
lapidar nachgeschoben. Auch hier betont der Kontrast, dass Erec das Zentrum der
Schilderung (und der Handlung) ist. In ihm wird ein idealer Ritter dargestellt, der
in dieser Form in der deutschen Bearbeitung, in der seine Schönheitsbeschreibung

 Übers. [Gier]: „‚Der Ritter ist sehr höfisch, niemals sah ich einen so schönen Mann; hätte ich es
auch geschworen und ein Pfand dafür gesetzt, ich könnte Euch niemals seine Schönheit ganz oder
nur zur Hälfte beschreiben.‘ Der Graf erwiderte: ‚Ich denke und glaube, daß er nicht schöner ist als
ich.‘ – ‚Meiner Treu, Herr‘, entgegnete der Knappe, ‚Ihr seid sehr schön und wohlgestalt; in dieser
Gegend gibt es unter denen, die hier im Land geboren sind, keinen Ritter, den Ihr nicht an Schönheit
übertrefft. Aber von jenem wage ich durchaus zu sagen, daß er sehr viel schöner ist als Ihr, wäre er
nicht von seinem Panzer wundgescheuert und hätte er nicht blaue Flecken und Wunden. Er hat im
Wald ganz allein gegen acht Ritter gekämpft und führt ihre Pferde mit sich. Und bei ihm befindet
sich eine Dame, so schön, daß niemals eine Frau auch nur die Hälfte ihrer Schönheit besaß.‘“

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 241



gänzlich abgebaut wird, keinen Raum mehr hat. Manfred Günter Scholz kom-
mentiert: „Das exzessive Lob von Erecs Schönheit in der Vorlage (v. 3219 ff.) streicht
Hartmann und beläßt es bei dem einen hyperbolischen Satz über die Schönheit Eni-
tes“:419 jâ muget ir an der vrouwen | das schœniste wîp schouwen, | die wir ie gesâhen
(Hartmann von Aue: Erec, V. 3620–3622). Als einzige Allusion auf Erecs Schönheit
bleibt im deutschen Retext das umstrittene Erec-Lob nach dem Turnier erhalten, in
dem er mit Absalom verglichen wird (Hartmann von Aue: Erec, Vv. 2811–2824).420

Es ist bezeichnend, dass der einzige erhaltene, auf Erec bezogene Schönheitspreis
ausgerechnet jener ist, der schon im französischen Prätext dem Verdacht der Ironi-
sierung ausgesetzt ist, weil er in Hinblick auf die nachfolgende Verfehlung auf Car-
nant/Karnant funktionalisierbar ist. Der deutsche Erec vereindeutigt in der Schilderung
der vier Kerntugenden, auf die sich auch Enide in ihrer Klage bezogen hat, gegenüber
Chrétien allerdings die Tendenz zur Brechung des Lobs. Während Erec bei Chrétien mit
Ausalon (Schönheit), Salemon (Weisheit), einem Löwen421 (Tapferkeit) und Alexander
(Freigebigkeit) verglichen wird (Chrétien: Erec et Enide, Vv. 2210–2214), tauscht die Be-
arbeitung den Löwen gegen Samson aus. So wird auch die Vergleichsgröße für Tapfer-
keit/Stärke zu einer zweifelhaften, denn Samson bildet mit Salomon und Alexander
klassischerweise die Reihe der ‚Minnesklaven‘.422 Dass hier mit Samson zudem eine
Figur eingeführt worden ist, die von einer schönen Frau verraten worden und deshalb
zu Tode gekommen ist, muss im Blick auf die Tendenzen der deutschen Bearbeitung
als geradezu programmatisches Signal gelten.423 Alle vier Tugenden finden hier Ver-
gleichsfiguren, die direkt oder indirekt von Schönheit negativ affiziert worden sind,
denn auch Absalom ist aufgrund seiner eigenen, männlichen Schönheit zu Tode ge-
kommen.424 Für Salomon und Alexander lässt sich – im Rahmen ihrer Deutung als
Minnesklaven – ebenfalls argumentieren, dass sie aus weiblicher Schönheit Schaden
gezogen haben, denn: Schöne Frauen haben sie verführt und ihrer Tugenden beraubt.

 Scholz, Erec, S. 777.
 Vgl. Reinitzer, Beispielfiguren, S. 611.
 Die Umbesetzung dieser Stelle vermerkt schon Ruberg, Bildkoordination, S. 558.
 Vgl. bspw. schon Friedrich Maurer: Der Topos von den ‚Minnesklaven‘. Zur Geschichte einer the-
matischen Gemeinschaft zwischen bildender Kunst und Dichtung im Mittelalter. In: DVjs 27 (1953),
S. 182–206, welcher das Verhältnis von Iwein-Darstellungen auf dem sog. Maltererteppich im Verhält-
nis zu Darstellungen der Minnesklaven behandelt. – Vgl. später besonders Reinitzer, Beispielfiguren
1976, S. 599–612. – Vgl. weiterhin ausführlich Rüdiger Schnell: Causa amoris. Liebeskonzeptionen
und Liebesdarstellung in der mittelalterlichen Literatur. Bern/München 1985 (Bibliotheca Germa-
nica 27), S. 475–505.
 Dasselbe lässt sich auch für Salomon, den Vergewaltiger Absalom und – über Umwege – auch
für Alexander argumentieren: man denke nur an die Candacis-Episode, die in der zeitgenössischen
Literatur vorhanden ist.
 Vgl. hierzu schon die extensive Stellensammlung bei Werner Fechter: Absalom als Vergleichs-
und Beispielfigur im mittelhochdeutschen Schrifttum. In: PBB 83 (1962), S. 302–316, welche die do-
minierende negative Exemplarizität der Absalom-Figur deutlich dokumentiert.

242 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Am deutlichsten erkennbar ist die substantielle thematische Neuausrichtung der
Narration auf die körperliche Schönheit Enites nicht zuletzt in der großen, symboli-
schen Schluss-âventiure, der Joie de la curt. Dass eine Symmetriebeziehung zwischen
den Paaren Erec und Enite sowie Mabonagrin und seiner vriundin, der Cousine Enites,
besteht, gehört zu den wenigen Dingen, über die die Forschung sich einig ist. Die Zu-
richtung dieser symbolischen Beziehung wird noch gesteigert, indem im deutschspra-
chigen Retext vermittels der hier neu eingeführten Reihe der achtzig Witwen der Fokus
stärker als im französischen Prätext auf die überragende körperliche Schönheit Enites –
und ihrer namenlosen Cousine im Baumgarten – gelegt wird.425 Als Erec und Enite den
palas auf Brandigan betreten, finden sie hier die Witwen jener Ritter vor, die bereits
versucht haben, Mabonagrin im Baumgarten zu besiegen. Erec betrachtet sie:

nû dûhte in eine wol getân,
diu ander schœner dâ bî;
diu dritte verswachete aber sî;
vor ir was diu vierde an lîbes gezierde;
der vünften er des prîses jach,
unz er die sehsten ersach;
diu sibende erlaschte diese gar,
unz er der ahten tete war;
[...]
doch geviel im diu ahzehende baz
dan dieser vrouwen dehein,
unz im diu niunzehende erschein;
dô muoste im wol gevallen
diu zweinzegest vor in allen.
wer möhte si gar geschrîben?
diu swachest under den wîben
diu zierte wol ein rîche
mit ir wætlîche.
(Hartmann von Aue: Erec, Vv. 8261–8291)

Doch wird die Reihe dieser achtzig Witwen im Baumgarten ex post relativiert,
wenn – wiederum aus Erecs Perspektive – die vriundin Mabonagrins als, mit Aus-
nahme Enites, schönste Frau seiner Zeit benannt wird.426

Im anschließenden Kampf wirkt nun – wie bereits im Sperberkampf und im
Turnier auf Tulmein – Enite positiv auf Erecs Kampfeskraft, diesmal jedoch nicht
vermittelt durch den Anblick ihrer Schönheit, wie es explizit von Mabonagrins
Freundin betont wird, sondern durch die Erinnerung an Enites minne. Die herausge-

 Vgl. hierzu Bumke, Der ‚Erec‘ Hartmanns, S. 88.
 Hartmann von Aue: Erec, Vv. 8926–8930: hie under er gesitzen sach | ein wîp, als im sîn herze
jach, | daz er bî sînen zîten | âne vrouwen Ênîten | nie dehein schœner hete gesehen.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 243



hobene Bedeutung der Passage wird dabei zunächst durch die Frage eines fiktiven
Zuhörers an den Erzähler Hartmann markiert:

‚geselle Hartman, nû sage,
wie erwerte in’z der lîp?‘
die kraft gâben in ir wîp.
diu dâ gegenwürtic saz,
diu geschuof ir manne daz:
ob im dehein zwîvel geschach,
swenne er si wider ane sache,
ir schœne gap im niuwe kraft,
sô daz er unzagehaft
sîne sterke wider gewan
und vaht als ein getruoweter man.
des enmohte er niht verzagen.
sô wil ich iu von Êrecke sagen:
Êrec, ze swelhen zîten
er gedâhte an vrouwen Ênîten,
sô starcten im ir minne
sîn herze und ouch die sinne,
daz er ouch mit niuwer maht
nâch manlîcher tiure vaht.
(Hartmann von Aue: Erec, Vv. 9169–9187)

Während der doppelte âventiure-Zyklus nach dem verligen seine spezifische Dyna-
mik gerade aus der Präsenz der schönen Enite zieht, um derentwillen Erec sich zu-
nächst im Kampf bewährt, dann jedoch ‚verlegen‘ hatte, so ist in der symbolisch
überformten Joie de la curt-Episode die räumliche Trennung von Erec und Enite be-
deutungsvoll eingeführt und wird mit der Kopräsenz der vriundin des Mabonagrin,
diu dâ gegenwürtic saz, kontrastiert. Während letzterer, der als alter ego Erecs fun-
giert, durch Anblick der Schönheit angespornt wird, ist es bei Erec die Erinnerung,
aber zunächst nicht an Enites Schönheit, sondern an ihre minne, die ihn im Kampf
bestehen lässt. In der Erinnerung ist die Schönheit Enites nicht mehr so problema-
tisch, wie sie es in ihrer direkten Gegenwart ist, sodass der gedanc an sîn schœne
wîp [...] kreftigte im den lîp (Hartmann von Aue: Erec, Vv. 9230 f.).

Diese ganz auf Enites Schönheit hin perspektivierte Neuausrichtung der Schluss-
âventiure korrespondiert nicht zuletzt mit einer Neuausrichtung der Krise und der
hieran anschließenden Ausfahrt. So erscheint im französischen Prätext die Krise tat-
sächlich als nicht existent. Erec tritt hier an, seiner Frau und dem Hof zu beweisen,
dass er nicht deshalb ein schlechter Ritter ist, weil er mit seiner Ehefrau Zeit im Bett
verbringt. Er zieht in aller Öffentlichkeit vor dem versammelten Hof in Begleitung sei-
ner Ehefrau, die ihn aus Sicht des Hofes in seinem Rittersein behindert, aus und
schafft so eine Prämisse, unter der er beweisen kann, dass er auch in Gegenwart der
schönen Frau, die seine Ehefrau und Geliebte zugleich ist, ritterliche Taten zu voll-

244 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



bringen vermag. Zumindest durch die ersten anschließenden aventures behält Erec
durchgehend die Kontrolle, insofern er hier die heranziehenden Gefahren tatsächlich
bereits sieht und nur abwartet, ob Enide gegen sein Verbot handelt.

Im deutschen Retext ist dies verändert: Hier zieht Erec heimlich und in Schande,
bemäntelt durch eine List, auf seine Fahrt, die zugleich eine Leidens- und Bußfahrt an
den Körpern des Ehepaares wird. Denn er hat sich im deutschsprachigen Erec tatsäch-
lich eines Fehlers von großer Tragweite schuldig gemacht, indem er seine Frau wie
eine Geliebte geliebt und den Hof hat veröden lassen. Entsprechend ist Erec hier tat-
sächlich taub und blind und muss von Enite wirklich gewarnt werden, die zeitweise
als seine Augen und Ohren, als seine Sinne fungiert.427 Während der französische Erec
seiner Frau und dem Hof beweist, dass sie geirrt haben, und seine Frau für diesen
Zweifel an ihm bestraft, kompensiert der deutsche Erec einen Fehler, den er aufgrund
von Enites Schönheit begangen hat.

III.3.2.2.6 Das Verhältnis der Figur Enite zu ihrer Schönheit
Der skizzierten Ausrichtung der Narration auf Enites Schönheit in der Krise und in der
Schlussepisode entsprechen freilich im Verlaufe des Textes Veränderungen im Detail.
Neben der dezidierten Vervielfachung des in der verligen-Episode eingeführten Poten-
tials körperlicher Schönheit, Männer zu ethisch falschen Handlungen anzuregen, wel-
ches in der – oben diskutierten – Raubritter-Episode und den Grafen-Episoden erneut
pointiert – und teils gegen Chrétien – durchgeführt wird, wird auch die Selbstbezichti-
gung Enites, die sich gegen ihren schönen Körper richtet, mehrfach redupliziert. In der
großen, monologischen Apostrophe an den Tod thematisiert die Figur Enite selbst ihre
Schönheit als Attraktor in Hinblick auf ihre Heiratsfähigkeit. Sie sei eine angemessene
Partnerin für den Tod, da sie noch Schönheit und Jugend des Körpers besitze, weshalb
der Tod nicht warten solle, bis sie im Alter beides verloren habe:

‚[...]
ich gezim dir wol ze wîbe:
ich hân’z noch an dem lîbe,
beide schœne unde jugent,
ich bin an der besten tugent.
dir’n mac mit mir niht wesen ze gâch.
nû waz touc ich dir her nâch,
sô beider alter unde leit

 Hierauf ist im Folgenden zurückzukommen. Es kann argumentiert werden, dass hier in der Tat
eine partiell symbolische Struktur vorliegt, in welcher Erec und Enite, die – so betont es Enite in
ihrem an Gott gerichteten Monolog eigens (Vv. 5826 f.) – ja nach Vollzug der Ehe ein Leib sind, ge-
meinsam als homo interior (= Geist = Erec) und homo exterior (= Körper = Sinne/aisthesis = Enite)
funktionieren. Diese Übertragung funktioniert jedoch nur partiell und nur im deutschen Retext, in
welchem Enite tatsächlich die Funktion von Erecs sinnlicher Wahrnehmung übernehmen muss.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 245



mir schœne unde jugent verseit?
nû waz sol ich dir danne?
noch zæme ich guotem manne.‘
(Hartmann von Aue: Erec, Vv. 5898–5907)

Nur wenig später ist es das im Allgemeinen nicht stark beachtete ‚Lindengleichnis‘,
in welchem Enite die Schönheit ihres Leibes zur Ursache ihres Unglücks erklärt.
Während Thomas Cramer in dem monologischen Selbstvergleich mit der Linde die
Anerkenntnis eines Verstoßes gegen den (sozialen) ordo gesehen hat, welcher in
der ungebührlichen Heirat der verarmten, niederen Adeligen mit einem Königssohn
bestehe,428 erscheint auch dieser Vergleich auf Enites Körper selbst ausgerichtet.
Während sie einerseits sagt, dass schœne- und edel-Sein (V. 6028) dem Baum nicht
helfe, wenn er verpflanzt werde, wird in den folgenden Versen – die Cramer nicht
mehr zitiert! – der von Gott geschaffene Leib als so unglücklich (unsælic, V. 6038)
bezeichnet, dass er Enite ihr Leben lang bekümmern müsse:

und krônte mich diu werlt al
ze vrouwen über elliu wîp,
sô hât doch got den mînen lîp
sô unsælic getân,
daz ich kumber muoz hân
al die wîle und ich lebe,
got ensî, der mir’s ein ende gebe.
(Hartmann von Aue: Erec, Vv. 6035–6041)

Nicht nur greift der Monolog der Enite hier ihre Exzeptionalität unter allen Frauen
auf, die im Text – nicht zuletzt in der Reihe der achtzig Witwen, welche Enite an
Schönheit übertrifft – immer wieder betont wird; die Figur bezieht ihren Kummer
zudem ganz ausdrücklich auf ihren Leib, welcher den gesamten Text hindurch als
schön und als Gabe Gottes (vgl. Vv. 339–341) dargestellt worden ist. Auf diesen Leib
bezieht sie im Rahmen des verligens auch das Murren des Hofes:

si sprach: ‚wê dir, dû vil armer man,
und mir ellendem wîbe,
daz ich mînem lîbe
sô manegen vluoch vernemen sol!‘
(Hartmann von Aue: Erec, Vv. 3029–3032)

Die Selbstaussage der Figur Enite inszeniert also den schönen Körper selbst als Ge-
fährdung und als Problem; sie ist insofern mit der Warnung Gawans an Iwein ver-
wandt, er solle darauf achten, dass seines wîbes schœne ihn iht gehœne (Hartmann

 Cramer, Schuld-Sühne-Problematik, S. 106 f.

246 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



von Aue: Iwein, Vv. 2785 f.).429 Auch die Joie de la curt-Episode selbst wird bereits
durch diesen Kontrast von Schönheit des Körpers einerseits und Gefährdung des
Leibes andererseits eingeleitet, wenn es – als sie den Weg nach Brandigan antre-
ten – heißt, dass der künec Êrec | mit sînem schœnen wîbe, | ze vreise sînem lîbe
(Vv. 8057–8059) unterwegs sei. Die Menschenmenge, von der sie beim Einritt in
Brandigan gesehen werden, nehmen an Enite die Schönheit des Leibes und der Klei-
dung wahr, wenn sie sagen, sie hätten von lîbe und ouch von wæte, | von pherde und
gereite, | so schœne und sô gemeite (Vv. 8073–8075) nie eine Frau gesehen. Wiederum
wird Enites Schönheit in die Nähe zur Bedrohung von Erecs Leib gesetzt, wenn sie
klagen daz wünneclîche wîp | und daz verliesen sînen lîp | solde ein alsô vrumer man
(Vv. 8083–8085). In der Anrufung der Leute von Brandigan an Gott wird der Zusam-
menhang von Körperlichkeit und Leid fortgeführt.430

 Cramer, ebd., S. 98, hat die gemeinsame Ausfahrt als „einen säkularisierten Prozeß kirchlicher
Bußpraxis“ gelesen. Während die Indizien für eine Bußfahrt im engeren, geistlichen Sinne eher
dünn bleiben, kann doch vermerkt werden, dass die âventiure-Kette zu einer Reihe von gegen die
Körper der beiden gerichteten Qualen wird. Die Worte lîp und leit werden ostentativ durch die Episo-
den hindurch mitgeführt. Erec gebietet bî dem lîbe, | der schœnen vrouwen Ênîten (Vv. 3095 f.), dass
sie vorausreiten und schweigen solle. Als Enite der ersten Schar Räuber gewahr wird, wägt sie ab, ob
sie Erec warnen soll, wan sô hân ich den lîp verlorn (V. 3162). Sie entscheidet sich dafür Erec zu war-
nen und damit gegen ihren Leib. Der Späher, welcher seinem Herrn vor der Ankunft des Paares von
der Schönheit Enites berichtet (Vv. 3332–3335) betont eigens, dass Enite ist bekumbert ir lîp (V. 3325).
In der beständigen Bedrohung durch den Tod wird immer wieder betont, dass es der lîp ist, der be-
droht ist. Die hier zugrundeliegende Leib-Seele-Differenz bleibt jedoch nicht implizit, sondern wird
explizit thematisch, sodass der (schöne) Körper und die Integrität der Seele deutlich gegeneinander
ausgespielt werden, wenn Enite, bevor sie Erec ein zweites Mal warnt, bedenkt, dass das Unterlas-
sen der Warnung gravierende Folgen für ihr Seelenheil habe: wan sî muoz von mînen untriuwen | mîn
sêle verderben | und von rehte ersterben | gelîche mit dem lîbe (Vv. 3367–3370). Demgegenüber wird
die erfahrene Qual konstant als leit thematisiert, welches Enite jedoch ohne Bekümmerung erträgt
und welches durch ihre Demut zu einer Freude für wird, wodurch sie eine Standhaftigkeit beweist,
deren Faktur geradezu einem Martyrium ähneln: swie verre ez wider vrouwen site | und wider ir reht
wære, | si leit es âne swære | mit senftem gemüete: | daz lêrte si ir güete. | diu vrouwe grôzen kumber
leit, | wan daz si ze liebe ir leit | in ir herzen verkêrte, | als si ir diemuot lêrte (Vv. 3445–3453). Dieses
leit Enites wird – bspw. in der ersten Grafen-Episode – auch von Dritten wahrgenommen (diu vrouwe
lîdet arbeit, | mit disen rossen michel leit; V. 3386 f.). Eine geistliche Dimension dieser gegen den Leib
gerichteten Leidensfahrt wird nicht zuletzt dadurch betont, dass es Enite – beim ersten Grafen einge-
kehrt und von der Last des Pferdedienstes befreit – ergeht als der sêle | der von Michâêle | wirt der
hellewîze rât, | diu lange dâ gebûwen hât (Vv. 3650–3653). Aber auch Erec, der ûf der vart | sweizic
unde râmic (Vv. 3656 f.) geworden ist, ‚erlöst‘ seinen Leib von dieser Last (des belôste er den lîp,
V. 3658). Der Graf erfragt bei Erec die Gründe für die Trennung des Paares bei Tisch mit dem Hinweis
darauf, dass wünneclîch ir lîp ist (V. 3739), und spricht Enite im Folgenden damit an, dass ihn ihr
wætlîcher lîp (V. 3759) schon in dem Moment erbarmt habe, sît ich iuch hiute lîden sach (V. 3760). Die
Aufzählung ließe sich fortsetzen. Es sollte deutlich geworden sein, welches Gewicht den Körpern
von Erec und Enite und dem erlittenen Leid auf ihrem Weg zukommt.
 Hartmann von Aue: Erec, Vv. 8086–8107; Hervorh. von mir, F. D. S.: si sprâchen: ‚herre, rîcher
got, | war umbe geschuof dîn gebot | einen sô vollekomen man? | dâ wære vol dîn genâde an, | daz dû

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 247



Während auf der einen Seite noch mehrfach die Gefahr, dass Erec seinen lîp
verlieren werde akzentuiert wird (Vv. 8167 u. 8182), quellent auf der anderen Seite –
in Guivreiz‘ Worten – die achtzig Witwen mit jâmer den lîp (V. 8326). Und auch die
Schönheit von Mabonagrins Freundin wird im Vergleich mit ihrer Cousine Enite
ausdrücklich noch einmal auf ihren Leib bezogen.431

Nicht nur die Leiblichkeit, die in der verligen-Episode akzentuiert wird, hat in
der Joie de la curt-âventiure eine Entsprechung, sondern auch die minne selbst.
Während die Frage nach der rechten Ausübung der minne durch den Mann im Ver-
hältnis zur Schönheit der (Ehe-)Frau, wie Rüdiger Schnell zurecht argumentiert hat,
das Thema des Romans ist,432 findet sich minne nicht zuletzt auch in der Kampfme-
taphorik der Joie de la curt wieder:

hie hup sich herzeminne
nâch starkem gewinne.
si minneten sunder bette:
diu minne stuont ze wette,
sweder nider gelæge,
dem wart der tôt wæge.
mit scheften si sich kusten
durch schilte zuo den brusten
mit selher minnekrefte,
daz die eschînen schefte
kleine unz an die hant zekluben
und daz die spilten ûfe stuben.
(Hartmann von Aue: Erec, Vv. 9106–9117)

Während Scholz in seinem Erec-Kommentar, die Forschung resümierend, eine Deu-
tung des Bezuges zur minne über die reine Kampfesmetaphorik hinaus ablehnt,433

muss doch auffallen, dass die hier explizierte Kampf-minne auch deshalb mit der
minne zwischen Erec und Enite kontrastiert, weil sie ganz explizit als Gegenteil des
verligens inszeniert ist, insofern sie ausdrücklich sunder bette ausgeübt wird und
auch das ligen hier wieder aufgegriffen ist, jedoch zur tödlichen ‚Niederlage‘ umge-

in hætest bewart | vor dirre leidigen vart, | daz er iht wære komen, | wan hie wirt im der lîp benomen. |
ouwê, dû vil armez wîp! | wie dû queltest dînen lîp, | ob dû möhtest wizzen wol, | waz dir hie geschehen
sol! | wie dîniu liehtiu ougen | mit trüebe suln verlougen, | daz si sô spillîchen stânt | unde kumbers
niht enhânt, | unde dîn vil rôter munt, | der die liute hie zestunt | dir engegen lachen tuot! | und wie dû
dînen gelphen muot | mit leide verkiusest, | sô dû dînen man verliusest!‘
 Hartmann von Aue: Erec, Vv. 8926–8934: hie under er gesitzen sach | ein wîp, als im sîn herze
jach, | daz er bî sînen zîten | âne vrouwen Ênîten | nie dehein schœner hete gesehen. | wan der muost
man jehen, | daz ir wünneclîcher lîp | geprîset wære über elliu wîp, | diu dô wâren oder noch sint.
 Vgl. etwa Schnell, Gender und Gesellschaft, S. 329.
 Vgl. Scholz, Erec, S. 964 f., Kommentar zu Vv. 9107–9117.

248 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



formt erscheint (sweder nider gelæge, | dem wart der tôt wæge).434 Die Engführung
von verligen und Niederlage indiziert dabei zugleich eine implizite Entmännlichung
der Helden, die im Bett ihrer Geliebten ruhen, ohne zu kämpfen und sich den An-
forderungen der höfischen Sozialität zu stellen.435

Rüdiger Schnell erinnert daran, dass

Erecs Verhalten in Karnant [...] an das [erinnert], was die moraltheologische Diskussion dieser Zeit
unter dem Terminus adulter uxoris fasste. [...] Auch wenn Hartmann mit einem moraltheologi-
schen Topos gearbeitet haben sollte, so beurteilt er nicht von einer moraltheologischen Warte,
sondern von einer sozialethischen Position aus: Sexuelles Begehren findet dort seine Grenzen, wo
es negative gesellschaftsrelevante Auswirkungen hat. Der adulter uxoris-Topos ist in der moral-
theologischen Ehediskussion beheimatet. Er verurteilt den ungestümen leidenschaftlichen Sexual-
verkehr des Ehemannes mit seiner Frau. Dieser [...] Topos tradiert die Vorstellung, dass der Mann,
der seine Frau zu leidenschaftlich liebe, zum Ehebrecher an seiner Frau werde.436

Sowohl der französische wie auch der deutsche Erec-Roman, so kann hier ergänzt
werden, zeigen jeweils bis in die Formulierungen hinein deutliche Reflexe der adulter
uxoris-Frage. Bei Chrétien wird zur Einleitung des Verliegens Erec als derjenige cha-
rakterisiert, der nicht mehr im Turnier kämpfen wolle und seine Frau zur Freundin
und Geliebten mache: a sa fame volt dosnoier, | si an fist s’amie et sa drue (Chrétien:
Erec et Enide, Vv. 2434 f.; Übers. [Gier]: „er wollte in Liebe mit seiner Frau leben und
machte sie zu seiner Freundin und Geliebten“). Der charakteristische Unterschied
zwischen der Liebe zur Frau und zur Geliebten wird hier also präsent gehalten.437 Im
deutschsprachigen Erec heißt es entsprechend im Dialog zwischen Oringles und Enite
angesichts des scheinbar toten Erec: ‚was er iuwer âmîs ode iuwer man?‘ | ‚beide,

 Im Moment von Erecs Sieg über Mabonagrin wird das ligen wieder thematisch. Mabonagrin ist
zu Boden gegangen, Erec hat sich auf seine Brust gekniet und nachdem Mabonagrin sich besiegt
erklärt hat, heißt es über Erecs Antwort auf Mabonagrins Frage nach seiner Identität: sus antwurte,
der obene lît: | ‚daz habet ir selten ê gesehen, | ouch ensol’z mir niht geschehen: | wan dâ ergienge ein
wunder an, | swenne sich der ober man | müeste dem undern ergeben. [...]‘ (Hartmann von Aue: Erec,
Vv. 9327–9332) und Mabonagrin wiederum nennt Erec denjenigen, der mit gewalte obe liget
(V. 9341). Hier sehe ich – auch wenn es sich zweifelsfrei um Kampfmetaphorik handelt – die hetero-
soziale Ordnung der minne gegen die homosoziale Ordnung der männlichen Ehre und des Kampfes
ausgespielt. Gerade die Kampfmetaphorik ermöglicht hierbei, so denke ich, flexibel das Einspielen
von anderen Diskursbereichen in die Aushandlung der homosozialen Ordnung, die indessen nicht
zufällig mit der heterosozialen Ordnung zusammengedacht wird. Die Spannung von minne als hete-
rosozialem und êre als homosozialem Ordnungsmoment ist bereits im verligen selbst die Kernspan-
nung, wie sich nicht zuletzt in der Analyse von Schnell, Gender und Gesellschaft, hier bes.
S. 326–334, zeigt, der allerdings die Begriffe hetero-/homosozial nicht verwendet.
 Vgl. hierzu schon Klein, Geschlecht und Gewalt.
 Schnell, Gender und Gesellschaft, S. 329.
 Zum Erec im Kontext zeitgenössischen Eherechts vgl. Bruno Quast: Getriuwiu wandelunge. Ehe
und Minne in Hartmanns ‚Erec‘. In: ZfdA 122 (1993), S. 162–180.

III.3 Die Beziehung der Schönheit zur Tugend 249



herre.‘ (Erec, Vv. 6172 f.), wodurch der adulter uxoris-Topos hier in die retrospektive
Beurteilung der Figur Enite verlegt wird.438

Rüdiger Schnell hat formuliert, es sei eine „ungeklärte Frage, ob der Erec einen
männlichen Helden oder aber ein Paar ins Zentrum stellt. Damit ist wiederum die
Frage verbunden, ob sich in Karnant das Paar oder nur Erec schuldig macht“.439

Zwar möchte ich Schnell darin folgen, dass Erec zum ethischen Subjekt des verligens
wird, wie es auch Schnells Fazit ist: „[D]er männliche Partner in einer Liebesbeziehung
hingegen ist dafür verantwortlich, dass sich diese Liebesbeziehung nicht völlig gegen
die Gesellschaft abschließt, räumlich nicht und ideell nicht. Insofern trägt Erec die
Hauptlast für das Versagen des Paares in Karnant“.440 Gegen Schnell möchte ich die
Opposition weniger absolut setzen. Auch die, wie Schnell formuliert, „passiv“ Hand-
lungen auslösende weibliche Schönheit441 ist Thema des Textes, der männliches
Handeln und weibliches Schönsein korreliert und beides zum Gegenstand einer nar-
rativ durchgespielten ethischen Sorge der Subjekte um sich selbst macht. Die schult,
welche die Enite-Figur sich zuspricht (Hartmann von Aue: Erec, V. 3008), ist nicht
identisch mit dem Versagen Erecs und nicht einziger und notwendiger Auslöser der
Krise. Die je verschiedenen Arten von Schuld sind vielmehr – ebenso wie die Hand-
lungsoptionen und Selbstführungsstrategien – genderspezifisch organisiert.442 Die
Wirkung der weiblichen Schönheit kann ebenso negativ bewertet werden wie das
gleichzeitige ethische Versagen des Mannes, sich zu dieser Schönheit angemessen zu
verhalten. Schönheit der Frau und Tugend des Mannes treten so ebenso in ein Ver-
hältnis zueinander wie implizit auch die Schönheit der Frau und ihre Fähigkeit, die-
selbe einzuhegen. Insofern beides durchgespielt wird, ist der Erec der Roman eines
Paares, dass sich auf je unterschiedliche Art bewähren muss, insofern die ‚Krise‘
Erecs nicht mit der schult Enites identisch ist, ist der Erec der Roman zweier ethi-
scher Subjekte und der je unterschiedlichen Anforderungen an sie. Der gemein-
same Auszug Erecs mit Enite wird im deutschen Erec-Roman – gegen Chrétien –
dabei nicht nur zu einer gemeinsamen Bußfahrt am (schönen) lîp, sondern ist zudem
ein narrativer Versuchsaufbau, in dem das Thema männlicher ‚Selbstregierung‘ (Fou-
cault) angesichts weiblicher Schönheit – partiell auf der Folie marianischer Keusch-
heit – anhand von Erec und seinen Gegnern systematisch entwickelt wird, bis es in der

 Die Stelle hat (allerdings nicht im Sinne der adulter uxoris-Problematik) Schulze, âmîs unde
man, behandelt.
 Schnell, Gender und Gesellschaft, S. 315.
 Ebd., S. 334.
 Ebd., S. 318.
 In jüngerer Zeit hat beispielsweise Manuela Niesner: schiltkneht Enite. Zur gender-Transzendierung
im ‚Erec‘ Hartmanns von Aue. In: ZfdPh 126 (2007), S. 1–20, betont, dass männliche und weibliche Kon-
struktionen von gender im Rahmen des Textes kontrastiv entwickelt werden; vgl. ebd., S. 3. Sie schließt
sich hierin Dorothea Klein (Klein, Geschlecht und Gewalt) an.

250 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Schluss-âventiure der Joie de la Curt in eine symbolische Selbstüberwindung mündet,
die noch einmal ganz auf Enites Schönheit hin neu perspektiviert ist.

III.4 Noch einmal: καλοκάγαϑία und der narrative
Zusammenhang von Schönheit und Gutheit

Dies ist des Bundes erste Pflicht!
(Emanuel Schikaneder: Die Zauberflöte II/3)

Una volta c’era un Re,
Che a star solo s’ annojò,
Cerca, cerca, ritrovò!
Ma il volean sposare in tre.
Cosa fa?
Sprezza il fasto e la beltà,
E alla fin scelse per sé
L’innocenza e la bontà.
Là là là,
Lì lì lì,
Là là là.
(Jacopo Ferreti: La Cenerentola I,1)

Für den Begriff der ‚Kalokagathie‘, wie er in der germanistischen Mediävistik zur
Benennung eines Zusammenhanges zwischen körperlicher Schönheit und einer ‚in-
neren Schönheit‘ von Figuren verwendet wird, bleiben also drei Dinge wesentlich
festzuhalten: (1) Der Begriff wird, sofern er – wie es häufig geschieht – auf eine an-
tike (Begriffs-)Tradition zurückbezogen wird im engeren Sinne falsch benutzt. Die
körperliche Dimension, auf die die Forschung den Anteil kalós der Doppelformel
vom ‚Schönen und Guten‘ (kalós kai agathós) bezogen wissen wollte, ist im antiken
Begriff zunächst nicht, wenn überhaupt in anderer Form enthalten.

(2) Auch insofern man den ‚Kalokagathie‘-Begriff in einer spezifischen pragma-
tisch-heuristischen Umprägung verstanden wissen wollte, die den ursprünglich
philosophisch-ethischen Begriff καλὸς κάγαϑός (und καλοκάγαϑία) in einer Umbe-
setzung auf das Innen-Außen-Verhältnis zwischen menschlicher Seele/Geist/Herz
und menschlichem Körper bezieht – als ‚Kalokagathie‘ statt kalokagathía –, um die
regelmäßige Koinzidenz von Tugend, Adel und körperlicher Schönheit in der höfi-
schen Literatur zu beschreiben, muss konstatiert werden, dass für diesen weiteren
‚Kalokagathie‘-Begriff erstaunlich wenig belastbare Indizien zu finden sind. Demge-
genüber muss konzediert werden, dass körperliche und ‚innere‘ Schönheit kaum je-
mals in ein Verhältnis zueinander gebracht werden, in dem sie im engeren Sinne
direkt voneinander abhängig sind oder einander bedingen.

(3) Es muss jedoch dem Umstand Rechnung getragen werden, dass zweifelsfrei be-
ständig eine Koinzidenz der schönen Körper, der Tugend und des Adels in vernakula-

III.4 Noch einmal: καλοκάγαϑία 251



rer Literatur erzählt wird. Zwar sind die Werte (Körper/Tugend, äußere Schönheit/in-
nere Schönheit) nicht voneinander abhängig und bedingen einander nicht, sie werden
aber gleichwohl aufeinander bezogen und in Erzählungen beständig enggeführt. Der
Modus dieser Bezugsetzung jedoch, so die These, ist eher derjenige der Problematisie-
rung, nicht derjenige der Entsprechung, der Abbildung oder der Synekdoche. Das Ver-
hältnis der Tugend zur Schönheit des Körpers ist eines der Selbstsorge des Subjektes,
in welchem das Subjekt – als Inneres – gegen den Körper – als Äußeres – gesetzt wird,
wobei letzterer – zusammen mit allen anderen ‚Äußeren‘ Dingen, mit der gesamten
creatura – die Position des ‚Anderen‘ einzunehmen beginnt.443

III.4.1 Schönheit als ethisches Problem bei Xenophon

Diese Zusammenbindung von Ethik und Schönheit im Modus der Problematisie-
rung des männlichen Subjektes – wie sie sich etwa im Erec zeigt – ist älter als die
stark stoizistisch beeinflusste christliche Ethik und – unter völlig anderen diskursi-
ven Prämissen – bereits Teil jener Selbststilisierung und Problematisierungsstrate-
gien, mit denen das klassische griechische männliche Subjekt ‚sein Verhalten
ausarbeitet‘ und ‚seiner Lebensführung eine Form‘ gibt (Foucault).444 Sie ist auf
diese Art bereits Teil derjenigen philosophisch-ethischen Schriften, die das Konzept
der kalokagathía ursprünglich entwickelt haben. Es zeigen sich hier – über einen
wesentlichen epistemischen Bruch hinweg – erstaunliche Ähnlichkeiten an der
Oberfläche der ethischen Vorschriften und ihrer Diskursivierung im Rahmen von
Narrationen. Diese Analogien soll hier, unter erneutem Rückgriff auf Texte Xeno-
phons, noch einmal demonstriert werden, um zu plausibilisieren, dass auch in den
mittelhochdeutschen Texten ein ethischer Diskurs enthalten ist, der unter dem
Schlagwort der (antiken) ‚kalokagathía‘ analysiert werden kann, allerdings signifi-
kant anders, als es in der germanistischen Mediävistik bislang geschehen ist.

In der sogenannten Kyrupädie (ca. 360 v. u. Z.), der Schrift des Xenophon über
die Erziehung des Perserkönigs Kyros‘ II. (ca. 590/580–530 v. u. Z.), die nachhaltig
die Texte Ciceros (106–43 v. u. Z.) beeinflusst hat,445 findet sich beispielsweise eine
Sequenz, in welcher der König im Rahmen einer (stark stilisierten und fiktiven) bio-
graphischen Erzählung – entsprechend den Anforderungen einer allgemeinen Pai-

 Vgl. hierzu im Folgenden Kap. VI.2.
 Vgl. Foucault, Sexualität und Wahrheit 2, S. 33.
 Die Kyrupädie hat nachweislich auf Cicero gewirkt, der eine der für das Mittelalter maßgebli-
chen Instanzen der Vermittlung von (besonders auch stoisch geprägtem, im Ganzen aber eklekti-
schem) philosophischem Wissen ist. Vgl. in der Ausgabe von Nickel, S. 734–736 u. 755.

252 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



deía446 – auch in seiner vorbildlichen Haltung gegenüber den Verführungen der
weiblichen Schönheit dargestellt wird.

Auf dem Kriegszug des Kyros ist unter den Gefangenen auch eine schöne Frau
namens Pantheia, die Ehefrau des Abradatas von Susa.447 Diese wird von einem
engen Vertrauten des Kyros, von dem Meder Araspas, für diesen bewacht, bis Kyros
selbst sie zur Frau nehmen kann. Araspas nun tritt an Kyros heran und fragt diesen,
ob er die Frau, die er für ihn zu bewachen hat, schon gesehen habe. Als Kyros ver-
neint, schildert Araspas den Moment, in dem er die Fremde zuerst gesehen hat.
Unter der Schar ihrer Dienerinnen, mit der sie zusammen und gleich gewandet ge-
sessen hatte, sei sie im Aufstehen durch ihre Größe, Würde und vornehme Haltung
herausgestochen. Als man ihr daraufhin verkündet habe, dass sie dem Kyros zur
Frau geben werde, habe sie begonnen zu klagen, wobei ihre Schönheit erst recht
sichtbar geworden sei:

‚[...] Als die Frau diese Worte gehört hatte, zerriß sie den oberen Teil ihres Gewandes und be-
gann zu klagen, und mit ihr gemeinsam brachen auch die Dienerinnen in Wehklagen aus. (7) Da
konnte man den größten Teil ihres Gesichts, ihren Hals und ihre Hände sehen, und – das mußt
du wissen, mein Kyros – ich und alle anderen, die sie sahen, waren überzeugt, daß noch nie ein
weibliches Menschenwesen von solcher Schönheit448 in Asien das Licht der Welt erblickt hat.
Du mußt sie dir auf jeden Fall ansehen.‘ (Xenophon: Kyrupädie 5.1.6 f.; Übers. Nickel)

Kyros lehnt im Folgenden ab, die Frau zu sehen, und verweist auf seine Pflichten
als Herrscher, die er zu vernachlässigen fürchtet, wenn er der Schönheit der Frau
erst ansichtig werde:

Kyros erwiderte: ‚Beim Zeus, auf keinen Fall, wenn sie so aussieht, wie du sagst.‘ – ‚Wieso
denn?‘ fragte der junge Mann [= Araspas; F. D. S.]. ‚Weil ich fürchte, wenn ich mich jetzt über-
reden lasse, zu ihr zu gehen, um sie mir anzuschauen, nachdem du mir von ihrer Schönheit
erzählt hast, daß sie mich, obwohl ich doch überhaupt keine Zeit habe, erneut dazu verleitet,

 Vgl. zur Kyrupädie etwa: Hartmut Wilms: Techne und Paideia bei Xenophon und Isokrates.
Stuttgart/Leipzig 1995 (Beiträge zur Altertumskunde 68), S. 100–207.
 Vgl. zu der Erzählung von Pantheia auch Christian Mueller-Goldingen: Untersuchungen zu Xe-
nophons Kyrupädie. Stuttgart/Leipzig 1995 (Beiträge zur Altertumskunde 42), hier S. 188–194
u. 204–211. – Mueller-Goldings Auffassung, dass der „Hinweis auf die ausnehmende Schönheit [...]
ein Motiv aus dem Märchen, das auch im Roman seinen festen Platz hat“, sei (ebd., S. 189), teile ich
so nicht, da es ihre Bedeutung entproblematisiert.
 ‚Schönheit‘ ist hier eine aus dem Kontext abgeleitete, vereindeutigende Interpretation des Über-
setzers Rainer Nickel. Wörtlich bedeutet der griechische Text der Stelle: „ ... ich und alle anderen, die
sie sahen, waren überzeugt, dass noch nie eine so beschaffene Frau von Sterblichen in Asien geboren
worden sei“. Die Vereindeutigung mag ihre Berechtigung darin haben, dass zuvor der unter den zerris-
senen Kleidern sichtbare Körper der Frau und im Folgenden die Liebesentstehung durch Anschauung
der menschlichen Schönheit thematisch werden. Es muss jedoch festgehalten werden, dass die Formu-
lierung hier offener gehalten ist. – Für Erläuterungen des griechischen Textes und wertvollen Hilfestel-
lungen beim Verständnis danke ich von Herzen Marco Mattheis (Berlin) und Adrian Meyer (Köln).

III.4 Noch einmal: καλοκάγαϑία 253



ein zweites Mal zu ihr zu gehen, um sie zu sehen. Dadurch könnte ich vielleicht meine Pflich-
ten vernachlässigen, bei ihr sitzen bleiben und sie immer nur ansehen.‘

(Xenophon: Kyrupädie 5.1.8; Übers. Nickel)

Es schließt ein Dialog über die Wirkung der Schönheit und die Gefahr der Liebesent-
stehung an, in welchem Araspas bezweifelt, dass die „Schönheit eines menschlichen
Wesens [κάλλος ἀνθρώπου] dazu imstande sei, jemanden gegen seinen Willen dazu
zu veranlassen, seine Pflichten zu vergessen“ (Xenophon: Kyrupädie 5.1.9). Er ver-
gleicht die Schönheit mit dem Feuer, welches, anders als jene, unterschiedslos alles
gleichermaßen verbrenne, während man nicht in alle schönen Dinge unterschiedslos
verliebt sei. Araspas führt diese Grenzen der Liebe auf den Willen zurück. Kyros be-
zweifelt, dass Wahrnehmung von Schönheit, die Liebesentstehung und die Beherr-
schung der Lust mit dem Willen zu lenken seien, und führt ein Argument ins Feld,
das den Minnesklaven-Exempla mittelalterlicher Literatur ähnelt, weil darin die gro-
ßen Themenkreise des Freiheitsverlustes, der Gefangenschaft und Selbstaufgabe, der
Krankheit und Heilung enthalten sind, wie sie später in den Figuren des Aristoteles,
Salomons, Samsons und anderer wiederkehren werden:

‚Wenn demnach‘, fragte Kyros, ‚die Liebe eine Sache des Willens ist, wie kommt es dann, daß
man mit ihr nicht aufhören kann, sobald man es will? Ich habe Leute gesehen, die aus Liebes-
kummer weinten, die den geliebten Menschen sklavisch ergeben waren, obwohl sie den Skla-
vendienst, bevor sie liebten, für ein großes Übel hielten, die vieles opferten, wovon sie sich
besser nicht getrennt hätten, die den Wunsch hatten, von der Liebe wie von irgendeiner ande-
ren Krankheit befreit zu werden, sich allerdings nicht davon befreien konnten, sondern durch
eine stärkere Macht gebunden waren, als wenn sie in Eisen lägen. Sie liefern sich aber den
geliebten Personen aus, indem sie sich ihnen auf vielfältige Weise blindlings unterwerfen.
Aber sie versuchen auch nicht zu entkommen, obwohl sie so viel Schlimmes ertragen müssen,
sondern passen sogar auf, daß die Menschen, die von ihnen geliebt werden, nicht fortlaufen.‘

(Xenophon: Kyrupädie 5.1.12; Übers. Nickel)

Araspas lässt diesen Einwand nicht gelten und führt diese Liebeskrankheit im Ge-
genteil auf allgemeine Zuchtlosigkeit derjenigen zurück, welche auch der körperli-
chen Schönheit verfallen. Liebe und Schönheit seien nicht per se unbeherrschbar.
Wer aber grundsätzlich keine Beherrschung kenne, der habe diese auch gegenüber
schönen Menschen nicht und führe, umgekehrt, diese mangelnde Beherrschung
dann auf die Macht der Liebe zurück:

‚[...] Ebenso zwingen doch auch die schönen Menschen niemanden dazu, sie zu lieben und
das zu begehren, was man nicht begehren darf, sondern die elenden Gestalten sind, wie ich
meine, Opfer aller ihrer Begierden, und dann schieben sie die Schuld auf die Liebe. Die an-
ständigen Menschen [= καλοὶ κἀγαθοὶ, kaloi kagathoi] hingegen wünschen sich zwar auch
Geld, gute Pferde und schöne Frauen [= γυναικῶν καλῶν, gynaikon kalon], doch können sie
auf alle diese Dinge leicht verzichten, so daß sie sie nicht zu Unrecht anrühen.‘

(Xenophon: Kyrupädie 5.1.14; Übers. Nickel)

254 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Araspas beendet seine Rede mit dem Argument, dass er, obwohl er die Frau gese-
hen habe und obwohl sie ihm schön erschienen sei, an der Seite des Kyros reite
(Xenophon: Kyrupädie 5.1.15), woraus zu ersehen sein soll, dass ihn die Schönheit
der Frau nicht von seinen Pflichten abgehalten hat. Dies lässt Kyros nicht gelten,
denn auch Holz fange nicht sofort Feuer, sondern benötige eine gewisse Kontakt-
zeit, um sich zu entzünden. Zudem sei die menschliche Schönheit gefährlicher,
weil Feuer bei Berührung überspringe, menschliche Schönheit jedoch durch das
Sehen auch ohne Berührung zu entzünden vermöge:

‚[...] Dennoch berühre ich freiwillig weder ein Feuer, noch sehe ich schöne Menschen an. Auch
dir, Araspas, rate ich nicht, deinen Blick auf den schönen Menschen ruhen zu lassen. Denn
das Feuer verbrennt jeden, der es berührt. Die Schönen aber setzen auch diejenigen in Flam-
men, die nur von weitem hinsehen, so daß sie schließlich vor Liebe brennen.‘

(Xenophon: Kyrupädie 5.1.16; Übers. Nickel)

Araspas nun verteidigt das Anschauen gegen das falsche Handeln. Sofern er nicht zu
falschem Handeln gezwungen sei, könne Anschauung auch keinen Schaden bewir-
ken: „‚Keine Angst, mein Kyros. Auch wenn ich niemals aufhöre hinzusehen, ist
doch nicht zu befürchten, daß ich dazu gezwungen werden kann, etwas zu tun, was
man nicht tun darf‘“ (Xenophon: Kyrupädie 5.1.17). Diese Antwort, die zwar auf die
eigene Tugendstärke baut, den Handlungsanweisungen des Kyros jedoch zuwider-
läuft, qualifiziert Kyros – ironischerweise – ausdrücklich als eine ‚schöne‘ Antwort:
„‚Sehr schön, sagte er, sprichst du [= Κάλλιστα, ἔϕη, λέγεις (Übers. F. D. S.)].‘“

Unabhängig von der im Text selbst zunächst nicht gelösten Frage, ob nun Kyros
oder Araspas Recht behält, kann doch konstatiert werden, dass beide den rechten
Umgang mit weiblicher Schönheit in eine Problematisierungsstrategie einbinden, die
ummännliche Selbstbeherrschung und das Potential der Schönheit, diese zu korrum-
pieren, herum organisiert ist. Es ist gleich, ob man – wie Kyros – glaubt, dass es bes-
ser ist, die Tugend des männlichen Betrachters gar nicht erst auf die Probe zu stellen,
weil die Macht der Schönheit unbeherrschbar ist, oder ob man – wie Araspas –
davon ausgeht, dass rechte Tugend auch angesichts weiblicher Schönheit Bestand
hat und nur korrumpierbar ist, was bereits korrupt ist; beide Figuren sind sich in
einem einig: sie fokussieren die Schönheit der Pantheia – durch die Extremposition
des Kyros angeregt – als Anlass zur Sorge um die ethische Integrität des männlichen
Subjektes. Beide beziehen die menschliche Schönheit (kállos, κάλλος) auf die sittliche
Vollkommenheit des Mannes, die kalokagathía.449 Der Text entscheidet schließlich
zugunsten des Kyros; Araspas hält dem beständigen Kontakt mit der schönen Frau
nicht stand, macht ihr Avancen und droht ihr sogar mit Vergewaltigung:

 Ekkehard Stärk wählt in seiner Übersetzung des Symposions konsequent „sittliche Vollkom-
menheit“ für den Terminus kalokagathía und gibt auch die káloi kágathoi konsequent im Sinne von
„Männer von sittlichem Adel“ wieder (vgl. Xenophon: Symposion 1.1).

III.4 Noch einmal: καλοκάγαϑία 255



Denn Araspas war folgendes passiert: Überwältigt von seiner Leidenschaft für die Frau ließ er
sich dazu hinreißen, ihr einen eindeutigen Antrag zu machen. (32) Sie aber wies ihn zurück und
hielt ihrem Mann die Treue, obwohl er abwesend war. Denn sie liebte ihn sehr. [...] (33) Als Ara-
spas [...] der Frau drohte, wenn sie es nicht freiwillig tun wollte, werde sie es auch gegen ihren
Willen tun, behielt sie den Vorfall nicht mehr für sich, [...] sondern schickte ihren Eunuchen zu
Kyros und ließ ihm alles mitteilen. (34) Als Kyros die Geschichte gehört hatte, lachte er über Ara-
spas, weil der doch behauptet hatte, ihn könne die Liebesleidenschaft nicht überwältigen[.]

(Xenophon: Kyrupädie 6.1.31–34)

Araspas, der gedemütigt vor dem jedoch mild gestimmten Kyros steht, kontrastiert
schließlich expressis verbis die Schönheit der Frau mit dem ‚schönen‘ Handeln, das
er als Mann an den Tag hätte legen müssen. Er zieht aus dem Vorfall, den er ein
„Gespräch mit dem schurkischen Sophisten, dem Eros“ (Xenophon: Kyrupädie
6.1.41), nennt, eine „philosophische Lehre“, nämlich diejenige, dass in seiner Brust
zwei Seelen wohnen müssten, deren eine nach guten und schönen, deren andere
nach schlechten und hässlichen Dingen strebe. Für den Versuchsaufbau, in wel-
chem Araspas zu seinem eigenen Exempel wird, an dem sich die Lehren des Kyros
bestätigen, bezeichnet sich der König selbst als verantwortlich. Kyros sagt:

‚[...] Auch ich habe selbst schon bemerkt, daß ich nicht genug Gewalt über mich habe, gegen-
über Schönen gleichgültig zu bleiben, wenn ich mit ihnen zusammen bin. Aber an deiner Situ-
ation bin ich selbst Schuld, denn ich habe dich zusammen mit diesem unwiderstehlichen
Geschöpf eingesperrt.‘ (Xenophon: Kyrupädie 6.1.36)

Nicht zuletzt betont die Figur Kyros so noch einmal die unwiderstehliche, korrumpie-
rende Macht weiblicher Schönheit im Kontrast zur männlichen Tugend, welche für den
kalos kagathos, den Schönguten, eigentlich Selbstbeherrschung (enkráteia) sein müsste.

Körperliche Schönheit wird hier zur Folie, auf der sich ‚Schöngutheit‘ (kaloka-
gathía) des Mannes realisiert. Dabei wird der Meder Araspas von vorneherein nega-
tiv gegen zwei Kontrastfiguren geführt, nämlich gegen den Perser Kyros und gegen
Pantheia, die Frau aus Susa, die so exzeptionell tugendhaft ist, dass ihr sogar die
prinzipiell männliche Qualität der kalokagathía attribuiert werden kann. Tugend
der Frau ist damit hier zugleich Denunziation der Weiblichkeit selbst als prinzipiell
tugendlos.450 Im Verhältnis zu ihr, die sich später aus Gattentreue über dem im
Kampf gefallenen Ehemann erdolcht und die die gewalttätigen Avancen des Aras-
pas abweist, wird dieser, der als Meder ohnehin im Verdacht steht, tendenziell
zuchtlos, sinnlichen Genüssen zugewandt und verweichlicht zu sein, besonders ne-
gativ dargestellt.451 Im Kontrast zu Araspas wiederum wird die zentrale Figur des

 Vgl. hierzu im folgenden Kapitel IV.1.1, bes. S. 295–299, auch die Analyse der Marcia-
descriptio in der Ars versificatoria des Matthäus von Vendôme.
 Der Erzählung um die schöne Frau Pantheia geht im vierten Buch der Kyrupädie eine kurze, nur
scheinbar unverbundene Episode voraus, in welcher ein Meder von Kyros eine Musikantin erbittet,
deren Spiel ihm gefallen hat. Die Kindheit des Kyros in Medien bei seinem medischen Großvater, As-

256 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Textes, nämlich der Perserkönig Kyros, der die Sorge um sich selbst und die unwi-
derstehliche Gefahr der körperlichen Schönheit für die eigene kalokagathía richtig
zu kalkulieren weiß, konturiert.

Auch Sokrates ruft in Xenophons Symposion zu einer solchen Sorge auf und nennt
die Küsse, die man mit Schönen tausche, den „gefährlichsten Zündstoff“ (vgl. Xeno-
phon: Symposion 4.25). Seine Warnung – „Deswegen soll, sage ich, wer bei Maß und
Verstand bleiben will, auf die Küsse der Schönen verzichten“ (Xenophon: Symposion
4.26) – geht so weit, dass ihm von Charmides entgegnet wird: „Aber warum nur, So-
krates, jagst du uns, deinen Freunden, mit Ammenmärchen Furcht vor dem Schönen
ein?“ (Xenophon: Symposion 4.27)452

Auch hier läuft die Grundopposition auf die Beherrschung der männlichen Lust,
welche durch die Schönheit (kállos) des Knaben ausgelöst und die in Männern von sitt-
licher Vollkommenheit (kaloi kagathoi) bezwungen werden muss, hinaus. Der Anlass
der Diskussion im Gastmahl scheint dabei die Schönheit des Knaben Autolykos selbst
zu sein, der von dem – als tendenziell dekadent dargestellten – Gastgeber, Kallias, be-
gehrt wird.453 In dem von Sokrates angeregten Gespräch des Abends, das sich um das
Thema drehen soll, wie man sittliche Vollkommenheit (kalokagathía) erwerben könne,
werden anschließend verschiedene Vorschläge der Teilnehmer diskutiert, darunter der
ethische Nutzen des Geldes, der ethische Nutzen von Dichtung, der ethische Nutzen
der körperlichen Schönheit und weiteres.

In zwei Wechselreden mit dem Teilnehmer Kritobulos, der sich selbst für schön
hält, der wiederum Schönheit an anderen Knaben begehrt und der zudem körperliche
Schönheit für den Ursprung tugendhaften Verhaltens hält,454 entwickelt Sokrates ein
differentielles Verständnis, das die Schönheit (kállos) und die sittliche Vollkommenheit
(kalokagathía) rund um das Adjektiv ‚schön‘ (kalós) zusammenführt. Sokrates, der tra-
ditionell als Prototyp des hässlichen Menschen inszeniert ist, warnt nicht nur vor der
Macht der Schönheit und zum rechten Umgang mit ihr, sondern versucht zudem die
Schönheit auf einen alternativen Begriff zu bringen, der an die Gutheit gekoppelt ist. In
einem ‚Schönheitswettbewerb‘ (= kállous agon) bringt er Kritobulos mäeutisch dazu,

tyages, steht unter dem Zeichen der gegen die medischen Genüsse gerichteten, natürlichen Selbstdi-
ziplin des künftigen Königs (vgl. Xenophon: Kyrupädie 1). Auf die Rückkehr des Kyros nach Persien
und darauf, dass dieser die medischen Gebräuche abgelegt hat, wird mit Bezug auf Araspas eigens
noch einmal referiert (Xenophon: Kyrupädie 5.1.2): „Kyros rief den Meder Araspas zu sich, seinen
Freund und Vertrauten von Kindheit an, dem er auch sein medisches Gewand überließ, nachdem er
es ausgezogen hatte, als er von Astyages nach Persien zurückkehrte. Dieser sollte für ihn die Frau
und das Zelt bewachen.“
 In der Symposion-Stelle geht es freilich um schöne Knaben, nicht um weibliche Schönheit.
 Zur Figur des Gastgebers Kallias vergleiche das Nachwort in der Ausgabe von Stärk, S. 115–117.
 Xenophon: Symposion 4.15: „Denn durch das Gefühl, das wir Schönen den Verliebten ein-
hauchen, machen wir sie großzügiger im Umgang mit Geld, ausdauernder und ehrgeiziger in den
Gefahren und im ganzen zurückhaltender und beherrschter: versagen sie sich aus Schamgefühl
doch gerade das, wonach es sie am meisten verlangt.“

III.4 Noch einmal: καλοκάγαϑία 257



die Schönheit auf die Gutheit (Wohleingerichtetheit/Tauglichkeit) der Dinge zurückzu-
führen, und weist in einem dialogischen Argumentationsgang nach, dass er, der proto-
typisch Hässliche, schöner als der schöne Kritobulos sei, insofern seine große Nase
besser zum Riechen geeignet sei, seine weit auseinander stehenden Augen besser zum
peripheren Sehen geeignet seien und so fort. Insofern Sokrates ‚schön‘ (kalós) hier von
der semantischen Dimension ‚gut‘ her auffasst und auf die Wohleingerichtetheit der
natürlichen, organischen Funktionsweise seines Körpers abhebt, betreibt er eine Argu-
mentationsfigur, die dem Augustinischen ‚Lob des Wurmes‘, dem laus vermiculi, nicht
unähnlich ist.455 Betont wird hier die Doppeldeutigkeit der Semantik. Rückgebunden
an das Ausgangsproblem des Dialogs, die kalokagathía und ihre Vermittlung, zeigt
sich so, dass die körperliche Schönheit etwas kategorial anderes ist als die kalokaga-
thía, wenngleich beide an der Wortoberfläche verwandt zu sein scheinen.456 Die Pointe
des Textes ist dann, dass der schöne Autolykos selbst zum Abschied Sokrates, den
Hässlichen, als kalos kagathos bezeichnet: „Bei der Hera, Sokrates, du scheinst mir
ein Mensch von sittlichem Adel zu sein!“457 Indem der Schöne den Hässlichen einen
Schönguten nennt, inszeniert der Text, dass der Schöngutheit keine körperliche Dimen-
sion eigen ist, nur weil ein etymologischer Zusammenhang zwischen der Schönheit
(kállos) und vollendeter Tugend (kalokagathía) besteht. Indem Sokrates schließlich der-
jenige ist, der als der Schöngute bezeichnet wird und – im Zwiegespräch mit Kritobu-
los – sich eine auf Gutheit basierende Schönheit zuschreiben will, wird zudem deutlich,
dass die Schönheit der Knaben, die Kritobulos und Kallias begehren, eine eben tatsäch-
lich bloß ‚ästhetische‘ Schönheit des Körpers ist, keine ‚Schönheit der Tugend‘. Analog
wird auch im Charmides, dem platonischen Dialog über die Tugend der Besonnenheit
(sophrosýne), die kalokagathía als Eigenschaft der Seele gegen den Körper abgegrenzt.
Alle Augen richten sich hier auf den schönen Knaben Charmides, der anwesende Chai-
rephon lobt sein schönes Gesicht und äußert gegenüber dem Sokrates, dass der Körper
des Knaben derart schön sei, dass man sein Gesicht vergäße, sobald sich der Knabe
auszöge. Sokrates jedoch urteilt, dass noch etwas hinzukommen müsse, und fragt, ob
auch die Seele des Charmides wohlgestaltet sei. Um die Vollendung auch der Seele des
Knaben herauszustreichen, verwendet Chairephon nun die Wendung kalós kai agathós
(vgl. Platon: Charmides 154e). Auch hier beschreibt kalokagathía eine Eigenschaft der
Seele allein, nicht ihre Verbindung zum schönen Körper. Umgekehrt ist es Sokrates, der
Icherzähler dieses Dialoges, welcher angesichts des schönen Körpers des Charmides en-
kráteia walten lassen muss. Der herankommende Knabe löst geradezu tumultartige Sze-

 Das ‚Lob des Wurmes‘ aus De vera religione (XLI.77.217–220) findet sich im Rahmen der vorlie-
genden Arbeit vollständig zitiert in Kap. IV.3, S. 426.
 Sie sind so eng verwandt, dass im Oikonomikos (6.13–17) des Xenophon Sokrates zuerst zu
‚den Schönen‘ geht, um etwas über die kalokagathía in Erfahrung zu bringen, nur um sofort seinen
Irrtum zu erkennen, dass er bei diesen umsonst sucht. Die etymologische Nähe und die semanti-
sche Differenz gehen hier Hand in Hand.
 Der Text lautet hier: Νὴ τὴνἭραν, ὦ Σώκρατες, καλός γε κἀγαϑὸς δοκεῖς μοι ἄνϑρωπος εἶναι.

258 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



nen aus. Die übrigen Knaben überschlagen sich fast in Dienstfertigkeit und starren ihn
an und auch Sokrates wird von seiner Schönheit überwältigt:

In diesem Moment, mein Lieber, konnte ich unter sein Gewand sehen! Da fing ich Feuer und
war außer mir. Kydias schien sich mir in Liebesangelegenheiten sehr gut auszukennen, wenn
er im Hinblick auf einen schönen Jungen warnt: ‚Wenn das Hirschkalb in die Nähe eines
Löwen gerät, soll es sich in acht nehmen, nicht als seine Beute verschlungen zu werden.‘ Ich sel-
ber nämlich fühlte mich wie in den Fängen einer solchen wilden Bestie.

(Platon: Charmides 155d; Hervorh. im Original; F. D. S.)

Die Diskursfiguration, in welcher (weibliche oder knabenhafte) Schönheit den Schön-
guten in seiner Tugend, den Herrscher in Hinblick auf seine Pflichten kompromittiert
und der Umgang mit dieser Schönheit zu einer Aufgabe der Selbstbeherrschung
(enkráteia) und Besonnenheit (sophrosýne) des ethischen Subjektes wird, ist also
erkennbar älter als die christliche Ethik des Fleisches. Die Themen, die bei Xenophon
entwickelt werden, kehren in erstaunlicher Ähnlichkeit im Erec wieder, begonnen
beim erotischen Blick unter die Kleidung über die Macht der Schönheit über den Ver-
stand der Männer und die Forderung, dass ein guter Herrscher sich in ihrem Ange-
sicht vor allem auch selbst beherrschen können muss. Im Unterschied jedoch zur
Kyrupädie verändert sich dort der Selbstbezug in dem, was Foucault die „christliche
Erfahrung des ‚Fleisches‘“ genannt hat.458

III.4.2 ‚kalokagathía‘ bei Walther von der Vogelweide

Es ist einerseits argumentiert worden, dass die sogenannte ‚Kalokagathie‘ nicht das
schöne Innere mit dem schönen Äußeren zeichenhaft zusammenbindet, sodass das
eine für das andere ‚bürgt‘459 und sie einander entsprechen, sondern dass die kaloka-
gathía im antiken Diskurs die vollkommene Tugend selbst, die ‚Schöngutheit‘, meint.
Es kann jedoch andererseits auch gezeigt werden, dass die äußere Schönheit des Kör-
pers schon in der vorchristlichen Tradition regelmäßig in eine Beziehung zur kalokaga-
thía, zur ‚inneren Schönheit‘, gebracht wird. Insofern werden Tugend und Schönheit
auch jenseits eines physiognomischen Diskurses tatsächlich beständig relationiert, je-
doch nicht im Sinne einer Äquivalenz, Synekdoche oder Bezeichnung, sondern im
Sinne einer ethischen Problemstellung.460 Die Schönheit des Körpers wird zum Prob-

 Vgl. Foucault, Sexualität und Wahrheit 2, S. 11.
 Vgl. erneut: Heinz Sieburg, Literatur des Mittelalters, S. 184: „Die Schönheit des Körpers bürgt
somit in der Regel für die Tugendhaftigkeit einer Person, und zwar grundsätzlich unabhängig vom
Geschlecht.“
 Als ethische Problematisierung bietet sich letztlich selbst der Optimismus des platonischen
Symposions dar, welches in der durch Sokrates vermittelten Lehre Diotimas eine Möglichkeit auf-
zeigt, sich der schönen Körper auf eine positive Art zu bedienen und sie so zum Urgrund einer Er-
kenntnis macht, die ihr – außerhalb der Lehre – nicht notwendig zukommt.

III.4 Noch einmal: καλοκάγαϑία 259



lem der ‚inneren Schönheit‘, die ethische Haltung zum Körper – dem eigenen oder
dem des Gegenübers – bedarf der Sorge. Wenn es heißt, wie man oftmals liest, die an-
tike ‚Kalokagathie‘ habe Nachwirkungen im christlichen Europa gezeitigt,461 so ist dies
an sich nicht einmal falsch, insofern man ‚Kalokagathie‘ eben nicht als Zeichenrelation
von Innen und Außen, sondern als Modus der Selbststilisierung, als Haltung des
(männlichen) ethischen Subjektes zu sich selbst und zum schönen Körper des (nun-
mehr ausschließlich weiblichen) Gegenübers auffasst.

Diese Problematisierungen, welche bereits im antiken Griechenland begonnen
haben, haben unter veränderten Vorzeichen Eingang in einen christlichen Ethikdiskurs
gefunden, welcher neue Grenzen, neue Felder, neue Probleme erschließt. Michel Fou-
cault hat die Langzeitfolgen für das Mittelalter, welchem er keine eigenständige Mono-
graphie mehr gewidmet hat, andeutungsweise so formuliert:

Später in der europäischen Kultur werden das junge Mädchen und die verheiratete Frau mit
ihrem Verhalten, mit ihrer Tugend, ihrer Schönheit und ihren Gefühlen bevorzugte Gegen-
stände der Sorge werden; eine neue Kunst, sie zu umwerben, eine hauptsächlich romanhafte
Literatur, eine auf die Integrität ihres Körpers und auf die Festigkeit ihrer Ehebindung streng
achtende Moral – all das wird die Neugierden und die Begierden auf sich ziehen.462

Insofern eine (weibliche) Figur im Rahmen dieses christlichen Diskurses als besonders
schön und gut gekennzeichnet wird, ist die positive Koinzidenz der beiden Werte weni-
ger die Norm als vielmehr die – immer wieder erzählte – Besonderheit.463

Diese diskursive Formation findet sich in der volkssprachlichen Literatur um
1200 auch ohne starke christliche Rahmung. Als prominentes Beispiel kann Walthers
von der Vogelweide Ton 23 dienen. Über dessen innere Zusammengehörigkeit hat die
Forschung anhaltend gestritten und für die fünf überlieferten Strophen dieses Tones
(L 45,37, 46,10, 46,21, 46,32 und 47,5) sowohl einen Liedzusammenhang als auch die
Aufteilung in zwei verschiedene Lieder (L 45,37, 46,10 und 46,21 vs. L 46,32 und 47,5)

 Vgl. schon Eco, Kunst und Schönheit, S. 38 f.: „Die Sensibilität der Zeit führt in einer Atmo-
sphäre eines christlichen Spiritualismus zu einem Wiederaufleben der griechischen kalokagathìa
[...], die die harmonische Vereinigung von körperlicher Schönheit und Tugend bezeichnete.“
 Foucault, Sexualität und Wahrheit 2, S. 271.
 Noch im vierten Teil der Frauenzimmer Gesprächspielen Georg Philipp Harsdörffers (Nürn-
berg 1644) werden die Glücksgüter zwar beständig zusammen thematisch, jedoch immer in ein kon-
kurrierendes Verhältnis zueinander gebracht. So kann es beispielsweise in der Rede der ‚adeligen
Jungfrau‘ Cassandra Schönlebin, die sich – entsprechend ihrem sprechenden Namen, der auf tu-
gendhaftes Leben verweist – als hässlich identifiziert (vgl. FG IV, Nr. 193, S. 395), heißen (ebd.,
Nr. 196.5 S. 402 f.): Die Schönheit/ Tugend und hoher Stand sind so wenig bey den Weibspersonen
zugleich anzutreffen/ als die Gesundheit/ Reichthum und Verstand bey den Männeren. Jener erleuchte
Apostel gibt einen solchen Abschied: Wer heirahtet der thut wol/ welcher aber nicht heirahtet der thut
besser [1. Cor. 7,38]. Das durch Cassandra personifizierte ‚schöne Leben‘ steht der Schönheit des
Körpers und seiner Attraktion hier entgegen.

260 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



angenommen.464 Die Überlieferung rückt dabei die Strophen L 46,32 und 47,5 zu
einer eigenständigen Liedeinheit zusammen, insofern diese in den Hss. C und E ge-
meinsam zwischen die Strophen L 46,10 und L 46,21 gestellt sind, in den Hss. A, B
und F – wie von Lachmann ediert – auf L 46,21 folgen. Die relative Stabilität der bei-
den kleinen Strophenverbünde einerseits sowie der scheinbare inhaltliche Bruch an-
dererseits haben die Forschung bewogen, Ton 23 in zwei Lieder zu unterteilen.465

So ist beispielsweise Günther Schweikle in seiner Studienausgabe verfahren, der
L 45,37, 46,10 und 46,21 zusammen als Liedeinheit (Lied: Sô die bluomen ûz deme
grase dringent) in der thematischen Kategorie „Frauenpreis“ und L 46,32 und 47,5 als
Liedeinheit (Lied: Aller werdekeit ein vüegerinne) unter der Rubrik „Problematisierun-
gen der Minne“mit dem Zusatz „Minne-Diskurs“ abdruckt.466 Unabhängig von diesen,
immer an inhaltliche Präjudizierungen467 gekoppelten Trennungen, lässt sich Ton 23

 Vgl. zur Forschungsdebatte bspw. die weiterführenden Hinweise bei Manfred Günter Scholz:
Walther von der Vogelweide. 2. Aufl. Stuttgart/Weimar 2005, S. 113 (Sô die bluomen ûz deme grase
dringent) sowie S. 97–101 u. 120 (Aller werdekeit ein füegerinne), der zwei getrennte Lieder annimmt.
Ebenso in der Einführung von Otfrid Ehrismann: Eine Einführung in das Werk Walthers von der
Vogelweide. Darmstadt 2008, hier S. 98–100 (zu Sô die bluomen ûz dem grase dringent, im Kontext
eines Kapitels zur „höfischen Natur“) und S. 101–104 (zu: Aller werdekeit ein füegerinne). Vgl. zur
Überlieferungssituation der Strophen und zu interpretatorischen Konsequenzen in jüngerer Zeit
zudem: Thomas Bein: Editionsphilologie. In: Literatur- und Kulturtheorien in der Germanistischen
Mediävistik. Ein Handbuch. Hrsg. von Christiane Ackermann, Michael Egerding. Berlin/Boston
2015, S. 35–66.
 Gert Hübner: Frauenpreis. Studien zur Funktion der laudativen Rede in der mittelhochdeut-
schen Minnekanzone. 2 Bd. Baden-Baden 1996 (Saecvla spiritalia 34), S. 237, formuliert systemati-
sche Kategorien, nach denen er die Strophen aufteilt und so – letztlich inhaltlich begründet –
gegeneinander absetzt: „In der Kleinen Heidelberger und in der Weingartner Handschrift beginnt
dieses Lied mit den drei Preisstrophen, auf die unvermittelt und ohne ersichtlichen Zusammenhang
die beiden Programmstrophen folgen. Eine Trennung des Tons in zwei Lieder drängt sich deshalb
auf. In der Manessischen Liederhandschrift jedoch und ebenso in der Würzburger stehen nur zwei
Preisstrophen am Beginn, die Programmstrophe kommen an dritter und vierter Stelle, am Ende
folgt die dritte Preisstrophe.“ Er erprobt im Folgenden auch eine „Interpretation des Liedes nach
der C-Fassung“ (ebd., S. 240), konstatiert für diese jedoch: „Daß zwischen der zweiten [= L 46,10;
F. D. S.] und der dritten Strophe [= L 46,32; F. D. S.] ein abrupter Themenwechsel stattfindet, kann
man interpretatorisch nicht abwenden“ (ebd., S. 242), sieht jedoch auch eine „assoziative Brücke“
(ebd.) zwischen allen Strophen, zu welcher er allerdings weiterhin eine distanzierte Haltung ein-
nimmt, wenn es heißt, dass man rezeptionsseitig „den Bogen zwischen den beiden Strophen mit
etwas gutem Willen schon schlagen“ könne (ebd.).
 Walther von der Vogelweide: Werke. Gesamtausgabe. Band 2: Liedlyrik. Mittelhochdeutsch/
Neuhochdeutsch. Hrsg., übers. und komm. von Günther Schweikle. Zweite, verb. und erw. Aufl.
hrsg. von Ricarda Bauschke-Hartung, hier S. 138–143 u. 364–367 sowie die zugehörige Kommentie-
rung S. 592–595 u. 746–752. Für weiterführende Literatur siehe dort.
 Als Präjudizien in diesem Sinne möchte ich auch die gerade in älterer Walther-Forschung immer
wieder anzutreffenden Zuschreibungen an den Charakter oder die Biographie des Dichters Walther
begreifen, wie sie beispielsweise den Beitrag Kurt Ruhs: ‚aller werdekeit ein füegerinne‘ (Wal-
ther 46,32). Versuch einer anderen ‚Lesung‘. In: ZfdA 114 (1985), S. 188–195, kennzeichnen, der über-

III.4 Noch einmal: καλοκάγαϑία 261



in allen Fassungen auch als fünfstrophige Liedeinheit lesen, wobei gerade das Inhalts-
argument, das üblicherweise gegen eine solche Liedeinheit gewandt wird, umgekehrt
auch als kohärenzstiftend verstanden werden kann, insofern– unter der hier gewählten
Perspektive – zwei ‚klassische‘ Themenbereiche des Schönheitsdiskurses zusammen
gebracht werden: Es wird hier nämlich der – im weitesten Sinne – ‚Lust‘ auslösende
weibliche Körper mit dem Thema der enkráteia, der Selbstbeherrschung, verbunden,
welche in dem ethisch gewendeten mittelhochdeutschen mâze-Begriff – mit seinen
spezifischen semantischen Eigentümlichkeiten – noch enthalten ist.

Der Ton sei hier in der Fassung nach C der Ausgabe Thomas Beins wiedergegeben:

Sô die bluomen ûz dem grase dringent, L 45,37 (I)
sam si lachen gegen dem spilnden sunnen,
in einem meien an dem morgen fruo,
und die kleinen vogellîn wol singent
in ir besten wîse, die si kunnen,
⟨waz⟩ wunne kan sich dâ gelîchen zuo?

Ez ist wol halb ein himelrîche.
nû sprechent alle, waz sich dem gelîche,
sô sage ich, waz mir dicke baz
in mînen ougen hât getân
und tæte ouch noch gesæhe ich daz.

Swâ ein edeliu frowe schœne reine, L 46,10 (II)
wol bekleit und darzuo wol gebunden,
dur kurzwîle zuo vil liuten gât,
hovelîchen hôh gemuot, niht eine,
umbe sehende ein wênic under stunden,
alsam der sunne gegen den sternen stât, –

Der meie bringet uns al sîn wunder,
waz ist dâ sô wunneklîches under
als ir vil minneklîcher lîp?

triebenes Pathos (ebd., S. 191) festzustellen glaubt und die beiden Strophen L 46,32 und 47,5 als Kon-
trafakturstrophen zu L 45,37, 46,10 und 46,21 verstehen will (ebd., S. 194 f.). Das Votum, die beiden
Strophen unernst, nämlich als Scherz oder „Scherzo“, aufzufassen (ebd., S. 190), scheint mir Effekt
psychologisierender und biographisierender Vorannahmen zu sein, die m. E. am Text (in all sei-
nen Fassungen) nicht zu stützen sind, sondern die stattdessen schon bei Ruh als Credo formuliert
werden müssen: „Ich meine: Der Aufruf ist pathetisch-hochgestochen, und in der Übertreibung
wird die Stilebene eines überlegenen Spiels angezeigt. Daß Walther darin ein Meister ohneglei-
chen war, bedarf keines Nachweises. Einstmals haben Ausdruck und Mimik des Vortragenden
alles klar gemacht.“ Demgegenüber möchte ich den Text zunächst einmal wörtlich nehmen und
zu zeigen versuchen, dass die in der Forschung veranschlagten Widersprüchlichkeiten vermeint-
liche sein könnten. Eine kritische Sichtung solcher ‚Forschungsparadigmen‘ unternimmt – aller-
dings in Hinblick auf die als Liedeinheit verstandenen Strophen L 46,32 und 47,5 – Eva Willms:
Liebesleid und Sangeslust. Untersuchungen zur deutschen Liebeslyrik des späten 12. und
13. Jahrhunderts. München 1990 (MTU 94), hier S. 235–246.

262 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



wir lâzen alle bluomen stân
und kapfen an daz werde wîp.

Aller werdekeit ein füegerinne, L 46,32 (III)
daz sît ir zewâre, frowe Mâze.
ein sælic man, der iuwer lêre hât!
der darf sich iuwer niht beschamen inne
beide ze hove noch ouch an der strâze.
dur daz sô suoche ich iemer iuweren rât,

Daz ir mich ebene werben lêret.
wirbe ich nidere, wirbe ich hôh, ich bin versêret.
ich was vil nâch ze nidere tôt,
nû bin ich aber ze hôhe siech:
unmâze, ir lâzet mich an nôt.

Nideriu minne heizet, diu sô swachet, L 47,5 (IV)
daz der lîp nâch kranker liebe ringet.
diu liebe tuot unlobelîche wê.
hôhe minne heizet, diu daz machet,
daz der muot nâch werder liebe ûf swinget.
diu winket nû, daz ich ir mitte gê.

Nûn weiz ich, wes diu mâze beitet.
kumt herzeliebe, sô bin ich verleitet.
doch hât mîn lîp ein wîp ersehen,
swie minneklîche ir rede sî,
mir mac wol schade von ir geschehen.

Seht sam mir, welt ir die wârheit schowen, L 46,21 (V)
gên wir zuo des meien hôchgezîte!
der ist mit aller sîner wunne komen.
seht an in und seht an werde frowen,
weder spil daz ander uber strîte.
daz wæger spil, ob ich daz hân genomen

Und der mich danne wellen hieze,
daz ich daz eine dur daz ander lieze –
ahy, wie schiere ich danne kür.
her meie, ir müestent merze sîn,
ê ich mîn frowen dâ verlür.

(Walther von der Vogelweide: Ton 23, Fassung nach C)

Während ein transzendenter Bezugsrahmen (Ez ist wol halb ein himelrîche, I,7) nur
am Rande aufgerufen wird, enthält das Lied in der direkten Juxtaposition vom An-
starren der schönen Frau, für die sogar die Lieblichkeiten des Mai hintangestellt wer-
den, mit der Anrufung der Mâze zwischen Strophe II,11 und III,1 das Kernthema
der männlichen Selbstbeherrschung. Der Genuss der weiblichen Schönheit wird –
mindestens in der C-Fassung des Tones – so an die Bedingung des rechten, durch
mâze gezügelten Schauens geknüpft. Die Digression der Strophe IV (L 47,5) ins Genera-
lisierende, die nicht zuletzt den Anlass gegeben hat, die beiden Strophen III und IV als

III.4 Noch einmal: καλοκάγαϑία 263



Typus des „allgemeinen Minneliedes“ zu isolieren,468 kann inhaltlich eng auf die The-
matik des Schönheit-Schauens bezogen werden. Die Ausführungen zu niederer und
hoher Minne, die in Strophe IV der C-Fassung durch Leiblichkeit (Nideriu minne heizet,
diu sô swachet, | daz der lîp nâch kranker liebe ringet, IV,1 f.) und Geistigkeit (hôhe
minne heizet, diu daz machet, | daz der muot nâch werder liebe ûf swinget, IV,4 f.) diffe-
renziert werden, wird im Abgesang dieser Strophe unmittelbar an den Sehakt zurück-
gekoppelt, insofern es hier eben der lîp ist, der ein wîp ersehen hat (IV,9).469

Die hieraus resultierende Empfindung, die als herzeliebe und damit – hier ist
die Forschung recht einmütig – als ‚körperlich-fleischliche‘ Dimension der Liebes-
empfindung gekennzeichnet wird, ist es, die dem Ich-Subjekt des Textes schädlich
sein kann (IV,11: mir mac wol schade von ir geschehen).470 Strophe V kehrt anschlie-
ßend zum rechten, durch mâze vermittelten Sehen zurück, welches mit der Thema-
tik der Wahrheit verbunden wird: Seht sam mir, welt ir die wârheit schowen (V,1).
Der Aufruf, nun dem Text-Ich zu folgen und in des meien hôchgezîte (V,2) und ange-
sichts all seiner wunne (V,3) ihn und werde frowen (V,4) anzuschauen, ist hier also
rückgebunden an die Tugend der rechten mâze. Der in Strophe II exponierte, auf
weibliche Schönheit bezogene Sehakt wird in den beiden anschließenden, generali-

 Vgl. Hübner, Frauenpreis, S. 237.
 In Fassung A und B sind es mîn ougen, die sehen.
 Zur herzeliebe vgl. etwa Peter Kern: ‚Aller werdekeit ein füegerinne‘ (L.46,32) und herzeliebe
bei Walther von der Vogelweide. In: bickelwort und wildiu mære. Festschrift für Eberhard Nellmann
zum 65. Geburtstag. Hrsg. von Dorothee Lindemann, Berndt Volkmann, Klaus-Peter Wegera. Göp-
pingen 1995 (Göppinger Arbeiten zur Germanistik 618), S. 260–271, hier S. 271: „Die Durchsicht der
Parallelbelege für ‚herzeliebe‘ bei Walther hat also die aus der Analyse von L.46,32 (‚Aller werdekeit
ein füegerinne‘) gewonnene Bedeutung dieses Begriffes bestätigt: ‚herzeliebe‘ ist nicht eine be-
stimmte Form der Minne (in Abgrenzung zur niederen oder hohen Minne), sondern das von der
Minne erregte Empfinden, die von Herzen kommende und zu Herzen gehende Liebesfreude.“ In
Strophe L 91,35 (Ton 61: Ist aber, daz dir wol gelinget), die Kern, ebd., S. 268, allerdings unter dieje-
nigen Stellen des Walther-Korpus rechnet, „für die Walthers Verfasserschaft nicht unbezweifelt
blieb“, ist die herzeliebe mit Beischlaf in Verbindung gebracht: Halsen, triuten, bî gelegen, | von sô
rehter herzeliebe muost dû fröiden pflegen (L 92,1 f.). Diese körperlichen Freuden werden dem wer-
benden Mann in Aussicht gestellt, der nach herzeliebe streben soll und dem ein Gewinn (L 91,33 f.:
Dû wirst alsô wol gemuot | daz dû den andern wol behagest, swie sî dir tuot) auch dann in Aussicht
gestellt wird, wenn sein werben nicht zum Ziel führen sollte. Auch hier wird mâze als zentrale Di-
mension eingeführt (L 91,26). – Analog wird auch in Ton 26 (L 49,25–50,18) das initial angerufene
herzeliebe vrowelîn im Folgenden über seine (körperliche) schœne definiert, die aber zugleich nega-
tiv qualifiziert wird: Bî der schœne ist dicke haz, | zuo der schœne niemen sî ze gâch. | liep tuot dem
herzen baz, | der liebe gêt diu schœne nâch. | Liebe machet schœne wîp, | des mac diu schœne niht
getuon, sine gemachet lieben lîp (III = L 50,1–6). Abschließend sind es wiederum die Tugendwerte
stæte und triuwe, wie sie auch in den oben besprochenen didaktischen Texten zum männlichen
Umgang mit Schönheit wesentlich waren, welche für die schöne Frau zur Voraussetzung dafür wer-
den, dass sie für das männliche Subjekt tragbar ist: Hâst dû triuwe und stætekeit, | sô bin ich dîn âne
angest gar, | daz mir iemer herzeleit | mit dînem willen widervar. | Hâst aber dû der zweier niht, |
sô müezest dû mîn niemer werden, ôwê, ob daz geschiht! (V = L 50,13–18).

264 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



sierenden Strophen differenziert und eingeordnet. Vor zu ‚leiblichem‘ Sehen wird
ausdrücklich gewarnt, während das vom Ich angenommene mâze-volle Sehen zur
Voraussetzung einer Schau wird, die zugleich eine Wahrheitsschau ist (vgl. V,1).

So gesehen ist Ton 23 also auch als Lied lesbar, das die überschwängliche Lust,
die Mai und weibliche Schönheit im Subjekt erzeugen, unter die klassische Forde-
rung der Selbstbeherrschung (enkráteia) stellt und so als Aufforderung zur kaloka-
gathía – ‚sans la lettre‘! – verstehbar ist, deren Kern immer auch die Mäßigung der
sophrosýne ist.471 In der Fassung des Liedes in C ist es Strophe V, welche zugleich
thematisiert, wie prekär ein Modell ist, das auf Selbstethisierung angesichts der
überwältigenden Macht weiblicher Schönheit abzielt. Dass hier akzentuiert wird,
wie schwer mâze zu erreichen ist, suspendiert jedoch die Gültigkeit des Aufrufes
zur Ethisierung nicht.

III.5 Fazit

Das vorliegende Kapitel diente nicht zuletzt dazu, genau jener „neuen Kunst“ von ei-
genem Recht, jener Sorge um „das junge Mädchen und die verheiratete Frau mit
ihrem Verhalten, mit ihrer Tugend, ihrer Schönheit und ihren Gefühlen“ nachzuspü-
ren, die Michel Foucault in der „romanhaften Literatur“ verortet, welche ihre Prototy-
pen um das Jahr 1200 u.Z. im Ritterroman, im Sang und in anderen literarischen
Modi der Volkssprachen erhält.472 Dabei sollte gezeigt werden, dass die oftmals zu-
grunde gelegte Zeichenbeziehung nicht der einzige mögliche Modus ist, Schönheit
und Tugend miteinander in Beziehung zu setzen. Ziel ist es hierbei nicht, diese
als Möglichkeit in Abrede zu stellen.473 Vielmehr ging es darum, die Problemati-

 Kern, Aller werdekeit, S. 262, bringt die mâze – im Anschluss an vorgängige Forschung – mit
der mesótes, dem ‚Mittleren‘, der Nikomachischen Ethik des Aristoteles in Verbindung. In der se-
mantischen Vielschichtigkeit von mâze als ‚Maß‘ und ‚Mäßigung‘ gleichermaßen ist die Dimension
der Selbstbeherrschung durchaus mitzudenken. Im Walther-Korpus findet sich eine Sangspruch-
strophe im Bognerton (Ton 54,XIII; L 81,7; Hervorh. v. mir, F. D. S.), die ‚Selbstbeherrschung‘ („sich
selbst bezwingen“) und ‚Zucht‘ expressis verbis zur Bedingung erfolgreichen Handelns macht: Wer
sleht den lewen? wer sleht den risen? | wer überwindet jenen und disen? | daz tuot jener, der sich
selber twinget | und alle sine lit in huote bringet | ûz der wilde in stæter zühte habe. | geligeniu zuht und
schame vor gesten | mugen wol ein wîle erglesten. | der schîn nimt drâte ûf und abe. Schon Schweikle,
Walther: Werke 1, S. 517, vermerkt, dass hier „eine Forderung der antiken und mittelalterlich-
christlichen Ethik“ vorfindlich sei, nämlich „das custodire membra, das in Exempeln [...] und Dicta
[...] verbreitet war. Die Beherrschung der körperlichen Kräfte durch überlegene Reflexion steht vor
allem für die Beherrschung der Triebe, Gelüste und sündigen Anfechtungen.“
 Foucault, Sexualität und Wahrheit 2, S. 271.
 In der Vulgatafassung des lateinischen Barlaam-Romans findet sich etwa eines der wenigen
mir bekannten Zeugnisse, die ganz expressis verbis eine Zeichenbeziehung (‚significatio‘) zwischen
körperlicher Schönheit und Tugend(en) herstellen. Erzählt wird hier von einem Berater (archisat-
rapa) des heidnischen Königs Auennir, der sich, wie es heißt, von allen anderen ‚Ministern‘ des

III.5 Fazit 265



sierungsstrategie aufzuzeigen, die in solchen literarischen Kontexten mit großer
Regelmäßigkeit ausformuliert ist und gleichfalls eine – jedoch anders strukturierte –
Beziehung zwischen Schönheit und Ethos installiert. Es sollte gezeigt werden, wie –
beim Stricker, bei Thomasîn, aber auch schon bei Hartmann – das junge Mädchen
und die verheiratete Frau, ihre Tugend, ihre Schönheit und ihre Gefühle zum Gegen-
stand der Sorge des Mannes werden. Beständig wird diese Schönheit des Körpers in
eine Relation zu einer Tugend gebracht, die kein datum, sondern eine anhaltende
Aufgabe ist, die nicht zusammen mit der Schönheit fixiert, sondern im Angesicht der
Schönheit zu verstetigen ist. Der Zusammenhang von (äußerer, körperlicher) Schön-
heit und (innerer, tugendbezogener) Gutheit ist – auch dies sollten die vorangegange-
nen Analysen zeigen – nicht so unmittelbar, wie er häufig verstanden worden ist. Er
nimmt oftmals nicht die Form der Synekdoche, nicht die Form der Zeichenbeziehung,
der Äquivalenz oder Kongruenz, also kurz: nicht die Form der ‚altgermanistischen
Kalokagathie‘, sondern vielmehr die Form der rekurrenten Koinzidenz an, welche in
der ethischen Anforderung der kalokagathía, mithin der enkráteia und der sophrosýne
begründet ist. Dass es indessen eine auffällige Koinzidenz, ein wiederkehrendes si-
multanes Thematisch-Werden von körperlicher Schönheit und ‚Tugend‘ in vormoder-
ner Literatur gibt, ist nicht weniger richtig und insofern hat die Forschung auch nicht
falsch daran getan, diese Bereiche aufeinander beziehen zu wollen. Die Beziehung
folgt jedoch, so soll hier argumentiert werden, oftmals nicht jener ‚Märchenlogik‘, die
nicht zuletzt einer perspektivischen Verzerrung durch die Linse der Moderne geschul-
det sein könnte.

Schönheit des (weiblichen) Körpers – so die hier vertretene Argumentation – wird
in vormodernen Texten vor allem aus zwei Gründen beständig in ein Verhältnis zur
Tugend gebracht, nämlich 1.) weil in ihrer Basissemantik, die sich aus einem langen
und langsam transformierenden kulturellen Gedächtnis speist, die Vermischung mit
dem Guten überlebt hat, wobei gleichzeitig eine starke Aufladung mit dem im Abend-
land neu erscheinenden paulinisch-augustinisch geprägten Fleisch stattfindet, sodass
Schönheit – auch die nicht vordergründig körperliche – einerseits stärker körperlich-
fleischlich konzeptionalisiert wird und andererseits ein beständiger, zwischen den
Polen dieser Semantik, zwischen Identifizierung und Differenzierung pendelnder dis-
kursiver Prozess in Gang gebracht wird.474 2.) Die Schönheit wird auch deshalb bestän-

Königs „in seiner Würde sowie in der Beständigkeit seiner Seele, seiner Größe, seinem Aussehen
und allen anderen Dingen, die durch Schönheit des Leibes und Stärke bezeichnet werden können,
unterschied“ (quidam regis archisatrapa dignitate, – qui anime constantia, magnitudine atque forma
et omnibus aliis quibus pulchritudo corporis et fortitudo significari potest – ab aliis omnibus differ-
ebat; zitiert nach: Barlaam et Iosaphat, versión vulgata latina con la traducción castellana de Juan
de Arce Solorceno [1608]. Hrsg. von Óscar de la Cruz Palma, Madrid/Bellaterra 2001 [Nueva
Roma 12], hier S. 114, Z. 4–6; meine Übers.; ich danke Marco Mattheis [Berlin]).
 Die Abgrenzung der ‚wahren Schönheit‘ des Guten und der Tugend gegen den schönen Kör-
per, die hier anhand von Texten des Strickers und Thomasîns besprochen worden ist, hält sich be-
sonders in der männlichen Ethik, wie sie beispielsweise eine Sangspruchstrophe (Ton 54,XI;

266 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



dig in ein Verhältnis zur Tugend gebracht, weil sie einen Anlass zur Ethisierung des
Subjektes – und zwar sowohl (vordergründig) des männlichen als auch des (oftmals
impliziter bleibenden) weiblichen – darstellt. Diese ethische Formation erhält zumal in
Folge ihrer Aufladung mit dem christlichen Fleisch besonderes Gewicht, funktioniert
jedoch – wie sich an vorchristlichen Texten zeigen lässt – auch ohne selbige.

Schönheit ist – in der Sprache der Ethik und der Theologie – ein bonum, aber
sie ist ein ambivalentes bonum, insofern sie zwar einerseits von Gott stammen
kann, andererseits deshalb nicht gegen die Verfehlung des Subjektes an ihr immu-
nisiert ist. Insofern sie – wie alles Kreatürliche – dem menschlichen usus und der
abusio gleichermaßen zugänglich ist, ist auch sie im Sinne Augustins eine materia
operationis oder im Sinne der Ethica des Petrus Abaelardus die materia pugnae, an
welcher sich das Subjekt zu beweisen hat.475 Enite wird – in mehrfachem Wort-
sinn – zum Gegenstand des Kampfes, den Erec mit sich und anderen ficht. Dass sie
am Ende geliutert erscheint, ist dabei vielleicht weniger auf sie selbst zu beziehen,

L 80,35) des Walther-Korpus dokumentieren kann, die denjenigen Ritter den ‚schönsten‘ Ritter
nennt, der milte ist und diese – hier freilich stark konkretisierte – handlungsethische Definition
ausdrücklich gegen den schîn des Äußeren in Stellung bringt: Den dîemant, den edelen stein, | gap
mir der schœnsten ritter ein. | âne bete wart mir diu gâbe sîne. | jô lob ich niht die schœne nâch dem
schîne: | milter man ist schœne und wol gezogen. | man sol die inre tugende ûz kêren, | sô ist daz ûzer
lop nach êren, | sam des von Katzenellenbogen. Ganz entsprechend heißt es in der C-Fassung einer
Strophe des Unmuts- oder Zweiten Ottentons (Ton 12,XVI; L 35,27–30): An wîbe lobe stêt wol, daz
man si heize schœne. | mannen stêt es übel, ez ist ze weich und ofte hœne. | küene und milte, und daz
er dâ zuo stæte sî, | sô ist er vil gar gelobt, den zwein stêt wol das dritte bî.
 Diese Figuration findet sich implizit bspw. auch in einer unikal in B überlieferten Strophe des
Waltherkorpus (L 33,31: Diu cristenheit gelepte nie sô gar nâch wâne) im sog. Unmutston oder Zwei-
ten Ottenton (Ton 12,XVIII), in welcher die Pflichten der christlichen Lehrer gegen ihre Schwachheit
geführt wird. Die Lehrer, die den Laien den Weg zum Himmel weisen, fahren selbst unter anderem des-
halb zer helle (V. 5 = L 33,35), weil sich von ihnen, die kiuscher danne die leien wesen sollten (V. 8 =
L 33,38), sô maniger flîzet, wâ er ein schœnez wîp vervelle (V. 10 = L 33,40). – Das männliche Subjekt hat
sich auch an seiner eigenen Schönheit zu beweisen. Im Prosa-Lancelot wird in der Schlusspartie, der
sogenannten Suche nach dem Gral, die exzeptionelle Schönheit Lancelots retrospektiv als Gabe Gottes
perspektiviert, an der er versagt habe. Unter Bezug auf das Gleichnis von den Talenten (Mt 25,14–30)
wird hier Lancelot als derjenige entwickelt, der aus den Gaben, die der Herr ihm gegeben hat, nichts
Gutes gemacht hat: Nůn besiehe, ob du mögest gesyn ein diener dem unser herre got bevalh syn gůt umb
zu meren! Mich dúncket das er dir vil mere bevalh wann andern irdinischen rittern, mich dúncket das man
nit enfind keynen man dem unser herre got hat gegeben als vil gnaden als er dir hatt geben. Er gab dir
schöne uber maßen, er gab dir sinne und erkantnuß zu erkennen böß und gůts. Er gab dir biederbkeit und
kůnheit, und darnach so gab er dir milticlichen als gůt glúcke das du all wegen bist úberkůmen von allen
dem das du ane hůbest. Und alles diß ding luhe dir unser herre gott das du werest sin ritter und sin diener.
Und er gab dirs nit darum das alle diße ding wúrden in dir geminnert, dann umb zu waßen und zu meren.
Und du bist gewest also böse diener und ungetrúwe das du yne hast gelaßen und gedienet synem fynde
und hast alwegent gekrieget wieder yne (Zitiert nach: Die Suche nach dem Gral. Der Tod des Königs
Artus. Prosalancelot V. Nach der Heidelberger Handschrift Cod. Pal. germ. 147. Hrsg. von Reinhold
Kluge. Übers., komm. und hrsg. von Hans-Hugo Steinhoff †. Frankfurt a. M. 2004 [Bibliothek deutscher
Klassiker 190], S. 134, Z. 28–S. 136, Z. 7).

III.5 Fazit 267



als vielmehr auf Erec.476 Es hat der Forschung große Schwierigkeiten bereitet, Eni-
tes ‚Fehler‘ festzustellen, und es hat ihr fast noch größere Schwierigkeiten bereitet
zu ergründen, inwiefern Enite am Schluss des Textes ‚gebessert‘ worden sein soll.
Es ist jedoch nicht nur das geduldige Gold, auf das sich der Schmiedevorgang be-
zieht und das seiner Reinheit gegenüber gleichgültig ist, sondern es ist vor allem
auch die Tätigkeit des Schmiedes, der das Gold für sich läutert, der seinen Wert
richtig schätzen und seine Mängel richtig bearbeiten muss, die eine Aussage über
den Schmied beinhaltet. Der Läuterungsvorgang sagt hier vielleicht weniger etwas
über die Qualität des Goldes aus als vielmehr über die Qualität des Schmiedes. Ge-
rade weil vollendete Tugend sich auch im Angesicht vollendeter Schönheit zu be-
weisen hat, sind diejenigen, die vollendet tugendhaft sind (oder werden müssen)
auch vollendet schön, gerade deshalb erhält der Beste die Schönste. Es ist nicht zu-
letzt die Logik eines narrativen Arrangements, in das der Tugendhafte und seine
Prüfung verspannt sind, welches den Körper und das Ethos zusammenbindet.

Das vorliegende Kapitel hat seinen Ausgang bei der Frage nach der Beziehung
der Schönheit zu einem wie auch immer gearteten anderen, ‚inneren‘ Wert genom-
men. In den Blick ist dabei die Natur dieser Beziehung (Zeichen, Synekdoche, die
sogenannte ‚Kalokagathie‘) sowie die vermeintliche Fundierung dieser Beziehung
(Wahrheit) genommen worden. Von der Vorgabe der (germanistischen) mediävisti-
schen Forschungstradition ausgehend, welche hierfür pauschal das Konzept der
‚Kalokagathie‘ eingeführt hat, um den Zusammenhang von körperlicher Schönheit
und ‚innerer Schönheit‘ zu benennen, ist der Versuch unternommen worden, zu-
nächst ein antikes kalokagathía-Konzept zu konturieren, um sodann – von den phy-
siognomischen Texten der Moderne aus rückwärts schreitend – das Verhältnis des
Äußeren zum Inneren zu verfolgen. Dabei zeigt sich, dass dieses Innen-Außen-
Verhältnis, das häufig als prototypisch vormodernes verstanden worden ist, nicht
zuletzt die Re-Imagination einer Vormoderne darstellt, die durch das 19. und das
20. Jahrhundert maßgeblich geprägt worden ist. Je weiter man sie zurückverfolgt,
desto uneindeutiger ist die Beziehung des Äußeren zum Inneren organisiert.

Weiterhin hat die Prüfung des ‚Kalokagathie‘-Konzeptes dazu geführt, Texte mit-
einander komparatistisch in Beziehung zu setzen, die für sich genommen keinen An-
lass bieten würden, sie mit einander zu vergleichen. Objektiv gibt es zunächst keinen
plausiblen Grund, die Texte Xenophons einerseits mit einem Roman Hartmanns und
ethischen Texten Thomasîns und des Strickers andererseits zusammen zu betrachten,
zumal sie keinesfalls in einem direkten Einflussverhältnis stehen. Indem jedoch die
Behauptung zu prüfen war, es gebe eine langlebige, antike Fundierung der zeichen-
haften Innen-Außen-Beziehung, sind andere Felder aufgetaucht, die Schönheit und
Tugend zueinander in Beziehung setzen und die in den so grundverschiedenen
Texten – über einen wesentlichen epistemischen Einschnitt und drei verschiedene

 Hartmann von Aue: Erec, Vv. 6781–6791.

268 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Kulturräume (Griechenland, Rom, staufisches Reich) hinweg – doch erstaunliche
Homologien der Diskursoberfläche aufweisen.

Es bleibt festzuhalten, dass sich – gerade auch im Vergleich – einige große The-
menfelder der körperlichen Schönheit abzuzeichnen begonnen haben, die in den bei-
den ethischen Diskursen, die hier angerissen worden sind, demjenigen des klassischen
Griechenland im 5. Jahrhundert v. u. Z. und demjenigen des westlichen Christentums
um 1200, gleichermaßen enthalten sind. Die Themen sind stabil und gleichbleibend:

1. Körperliche Schönheit, welcher offenbar mit Tugend begegnet werden muss, ist
gerade deswegen Anlass für erzählbare Ereignisse, funktioniert gerade deshalb als Mo-
vens von Narrationen. Sie ist Auslöserin von Lust und bedarf der Mäßigung.

2. Körperliche Schönheit führt beim betrachtenden Subjekt regelmäßig zu einer
Beeinträchtigung der Selbstbeherrschung und übt geradezu Gewalt aus, indem – in
der sprachlichen Metaphorik, die zu einer kulturellen Metaphorik gerät – die passive,
betrachtete Schönheit zum machtvollen Agens wird, welches im Extremfall den nach-
maligen Überwältiger zum zuvor Überwältigten macht und so seine Taten legitimiert.
Dies ist der Grund, warum ihr mit der Tugend der Mäßigung begegnet werden muss.
Hierbei wird zugleich eine Form männlicher Ohnmacht im Diskurs etabliert, der
nicht zuletzt darum mit Beherrschung begegnet werden muss, weil sie die männliche
Handlungsmacht konterkariert und damit ihrerseits eine Form der Entmännlichung
darstellt.477

 Man denke an die Minne-Metaphorik des Joie de la Curt-Kampfes; vgl. Kap. III.3.2.2.6, S. 264 f. –
Während im oben besprochenen Walther-Lied (L 45,37) die Mâze als Form der Selbstbeherrschung
denjenigen Gegenpol bildet, der das Schauen weiblicher Schönheit im männlichen Subjekt modu-
liert, findet sich im Walther-Korpus eine Sangspruchstrophe im Bognerton (Ton 52,X; L 80,19), die
umgekehrt die personifizierte Unmâze als Entgrenzung des Geschlechts auffasst: Unmâze, nim dich
beider an: | manlîchiu wîp, wîplich man, | pfâflîch ritter, ritterlîch pfaffen, | mit den solt dû dînen wil-
len schaffen, | ich wil dir si gar ze stiure geben. | ich wil dir junge altherren zeigen | und alte jungherren
geben für eigen, | daz sî dir twerhes helfen leben. Das ‚verquere‘ – dem Rechten, Geraden (rectitudo)
entgegengesetzte – Leben, das mit der Ordnung der Geschlechter, Stände und Lebensalter zugleich
alle Ordnung als solche bedroht, dabei jedoch an ein willentliches, kontrollierbares, ethisch dimen-
sioniertes Handeln zwischen mâze und unmâze gebunden ist, steht im Schnittpunkt jener Sprach-
und Diskursformationen, die gegenwärtig als Queerness verhandelt werden; vgl. bspw. Andreas
Kraß: Kritische Heteronormativitätsforschung (Queer Studies). In: Literatur- und Kulturtheorien in
der Germanistischen Mediävistik. Ein Handbuch. Hrsg. von Christiane Ackermann, Michael Eger-
ding. Berlin/Boston 2015, S. 317–348. – Die Beraubung der Sinne findet sich ebenso in der Gestalt
des Sokrates, der dem Knaben Charmides unter die Gewänder blicken kann (Platon: Charmides),
oder des Araspas, der der klagenden Pantheia unter die zerrissenen Kleider sieht (Xenophon: Kyru-
pädie), wie auch in der voyeuristischen Blickführung auf Enites Haut beim ersten Auftreten der
Figur im Erec Hartmanns von Aue; sie findet sich im Tumult, der um Charmides entsteht, ebenso
wie im sinnenlosen Sich-Vergaffen der Artusritter, als die neu eingekleidete Enite vor ihnen er-
scheint, im Kontrollverlust des Holofernes beim Anblick Judiths (Idt 10,17: cumque intresset ante
faciem eius statim captus est in suis oculis Holofernis; Übers. [Engel]: „Und als sie eingetreten war
vor sein Angesicht, wurde Holofernes sogleich durch seine Blicke gefesselt.“) oder dem kapfen in

III.5 Fazit 269



3. Zugleich kann die Macht, die Schönheit über männliche Selbstbeherrschung
ausübt, auch zur Bedrohung werden, die von außen kommt und sich der inneren
Bedrohung beigesellt.

4. Körperliche Schönheit ist, insofern sie die oben beschriebene Wirkung auf
das ethische Subjekt hat – und insbesondere für diejenigen, deren Leben Gegen-
stand besonderer ethischer Sorge ist (wie Christen und Herrscher) – ein Gradmesser
der Selbstbeherrschung, sei diese explizit oder auch nur latent durch ein (christli-
ches) Askese-Ideal grundiert.

5. Körperliche Schönheit, insofern beständiger Kontakt mit ihr ‚Liebe‘ entstehen
lässt, führt zu einem Verlust der Freiheit. Der Freiheitsverlust durch Schönheit kann
sich in Selbstaufgabe (Minnedienst478) oder Gefangenschaft (Minnesklaven) ausdrü-
cken;479 er artikuliert sich wie eine Krankheit, von der geheilt werden muss, oder ein

der Walther-Strophe L 46,20. Sie artikuliert sich ebenso in dem Umstand, dass Araspas schließlich
durch die Kraft dieser Schönheit zum Versuch einer Vergewaltigung motiviert wird. Diese Argu-
mentationsfigur ist langlebig und ubiquitär. Treffend hat Kathryn Gravdal: Ravishing Maidens. Wri-
ting Rape in Medieval French Literature and Law. Philadelphia 1991, hier: S. 5, in einer Studie zur
Vergewaltigung in altfranzösischer Literatur und Recht festgestellt: „As the legal idea of rape gra-
dually changes to exclude the requirement (which originates in Roman law) of abduction, ravir and
ravissant are free to become wholly figurative: to be carried away emotionally or sexually. This
transformation is inflected by a shift in gender coding: when ravir was literal, it was the male who
ravished (varied away or abducted) the female who is ravishing, who causes the male to be ‚carried
away‘ and is responsible for any ensuing sexual acts. The moving force behind rape becomes the
beautiful woman.“ (Vgl. zudem ebd., S. 1–20, das einleitende Kapitel „The Archeology of Rape“.)
Anhand von Beispielen wie Platons Sokrates-Figur im Charmides-Dialog lässt sich zeigen, dass die
Grundfigur bedeutend älter ist. Schönheit des (weiblichen) Gegenübers wird auf diese Art zum Ak-
tanten, zum Movens einer Handlung, dem männliche Figuren sich entgegenstellen müssen.
 Etwa in einer Walther-Strophe des König-Friedrichstons (Ton 11,V, C-Fassung; L 27,27: Vil süe-
ziu frowe hôhgelopt) wird der Zusammenhang zwischen der schönen Dame (L 27,35) und dem Dienst
ausdrücklich hergestellt: Got hât gehôhet und gehêret reine frowen, | daz man in wol sol sprechen
und dienen zaller zît (L 27,30 f.). – In einer Strophe Reinmars von Zweter wird die im Dienst impli-
zierte Entmännlichung durch Selbstaufgabe unter Rekurs auf den Sündenfall thematisch: Ein
Adam, der ein Èven hât, | diu im gebieten mac, daz er daz tuot durch si unt lât, | der Adam ist der
Èven michels mêr dan Ève Adâmes sî. | ein Adam habe sîn Èven liep | unt doch sô liep, daz Ève iht
werde sîner êren diep; | ez mac sich lîhte gevüegen, | daz man vrôn Èven manne sprichet ‚phî!‘ || wie
tuot ir sô, her Adam, mit dem barte? | ir volget iuwer Èven al ze harte! | ir mannet! lât vrôn Èven
wîben, | habt mannes lêre [Konjektur Roethes: êre] ûf rehte tât! | mit ramwerke unt mit wæher nât |
hie mit lât si dâ heime ir zît vertrîben (zitiert nach: Nolte/Schupp, Sangspruchdichtung, S. 282).
 Dies setzt sich noch in die allgemeinste Sprache der Liebesmetaphorik fort, wenn es bspw. bei
Walther (L 110,13: Wol mich der stunde, daz ich si erkande) heißt, dass die Geliebte dem Liebenden
den lîp und den muot hât betwungen (L 110,13) habe, wofür ir schœne und ir güete verantwortliche
ist sowie ir rôter munt, der sô lieplichen lachet (L 110,18 f.). – Schweikle, Walther: Werke 2, S. 554,
bringt die Koinzidenz von Äußerem und Innerem mit dem in der germanistischen Mediävistik
prävalenten Kalokagathie-Begriff in Verbindung, wenn er schreibt: „Bemerkenswert ist die der
griech. Kalokagathia entsprechende Verbindung von schœne und güete.“

270 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation



Feuer, das durch den (An-)Blick entsteht. Es ist das anhaltende Ausgesetztsein, der
Kontakt mit dem schönen Körper, der sowohl in den Blicken, von den Kyros fürchtet,
dass sie das Feuer übertragen könnten, als auch in den getauschten Blicken von Erec und
Enite die Liebe entstehen lässt, wenn Erec seine Verlobte nach Karnant heimführt.480

6. Es ist die Anforderung an das ethische Subjekt, dieser latent bedrohlichen
Macht der Schönheit und der ‚Liebe‘ mit einer Form der Selbststilisierung zu begeg-
nen, die sie umgekehrt in ein Skript zur Ethisierung umwandelt, insofern die
Schönheit den Anlass dieser Ethisierung bildet.481

7. Umgekehrt ist es die fortgesetzte Ausübung der Pflicht (etwa des Herrschers)
im Angesicht des schönen Körpers, durch welche vollendete Selbstbeherrschung de-
monstriert werden kann.482 Dies ist, was Araspas in Xenophons Kyrupädie zunächst
behauptet, um später an seinem Ideal zu scheitern, und was auch der Erec Chrétiens
demonstriert, wenn er – als Antwort darauf, dass er seine Zeit müßig im Ehebett ver-
bracht hat – im Beisein seiner Frau reitet, die er ständig in seiner Nähe hält, nur um
zugleich die Trennung von Tisch und Bett durchzuführen. Nur aufgrund der Nähe zu
Enide wird das Durchhalten der Trennung zu einer ethischen Leistung, die Erec auch
gegen das Urteil dritter durchsetzt, die hierfür Unverständnis äußern (Guivreiz).

 Vgl. bspw. zum wechselseitigen Blick: Tertullian: De virginibus velandis II.2: tales enim oculi
volent virginem visam quales habet virgo quae videri volet: invicem se eadem oculorum genera deside-
rant; eiusdem libinis est videri et videre (Übers. [Stücklin]: „Augen wie die, welche ein Mädchen zu
sehen begehren, hat nämlich auch das Mädchen, welches selbst gesehen werden möchte. Augen
von gleicher Wesensart begehren sich gegenseitig; sehen und gesehen werden wurzeln in demsel-
ben Verlangen.“).
 Dies betrifft verschiedene Ebenen des Subjektes. Es wird ebenso eine ethisierende Wirkung auf
das Gemüt veranschlagt (vgl. Walther L 27,34–36; Ton 11,V,8–10 [C-Fassung]: Für trûren und für un-
gemüete ist niht sô guot | als an ze sehen ein schœne frowe wol gemuot | swenne sî ûz herzen grunde ir
friunde ein lieblich lachen tuot.) wie auch eine durch die Liebe induzierte Praxeologie ritterlicher
Betätigung. Vgl. etwa schon Geoffreys von Monmouth Historia regum britanniae, lib. IX,388–391,
über die Liebesethik des Artushofes: Facetae etiam mulieres consimilia indumenta habentes, nullius
amorem habere dignabantur nisi tercio in milicia probatus esset. Efficiebantur ergo castae et meliores
et milites pro amore illarum probiores (mit Übers. zitiert nach: Geoffrey of Monmouth: The History
of the Kings of Britain [De gestis Britonum (Historia Regum Britanniae)]. Latein/Englisch. Hrsg. von
Michael Reeve, Neil Wright. Woodbridge 2007 (Arthurian Studies 69); Übers.: „Its elegant ladies,
similarly dressed, spurned the love of any man who hat not proved himself three times in battle. So
the ladies were chaste and better women, whilst the knights conducted themselves more virtously
for the sake of their love.“). – Auf diese Stelle weist freilich auch schon Bumke, Der ‚Erec‘ Hart-
manns, S. 110 f. hin. Vgl. Schnell, Causa amoris, S. 143.
 Vgl. hierzu etwa die Ausführungen Michel Foucaults, der Übungen zur Selbstbeherrschung
und Prüfung des Wohlverhaltens angesichts körperlicher Schönheit bei Epiktet beschreibt (siehe
das Interview mit Michel Foucault: Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die laufende Ar-
beit. In: Michel Foucault: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von
Daniel Defert, François Ewald. Frankfurt a. M. 2005, S. 461–498, hier S. 472, 485 und 493 f.).

III.5 Fazit 271



Nachdem sich nun diese allgemeinen Themenfelder, die die Schönheit des (weibli-
chen) Körpers umgeben und zum Anlass der ethischen (Selbst-)Sorge des (männlichen)
Subjektes, ja: zum Anlass seiner Subjektivierung machen, umrissen sind, stellt sich die
Frage nach der spezifischen Veränderung, welche die Diskurse bei ihrem Übertritt in
eine christliche Episteme erfassen. Ein wesentlicher Unterschied im Modus der The-
matisierung besteht zwischen der Kyrupädie des Xenophon und dem Erec Hartmanns
von Aue darin, dass hier an einem einzigen Subjekt durchgeführt wird, was dort an
zwei verschiedenen Subjekten von unterschiedlicher ethischer Integrität exemplifi-
ziert wird. Während in der Kyrupädie Nähe zur Schönheit, Selbstverlust und ethische
Kompromittierung der Figur des Araspes, Selbstbeherrschung und Selbstdistanzierung
von Schönheit hingegen der Figur Kyros zugewiesen werden, durchlebt Erec dezidiert
beide Phasen. Was in der Kyrupädie als unterschiedliche charakterliche Eigenschaften
unterschiedlicher Männer (und ethnischer Zugehörigkeiten) inszeniert ist, findet sich
als phasenweise Abfolge, als Lernprozess im Erec anhand einer einzigen Figur, die
Herrscher und Liebhaber ist, exemplifiziert. Diese Überführung ins Prozesshafte, so
soll im Folgenden argumentiert werden, entspricht einer Grundfigur christlicher Sub-
jektivierung und sie geschieht anlässlich einer signifikanten Verschiebung, in welcher
nämlich die Schönheit des Körpers an das christliche Konzept des Fleisches gebun-
den wird, sodass fortan Schönheit oftmals Körper-/Fleischlichkeit impliziert und – um-
gekehrt – Fleischlichkeit oftmals Schönheit zum Index erhält. Denn insofern eine
(weibliche) Figur als besonders schön und gut gekennzeichnet wird, ist die positive
Koinzidenz der beiden Werte weniger die Norm als vielmehr die – allerdings immer
wieder erzählte – Besonderheit. Anders gesagt: Die Figur der Enite, die so erstaunlich
viele punktuelle Ähnlichkeiten zur schönen Pantheia in der Kyrupädie aufweist, ist
dennoch auf eine ganz spezifische Art verändert. Enite unterscheidet sich von Pan-
theia durch die Konnotationen, die ihrer Schönheit durch das christliche Fleisch ver-
liehen werden, das zwar im Rahmen des Erec nur indirekt zum Tragen kommt, als
Folie aber vorausgesetzt werden muss. Diesem Fleisch und seinem wesentlichen
Index – dem schönen Körper – nachzuspüren, dient das folgende Kapitel. Es setzt
sich mit dem eigentlichen literarischen ‚Ort‘ körperlicher Schönheit in der Literatur des
hohen Mittelalters, mit der descriptio membrorum, auseinander und beabsichtigt zu
zeigen, wie in den mittellateinischen Poetorhetoriken vorchristliche Rhetorik in den
Diskurshorizont christlicher Poetik überführt wird, wobei das anthropologische Modell
des erbsündigen Fleisches der eigentliche Ermöglichungshorizont der descriptio mem-
brorum wird. Mit den bereits zitierten Worten des Charmides, die dieser im Xenophon-
tischen Symposion zu Sokrates spricht, geht es hierbei auch um die Bestimmung des
spezifischen Typs von ‚Ammenmärchen‘ und ihrer Funktion, wie sie sich jene Zeit um
1200 an den christlichen Höfen Europas über die (weibliche) Schönheit des Körpers
erzählt.

272 III Schönheit, Tugend, Wahrheit: Aitiologien einer Signifikation


