| Einleitung: Uber MaB und Symmetrie,
Maf3losigkeit und Polymorphie

Es gibt ohne Zweifel wenig Worte, deren sich die Menschen hdufiger bedienen, als des Wortes
schon, und gleichwohl ist nichts so unbestimmt und schwankend als die Bedeutung und der Begriff
desselben. (Abhandlung vom Schonen. Aus dem Franzosischen des Herrn Crousaz})

Wabhrscheinlich war Plato der erste, der dem Menschen jenen Wunsch in die Seele legte, der bis
heute keine Befriedigung gefunden hat, den Zusammenhang zwischen Schonheit und Wahrheit zu
erkennen. (Oscar Wilde: Der Kiinstler als Kritiker)

So ,,unbestimmt und schwankend*“ (Crousaz) der Gehalt des Wortes ,schén‘ auch
sein mag, so banal erscheinen doch in der Regel die — teils nur impliziten — Definitionen,
die auf eine Abstraktion allgemeingiiltiger Prinzipien der ,Schénheit‘ zielen. Karl
Rosenkranz bringt in seiner Asthetik des HéifSlichen (1853)? das Schone als Gegen-
stiick zum Komischen in Stellung, zwischen welche er das ,Hassliche‘ als ,,Mitte“
setzt. Dieses Hassliche nun fiihrt er ganz umstandslos in ,,Amorphie und Asymmetrie®,

1 Johann Nicolaus Forkel (Hrsg.): Musikalisch-kritische Bibliothek. Bd. 1. Gotha 1778, S. 3.
2 Karl Rosenkranz: Asthetik des Haflichen. Hrsg. u. mit einem Nachwort von Dieter Kliche. Stutt-
gart 2015.

Anmerkung: Zu Beginn seien einige Anmerkungen zur Sprachform der vorliegenden Arbeit ge-
macht: Im Folgenden versuche ich eine trennscharfe Benennung von Personenkollektiven durchzu-
fiihren; sollte mir dies nicht in allen Fillen gelungen sein, so bitte ich um Nachsicht. Aus diesem
Grund wird auf unbestimmte Kollektive der Gegenwart bspw. in der Form ,Wissenschaftler*innen‘
referiert, um nicht-bindren Identitdten Rechnung zu tragen. Wenn jedoch im Folgenden von ,dem
Subjekt‘ etc. im Rahmen einer vormodernen Wissensordnung die Rede ist und hierbei Formen des
generischen Maskulinums genutzt werden, so tragt dies dem Umstand Rechnung, dass sich die
entsprechenden Entwiirfe (theologischer, ethischer etc. Art) tatsdchlich und relativ ausschlielich
an ein als mannlich gedachtes ethisches Subjekt richten. Der ,Mensch’, der beispielsweise in der
patristischen Theologie entworfen ist, ist als mannliches (bzw. zumindest implizit mannliches)
Subjekt verfasst. Sind derartige Aussagen auch auf ,die Frau® iibertragbar, so wird dies eigens mar-
kiert. Insofern wird auf entsprechende Kollektive — im Unterschied zu Personenkollektiven der Ge-
genwart — bspw. als ,,Akteurlnnen des hofischen Personenverbandes” referiert, sofern diese als
aus Mannern und Frauen zusammengesetzt gedacht werden. Dem liegen die Annahmen zugrunde,
dass (1) in den normativen Diskursen der christlichen Vormoderne, die hier in Rede stehen, ein
prinzipiell bindres Geschlechtermodell existierte, dass (2) eine Identifizierung als méannlich oder
weiblich — in der Regel — notwendige Bedingung fiir den Eintritt in und die Teilhabe am Diskurs,
mithin an jeder Form der Sozialitdt, war und dass (3) mangelnde Identifizierung oder Identifizier-
barkeit — umgekehrt — die Macht des Ausschlusses, im Extremfall die Macht der Ausléschung von
Leben hatte (und noch hat); vgl. hierzu bspw. Judith Butler: Die Macht der Geschlechternormen und
die Grenzen des Menschlichen. Frankfurt a. M. 2011 (original als: Undoing Gender. Abingdon-on-
Thames 2004), hier besonders S. 61-69.

Dieses Kapitel wurde revidiert. Ein Erratum ist verfiigbar unter: https://doi.org/10.1515/9783110719444-010

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung - Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110719444-001


https://doi.org/10.1515/9783110719444-010
https://doi.org/10.1515/9783110719444-001

2 — | Einleitung: Uber MaR und Symmetrie, MaBlosigkeit und Polymorphie

in ,,der unendlichen Mannigfaltigkeit der Desorganisation des Schénen*® zusammen. So
impliziert er denkbar einfache Leitbegriffe fiir eine ,Asthetik des Schénen‘, welche dem-
entsprechend ex negativo in ,Morphie‘ und ,Symmetrie‘, in Einheit und Organisiertheit
besteht. ,Asthetik‘ nun begreift Rosenkranz dabei als einen

Kollektivname[n] fiir eine grofle Gruppe von Begriffen [...], die sich wieder in drei besondere
Klassen teilt. Die eine derselben hat es mit der Idee des Schonen, die zweite mit dem Begriff
seiner Produktion, d. h. mit der Kunst, die dritte mit dem System der Kiinste, mit der Darstel-
lung der Idee des Schonen durch die Kunst in einem bestimmten Medium zu tun. Die Begriffe,
die zur ersten Klasse gehoren, pflegen wir unter dem Titel der Metaphysik des Schénen zusam-
menzufassen. Wird aber die Idee des Schonen auseinandergesetzt, so ist die Untersuchung
des Hafllichen davon unzertrennlich. Der Begriff des Hafllichen als des Negativsch6nen macht
also einen Teil der Asthetik aus. Es gibt keine andere Wissenschaft, welcher derselbe iiberwie-
sen werden kénnte, und es ist also richtig, von der Asthetik des Ha8lichen zu sprechen.”

Die hier angedeuteten Moglichkeiten, sich mit der Existenzform des ,Schénen‘ ausein-
anderzusetzen, sind im Wesentlichen diejenigen, welche auch von der mediavistischen
und ndherhin germanistisch-medidvistischen Forschung gewdhlt worden sind, um
sich analytisch der Darstellung von korperlicher Schonheit in mittelalterlicher (und
enger: mittelhochdeutscher) Literatur zu widmen. Im Folgenden wird von der Hypo-
these ausgegangen, dass dies zwar eine Herangehensweise ist, die durch den Gegen-
stand selbst nahegelegt wird, dass diese jedoch keinesfalls zwingend, nicht ,natiirlich’,
sondern naturalisiert ist. Schon fiir das vormoderne Erzdhlen kann gezeigt werden,
dass Hasslichkeit nicht das Gegenstiick zu Schonheit ist: auf der Ebene der Narration
sind Schonheit und Hésslichkeit vielmehr zwei Modi derselben Sache, ndmlich: der
spezifischen Markierung des erzdhlten Korpers als sinntragendes Zeichen in einem
sprachlichen Zeichengefiige. Narrativ — und mithin diskursiv — muss das Gegenstiick
zur Markierung des Korpers als schon/hisslich die Nichtmarkierung desselben sein.
Vor diesem Hintergrund soll hier nicht der ,Inhalt‘ dessen, was ,schon‘ genannt wor-
den ist, in den Fokus riicken, das heifdt: es wird nicht im Sinne einer Ontologie oder
Metaphysik des Schénen/der Schonheit danach gefragt, was das Schone sei und nach
welchen Parametern es sich definieren lésst. Das, was die Asthetiker*innen des Mitte-
lalters (Edgar de Bruyne, Rosario Assunto, Wiadystaw Tatarkiewicz, Wilhelm Perpeet,
Umberto Eco) und ihre Schiiler*innen gefragt haben, soll hier nicht erneut gefragt wer-
den, und zwar auch nicht in Form der — von ihnen praferierten, historisch vermittelten
und weniger transhistorisch-universalistischen — Variante derselben Frage, die — im
Sinne einer ,Geschichte der Asthetik‘ — danach fragt, was man in welcher Epoche fiir
das Schone gehalten habe beziehungsweise nach welchen Regeln sich dieses Schéne
jeweils habe bemessen lassen. Die immer gleichen Antworten — die ungefdhr lauten:

3 Ebd,, S. 6.
4 Ebd., S. 5.



| Einleitung: Uber MaB und Symmetrie, MaBlosigkeit und Polymorphie =— 3

Proportion, Maf3, RegelméfRigkeit, Ordnung usw.” — sollen hier, wenn iiberhaupt, auf
ihre Beziehung zur Wahrheit hin befragt werden. Diese Beziehung indessen, die zwi-
schen dem als schon markierten Korper und der ,Wahrheit herrscht, ist eine, die im
Anschluss an Michel Foucault als diskursiv gestiftet verstanden werden kann und mit-
hin bestindig die Form von Narrationen annimmt.® Insofern soll im Folgenden — aus
streng konstruktivistischer Sicht — auch der Fokus darauf gelegt werden, inwiefern
sich Rosenkranz‘ Aussage, die Asthetik habe ,,es mit der Idee des Schénen [...] zu tun®,
als eine Naturalisierung dessen erweist, was Nietzsche den ,,Platonismus fiir’s ,Volk*”’
genannt hat. Rosenkranz sieht als gegeben an, dass es eine ,Idee‘ des Schonen per se
gebe, und viele Denker*innen folgen dieser Annahme bis heute, sei es, dass sie die
Ursache fiir das von ihnen angenommene Universalium der Wahrnehmung von
Schonheit (besonders auch des menschlichen Korpers) und der Existenz bestimmter
abstrakter Prinzipien dahinter an die Erfordernisse einer universalen Ethik,® eines
(Retro-)Katholizismus,” der modernen Biologie'® oder an andere Ideologeme zu bin-
den versuchen. Gemeinsam ist jenen Ansdtzen, dass sie immergleiche narrative Mus-
ter mit der ihnen jeweils eigenen Perspektive zu ontologisieren beziehungsweise zu
naturalisieren suchen. Die Moglichkeit einer diskursiven (beziehungsweise sozialen)
Sinnstiftung riickt in Hinblick auf das ,Schone‘ und die ,Schonheit® bislang eher am
Rande — ndamlich besonders in der impliziten Klassenkritik der ,,Feinen Unterschiede“
Bourdieus und hier vornehmlich als Phdnomen der Kunstrezeption'! - in den Blick

5 Man vgl. hierzu etwa Wtadystaw Tatarkiewicz: Geschichte der Asthetik. Bd. 2: Die Asthetik des
Mittelalters. Deutsch von Alfred Loepfe. Basel/Stuttgart 1980 (original: Historia Estetyki. II. Estetyka
Sredniowieczna. Warschau 1962), S. 59-73, der in der von ihm angenommenen ,,Asthetik des Au-
gustinus“ (ebd., S. 59) einerseits die Summe antiker Vorstellungen zur Asthetik und die Grundlage
der gesamten ,Asthetik des Mittelalters* sieht (vgl. ebd., bes. S. 67 u. 71). Die gewéhlten Leitbegriffe
dieser augustinischen ,Asthetik‘ sind bei Tatarkiewicz ,,Mass und Zahl“ (ebd., S. 60), ,,Rhythmus*
(ebd., S. 62) sowie ,,Gleichheit und Kontrast* (ebd.).

6 Wabhrheit ist dabei fiir Foucault iiber Regeln des Diskurses, die bestimmte Aussagen ermdglichen
und wahrheitsférmig werden lassen, gestiftet. Vgl. zum Uberblick: Michael Ruoff: Foucault-Lexikon.
3. Aufl. Miinchen 2013, S. 261-267.

7 Friedrich Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose. Hrsg. von Claus-Artur Scheier. Hamburg 2013 (= Fried-
rich Nietzsche: Philosophische Werke in sechs Banden I; Philosophische Bibliothek 651), S. 4 (Vorwort).
8 Vgl. Roger Scruton: Schénheit. Eine Asthetik. Miinchen 2012 (original als: Roger Scruton: Beauty.
Oxford 2009).

9 Vgl. Frank Berzbach: Die Form der Schonheit. Uber eine Quelle der Lebenskunst. KéIn 2018.

10 Vgl. Winfried Menninghaus: Das Versprechen der Schonheit. Frankfurt a. M. 2007.

11 Pierre Bourdieu: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. 22. Aufl.
Frankfurt a. M. 2012 (zuerst als: La distinction. Critique sociale du jugement. Paris 1979), zu einer
Kritik der Asthetik des Kunstwerks hier bes. S. 31-115, sowie erneut ders.: Die Regeln der Kunst.
Genese und Struktur des literarischen Feldes. 5. Aufl. Frankfurt a. M. 2010 (= Les régles de ’art.
Genése et structure du champ littéraire. Paris 1992), mit besonderem Bezug zur Asthetik der Litera-
tur hier S. 449-489.



4 — | Einleitung: Uber MaR und Symmetrie, MaBlosigkeit und Polymorphie

und wird auch dann noch auf allgemeingiiltige, transhistorisch und transkulturell giil-
tige Prinzipien zuriickzufiihren versucht.

Diesem kritischen Ansatz entsprechend wahlt die vorliegende Arbeit, welche sich
mit der Imagination kérperlicher Schénheit hauptsachlich anhand von Figuren narrati-
ver Dichtung des Mittelalters beschéftigt, einen dezidiert anderen Zugang. Anstatt von
einer solchermaflen tradierten Asthetik oder — implizit — von ihren Pramissen her zu
denken, macht sie sich einen letztlich sprachkritisch-konstruktivistischen Ansatz zu
eigen, welcher — von Nietzsche her iiber Wittgenstein und Foucault — versucht, den
»Wortspielen“, den ,,Verfiihrungen der Grammatik* (Nietzsche'?) und den ,,Sprachspie-
len“ (Wittgenstein'®) nachzuspiiren, die jene Asthetik grundieren, mithin also nach den-
jenigen Diskursen und epistemischen Formatierungen zu fragen, welche jener Asthetik
eingeschrieben sind, die seit dem 18. Jahrhundert so naturalisiert zur philosophischen
Dogmatik gehort, dass sie ihre eigenen Konstitutionsbedingungen verschleiert hat. Inso-
fern Fragen einer solchen Asthetik beriihrt werden, soll die vorliegende Arbeit weniger
Beitrag zu einer positiven ,Geschichte der Asthetik‘ sein, als vielmehr der Versuch
einer — mit Foucault gedachten — ,Genealogie der Asthetik’," welche nicht die ,Inhalte*
einer Asthetik nachzuzeichnen sucht, sondern die Erméglichungsbedingungen der ,mo-
dernen‘ Asthetik in der aisthesis des christlich konzeptualisierten Kérpers. Es gilt — wie-
derum mit Nietzsche — zu fragen, wie sich neben ,,Plato’s Erfindung vom reinen Geiste
und vom Guten an sich® die Erfindung des Schonen, ja der ,Schénheit an sich‘ formiert
hat und in welcher Verbindung diese zum (fiktional konstruierten) menschlichen Korper
steht beziehungsweise inwiefern sie mit demselben in eine ,Beziehung der Wahrheit‘ (in
Anlehnung an Foucault)® eintritt. Es gilt mithin die von Nietzsche (Jenseits von Gut und
Bose) in Bezug auf die Wahrheit des Kantischen Apriori formulierte Kritik fiir die Katego-
rie der Schonheit zu reformulieren, namlich: Die Frage ,,Was ist schon und was ist

12 Nietzsche, Jenseits von Gut und Bose, S. 3 (Vorwort).

13 Vgl. hierzu im Folgenden Kap. II.2.1.

14 Genealogie verstehe ich hier im Sinne des Foucault’schen Projektes einer Genealogie, welche
wdie Erschlieffung jener Machtmechanismen, die an der Entstehung von Wissensordnungen, Wis-
senssubjekten und insbesondere der Humanwissenschaften® (Joseph Vogl: Art. Genealogie. In:
Foucault-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Hrsg. von Clemens Kammler, Rolf Parr, Ulrich Jo-
hannes Schneider. Stuttgart/Weimar 2014, S. 255-258, hier S. 255) verfolgt und sich ,,der Auflésung
begrifflicher Konstanten und {iberhistorischer Perspektiven, die durch ihre teleologischen Implika-
tionen“ (ebd.) gekennzeichnet sind, widmet. In diesem Sinne soll auch hier eine Perspektive einge-
nommen werden, die ,,den Riickgriff auf globale Konzepte und Kategorien und insbesondere auf
anthropologische, philosophische oder politische ,Universalien‘ meidet, reduziert oder skrupulds
kontrolliert“ (ebd., S. 256).

15 Zur spezifischen Faktur dieser ,Wahrheit’, die in der christlichen Matrix immer in letzter Instanz
mit Gott identisch ist und in ihm ruht, und zur Beziehung des fleischlichen Menschen zu dieser
Wahrheit in einem Akt des ,Wahrsprechens* (parrhesia) vgl. bes. Michel Foucault: Die Gestdndnisse
des Fleisches. Sexualitdt und Wahrheit 4. Hrsg. v. Frédéric Gros. Berlin 2019, S. 79-112, hier bes.
S. 81, 85, 101, 105, sowie S. 241.



| Einleitung: Uber MaB und Symmetrie, MaBlosigkeit und Polymorphie = 5

Schonheit?“ ist durch die Frage zu ersetzen, ,,Warum ist der Glaube an diese (metaphysi-
schen) Kategorien nétig?“ Die hieran anschliefienden Fragen sind: In welchen textuellen
Sinngefiigen ist die Schénheit des menschlichen Korpers eingespannt? Wie wird sie poe-
tologisch wirksam? Wie organisiert und formiert sie Narrationen, Motivationen und Ar-
gumente? Wie tragt sie zur Markierung von Figuren und ihrem Handeln bei? Nicht
zuletzt: Wie hingen diese Erzdhlungen der europaischen Kultur(en) noch mit gegenwér-
tigen Wahrnehmungsmustern und sozial wirksamen Zuweisungen zusammen? Kurz:
Wie pragen die Diskurse vom schonen menschlichen Korper die mittelalterliche Literatur
und in welchem Wechselverhéltnis steht die Forschung, die diese Literatur aufarbeitet,
zu den dsthetischen Diskursen der Neuzeit?

Der Blick wird dabei zunéchst — Kapitel II: ,,Uberlegungen zur Verfasstheit eines
totalen sozialen Phanomens® — auf die bisherigen und giangigsten Ansétze zum Schon-
heitsideal und zu einer ,mittelalterlichen‘ Asthetik zuriickzurichten sein. Es werden hier
wichtige Abgrenzungen getroffen werden, insofern exemplarisch Positionen der For-
schung und der Asthetik reflektiert werden. Zugleich werden hier wesentliche (disk-
ursiv-narrative) Themenkomplexe, die im dsthetischen Diskurs an die korperliche
Schonheit angelagert sind, identifiziert, um sie im Folgenden in Hinblick auf ihre Ver-
bindung zum Korper und auf ihre (poetologische) Wirksamkeit in der Formierung nar-
rativer Texte hin befragen zu kénnen. Zum anderen soll hier die Funktionsweise jener
verborgenen Ontologisierung der ,Schonheit‘ und ihrer Narrationen vorgefiihrt werden,
welche ein gemeinsames Merkmal nicht nur der dsthetisch, sondern sogar noch der bio-
log(ist)isch gepragten Beschéftigung mit Schonheit ist. Die Diskurse der Schonheit
haben jenen niemals vollstdndig vollzogenen epistemischen Wandel, den Michel Fou-
cault in der Ordnung der Dinge ansetzt,'® {iberdauert und umlagern selbst noch die mo-
dernen Naturwissenschaften, zumindest aber deren geisteswissenschaftliche Rezeption.

Kapitel III — ,,Schonheit als Zeichen. Atiologien einer Signifikation — widmet sich
einem der Kernthemen, welches mit der Wahrheitsfahigkeit der korperlichen Schénheit
verbunden worden ist, ndmlich der Vorstellung von ihrem Zeichencharakter. Es wird ge-
fragt, wie die Forschung dieses Zeichenverhdltnis, in welchem der schéne Korper die
Funktion eines Zeichens gegeniiber einem nicht vollig eindeutig zu definierenden Be-
zeichneten einnehmen soll, verstanden hat. Hierbei soll gezeigt werden, dass die gegebe-
nen Antworten nur oberflachlich einfach waren und dass umgekehrt eine fundamentale
Dysfunktionalitat dieser Zeichenrelation konstatiert werden muss. Schlief3lich soll argu-
mentiert werden, dass die — zu einfache — Gleichung von Schonheit und ,Gutheit* ein
,Marchen‘-Narrativ ist, das zwar dem epistemischen Wandel der Moderne vorausgeht,

16 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissenschaften. 21. Aufl.
Frankfurt a. M. 2009 (zuerst als: Les mots et les choses. Paris 1966), S. 27, beschreibt ,,in der Wende
des neunzehnten Jahrhunderts die Schwelle einer Modernitét, aus der wir immer noch nicht her-
ausgekommen sind“. Es darf wohl konstatiert werden, dass die epistemische Umwdalzung, die Fou-
cault zu skizzieren versucht, auch ein halbes Jahrhundert nach der Publikation der Ordnung der
Dinge nicht vollzogen ist.



6 =—— | Einleitung: Uber MaB und Symmetrie, MaBlosigkeit und Polymorphie

das jedoch — in seiner (Grimm’schen) Simplizitdt — keinesfalls ein ,mittelalterliches ist,
sondern eines, das ,,die Romantik, die boshafte Fee, hineinblies, hineinsang, damals, als
man ,finden‘ und ,erfinden‘ noch nicht auseinander zu halten wusste!“ (Nietzsche)?” Es
kann gezeigt werden, dass das (antike) Konzept der kalokagathia, welches in der
germanistisch-medidvistischen Forschung zumeist im Sinne einer Kongruenz von
,auflerer’ korperlicher Schonheit und ,innerer‘ Gutheit aufgefasst worden ist, das
Konzept der (korperlichen und nicht-korperlichen) Schonheit (seit Xenophon) vor allem
iiber eine Ethik in Verbindung zur Wahrheit bringt. Dies wird exemplarisch anhand
ausgewahlter Texte erarbeitet, ndmlich anhand von Die ungleichen Kinder Eve von Hans
Sachs, hiervon ausgehend anhand weiterer Genesis-(Re-)Texte und -Allegoresen sowie
dreier gemeinhin dem Stricker zugeordneten Reimpaarbispel, anhand von Thomasins
von Zerkleere Traktat Der welsche Gast und schliefllich Hartmanns von Aue Erec.

Kapitel IV — ,,Priapus erit. Form, Ort und Funktion der Schonheitsbeschreibung® —
legt den Fokus auf die poetorhetorische Form der Schonheitsdarstellung, indem die
mittellateinischen Poetiken und die hieraus ableitbaren Regeln zur descriptio in Hin-
blick auf ihre narrative Struktur und ihre diskursive Valenz befragt werden. Es soll
hier dargelegt werden, dass das Zeichen ,Schonheit‘ in Form der descriptio vor allem
Fleischlichkeit, Prokreation und entsprechende, auf dieselben hinzielende Hand-
lungsketten impliziert. Dies wird, von den Poetiken (Matthdus von Vendéme, Galfred
von Vinsauf, Gervasius von Melkley, Eberhard der Deutsche) ausgehend, vor allem
an allegorischen Texten (Alanus ab Insulis, Johannes de Hauvilla, Johannes de Gar-
landia, Jean de Meun/Guillaume de Lorris, Minnereden) durchgefiihrt. Schlie3lich ist
in der Zusammenschau der Ars versificatoria des Matthdus von Venddme mit der Cos-
mographia des Bernardus Silvestris zu zeigen, dass die sogenannte descriptio pulch-
ritudinis einen spezifischen diskursiven Ort in der - lateinischen — Tradition hat: Sie
ist riickgebunden an die Ordnung des Mikrokosmos und erfiillt — auch in der volks-
sprachlichen Literatur — eine spezifische anthropologische Systemstelle.

Kapitel V — ,,Die (Selbst-)Erkenntnis des ,aisthetischen‘ Subjekts: Das schone
Fleisch als Subjektivierungsform® — tiberfiihrt schlief3lich die gewonnenen Themen
und Thesen zur korperlichen Schénheit zuriick in einen ,asthetischen‘ Diskurs, inso-
fern hier erdrtert werden soll, inwiefern die christliche Konzeption des Fleisches —
wiederum in Anlehnung an Uberlegungen Michel Foucaults — die Grundlage fiir eine
Subjektivierungsstrategie des sdkularen Subjektes sowie fiir die dsthetischen Kon-
zepte der Neuzeit (Kap. VI) darstellt. Ausgehend von Joachim Bumkes einflussreichen
Uberlegungen zur &sthetischen (Selbst-)Erkenntniskraft des schénen Kérpers anhand
der sogenannten Blutstropfenszene aus Wolframs von Eschenbach Parzival werden
in Kapitel V theologische und volkssprachliche Diskurse der ,aisthesis‘ erarbeitet.
Hierbei wird besonders anhand von Hugos von Sankt Viktor Expositiones in hierar-
chiam ccelestem und unter Rekurs auf Augustinus (De vera religione) einerseits sowie

17 Nietzsche, Jenseits von Gut und Bose, S. 17.



| Einleitung: Uber MaB und Symmetrie, MaRlosigkeit und Polymorphie =— 7

Wolframs von Eschenbach Parzival und den Welschen Gast Thomasins von Zerklaere
andererseits die Moglichkeit einer anagogischen dsthetischen/aisthetischen Erkennt-
nis gepriift. Es wird argumentiert, dass diese Erkenntnis iiber die sinnliche Wahrneh-
mung des Fleisches nur mittelbar, ndmlich durch die Anrufung der auctoritas und
die Annahme der sacramenta, zu erreichen ist. Die Aufstiegsbhewegung von der scho-
nen Immanenz zur Schonheit der Transzendenz ist nicht unmittelbar, wie es in An-
lehnung an eine platonisch gedachte anagogé haufig aufgefasst worden ist. Statt
einer Erkenntnis der Transzendenz ist hier, so wird argumentiert werden, der Zwi-
schenschritt der immanenten Selbsterkenntnis des christlichen Subjektes eingezogen,
welche als Voraussetzung der conversio und des rechten Glaubens inszeniert ist.
Diese (Selbst-)Erkenntnis richtet sich, so wird argumentiert, auf das Fleisch der sinn-
lichen Erkenntnis, das Schonheit wahrnehmen und selbst schon sein kann und das
von Diskursen umstellt ist, die es konstitutiv als ,Anderes‘ fassen. Dieses ,Andere‘ in-
dessen nimmt regelmaflig die Form des ,Weiblichen‘ und des ,Heidnischen‘ an, wie
unter Riickgriff auf mittellateinische Mohammedsviten, ein weiteres Stricker-Bispel
(Die Konigin von Mohrenland), und — zum Ausgangspunkt zuriickkehrend — wiede-
rum anhand von Wolframs Parzival aufgezeigt werden soll.

Im abschliefenden VI. Kapitel - ,,Propadeutik, Poetik und Asthetik” — werden die
bisherigen Erkenntnisse zur ,aisthesis* wieder fiir eine ,Asthetik’ im modernen Sinne
gedffnet. Hierbei soll argumentiert werden, dass korperliche Schénheit zum Signum
des saecularis und seiner ,Fleischesexistenz‘ (ndmlich: als adeliger Weltmensch) sowie
zum Signum der ihm eigenen spezifischen Subjektivierungsformen und beschrankten
Erkenntnisfahigkeit wird. Es kann dabei gezeigt werden, dass die volkssprachliche und
die lateinische Dichtung eine vorsichtig optimistische Haltung gegeniiber der — stark
beschrankten und daher vorldufigen — Erkenntniskraft des Fleisches einnimmt, inso-
fern die trivialen artes und die Poesis selbst als fleischlich gedacht und als schén mar-
kiert werden, wodurch der fleischlichen Schénheit selbst wiederum ein privilegierter
aber ambivalenter, zunichst streng restringierter Platz in einer Propadeutik des (laika-
len/fleischlichen) Subjektes zugewiesen wird. Die Erkenntniskraft des (potentiell scho-
nen und heidnischen) Fleisches sowie seine poetologischen Implikationen werden
wiederum anhand von Hugos von Sankt Viktor Didascalicon, dem Laborintus Eber-
hards des Deutschen, einer Predigt des Alanus ab Insulis (De clericis ad theologiam non
accedentibus) und Konrads von Wiirzburg Der Weltlohn (sowie einem anonymen Retext
desselben aus dem ,Oberrheinischen Erbauungsbuch®) erarbeitet, bevor abschliefiend —
vom schénen Korper ausgehend — die Perspektive auf weitere Gegenstinde der ,Asthe-
tik* gedffnet wird. Hierbei wird argumentiert, dass die diskursive Ausformung des
christlichen Fleisches und seiner aisthesis der Ermdglichungshorizont der modernen
LAsthetik* ist, in welcher der (schéne) Kérper gewissermafien den Nullpunkt der scho-
nen Dichtung, der schonen Natur, der schénen Kunst und der iibrigen immanenten
pulchra darstellt.



