
I Einleitung: Über Maß und Symmetrie,
Maßlosigkeit und Polymorphie

Es gibt ohne Zweifel wenig Worte, deren sich die Menschen häufiger bedienen, als des Wortes
schön, und gleichwohl ist nichts so unbestimmt und schwankend als die Bedeutung und der Begriff
desselben. (Abhandlung vom Schönen. Aus dem Französischen des Herrn Crousaz1)

Wahrscheinlich war Plato der erste, der dem Menschen jenen Wunsch in die Seele legte, der bis
heute keine Befriedigung gefunden hat, den Zusammenhang zwischen Schönheit und Wahrheit zu
erkennen. (Oscar Wilde: Der Künstler als Kritiker)

So „unbestimmt und schwankend“ (Crousaz) der Gehalt des Wortes ‚schön‘ auch
sein mag, so banal erscheinen doch in der Regel die – teils nur impliziten – Definitionen,
die auf eine Abstraktion allgemeingültiger Prinzipien der ‚Schönheit‘ zielen. Karl
Rosenkranz bringt in seiner Ästhetik des Häßlichen (1853)2 das Schöne als Gegen-
stück zum Komischen in Stellung, zwischen welche er das ‚Hässliche‘ als „Mitte“
setzt. Dieses Hässliche nun führt er ganz umstandslos in „Amorphie und Asymmetrie“,

Anmerkung: Zu Beginn seien einige Anmerkungen zur Sprachform der vorliegenden Arbeit ge-
macht: Im Folgenden versuche ich eine trennscharfe Benennung von Personenkollektiven durchzu-
führen; sollte mir dies nicht in allen Fällen gelungen sein, so bitte ich um Nachsicht. Aus diesem
Grund wird auf unbestimmte Kollektive der Gegenwart bspw. in der Form ‚Wissenschaftler✶innen‘
referiert, um nicht-binären Identitäten Rechnung zu tragen. Wenn jedoch im Folgenden von ‚dem
Subjekt‘ etc. im Rahmen einer vormodernen Wissensordnung die Rede ist und hierbei Formen des
generischen Maskulinums genutzt werden, so trägt dies dem Umstand Rechnung, dass sich die
entsprechenden Entwürfe (theologischer, ethischer etc. Art) tatsächlich und relativ ausschließlich
an ein als männlich gedachtes ethisches Subjekt richten. Der ‚Mensch‘, der beispielsweise in der
patristischen Theologie entworfen ist, ist als männliches (bzw. zumindest implizit männliches)
Subjekt verfasst. Sind derartige Aussagen auch auf ‚die Frau‘ übertragbar, so wird dies eigens mar-
kiert. Insofern wird auf entsprechende Kollektive – im Unterschied zu Personenkollektiven der Ge-
genwart – bspw. als „AkteurInnen des höfischen Personenverbandes“ referiert, sofern diese als
aus Männern und Frauen zusammengesetzt gedacht werden. Dem liegen die Annahmen zugrunde,
dass (1) in den normativen Diskursen der christlichen Vormoderne, die hier in Rede stehen, ein
prinzipiell binäres Geschlechtermodell existierte, dass (2) eine Identifizierung als männlich oder
weiblich – in der Regel – notwendige Bedingung für den Eintritt in und die Teilhabe am Diskurs,
mithin an jeder Form der Sozialität, war und dass (3) mangelnde Identifizierung oder Identifizier-
barkeit – umgekehrt – die Macht des Ausschlusses, im Extremfall die Macht der Auslöschung von
Leben hatte (und noch hat); vgl. hierzu bspw. Judith Butler: Die Macht der Geschlechternormen und
die Grenzen des Menschlichen. Frankfurt a. M. 2011 (original als: Undoing Gender. Abingdon-on-
Thames 2004), hier besonders S. 61–69.

 Johann Nicolaus Forkel (Hrsg.): Musikalisch-kritische Bibliothek. Bd. 1. Gotha 1778, S. 3.
 Karl Rosenkranz: Ästhetik des Häßlichen. Hrsg. u. mit einem Nachwort von Dieter Kliche. Stutt-
gart 2015.

Dieses Kapitel wurde revidiert. Ein Erratum ist verfügbar unter: https://doi.org/10.1515/9783110719444-010
Open Access. ©2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der

Creative Commons Namensnennung - Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110719444-001

https://doi.org/10.1515/9783110719444-010
https://doi.org/10.1515/9783110719444-001


in „der unendlichen Mannigfaltigkeit der Desorganisation des Schönen“3 zusammen. So
impliziert er denkbar einfache Leitbegriffe für eine ‚Ästhetik des Schönen‘, welche dem-
entsprechend ex negativo in ‚Morphie‘ und ‚Symmetrie‘, in Einheit und Organisiertheit
besteht. ‚Ästhetik‘ nun begreift Rosenkranz dabei als einen

Kollektivname[n] für eine große Gruppe von Begriffen […], die sich wieder in drei besondere
Klassen teilt. Die eine derselben hat es mit der Idee des Schönen, die zweite mit dem Begriff
seiner Produktion, d. h. mit der Kunst, die dritte mit dem System der Künste, mit der Darstel-
lung der Idee des Schönen durch die Kunst in einem bestimmten Medium zu tun. Die Begriffe,
die zur ersten Klasse gehören, pflegen wir unter dem Titel der Metaphysik des Schönen zusam-
menzufassen. Wird aber die Idee des Schönen auseinandergesetzt, so ist die Untersuchung
des Häßlichen davon unzertrennlich. Der Begriff des Häßlichen als des Negativschönen macht
also einen Teil der Ästhetik aus. Es gibt keine andere Wissenschaft, welcher derselbe überwie-
sen werden könnte, und es ist also richtig, von der Ästhetik des Häßlichen zu sprechen.4

Die hier angedeuteten Möglichkeiten, sich mit der Existenzform des ‚Schönen‘ ausein-
anderzusetzen, sind im Wesentlichen diejenigen, welche auch von der mediävistischen
und näherhin germanistisch-mediävistischen Forschung gewählt worden sind, um
sich analytisch der Darstellung von körperlicher Schönheit in mittelalterlicher (und
enger: mittelhochdeutscher) Literatur zu widmen. Im Folgenden wird von der Hypo-
these ausgegangen, dass dies zwar eine Herangehensweise ist, die durch den Gegen-
stand selbst nahegelegt wird, dass diese jedoch keinesfalls zwingend, nicht ‚natürlich‘,
sondern naturalisiert ist. Schon für das vormoderne Erzählen kann gezeigt werden,
dass Hässlichkeit nicht das Gegenstück zu Schönheit ist: auf der Ebene der Narration
sind Schönheit und Hässlichkeit vielmehr zwei Modi derselben Sache, nämlich: der
spezifischen Markierung des erzählten Körpers als sinntragendes Zeichen in einem
sprachlichen Zeichengefüge. Narrativ – und mithin diskursiv – muss das Gegenstück
zur Markierung des Körpers als schön/hässlich die Nichtmarkierung desselben sein.
Vor diesem Hintergrund soll hier nicht der ‚Inhalt‘ dessen, was ‚schön‘ genannt wor-
den ist, in den Fokus rücken, das heißt: es wird nicht im Sinne einer Ontologie oder
Metaphysik des Schönen/der Schönheit danach gefragt, was das Schöne sei und nach
welchen Parametern es sich definieren lässt. Das, was die Ästhetiker✶innen des Mitte-
lalters (Edgar de Bruyne, Rosario Assunto, Władysław Tatarkiewicz, Wilhelm Perpeet,
Umberto Eco) und ihre Schüler✶innen gefragt haben, soll hier nicht erneut gefragt wer-
den, und zwar auch nicht in Form der – von ihnen präferierten, historisch vermittelten
und weniger transhistorisch-universalistischen – Variante derselben Frage, die – im
Sinne einer ‚Geschichte der Ästhetik‘ – danach fragt, was man in welcher Epoche für
das Schöne gehalten habe beziehungsweise nach welchen Regeln sich dieses Schöne
jeweils habe bemessen lassen. Die immer gleichen Antworten – die ungefähr lauten:

 Ebd., S. 6.
 Ebd., S. 5.

2 I Einleitung: Über Maß und Symmetrie, Maßlosigkeit und Polymorphie



Proportion, Maß, Regelmäßigkeit, Ordnung usw.5 – sollen hier, wenn überhaupt, auf
ihre Beziehung zur Wahrheit hin befragt werden. Diese Beziehung indessen, die zwi-
schen dem als schön markierten Körper und der ‚Wahrheit‘ herrscht, ist eine, die im
Anschluss an Michel Foucault als diskursiv gestiftet verstanden werden kann und mit-
hin beständig die Form von Narrationen annimmt.6 Insofern soll im Folgenden – aus
streng konstruktivistischer Sicht – auch der Fokus darauf gelegt werden, inwiefern
sich Rosenkranz‘ Aussage, die Ästhetik habe „es mit der Idee des Schönen […] zu tun“,
als eine Naturalisierung dessen erweist, was Nietzsche den „Platonismus für’s ‚Volk‘“7

genannt hat. Rosenkranz sieht als gegeben an, dass es eine ‚Idee‘ des Schönen per se
gebe, und viele Denker✶innen folgen dieser Annahme bis heute, sei es, dass sie die
Ursache für das von ihnen angenommene Universalium der Wahrnehmung von
Schönheit (besonders auch des menschlichen Körpers) und der Existenz bestimmter
abstrakter Prinzipien dahinter an die Erfordernisse einer universalen Ethik,8 eines
(Retro-)Katholizismus,9 der modernen Biologie10 oder an andere Ideologeme zu bin-
den versuchen. Gemeinsam ist jenen Ansätzen, dass sie immergleiche narrative Mus-
ter mit der ihnen jeweils eigenen Perspektive zu ontologisieren beziehungsweise zu
naturalisieren suchen. Die Möglichkeit einer diskursiven (beziehungsweise sozialen)
Sinnstiftung rückt in Hinblick auf das ‚Schöne‘ und die ‚Schönheit‘ bislang eher am
Rande – nämlich besonders in der impliziten Klassenkritik der „Feinen Unterschiede“
Bourdieus und hier vornehmlich als Phänomen der Kunstrezeption11 – in den Blick

 Man vgl. hierzu etwa Władysław Tatarkiewicz: Geschichte der Ästhetik. Bd. 2: Die Ästhetik des
Mittelalters. Deutsch von Alfred Loepfe. Basel/Stuttgart 1980 (original: Historia Estetyki. II. Estetyka
Sredniowieczna. Warschau 1962), S. 59–73, der in der von ihm angenommenen „Ästhetik des Au-
gustinus“ (ebd., S. 59) einerseits die Summe antiker Vorstellungen zur Ästhetik und die Grundlage
der gesamten ‚Ästhetik des Mittelalters‘ sieht (vgl. ebd., bes. S. 67 u. 71). Die gewählten Leitbegriffe
dieser augustinischen ‚Ästhetik‘ sind bei Tatarkiewicz „Mass und Zahl“ (ebd., S. 60), „Rhythmus“
(ebd., S. 62) sowie „Gleichheit und Kontrast“ (ebd.).
 Wahrheit ist dabei für Foucault über Regeln des Diskurses, die bestimmte Aussagen ermöglichen
und wahrheitsförmig werden lassen, gestiftet. Vgl. zum Überblick: Michael Ruoff: Foucault-Lexikon.
3. Aufl. München 2013, S. 261–267.
 Friedrich Nietzsche: Jenseits von Gut und Böse. Hrsg. von Claus-Artur Scheier. Hamburg 2013 (= Fried-
rich Nietzsche: Philosophische Werke in sechs Bänden I; Philosophische Bibliothek 651), S. 4 (Vorwort).
 Vgl. Roger Scruton: Schönheit. Eine Ästhetik. München 2012 (original als: Roger Scruton: Beauty.
Oxford 2009).
 Vgl. Frank Berzbach: Die Form der Schönheit. Über eine Quelle der Lebenskunst. Köln 2018.
 Vgl. Winfried Menninghaus: Das Versprechen der Schönheit. Frankfurt a. M. 2007.
 Pierre Bourdieu: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. 22. Aufl.
Frankfurt a. M. 2012 (zuerst als: La distinction. Critique sociale du jugement. Paris 1979), zu einer
Kritik der Ästhetik des Kunstwerks hier bes. S. 31–115, sowie erneut ders.: Die Regeln der Kunst.
Genese und Struktur des literarischen Feldes. 5. Aufl. Frankfurt a. M. 2010 (= Les règles de l’art.
Genèse et structure du champ littéraire. Paris 1992), mit besonderem Bezug zur Ästhetik der Litera-
tur hier S. 449–489.

I Einleitung: Über Maß und Symmetrie, Maßlosigkeit und Polymorphie 3



und wird auch dann noch auf allgemeingültige, transhistorisch und transkulturell gül-
tige Prinzipien zurückzuführen versucht.

Diesem kritischen Ansatz entsprechend wählt die vorliegende Arbeit, welche sich
mit der Imagination körperlicher Schönheit hauptsächlich anhand von Figuren narrati-
ver Dichtung des Mittelalters beschäftigt, einen dezidiert anderen Zugang. Anstatt von
einer solchermaßen tradierten Ästhetik oder – implizit – von ihren Prämissen her zu
denken, macht sie sich einen letztlich sprachkritisch-konstruktivistischen Ansatz zu
eigen, welcher – von Nietzsche her über Wittgenstein und Foucault – versucht, den
„Wortspielen“, den „Verführungen der Grammatik“ (Nietzsche12) und den „Sprachspie-
len“ (Wittgenstein13) nachzuspüren, die jene Ästhetik grundieren, mithin also nach den-
jenigen Diskursen und epistemischen Formatierungen zu fragen, welche jener Ästhetik
eingeschrieben sind, die seit dem 18. Jahrhundert so naturalisiert zur philosophischen
Dogmatik gehört, dass sie ihre eigenen Konstitutionsbedingungen verschleiert hat. Inso-
fern Fragen einer solchen Ästhetik berührt werden, soll die vorliegende Arbeit weniger
Beitrag zu einer positiven ‚Geschichte der Ästhetik‘ sein, als vielmehr der Versuch
einer – mit Foucault gedachten – ‚Genealogie der Ästhetik‘,14 welche nicht die ‚Inhalte‘
einer Ästhetik nachzuzeichnen sucht, sondern die Ermöglichungsbedingungen der ‚mo-
dernen‘ Ästhetik in der aisthesis des christlich konzeptualisierten Körpers. Es gilt – wie-
derum mit Nietzsche – zu fragen, wie sich neben „Plato’s Erfindung vom reinen Geiste
und vom Guten an sich“ die Erfindung des Schönen, ja der ‚Schönheit an sich‘ formiert
hat und in welcher Verbindung diese zum (fiktional konstruierten) menschlichen Körper
steht beziehungsweise inwiefern sie mit demselben in eine ‚Beziehung der Wahrheit‘ (in
Anlehnung an Foucault)15 eintritt. Es gilt mithin die von Nietzsche (Jenseits von Gut und
Böse) in Bezug auf die Wahrheit des Kantischen Apriori formulierte Kritik für die Katego-
rie der Schönheit zu reformulieren, nämlich: Die Frage „Was ist schön und was ist

 Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, S. 3 (Vorwort).
 Vgl. hierzu im Folgenden Kap. II.2.1.
 Genealogie verstehe ich hier im Sinne des Foucault’schen Projektes einer Genealogie, welche
„die Erschließung jener Machtmechanismen, die an der Entstehung von Wissensordnungen, Wis-
senssubjekten und insbesondere der Humanwissenschaften“ (Joseph Vogl: Art. Genealogie. In:
Foucault-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hrsg. von Clemens Kammler, Rolf Parr, Ulrich Jo-
hannes Schneider. Stuttgart/Weimar 2014, S. 255–258, hier S. 255) verfolgt und sich „der Auflösung
begrifflicher Konstanten und überhistorischer Perspektiven, die durch ihre teleologischen Implika-
tionen“ (ebd.) gekennzeichnet sind, widmet. In diesem Sinne soll auch hier eine Perspektive einge-
nommen werden, die „den Rückgriff auf globale Konzepte und Kategorien und insbesondere auf
anthropologische, philosophische oder politische ‚Universalien‘ meidet, reduziert oder skrupulös
kontrolliert“ (ebd., S. 256).
 Zur spezifischen Faktur dieser ‚Wahrheit‘, die in der christlichen Matrix immer in letzter Instanz
mit Gott identisch ist und in ihm ruht, und zur Beziehung des fleischlichen Menschen zu dieser
Wahrheit in einem Akt des ‚Wahrsprechens‘ (parrhesia) vgl. bes. Michel Foucault: Die Geständnisse
des Fleisches. Sexualität und Wahrheit 4. Hrsg. v. Frédéric Gros. Berlin 2019, S. 79–112, hier bes.
S. 81, 85, 101, 105, sowie S. 241.

4 I Einleitung: Über Maß und Symmetrie, Maßlosigkeit und Polymorphie



Schönheit?“ ist durch die Frage zu ersetzen, „Warum ist der Glaube an diese (metaphysi-
schen) Kategorien nötig?“ Die hieran anschließenden Fragen sind: In welchen textuellen
Sinngefügen ist die Schönheit des menschlichen Körpers eingespannt? Wie wird sie poe-
tologisch wirksam? Wie organisiert und formiert sie Narrationen, Motivationen und Ar-
gumente? Wie trägt sie zur Markierung von Figuren und ihrem Handeln bei? Nicht
zuletzt: Wie hängen diese Erzählungen der europäischen Kultur(en) noch mit gegenwär-
tigen Wahrnehmungsmustern und sozial wirksamen Zuweisungen zusammen? Kurz:
Wie prägen die Diskurse vom schönen menschlichen Körper die mittelalterliche Literatur
und in welchem Wechselverhältnis steht die Forschung, die diese Literatur aufarbeitet,
zu den ästhetischen Diskursen der Neuzeit?

Der Blick wird dabei zunächst – Kapitel II: „Überlegungen zur Verfasstheit eines
totalen sozialen Phänomens“ – auf die bisherigen und gängigsten Ansätze zum Schön-
heitsideal und zu einer ‚mittelalterlichen‘ Ästhetik zurückzurichten sein. Es werden hier
wichtige Abgrenzungen getroffen werden, insofern exemplarisch Positionen der For-
schung und der Ästhetik reflektiert werden. Zugleich werden hier wesentliche (disk-
ursiv-narrative) Themenkomplexe, die im ästhetischen Diskurs an die körperliche
Schönheit angelagert sind, identifiziert, um sie im Folgenden in Hinblick auf ihre Ver-
bindung zum Körper und auf ihre (poetologische) Wirksamkeit in der Formierung nar-
rativer Texte hin befragen zu können. Zum anderen soll hier die Funktionsweise jener
verborgenen Ontologisierung der ‚Schönheit‘ und ihrer Narrationen vorgeführt werden,
welche ein gemeinsames Merkmal nicht nur der ästhetisch, sondern sogar noch der bio-
log(ist)isch geprägten Beschäftigung mit Schönheit ist. Die Diskurse der Schönheit
haben jenen niemals vollständig vollzogenen epistemischen Wandel, den Michel Fou-
cault in der Ordnung der Dinge ansetzt,16 überdauert und umlagern selbst noch die mo-
dernen Naturwissenschaften, zumindest aber deren geisteswissenschaftliche Rezeption.

Kapitel III – „Schönheit als Zeichen. Ätiologien einer Signifikation“ – widmet sich
einem der Kernthemen, welches mit der Wahrheitsfähigkeit der körperlichen Schönheit
verbunden worden ist, nämlich der Vorstellung von ihrem Zeichencharakter. Es wird ge-
fragt, wie die Forschung dieses Zeichenverhältnis, in welchem der schöne Körper die
Funktion eines Zeichens gegenüber einem nicht völlig eindeutig zu definierenden Be-
zeichneten einnehmen soll, verstanden hat. Hierbei soll gezeigt werden, dass die gegebe-
nen Antworten nur oberflächlich einfach waren und dass umgekehrt eine fundamentale
Dysfunktionalität dieser Zeichenrelation konstatiert werden muss. Schließlich soll argu-
mentiert werden, dass die – zu einfache – Gleichung von Schönheit und ‚Gutheit‘ ein
‚Märchen‘-Narrativ ist, das zwar dem epistemischen Wandel der Moderne vorausgeht,

 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften. 21. Aufl.
Frankfurt a. M. 2009 (zuerst als: Les mots et les choses. Paris 1966), S. 27, beschreibt „in der Wende
des neunzehnten Jahrhunderts die Schwelle einer Modernität, aus der wir immer noch nicht her-
ausgekommen sind“. Es darf wohl konstatiert werden, dass die epistemische Umwälzung, die Fou-
cault zu skizzieren versucht, auch ein halbes Jahrhundert nach der Publikation der Ordnung der
Dinge nicht vollzogen ist.

I Einleitung: Über Maß und Symmetrie, Maßlosigkeit und Polymorphie 5



das jedoch – in seiner (Grimm’schen) Simplizität – keinesfalls ein ‚mittelalterliches‘ ist,
sondern eines, das „die Romantik, die boshafte Fee, hineinblies, hineinsang, damals, als
man ‚finden‘ und ‚erfinden‘ noch nicht auseinander zu halten wusste!“ (Nietzsche)17 Es
kann gezeigt werden, dass das (antike) Konzept der kalokagathía, welches in der
germanistisch-mediävistischen Forschung zumeist im Sinne einer Kongruenz von
‚äußerer‘ körperlicher Schönheit und ‚innerer‘ Gutheit aufgefasst worden ist, das
Konzept der (körperlichen und nicht-körperlichen) Schönheit (seit Xenophon) vor allem
über eine Ethik in Verbindung zur Wahrheit bringt. Dies wird exemplarisch anhand
ausgewählter Texte erarbeitet, nämlich anhand von Die ungleichen Kinder Eve von Hans
Sachs, hiervon ausgehend anhand weiterer Genesis-(Re-)Texte und -Allegoresen sowie
dreier gemeinhin dem Stricker zugeordneten Reimpaarbispel, anhand von Thomasîns
von Zerklære Traktat Der welsche Gast und schließlich Hartmanns von Aue Erec.

Kapitel IV – „Priapus erit. Form, Ort und Funktion der Schönheitsbeschreibung“ –
legt den Fokus auf die poetorhetorische Form der Schönheitsdarstellung, indem die
mittellateinischen Poetiken und die hieraus ableitbaren Regeln zur descriptio in Hin-
blick auf ihre narrative Struktur und ihre diskursive Valenz befragt werden. Es soll
hier dargelegt werden, dass das Zeichen ‚Schönheit‘ in Form der descriptio vor allem
Fleischlichkeit, Prokreation und entsprechende, auf dieselben hinzielende Hand-
lungsketten impliziert. Dies wird, von den Poetiken (Matthäus von Vendôme, Galfred
von Vinsauf, Gervasius von Melkley, Eberhard der Deutsche) ausgehend, vor allem
an allegorischen Texten (Alanus ab Insulis, Johannes de Hauvilla, Johannes de Gar-
landia, Jean de Meun/Guillaume de Lorris, Minnereden) durchgeführt. Schließlich ist
in der Zusammenschau der Ars versificatoria des Matthäus von Vendôme mit der Cos-
mographia des Bernardus Silvestris zu zeigen, dass die sogenannte descriptio pulch-
ritudinis einen spezifischen diskursiven Ort in der – lateinischen – Tradition hat: Sie
ist rückgebunden an die Ordnung des Mikrokosmos und erfüllt – auch in der volks-
sprachlichen Literatur – eine spezifische anthropologische Systemstelle.

Kapitel V – „Die (Selbst-)Erkenntnis des ‚aisthetischen‘ Subjekts: Das schöne
Fleisch als Subjektivierungsform“ – überführt schließlich die gewonnenen Themen
und Thesen zur körperlichen Schönheit zurück in einen ‚ästhetischen‘ Diskurs, inso-
fern hier erörtert werden soll, inwiefern die christliche Konzeption des Fleisches –
wiederum in Anlehnung an Überlegungen Michel Foucaults – die Grundlage für eine
Subjektivierungsstrategie des säkularen Subjektes sowie für die ästhetischen Kon-
zepte der Neuzeit (Kap. VI) darstellt. Ausgehend von Joachim Bumkes einflussreichen
Überlegungen zur ästhetischen (Selbst-)Erkenntniskraft des schönen Körpers anhand
der sogenannten Blutstropfenszene aus Wolframs von Eschenbach Parzival werden
in Kapitel V theologische und volkssprachliche Diskurse der ‚aisthesis‘ erarbeitet.
Hierbei wird besonders anhand von Hugos von Sankt Viktor Expositiones in hierar-
chiam cœlestem und unter Rekurs auf Augustinus (De vera religione) einerseits sowie

 Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, S. 17.

6 I Einleitung: Über Maß und Symmetrie, Maßlosigkeit und Polymorphie



Wolframs von Eschenbach Parzival und den Welschen Gast Thomasîns von Zerklære
andererseits die Möglichkeit einer anagogischen ästhetischen/aisthetischen Erkennt-
nis geprüft. Es wird argumentiert, dass diese Erkenntnis über die sinnliche Wahrneh-
mung des Fleisches nur mittelbar, nämlich durch die Anrufung der auctoritas und
die Annahme der sacramenta, zu erreichen ist. Die Aufstiegsbewegung von der schö-
nen Immanenz zur Schönheit der Transzendenz ist nicht unmittelbar, wie es in An-
lehnung an eine platonisch gedachte anagogé häufig aufgefasst worden ist. Statt
einer Erkenntnis der Transzendenz ist hier, so wird argumentiert werden, der Zwi-
schenschritt der immanenten Selbsterkenntnis des christlichen Subjektes eingezogen,
welche als Voraussetzung der conversio und des rechten Glaubens inszeniert ist.
Diese (Selbst-)Erkenntnis richtet sich, so wird argumentiert, auf das Fleisch der sinn-
lichen Erkenntnis, das Schönheit wahrnehmen und selbst schön sein kann und das
von Diskursen umstellt ist, die es konstitutiv als ‚Anderes‘ fassen. Dieses ‚Andere‘ in-
dessen nimmt regelmäßig die Form des ‚Weiblichen‘ und des ‚Heidnischen‘ an, wie
unter Rückgriff auf mittellateinische Mohammedsviten, ein weiteres Stricker-Bispel
(Die Königin von Mohrenland), und – zum Ausgangspunkt zurückkehrend – wiede-
rum anhand von Wolframs Parzival aufgezeigt werden soll.

Im abschließenden VI. Kapitel – „Propädeutik, Poetik und Ästhetik“ – werden die
bisherigen Erkenntnisse zur ‚aisthesis‘ wieder für eine ‚Ästhetik‘ im modernen Sinne
geöffnet. Hierbei soll argumentiert werden, dass körperliche Schönheit zum Signum
des sæcularis und seiner ‚Fleischesexistenz‘ (nämlich: als adeliger Weltmensch) sowie
zum Signum der ihm eigenen spezifischen Subjektivierungsformen und beschränkten
Erkenntnisfähigkeit wird. Es kann dabei gezeigt werden, dass die volkssprachliche und
die lateinische Dichtung eine vorsichtig optimistische Haltung gegenüber der – stark
beschränkten und daher vorläufigen – Erkenntniskraft des Fleisches einnimmt, inso-
fern die trivialen artes und die Poesis selbst als fleischlich gedacht und als schön mar-
kiert werden, wodurch der fleischlichen Schönheit selbst wiederum ein privilegierter
aber ambivalenter, zunächst streng restringierter Platz in einer Propädeutik des (laika-
len/fleischlichen) Subjektes zugewiesen wird. Die Erkenntniskraft des (potentiell schö-
nen und heidnischen) Fleisches sowie seine poetologischen Implikationen werden
wiederum anhand von Hugos von Sankt Viktor Didascalicon, dem Laborintus Eber-
hards des Deutschen, einer Predigt des Alanus ab Insulis (De clericis ad theologiam non
accedentibus) und Konrads von Würzburg Der Weltlohn (sowie einem anonymen Retext
desselben aus dem ‚Oberrheinischen Erbauungsbuch‘) erarbeitet, bevor abschließend –
vom schönen Körper ausgehend – die Perspektive auf weitere Gegenstände der ‚Ästhe-
tik‘ geöffnet wird. Hierbei wird argumentiert, dass die diskursive Ausformung des
christlichen Fleisches und seiner aisthesis der Ermöglichungshorizont der modernen
‚Ästhetik‘ ist, in welcher der (schöne) Körper gewissermaßen den Nullpunkt der schö-
nen Dichtung, der schönen Natur, der schönen Kunst und der übrigen immanenten
pulchra darstellt.

I Einleitung: Über Maß und Symmetrie, Maßlosigkeit und Polymorphie 7


