
 Open Access. © 2021 Micaela Carrera de la Red, published by De Gruyter.  This work is 
licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783110701364-012

Micaela Carrera de la Red
La dinámica del contacto lingüístico en 
la Amazonía ecuato-colombiana durante 
el siglo xviii en textos de un misionero 
hablante de quichua

1  Dos manuscritos de lingüística misionera  
en la Amazonía occidental del siglo xviii

En línea con el interés por la realidad de las lenguas indígenas de la Amazonía 
occidental, este estudio coloca en primer plano una serie de documentos históri-
cos de reconocido interés para la lingüística misionera (Tovar 1961: 212–214; Tovar 
y Larrucea 1984: 230–232; Larrucea de Tovar 2012[1984]: 220). Si bien estos textos 
han llegado hasta la actualidad con el carácter de “anónimos”, el erudito español 
Jiménez de la Espada (1898–1899, 1904), primer editor de uno de los manuscri-
tos, señaló como autor muy probable al misionero franciscano Fray Fernando de 
Jesús Larrea y Dávalos (ca 1700–1773), quien fue ordenado sacerdote en 1725 en el 
convento de la Recolección de San Diego de Quito y conocido por diversas obras 
de evangelización en el área del Putumayo, Caquetá y Andaquíes, entre ellas la 
fundación de los conventos de Propaganda Fide de Quito, Popayán y Cali (Zawa-
dzky 1947; Mantilla 1986, Mantilla 1995, Mantilla 2000a, Mantilla 2000b; Cobo 
Fray et al. 2011). Es plausible y, como tal lo aceptamos, suponer que este padre 
franciscano quitense escribiera a mediados del siglo xviii al menos dos de los 
manuscritos con diversos textos de carácter evangelizador para su difusión por 
el área ecuato-colombiana; el primero de ellos elaborado en Quito en el año 1751, 
hoy día depositado en los fondos de la Real Academia de la Historia (Madrid) 
(Ms-RAH), sirvió de modelo de otros manuscritos copiados en fechas ulteriores 
que hoy se encuentran en distintas bibliotecas parisinas (Landaburu 1996), y el 
segundo, escrito probablemente en la etapa del padre Larrea en Popayán se halló 
en el Colegio Propaganda Fide de esta ciudad, carece de fecha y figura en el Índice 
de lenguas indígenas de la Biblioteca Nacional de Colombia (Bogotá) como “Raro 
Manuscrito 122” (Ms-BNC). El análisis comparativo entre esos dos manuscritos 
permite ver una relación de dependencia entre ellos (Carrera de la Red y Zamora 

Micaela Carrera de la Red, Universidad de Valladolid, micaela.carrera@uva.es ORCID:  
http://orcid.org/0000-0002-8876-8449

https://doi.org/10.1515/9783110701364-012
http://orcid.org/0000-0002-8876-8449


278   Micaela Carrera de la Red

2014, Carrera de la Red 2015). Los dos manuscritos contienen prácticamente el 
mismo “Vocabulario” bilingüe, con un número de 1625 entradas de una lengua 
general construida sobre la lengua siona (o ceona), si bien en el manuscrito de 
Quito (Ms-RAH) se añadió un “Breve compendio gramatical” y en el de Popayán 
(Ms-BCN) el autor-misionero colocó una selección de verbos delante del “Vocabu-
lario” y en las páginas finales escribió la “Doctrina cristiana” compuesta de un 
catecismo y la preparación para la confesión según los mandamientos, así como 
otro listado, inconcluso, de “Vocablos para hacer más comprensible la lengua de 
estas misiones”. Además de estos dos manuscritos, se ha editado recientemente 
otro manuscrito (Gómez y Torres 2011), copiado hacia 1788 (obra, pues, de otra 
mano), perteneciente hoy a la Biblioteca del Palacio Real (Madrid) (Klein y Klein 
1978: 137–144; Moreno Gallego 2009: 105–140). 

2  La región amazónica, área de contacto 
lingüístico por excelencia

El proceso de contacto lingüístico continuo  – según Klein y Stark (1985: 17)  – 
conduce a dos resultados, bien hacia la muerte de una lengua dada bien hacia la 
expansión de la misma. Esto último ocurrió en el área del río Vaupés, en la Amazo-
nía central, con una concepción etnográfica fundamentada en la exogamia, en la 
cual eran y aún son frecuentes las conversaciones en dos o más lenguas, incluida 
la lengua de la casa comunal (longhouse language). Esto condujo a la extensión 
del tucano hacia regiones con otras culturas y se convirtió en lengua vehicular 
de comunicación entre diferentes grupos étnicos (Sorensen 1972[1967]: 78–93; 
Jackson 1974: 50–64; 1983; 2001: 373–396). La realidad etnográfica  conocida 
sobre el grupo tucano occidental y sobre la nación siona (o ceona), en particu-
lar, confirma ese mismo tipo de cultura exogámica (Marín Silva 1993: 80–104), 
hasta el punto de que la nación “siona” tiene su nombre prestado de otra familia 
de lenguas de la Amazonía occidental, la uitoto, con el significado de ‘gente del 
perfume’ (Ortega Ricaurte 1997: 1146). 

La dificultad a la hora de fijar la naturaleza de la lengua de estos textos deriva 
de la compleja realidad etnolingüística del área amazónica ecuato-colombiana 
(Rochá 1905). En el siglo xviii, el misionero jesuita Gilij (1780, cit. por Jiménez de 
la Espada 1898–1899: 200) afirmaba ya que la lengua descrita y escriturada en los 
textos del padre Larrea se correspondía con la familia maipure, vinculada con la 
familia arawak y conformada por tribus de regiones cercanas a las Reducciones 
jesuíticas del Casanare y Meta. Gilij (1780), según cita de González Mora (2004: 33), 
afirmaba que “[el maipure] lo entienden todos en el gran río y se podría hacer común 



La dinámica del contacto lingüístico en la Amazonía ecuato-colombiana   279

si se quisiera [. . .] por lo tanto, de persistir el obstáculo de tantas lenguas. . .ésta [la 
lengua maipure] sería bastante a propósito para hacer de ella una lengua general”. 
No obstante, en fecha bastante posterior, Elías Ortiz (1942: 138), editor del manus-
crito Ms-BCN, afirmaba que, si bien era una “lengua general”, esta coincidía con la 
lengua siona, perteneciente al grupo occidental de la familia tucana, idea mante-
nida por Tovar (1961: 212) y Tovar y Larrucea (1984: 230). 

En el estudio del cambio lingüístico inducido por contacto en esta área lin-
güística multilingüe, además de las familias de lenguas indígenas tucanas occi-
dentales, es necesario tomar en consideración históricamente y en la actualidad 
la familia lingüística aimara-quechua en la costa y la sierra del actual Ecuador 
(Toscano 1953; Haboud 1998; Haboud y de la Vega 2008: 161–187; Muysken 1999: 
89–114), así como en la región surandina colombiana (Vásquez de Ruiz 2000: 
217–219, Levinsohn y Tandioy Jansasoy 2000: 121–134). 

No es de extrañar que los misioneros franciscanos quitenses y payaneses, 
además del conocimiento de la lengua indígena instrumento de su tarea evan-
gelizadora, ellos mismos pudieran ser hablantes bilingües o conocedores de 
alguna de esas lenguas. En el caso del padre Larrea se puede pensar en la posi-
bilidad de que, al ser natural de Quito y desarrollar toda su actividad misionera 
en áreas con fuerte presencia de la familia lingüística quechua, fuera conocedor 
de la variedad ecuatoriana de esa lengua e incluso que fuera hablante bilingüe 
quechua- español, así como que tuviera conocimiento de lenguas tucanas (siona, 
koreguaje y sekoya), que perviven hasta la actualidad en el noreste del actual 
Ecuador junto con otras lenguas tucanas, mai huna, yagua y ticuna (Santos y 
Barclay 2005[1994]). Esto avalaría la conciencia adquirida de la necesidad de la 
construcción de una lengua general para comunicarse con los indígenas de toda 
aquella región. Para poder confirmar la hipótesis, se hace preciso analizar en 
los textos no solo de la parte de lengua indígena amazónica con el fin de ver el 
dominio por parte del misionero de la estructura de esas lenguas, sino también 
de la variedad de español utilizado en esos testimonios escritos, con el fin de 
observar si se trata de una variedad receptora de rasgos provocados o potencia-
dos por contacto con alguna de las familias de lenguas indígenas de la zona. 

3  Mecanismos de contacto en el léxico  
de la lengua general

Los lexemas del Vocabulario que recogió el misionero quitense muestran dife-
rentes mecanismos relacionados con los cambios inducidos por contacto lingüís-
tico, la mayoría de ellos propios de lenguas estrechamente relacionadas entre 



280   Micaela Carrera de la Red

sí. La dinámica del contacto lingüístico conduce al autor-misionero a servirse de 
diferentes estrategias frente a una segunda lengua que está recogiendo y escritu-
rando. La base del “Vocabulario” es la lengua siona, pero las lenguas amazónicas 
se configuran mediante la llamada “rutina del préstamo” con adaptaciones de 
los rasgos fonológicos de vocablos que comparte con otras lenguas de contacto 
(koreguaje, sekoya, uitoto, muinane-bora, piaparaná, etc.) (Dixon y Aikhenvald 
1999; Petersen de Piñeros y Patiño Roselli 2000: 219–238; Escobar Pinzón 2000: 
243–252). En el muestreo parcial que se recoge en (1), en la comparación uno a 
uno del léxico básico de Swadesh (1955: 121–137), seguido por etnógrafos y estu-
diosos de las lenguas indígenas (Landaburu 2000: 25–50), con los vocablos del 
“Vocabulario” y los resultados actuales en alguna de las lenguas amazónicas se 
observa una rutina de préstamos persistente: 

(1)              Vocabulario 
PIRAPARANÁ

SIONA KOREGUAJE UITOTO   

“todos” siaye (todo, ó entero) / si’ʔajĕ/ /si’ʔajĕ/ /  /sia’čé/
“malo”  quámacá(cosa mala)    [kʔu’ʔah i ̌]  /kùámù/
“corteza” kaneo    [kʔaʔ’n᷈iw᷈i] [khànirʉ]
“grande” jay (grande en cuerpo) /’hai/                            /aiįue/hái
“sangre” cié (la sangre)                            /’zie/ /jǰé/

Un paso más en la aplicación del mecanismo de “negociación” en la construcción 
del “Vocabulario” de la lengua general por parte del autor-misionero es la 
incorporación como léxico de esa lengua tucana general de préstamos de distinta 
procedencia. Por ejemplo, la entrada léxica Huacara  – Una ave conocida por 
Guacharaca, es una adaptación a la grafofonología siona de un nombre de ave 
procedente de la familia caribe-arawak (Guacharaca) utilizado en Colombia y 
Venezuela hasta la actualidad. O también otras dos entradas más tomadas en 
préstamo de la familia aimara-quechua: Peri  – Embuelto de mais, ó plátanos 
y Pirisonzo  – Unos páxaros comedores de mais, ya que en el aimara actual de 
Bolivia existe piri como voz popular que significa ‘alimento de consistencia 
pastosa, elaborado con harina, generalmente de maíz tostado, manteca, agua, 
sal y azúcar’ (RAE-ASALE, DA 2010, s.v. piri). El segundo de los préstamos se 
construyó mediante un cruce derivativo con un predicado siona Sanzú – Mamar o 
chupar cañas, que se encuentra en el “Vocabulario”, con lo que literalmente sería 
‘Maíz-chupar cañas’. 

La definición de Guacha = En vano, ó momo (como) decimos yanga llanga ó 
illanga, en qquechua, en la que el autor-misionero se incluye a sí mismo a través 
de la forma verbal de primera persona de plural “decimos”, nos permite pensar 
que el autor-misionero fuera bilingüe de español y quechua, o bien del kichwa 



La dinámica del contacto lingüístico en la Amazonía ecuato-colombiana   281

de Quito, su ciudad de origen. La siguiente entrada es Guachahuaque = Hombre 
apacible y bonazo. La clave para abarcar los diferentes significados de la palabra 
Guacha (‘en vano, momo, apacible, buenazo’) está en la palabra quechua yanga 
(yanca), de la que se encuentran hasta tres entradas en el diccionario de Gonzá-
lez Holguín (2007[1608]: s.v. yanca): Yanca. Cosa baladí, ruin, desechada, sin valor 
ni precio, cosa sin provecho./Yanca yanca. Cosa de burla, o de poco más, o menos./
Yanca. Acaso no de propósito, ni de pensado ni con malicia, no con mal intento. El 
autor-misionero utiliza de nuevo el término yanga como préstamo plenamente 
incorporado al español, con el significado ‘sin malicia’, como se ve en (2).

(2)  Tincoareca çizi yojoyenayeni yeo cani sique aquero? acajeca mueni painpa-
coa jucha canixenaeo inasique aquero?

  Habéis aconsejado llevado o traído recaudo para que pequen? assí tambien, 
viendo que tus parientes andan en culpas, los has visto yanga?

Mención especial merecen otros préstamos del quechua en uso hasta el momento 
actual: Joyahiye = Uba camairona, con un sintagma nominal del término patri-
monial más la especificación adjetival tomada del aimara-quechua. Es notable 
el hecho de que el misionero emplee la variante camairona, nombre común de 
esa uva silvestre, en lugar de la forma caimarona. Quere aro?= Y el locro?, en cuya 
equivalencia española se hace referencia al locro (quechua ruqru o luqru), un 
vocablo de la lengua popular con el que se nombra una suerte de guiso típico de 
varios pueblos andinos (Argentina, Bolivia, Perú o Ecuador). Túhikan – Vestuario 
de mujer, ó anaco, vocablo este último definido como rural en Perú y Ecuador 
(RAE-ASALE, DA, s.v. anaco).

Por último, es destacable el cruce entre español y siona: Aguardiente ructa 
sotoro = el alambique, que significa exactamente ‘Aguardiente – sacar – olla de 
barro’. 

Si se presta atención al equivalente léxico-semántico en español para los 
vocablos de la lengua tucana, el “Vocabulario” está lleno de estas impreci-
siones, tal como se advierte en el dominio semántico de ‘fruta’, cuyas equi-
valencias son del tipo “fruta”, “fruta como quiera”, “una fruta” o “fruta de 
este árbol”. En otras ocasiones, la equivalencia se resuelve con vocablos de 
distintas lenguas indígenas generales totalmente integrados ya en español: 
del caribe-arawak, Joyapenne  = guabas bejucas, fruta/Sisipenne  = guabas 
de mono, fruta/Súipenne  = guabas de apují, fruta; caribe-arawak y nahuatl 
unidos: Eneyaji = Batata ó camote; nahuatl y quechua juntos: Ocotin = Totumo, 
ó mate regular; del nahuatl: Gueague = Masorca de maís, ó la tusa, Pia = El ají, 
ó pimienta. 



282   Micaela Carrera de la Red

4  Cruce de español en la lengua tucana  
de la “Doctrina”

En los textos doctrinales se mantiene el contenido tradicional de este tipo dis-
cursivo desde los inicios de la evangelización en el siglo xvi, así como la estruc-
tura pregunta ~ respuesta (Carrera de la Red 2004: 327–340). Además, a la hora 
de trasladar aquellos referentes conceptuales de la doctrina del cristianismo a 
la lengua indígena, el misionero se sirve de los vocablos españoles, según una 
tradición muy fuerte entre los padres franciscanos que llega hasta el siglo xix 
(Zwartjes 2016: 43–76; Van de Kerke 1999: 115–149). 

(3)                                                                       +

Doctrina Christiana

P.- Quegame zjincoa Dios pay quero?
      Decidme, hijos, si hay Dios? 
R.- Dios paymue  Padre
      Sí, Padre, Dios hay

P.-  Kesamo Dios pay quero?
      Cuántos Dioses hay?
R.- Teheque Dios amue
      Uno solo, no más

P.- Jij Dios  caro-na pay quero? 
      Dónde está este Dios?
R.- Ocomue-na Yao yeja-ro, siarogue-te pay-mue
      En el cielo, en la tierra, y en toda parte y lugar

P.- Nebi Dios a-yero? 
      Quien es Dios?
R.- La Sanctissima Trinidad.

P.- Nebi Santissima Trinidad aquero?
      Quien es la Santíssima Trinidad?
R.-  Dios Jaque, Dios Zijn, Dios Espíritu Santo, samuyuteyque persona, teseca   

Dios  amue
       Dios Padre, Dios hijo, Dios espíritu Santo que son tres personas distintas y no 

mas que un solo Dios



La dinámica del contacto lingüístico en la Amazonía ecuato-colombiana   283

P.- Jaque Dios aquero?
      El Padre es Dios?
R.- Acame  Padre
      Sí, Padre.

P.- Samuyuteique Dios paî quero? 
      Ay tres Dioses?
R.- Pañe Padre tehaseca Dios amue
      No Padre, es un solo Dios no más

P.- Caro-na pain-que ruins-i-que a-quero?
      Donde se hizo hombre?
R.- Mayl Jaco Maria Santisima ketaro-na painque, ruin-si-que amue 
      En el vientre de Ma. SSma. Nra Sra se hizo hombre

P.- Keanca, painque, ruinsique aquero? 
      Como se hizo hombre?
R.- Espiritu Santo nehe-sique amue, pain que ne maisique amue 
      El espíritu Sto. Lo hizo, mas no como los hombres.

P.- Jihi Dios Zijn painque ruinsique, in quimamiquequero? 
      Este Dios hijo despues de hecho hombre como se llamo?
R.- Jesuchristo mami amue. 
      Se llamo Jesuchristo.

P.- Nebi Jesu Christo ayero? 
      Quien es Jesuchristo?
R.- Dios reba painque reba ame 
      Es Dios y hombre verdadero

P.- Jihi Jesuchristo mayni oique, en quere neherero? 
      Este Jesucristo, que hizo por nuestro amor?

R.- Cruz tupuena Juisique amue, mayre Jucha teasaniye
      Murio en la + por librarnos de nuestros pecados

P.- Juisiete yoje sehe guajesique aquero?
      Y despues de muerto, boluio a vivir?
R.- Acame Padre
      Sí, Padre

P.- Guajenica carona Satero? 
      Despues de viuo donde esta?



284   Micaela Carrera de la Red

R.- Ocomuena muhisique amue.
      Subio a los Cielos.

P.- Muhisiete yoje sehe raisaque nequero?
      Y despues de aver subido ha de bolver?
R.- Acame Padre.
      Sí, Padre.

P.- Enque rempi raysaque neye? 
      En qué tiempo ha de venir?
R.- Juicio vmuguze raysaque neye 
      El dia del Juiçio ha de venir

P.- Enque nehe-saniye? 
      A que ha de [venir]?

R.- Siacoareca, guajicoareca Juicio?
[. . .]
R.- Keanca guajirero, seen saniyenayeni, raysaque nenê
      Ha de venir a preguntar a todos los vivos y a los muertos como han vivido?

P.- Deoye guajesicoareca enquere insijaque aquero?
      A los que han vivido bien, que les ha de dar?
R.- Ocomuena insisaque ney[**]inque Yeo regua[**]sicoareca
      Les dara el çielo a los que guardaron su palabra o mandamientos.

P.- Quaye guajesi-coa-reca, enque-re, insijaque a quero? +
      A los que han vivido mal, que les ha de dar?
R.- Jai-toa-re, insisaqueneye, inque Yeo, re guamaysicareca. 
      Les dara un gran fuego, por no aver guardado su palabra o mandamientos.

P.- Mosacoa rocta toja-ro enque-re  jai-toca?
      Que pensáis vosotros, que es esse gran fuego?
R.-  Jaarogueca, Yaoyeja sanaunte, Jaohuaticoa; payro gueca, hacoa mamipeocoare,
       christiano-coa taxi, deoye, guajimaysi-coa-reca, vye paisaque neye Kerenjeca.
      Allá dentro de la tierra donde están los demonios han de tener a los gentiles;
      y a los malos christianos, quemándolos para siempre

P.- Deoye guajesicoareca, enquere ocomuena insijaquero? 
      A los que vivieron bien, que les dara en el cielo?
R.-  Inque yeo reguasicoa, insisaque neye, soeguajeyete, Kerenjeca may pojoye, 

pay jaroguete enquegue auncicayeca  enque que rabuejeca peo mue
       A los que guardaron Su Santos mandamientos Les dara vna vida alegre y larga  

para siempre, donde no habrá ninguna neçessidad, ni menos enfermedad.



La dinámica del contacto lingüístico en la Amazonía ecuato-colombiana   285

P-  Mosa-coa [´?]octa paitoca senseguay xemaca juitoaro, keanca Dios harogueca 
deorogue, insisaquenenê?

      Si vosotros pensáis que moris como los puerc[**] mo les ha de dar Dios esse 
lugar?

R.-  Maireca, Zenseguay Xentaca may alma ectaquena canibue juisie se he juicio 
vmuguzepi may canibue guajisa quenene;[ocotroro**] aitica deoye guaje-
sicoareca alma canibuena quajoni ocomuena saisaquenene. Quaye guajesi-
coareca alma canibuena quajoni vye sayjaquenemue kerenjeca 

+

Acto de contrición

       + Nosotros no morimos como los puercos, saliendo el alma que vivieron mal 
iran en cuerpo muere el Cuerpo; pero el dia del Juicio ha de volver a vivir Jun-
tandose con el alma. Y entonces los que vivieron bien guardando la ley de 
Dios iran en cuerpo y en alma a la gloria; y los que vivieron mal, iran en  
cuerpo y en alma a quemarse en el infierno para siempre.

P.- Confesai  ega quero?
      Quieres confesarte?
R.- Ega-ye, Pañe
      quiero = no quiero

P.- Kesamo erem conffesa-mai-sique aquero?
      Quanto tiempo ha que no te conffiesas? 
[. . .]

Junto a Dios, la Santísima Trinidad, Dios, Espíritu Santo, María Santísima, Jesu 
Christo, Cruz, o vocablos abstractos o genéricos como alma y persona, el español 
y la lengua siona se mezclan en expresiones lexemáticas como Dios Jaque (‘Dios 
Padre’), frente al uso del vocablo Padre con el significado de ‘sacerdote’, y frente 
al vocablo siona que recoge en el “Vocabulario”: Jaque – padre, en proto-tucano 
pak-i (masc.) (Welch y West 2000: 427), Dios Zijn (‘Dios hijo’), o Juicio vmuguze 
(‘Juicio día’  = ‘día del juicio’). Se forma el plural de vocablos españoles con el 
derivado sufijal siona: cristianocoa ‘cristianos’, o se conjuga el predicado con la 
raíz hispánica y el sufijo de voz media siona -i (Wheeler 2000: 189): confesai ‘con-
fesarte’, o a la misma raíz se incorpora la marca de negación y la desinencia de 
segunda persona: conffesa-mai-sique ‘no te confiesas’. Las referencias al ‘infierno’ 
y al ‘demonio’ se expresan totalmente en siona: Jaarogueca, Yaoyeja sanaunte, 
Jaohuaticoa ‘Allá dentro de la tierra donde están los demonios’.



286   Micaela Carrera de la Red

(4)  P.- Mosacoa                       rocta toja-ro        enque-re  
jaitoa?
    Vosotros PRON-2PERS-PL    pensar    INTERROG que-INTERROG – COMPL- 
ESPEC  grande en cuerpo -fuego’

 Que pensáis vosotros, que es esse gran fuego?

5  Conocimiento e interpretación de la gramática 
de las lenguas tucanas

El padre Larrea era un buen conocedor de la tradición gramatical latina, pero 
también poseía un buen conocimiento de la estructura interna de las lenguas 
amerindias. De nuevo muestra un alto nivel de cruce entre distintas lenguas del 
grupo tucano, un rasgo que es constante en la morfosintaxis nominal (Carrera de 
la Red 2016). En su “Breve gramática” afirma que “Todos los nombres son decli-
nables, y se declinan sin diferencia con una misma declinación” (Ms-RAH); en 
esta lengua indígena los “casos” son las marcas relacionales que actúan entre los 
nombres y los otros constituyentes de los enunciados y que aparecen sufijados a 
los núcleos nominales (Dupont 1989: 37). Como modelo de declinación sitúa el 
nombre no contable e inanimado Ocó = el agua ([ɂo’ko]), una raíz simple que equi-
vale al nominativo; la marca derivativa -quéhe (Ocoquéhe) se usa de forma obli-
gatoria en construcciones posesivas, por lo que se equipara al genitivo; -náyeni 
(Oconáyeni) se señala como marca de caso dativo porque contiene -ni marcador 
de caso de complemento indirecto, a la vez que puede señalar énfasis; la marca 
-ná (Oconá), identificada como acusativo, es una marca multifunción que señala 
también ‘destino’. En cambio, el caso que señala como ablativo tiene una marca 
sufijal -nacohoni (Oconacohoni), cuya variante -nacooni (sin marca gráfica de glo-
talización) aparece incorporada al pronombre personal de primera persona sin-
gular Yé, en función de ‘compañía’: Yénacooni – Conmigo (Yé-nacooni). 

La macroestructura del “Vocabulario” se organiza en torno a la categoría grama-
tical de género, un marcador derivativo muy consistente en los nombres animados 
con cualidades en femenino señalado con la marca -co, que es común a las lengua 
siona y koreguaje (Zijnsico = Mujer preñada), mientras que los nombres no femeni-
nos (o masculinos) se marcan con la forma de la lengua siona -que: Toiaque = el que 
escribe o pinta, gramaticalización sobre el predicado Toia = pintar, escribir o bordar.

El marcador de número -coa coincide con la marca de plural [-kwa] de la 
lengua siona actual: el plural de Ocó ‘agua’ es Ocócoa = Las aguas. Este nombre, 
en concreto, pertenece a realidades naturales que se presentan como magnitudes 
no ligadas o entes masivos: aire, agua, lluvia, nieve, barro, hierba, con referentes 



La dinámica del contacto lingüístico en la Amazonía ecuato-colombiana   287

no contables. Por el contrario, otro grupo de nombres relacionado con el cuerpo 
humano o animal se construye con la forma afijal -a, perteneciente a la lengua 
koreguaje: Zitaméa = Las venas, Ketamea = Las tripas, Ráná = Cabellos, pelo, ó 
bello. Se encuentra también el sustantivo animado colectivo plural Ayrue = Los 
antipasados ó mayores (Ms-RAH) ~ Ayhue = los antepasados, ó mayores (Ms-BNC), 
próxima al uitoto, tal como se recoge en un diccionario de esta lengua amazónica, 
en el que aparecen diversas entradas similares: Eiroma ‘hombre viejo’, Eirue Jito 
‘a nuestros antepasados, a los primogénitos (lit. a las gentes que fueron creadas 
primero) (Wise 1983: 75–76). 

Sobre la base léxica guai/guay ‘carne’ se forma uno de los clasificadores o 
morfemas de sufijación más productivo del “Vocabulario”: -guay/-cuay, que hace 
referencia a ‘especie genérica, animado, animal’. Es común al siona, al tucano 
y al pisamira. Durante el siglo xviii, Gilij (1780: libro V, p. 276) recoge tenbiguài 
como nombre de un tipo de insecto, en español “el mosquito bobo o de la miel”, 
en lenguas de las tribus del Orinoco, en concreto de las familias lingüísticas 
tamanaco y maipure.

En la cita de la “Breve gramática” se señala también el carácter sufijal que 
posee el “clasificador” relacional para la negación -mai.

(5)  El término Mai, cuando se pronuncia solo, significa Nosotros, y equivale á 
Yequina; pero si se pone después de verbo, significa negación; v.gr.: Bica = 
Hablar.= Bicamay = No hablar.= Rai = Venir.= Raimai = No venir. Y así en 
todos los verbos (Ms-RAH).

Además de la posición sintáctica enclítica al predicado del morfema de nega-
ción, la diferencia entre ambos términos estriba en la naturaleza diversa de la 
 pronunciación: nasalización y pronunciación diptongada en la forma mai ‘noso-
tros’ (/mai/[‘mãĩ]) y glotalización y separación silábica en la forma -mai como 
afijo de negación ([-ma’ɂi]) (Wheeler 2000: 183–192).

6  Rasgos de una variedad popular en el español 
ecuatoriano

La variedad de español del padre Larrea presenta ciertos rasgos del español colo-
quial del área andina ecuatoriana. Así, en el léxico aparece Kétacóje = El estan-
tino, un vocablo español equivalente con una etimología popular que se usa 
actualmente en lugar de “intestino” en la costa de Ecuador, según recoge Toscano 
Mateus (1953: 135). 



288   Micaela Carrera de la Red

En morfosintaxis aparecen ciertas locuciones adverbiales: Tehéyóje  = En 
una vez, Séhéyóje = En otra vez, esta segunda documentada históricamente de 
forma principal en Ecuador; Yuctareba  = Poco há, ó aora poco; de la segunda 
definición solo hemos encontrado un ejemplo literario citado por Toscano 
Mateus (1953: 158): “no teníamos noticia hasta ahora [ha] poco tiempo (J.L. Mera, 
Ojeada, p.175)”. Deoquena = Diz que está bueno, Deomayquena = Diz que no está 
bueno son dos entradas en siona formadas por una verbalización del adjetivo 
masculino (Deoque) mediante un afijo modal -na, que en siona indica cambio 
de sujeto; este afijo le sugiere al autor una construcción del español hablado 
popular  ecuato-colombiano con la forma dizque~disque, un medio para cambiar 
de emisor y expresar duda ante lo que sigue.

7  Rasgos atribuibles al contacto español –  
quechua

En el español del autor-misionero se percibe el influjo de las estructuras de la 
gramática de las lenguas indígenas con las que estaba en contacto no solo por 
la tarea de descriptor y compositor de una lengua tucana general, sino también 
porque él mismo fuera conocedor y hablante de una de esas lenguas, en concreto 
de la variedad quitense o ecuatoriana de la lengua quechua. 

Palacios (2006: 46) cifra la influencia de la lengua quechua en el español ecua-
toriano, entre otros, en los siguientes rasgos caracterizadores de esta variedad de 
español andino, compartidos en gran medida – según esta autora – por otras varie-
dades andinas del español (colombiana, argentina, boliviana o peruana): “la rees-
tructuración del sistema pronominal, las construcciones de gerundio, las formas 
de atenuación de órdenes, ruegos, la reestructuración de los tiempos verbales de 
pasado hacia valores modalizadores o evidenciales, el uso de diminutivos, las dis-
cordancias de género y número o las alteraciones en el orden de constituyentes”. 
Un buen número de esos rasgos de cambios inducidos por contacto puede ras-
trearse, en mayor o menor medida consolidados ya, en el español del misionero 
quitense.

7.1 Tratamientos con predicado de modalidad yusiva

En (6) se recogen los abundantes predicados en imperativo con el morfema 
sufijal -me del siona (Wheeler 2000: 191). En las equivalencias del español, es 
visible la oposición de los tratamientos en la modalidad yusiva entre las formas 



La dinámica del contacto lingüístico en la Amazonía ecuato-colombiana   289

del tú y las del vos, en este último caso con formas verbales no diptongadas. Un 
tercer grupo con formas verbales admiten la doble posibilidad de tratamiento 
tú/vos, ya que, al carecer de los diacríticos, las formas verbales admiten una 
doble posibilidad en la pronunciación: llana (forma de tuteo) o aguda (forma de 
voseo): Cacame = entra (tú)/entrá (vos). El “Vocabulario” recoge para la misma 
forma del pronombre de segunda persona, Mué – Tú, o vos, la función doble que 
mantiene también la lengua siona actual:/mɨ.’ʔ ɨ̂/[mɨ’ʔ ĭ] ‘tú’, ‘usted’ (Wheeler 
2000: 183). El plural del imperativo (coincidente en la lengua siona al singular) 
se hace equivaler en español con la forma vosotros. En los ejemplos recogidos 
bajo (6) mantenemos la ausencia de acentuación por no predeterminar el trata-
miento que encierra cada una de ellas; tan solo nos centramos en la forma del 
predicado.

(6) Singular: 
 (a)  Tú: Queresayme  = apartate un poco, da lugar, Quereraime  = Ven un 

poco para acá, Huejame = Casate, Apume = Labate, Kanjaome = arro-
pate, Guame = Baçia, Yuire huesseme = has ovillo u ovilla

 (b)  Vos: Tereme  = cerra, o cerca, Paynehe hueseme  = haze dulce, 
Chafame = rega, Jongome = frega, Pecteme = Segui, Jocame = dexa, 
Neheme = haze, Uhame = pone, Ectame = Sali, Guese-na ectame = Sali 
afuera, Cuarume = herbe, Toame = Mole, Suhume = Cerni, Seome = 
encende, Sapime = espremi, Jectome = de, Ensenaquename = seca o 
calenta al sol, Tebame  = pone al través, Keome  = Calenta, Oyame  = 
Torçe, Yeeme = ole, Ynõme = mostra o señala, Jancome = abri, Yime = 
deçi, Guaguame  = quebra, Sectame : desperta, Ujeme  = sembra, 
 Raamaxaque Yihime = deçi que no traiga

 (c)  Tú/Vos: Picegame = sentate, Cacame = entra, Zunãme = Mete, Toctame = 
golpea o magulla, Cueme = busca, Soame = Laba, Cuacome = cosina, 
Cuename = seca, Xejeme = embarra, Yohame = barre, Teonme = espessa, 
Sahame = lleba, Sahome = embia, Tincoamiroime : achaca a otros, Sani-
teame  = anda quita, Mename  = acaricia, Kereme  = aguza, Cajeme  = 
baxa, Choime  = llama, Pejeme  = trabaja, Quajome  = acompaña, 
Yename = enbetuna, Ketome = afita, Yeiome : enseña, Yehuame = nada, 
Yohome  = enlasa, Yojuame  = Palanquea, Yigtime  = rasga, Gueame  = 
alza, Gueeme = Carga, Guegueme = corre, Jnsime = da, Ruame = afirma, 
Cuayuiume = sala, Tenome = ensarta, Suijaime = brinca, Quereraome = 
embiame o trae un poco, Guay Guay Jaime = anda, mata carne



290   Micaela Carrera de la Red

 Plural: 
 (d)  Vosotros: Coime = volveos, Ejame = quedaos, Ejome = esperaos, Pai-

quepay : quedaos o estaos
 (e)  Vosotros con negación: Sahomayme  = no embieis, Sahamayme  = no 

llevéis

Sobre el contexto de uso de una u otra forma de tratamiento, pese a ser ambas 
construcciones de tipo yusivo e imperativo, las frases bajo (2.a) denotan cierto 
grado de proximidad y cercanía entre el emisor y el destinatario, mientras que 
las formas bajo (2.b) denotan una cierta distancia, si bien resulta difícil medir 
con certeza el grado de respeto que encierra el tratamiento con vos frente al tú, 
una situación que en la actualidad se resuelve con un tercer pronombre de trata-
miento, usted (Haboud y De la Vega 2008: 173). 

7.2 Construcciones con gerundio

En la “Breve gramática”, las diferentes formas de gerundio del verbo Bica = hablar 
que detalla el misionero se sitúan bajo el rótulo “Infinitivo”. Allí se ve la diferen-
cia claramente establecida por el autor-misionero entre tres formas de gerundio 
en la lengua tucana y su correlato bien marcado en español: un gerundio simple 
(Bicani = Hablando), un gerundio preposicional (Bicatoca = En hablando) y un 
gerundio compuesto (Bicaquena =Haviendo hablado), lo que implica valores de 
uso claramente diferenciados entre las tres.

(7) Bicani = Hablando
 Bicatoca= En hablando
 Bicaquena = Haviendo hablado
 Bicaienayeni = Para hablar ó por hablar
 Bicaséroye = Por lo hablado
 Bicaseé = Cosa hablada, ó lo hablado

Los sufijos -ni, -to en siona sirven para expresar el primero ‘acción definida’ y el 
segundo ‘acción indefinida’ en la condición, con el sufijo -ca se añade además 
‘condición de otro suceso’, y expresan también la concesión (Wheeler 2000: 192). 

La entrada Anaacachani = Oyendo esto, con el sufijo -ni literalmente es Anaac-
achá-ni ‘esto-oir-acción definida’. La forma de gerundio del español, sin contexto 
enunciativo más explícito, resulta un tanto difícil de analizar en su función más 
allá de que es gerundio simple, quizás con valor de construcción absoluta, equi-
valente a la ‘acción definida’ del sufijo tucano y al valor “perfectivo” del gerundio 



La dinámica del contacto lingüístico en la Amazonía ecuato-colombiana   291

del español ecuatoriano (Haboud 1998: 204–208), que podría adquirir valor con-
dicional siempre que el predicado principal fuera referido al futuro. 

Las entradas Ahyntoca = En comiendo, Egatoca = En queriendo, Egamaytoca = 
En no queriendo, con los dos sufijos -to-ca indicarían ‘acción indefinida con la 
condición de otro suceso’ y su equivalente con gerundio preposicional, una forma 
no muy frecuente en el español estándar actual, pero que, cuando aparece, porta 
la función de “anterioridad inmediata” a la acción del predicado principal (RAE-
ASALE, NGLE 2010: 518). Las construcciones equivalentes en español tanto en 
gerundio simple como en gerundio preposicional a la construcción del siona con 
subordinada condicional, se ve de forma clara, en su función condicional,  en las 
entradas en las que hay una oración principal en imperativo: Raatoca quegame = 
trayendo avisame, Raamaytoca, quegame = en no trayendo avisame, Ciaya reo-
silla paitoca saymayme = estando el rio cresido no vayas, Nehetoca rahame = en 
haziendo trae. En medio de todos estos ejemplos, aparece una oración condicio-
nal que equivale en español a la construcción de acción indefinida con la condi-
ción de otro suceso del siona.

(8)  Muepi Yeni Ynsimaytoca ye jeca insimaixaque  = si vos no me dais, yo 
tanbien no te daré.

 Vosotros-a mí-dar-NEG-COND yo-ninguna cosa-dar-NEG-FUT 

Aparecen formas de gerundio no preposicional con verbo finito de movimiento: 
Neheni texini, rayme  = acabando de hazer veni, Hinirayme  = traiendo veni, Cajeni 
hijayme = Bajando anda trae, Saiquepai = anda caminando, Ciaya gueaquena saime = 
en baxando el rio anda. Estos ejemplos están muy próximos a los usos como “deíctico 
de acercamiento” o de modalidad continuativa que se registran en la actualidad entre 
bilingües de kichwa y castellano así como entre monolingües hispanohablantes de 
la Sierra ecuatoriana (Haboud 2005: 9–38). El gerundio con verbos de movimiento en 
contexto oracional de imperativo, contribuyen a atenuar el mandato.

En la preparación para la confesión de la “Doctrina cristiana”, una de las 
preguntas contiene un uso del gerundio no sabiendo como equivalente al vocablo 
siona Guacha, entre cuyos significados estaba ‘en vano’, ‘no a propósito’, al que 
ya se hecho referencia en la Sección 6 de este trabajo a propósito del quechua 
yanga ~ yanca:

(9)  Guacha mansi mayto bicasee cuina [**] circo ana cohoni acamayxi Yihima-
ysique aquero?

Lo que hablaste no sabiendo, con aquellos mismos que hablasteis, no les 
dixisteis que no era assi?



292   Micaela Carrera de la Red

De acuerdo con la literalidad de la expresión siona Acaquena  = Siendo así, 
formada con un adverbio de certeza y dos sufijos: ‘hãʔ’ka-que-na ‘así-Acción 
pasada anterior-Cambio de sujeto’, el gerundio se utiliza para expresar el signifi-
cado de certeza completa hacia el pasado.

7.3 Objeto directo nulo 

En diferentes ejemplos de construcciones con gerundio de anterioridad, su 
estructura se acompaña de otro rasgo característico del español quiteño: el grado 
cero en el objeto directo pronominal átono de tercera persona, fenómeno poten-
ciado por el contacto con el quichua, lengua que carece de este rasgo gramatical 
(Palacios 2006: 197–230; Palacios 2015: 104–130). En estos ejemplos, el clítico iría 
pospuesto: Nehetoca rahame = en haziendoØ trae Ø, Hinirayme = traiendoØ veni, 
Cajeni hijayme = Bajando anda traeØ, Tehecanco huatixe paix ihijayme = a un lado 
esta el maçhete, traeØ. 

7.4 La expresión de certeza completa en pasado

En siona la marca sufijal verbal -xi aparece vinculada a la expresión de la certeza 
completa: Emuebi payxi = arriba está, Yeja payxi = abajo está, Deoxi = bueno está, 
Serejayxi  = está frio o esta dulce, Hueocaixi  = esta con sueño, Azinehexi  = esta 
lastimado, Puinxi = esta brabo, Guaysenxi = esta sabroso, Tunexi = esta redondo, 
Yraxi = esta viejo, Guimayxi = no esta lleno. Otra posibilidad de expresión de la 
acción completada en siona es el uso del sufijo clasificador -pi: Longuepi = esta 
tuerto, Huepi = esta atajado (Wheeler 2000: 190). La perífrasis aspectual de alto 
grado de certeza: Deoyepai dasquenexi = ha de estar bueno. 

Ahora bien, en las lenguas siona y koreguaje actuales la expresión de la 
acción completa o terminada se sirve de una forma sufijal -si (-xi) incorporada 
a verbos en presente pero, sobre todo, en pasado inmediato (Wheeler 1970: 65, 
2000: 190; Rodríguez González 2000: 206). Se trata de un tipo de evidencialidad 
indirecta o “reportativa”, que poseen lenguas como el siona ecuatoriano actual 
o el quechua del Cuzco (Bruil 2014: 249–263). El significado que expresa es el de 
que el hablante puede no haber presenciado la acción, sino que tiene conoci-
miento indirecto del hecho. Así, por ejemplo, del verbo Cai = Resbalar, Caixi = ha 
resbalado, o resbaló, del verbo Azi = doler alguna parte del cuerpo, Azineexi = Se 
lastimó, Tunexi = ha rodado, Yejabitoinxi = ha caido abajo.



La dinámica del contacto lingüístico en la Amazonía ecuato-colombiana   293

8 Observaciones finales
El análisis de estos textos muestra lo difícil que resulta especificar a qué lengua 
pertenece cada uno de los rasgos lingüísticos que se analizan en una situación de 
contacto lingüístico (Thomason 2005[2001]: 85; Chacon 2012, Chacon 2014: 177). 
El Padre Fray Jesús María Larrea nos dejó uno de los escasos y más valiosos tes-
timonios que se conservan referidos a esa compleja realidad etnolingüística de 
la región amazónica ecuato-colombiana en el siglo xviii. Sus textos misioneros 
ofrecen una muestra de los intensos cruces existentes en la distribución de los 
fenómenos lingüísticos de las lenguas amazónicas entre sí y con el español, que 
se ve impregnado, en el léxico y en la estructura gramatical, de la dinámica del 
contacto en las fechas de la composición de estos textos, mediados del siglo xviii. 

El padre franciscano, en consonancia con el entorno de lenguas amazónicas 
en el que se desenvolvía su acción evangelizadora, manejó con soltura el contacto 
de lenguas en su acción misionera con la ventaja más que probable, según queda 
constatado a través de estas páginas, de ser él mismo hablante de otra lengua indí-
gena, el quichua de Quito, ciudad en la que nació y que se traduce en una varie-
dad del castellano que recoge un buen número de rasgos surgidos del contacto. 
Merecen ser citados los ejemplos con objeto directo nulo, rasgo de un castellano 
en contacto con el quichua quitense, o aquellos enunciados en los que se recoge 
la expresión de la certeza completa en el pasado propia de la lengua siona. No 
obstante, el rasgo más destacado de una variedad de castellano del padre Larrea 
con cambio lingüístico potenciado por el contacto es la presencia de numerosos 
ejemplos de las formas de gerundio, portadores de una gran riqueza de matices 
sintáctico-semánticos que, en gran medida, pueden atribuirse al contacto con las 
lenguas originarias del área ecuato-colombiana de la Amazonía occidental.

Referencias bibliográficas
Barnes, Janet, Alva Wheeler y Margaret Wheeler. 1992. Estudios comparativos: Proto tucano. 

Bogotá: Editorial Alberto Lleras Camargo.
Bruil, Martine. 2014[1982]. Clause-typing and evidentiality in Ecuadorian Siona. Utrecht:  

LOT/Netherlands Graduate School of Linguistic. URL: http://hdl.handle.net/1887/23938. 
Carrera de la Red, Micaela, 2004. El “catecismo” y la “cartilla” de Fray Dionisio Sanctis en 

el marco de la lingüística misionera colombiana. En Cristóbal Corrales Zumbado, Josefa 
Dorta, Dolores Corbella Díaz, Antonia Nelsi Torres González, Francisca del Mar Plaza 
Picón, Laura Izquierdo Guzmán, Mª Auxiliadora Martín Díaz, Javier Medina López, Beatriz 
Hernández Díaz (eds.), Nuevas aportaciones a la historiografía lingüística, 327–340. 
Madrid: ArcoLibros.

http://hdl.handle.net/1887/23938


294   Micaela Carrera de la Red

Carrera de la Red, Micaela. 2015. Variantes grafémicas y correlatos fonológicos en la lengua 
tucana de un Vocabulario de la Amazonía ecuato-colombiana (siglo xviii). Comunicación 
oral en el XLIV Simposio de la Sociedad Española de Lingüística. Sección “Lenguas 
Indígenas”. CCHS-CSIC, Madrid, 27–30 de enero de 2015.

Carrera de la Red, Micaela. 2016. Mecanismos clasificadores en el tucano accidental del 
Vocabulario de la lengua general de los indios del Putumayo y Caquetá (siglos xviii y xix).  
Comunicación oral en el Congreso Internacional de Español de América: Historia y 
Contactos. Pisac, Cuzco, 12–15 de julio 2016.

Carrera de la Red, Micaela y Francisco José Zamora Salamanca. 2014. Un intento de configuración 
de lengua general en el sur de Colombia: el Vocabulario de la lengua general de los indios 
del Putumayo y Caquetá. Comunicación oral en el VIII Congreso Internacional de Lingüística 
Misionera. Lima, PUCP, 25 al 28 de marzo 2014.

Chacon, Thiago. 2012. The phonology and morphology of Kubeo: The documentation, theory 
and description of an Amazonian language. Hawai: Tesis doctoral de la University of 
Hawai.

Chacon, Thiago. 2014. A revised proposal of Proto-Tukanoan consonants and Tukanoan family 
classification. International Journal of American Linguistics 80(3). 275–322.

Cobo Fray, Constanza, Erick Figueroa Pereira, Isabel Urriago Avendaño y Juan Pablo Rada 
Quesada. 2011. Colegios de Misiones Franciscanos. Valoración histórica de los colegios de 
Nuestra Señora de las Gracias, en Popayán y de San Joaquín, en Cali. Cali: Universidad de 
San Buenaventura.

Dixon, Robert M. Ward y Alexandra Y. Aikhenvald (eds.). 1999. The Amazonian Languages. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Dupont M., Carlos. 1989. Clasificación nominal en la lengua Koreguaje. Forma y Función 4. 
35–46.

Elías Ortiz, Sergio. 1942. Bocabulario de la lengua que usan los indios de estas misiones. 
Ceona. Revista de Historia. Centro de Historia de Pasto 2. 137–199.

Escobar Pinzón, Rosa Alicia. 2000. Aproximación a la fonología del bora. En María Stella 
González de Pérez y María Luisa Rodríguez de Montes (eds.), Lenguas indígenas de 
Colombia: una visión perspectiva, 243–252. Bogotá: Instituto Caro y Cuervo.

Gilij, Filippo Salvadore. 1780. Saggio di Storia americana, o sia, Storia naturale, civile e sacra 
de regni e delle provincie Spagnuole di Terra-ferma nell’America meridionale. Roma: 
Vaticano nella Sapienza.

González de Pérez, María Stella y María Luisa Rodríguez de Montes (eds.). 2000. Lenguas 
indígenas de Colombia: una visión perspectiva. Bogotá: Instituto Caro y Cuervo.

González Holguin, Diego. 2007[1608]. Vocabulario de la Lengva General de todo el Perv 
llamada Lengva Qquichua o del Inca. Lima: Imprenta de Francisco del Canto (online grupo 
Runasimipi Qespisqa Software, URL: www.runasimipi.org).

González Mora, Felipe. 2004. Reducciones y haciendas jesuíticas en Casanare, Meta y 
Orinoco. S. XVII-XVIII. Arquitectura y urbanismo en la frontera oriental del Nuevo Reino 
de Granada. Bogotá: Editorial Pontificia Universidad Javeriana (Colección Biblioteca del 
Profesional).

Haboud, Marleen. 1998. Quichua y castellano en los Andes ecuatorianos: los efectos de un 
contacto prolongado. Quito: Ediciones Abya-Yaba.

Haboud, Marleen. 2005. El gerundio de anterioridad entre bilingües hispanohablantes de la 
Sierra ecuatoriana. Universos. Revista de Lenguas Indígenas y Universos Culturales 2. 
9–38.

http://www.runasimipi.org


La dinámica del contacto lingüístico en la Amazonía ecuato-colombiana   295

Haboud, Marleen y Esmeralda de la Vega. 2008. Ecuador. En Azucena Palacios (ed.), 
El español en América. Contactos lingüísticos en Hispanoamérica, 161–188. Barcelona: 
Ariel Letras. 

Jackson, Jean. 1974[1983]. Language Identity of the Colombian Vaupés Indians. En Richard 
Bauman y Joel Sherzer (eds.). Explorations in the Ethnography of Speaking, 50–64. 
Nueva York: Cambridge University Press. (Traducción: Identidad lingüística de los indios 
colombianos del Vaupés. Lenguaje y sociedad, 379–398).

Jackson, Jean. 1983. The Fish People. Linguistic Exogamy and Tukanoan Identity in Northwest 
Amazon. Cambridge: Cambridge University Press.

Jackson, Jean. 2001. Treinta años estudiando el Vaupés: Lecciones y reflexiones. En Carlos G. 
Zárate y Carlos E. Franky (ed.), IMANI MUNDO: Estudios en la Amazonia colombiana, 11–51. 
Leticia: Universidad Nacional de Colombia/Instituto Amazónico de Investigaciones.

Jiménez de la Espada, Marcos. 1898–1989. Vocabulario de la lengua general de los indios 
del Putumayo y Caquetá. Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, 200–216, 258–263, 
427–432, 527–529, 575–577; 187–191, 358–362, 518–520.

Jiménez de la Espada, Marcos. 1904. Vocabulario de la lengua general de los indios del 
Putumayo y Caquetá. Madrid: Rev. de Archivos, Bibliotecas y Museos.

Klein, Harriet E. M. y Herbert S. Klein. 1978. The ‘Russian Collection’ of Amerindian Languages 
in Spanish Archives. International Journal of American Linguistics 44(4). 137–144.

Landaburu, Jon (comp.). 1996. Documentos sobre lenguas aborígenes de Colombia del archivo 
de Paul Rivet. Vol. I: Lenguas de la Amazonia colombiana. Bogotá: Ediciones Uniandes/
Centro Colombiano de Estudios de Lenguas Aborígenes Colciencias.

Landaburu, Jon. 2000. Clasificación de las lenguas indígenas de Colombia. En María Stella 
González de Pérez y María Luisa Rodríguez de Montes (eds.), Lenguas indígenas de 
Colombia: una visión descriptiva, 25–50. Bogotá: Instituto Caro y Cuervo.

Larrucea de Tovar, Consuelo. 2012[1984]. José Celestino Mutis (1732–1808) and the report 
on american languages ordered by Charles III of Spain for Catherine the Great of Russia. 
En Antonio Quilis y Hans Josef Niederehe (eds.), The History of Linguistics in Spain, 
213–231. Amsterdam: John Benjamins (Historiographia Linguistica XI).

Levinsohn, Stephen y Francisco Tandioy Jansasoy. 2000. Inga. En María Estella González Pérez 
y María Luisa Rodríguez de Montes (eds.), Lenguas indígenas de Colombia: Una visión 
descriptiva, 121–134. Bogotá: Instituto Caro y Cuervo.

Mantilla, Luis Carlos. 1986. Cali y su convento de San Francisco: documentos inéditos: 
homenaje de los franciscanos de Colombia a Cali en sus 450 años. Bogotá: Editorial Kelly.

Mantilla, Luis Carlos. 1995. Larrea, Fray Fernando De Jesús. Bogotá: Banco de la República. 
Biblioteca Virtual Biblioteca Luis Ángel Arango.

Mantilla, Luis Carlos. 2000a. Los franciscanos en Colombia. Tomo III (1700–1830). Vol. 1. 
Bogotá: Ediciones de la Universidad de San Buenaventura.

Mantilla, Luis Carlos. 2000b. Los franciscanos en Colombia. Tomo III (1700–1830). Vol. 2. 
Bogotá: Ediciones de la Universidad de San Buenaventura.

Marín Silva, Pedro. 1993. Etnolingüística e historiografía de la región de los ríos Putumayo, 
Caquetá y Caguán. Maguare 81. 80–104.

Moreno Gallego, Valentín. 2009. La Real Biblioteca y sus fondos americanistas: guía de 
fuentes. Lope de Barrientos Seminario de Cultura 2. 105–140.

Muysken, Pieter. 1999. Fuentes misioneras del quichua ecuatoriano: evidencia para su 
desarrollo histórico. En Sabine Dedenhach-Salazar y Lindsey Crickmay (eds.), La lengua 
de la cristianización en Latinoamérica: catequización e instrucción en lenguas amerindias. 



296   Micaela Carrera de la Red

The language of christianisation in Latin America: catechisation and instruction in 
amerindian languages, 89–114. Bonn: Anton Saurwein Verlag (Bonner Amerikanistische 
Studien 32). 

Ortega Ricaurte, Carmen. 1997. Los manuscritos sobre lenguas indígenas en la Biblioteca 
General. Senderos (Publicación Semestral de la Biblioteca Nacional) 8(31/32). 1142–1148.

Palacios, Azucena. 2006. Cambios inducidos por contacto en el español de la sierra 
ecuatoriana: la simplificación de los sistemas pronominales (procesos de neutralización y 
elisión). Huellas del contacto. Tópicos del Seminario (número monográfico) 15. 197–230.

Palacios, Azucena. 2015. De nuevo sobre la omisión del objeto directo en el español andino 
ecuatoriano. Cículo de Lingüística Aplicada a la Comunicación 61. 104–130.

Petersen de Piñeros, Gabriele y Carlos Patiño Roselli. 2000. El idioma uitoto. In María 
Estella González Pérez y María Luisa Rodríguez de Montes (eds.), Lenguas indígenas de 
Colombia: Una visión descriptiva, 219–238. Bogotá: Instituto Caro y Cuervo.

Pfänder, Stephan y Azucena Palacios. 2013. Evidencialidad y validación en los pretéritos 
del español andino ecuatoriano. Círculo de Lingüística Aplicada a la Comunicación 54. 
65–98.

RAE-ASALE, DA = Real Academia Española y Asociación de Academias de la Lengua Española. 
2010. Diccionario de americanismos (DA). En línea.

RAE-ASALE, NGLE = Real Academia Española y Asociación de Academias de la Lengua Española. 
2010. Nueva Gramática de la Lengua Española. Manual. Madrid: Espasa.

Rochá, Joaquín. 1905. Memorándum de viajes (Regiones amazónicas). Apendice sobre los 
idiomas del Caquetá, Idioma inga, Coche o idioma de los indios de Sebondo, Ceona del 
Putumayo, Dialecto coreguaje, Carijona. Bogotá: Casa editorial de “El Mercurio”.

Rodríguez González, Sandra Patricia. 2000. Estudios sobre la lengua koreguaje. En María 
Stella González de Pérez y María Luisa Rodríguez de Montes (eds.), Lenguas indígenas de 
Colombia: una visión perspectiva, 199–213. Bogotá: Instituto Caro y Cuervo.

Santos, Fernando y Frederica Barclay (eds.). 2015[1994]. Guía Etnográfica de la alta Amazonía. 
Vol. I: Mai huna, yagua, ticuna. Quito: Flasco Sede Ecuador/IFEA.

Sorensen, Arthur P. Jr. 1972[1967]. Multilingualism in the Northwest Amazon. En John B. Pride 
y Janet Holmes (eds.), Sociolinguistics. Selected Readings, 78–93. Middlesex: Penguin 
Books.

Swadesh, Morris. 1955. Towards greater accuracy in lexicostatistic dating. International Journal 
of American Linguistics 21. 121–137.

Thomason, Sarah Grey. 2005[2001]. Language contact. An introduction. Edimburgo: Edinbourh 
University Press.

Toscano Mateus, Humberto. 1953. El español en el Ecuador. Madrid: C.S.I.C. (Revista de 
Filología Española, anejo LXI).

Tovar, Antonio. 1961. Catálogo de las lenguas de América del Sur. Buenos Aires: Editorial 
Sudamericana. 

Tovar, Antonio y Consuelo Larrucea de Tovar. 1984. Catálogo de las lenguas de América del Sur. 
Madrid: Gredos. 

Van der Kerke, Simon. 1999. A 19th Century Christian Doctrine in the Leko Language. 
En Sabine Dedenhach-Salazar y Lindsey Crickmay (eds.), La lengua de la cristianización 
en Latinoamérica: catequización e instrucción en lenguas amerindias. The language of 
christianisation in Latin America: catechisation and instruction in amerindian languages, 
115–151. Bonn: Anton Saurwein Verlag (Bonner Amerikanistische Studien 32). 



La dinámica del contacto lingüístico en la Amazonía ecuato-colombiana   297

Vásquez de Ruiz, Beatriz. 2000. Lenguas aborígenes del sur andino de Colombia. En María 
Estella González Pérez y María Luisa Rodríguez de Montes (eds.), Lenguas indígenas de 
Colombia: Una visión descriptiva, 217–219. Bogotá: Instituto Caro y Cuervo.

Welch, Betty y Birdie West. 2000. El tucano. En María Estella González Pérez y María Luisa 
Rodríguez de Montes (eds.), Las lenguas indígenas de Colombia. Una visión descriptiva, 
419–436. Bogotá: Instituto Caro y Cuervo. 

Wheeler, Alva L. 1970. Grammar of the siona language, Colombia, South America. University of 
California.

Wheeler, Alva L. 1992. Comparaciones lingüísticas en el grupo tucano occidental. En Janet 
Barnes, Alva Wheeler, Margaret Wheeler, Stephen H. Levinsohn, Estudios comparativos: 
prototucano, 17–53. Bogotá: Editorial Alberto Lleras Camargo.

Wheeler, Alva L. 2000. La lengua siona. En María Estella González Pérez y María Luisa 
Rodríguez de Montes (eds.), Las lenguas indígenas de Colombia. Una visión descriptiva, 
181–198. Bogotá: Instituto Caro y Cuervo. 

Wise, Mary Ruth (ed.). 1983. Diccionario uitoto murui. Vol. I. Yarinacocha, Pucallpa: Instituto 
Lingüístico de Verano.

Zwartjes, Otto, 2016. Colonial Missionaries’ Translation Concepts and Practices: Semantics 
and Grammar. En Sabine Dedenbach-Salazar Sáenz (ed.), La transmisión de conceptos 
cristianos a las lenguas amerindias. Estudios sobre textos y contextos de la época colonial, 
43–76. Bonn: Academia Verlag Sankt Augustin.

Zawadzky, Alfonso. 1947. Viajes misioneros del R.P.Fr. Fernando de Jesús Larrea, franciscano, 
1700–1773. Cali: Impresora Bolivariana.




