
 Open Access. © 2021 Rosario Navarro Gala, published by De Gruyter.  This work is licensed 
under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783110701364-010

Rosario Navarro Gala
Las crónicas de Indias escritas por indígenas 
como fuente para el estudio de la variación 
lingüística y del contacto de lenguas

1 Introducción
No es nada fácil dar respuesta a una pregunta aparentemente sencilla como es 
¿qué entendemos por crónicas de Indias? Una definición global, que nos servirá 
de punto de partida, es la que proporciona Fernández (1990): “el conjunto de 
escritos relacionados con el descubrimiento y la conquista de América que cons-
tituye un género independiente”. Sin embargo, sobre todo para el lingüista, 
aunque no solo para él, se impone la necesidad de diferenciar distintos tipos de 
escrito. Por ejemplo, podemos distinguir de una parte, aquellos realizados por los 
cronistas oficiales o semioficiales, como fueron Pedro Mártir de Anglería, Gonzalo 
Fernández de Oviedo y, algo más tarde, los cosmógrafos cronistas mayores de las 
Indias, cargo este inaugurado por Juan López de Velasco. Estos cronistas oficiales 
gozaban de formación escrituraria para llevar a cabo dicha tarea. Su fuente de 
información fueron los relatos de conquistadores y personas que vivieron la con-
quista y colonización.1 Por otro lado, están aquellos cronistas que, sin formación 
especial, registraron con enorme precisión todo lo que ocurría desde el momento 
en que los españoles pisaron el Nuevo Mundo: los descubrimientos de nuevos 
territorios, las características de los pobladores de esas tierras y su pasado, su 
respuesta ante el contacto, el establecimiento de las primeras poblaciones hispá-
nicas, los métodos y medios de evangelización, etc. Estos dejaron su impronta en 

1 Por ejemplo, Pedro Mártir de Anglería escribió su crónica en latín y nunca pisó América. No 
obstante, eso no significa que sus datos fueran falsos. Su fuente de información fueron los pro-
pios conquistadores que volvían del Nuevo Mundo. O Gonzalo Fernández de Oviedo, quien en 
su primera obra había sido testigo directo de las noticias que traslada en su escrito, pero pos-
teriormente se nutrirá de los escritos y noticias de otros conquistadores que presenciaron los 
acontecimientos. 

Agradecimientos: El presente trabajo se publica dentro del Proyecto de Investigación I+D del 
Programa Estatal de Fomento de la Investigación Científica y Técnica de Excelencia del Ministerio 
de Economía y Competitividad: “En los bordes del archivo: escrituras periféricas en los virreinatos 
de Indias”, FFI2015-63878-C2-1-P.

Rosario Navarro Gala, Universidad de Zaragoza/IUIPH, rosnagal@unizar.es

https://doi.org/10.1515/9783110701364-010


234   Rosario Navarro Gala

multitud de cartas, crónicas, diarios, relaciones e historias. La característica prin-
cipal de este tipo de escritos, obviamente, es su heterogeneidad. Se suele consi-
derar que las primeras crónicas del descubrimiento fueron escritas por Cristóbal 
Colón. Su Diario de Navegación y las Cartas del Descubrimiento a los Reyes Cató-
licos son los primeros documentos en castellano referidos al Nuevo Mundo. A 
estas cartas, diarios de navegación y relaciones breves sucedieron relatos minu-
ciosos de las campañas a cargo de historiadores, soldados o de cronistas. Buena 
parte de estas obras fueron llamadas por Esteve Barba (1964) las crónicas de los 
conquistadores, distinguiéndolas de las escritas por los humanistas influidos por 
los historiadores clásicos. Distinción esta que para estudiar la variación de la 
lengua es muy adecuada, pues, pese a ser todos ellos textos escritos, aquellos que 
pertenecen a escribientes que podríamos calificar, siguiendo a Wulf Oesterreicher 
(1996), como semicultos estarán más próximos a la inmediatez comunicativa y 
serán más permeables a mostrar rasgos dialectales y, por supuesto, de contacto, 
que aquellos más formales y cultos, que, normalmente, tienen un cargo oficial y 
residen en la Península. Además, junto a la abundancia de escritos producidos 
por autores no profesionales, estos dan cuenta de la enorme variedad geográfica, 
social y biológica de aquellos momentos históricos. Son estos, relatos excepcio-
nales, muchos de ellos cartas e informes que, en un siglo de indefinición gené-
rica, como el XVI, que como señalan Bustos (2000) y Carrera de la Red (2006), 
oscilaron desde lo no literario a lo literario; algo semejante parece que ocurrió 
con las cartas de petición que, en algunos casos, constituyen verdaderos textos 
de literatura en sus márgenes, pues recurren al género dialógico para conseguir 
un doble objetivo: convencer e informar (Navarro Gala 2020). Ya hemos dicho que 
son estas, crónicas excepcionales, pues sus ejecutores fueron mayoritariamente 
capitanes y soldados sin estudios universitarios.2 En la descripción y análisis del 
Nuevo Mundo, también colaboró el clero.3 

La mayor parte de las obras escritas por estos grupos sociales dan cuenta 
del acomodo lingüístico y cultural, sobre todo semántico, con el préstamo de 

2 Véanse, verbigracia, Naufragios y comentarios de Álvar Núñez Cabeza de Vaca (1542), Francis-
co López de Gómara (h. 1511–1562) con su Historia de las Indias y conquista de México (1552), la 
Crónica del Perú (1553) de Pedro Cieza de León, Agustín de Zárate (h. 1514–1560), autor de una 
Historia del descubrimiento y conquista de la provincia del Perú (1555) o la figura de Bernal Díaz 
del Castillo (h. 1496–1585) y su Historia verdadera de la conquista de la Nueva España.
3 El dominico Bartolomé de las Casas (1474–1566) autor de crónicas como la Brevísima relación 
de la destrucción de las Indias (1552), base fundamental de la leyenda negra, La Historia de la 
Indias y Apologética Historia, La Historia de los Indios de la Nueva España de fray Toribio de 
Benavente, Fray Diego de Landa (1524–1579) y su Relación de las cosas de Yucatán, fray Bernardi-
no de Sahagún (h. 1500–1590) y su extraordinaria Historia General de las cosas de Nueva España, 
José de Acosta 1540–1600 Historia Natural y Moral de las Indias (1590), etc.



Las crónicas de Indias escritas por indígenas como fuente para el estudio   235

voces indígenas; en palabras de Parodi y Carrera de la Red (2015), desde los pri-
meros momentos del contacto se produce la indianización de los españoles, con la 
creación de signos biculturales adaptaciones culturales, etc., y junto a la indiani-
zación de los españoles se produjo la hispanización de los indígenas, en la que se 
originó una situación similar a la descrita arriba en las lenguas indígenas.

Cuando ya se había producido un cierto mestizaje biológico y cultural apa-
recen las primeras obras escritas por autores indios y mestizos. Ellos escribieron 
acerca de su mundo, siguiendo la línea de las crónicas iniciada por los descu-
bridores y conquistadores españoles, demostrando frecuentemente un grado de 
cultura semejante al de estos. Criollos, mestizos e indios ofrecen informaciones 
sobre las civilizaciones aborígenes con frecuencia de primerísima mano, ya que, 
en principio, estaban en mejores condiciones de explicarlas que los demás y ofre-
cían una visión de la historia desde un ángulo diferente al de el conquistador.4 

2 Las crónicas indígenas, mestizas y criollas
En los primeros momentos de la conquista, la aprehensión no solo de la lengua, 
sino de la innovadora herramienta de comunicación que fue la escritura en una 
sociedad ágrafa supuso, sin duda, una compleja tarea para aquellos indoame-
ricanos que la hicieron suya. Junto a la lengua, la escritura y sus modelos escri-
turarios, entraron en contacto con los diferentes tipos textuales que se habían 
ido adaptando desde el latín al castellano sin dejar nunca de moldearse a las 
necesidades expresivas de sus hablantes. Esos tipos textuales, ahora, se veían de 
nuevo impelidos a dar respuesta a nuevos retos ante una realidad multiforme que 
sería narrada por diversos grupos humanos, sobre todo, españoles trasladados a 
un espacio absolutamente nuevo e indígenas, y, más tarde, mestizos y criollos. 
Muchas de las crónicas que conservamos y el número indeterminado, pero muy 
posiblemente enorme, que se perdieron o que están por descubrir, responden a 
la iniciativa real de, primero pedir informaciones,5 ya desde 1532, y, más tarde, 
en 1571, de establecer la obligación de que todos los oficiales reales americanos 
colaboraran de manera permanente con el Cosmógrafo y Cronista mayor de las 

4 Así, contamos, por ejemplo, con las obras de Baltasar de Obregón y su Historia de los descu-
brimientos de Nueva España (1584), Nueva Corónica y Buen gobierno (h. 1615) de Felipe de Ayala 
Huamán Poma, Relación de antigüedades deste Reyno del Pirú (h. 1613–1630) de Joan de Santa 
Cruz Pachacuti Yamqui, los Comentarios Reales (1609) del Inca Garcilaso de la Vega, el Tratado 
y relación de los errores, falsos dioses y otras supersticiones y ritos (h. 1613) del Padre Francisco 
de Ávila, también criollo, etc.
5 Véanse (Bravo 1997: 15) y (Brendecke 2016).



236   Rosario Navarro Gala

Indias, enviándole relaciones y noticias sobre América, obligación ampliada a 
partir de 1636 a “qualquier persona particular” que tuviera noticias o poseyera 
papeles, relaciones, escritos, etc. (Brendecke 2016: 416). De modo que esta debió 
de ser una actividad frecuentada por españoles, mestizos e indígenas que tuvie-
ran oportunidad de realizarla, actividad de la que nacerían no pocas inquietudes 
intelectuales. Así se pueden explicar las relaciones que sabemos salieron de la 
pluma de escribientes indígenas como la Relación de antigüedades deste reyno 
del Perú; en ella su autor, indígena hispanizado, presenta a los primeros conquis-
tadores de Perú como aquellos hombres que ayudaron al legítimo inca Huáscar a 
deshacerse del dominio y usurpación al que lo tenía sometido su medio hermano 
Atahualpa. Además, los primeros conquistadores llevaron consigo el Evangelio, 
libro sagrado que permitiría el nacimiento de una nueva estirpe de hombres, 
indoamericanos principales cristianizados. Esta relación forma parte de un legajo 
que se conserva en la BNE 3169, compuesto por diferentes manuscritos recopila-
dos, según parece por el padre Francisco de Ávila, nacido en el Cuzco, de padres 
españoles, aunque desconocidos, y adoptado posiblemente por una pareja espa-
ñola. Junto a esta relación se encuentran en el mismo legajo otros manuscritos.6 
El que el criollo padre de Ávila escribiera y recopilara dichos escritos hace pensar 
que, posiblemente, tenía la intención de reescribir una historia de los orígenes 
del Perú, que, a la manera de las grandes crónicas medievales, habría contado 
con distintos traductores7 y numerosas fuentes. Posiblemente, también fue esto 
lo que intentó hacer Huamán Poma en su monumental crónica, aunque el resul-
tado hiciera evidente sus grandísimas y obvias limitaciones.

6 En concreto se recopila los siguientes textos: Tralado de un cartapacio a manera de borrador 
que quedó en los papeles de el Licenciado Polo de Ondegardo Cerca de el linaje de los ingas y cómo 
conquistaron, copia. La Relación de las fábulas y ritos de los incas de Cristóbal de Molina, copia. 
Resumen de los Comentarios Reales del Inca Garcilaso, escrito por Francisco de Ávila en 1613. 
Tratado y relación de los errores, falsos dioses y otras supersticiones y ritos. . . escrito por Fran-
cisco de Ávila en 1608. Manuscrito de Huarochirí, copia de autor desconocido, llamado Thomás. 
Relación de antigüedades deste Reyno del Pirú de Joan de Santa Cruz Pachacuti Yamqui. Los 
dos primeros son copias que mandó realizar Francisco de Ávila. Los dos siguientes tienen más 
interés lingüístico por tratarse de escritos realizados por este mismo criollo. También destaca el 
manuscrito escrito en quechua, el más antiguo documento hasta la fecha escrito es esta lengua 
indígena.
7 El “Tratado de los ritos y falsos dioses. . .” de Francisco de Ávila, en su folio 13v. demuestra que 
las traducciones del quechua al castellano no las realizaba únicamente el Padre de Ávila, sino 
también otros traductores que, dado el laísmo que practica uno de ellos en el folio señalado, po-
dían ser de origen peninsular, sin que esto excluyera, claro es, la ayuda de mestizos y naturales.



Las crónicas de Indias escritas por indígenas como fuente para el estudio   237

3  Variación y contacto lingüístico en crónicas 
escritas por indígenas andinos en el siglo xvii

Estas crónicas escritas por indígenas durante el siglo xvii en un área concreta, la 
andina, será la base de nuestro estudio.8 Nos queda ya lejos la vieja controversia 
entre defensores y detractores de la influencia que puede ejercer una lengua en 
otra cuando estas se hallan en contacto. En los últimos años, se ha superado, 
también, la idea de que los cambios inducidos por contacto solo se producen 
cuando ambas lenguas poseen una tipología similar. Lo esencial, según Pala-
cios/Pfänder (2014), no es que estas lenguas estén o no emparentadas tipológi-
camente, sino que las características estructurales de la lengua implicada en el 
proceso de cambio sean congruentes con las de la lengua de destino, en nuestro 
caso el español, y con el resultado del cambio. Veremos a través de la documen-
tación de los primeros siglos de contacto que, como señala Palacios (2017), los 
cambios lingüísticos inducidos por contacto son procesos dinámicos en los que 
los hablantes bilingües buscan la eficacia comunicativa aprovechando los recur-
sos que ofrecen las lenguas maternas. Por fortuna, contamos tanto con fuentes 
cronísticas como con otro tipo de documentación escrita por indígenas, para 
estudiar las variedades que se produjeron al calor de la incorporación de nuevos 
hablantes de castellano.9 

8 El estudio de esta variedad del español cuenta desde hace años con investigadores de la talla 
de Rivarola (1990, 2000, 2010, etc.), Cerrón-Palomino (1992, 2003, etc.), Granda (1994, 2001, etc.) 
o Palacios (1996, 1998, etc.), y no deja de ofrecer datos significativos sobre la configuración de 
dicha variedad. 
9 Gracias al profesor Rivarola (1990 y 2000) contamos desde 1990 con tres textos originales y 
autógrafos, escritos por indígenas en la última decena del siglo xvi que, si bien son de muy 
escasa extensión, no por ello carecen de interés. En concreto, se trata de tres notificaciones de 
edictos sobre el inicio del juicio de residencia a corregidores de indios: una firmada por don 
Francisco Juan Alonso Napanpoma, escribano nombrado, otra firmada por Francisco Lorenzo 
Guaripata, también escribano nombrado, y ambas datadas en 1590; la tercera está firmada por 
Francisco Alonso Mallco, escribano de Cabildo, un año después, en 1591. A dicho corpus he teni-
do la oportunidad de añadir 81 nuevos documentos que constituyen una pequeña muestra de lo 
hubo de ser el libro de protocolo del notario Pedro Quispe, escribano de cabildo por Su Majestad, 
al menos desde 1581, como consta en uno de sus documentos; dichos textos son originales y 
autógrafos y fueron escritos durante los años 1586, 1589 y 1590, en su mayor parte, por Pedro 
Quispe; en ellos se recoge la vida jurídica privada de los indoamericanos que habitaban el barrio 
o parroquia de Nuestra Señora de la Purificación del Cuzco. Junto a los documentos salidos de 
la pluma del escribano de cabildo se hallan otros, validados por el propio escribano, y también 
de factura indígena, escritos y firmados por: García Sivi Paucar, Antonio Nina Paita o Salvador 
Pasqual. Las labores escribaniles de dicho cabildo fueron, asimismo, ocasionalmente realizadas 



238   Rosario Navarro Gala

3.1  La Crónica de Huamán Poma y la Relación  
de Pachacuti Yamqui

Nuestro análisis se centrará en dos obras escritas por indígenas: la Nueva Coró-
nica y Buen Gobierno de Felipe Huamán Poma de Ayala y la Relación de antigüe-
dades deste Reyno del Pirú de Joan de Santa Cruz Pachacuti Yamqui. 

La primera, según parece, se terminó de copiar (pues se trata de una copia del 
propio autor) en torno a 1615. En ese momento, su autor dice tener 80 años, pero 
de ninguna manera coincide dicha edad con lo señalado por él mismo sobre su 
origen. Posiblemente, siguiendo la argumentación de Porras Barrenechea (1948), 
Huamán Poma naciera en torno a 1556 y tuviera alrededor de 60 años cuando 
terminó su crónica. Aunque son abundantísimas las incongruencias presentes 
en esta singular obra, que cuenta con casi 1200 planas, hay algo que no permite 
ya discusión, y es que su autor pertenece a una primera o, tal vez, segunda gene-
ración de indígenas hispanizados en los primeros decenios de la conquista. Su 
cultura libresca, según él mismo indica, se debió a su medio hermano, sacerdote 
mestizo, hijo de un conquistador español.

Para la relación de Pachacuti Yanqui se suele dar como fecha de redacción 
1613, aunque dicha datación es arbitraria, pues se le ha atribuido por ser una 
de las últimas fechas que consta en los papeles de Francisco de Ávila.10 No obs-
tante, nada tiene que ver el manuscrito fechado en 1613, que es el resumen de 
los Comentarios Reales del Inca Garcilaso, con la Relación de Pachacuti, que, 
simplemente, se encuentra próxima a dicho resumen. El manuscrito de Pacha-
cuti Yamqui se encuentra al final de la colección y está formado por dos libritos 
cosidos y autónomos del resto del legajo. Por tanto, creo más oportuno atenernos 
a la información que el propio autor ofrece en su texto, para proponer una fecha 
de redacción. El autor nos habla de sus padres, abuelos y bisabuelos, y todos 
son, según Joan de Santa Cruz, cristianos. Pachacuti dice ser: “bisnieto de don 
Gaspar Apo Quivicanqui y del general don Juan Apo Ynga [. . .] y tataranieto de 
don Gonzalo Pizarro Tintaya [. . .] todos ellos caçiques principales que fueron en 
la prouinçia [Urcosuyo, Puno] y cristianos profesos en las cosas de nuestra Santa 
Fe Católica”, f. 1r (Navarro Gala 2007: 115). Asimismo, señala que “Los viejos 
modernos del tiempo de mi padre, don diego Phelipe, suelen decir que caçi cacçi 
era mandamiento de dios”, fol. 4r. (Navarro Gala 2007: 120). Por tanto, se trata de 
un indígena hispanizado de, al menos, cuarta generación, de indígenas también 

por algunos españoles que, pese a la prohibición existente de habitar en sus barrios, parece que 
convivían con ellos y colaboraban en sus instituciones (Navarro Gala 2015).
10 En dichos papeles, la relación inconclusa del propio Ávila está fechada en 1608 y en 1663, 
una carta escrita ya muy posiblemente en España y tras la muerte de Ávila.



Las crónicas de Indias escritas por indígenas como fuente para el estudio   239

hispanizados, a lo que parece. Cabe suponer que Joan de Santa Cruz fue hablante 
de quechua, aunque su lengua principal y de cultura hubo de ser el castellano, 
un castellano con el que debió de entrar en contacto ya de niño, pues cuesta creer 
que, al menos sus padres y abuelos, todos cristianos y principales, no hablaran, 
siquiera rudimentariamente, la lengua de Castilla.11 Claro es, como veremos, un 
castellano, influido por el quechua o el aimara, que habría aprendido, en primera 
instancia, de sus mayores, al igual que las fábulas y consejas que dice se propone 
contar en su narración. De modo que, pese a la aparente cercanía temporal de 
ambos textos cronísticos, entre sus autores habría notables diferencias en cuanto 
a su origen regional, al asentamiento de su variedad de contacto y al tipo de bilin-
güismo que podrían practicar.

3.1.1  El castellano de la crónica de Huamán Poma y de la relación  
de Pachacuti Yamqui

Lienhard (1992: 144) ya señaló que la Nueua corónica y buen gobierno es una obra 
híbrida que refleja influencias del tratado político, el manual de peticiones al rey, 
el manual para confesores, el catecismo, así como libros de devociones. Adorno 
(1987) advirtió, asimismo, el carácter heterogéneo de esta crónica, así como el 
intento de su autor por emplear “diversas técnicas para ubicar su obra dentro 
del género literario de historia”. La lectura y análisis de dicha monumental obra, 
nos muestra que, efectivamente, son muchas las influencias que intentó seguir 
Huamán Poma cuando elaboró su famosa crónica, pero estas en absoluto están 
integradas en un todo armónico, sino que las tradiciones discursivas que emplea 
se encuentran dispuestas a modo de pastiche.

Huamán Poma fue bilingüe, aunque no podemos asegurar qué tipo de bilin-
güismo practicaba. Posiblemente, en lo fundamental, aprendió el castellano 
por exposición, aunque, según dice, también recibió enseñanzas de su medio 
hermano mestizo. Sin embargo, dicha formación parece más bien superficial. Su 
crónica nos permite acercarnos al castellano que aprendió a finales del siglo xvi, 
cuando su hermano ya había sido nombrado sacerdote, así como a los fenómenos 
de contacto que pudieron manifestarse en su escrito, pues como hemos dicho 
no se trata de un profesional de la escritura ni de un hombre con estudios, ni 
siquiera de bachiller. Pese a ello, Huamán Poma, gran recolector de formas lin-

11 Precisamente su apellido cristianizado coincide con el del conquistador y más tarde enco-
mendero Hernando de Santa Cruz, que tenía unas chácaras junto a la parroquia de Santiago, en 
el camino de Collasuyu, donde se ubicaban los antiguos aillus vinculados a la región de origen 
de Pachacuti Yamqui (Navarro Gala 2015).



240   Rosario Navarro Gala

güísticas y temas vivos en su época, es capaz de reproducir el lema que desde la 
Edad Media se empleaba para los enfrentamientos a muerte entre dos bandos,12  
sin que ello, obviamente, signifique que Huamán Poma empleara la forma medie-
val de futuro analítico en su comunicación habitual: 

don Francisco Pizarro y don Diego/5 de Almagro, dos capitanes generales en el descu-
brimien-/6 to deste rreyno del Pirú, y Hernando de Luque, maýstre/7 escuela, saltaron 
en esta tierra [. . .] Y con la cudicia de oro y plata/10 que ya en su corasó trayýa, “matarte 
he o matarme has”, y unos y o-/11 tros se mordía y los dichos soldados andauan espan-
tados (376).

Otra cosa es que, efectivamente, persistan en sus usos, formas verbales medie-
vales que siguieron vivas durante los Siglos de Oro, también en la Península, 
aunque en retroceso. Por ejemplos las formas vido ‘vio’ y vía ‘veía’ son las únicas 
empleadas en toda la crónica, otro destino es el del indefinido truxo ‘trajo’, cuya 
forma solo se emplea en dos ocasiones frente a los veinte registros de la triun-
fante trajo. Por tanto, en el uso de esta forma verbal se muestra innovador, y 
conservador respecto de las otras formas verbales. Véase cómo coexisten en una 
misma plana y a poca distancia ambas formas: 

Y otros capitanes auquiconas/6 y nustaconas y todos los mamaconas lo trajo al Cuzco 
presos./7 Topa Amaro Ynga le tray preso como/8 a rrey Ynga yfante coronado como a rrey 
y señor deste rreyno. Y/9 descalso lo truxo el capitán Martín García de Oyola, las manos/10 
con una esposa y en el cuello atado con una cadena de oro (450).

No duda Huamán Poma en mezclar diversos registros, algunos de ellos cla-
ramente de uso popular o vulgar, un tanto inadecuados para una crónica que 
enviaba al rey. Así, vemos que, hacia la mitad de su crónica, cuando se refiere al 
abuso que los tenientes de corregidor infligen sobre los indios mitayos, dirá: «y le 
haze trauajar; solo le falta arrascalle el culo» (517), «se emborrachan hasta caer 
de culo» (785). Cuando los fines del autor andino son burlescos o críticos demues-
tra un excelente conocimiento de los recursos de creación léxica propios del 
patrimonio más popular del castellano: proculadrones ‘procuradores’, licencias-
nos ‘licenciados’, merzenario por mercedario (648) esta última en clara alusión 
a la orden a la que pertenecía su enemigo Martín de Morúa. O la reproducción 
de expresiones, que debieron ser populares en la época, creadas con intención 
satírico-burlesca y buscando un cierto efecto rítmico: Chuquisaca, mete y saca. 
Topónimo que parece, según etimología popular, compuesto de chukiy ‘sembrar’ 
y saka ‘recipiente’, de claras connotaciones sexuales, si bien su verdadera eti-

12 Agradezco a Micaela Carrera de la Red los comentarios que me realizó sobre esta cuestión.



Las crónicas de Indias escritas por indígenas como fuente para el estudio   241

mología remonta, según Rodolfo Cerrón-Palomino, a *Chuqi sakha, voz híbrida 
aimara-puquina que significa ‘barranco de oro’. Ariquipa, que da pan, de arikipi 
relacionado con su significado indígena ‘manjar blanco’ Guamanga, plata no ay 
en la manga,13 Yca, una higa para ellos, Trugillo, que se uino por el hilo, etc. (990). 
Expresiones estas que merecen mayor atención de la que voy a darle aquí.14 

Otras tradiciones discursivas populares, como los romances, también forman 
parte del acervo cultural del cronista indio, que no duda en reproducir en su 
escrito: “Todo decía/5 ‘Yndias, Yndias, oro, plata, oro plata del Pirú’. Hasta los 
múcicos cantauan/6 el rromanse: ‘Yndias, oro, plata’”. (372). Vinculado, igual-
mente, al conocimiento popular de personajes recurrentes en los diálogos de Juan 
de la Encina o del teatro de Lope de Rueda está la referencia al cuento de Pedro 
de Urdemalas: “Don Juan Capcha. Este yndio fue otro Ordimales [pícaro] deste 
rreyno, gran borracho, fingidor. . . (777), “antes auéys ganado la honrra de Pedro 
de Ordemales [pícaro]” (778). Interesante aplicación de los rasgos atribuidos a un 
personaje de la tradición literaria española (primera aparición 1440), el pícaro, a 
la personalidad de un indígena hispanizado (Navarro Gala 2000 y 2003).

La crónica de Huamán Poma, rica en la selección de diversas tradiciones 
discursivas y en empleo de diferentes registros, entre los que destaca su cono-
cimiento de las tradiciones populares y del léxico popular más o menos vulgari-
zado, vinculado a las mismas, así como de las tradiciones discursivas forenses, 
que domina mejor, no consigue resolver con éxito la integración de los diferentes 
tipos textuales empleados en un todo bien articulado y unitario en su diversidad. 

En cambio, la relación15 de Pachacuti Yamqui, aunque es un texto de difícil 
clasificación, posee una unidad estructural y de sentido resultado de un proceso 
de hibridación que tiene como resultado un texto perfectamente articulado, moti-
vado ideológicamente, producto de la reelaboración de diferentes tradiciones 
discursivas hispánicas y, muy posiblemente, indígenas.16 En consonancia con su 

13 Postula Rodolfo Cerrón-Palomino el étimo quechua *Wama-nqa ‘(Lugar) de sorpresas (o de 
cosas raras)’, en Navarro Gala (2020).
14 Véase, por ejemplo, respecto de la expresión Trugillo que se uino por el hilo la relación fonéti-
ca que parece establecer el autor entre las grafías h y g, solo posible si se refiere a una pronuncia-
ción aspirada tanto de/x/como de la h procedente de F- latina. Sin duda, ya lexicalizada, porque 
Huamán Poma no practica dicha distinción en su crónica. Véase, asimismo, que la rima entre 
Yca y higa, desmiente dicha aspiración, pero señala la vieja confusión tanto en castellano como 
en hablantes de quechua entre las velares sordas y sonoras.
15 El nombre de Relación de antigüedades deste reyno del Pirú, por el que es conocida esta re-
lación, lo recibió de Francisco de Ávila, quien así la denominó en una hoja aparte, escrita de su 
puño y letra; véase Navarro Gala (2007: 27).
16 Comienza, Pachacuti Yamqui, ofreciendo información sobre su origen familiar y calidad de 
cristiano “viejo”, para ello elige un tipo de discurso que recuerda a los autos de información, 



242   Rosario Navarro Gala

capacidad para reelaborar su escrito y con su más asentado hispanismo, el cas-
tellano de Pachacuti Yamqui se muestra menos conservador que el de Huamán 
Poma. Así están ausentes de su escrito, al contrario de lo que ocurre en la crónica 
de su coterráneo (Navarro 2000 y 2003), el uso de artículo acompañado de rela-
tivo, tiempos condicionales e imperfectos en -ie, uso de vos pronominal átono, 
ausencia de doble negación, sintagmas del tipo el dicho su padre, que solo aparece 
en una ocasión (folio 17v) frente a la frecuencia con la que se lee en la crónica 
huamanpomiana, etc. De otro lado, en el autor colla se aprecia el empleo de cons-
trucciones consideradas cultas como el ablativo absoluto, el gerundio, etc. 

3.1.2  Variación y contacto en las obras de Huamán Poma y Pachacuti Yamqui

Si bien los casos expuestos anteriormente son muestra de la variedad del caste-
llano de su época y/o de rutinas lingüísticas escritas y/o populares, otros rasgos 
muestran la convivencia junto a la variación propia del castellano, del influjo que 
ejerció en estos autores indoamericanos su lengua materna. 

3.1.2.1  Aspectos gráficos y fonéticos-fonológicos17

La tradición ortográfica que siguen estos dos autores indígenas es diversa. Así, la 
crónica de Huamán Poma, generalmente, muestra hábitos escriturarios típicos 
de un escribano de la primera mitad del siglo xvi, si bien en lo referente al uso 
de las grafías z y ç, que representaron a la medievales sibilantes dentales, se 
muestra más innovador. Lo mismo que cuando se trata de las grafías destinadas 
a las alveolares, esto es, la grafía ss para la/s/y s para la/z/, que en el escritor 
lucana se ha reducido exclusivamente a s.

En cuanto a la grafia ç, representante en la Edad Media del dentoalveo-
lar sordo/ŝ/, es escasamente empleada por Huamán Poma: çien, açí. Prefiere 
Huamán Poma la grafía z, propia de su correlato sonoro/ẑ/, incluso ante las 
vocales e, i: hazía, zien, onze. En esos casos, usos tradicionales y etimológicos, 
probablemente, fruto de su aprendizaje, pues de ninguna manera podemos 

las cartas de poder e incluso las cartas de testamento, empleado a modo exordio o prothema, al 
que sigue una narración épica, ordenada cronológicamente, que incluye diálogos y digresiones 
moralizantes del autor. Es bajo esta estructura como Pachacuti Yamqui emprende la narración 
de la historia de los incas, tras la presentación de su linaje y profesión de fe, a la que dará fin 
con un breve y contundente epílogo, que cumple con la preceptiva retórica de la moción de los 
afectos (Navarro Gala 2007 y 2010). 
17 Todos los ejemplos han sido recogidos de mis propias transcripciones (Navarro Gala 2000 y 
2007).



Las crónicas de Indias escritas por indígenas como fuente para el estudio   243

hablar de regularidad en su empleo etimológico. Innovador es Huamán Poma 
en su constante empleo de z + a, o, u y en la eliminación de ç ante esas mismas 
vocales, salvo en muy contadas ocasiones.

Si comparamos el uso gráfico de Huamán Poma con el de Pachacuti 
Yamqui, su coterráneo, vemos que este último todavía utiliza con frecuencia la 
grafía -ss-, aunque sin valor fonológico alguno lussida por ‘lucida’, pescuesso 
‘pezcuezo’, etc.; la regla que parece seguir es la posición intervocálica y ante n 
y l: callssar ‘calzar’, alcanssar, ‘alcanzar’, etc.

Al contrario que Huamán Poma, prefiere Pachacuti el empleo de ç ante a, o, 
u: promeças, començó, moça, moço, etc. y, en ocasiones, ante i, e: caçiques, saçer-
dotes çiendo, prinçipal, etc. Junto a la ç no escasea la z, sobre todo con vocales 
palatales, y de manera aislada con alguna ‘a’. Por ejemplo, es constante en el 
verbo hazer y frecuente en paz, fortaleza, dozientos, donzella, en muchos casos 
por influencia etimologizante. En resumen, Joan de Santa Cruz se muestra más 
conservador en materia ortográfica. 

Las grafías no solo son interesantes porque nos permiten conocer el devenir 
de los usos ortográficos, sino que también nos sirven para acercarnos a los posi-
bles usos fonéticos de quien escribe.18 Conocida es la tendencia a confundir las 
vocales e por i y o por u y viceversa en hablantes de lengua materna quechua, 
aspecto este que puede rastrearse, en menor medida de lo que parece a simple 
vista,19 en documentos escritos por autores como Huamán Poma o Pachacuti 
Yamqui. Así, en el primero, observamos que formas que iban perdiendo su 
peso frente a otras innovadoras se ven sometidas a cambios en el timbre, que 
solo se pueden explicar por la influencia quechua. Por ejemplo, términos como 
oscuro, que contendió durante bastante tiempo con escuro,20 lo vemos escrito 
por Huamán Poma en su crónica como yscuro (105), donde difícilmente se puede 

18 Para evitar prejuicios sobre la influencia del contacto en la fonética, voy a ejemplificar con 
algunos casos de contacto atribuidos al castellano peninsular. A veces, determinadas grafías, 
como señala Frago (2002), pueden hacernos pensar en meros errores gráficos. Así, señala que 
cacografía de Áfrida por África, que en principio, puede parecer un mero descuido del copista, 
pese a la aparente distancia entre/k/y/d/, si el fenómeno aparece en documento escrito en Tole-
do, habrá que considerar otras posibles explicaciones, Federico Corrientes señala la tendencia 
a la velarización de la dental en los mozárabes de Toledo. Naturalmente, lo mismo cabe decir 
de los documentos escritos en Hispanoamérica, en concreto si se trata de textos en los que sus 
autores o escribientes tienen como lengua materna alguna de las lenguas indígenas de la zona.
19 Hay que tener en cuenta la muy considerable fluctuación vocálica que era habitual en el 
español de la época en la que se escribieron estos documentos.
20 Escuro (94), escoricir (235), etc., son registros que también encontramos en esta crónica. Las 
formas con e fueron las habituales en la Edad Media y llegaron hasta el Siglo de Oro. Es la única 
forma que emplea el Quijote (DCECH, s.v. oscuro).



244   Rosario Navarro Gala

atribuir el fenómeno a las habituales confusiones en el timbre vocálico o a los 
fenómenos de disimilación/asimilación, propios del castellano general. O en la 
relación de Pachacuti Yamqui la forma murin ‘mueren’, así como tudo por todo, 
forma que coincide con la del gallego-portugués, o virgüenza ‘vergüenza’, si bien 
los dos últimos podrían considerarse, en principio, como simples disimilacio-
nes esporádicas, no registradas; y eso sí y es significativo, hasta ahora en otros 
escritos. 

El ámbito andino ofrece algunos otros registros que muy bien podrían 
deberse al contacto con el quechua y no a meros errores gráficos,21 por ejemplo, 
en lo atinente a las sibilantes medievales. En la relación de Pachacuti Yamqui 
registro trueques y alternancias entre s y x-j: Xauxa y Saussa, Cassamarca y Caxa-
marca en términos quechuas y españoles, y también correcciones de j por s: jeñor 
corregido en un señor, así como sustituciones de ll por j: basajjaje, corregido en 
basallaje, y en páginas anteriores la siguiente vacilación, basallajjje. Estos lapsus 
apuntan a que el escribiente tiene problemas para distribuir las grafías que repre-
sentan dichos sonidos prepalatales y apicoalveolares, pues de otra forma no se 
podrían explicar dichos errores; y es que en zonas de influencia indígena, en las 
que también los españoles aprendían estas lenguas, pudieron pervivir las sibilan-
tes medievales, posiblemente, en su simplificación sorda, durante más tiempo, al 
contar las lenguas indígenas con sonidos semejantes a las sibilantes medievales. 

Otro aspecto fonético relevante tiene que ver con la corrección que realiza 
Pachacuti Yamqui en el término porfía, que antes había escrito como porcía. Con-
fusiones de este tipo, esto es, de f por interdental son frecuentes y están debida-
mente documentadas en el castellano, desde antiguo.22 También Huamán Poma 
en su crónica ofrece registros en los que se evidencia dicha confusión: Mazoma 
‘Mahoma-Mafoma’. La misma crónica muestra confusión de f por s: Zeserino 
‘Ceferino’, tal vez por disimilación gráfica, como un trueque más entre sibilantes, 
junto con la corrección de desensa por defensa. No es el único texto indígena 
que muestra confusiones entre dichos fonemas, en la relación de Pachacuti se 
registran trueques no solo entre/f/y/ŝ/, sino entre/f/y/s/: sacresicasen por sacrifi-
casen o sacreficasen. Es evidente que estos trueques no son simples confusiones 

21 Otro ejemplo, en el que el contacto entre lenguas provoca grafías que pueden ser malinter-
pretadas: Las formas esquilla ‘esquila’, cibilles ‘civiles’, pilla ‘pila’, etc. de documentación muni-
cipal vizcaína de los siglos xv y xvi, estos casos no deberían verse como simples variantes grá-
ficas correspondientes con -l, sino muestra de palatalización inducida por el euskera (Carmen 
Isassi 1995). 
22 Ya Covarrubias se refiere a la confusión entre/f/y/θ/en los vocablos henojil, cenogil. Menén-
dez Pidal (1982: 199) se ocupó de este tipo de confusiones. Sabido es, asimismo, que la lengua 
quechua no posee dicho fonema/f/.



Las crónicas de Indias escritas por indígenas como fuente para el estudio   245

ortográficas, sino que ofrecen indicios al investigador del estado de inestabilidad 
en que se encontraban las sibilantes para estos nuevos hablantes de castellano, 
que debieron de estar en contacto con otros europeos que practicaran la simpli-
ficación medieval en las sordas, con mantenimiento de los tres órdenes (dental, 
apical, prepalatal) junto a otros que ya llevarían la simplificación andaluza con 
sus dos posibles realizaciones, pasando por otros que llevarían el resultado 
norteño. 

Confusiones entre consonantes sonoras y sordas, posiblemente debidas a 
la inexistencia en quechua de las sonoras/b, d g/, pero también a los procesos 
propios del castellano de trueques entre sordas y sonoras, son los siguientes 
términos que podemos leer en la crónica de Huamán Poma: casgabel ‘cascabel’ 
803, gomunes ‘comunes’ 457, guaresma ‘cuaresma’ 72, callina ‘gallina’ 778, cordos 
‘gordos’ 241, totrina ‘doctrina’ 735, dexedoras ‘tejedoreas’ 300, puenos ‘buenos’ 
706, etc.

La relación de Pachacuti Yamqui presenta los mismos problemas con las 
sonoras/b, d, g/: conssico ‘consigo’ 38v, banta ‘banda’34v, cubo ‘cupo’, 33r, etc.

3.1.2.2 Aspectos morfosintácticos
En el nivel morfosintáctico la influencia de la lengua indígena también se deja 
sentir, si bien se observan significativas diferencias entre los escritos de Huamán 
Poma y de Pachacuti Yamqui, pues el primero apenas muestra signos relevan-
tes de contacto en este nivel de análisis, fuera de las dificultades para concordar 
género y número. 

Son frecuentes en ambos autores las faltas de concordancia de número y de 
género entre sujeto y verbo, entre adjetivo y sustantivo, entre determinante y sus-
tantivo, entre pronombre átono y referente.
(1) En la crónica de Huamán Poma (Navarro Gala 2000): Cómo haze pe-/2 ticio-

nes los dichos padre y curas de las dichas dotrinas destos rrey-/3 nos (589). 
Y ancí no puede multiplicar los indios (589). Acimismo el dicho corregidor 
juegan/3 a los naypes y ganan, jugando el salario (597). Las dichas rreciden-
cias y beçita generales (1). Porque os diga que soys rrico (vosotros) (608). De 
cueros de animales souado (54). De puro buena y alegra (143). Saltaba una 
peña grandícimo (146). Los nubes (249), etc.

(2) La relación de Pachacuti, lo mismo que la crónica de Huamán Poma, ofrece 
ejemplos de faltas de concordancia adscribibles a su condición de bilingüe 
(Navarro Gala 2007): Los demás naciones 2v. Los abes ssaben 43r. En esta 
sazón sale de los Andes de Opatari trescientos yndios andes 29r. Y al Ynga 
los llamaua hijo [los tres ministros]. Los querían matar al dicho ynga 18r, etc.



246   Rosario Navarro Gala

La relación de Pachacuti Yamqui manifiesta fenómenos de contacto morfosin-
tácticos de gran interés. Así, por ejemplo, se encuentra la retención del adverbio 
medieval ý, pese a que escribe su relación en torno a 1630. Vemos dicho adverbio 
entre una maraña de íes ilativas y enfáticas: 

Y el dicho Manco Capac, como su hermano tardó tanto, envió a su hermana para que lo 
llamase, y lo mismo ý [allí] se quedó el uno y el otro (7r) Y passa a Potina de Ariquipa, y otro 
viene para más abaxo de Guamanca, que está ý [allí] tres o cuatro serros muy altos cubierto 
de nieves (fol. 21v) Y en este tiempo nació Guayana Capac Ynga en Tomebamba, pueblo de 
los cañares, y su padre (. . ..) y su madre Coya Mama Anaguarque, ý [allí] edifica la casa y 
bohiyo muy grande (24v) (Navarro Gala 2007). 

La aparición de este adverbio pronominal que evoca en este caso siempre un lugar, 
ha de relacionarse con la existencia en quechua de un sufijo -y de sentido ubica-
dor frecuente en la toponimia de los Andes centro-sureños, que es parafraseable, 
según Cerrón-Palomino (2002), por “lugar donde existe o se da algo”, y que pudo 
dar, asimismo, como resultado una forma hey para el verbo haber en las perífrasis 
de pasado y de futuro, que coincidiría o sería traída por algunos españoles y que, 
según mis datos, tuvo cierta vitalidad durante los siglos xvii- xviii en áreas de 
influencia andina entre criollos e indígenas y que hoy parece que permanece en 
algunas áreas de contacto, aunque no ha sido descrito ni recogido el fenómeno 
hasta hoy (Navarro Gala 2020). Véanse algunos registros documentados:
(1) Por maldonado ey savydo de como avia llegado a casa de francisco mixias a 

moler sus harinas de que me ey olgado nel alma la carreta no a venido de la 
bacario. (Audiencia de Charcas. Córdoba de Tucumán 1612, cordiam). 

(2) “Ey entregado todo al cura de San Martín [. . .] No ey dado nada porque todo 
lo quemó”. “Obedeciendo el mandato de usted ey procurado adquirir las cir-
cunstancias que ocurrieron” (copia de carta de 1770, Cordiam).

A veces, los fenómenos de contacto pueden llevar a resultados “de gramaticali-
zación dudosa u oscilante, bien por escalonarse los mismos en un continuum de 
aceptabilidad que abarca desde un polo claramente positivo hasta otro básica-
mente negativo”; a estos fenómenos los llamó Germán de Granda (2003) conver-
gencia límite. 

Es posible que, por su agramaticalidad (aunque, como veremos el texto, 
sigue siendo comprensible) no se haya mantenido hasta hoy, o tal vez haya 
pasado inadvertido el fenómeno por haber quedado reducido a hablantes de 
zonas rurales.

El fenómeno se produce de manera gradual en la relación escrita por Pacha-
cuti: comienza en un polo positivo, en construcciones absolutas de participio y 
gerundio explícito que alternan con otras en las que fácilmente se puede inferir 



Las crónicas de Indias escritas por indígenas como fuente para el estudio   247

un participio elidido, hasta el polo claramente negativo que son aquellas cons-
trucciones en las que la preposición por ante sujeto sintáctico agente aparece con 
verbos transitivos y con el causativo hacer:
(1) Construcciones normativas de participio absoluto: Y, sabido esto por ataguallpa, 

despacha al capitán. Y, sabido por auqui ataoguallpa, entra en acuerdo con todos 
los caçiques 37v. Y, [sabido] por el ataguallpa ynga, sale con su campo contra el 
capitán 34r. Y, [sabido] por el Ynga, manda poner gran cantidad de Ropas 35v. Y, 
así [visto] por el capitán orejón, espera con sus seis mil hombres nuevos, 38v, etc.

(2) Construcciones no normativas con gerundio: Y, por el dicho ynga, viendo assí 
a todos alssados, los deçimula por algún tiempo 17r. Y, por el dicho pacachuti 
ynga yupangui, viendo a su madrasta, madre de auquirupaca su ermano, al 
fin abía reýdo, teniendo por loca, 22v, etc.

(3) Construcciones no normativas con verbo transitivo y con el causativo hacer: Y 
así por el dicho fueron oýdos sus razonamientos [. . .] y por el dicho apo tampo 
los oyieron con atención recibiéndole el dicho palo de su mano 4r. Y por el 
dicho manco capac, como su hermano tardó tanto, envió a su hermano para 
7r. Y por el mancebo pide el libro del criado 23v. Y por el inga promete grandes 
cosas a los curas 33r. Por el ynga los consiente a sus voluntades y así ymbía 
por ello [el inca acepta lo que le piden y envía]. Y por el marqués sabe todas 
estas cosas por quejas 43r. [el marqués sabe todas estas cosas por quejas]. Y 
por el ynga manda hazer más edifiçios y hacen lleuar mucha Riqueza, 34r, etc.

¿Cómo explicar la existencia de la variante por + sujeto agente en esta relación?
Es obvio que Pachacuti Yamqui está familiarizado con tradiciones discursivas 

cultas en las que se hace un uso frecuente de la pasiva perifrástica y de construc-
ciones absolutas, pero, también, el autor es conocedor -como él mismo indica- de 
las tradiciones orales incas que le han llegado a través de los relatos de sus bis-
abuelos, abuelos y padres. La cultura quechua, pese a su carácter oral, gozaba 
de un sistema nemotécnico rígido basado, en palabras de Porras Barrenechea 
(1967), “en una forma métrica que balanceaba la memoria y [se mantenía res-
guardada] por la vigilancia de escuelas rígidamente conservadoras”. Es posible 
que, en el paso de la épica inca a los moldes de la castellana, ambas, tradiciones 
relacionadas con la oralidad y con la declamación, se encuentre parte de la expli-
cación de esta construcción innovadora que tiene como base tendencias internas 
del sistema (la sustitución de las pasivas por construcciones más dinámicas) que 
irán en la dirección que marcará la lengua con la que está en contacto su autor. 
No elige la pasiva refleja para su narración porque esta tiene un marcado carácter 
impersonal que choca frontalmente con la intención comunicativa de su texto. 
Todo esto lo debemos enmarcar en el contexto histórico de la lengua castellana. 
Recordemos que el reajuste del sistema verbal todavía en los siglos xvi-xvii se 



248   Rosario Navarro Gala

estaba ultimando. En esa época se registran usos de haber con significado de 
posesión, pasivas con auxiliar ser en indefinido y significado de aoristo o de per-
fecto, pasivas en presente con valor de pretérito perfecto pasivo y activo. En esta 
crónica se encuentran todos estos usos arcaicos junto a otros innovadores.

Los factores que he enumerado, por sí solos, es poco probable que hubieran 
dado como resultado el reanálisis que parece haber hecho Santa Cruz. Sin ningún 
género de dudas, la situación de contacto de lenguas, ha posibilitado este uso. 
El hecho, concreto, de que el quechua pueda topicalizar el sujeto, de una parte, 
y cuente, además, con una estructura pasiva muy semejante a la española, pero 
con peculiaridades propias (la topicalización del agente y la ausencia de verbo 
auxiliar en tercera persona presente)23 determinó, no el cambio, pero sí la direc-
ción del mismo (Palacios 2007).

Existen otros registros que apuntan, igualmente, a la existencia de sujetos 
con preposición ‘por’. En efecto, en los escritos de Pedro Quispe encontramos 
registros similares que, en principio, podrían atribuirse al simple lapsus de la 
proforma se, si bien no hay que olvidar la situación de contacto en la que este 
autor se desenvuelve, tanto más cuando el mismo fenómeno se documenta en 
otros tipos textuales de autor, igualmente, indígena, como acabo de señalar: 

(4)  [se] Me diga [.] vna mysa Resada por el/1 cura de la dicha parroquia (fol. 678r) 
El beneficio beliano [. . .] cuyo efecto [se] le advirtió por mj (fol. 651v)

El tipo textual es muy diferente, pues se trata de una carta de testamento que está 
reproduciendo fórmulas fijadas por la tradición, pero no deja de ser significativo 
que el autor, que por otro lado presenta una muy buena competencia lingüística, 
muestre problemas, en ocasiones, para emplear adecuadamente la pasiva refleja. 
El resultado es, igualmente, construcciones activas cuyo sujeto sintáctico lleva la 
preposición ‘por’.

4 En conclusión
Como hemos podido ver, a lo largo de esta exposición, la relación escrita por Pacha-
cuti Yamqui, pese a ser muy inferior en número de páginas (43 folios recto y vuelto, 
84 planas), ofrece más diversidad de casos (y solo se han señalado algunos de ellos) 
de variación vinculados al contacto de lenguas en su nivel morfosintáctico que la 
crónica de su coterráneo. Esto se debe, en mi opinión, a que la relación de Pacha-

23 Véase Rodolfo Cerrón-Palomino (1994).



Las crónicas de Indias escritas por indígenas como fuente para el estudio   249

cuti es producto de la reelaboración de su autor, es decir, hay un proceso de asimi-
lación, de incorporación real de la lengua, la cultura y las tradiciones discursivas 
españolas, mientras que la crónica de Huamán Poma ha sido elaborada a modo 
de pastiche, a saber, una sucesión de textos, de diferentes tradiciones discursivas, 
sobre los que el autor solo deja su impronta escrita, pero sin que se produzca una 
verdadera reelaboración, una apropiación de los moldes castellanos para producir 
una texto propio. Pachacuti Yamqui, sí lo hace, y es capaz de elaborar un discurso 
ideológico, en defensa de su identidad (indígena principal hispanizado y católico), 
en el que mezcla diferentes tradiciones discursivas hispánicas y quechuas, imbri-
cadas, no superpuestas o barnizadas, quedando diluidas en una unidad perfecta-
mente articulada. Algo semejante ha ocurrido con su castellano. En el castellano 
que aprendieron ambos incidieron factores como el tipo y tiempo de exposición y 
la mayor o menor integración en las redes sociales hispánicas, amén, claro es, de 
las capacidades propias de cada individuo. De modo que hubo similitudes pero 
también diferencias sustanciales en el español hablado por los primeros indígenas 
hispanizados en el Nuevo Mundo.

Asimismo, hemos comprobado que los cambios inducidos por contacto (tal 
y como señala Palacios 2017) responden a las necesidades comunicativas de los 
hablantes bilingües que buscan la eficacia comunicativa aprovechando los recur-
sos que ofrecen las lenguas que manejan. Lo vemos con meridiana claridad en el 
uso de por + sujeto sintáctico, pues Pachacuti intenta dotar a su escrito de mayor 
efectividad, quiere seguir los preceptos ciceronianos de delectar enseñando e 
intenta hacer más dinámico su discurso, abandonando las pasivas perifrásticas, 
pero no quiere salir de los moldes cultos del castellano, así que toma un camino 
acorde con sus necesidades expresivas y con las posibilidades que ambas lenguas 
le ofrecen. Son significativos, igualmente, el empleo que realiza de los tiempos 
verbales y de otros usos gramaticales que he de dejar para otra ocasión, como el 
empleo de los pronombres personales átonos. Creo haber puesto de relieve que 
las crónicas de Indias son una fuente de primer orden para analizar la influencia 
que ejerció el quechua y el aimara, y, en general las lenguas indígenas, en el cas-
tellano aprendido por los primeros indoamericanos hispanizados. 

Referencias bibliográficas
Academia Mexicana de la Lengua: Corpus Diacrónico y Diatópico del Español de América 

(CORDIAM). URL: www.cordiam.org.
Adorno Rolena. 1987. Waman Puma: El autor y su obra. En Nueua corónica y buen gobierno, I, II 

y III. Madrid: Historia 16. XVII–XLVII.

http://www.cordiam.org


250   Rosario Navarro Gala

Bravo-Gracia, Eva. 1997. Baltasar Obregón. Historia de los descubrimientos de Nueva España. 
Estudio, introducción y edición. Sevilla: Alfar.

Brendecke, Arndt. 2016. Imperio e información. Funciones del saber en el dominio colonial 
español. Fráncfort y Madrid: Vervuert/Iberoamericana.

Bustos Tovar, José Jesús. 2000. La textualización del diálogo en textos españoles de principios 
del Renacimiento. Rivista di Filologia e Letterature Ispaniche X. 201–222.

Carrera de la Red, Micaela. 2006. Escribir para gobernar. Análisis pragmalingüístico del 
“discurso diplomático” en la etapa colonial española. En Análisis del Discurso: Lengua, 
Cultura, Valores. Actas del I Congreso Internacional, 1711–1731. Madrid: Arco Libros.

Cerrón-Palomino, Rodolfo. 1994. Quechumara. Estructuras paralelas de las lenguas quechuas y 
aimara. La Paz: Centro de Investigación y Promoción del Campesinado.

Cerrón-Palomino, Rodolfo. 2002. Morfemas aimaras arcaicos en la toponimia centroandina: 
los sufijos -y, -n y -ra. Lexis XXVI(1). 207–226.

Corominas, Joan y José Antonio Pascual. 1980–1991. DCECH. Diccionario crítico etimológico 
castellano e hispánico. Madrid: Gredos. 

Esteve Barba, Francisco. 1964. Historiografía indiana. Madrid: Gredos.
Fernández, Teodosio. 1990. Los géneros ensayísticos hispanoamericanos. Madrid: Taurus.
Frago, Juan Antonio. 2002. Textos y normas: comentarios lingüísticos. Madrid: Gredos.
Granda, Germán de. 2003. Estudios Lingüísticos Hispanoamericanos. Historia, Sociedad y 

Contactos. Fráncfort: Peter Lang.
Isassi, Carmen. 1995. il-ill en documentos vizcaínos medievales ¿alternancia gráfica o 

palatalización vasca? Anuario del Seminario de Filología Vasca “Julio de Urquijo” xxix(2). 
651–659.

Lienhard, Martin. 1992. La voz y la huella. Escritura y conflicto étnico-cultural en América Latina 
(1492–1988). Lima: Horizonte.

Navarro Gala, Rosario. 2000. Ortografía y fonética en Huamán Poma: un escritor indio entre 
la tradición y la novedad, t. I y II. Zaragoza: Tesis doctoral de la Universidad de Zaragoza. 
CD-ROM.

Navarro Gala, Rosario. 2003. Lengua y cultura en la “Nueua corónica y buen gobierno”. 
Aproximación al español de los indígenas en el Perú de los siglos xvi-xvii. Valencia: 
Universidad de Valencia.

Navarro Gala, Rosario. 2007. La “Relación de antigüedades deste Reyno del Pirú”: gramática y 
discurso ideológico indígena. Madrid y Fráncfort: Iberoamericana/Vervuert.

Navarro Gala, Rosario. 2010. Evangelización española y tradiciones discursivas en el Perú del 
siglo xvii. En Wulf Oesterreicher y Roland Schmidt-Riese (eds.), Esplendores y miserias 
de la evangelización de América: antecedentes europeos y alteridad indígena, 183–212. 
Berlín y Nueva York: De Gruyter. 

Navarro Gala, Rosario. 2015. El libro de protocolo del primer notario indígena (Cuzco, siglo 
xvi). Cuestiones filológicas, discursivas y de contacto de lenguas. Madrid y Fráncfort: 
Iberoamericana/Vervuert.

Navarro Gala, Rosario. 2020. A propósito del adverbio medieval y: algunos datos sobre su 
posible gramaticalización en la perífrasis de futuro (haber de + infinitivo) y el perfecto

compuesto de indicativo en el castellano andino. En Marta Fernandez y Eva Bravo (eds.), 
El espanol de América: morfosintaxis histórica y variación, 265–292. Valencia: Tirant 
Humanidades/Diachronica Hispanica/Unine.



Las crónicas de Indias escritas por indígenas como fuente para el estudio   251

Oesterreicher, Wulf. 1996. Lo hablado en lo escrito. Reflexiones metodológicas y aproximación 
a una tipología- En Thomas Kotschi, Wulf Oesterreicher y Klaus Zimmermann (eds.), 
El español hablado y la cultura oral en España e Hispanoamérica, 371–339. Madrid y 
Fráncfort: Iberoamericana/Vervuert. 

Palacios, Azucena (ed.). 2017. Variación y cambio lingüístico en situaciones de contacto. Madrid 
y Fráncfort: Iberoamericana/Vervuert.

Palacios, Azucena. 1996. Un caso de bilingüismo histórico: aspectos lingüísticos de la obra de 
Santa Cruz Pachacuti. Anuario de Lingüística Hispánica. Homenaje a Germán de Granda I 
(XII-XIII). 399–414.

Palacios, Azucena. 1998. Santacruz Pachacuti y la falsa pronominalización del español andino. 
Lexis XXII(2). 119–146.

Palacios, Azucena. 2007. ¿Son compatibles los cambios inducidos por contacto y las tendencias 
internas del sistema? En Martina Scharader-Kiniffki y Laura Mongentahaler (eds.), La 
Romania en interacción: Entre historia, contacto y política, 263–284. Madrid y Fráncfort: 
Iberoamericana/Vervuert. 

Palacios, Azucena y Stefan Pfänder. 2014. Similarity effects in language contact: Taking 
the speakers’ perceptions of congruence seriously. En Juliane Besters-Dilger, Cynthia 
Dermarkar, Stefan Pfänder y Achim Rabus (eds.), Congruence in Contact Induced Language 
Change. Language Families, Typological Resemblance, and Perceived Similarity, 219–238. 
Berlín y Boston: De Gruyter. 

Parodi, Claudia y Micaela Carrera de la Red. 2015. Bifurcación del español en dos continentes: 
contacto entre indígenas y españoles. “Indianización” e “hispanización” en la Nueva 
España y sus confines”. En Actas del IX Congreso Internacional de Historia de la Lengua 
española. Vol. II, 1999–2012. Madrid y Fráncfort: Iberoamericana/Vervuert.

Porras Barrenechea, Raúl. 1948. El cronista indio Felipe Huamán Poma de Ayala. Lima: Lumen.
Porras Barrenechea, Raúl. 1967. Las relaciones primitivas de la conquista del Perú. Lima: 

Instituto Porras Barrenechea.
Rivarola, José Luis. 1990. La formación lingüística de Hispanoamérica. Lima: Pontificia 

Universidad Católica del Perú.
Rivarola, José Luis. 2000. El español andino. Textos de bilingües de los siglos xvii y xvii. Madrid 

y Fráncfort: Iberoamericana/Vervuert.




