Kellers Medien



Gottfried Kellers Moderne

Herausgegeben von
Frauke Berndt und Philipp Theisohn

Editorial Board
Eric Downing

Eva Geulen
Elisabeth Strowick

Band 2



Kellers Medien

Formen — Genres — Institutionen

Herausgegeben von
Frauke Berndt

DE GRUYTER



Die Open-Access-Version dieser Publikation wird publiziert mit Unterstiitzung des
Schweizerischen Nationalfonds zur Férderung der wissenschaftlichen Forschung.

ISBN 978-3-11-069862-6

e-ISBN (PDF) 978-3-11-069879-4

e-ISBN (EPUB) 978-3-11-069886-2

DOI https://doi.org/10.1515/9783110698794

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International
Lizenz. Weitere Informationen finden Sie unter http://creativecommons.org/licenses/by/4.0.

Library of Congress Control Number: 2022939603

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2022 bei den Autorinnen und Autoren, Zusammenstellung © 2022 Frauke Berndt, publiziert
von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston

Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfiigbar iiber www.degruyter.com.
Einbandabbildung: © Ralf Holler

Satz: Integra Software Services Pvt. Ltd.

Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com


https://doi.org/10.1515/9783110698794
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0
http://dnb.dnb.de
http://www.degruyter.com
http://www.degruyter.com

Geleitwort

Kellers Medien erscheint als zweiter Band der Reihe Gottfried Kellers Moderne,
die den Versuch unternimmt, eines der bedeutendsten literarischen Laboratorien
der Moderne neu zu entdecken und Kellers Werk als grofiangelegten, diskurs-
iibergreifenden Transformationsprozess zu verstehen. Die auf vier Bande ange-
legte Reihe geht auf den Internationalen Kongress zuriick, der aus Anlass des
200. Geburtstages von Gottfried Keller 2019 unter dem Motto ,,Welt Wollen* an
der Universitdt Ziirich stattfand. Anspruch der Reihe ist es, Kellers Werk neuen
literaturwissenschaftlichen Zugangen zu 6ffnen. Nicht nur die Zeitgeméaf3heit,
d. h. die historische Kontextualisierung, sondern vor allem der Anachronismus,
die ,Zukiinftigkeit* stehen daher im Zentrum der Einzelstudien zu verschiedenen
Texten und deren Aspekten. Diese entschiedene Ausrichtung der versammelten
Forschungsbeitrdage ist programmatisch, insofern der Schweizer Nationaldichter
und prominente Vertreter der Europdischen Moderne hier ganz entschieden im
Horizont rezenter theoretischer Fragestellungen diskutiert wird. Denn nach dem
Keller-Boom in den 1980er Jahren, in denen ebenso innovative wie mittlerweile
klassische Studien zum Werk erschienen sind — man denke an Winfried Men-
ninghaus’ Studie Artistische Schrift (1981) oder Jochen Horischs Gott, Geld und
Gliick (1983) —, war es eher ruhig um den Autor geworden. Erst seit kurzem, nicht
zuletzt nach der historischen Zusammenschau im Gottfried Keller-Handbuch.
Leben — Werk — Wirkung (2016, *2018), erlebt er seit 2019 nun auch in der theore-
tisch interessierten Literaturwissenschaft eine Renaissance, der die Reihe Gott-
fried Kellers Moderne neue Impulse geben mochte. Die Folgebdnde werden sich
Kellers Welten und Kellers Wissen zuwenden; der erste Band Kellers Erzdhlen ist
bereits erschienen.

Frauke Berndt
Philipp Theisohn
@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert

unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-202


https://doi.org/10.1515/9783110698794-202

Hinweis zur Zitierweise

In allen Bianden der Reihe werden Kellers Briefe und Werke einheitlich nachge-
wiesen und in den Aufsadtzen nicht noch einmal einzeln aufgefiihrt:

Gottfried Keller. Gesammelte Briefe. In vier Bdnden. Hg. Carl Helbling. Bern: Benteli,
1950-1954; zitiert mit Sigle GB, Bandangabe mit romischen und Seitenangabe mit
arabischen Ziffern, z. B. (GB IV, 246).

Gottfried Keller. Sdmtliche Werke. Historisch-kritische Ausgabe. Hg. unter der Leitung von
Walter Morgenthaler im Auftrag der Stiftung Historisch-Kritische Gottfried Keller-Ausgabe.
Basel, Frankfurt/M., Ziirich: Verlag Neue Ziircher Zeitung, Stroemfeld Verlag, 1996-2013;
zitiert ohne Sigle, Bandangabe mit romischen und Seitenangabe mit arabischen Ziffern,
z.B. (IX, 43).

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-203


https://doi.org/10.1515/9783110698794-203

Inhaltsverzeichnis
Geleitwort —V
Hinweis zur Zitierweise — VI

Frauke Berndt
Kellers Medien
Einleitung —1

Formen

Winfried Menninghaus
»ZU den schonsten vor Allen in der Schweiz*
Der erste Satz des Griinen Heinrich— 17

Dennis Borghardt
Gottfried Kellers medial-realistische Poetik — 27

Dominik Miiller

Laokoon-Lehren
Gottfried Kellers Aneignung von Lessings Mediologie im Ziircher
Kontext — 49

Dorothea von Miicke
Gottfried Kellers Mediendsthetik
Der Griine Heinrich und Das verlorene Lachen — 67

Stefan Tetzlaff
Theatrale Weltmodelle
Zur realistischen Sem-Ontologie in Gottfried Kellers Sinngedicht — 91

Genres

Caroline Torra-Mattenklott
Iconic turns
Bilderspuk in Gottfried Kellers Der griine Heinrich — 113



VIl — Inhaltsverzeichnis

Peter Utz
Verengte Aussichten, neuer Glanz
Fensterblicke in Gottfried Kellers Der griine Heinrich — 129

Claudia Keller

Im Strudel der Einsamkeit
Zeitsemantik der generischen Formen in Gottfried Kellers Der griine
Heinrich — 141

Zoe Zobrist

Poetik der Ambiguitdt
Generische und intermediale Beziige in Gottfried Kellers
Tanzlegendchen — 157

Natalie Moser
Ikonischer Uberschuss
Zur Funktion der Bilder in Gottfried Kellers Dietegen — 177

Peter Sprengel
Weif3e SchieBbaumwolle und schwarzes Tintenmeer
Kellers Literatursatire Der Apotheker von Chamouny — 193

Endre M. Holéczy
Sex — Class — Form
Epicization in Gottfried Keller’s Bourgeois Tragedy Therese — 209

Institutionen

Lutz Koepnick

Phantom Threads
Die Kunst des Schneiderns in Gottfried Kellers Kleider machen
Leute — 227

Monika Szczepaniak

»Liebhaberbiihnen zu Seldwyla“
Liebe zwischen Geschlecht, Medium und Institution in Gottfried
Kellers Erzahlungen — 237



Inhaltsverzeichnis —— IX

Annette Keck

Gottfried Kellers ,queerer‘ Realismus
Die mifibrauchten Liebesbriefe — Die drei gerechten Kammmacher —
Regine — 251

Stephan Kammer
Ordnung, Exzess, Verausgabung
Fest-Konflikte in Gottfried Kellers Dietegen — 273

Michael Lipkin
“A Public Spectacle”
Keller, Schiller, and the Civic Festival— 289

Biobibliografische Informationen — 313






Frauke Berndt
Kellers Medien

Einleitung

Kellers Medien — ein solcher Titel setzt voraus, dass der Begriff, den er anzeigt,
definiert wird. Davon hat uns jedoch spidtestens Niklas Luhmann entlastet, der
argumentiert, dass das Medium und der mit dem Medienbegriff auch in diesem
Band eng verbundene Begriff der Form keine festen, sondern variable Begriffe
sind, mit deren Hilfe lose miteinander verkniipfte Elemente (Medium) von Ver-
dichtungen (Form) unterschieden werden (Luhmann 2008). Auf der Grundlage
dieser Unterscheidung, in der die beiden metaphysischen Leitbegriffe Form
(eidos, morphe, forma) und Materie (hyle, materia) ein leises Echo bilden, konnen
sowohl formale als auch soziologische Prozesse der Entwicklung von Kunst und
Literatur in historischer oder systematischer Perspektive beschrieben werden.
Mit Kellers Medien stehen daher weder ein bestimmter, z. B. dsthetischer oder
systemtheoretischer, Medienbegriff noch eine Reihe historischer Medienbegriffe
des neunzehnten Jahrhunderts zur Diskussion, sondern die konkreten Artefakte
und Praktiken, die bei Keller die Beziehungen einzelner Figuren oder Gruppen
und damit in den Texten die Handlungen bestimmen, indem diese mit unter-
schiedlichen Interessen zu verschiedenen Zwecken eingesetzt werden: Biicher,
Briefe, Zeitschriften, Gemdlde, Zeichnungen, Glasscheiben, Handspiegel u. a.,
die als Medien im engeren Sinn fungieren, sowie Totenschddel, Miinzen, Kirch-
turmh&hne, Haarschleifen, Fingerhiite u. a., die als Medien im weiteren Sinn fun-
gieren, um im engeren wie im weiteren Sinn komplexe Bedeutung zu vermitteln.

Als Schriftsteller und Maler experimentiert Keller gezielt mit unterschiedli-
chen Medien und ihren Formen — mit literarischen Genres ebenso wie mit den
Genres der Malerei vom Olgemilde iiber die Kreide- und Bleistiftzeichnung bis
hin zur Graphik (Weber 2016). Bild und Text — davon handelt prominent der
Kiinstlerroman Der Griine Heinrich (1845/55; 1879/80) (Andermatt 2016) — sind
sich in diesem Prozess gegenseitig Referenzmedien und reflektieren sich per-
manent. Doch auch im Novellenzyklus Die Leute von Seldwyla (1856; 1873/74),
in den Sieben Legenden (1872), im Novellenzyklus Das Sinngedicht (1881), in
den Ziiricher Novellen (1878) sowie im Versepos Der Apotheker von Chamouny
(1883) schieben sich Medien im engeren wie im weiteren Sinn immer wieder vor
die Welt. Kellers Realismus, so scheint es, 1dsst sich besser als Medienrealis-
mus, seine Asthetik besser als Medienisthetik verstehen, indem die realistische
Gretchenfrage nach dem Weltbezug zur Frage nach dem medienvermittelten
Weltbezug bzw. nach dem Medienbezug umformuliert wird.

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-001


https://doi.org/10.1515/9783110698794-001

2 = Frauke Berndt

Den intermedialen Beziehungen sowie den transmedialen Formen der sich
von Medium zu Medium fortschreibenden Narrative in Kellers Werk nachzuge-
hen, verschreiben sich die Beitrdge dieses Bandes. Dass bei Keller Medialitét eine
eminente Rolle spielt, ist immer wieder Gegenstand der Forschung zu verschiede-
nen Texten gewesen. Dabei sind es nicht nur Text und Bild, sondern auch die
anderen ,,Kiinste“ (Amrein/Miiller 2016, 289-323), wie Tanz oder Theater, die Kel-
lers Aufmerksamkeit fesseln. Hinzu kommt — und an diesem Punkt wird die
Sache {iberhaupt erst spannend — die Medialitdt der Darstellung. Denn Kellers
Welten sind keine abgebildeten Welten, sondern dargestellte Welten, wobei ,Dar-
stellung* als Leitbegriff der Literaturtheorie um 1800 bedeutet: medial vermittelt
(Albes/Frey 2003). Deshalb lassen sich diese Welten auch nicht im Horizont
einer einfachen Mimesis verhandeln. Kellers Auseinandersetzung mit Artefakten
und medialen Praktiken zu wiirdigen, fiihrt zu den Umrissen einer Mediennarra-
tologie des neunzehnten Jahrhunderts, die sich in den Lektiiren der Beitragenden
zu narrativ strukturierten Texten verschiedener Genres abzeichnen.

Medienbegriff und Realismusbegriff sind bereits in den zeitgendssischen Pro-
grammschriften Zwillingskinder einer latenten Metaphysik: ,,Um poetisch wahr
darzustellen, um einmal nicht gegen das Gesetz der Wirklichkeit zu verstofien, und
um den Schein des Lebens, die plastische Korperlichkeit seiner Figuren hervorzu-
bringen“, betont Julian Schmidt, ,,muf3 er die materiellen Mittel in der vollsten Aus-
dehnung in seinem Besitz haben* (2001, 115; Hervorh. FB). So heterogen und
differenziert der Medienbegriff in der Theoriebildung auch ausfallen mag (Schroter
2014), so vergleichsweise klar semiotisch ist er im sogenannten ,Poetischen Realis-
mus‘ also angelegt: Es geht um die materialen Mittel der Darstellung und mit
ihnen um die Frage nach den Bedingungen der Moglichkeit, nicht die Wirklichkeit,
sondern deren Gesetze abzubilden, damit Literatur wahr sein moge. Diese Gesetze
der Wirklichkeit, dariiber sind sich die Zeitgenossen offenbar einig, sind nicht un-
mittelbar zuganglich, sondern nur mittelbar, so dass mit den materialen Mitteln
sowohl der Weltbezug (Wirklichkeit) als auch der Selbstbezug (Medien) nicht nur
in der Theorie, sondern auch in den literarischen Texten in den Fokus riickt.

Wahrend die begriffsorientierte Forschung zum Realismus des neunzehnten
Jahrhunderts versucht,! das Verhiltnis von Literatur und Wirklichkeit sozio-
politisch oder ideologiekritisch zu bestimmen, wendet sich die verfahrensorien-
tierte Forschung dem Darstellungs- und mit ihm dem Medienproblem zu. In nicht
wenigen Monographien der vergangenen zwei Jahrzehnte fiihren die unterschied-
lich akzentuierten Interessen am Realismus des neunzehnten Jahrhunderts zu den

1 Eisele (1976); Aust (1977); Kohl (1977); Plumpe (1985); Berman (1986); Holub (1991); Plumpe
(1996); Klein (2003); Begemann (2007); Jameson (2013); Sachs-Hombach (2019) u. a.



Kellers Medien =—— 3

medialen Praktiken verschiedener Autor:innen — nicht immer, aber regelmaflig —
auch zu Gottfried Keller. Moritz Bafller entwirft eine realistische Semiotik zwischen
Erklarung und Verklarung, wobei ausgerechnet letztere medienaffin ist (2005);
Daguerreotypie und andere Bildmedien fiir den Realismus beriicksichtigt Volker
Mergenthaler (2012); Manuela Giinter schreibt nichts Geringeres als eine Medien-
geschichte der Literatur im neunzehnten Jahrhundert (2008); Christiane Arndt
verweist dariiber hinaus noch auf Museum und Archiv (2009). Fredric Jameson
behandelt die von den Zeitschriftenmedien abhédngige Serialitét als realistisches
Erzéhlprinzip (2013). Rund um die 200. Geburtstagsjubilden der beiden grofien
Realisten Fontane und Keller 2019 nimmt die Mediologie noch einmal an Fahrt
auf: Eric Downing findet den Medienbezug des Realismus in magischen Praktiken
(2018), nachdem er zuvor bereits die Rolle der Wiederholung als fiir den Realis-
mus konstitutiv bestimmt hat (2000); Alexander Honold verfolgt Kellers Medien
vom Brief bis zum Fest (2018). Elisabeth Strowick wendet sich dem Medium des
Gespenstes und mit ihm einem realistischen Wahrnehmungsdispositiv zu (2019);
Erica Weitzman reflektiert die Rolle der Materialitét im Realismus (2021); Cornelia
Pierstorff iibersetzt — unter dem Schlagwort des ,Worldmaking‘ — den Medienbe-
zug realistischer Erzdhltexte in eine ontologische Narratologie (2023); mehrere
jlingste Aufsatzsammlungen beriicksichtigen mediologische Aspekte.?

Ausgerechnet Theodor Fontanes so ideologieverddchtiger, 1853 im Essay Un-
sere lyrische und epische Poesie seit 1848 in Umlauf gebrachter Begriff der ,,Ver-
klarung® (Fontane 1963, 8; vgl. Lock 2008; Berndt/von Miicke 2021) spezifiziert
die Rolle der materialen Mittel fiir einen historischen Medienbegriff, an dem Kel-
lers mediale Praktiken gemessen werden kénnen. Er greift auf den topischen Ver-
gleich des Kunstwerks mit einem Marmorblock zuriick, der — ausgerichtet am
Paradigma der Plastik — seit Gottfried Wilhelm Leibniz in der philosophischen
Asthetik Karriere gemacht hat (Hees 2019), nicht zuletzt in Friedrich Schillers
Briefen Uber die dsthetische Erziehung des Menschen (1795), deren Stoff-Form-
Dialektik Fontane zitiert. Auch moderne Schriftsteller:innen arbeiten im ,,Mar-
morsteinbruch“ (Fontane 1963, 12), wo sie den Stoff finden, den sie zu formen
haben:

Der Block an sich, nur herausgerissen aus einem gréf3ern Ganzen, ist noch kein Kunstwerk,
und dennoch haben wir die Erkenntnis als einen unbedingten Fortschritt zu begriifien, da}
es zundchst des Stoffes, oder sagen wir lieber des Wirklichen, zu allem kiinstlerischen
Schaffen bedarf. (Fontane 1963, 12)

2 Vogl/Walzer/Thanner (2018); Berndt/Pierstorff (2019); Kammer/Krauthausen (2020); Berndt/
von Miicke (2021) u. a.



4 —— Frauke Berndt

Wenn Fontane daher die Reihe seiner Beispiele durchgeht, dann bewertet er
die Form - und zwar nicht die Form der Wirklichkeit, sondern die Form, die der
Stoff im literarischen Text hat. Entweder man unterstellt Fontane, dass er den
Stoffbegriff in einem doppelten Bezugssystem verwendet: Wirklichkeit und
Kunst; oder — und diese Alternative ziehe ich vor: Man geht davon aus, dass
mit dem Stoffbegriff diese Grenze ldngst iiberschritten ist. ,Stoff* referiert nicht
auf Wirklichkeit, sondern auf das ,,Wirkliche[ ]“ im ,,Kunstwerk®, d. h. die Mate-
rialitiat der Zeichen, die es konstituieren. Zwischen Form (Fontane 1963, 21) und
,Formlosigkeit* (Fontane 1963, 22) entfaltet sich die Ambiguitit des Realismus,
wobei sich die ,,Beherrschung® (Fontane 1963, 20) im Hinblick auf Kellers Expe-
rimente nicht auf der Seite der einfachen Formen, sondern auf der Seite der
komplexen Formen der Formlosigkeit abspielt.

Den vielfédltigen Beziigen auf Medien im engeren Sinn wie im weiteren Sinn
gilt das Interesse dieses Bandes. Die Thematisierung von Medien durch Figuren
und/oder Erzdhlinstanzen kennt alle diskursiven Varianten von der Allusion
bis zum Exkurs, so etwa die Spottrede des Malers Erikson im Griinen Heinrich
auf die ,,Tendenzfreiheit” (XII, 223) der modernen Literatur und Kunst ange-
sichts von Heinrichs ,,kolossale[r] Kritzelei* (XII, 221). Doch systematisch be-
trachtet stehen mit dem Medienbezug - grosso modo — folgende Phinomene
zur Diskussion: 1) Kellers Texte kombinieren Medien, wobei unter einer Medien-
kombination die ,,[pJunktuelle oder durchgehende Kombination mindestens
zweier, konventionell als distinkt wahrgenommener Medien, die samtlich im
entstehenden Produkt [materialiter] prasent sind“ (Rajewsky 2002, 157), z. B. in
den gern abgebildeten Text-Bild-Scribbles des Autors. 2) Texte weisen interme-
diale Beziige auf, worunter man die ,,Verfahren der Bedeutungskonstitution
eines medialen Produkts durch Bezugnahme auf ein Produkt (= Einzelreferenz)
oder das semiotische System (= Systemreferenz) eines konventionell als distinkt
wahrgenommenen Mediums mit den dem kontaktnehmenden Medium eigenen
Mitteln“ versteht; ,nur letzteres ist [materialiter] priasent” (Rajewsky 2002, 157),
z. B. die vielen Bildbeschreibungen in Kellers Erzdhltexten.

Bei diesen Verfahren wiederum ist es sinnvoll, zwischen ,,Referenz (Medien-
zitat, Medienkritik)“ und ,,Performanz (Imitation, Reflexion)* zu unterscheiden
(Berndt/Tonger-Erk 2012, 161): Nur letztere fiihrt ndmlich zu den materialen Mit-
teln des literarischen Textes und mit ihnen zu seinem medialen Leistungsprofil,
z. B. seiner Bildlichkeit oder Theatralitdt. Kellers Erzdhltexte inszenieren ihr je-
weiliges Referenzmedium: doing mediality. In der Form sprachlicher Mittel, die
sich mithilfe rhetorischer Begriffe sogar identifizieren, klassifizieren und bezeich-
nen lassen, verfahren die Texte bildlich, wenn sie das Leistungsprofil der Bilden-
den Kunst, lautlich und rhythmisch, wenn sie das Leistungsprofil der Musik,
oder gestisch, wenn sie das Leistungsprofil des Tanzes imitieren wollen. Hinzu



Kellers Medien = 5

kommen die zahlreichen medialen Modelle, die in Kellers Texten eine Rolle spie-
len, z. B. Hiuser, Friedhofe, Biihnen, Bibliotheken, Sammlungen, Feste, Umziige,
Ofen, Fliisse, Wege oder andere selbstreflexive Dienstleister medienbezogener
Inszenierungen.

Durch ,Referenz auf* und ,Performanz wie‘ entstehen in den Texten jene
Spannungen zwischen Weltbezug und Selbstbezug, die fiir Keller so typisch sind.
In Auseinandersetzung mit Roland Barthes’ L’effet de réel (1968) und Roman Ja-
kobsons On Realism in Art (1921) bestimmt Downing diese konstitutive Doppelung
zur differentia specifica der (erzdhlenden) Literatur zwischen den 1840er und
1890er Jahren (2000). Bei Keller wird wie bei nicht wenigen Autor:innen deutlich,
dass diese Doppelung im Zentrum einer Episteme der Medien steht. Bereits Ger-
hart von Graevenitz (1993) und Rudolf Helmstetter (1997), vor allem aber Manuela
Giinter (2008) haben auf den grofien Einfluss der seriellen Publikationsmedien
fiir die Poetik des Realismus verwiesen. Doch erst in jiingster Zeit fordert Pierstorff
dazu auf, ,,Medienerzihlungen“ ernster zu nehmen (2023, 464-466), weil sich mit
ihnen das realistische Problem des Weltbezugs in ein anderes Licht riickt. Denn
die Losungen dieses Problems fiihren nicht nur zur Darstellung, die im Zentrum
der rezenten Forschung zu realistischen Autor:innen steht, sondern — zu den Be-
dingungen und Moglichkeiten der jeweiligen medialen Vermittlung — doch wie-
der zuriick zur Welt, obwohl die ,,alte und unhintergehbare Erkenntnis“ natiirlich
nach wie vor gilt, ,,daf3 realistische Literatur nicht Wirklichkeit abbilde[t], sondern
Wirklichkeitskonstitution darstell[t]“ (Graevenitz 1993, 299).

Im ersten Band zu dieser Reihe Gottfried Kellers Moderne macht Roland Spalin-
ger auf den in der rezenten Realismusforschung so straflich vernachlassigten Nelson
Goodman aufmerksam, dessen Evidenzregime kulturell vorgegebene Reprasentati-
onssysteme geltend macht (Spalinger 2022): ,,Realismus ist relativ; er wird durch
das Repréasentationssystem festgelegt, das fiir eine gegebene Kultur oder Person zu
einer gegebenen Zeit die Norm ist“ (1997, 45). Goodman zielt also auf die ,,Interpre-
tationsregeln“ ab (1997, 44), die Symbole (Zeichen) so transparent erscheinen las-
sen, dass Rezipient:innen sie miihelos prozessieren kénnen. Daraus folgt fiir das
Evidenzregime: Realismus hdngt von den Medien und deren Interpretationsregeln
ab. Daher verlangt bereits Wolfgang Preisendanz im Hinblick auf Kellers Erzihl-
texte, dass die Aufmerksambkeit fiir Kellers Realismus seinen ,,Praktiken“ zu gelten
hat, genauer gesagt seiner ,,Erzdhlpraxis“ (1977, 107; vgl. Theisohn 2022), deren Re-
gime ,,im imagindren Medium dichterischer Erfindung“ Preisendanz folgenderma-
Ben beschreibt (1977, 110):



6 —— Frauke Berndt

Humoristische Kommunikation kann diese Erzdhlpraxis heifen, weil sie sich stets mit
dem Leser verstindigt iiber das Punktuelle, Einseitige, Verkiirzende, Uber- oder Unterbe-
lichtende, im Hinblick auf das reale Kontinuum und die reale Totalitdt des Abgebildeten
keineswegs Maf3stabsgerechte des Abbildens. (Ebd.)

Im Falle Kellers reflektieren und inszenieren die Texte — insbesondere die Er-
zdhltexte, die im Zentrum des Bandes Kellers Medien stehen — ,,Formen der
Welterfahrung“ als Medieneffekte der erzdhlten Welt wie ihrer Darstellung (ebd.),
die der Autor selbst vielleicht wie in seinem Brief an Paul Heyse vom 27. Juli 1881
als ,,die Reichsunmittelbarkeit der Poesie“ bezeichnet hitte (GB III.1, 57) und die
Preisendanz als ,,eine eigenstandige Form der Vermittlung von Bewuf3tsein und
Welt“ interpretiert (1977, 110). Dass Evidenz ein mediales Regime und mit diesem
Form/losigkeit(en) voraussetzt, reflektiert Keller in der letzten seiner vier Rezen-
sionen zu Jeremias Gotthelf in den Bldttern fiir literarische Unterhaltung (1849-55),
deren Leitmetapher der ,Schilderung‘ bzw. des ,Schilderns‘ eben dieser Mediali-
tdt — Gotthelfs ,Mitteln‘ — Rechnung tragt. Die Differenz zwischen Schilderung und
Erzdhlung (,Geschichte®) bildet den Nukleus einer Theorie des Epischen bzw. der
Prosa, indem die Schilderung der medialen Verfasstheit der Welt Rechnung trégt,
die in der Erzdhlung kassiert wird:

Zu den ersten duflern Kennzeichen des wahren Epos gehort, dafl wir alles Sinnliche, Sicht-
und Greifbare in vollkommen geséttigter Empfindung mitgeniefien, ohne zwischen der re-
gistrirten Schilderung und der Geschichte hin- und hergeschoben zu werden, d. h. daf; die
Erscheinung und das Geschehende ineinander aufgehen. Ein Beispiel bei Gotthelf. Nir-
gends verliert er sich in die moderne Landschafts- und Naturschilderung mit den diissel-
dorfer [sic] oder Adalbert Stifter’schen Malermitteln (welche uns andern Allen mehr oder
weniger ankleben und welche wir {iber kurz oder lang wieder werden ablegen miissen),
und doch wandeln wir bei ihm {iberall im lebendigen Sonnenschein der griinen prachtigen
Berghalden und im Schatten der schonen Théler und sehen die drauende Gewitternacht
der tapfern Gebirgswelt iiber die hellen Hofe hereinziehen. (XV, 118)

Der enigmatische Humorbegriff kommt eben mit diesem Medienbewusstsein zum
Einsatz, das ganz grundsitzlich wie bei Fontane an die Materialitdt der Sprache
gebunden wird. Gotthelfs Erzdhlung Die Wassernoth im Emmenthal (1838)

enthdlt in richtig und gliicklich abgewogenen Gegensdtzen alle Momente eines reichen
Stoffs selbst mit trefflich eingestreutem sachgeméfien Humor, und nichts fehlt als die ge-
reinigte Sprache und das rhythmische Gewand im engern Sinne (im weitesten Sinne ist
Rhythmus da in Hiille und Fiille), um das kleine Werkchen zum classischen, mustergiilti-
gen Gedicht zu machen. (XV, 118)

Aus dem vielfdltigen Spektrum also, das diese Perspektive auf Kellers Texte er-
offnet, sind vor allem drei relevant. Die Ambiguitdten, die zwischen erzdhlter
Welt — und damit ist stets gemeint: medial vermittelter erzdhlter Welt — und



Kellers Medien =— 7

Darstellung entstehen, pragen 1) auf der Mikroebene die Form der Zeichen, 2)
auf der Mesoebene die Gattungen, und schliellich 3) auf der Makroebene die
Institutionen, wie ich im Folgenden knapp skizzieren méchte:

1) Medialitit ist nicht etwas, was Kellers Texten dufderlich ist, so dass es etwa
auch solche geben konnte, die non-medial sind. Sie beginnt mit der Form der
Sprache, die in den Programmschriften der Zeitgenossen, in Kellers Vorworten,
z. B. zu den Leuten von Seldwyla oder den Sieben Legenden, sowie in seinen (weni-
gen) poetologischen und #sthetischen Schriften thematisch wird. In der Ausein-
andersetzung mit diesen Schriften sowie den selbstreflexiven Inszenierungen in
den Texten bildet die Semiotik auf der Mikroebene den kleinsten gemeinsamen
Nenner. Was ist das realistische Zeichen? — so ldsst sich semiotisch fragen und
asthetisch ergdnzen: Welche Form hat es? bzw. mediologisch iiberpriifen: Welche
Form hat das realistische Zeichen zu verschiedenen medialen Bedingungen, etwa
Text oder Bild? Was die realistische Semiotik auszeichnet, ist die Aufmerksamkeit
auf die Materialitdt des Zeichens, die nicht passiv, sondern aktiv gedacht wird.
Caroline Levine iibernimmt fiir dieses Potenzial den Begriff der Affordanz aus der
Psychologie: ,,Affordance is a term used to describe the potential uses or actions
latent in materials and designs*“ (2015, 6; vgl. Benne 154-219).

2) Dass Form in der Literatur auf der Mesoebene eng mit den Gattungen verbunden
ist, liegt auf der Hand: ,,,form‘ always indicates an arrangement of elements — an
ordering, patterning, or shaping* (Levine 2015, 3). Keller ist ein Meister des Spiels
mit solchen Arrangements, inshesondere den erzdahlenden. Dabei sind Gattungen
nicht nur Medien, weil ihre Formen symbolisch generalisiert sind, sondern vor
allem auch dadurch, dass sie bei Keller von bestimmten Publikationsorten, insbe-
sondere den Zeitschriften, abhdngen. Diese Medien verwendet er freilich nicht als
statische Formatvorlagen, sondern er dynamisiert sie. Die ,,Unbestimmbarkeit der
Gattungszugehorigkeit“, die BaBller vor 1900 fiir den ,,absolute[n] Ausnahmefall*
hélt, ist bei Keller die Regel (2010, 53). Den Maf3stab bilden nicht die ,,generativen
Texturen® der Moderne (ebd.), sondern die linguistischen, rhetorischen und narra-
tiven Praktiken der Texte, die mitunter sogar in Figurenhandlungen Anschauung
erhalten, wenn etwa in der ,Novelle’ Frau Regel Amrain und ihr Jiingster die
,Legende‘ vom Heiligen Georg im Medium der Wahrnehmung inszeniert wird, weil
die Mutter in ihrem Sohn den Drachentéter ,sieht, der ihren potenziellen Liebha-
ber bekdampft: doing genre! In solchen Konstellationen entstehen keine einfachen
Hybridformen, sondern komplexe Gattungsambiguitdten, deren Formanalyse
diese Praktiken zu beriicksichtigen hat. Gattungswissen entsteht bei Keller dem-
entsprechend nicht aus Rezeptionswissen, sondern aus Textwissen.



8 = Frauke Berndt

3) Wihrend die Medialitdt von Form (Mikroebene) und Genres (Mesoebene) in der
Literaturwissenschaft ein vertrautes Terrain sind, fordern Kellers Texte dazu auf,
den Fokus auf Medien politisch und soziologisch zu erweitern und die Makroebene
einzubeziehen. Einerseits gilt es, die Luhmann’schen Erfolgsmedien (1997) zu be-
riicksichtigen, weil vor allem der Seldwyla-Zyklus von nichts anderem zu erzdhlen
scheint als eben von Macht (Pankraz, der Schmoller, Die drei gerechten Kammma-
cher), Geld (Spiegel, das Kdtzchen, Der Schmied seines Gliickes), Liebe (Romeo und
Julia auf dem Dorfe, Das verlorene Lachen) und Wahrheit (Die mifSbrauchten Liebes-
briefe, Kleider machen Leute). Andererseits zeigen die Texte, wie Medien nicht nur
als technische Phidnomene funktionieren, sondern als Institutionen:

Medien sind ihres umfassenden Funktionspotentials wegen institutionalisiert. Der elementare
individuelle und kollektive Bedarf nach Medienkommunikation hat zur Folge, dafy Medien
als Erbringer entsprechender unentbehrlicher Leistungen ins gesellschaftliche Regelungssys-
tem eingefiigt sind. Je nachdem, d. h. gemaf3 der kommunikativen Problemkonstellation von
und in Gesellschaften und den dortigen politischen und wirtschaftlichen Verhiltnissen, er-
folgt diese Regelung stdrker iiber Marktmechanismen oder entsprechend der politischen
Machtverteilung. Die Funktionalitdt von Medien variiert mithin je nach Gesellschaftstyp und
ist in diesem Sinne auch geschichtlich bestimmt. (Saxer 1999, 6)

Der Zusammenhang von Medien und Institutionen stellt eines der Desiderate
fiir die Keller-Forschung dar, das paradigmatisch zu den politischen, 6konomi-
schen und kulturellen Institutionen fiihrt, wie Stephan Kammers Beitrag in die-
sem Band zum Fest als ,,Schauplatz kulturellen Widerstreits* in Dietegen zeigt
(Honold 2018, 299). Mit der Beriicksichtigung der Institutionen kdmen — das
erste Mal in der Forschungsgeschichte — in Zukunft nicht nur Aspekte der Ge-
schlechterordnung, sondern auch die postkolonialistischen Dimensionen der
Texte in den Blick, die bei Keller — eindriicklich in der Novelle iiber den portu-
giesischen Kolonialherren Don Correa aus dem Sinngedicht — von konkreten Ar-
tefakten und medialen Praktiken abhédngen.

Der vorliegende Band lotet das mediologische Potenzial von Kellers Texten
im Hinblick auf Formen, Genre und Institutionen in exemplarischen Analysen
aus. Die Beitrdage betreten auf je eigene Weise bislang unentdeckte Pfade oder
sie priifen mit kritischem Blick altvertraute. Dass bereits die Form des ersten
Satzes des Griinen Heinrichs den Text als ,absolute Prosa‘ ausweist, macht Win-
fried Menninghaus in seiner von kognitionswissenschaftlichen Methoden in-
formierten Analyse deutlich. Von Anfang an tritt Kellers ,Realismus* als einer in
Erscheinung, bei dem sich zwischen Darstellung und Sprache ein vermittelndes
Drittes schiebt, das zundchst einmal ganz basal das Medium der Sprache selbst
ist. Zwischen Form und Stoff unterscheidend, reflektiert Dennis Borghardt in
seinem theoretischen Beitrag diesen Realismus poetologisch, indem er den
Modus der Medialitat in den Blick nimmt, der eine die Materialitit der Zeichen



Kellers Medien —— 9

beriicksichtigende Semiotik adressiert. Dass sich der Realismus nicht zuletzt in der
Rezeption historischer Medientheorien als medial vermittelte ,Receptivkunst* profi-
liert, fiihrt Dominik Miiller im Hinblick sowohl auf Kellers Laokoon-Rezeption als
wiederum auch auf die durch Lessing vermittelte Keller-Rezeption der Zeitgenos-
sen vor. Den Umgang mit den material-medialen Zeichen der Kunstproduktion
beobachtet Dorothea von Miicke unter Beriicksichtigung von Kellers Herder-
Rezeption im Griinen Heinrich und in der Novelle Das verlorene Lécheln. Dabei pro-
filiert sie Kellers Realismus als auf Praktiken basierte Mediendsthetik. Dass der
Wirklichkeitsbezug im Realismus stets mediologische Formen voraussetzt, verhan-
delt Stefan Tetzlaff am Beispiel des Sinngedichts im Horizont einer literarisch in
Szene gesetzten Sem-Ontologie.

Nachdem das theoretische Fundament des Bandes gelegt worden ist, wen-
den sich die folgenden sieben Beitrdge den generischen Formen zu, die auf der
material-medialen Grundlage des Keller’schen Realismus entstehen. Die Beitrdge
analysieren daher sowohl Gesamttextstrukturen (Titzmann 1978, 112) als auch
,schone Stellen®; als solche bezeichnet Theodor W. Adorno 1965 in seinem
gleichnamigen Essay iiber die Musik solche, deren selbstreflexives Potenzial sie
epistemologisch besonders relevant machen (2003). Bei ihnen beginnt auch in
Kellers Texten das Verstehen komplexer mediologischer Konstellationen. Den in-
tertextuell vermittelten Inszenierungen der Bilder im Griinen Heinrich gilt Caro-
line Torra-Mattenklotts Aufmerksamkeit. Nicht im theoretischen, sondern im
belletristischen Diskurs tritt im Griinen Heinrich das energetische Potenzial der
Bilder in Erscheinung, mit dem Kellers kritischer Realismus zur Epistemologie
des Sinnlichen in der Moderne beitrdgt. Diese Sinnlichkeit bildet, so argumentiert
Peter Utz, mit den Fensterblicken des Romans ein Wahrnehmungs- und Darstel-
lungsdispositiv. Die Erfahrung der Welt, das zeigen diese Blicke, hdngen nicht
nur von deren jeweiligen Perspektiven, sondern ganz materialiter auch von den
Offnungswinkeln der Fenster ab. Den generischen Formen und deren Zeitseman-
tik im Griinen Heinrich widmet Claudia Keller ihre Aufmerksamkeit. Dem leben-
digen Hin und Her der Marchenzeit und der zyklischen Zeit des Epos stellt sie
Heinrichs ,minimal materiale Koérperzeit* gegeniiber, die den Darstellungsverfah-
ren der Beschleunigung in der Moderne entspricht. Wie Keller im Spannungsfeld
von generischen und intermedialen Beziigen im beriihmten Tanzlegendchen eine
Poetik der Ambiguitdt in Szene setzt und ein fiir alle Mal mit standardisierten
Formatvorlagen fiir Gattungen Schluss macht, fithrt Zoe Zobrist vor und zeigt,
wie die Heilige Musa im ersten Teil der Legende und die heidnischen Musen im
zweiten in einem Verhiltnis grotesker Uberbietung stehen. Eine agonale Intertex-
tualitat pragt auch die Form der Literatursatire Der Apotheker von Chamouny. Das
Versepos, das eine Modernekritik in Szene setzt, wie Peter Sprengel ausfiihrt, ver-
bindet dafiir metonymisch das Medium des Dynamits mit dem Medium des Schrei-



10 = Frauke Berndt

bens: der Tinte. Die Reihe von Antagonismen, die in Dietegen den medialen Wider-
streit von Text und Bild einschlief3en, analysiert Natalie Moser. Dabei zeigt sie, wie
der ikonische Uberschuss die Programmatik des medialen Realismus selbstreflexiv
in Szene setzt. Warum schliefllich epische Elemente keineswegs davon zeugen,
dass Keller an der Gattung des Dramas scheitert, wie allgemein behauptet wird, er-
Kklart Endre M. Holéczy: ,Das Unségliche betritt die Biihne‘, indem die Probleme
der Moderne die generischen Formen des Fragments Therese herausfordern.

Wahrend Medien im Zusammenhang von Strukturanalysen als generische For-
men verstanden werden, stellen die letzten fiinf Beitrdge den Bezug zwischen Me-
dien und Institutionen her. Diesen Bezug stellt Lutz Koepnick mit dem Medium
des Fingerhuts in Kleider machen Leute her, indem er die Konstellation von Mode,
(Re-)Medialisierung, Modernisierung und sozialer Realitét in der Novelle und ihrer
Verfilmung offenlegt. Diese Briicke zur sozialen Realitdt schldgt auch Monika
Szczepaniak, die Seldwylas verliebte Manner dabei beobachtet, dass sie zwischen
symbolisch generalisierter Medialisierung (Liebe) und Institutionalisierung (Ehe)
die Gesellschafts-, Geschlechter- und Gefiihlsordnung modernisieren. Anhand
einer Reihe von Novellen, vor allem aus dem Seldwyla-Zyklus, fithrt Annette Keck
vor, wie Keller die Geschlechterordnung sowie das poetische Programm des Realis-
mus dadurch ,queert‘, dass seine material-medialen Schreibszenen eine regelrechte
écriture féminine figurieren. Den zentralen Aspekt von Spektakel und Selbstinsze-
nierung adressierend, leitet Stephan Kammer noch einmal in Dietegen zu einem
Strukturmodell antagonistischer Festkulturen iiber. Denn in den Festen verbindet
die institutionelle Logik des medialen Gabentausches die Seldwyler:innen nicht
mit den verfeindeten Ruechensteiner:innen, sondern eskaliert schlief3lich auf dem
Versohnungsfest. Den Abschluss bildet Michael Lipkin, der zeigt, wie die Feste —
insbesondere ,das grof3e Schillerfest — in Kellers Romanen und seiner (kultur-)po-
litischen Lyrik als Institutionen fungieren, die den ,alten politischen Keller mit
dem ,neuen‘ medialen Keller verbinden.

Fiir die sehr aufwendige Redaktion des Bandes bedanke ich mich ganz
herzlich bei Nicholas Charles, Sophie Keller, Andreas Konig, Giulia Morra und
Seraina Walser.

Literatur

Adorno, Theodor W. ,,Schone Stellen“. Gesammelte Schriften. Bd. 18. Hg. Rolf Tiedemann.
Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2003. 695-718.

Albes, Claudia und Christiane Frey (Hg.). Darstellbarkeit. Zu einem dsthetisch-philosophischen
Problem um 1800. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 2003.



Kellers Medien = 11

Amrein, Ursula (Hg.). Gottfried Keller-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Stuttgart: Metzler,
2016 (*2018).

Amrein, Ursula und Dominik Miiller. ,,Kiinste“. Gottfried Keller-Handbuch. Leben — Werk —
Wirkung. Hg. Ursula Amrein. Stuttgart: Metzler, 2016. 289-323.

Andermatt, Michael. ,,Der griine Heinrich (1854/55; 1879/80)“. Gottfried Keller-Handbuch.
Leben — Werk — Wirkung. Hg. Ursula Amrein. Stuttgart: Metzler, 2016. 16-46.

Arndt, Christiane. Abschied von der Wirklichkeit. Probleme bei der Darstellung von Realitdt im
deutschsprachigen literarischen Realismus. Freiburg/Br.: Rombach, 2009.

Aust, Hugo. Literatur des Realismus. Stuttgart: Metzler, 1977.

Bafller, Moritz. Deutsche Erzdhlprosa 1850-1950. Eine Geschichte literarischer Verfahren.
Berlin: Erich Schmidt, 2005.

BaBler, Moritz. ,,Gattungsmischung, Gattungsiibergange, Unbestimmbarkeit“. Handbuch
Gattungstheorie. Hg. Riidiger Zymner. Stuttgart: Metzler, 2010. 52-54.

Begemann, Christian (Hg.). Realismus. Epoche, Autoren, Werke. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 2007.

Benne, Christian. Die Erfindung des Manuskripts. Zu Theorie und Geschichte literarischer
Gegenstdndlichkeit. Berlin: Suhrkamp, 2015.

Berman, Russell. The Rise of the Modern German Novel. Crisis and Charisma. Cambridge/MA:
Harvard University Press, 1986.

Berndt, Frauke und Lily Tonger-Erk. Intertextualitdt. Eine Einfiihrung. Berlin: Erich Schmidt,
2012.

Berndt, Frauke und Cornelia Pierstorff. ,Einleitung*. Realismus/Realism. figurationen.
gender - literatur — kultur 20.4 (2019): 9-20.

Berndt, Frauke und Dorothea von Miicke. ,,Preface. Revisiting ,Verklarung*“. German Realisms
around 1850. Colloquia Germanica 53.4 (2021): 293-304.

Downing, Eric. Double Exposures. Repetition and Realism in Nineteenth-Century German
Fiction. Stanford: Stanford University Press, 2000.

Downing, Eric. The Chain of Things. Divinatory Magic and the Practice of Reading in German
Literature and Thought, 1850-1940. Ithaca: Cornell University Press, 2018.

Eisele, UIf. Realismus und Ideologie. Zur Kritik der literarischen Theorie nach 1848 am Beispiel
des ,Deutschen Museums". Stuttgart: Metzler, 1976.

Fontane, Theodor. ,,Unsere lyrische und epische Poesie seit 1848 [1853]“. Theodor Fontane.
Sdmtliche Werke. Bd. 21. Hg. Kurt Schreinert. Miinchen: Nymphenburger, 1963. 7-33.

Goodman, Nelson. Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie. Ubers. Bernd Philippi.
Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1997.

Graevenitz, Gerhart von. ,,Memoria und Realismus. Erzdahlende Literatur in der deutschen
,Bildungspresse‘ des 19. Jahrhunderts“. Memoria. Vergessen und Erinnern. Hg. Anselm
Haverkamp, Renate Lachmann. Miinchen: Fink, 1993. 283-304.

Giinter, Manuela. Im Vorhof der Kunst. Mediengeschichten der Literatur im 19. Jahrhundert.
Bielefeld: transcript, 2008.

Hees-[Pelikan], Johannes. ,Denken und Betrachten. Zur Proto-Asthetik bei Gottfried Wilhelm
Leibniz und Barthold Heinrich Brockes®. Zeitschrift fiir Asthetik und Allgemeine
Kunstwissenschaft 64.1(2019): 85-107.

Helmstetter, Rudolf. Die Geburt des Realismus aus dem Dunst des Familienblattes. Fontane
und die offentlichkeitsgeschichtlichen Rahmenbedingungen des Poetischen
Realismus. Miinchen: Fink, 1997.



12 — Frauke Berndt

Holub, Robert C. Reflections of Realism. Paradox, Norm, and Ideology in Nineteenth-century
German Prose. Detroit: Wayne State University Press, 1991.

Honold, Alexander. Die Tugenden und die Laster. Gottfried Kellers ,Die Leute von Seldwyla“.
Berlin: Schwabe, 2018.

Horisch, Jochen. Gott, Geld und Gliick. Zur Logik der Liebe in den Bildungsromanen Goethes,
Kellers und Thomas Manns. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1983.

Jameson, Fredric. The Antinomies of Realism. London, New York: Verso, 2013.

Kammer, Stephan und Karin Krauthausen. ,,Fiir einen strukturalen Realismus. Einleitung®.
Make it Real. Fiir einen strukturalen Realismus. Hg. Stephan Kammer, Karin Krauthausen.
Ziirich: diaphanes, 2020. 7-80.

Klein, Wolfgang. ,Realismus/realistisch®. Asthetische Grundbegriffe. Studienausgabe. Bd. 5.
Hg. Karlheinz Barck. Stuttgart: Metzler, 2003. 149-197.

Kohl, Stefan. Realismus. Theorie und Geschichte. Miinchen: Fink, 1977.

Levine, Caroline. Forms. Whole, Rhythm, Hierarchy, Network. Princeton: Princeton University
Press, 2015.

Lock, Alexander. ,,,Auge und Liebe gehdren immer zusammen®. Fontanes Begriff der
,Verkldarung‘“. Fontane Bldtter 85 (2008): 84-102.

Luhmann, Niklas. Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1997.

Luhmann, Niklas. ,,Das Medium der Kunst“. Schriften zu Kunst und Literatur. Hg. Niels Werber.
Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2008.

Menninghaus, Winfried. Artistische Schrift. Studien zur Kompositionskunst Gottfried Kellers.
Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1982.

Mergenthaler, Volker. Sehen schreiben — Schreiben sehen. Literatur und visuelle
Wahrnehmung im Zusammenspiel. Berlin, Boston: De Gruyter, 2002 (Neudruck 2012).

Pierstorff, Cornelia. Ontologische Narratologie. Welt erzdhlen bei Wilhelm Raabe. Berlin,
Boston: De Gruyter (2023).

Plumpe, Gerhard. ,Einleitung®. Theorie des biirgerlichen Realismus. Stuttgart: Reclam, 1985.
9-40.

Plumpe, Gerhard. Biirgerlicher Realismus und Griinderzeit 1848-1890. Hanser
Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Bd. 6.
Hg. Edward Mclnnes, Gerhard Plumpe. Miinchen: Hanser, 1996. 17-83.

Preisendanz, Wolfgang. Wege des Realismus. Zur Poetik und Erzdhlkunst im
19. Jahrhundert. Miinchen: Fink, 1977.

Rajewsky, Irina O. Intermedialitdt. Tibingen, Basel: Francke, 2002.

Sachs-Hombach, Klaus. ,,Das Realismusproblem. Realismus/Realism. figurationen. gender -
literatur — kultur 20.1 (2019): 21-33.

Saxer, Ulrich. ,,Der Forschungsgegenstand der Medienwissenschaft“. Medienwissenschaft.
Ein Handbuch zur Entwicklung der Medien und Kommunikationsformen. 1. Teilband. Hg.
Joachim Felix u. a. Berlin, New York: De Gruyter, 1999. 1-14.

Schmidt, Julian. ,,Der moderne Realismus“. Theorie des biirgerlichen Realismus.

Eine Textsammlung. Hg. Gerhard Plumpe. Stuttgart: Reclam, 2001. 110-112.

Schroter, Jens (Hg.). Handbuch Medienwissenschaft. Stuttgart, Weimar: Metzler, 2014.

Schmidt, Julian. ,Der moderne Realismus*. Theorie des biirgerlichen Realismus. Eine
Textsammlung. Hg. Gerhard Plumpe. Stuttgart: Reclam, 32001. 110-112.

Spalinger, Roland. ,,Heiligkeit der Liebe. Die Struktur ,reziproker Inmanenz‘ in Gottfried
Kellers Legende Dorotheas Blumenkérbchen. Kellers Erzdhlen. Hg. Philipp Theisohn.
Berlin, Boston: De Gruyter, 2022, 195-215.



Kellers Medien = 13

Strowick, Elisabeth. Gespenster des Realismus. Zur literarischen Wahrnehmung von
Wirklichkeit. Paderborn: Fink, 2019.

Thanner, Veronika, Joseph Vogl und Dorothea Walzer. ,,Die Wirklichkeit des Realismus.
Einleitung“. Die Wirklichkeit des Realismus. Hg. Veronika Thanner, Joseph Vogl, Dorothea
Walzer. Paderborn: Fink, 2018. 9-15.

Theisohn, Philipp. ,,Kellers Erzdhlen. Einleitung“. Kellers Erzdhlen. Hg. Philipp Theisohn.
Berlin, Boston: De Gruyter, 2022, 1-8.

Titzmann, Michael. Strukturwandel der philosophischen Asthetik 1800-1880.

Der Symbolbegriff als Paradigma. Miinchen: Fink, 1978.

Weber, Bruno. ,,Bildkiinstlerischer Nachlass“. Gottfried Keller-Handbuch. Leben — Werk —
Wirkung. Hg. Ursula Amrein. Stuttgart: Metzler, 2016. 257-260.

Weitzman, Erica. At the Limit of the Obscene. German Realism and the Disgrace of Matter.
Evanston: Northwestern University Press, 2021.






Formen






Winfried Menninghaus
»ZU den schonsten vor Allen in der Schweiz*

Der erste Satz des Griinen Heinrich

1

Diese Hommage an Gottfried Keller ist eine kleine Ubung in close reading. Thr
alleiniger Gegenstand ist der erste Satz der ersten Ausgabe von 1854/55 des Grii-
nen Heinrich (X1, 13), insbesondere die stilistischen Feinheiten von grammati-
scher Struktur und Wortwahl. Deren Analyse stiitzt sich auf die Theorie des
wpredictive coding® (Friston 2010; Friston u. a. 2017). Danach ist alles Wahrneh-
men — gleichviel ob Sehen, Héren oder Lesen — nicht nur Sehen, Héren oder
Lesen von etwas Gegebenem, sondern zugleich eine Erwartung/Vorhersage zu-
kiinftiger Verdnderungen und Konsequenzen. Wenn wir einen Ball fliegen
sehen, dann sehen wir ihn nicht nur da, wo er gerade ist; wir berechnen auch
fortlaufend auf der Basis der vor ihm zuriickgelegten Flughahn deren Fortset-
zung. Nur kraft dieser Riickkopplung von Wahrnehmung und Inferenzbildung
konnen wir den Ball auch fangen oder wiren iiberrascht, wenn er auf einmal
die von uns automatisch berechnete Flugbahn verlassen wiirde.

Die Musikpsychologie hat seit dem spateren neunzehnten Jahrhundert dyna-
mische Modelle dafiir entwickelt, welche konkreten Erwartungen wir an jedem
Punkt einer Tonfolge fiir den jeweils nachsten Ton haben; heutige Klassiker der
Forschung sind die Arbeiten von Meyer (1961) und Huron (2006). Moderne statis-
tische Analysen musikalischer Kompositionen kdnnen fiir jede Note gradierte
Ubergangswahrscheinlichkeiten (transition probabilities) von einer Note zur nich-
sten bestimmen. In Forschungen zum Lesen von Satzen ist der Gedanke eines zeit-
lichen Ineinandergreifens von Wahrnehmungen einerseits, Aufbau, Enttauschung,
Modifikation, Erfiillung und fortgesetztes Updaten von Erwartungen der Satz- und
Textsynthese ebenfalls gut etabliert. Er hat durch neurowissenschaftliche Metho-
den sowohl an zeitlicher Auflésung als auch an Bedeutung gewonnen. Kraft dieser
Methoden kann etwa sehr genau die zusitzliche Anstrengung unseres Gehirns ge-
messen werden, die sich aus der Notwendigkeit ergibt, auf eine iiberraschende
Satzfortsetzung mit der Konstruktion eines modifizierten mentalen Modells des
Satzverlaufs zu reagieren (Hahne/Friederici 1999; Lau u. a. 2006; DeLong u. a.
2014). Es ist eine besondere Stirke der durch diese Studien gewonnenen Einsich-
ten, dass sie die konkrete zeitliche Trajektorie des Lesens von Satzen zur Geltung
bringen, also das, was man heute die ,,online“- oder ,,Echtzeit-Prozessierung“ von
Sprache nennt.

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-002


https://doi.org/10.1515/9783110698794-002

18 —— Winfried Menninghaus

Mein kleines close reading analysiert den ersten Satz des Griinen Heinrich
(XI, 13) als ein kunstvolles Spiel auf der Tastatur unseres predictive coding,
eines, das in der konkreten zeitlichen Bahn des Lesens saliente Impulse und
dsthetische Effekte generiert, die in einer nachtrdglichen Wiedergabe der abs-
trahierbaren Bedeutung von Sdtzen kaum bis gar nicht zur Geltung kommen.
Fokus und Befunde dieser Studie verhalten sich komplementdr zu Alexander
Honolds Studie zu Gottfried Kellers Romananfang. Darin wird iiberzeugend ge-
zeigt, wie Keller den (ersten) Schauplatz des Romans, eben Ziirich, aus der Per-
spektive eines Boots-Reisenden schildert und wie die Form des Erzdhlens sich
an ,,Stromungsfiguren“ (Honold 2018, 57) der Bewegung auf dem Wasser und
des Wassers selbst orientiert. Grammatik- und stilgetriebene dsthetische Valen-
zen speziell des ersten Satzes des Griinen Heinrich werden dabei nicht analy-
siert. Eben diese sind dagegen das einzige Objekt des folgenden close reading.
Peter-André Alts Essay zu Romananfangen behandelt Kellers Romananfang nur
in wenigen Zeilen als einen von 249 ersten Roman-Satzen. Statt der See-, Fluss-
und Gebirgs-Perspektive, die Honold im Detail nachzeichnet, sieht Alt Kellers
ersten Satz eine ,,Luftsicht“ einnehmen, ja er spricht gar von der ,Fiktion [...]
als Flugzeug“ (2020, 98). Einen Nahblick auf grammatische und sprachstilisti-
sche Details von Kellers erstem Satz geben auch diese Reflexionen nicht.

2

Zu den schonsten

Diese ersten drei Worte des Griinen Heinrich bauen eine klare Erwartung auf:
Irgendein passendes Nomen im Dativ Plural sollte diese drei Worte zu einer
vollstdndigen syntaktischen Gruppe ergdanzen. Statt der Objekte, denen das At-
tribut ,schon‘ im Superlativ zukommt, folgt indes der Ausdruck ,,vor Allen“:

Zu den schonsten vor Allen

Diese Fortsetzung erfiillt nicht nur nicht die Erwartung, sie schlieft auch gleich
noch aus, dass das Objekt dann eben mit dem ndchstfolgenden Wort benannt
wird. Denn anders als das kleingeschriebene ,vor allen‘ ist das grof3geschriebene
,vor Allen“ kein Artikelwort, zu dem ein Substantiv gehort. Im Gegenteil: Der Aus-
druck ,vor Allen [Objekten]“ wiirde nicht mit den Regeln der Orthographie kon-
form sein. Orthographisch sensible Leser:innen kénnen deshalb an dieser Stelle
den Schluss ziehen, dass der Satz auch mit dem néchstfolgenden Wort das erwar-
tete Objekt nicht liefern wird. Eben dies bestdtigt sich dann auch. Das Fehlen



,Zu den schdnsten vor Allen in der Schweiz* =— 19

einer nominalen Objekt-Referenz in dem Ausdruck ,,Zu den schonsten“ wird in-
sofern durch die Fortsetzung mit ,,vor Allen* noch salienter. Die Fortsetzung des
Satzes grenzt zumindest den lokalen Suchradius fiir die weiterhin ungenannt
bleibenden ,,schénsten” Objekte ein:

Zu den schonsten vor Allen in der Schweiz

Diese Fortsetzung des Satzes wiederholt die doppelte Erwartungsenttduschung,
die mit ,,vor Allen“ verbunden war. Nicht genug, dass ,,in der Schweiz*“ wiede-
rum kein Objekt liefert; auch diese Fortsetzung ist von einer Art, die aus-
schlief3t, dass das vermisste Objekt dann eben in der ndchsten Wendung des
Satzes folgen wird. Die Reihung ,,Zu den schénsten vor Allen in der Schweiz
[Objekte]* ist grammatisch schlechthin nicht moéglich. Der Satz verwehrt also
der mandatorischen nominalen Ergdnzung zu ,,Zu den schonsten® geradezu
systematisch den Auftritt.

Liest man nur die ersten acht Worte des Romans (,,Zu den schonsten vor
Allen in der Schweiz®) in der Folge ihres Erscheinens — und also ohne das Wis-
sen, dass es um Staddte geht —, so ergibt sich beinahe eine absolute Prosa, die ob-
jektfrei und syntaktisch ratselhaft in der Luft hdngt. Semantisch gibt es trotz aller
Komplexitdten in der Findung einer sich schlieBenden Satzgestalt letztlich aber
keine Probleme: Immerhin ist ja vom dritten Wort an klar, dass es um irgendein
Phdnomen von herausragender Schonheit geht. Auch ist die Syntax keineswegs
definitiv agrammatisch. Aber nach drei klaren Erwartungsenttduschungen ist die
Vorhersagbarkeit der Satzfortsetzung auf ein ungewohnlich geringes Niveau ge-
sunken. In der Echtzeit-Prozessierung des ersten Satzes stellt sich damit die
Frage: Wie kommt der Satz aus der Falle heraus, in die Keller ihn kunstvoll hi-
neinmandvriert hat? Wie kann der Satzanfang ,,Zu den schonsten vor Allen in der
Schweiz* iiberhaupt sprachgerecht fortgesetzt werden?

Nun, Keller nutzt eine spezielle Moglichkeit der Losung. Unter zwei besonde-
ren Bedingungen kann an dieser Stelle des Satzes zwar nicht das Substantiv,
aber doch das Verb folgen. Die erste Bedingung ist, dass spatestens hinter diesem
Verb dann ohne jeden weiteren Verzug das Nomen bzw. grammatische Satzsub-
jekt genannt wird. Die zweite ist: Eben dieses Satzsubjekt muss eine nachgestellte
Spezifikation verlangen. Konkret bedeutet das: ,Zu den schénsten vor Allen in der
Schweiz gehoren die Stadte® ware an dieser Stelle fiir sich genommen kein korrek-
ter abgeschlossener Satz. Er konnte dies durchaus sein, wenn etwa durch einen
voraufgehenden Satz klar ware, dass hinter ,schonsten® ein bereits verwendetes
Wort (z. B. ,Attraktionen‘) zu ergénzen ist. Als erster Satz stiitzt sich ,Zu den
schonsten vor Allen in der Schweiz gehoren die Stadte‘ aber per definitionem auf
keinerlei sprachlichen Vorlauf. Keller bleibt deshalb nur eine andere Moglichkeit
der schliefilichen ,Heilung’ des bis dahin prekaren Satzes: Dieser Satz kann auch



20 —— Winfried Menninghaus

noch riickwirkend mit der Grammatik und den damit gegebenen Fortsetzungser-
wartungen versohnt werden, wenn er etwa fortgesetzt wird mit einer Ergdnzung
des Typs ,gehoren die Stidte, die irgendeine besondere Eigenschaft aufweisen’.
Entsprechend heifdt es im Griinen Heinrich:

Zu den schonsten vor Allen in der Schweiz gehéren diejenigen Stiddte, welche an
einem See und einem Flusse zugleich liegen

Es passt in die Sequenz der elektiven Ausdriicke ,,die schonsten“ und ,,vor Allen®,
dass Keller nicht einfach schreibt ,die Stadte, welche‘, sondern ,,diejenigen Stadte,
welche®“. Angesichts der Ausdriicke ,,die schénsten“ und ,,vor Allen“ ist zwar se-
mantisch und logisch bereits hinldnglich klar, dass der Relativsatz aus der Klasse
aller in Frage kommenden Stddte eine sehr besondere Teilmenge ausgrenzen
wird. Aber anders als der breit verwendbare Artikel ,die‘ hebt die Variante ,,dieje-
nigen“ den Fokus auf eine elektive Teilmenge noch einmal besonders hervor. Und
vor allem: Sie signalisiert den Leser:innen noch nachdriicklicher, dass die voll-
standige Bestimmung der schénsten Stddte noch eine Runde weiter nach hinten
verschoben wird, und zwar auf einen Relativsatz, der nunmehr mandatorisch in
kurzem Abstand auf das Wort ,,diejenigen® zu folgen hat. Kellers Wortwahl und
Wortreihung entsprechen damit Roman Jakobsons (1960) Hypothese von paralle-
listischen Sequenzen als grundlegendem Prinzip poetischen Sprachgebrauchs.
Klassische Parameter des Parallelismus — wie Reim, Metrum, Alliteration usw. —
sind vor allem mit Gedichten assoziiert. Aber auch in der Prosa gibt es viele paral-
lelistische Strukturen. Im ersten Satz des Griinen Heinrich ergeben die Ausdriicke
»ZzU den schonsten®, ,,vor Allen“ und ,,diejenigen, welche“ eine parallelistische
Serie von drei Varianten einer durchgehenden Gebidrde der Distinktion oder
Elektivitat.

Das Lob der Stadt Ziirich, auf das vor allem dieser erste Satz hinauslauft,
erhilt auf diese Weise mehrfachen Nachdruck durch die besondere Art der
Satzsynthese selbst. Keller gelingt damit etwas sehr Seltenes, wenn nicht Ein-
zigartiges: Bevor er wenig spater eine Beschreibung von Ziirich gibt, schreibt
seine zundchst vollig objektfreie und primér in der ungewdhnlichen Satzsyn-
these fassbare Gebdrde der Hochschatzung dem noch ausstehenden Objekt be-
reits eine Ausnahmestellung zu. Die Leser:innen entdecken den Stadtnamen
»Zirich“ so auf eine durchaus neue und ungeahnte Weise: Er stellt die Losung
dar, mit der die Suche nach dem ungewdhnlich lange ungenannt bleibenden
Objekt eines ziemlich erratischen Elektivs ihr gliickliches Ende findet.

Die Wahl der Proposition ,,vor* trdgt ebenfalls zur grammatischen Besonder-
heit von Kellers Gebarde der Hervorhebung schonster Schweizer Stddte bei. In
dieser Variante sind die schonsten Stadte, wortlich gelesen, gar nicht eine Unter-
menge aller Stidte. Sie bilden vielmehr eine separate Klasse, die irgendwie ,vor



»Zu den schénsten vor Allen in der Schweiz® = 21

Allen Stadten‘ zu finden ist. Das aber widerspricht der Semantik des Wortes
,alle‘: Vor und auf3erhalb der Menge aller Stadte kann es eigentlich per definitio-
nem keine weitere Stadt geben. So gesehen schreibt Keller eine Art exorbitante
Entitdt herbei, Stadte, die nicht in der Menge aller Stadte enthalten sind, sondern
irgendwie aufierhalb, ,vor“ dieser Menge anzusiedeln sind. Der iibliche Ge-
brauch des Ausdrucks ,,vor Allen“ vermeidet diese schwierige Konsequenz eines
Denkens von ,alle plus x* durch eine feine Differenzierung: Wird das Wort ,,vor”
statt ,von‘ in Kontexten wie Kellers erstem Satz verwendet, dann heif3t es in der
Regel: ,die schonsten vor allen anderen Stadten‘. Die Ergdnzung des Wortes ,an-
deren‘ macht die schonsten Stidte wieder zu einer Teilmenge aller Stidte und
also logisch gleichbedeutend mit dem {iiblicheren Ausdruck ,Zu den schénsten
von allen Stadten’.

Kellers Rede von ,,den schonsten vor Allen [Stddten]“ hat ein Analogon in
einer beriihmten Stelle aus Luthers Bibel-Ubersetzung: ,,Gesegnet wirst Du sein
tiber alle Volker“ (5. Mose 7,14; Hervorh. WM). Auch hier ist das Objekt der Her-
vorhebung nicht ein besonderer Teil innerhalb der Menge ,,alle Vélker®, son-
dern buchstidblich jenseits davon, eine Art absolute Besonderheit (,,iiber alle
Volker). Kellers Analogon zu dieser rhetorischen Figur héchsten Gesegnet-
Seins bereitet als Sprachgebirde eines dsthetischen Elektivs die Biihne fiir den
lange aufgeschobenen Auftritt der Objekte des ersten Satzes, allen voran des
Stadtnamens ,,Ziirich“. Die Sprachgebirde des absoluten Elektivs stellt die
Stadt Ziirich rein grammatisch schon vor ihrer ersten Nennung und der folgen-
den Beschreibung auf ein exklusives Podest.

Wenn man sechs Varianten der zusammenfassenden Benennung der schons-
ten Schweizer Stidte (,die schonsten Schweizer Stadte®, ,die schonsten Stadte in
der Schweiz‘, ,die schonsten von allen Schweizer Stadten’, ,die schonsten von allen
Stadten in der Schweiz’, ,die schonsten vor allen Schweizer Stadten‘, ,die schonsten
vor allen Stiddten in der Schweiz‘) mit den beiden Varianten des Relativsatz-
Anschlusses (,die Stadte, die‘ vs. ,diejenigen Stddte, die‘) kombiniert, ergibt sich
folgendes Spektrum zwischen der naheliegendsten und der sehr besonderen von
Keller gewdhlten Variante seines Romananfangs:

Zu den schonsten Schweizer Stadten gehéren die, die

Zu den schonsten Schweizer Stadten gehoren diejenigen, die

Zu den schonsten Stadten in der Schweiz gehéren die, die

Zu den schonsten Stddten in der Schweiz gehoren diejenigen, die

Zu den schonsten von allen Schweizer Stadten gehéren die, die

Zu den schonsten von allen Schweizer Stadten gehoren diejenigen, die

Zu den schonsten von allen Stadten in der Schweiz gehoren die, die

Zu den schonsten von allen Stadten in der Schweiz gehoren diejenigen, die
Zu den schonsten vor allen Schweizer Stddten gehoren die, die

00N R WS



22 — Winfried Menninghaus

10. Zu den schonsten vor allen Schweizer Stadten gehoren diejenigen, die

11. Zu den schonsten vor allen Stadten in der Schweiz gehéren die, die

12. Zu den schonsten vor allen Stdadten in der Schweiz geh6ren diejenigen, die

13. Zu den schonsten vor Allen in der Schweiz gehéren diejenigen Stédte,
welche

Die denotative Bedeutung dieser Satzvarianten ist kaum zu unterscheiden. Was
indes mit zunehmender Lange und Komplexitdt sowie abnehmender Wahrschein-
lichkeit des Gebrauchs graduell verstiarkt wird, ist die Emphase des Herausgeho-
benseins, der Exklusivitdt oder Elektivitidt in der Zuschreibung superlativischer
Schonheit. Die dreizehnte, von Keller gewahlte Satzvariante unterscheidet sich
dabei kategorial von allen anderen Varianten. In den Varianten eins bis zwolf ge-
horen das Attribut ,,schonsten® und das zugehorige Objekt ,,Stadte* durchweg
einer zusammenhdngenden Nominalphrase an. Je nach Variante, folgen diese
beiden Worte entweder direkt aufeinander (,die schonsten Stddte in der Schweiz®)
oder sind durch zwei bzw. maximal drei Worte voneinander getrennt (,die schéns-
ten von allen Schweizer Stadten®).

In der Original-Variante des Griinen Heinrich liegen zwischen dem Attribut
»schonsten® und dem zugehérigen Substantiv ,,Stadte” dagegen nicht weniger
als sieben Worte. Attribut und Objekt werden in dieser Variante durch eine
hochst ungewohnliche Einfiigung der Verbphrase des Satzes mitten in diese
Nominalphrase hinein grammatisch weit voneinander getrennt. Das ldsst die
superbe Schonheit ldnger und starker fiir sich allein stehen und gibt ihrer
schliefllichen Bindung an die Objektkategorie ,Stadte* einen entsprechend
starkeren (Er-)Losungswert fiir die Schlieflung der Satzsynthese, und dies umso
mehr, als der Satz auf dem Weg dorthin beinahe zu scheitern scheint. Die he-
rausstechende Schonheit der Stadte wird durch ein sehr ungewohnliches gram-
matisches Mandver zugleich als ein Drama der Satzsynthese selbst inszeniert.

Bevor allerdings zu Anfang des zweiten Satzes Ziirich und anschlief3end
auch Luzern und Genf als ,schonste‘ Schweizer Stddte tatsdachlich benannt wer-
den und im Weiteren nur fiir Ziirich eine ndhere Beschreibung gegeben wird,
gibt Keller einen ersten und allgemeinen Grund an, warum diese Stiddte ,,zu
den schonsten vor Allen® gehoren.

Zu den schonsten vor Allen in der Schweiz gehoren diejenigen Stiddte, welche an einem
See und einem Flusse zugleich liegen, so, dass sie wie ein weites Thor am Ende des
Sees unmittelbar den Fluss aufnehmen, welcher mitten durch sie hin in das Land
hinauszieht.

Auch diese zweite Hilfte des ersten Satzes ist voller stilistischer Finessen. Zu-
nédchst: Das Wort ,liegen“ schlief3t einen vollstdndigen Satz ab, der gut fiir sich



,Zu den schonsten vor Allen in der Schweiz“ =— 23

besteht. Mehr noch: Eine Fortsetzung werden die Leser:innen umso weniger er-
warten, je erleichterter sie sind, die schwierige Trajektorie des ersten Satzes des
Romans gerade zu einem gliicklichen Abschluss gebracht zu haben. Doch mit der
einsilbigen syntaktischen Phrase ,,s0“ erweckt Keller die scheinbar abgeschlos-
sene Periode zu neuem Leben und neuer Unabgeschlossenheit. Der Anschluss mit
,»,S0, dass“ hat dabei die Bedeutung von ,dergestalt, dass‘ bzw. ,auf eine solche
Weise, dass‘: Die anschlieflenden Worte sagen Naheres dazu, auf welche beson-
dere Weise die gelobten Stadte ,,an einem See und einem Flusse zugleich liegen®.

Eine adverbiale Ergdnzung dieser Lidnge im Nachgang zu einem eigentlich
abgeschlossenen Satz ist schon qua Grammatik relativ ungewdhnlich. Der alli-
terierende und tendenziell in eine erh6hte Stillage ausgreifende Vergleich ,,wie
ein weites Thor” ist in der Zuschreibung an Stddte ebenfalls recht ungewdhn-
lich. Gewiss sind imposante, dsthetisch und architektonisch anspruchsvolle
Stadttore seit der Antike vielfach herausragende Teile von Stadtbeschreibun-
gen. ,,Ein weites Thor“, mit dem Keller hier die Stadt Ziirich als ganze vergleicht,
ist indes das gerade Gegenteil einer befestigten Grenze. Die Stadt selbst wird
kraft ihrer Lage an Fluss und See vielmehr als ganze mit einem weit offenstehen-
den ,, Thor* verglichen.

Was aus defensiver Sicht ein grofier Nachteil wére, begriindet hier gerade
den dsthetischen Superlativ. Dass ,schonste‘ Stddte einen Fluss nicht nur durch
sich passieren lassen, sondern ,,unmittelbar den Fluss aufnehmen®, ist eine
Formulierung, zu der Parallelen in anderen Stadtbeschreibungen nicht leicht
zu finden sein diirften. Wie eine nur ,mittelbare’ Aufnahme von Fliissen durch
Stadte aussehen wiirde, versteht sich nicht von selbst, bleibt aber unerliutert;
das gibt der Emphase des ,unmittelbaren Aufnehmens‘ zugleich eine leicht
enigmatische Dimension. (Eventuell spielt Keller mit dieser Wortwahl bereits
auch auf Ziirichs Rolle beim Aufnehmen von Dissidenten und Fliichtlingen in
dieser Zeit an, die unmittelbar anschlieflend in der Beschreibung Ziirichs ganz
aus der See und Fluss-Perspektive heraus auch direkt erwidhnt wird.)

Das Motiv der Elektivitdt im Hauptsatz wird im Nach- und Nebensatz also fort-
gesetzt in einer hohen oder zumindest angehobenen Tonlage und Bildlichkeit der
Formulierungen. Zugleich verhdlt sich dieser adverbiale Nachsatz zum Lesen des
ersten Hauptsatzes des Romans als ein Komplementarphdanomen: Auf den hinder-
nisreichen Parcours des ersten Hauptsatzes folgt nicht nur eine endliche Losung,
sondern der angehdngte Nebensatz bietet auch zwei syntaktische Bégen, die
nicht allein dem Wasser als einem prototypischen Element des Flief3ens gelten,
sondern ihrerseits auch rein sprachlich einen getragenen, hochgestimmten Fluss
zeigen. Und in der grofien Gebarde des gastfreundlichen Aufnehmens und eines
anschlieBenden In-das-Land-Hinausziehens schwingt auch noch eine emphati-
sche Dimension von sozialer Zugewandtheit, Freiheit und Selbstentfaltung mit.



24 — Winfried Menninghaus

3

Der syntaktisch sehr ungew6hnliche und hindernisreiche Parcours des ersten
Satzes des Griinen Heinrich unterstiitzt ein reiches Spektrum stilgetriebener Ef-
fekte, die virtuos auf der Tastatur des lesenden predictive coding spielen. Effekte
dieser Art wahrzunehmen, verlangt grundsatzlich keine hohere literarische Bil-
dung. Etliche experimentelle Studien zu dhnlichen Erwartungsbrechungen und
-aufschiiben haben gezeigt, dass viele solche Phdnomene quasi automatisch und
in der Regel unbewusst von tendenziell allen Leser:innen wahrgenommen wer-
den (Kutas/Hillyard, 1984; DeLong u. a. 2005). Es gehort eben zum Wesen unse-
rer Sprachkompetenz, dass sie uns auch ungefragt dazu anhilt, jeden neuen
Satz mit den durch langjdhrige Praxis erworbenen templates prototypischer
wohlgeformter Sdtze zu vergleichen. Der erste Satz des Griinen Heinrich enthalt
lauter hochfrequente und fiir sich selbst keineswegs besonders literarische oder
gar poetische Worte. Gottfried Keller geniigte eine sehr besondere Reihung dieser
hochfrequenten Worte in der Satzsynthese, um seinen ersten Satz unverwechsel-
bar und memorabel zu machen, zu einem kleinen Drama der Syntax, das dem
mehrfach aufgeschobenen Nennen und der anschlieflenden Beschreibung der
»schonsten® Objekte eine elektive Leuchtkraft gibt. Der Satz verlangt als Ein-
stieg in die Welt des Romans ein lesendes Navigieren durch ein grammati-
sches Puzzle ad maiorem gloriam vor allem der Stadt Ziirich.

Literatur

Alt, Peter-André. ,Jemand musste Josef K. verleumdet haben... Erste Sditze der Weltliteratur
und was sie uns verraten. Miinchen: Beck, 2020.

DelLong, Katherine A., Thomas P. Urbach und Marta Kutas. ,,Probabilistic word pre-activation
during language comprehension inferred from electrical brain activity“. Nature
Neuroscience 8.8 (2005): 1117-1121.

DelLong, Katherine A., Melissa Troyer und Marta Kutas. ,,Pre-processing in sentence
comprehension. Sensitivity to likely upcoming meaning and structure“. Language and
Linguistics Compass 8.12 (2014): 631-645.

Friston, Karl. ,,The free-energy principle. A unified brain theory?“ Nature Reviews Neuroscience
11.2 (2010): 127-138.

Friston, Karl, Thomas FitzGerald, Francesco Rigoli, Philipp Schwartenbeck und Giovanni
Pezzulo. ,Active Inference. A Process Theory“. Neural Computation 29.1 (2017): 1-49.

Hahne, Anja und Angela D. Friederici. ,,Electrophysiological Evidence for Two Steps in
Syntactic Analysis. Early Automatic and Late Controlled Processes. Journal of Cognitive
Neuroscience 11.2 (1999): 194-205.



»Zu den schdnsten vor Allen in der Schweiz* = 25

Honold, Alexander. ,,Der Sinus des Erzdhlens. Subalpine Stromungsfiguren bei Alessandro
Manzoni und Gottfried Keller“. Comparatio 10.1 (2018): 57-86.

Huron, David. Sweet anticipation. Music and the psychology of expectation. Cambridge/MA:
MIT Press, 2006.

Jakobson, Roman. ,Linguistics and poetics“. Style in language. Hg. Thomas Albert Sebeok.
New York: Wiley, 1960. 350-377.

Kutas, Marta und Steven A. Hillyard. ,,Brain potentials during reading reflect word expectancy
and semantic association®. Nature 307 (1984): 161-163.

Lau, Ellen, Clare Stroud, Silke Plesch und Colin Phillips. ,,The role of structural prediction in
rapid syntactic analysis“. Brain and Language 98 (2006): 74—88.

Meyer, Leonard B. Emotion and meaning in music. lllinois: University of Chicago Press, 1961.






Dennis Borghardt
Gottfried Kellers medial-realistische Poetik

1 Realismus und Medialitat

Medialitdt im Realismus als eine Poetik sui generis zu beschreiben, setzt, aus
einer heuristischen Warte betrachtet, mehrerlei voraus — zum einen ein Ver-
standnis dessen, was genau an einer realistischen Darstellungsweise ,medial
Zu nennen ist, zum anderen, was im Rahmen einer solchen Disposition realisti-
sche Reprdsentationen auszeichnet, mithin die Reflexion dessen, was sich in li-
terarischer Hinsicht nicht nur als ,medial‘ und ,realistisch‘ im Sinn zweier
gleichrangiger Attribute, sondern auch als Verschrankung realistischer und me-
dialer Verfahrensweisen beschreiben ldsst, in denen sich beide Aspekte wech-
selseitig gewichten und aufwerten. Erschwert wird ein solcher Zugang dadurch,
dass dem Medienbegriff selbst bereits eine Polysemie zu eigen ist, die etwa von
der Vorstellung eines neutral ,,,Vermittelnde[n]‘ oder ,Zwischenmittel[s]*“ iiber
eine Tragermaterie (Hoffmann 2014, 14), die — in Absetzung von einem klassi-
schen Formbegriff — bisweilen ,,ein hohes Maf3 an Auflésung gewahrleiste[t]“
(Luhmann 1986, 6), bis hin zur ,,unabschlieBbaren Bewegung des differentiellen
Verweisens sprachlicher Zeichen“ reichen kann (Heilmann/Venus 2014, 58). Das
Spektrum an Positionen lasst sich dadurch charakterisieren, dass ,,bereits die Fra-
gen, was Welt und Realitét {iberhaupt sind und in welchem Verhiltnis Subjekt
und Welt zueinanderstehen, zu Debatten iiber die Medien und deren Wirkungs-
macht fithren® (Helmes/K&ster 2018, 15). So sehr sich also ein regelrechtes Uberan-
gebot an theoretischen Ankniipfungspunkten zu diesem Komplex ausmachen
lasst, so sehr ist dabei die Realitét als eine Gréfle zu beriicksichtigen, in der sich
substanzielle und reprisentationale Momente! niederschlagen und widerspiegeln.

Dass im poetischen Realismus auf Medien ausfiihrlich referiert wird, insofern
sie im neunzehnten Jahrhundert weithin expandierende Teile der Wirklichkeit
sind, kann kaum iiberraschen — erst recht nicht, wenn man die Entwicklung von
Informations- und Kommunikationsmedien wie Zeitung, Zeitschrift und Brief sowie
deren voranschreitende Distributionsméglichkeiten miteinbezieht.? Gleichwohl ist

1 Der poetische Realismus ist insofern substanziell realistisch, als er ,Wirklichkeit* zum be-
herrschenden Paradigma erkldrt, und er ist insofern reprdsentational, als er die Wirklichkeit —
bzw. seine Auffassung iiber dieselbige — iiber poetische Zeichen vermittelt, diese Poetizitit je-
doch kein schieres Abbildungsverhiltnis meinen muss.

2 Zur Mediengeschichte des neunzehnten Jahrhunderts vgl. Requate (2009) und Telesko (2010);
zur Rolle und Funktion der Briefkultur im neunzehnten Jahrhundert vgl. Baasner (1999); zur

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-003


https://doi.org/10.1515/9783110698794-003

28 —— Dennis Borghardt

mit einer solchen gegenstdndlichen Herangehensweise noch nicht die Frage
nach der Medialitdt realistischer Texte, zumal in einem poetologischen Sinn,
plausibel beantwortet oder auch nur aufgeworfen. Dieser Umstand sei an einem
Beispiel illustriert: Schlicht fiir Die drei gerechten Kammmacher (1856) zu konsta-
tieren, dass sich in der lackierten Lade der Ziis Biinzlin, wie sie dort beschrieben
wird, unter anderem ein ,,kleines Buch“ sowie ,,fiinf oder sechs Liebesbriefe“ be-
finden (IV, 229), zeigt zuvorderst eine topische Dimension, die dem Text an der
entsprechenden Stelle zukommt, an;’ jedoch wird hierdurch noch kein Spezifi-
kum auf der Ebene realistisch-medialer Erzdhlverfahren erfasst. Moglicherweise
lief3en sich ebenfalls realistische Texturen mit dhnlichem Sinnangebot erzeugen,
wenn statt der Biicher und Liebesbriefe ein Handspiegel oder eine Haarschleife
in der Lade ldgen.” Und auch mit Konnotaten eines (vergangenen) Liebeslebens
der eingefiihrten Figur ist noch keine Aussage iiber die Funktionen gemacht, die
dem Brief als Medium, abseits seiner referentiellen Funktion auf eine in der Die-
gese zu verortende Figurendisposition, zukommen koénnen bzw. in bestimmten
Kontexten literarisch zukommen. Poetisch-realistische Zeichen in ihrer Textpra-
senz zu lesen, erfordert gleichfalls, eine iiber diese Prasenz selbst hinausgehende
Reflexionsebene’ aufzuspannen und zu diskutieren; in diesem Sinn hielt Claus-
Michael Ort bereits 1998 fest, ,,[d]af sich die ,realistische Literatur sehr weitgehend

Geschichte der Zeitung im neunzehnten Jahrhundert vgl. Koszyk (1966) sowie zur Entwick-
lung der Zeitschriften Obenaus (1986).

3 Da es sich an dieser Stelle zudem um die Einfiihrung der Ziis Biinzlin handelt, ldsst sich die
Beschreibung der Lade gleichsam als eine Charakterisierung der Figur lesen.

4 Strukturalistisch gesprochen konnen auch andere Zeichen als ,Liebesbriefe‘ derartige Seme
enthalten bzw. Kohdrenzen mit ihnen bilden.

5 Diese nennt Moritz Bafiler ,,Bedeutungsebene®, in Abgrenzung zur ,Darstellungsebene” und
»Textebene“ (2013a, 8). Charakteristisch fiir den poetischen Realismus ist demzufolge, dass zwi-
schen Text- und Darstellungsebene ein weitestgehend automatisiertes Verhiltnis (anders als
etwa in Avantgarde- oder surrealistischen Texten) vorherrscht und zwischen der Darstellungs-
und Bedeutungsebene eine Tendenz zur Verklarung besteht. Diese letztere Tendenz erdffnet zu-
gleich die Moglichkeit, die Wirklichkeit mit {ibergeordneten Signifikanzen, ,Metacodes‘, zu bele-
gen. Vgl. zum Automatisierungsaspekt auch Katharina Grétz: ,,Realistische Texte streben zumeist
danach, den Eindruck genauer mimetischer Abbildung auflerliterarischer Realitédt zu vermitteln;
sie geben sich den Anschein, als erhalte die Welt des Gegenstandlichen in ihnen unmittelbare
Présenz* (2013, 116). Zum Verkldrungsaspekt, der sich im poetischen Realismus nicht als Streben
zu einer Totalitédt, sondern zusehends als auf Partikularzeichen gerichteter erweist, vgl. Christian
Rakow: ,,Vorgefiihrt wird [im poetischen Realismus; DB] nicht mehr eine aus sich heraus umfas-
send symbolische Diegese, sondern ein poetologischer Verweis auf die angestrebte Symbolkraft
bzw. auf ihre permanente Verfehlung. Im Zuge dieser Reflexivwerdung des Realismus partikulari-
siert sich sein Projekt. Man findet wohl Figuren, die je individuell verklarungsfahig sind. Eine
weithin verklarte Diegese findet man nicht“ (2013b, 39).



Gottfried Kellers medial-realistische Poetik = 29

als metasemiotisch erweist und Zeichenhaftigkeit, d. h. Zeichen und das Verhiltnis
zu deren Referenten selbst ,mise-en-abyme* und rekurrent thematisiert“ (1998, 1).

Dariiber hinaus ist im von Ort aufgeworfenen Zusammenhang zu kldren,
,welche explizite und implizite Semiotik die literarischen Erzdhltexte des ,Rea-
lismus‘ transportieren, wenn sie iiber ,Realitédt‘ bevorzugt als Referenten von
mimetisch motivierter oder arbitrdrer Reprasentation ,reden* (ebd.). Angespielt
wird hiermit grosso modo auf solche Verfahren, die den poetischen Realismus
aufgrund seiner rekursiven Referenzstruktur vor anderen Poetiken auszeich-
nen.® Hierzu ist allerdings neben der mimetischen auch die mediale Dimension
solcher Verfahren ins Auge zu fassen. Denn fokussiert wird iiber realistische
Zeichen nicht genau die eine — eben realistische — Bezugsebene, die dann auf
flachen Zeichen beruhen wiirde;” vielmehr lisst sich von einer Plastizitit spre-
chen, die in den und anhand der Zeichen zum Ausdruck kommt, wovon der
poetische Realismus ausgiebigen Gebrauch macht. Julian Schmidt brachte dies
im Jahr 1852 programmatisch auf den Punkt:

Um poetisch wahr darzustellen, um einmal nicht gegen das Gesetz der Wirklichkeit zu
verstofien, und um den Schein des Lebens, die plastische Korperlichkeit seiner Figuren
hervorzubringen, muf3 er [der poetische Realismus; DB] die materiellen Mittel in der volls-
ten Ausdehnung in seinem Besitz haben. (2001, 115)

Die Aspekte der Korporalitdat und Plastizitdt sowie der Verlebendigung rufen Fra-
gen nach materialistischen Spielarten der Literatur auf den Plan, die — mit
Schmidt — unter Ausschopfung der ,,materiellen Mittel“ zu erlangen waren. Me-
dial gewendet, wire dann — mit Niklas Luhmann - die

Materie das Medium der Realitit, dann auch das Medium eines Realitdtskontinuums von
Sein und Bewuf3tsein und schliefilich, soweit die Welt als congregatio corporum in Be-
tracht [kommt], das Medium eines Realitdtskontinuums, das zum Beispiel Wahrnehmung
tiberhaupt erst erméglicht. (1986, 6)

Die von Luhmann umrissene Disposition zielt auf eine im neunzehnten Jahrhun-
dert verbreitete Auffassung iiber das Verhdltnis von Materie und Medialitit ab.
Auch so etwas wie eine ,Idee‘ — so sie denn in einer intelligiblen Form existiert —
wird demgemdf3 allererst in einer materialen Manifestation erschlossen, dies jedoch

6 So ldsst sich etwa die genannte ,mise-en-abyme‘-Struktur per se umstandslos auf die Idyllik
iibertragen, worin haufig Bilder in Bildern geschaffen, jedoch mit anderen Verfahrensweisen
literarisch ausgestaltet werden, als dies im poetischen Realismus der Fall wére.

7 Dies hiefle, dass die Referenzmomente, die der Text zur Wirklichkeit einnimmt, sich ganz-
lich analog zu den Referenzmomenten der intratextuellen Zeichen untereinander verhielten.



30 —— Dennis Borghardt

nicht auf epikureistischem Wege, sondern anhand der Materie als einer vorgeord-
neten Instanz.® Es bleibt ein gewisser Widerspruch bestehen, der erst aufgeldst wer-
den muss, indem entweder in der Form der Stoff oder im Stoff die Form zu suchen
ist. Dergestalt zeigt sich im Griinen Heinrich (1854/55) der Protagonist Heinrich
Lee hinsichtlich eines Kirchturmhahns, den er in seiner frithen Jugend vom Dach-
zimmer aus erblickt, selbst ,,des bestimmten Glaubens“ iiberzeugt, ,,dass dieser
Hahn Gott sein muss® (I, 34). Eine solche Gottesvorstellung, die sich auf einen
konkreten Korper richtet, wirkt umso frappanter, wenn man bedenkt, dass Hein-
rich kurz zuvor seine Mutter nach dem Wesen Gottes fragte und sie so nachdriick-
lich wie eindeutig antwortete: ,,Gott ist ein Geist!“ (ebd.). Erst der Stoff in seiner
Anschauung vermag hier eine formale Vorstellung, namentlich die von Gott, mit-
hin die hochste iiberhaupt, zu stiften.” Je nachdem, welche Art von Medialitit
hier zugrunde liegt, wirft sich vor diesem Hintergrund iiberhaupt die Frage auf,
ob realistische Positionen, wie man mit Blick auf die sich in der Mitte des neun-
zehnten Jahrhunderts formierenden Philosophien eines Ludwig Feuerbach und
Karl Marx annehmen konnte, vorwiegend materialistische — auf das Objekt als
materiales gerichtete — zu nennen sind. Die traditionelle Forschung zum Zeichen-
verstdndnis des poetischen Realismus bewegt sich — in loser Tradition zu den
sich am Materialismus-Streit des neunzehnten Jahrhunderts'® orientierenden Lite-
raturgeschichten™ — in einem Spannungsfeld, in dem insbesondere zwischen

8 Epikureistisch ware demgegeniiber, iiberhaupt erst keine Vor- und Nachordnung von Mate-
rie und Ideen zuzulassen, sondern die Materie als einzige mafigebliche ontologische Grof3e
anzuerkennen.

9 Vgl. zur Dialektik von Sdkularisierung und Sakralisierung bei Gottfried Keller ausfiihrlicher
Amrein (2006).

10 Vgl. prdgnant hierzu Bayertz u. a.: ,Somit stehen sich im Materialismus-Streit nicht die ei-
gentlichen Extreme — Materialisten und Spiritualisten —, sondern Anhédnger eines ontologi-
schen Materialismus und eines Dualismus von Materie und Geist gegeniiber — wobei beide
Positionen nicht ausdriicklich formuliert zu sein brauchen; héufig bleiben sie unausgespro-
chen im Hintergrund“ (2012, xix).

11 So ist etwa bei Glaser u. a. die Rede davon, dass sich ,,[ijnsgesamt [...] Realismus als ein
,Gegenidealismus‘“ verstehe (*1985, 239), wihrend Grabert und Mulot zufolge ,,in dieser Hin-
gabe an die Wirklichkeit [...] das Erbe und die Tradition des klassischen Idealismus durch[bra-
chen], der dem Leben mit einer festen sittlichen Grundhaltung gegeniibertrat“ (1964, 322).
Dass sich diese teils philosophischen, teils ideologischen Beziehungen nicht ohne weiteres
vereindeutigen lassen, belegen auch sozialgeschichtliche Einlassungen wie diejenigen bei Eh-
lert, denen zufolge man im neunzehnten Jahrhundert zuvorderst ,,von der Literatur [...] Ent-
spannung durch Spannung, phantastische Gegenwelten und Harmonie gegen den Zwang der
Arbeit“ erwartete (2001, 294). Es entstehen somit durch die nicht eindeutig auf einen Nenner
zu bringende ,realistische Position‘, immer wieder gewisse Bifurkationen und Herausforderungen
fiir die Literaturgeschichtsschreibung, so sie den Anspruch hat, sich auch mit dem Verhéltnis



Gottfried Kellers medial-realistische Poetik = 31

,wirklichkeitsgetreuen‘ und ,idealistischen‘ Zeichen oszilliert wird. Dabei werden
regelmafiig Bedeutungsdimensionen betont, in denen sich eine durch idealisti-
sche Versatzstiicke geradezu emphatisch aufgeladene Nidhe realistischer Zeichen
zur Wirklichkeit manifestiere; {ibertragen wird diese Denkfigur, mehr noch, bis-
weilen auf die Ebene nationalliterarischer Geschichtsschreibung, wenn etwa erst
auf der Folie des franzdsischen Realismus ein deutscher Realismus konzeptuell
definierbar erscheint. In diesem Sinn setze namlich letzterer jenem

ein durch umfangreiche theoretische Bemiihungen gekennzeichnetes Realismuskonzept
entgegen, das gerade das Element unbeteiligten ,Sezierens‘ ausschliet und anstrebt,
eine relativ wirklichkeitsnahe Darstellung mit den Traditionen der idealistischen Philoso-
phie auszusohnen. (Kohl 1977, 109)

Nicht nur hinsichtlich des Zugriffs auf die Wirklichkeit — der nach dem hier vor-
gebrachten Realismusverstdandnis gerade kein analytischer sein soll -, sondern
auch hinsichtlich der im Realismus verhandelten Semiotik ist der Begriff des Idea-
lismus genauer zu umreifien. Verfolgt man dies historisch weiter zuriick, so
steht — gleichsam als Ankerpunkt — der Symbolbegriff der Goethezeit Pate, der
von einer Kraft ausgeht, ,,die im Besonderen das Allgemeine (und im Allgemeinen
das Besondere) darzustellen vermag“ (Homberger 2003, 553) — was so zu verste-
hen ist, dass jeder wirklichen Gegebenheit das Naturgesetz derselbigen eingege-
ben ist. Auf die Vor- und Gegenbildlichkeit des goetheschen Symbolbegriffs und
dessen supponierter Koinzidenz von Erscheinung und zugrundeliegendem Natur-
gesetz — sowie unter Heranziehung von Zeichenbegriffen, die von Charles Sanders
Peirce'? inspiriert sind — hat in jiingerer Zeit BafSler hingewiesen:

Alle Gegebenheiten der Diegese bedeuten ja einerseits (als sin-Zeichen) Singularititen in
einem metonymischen Zusammenhang — das eben ist Realismus —, sie sollen andererseits
aber auch, wie in Goethes Symbolik, ihr Gesetz, ihr Wesen, eine Art Metacode bedeuten
(als legi-Zeichen). (2015, 45)

Das Spannungsverhdltnis, das zwischen transzendierenden Gréfen und realis-
tischen Texturen besteht, ist hiermit in nuce erfasst. Wurde bei Stefan Kohl

von Ideal und Wirklichkeit im Poetischen Realismus auseinanderzusetzen. Wenn neuere Litera-
turgeschichten ereignis- und gattungsgeschichtliche Ansétze miteinander verkniipfen (Sprengel
2020), so bewegt sich dies in einem merklichen Gegensatz zu verfahrensgeschichtlichen Ausrich-
tungen (Baf3ler 2015). Letztere aber sind neben ihrem historisch-erkldrenden Anspruch Beschrei-
bungsmittel fiir Verfahrensweisen, die quasi-synchron anmuten.

12 Als sin-Zeichen gelten solche, die noch nicht mit einem spezifischen Bedeutungsinhalt ver-
sehen wurden; legi-Zeichen hingegen als solche, in denen prasupponierte Regeln in Zeichen-
aktualitdten tiberfiihrt werden - eine Position, die in beiden genannten Hinsichten weit
entfernt vom goetheschen Symbolbegriff anzusiedeln ist.



32 — Dennis Borghardt

noch die Ablehnung eines analytischen Zugriffs, des ,,Sezierens“, in Richtung
eines positiv besetzten Ziels, eines regelrechten ,,[A]luss6hnen[s]“ von Wirklich-
keit und Ideal, gewendet, so insistiert Bafller mit der Kategorie des Metacodes
nicht auf weitere individuelle Zeichen, sondern auf ein Zeichensystem,13 das
zur weiteren Vermittlung grofierer Sinneinheiten befdahigt. Hierdurch tritt das
Desiderat nach einem medialen Moment, das in einer Harmonisierung miinden
soll, allererst zutage. Idealitdt und Realitdt sind insofern nicht nur zwei verschie-
dene Sphéren, zwei Spharen, welche — mit Alexander Honold gesprochen — die
»in sich widerspriichliche Bilanz des Sowohl-als-auch oder gar des Weder-noch*
enthalten (2018, 15), sondern zwei Sphéiren, die der Vermittlung bediirfen — und
zu dieser auch fahig sind. Wie aber wird simultan zwischen Stoff und Form
sowie zwischen Codes unterschiedlicher Provenienz vermittelt? Und was ist es,
was nach einem solchen Vermittlungsprozess poetische Wirkungen zeitigt, die
auch fiir eine zeitgenOssische Leserschaft attraktiv erscheinen konnen? In Kellers
Poetik lassen sich — so der Vorschlag, der im Folgenden ausgebreitet wird — als
eine wesentliche Strategie im Zeichenumgang medial-realistische Verfahren aus-
machen, die produktiv (und nicht schlichtweg ,mimetisch) und polyvalent (und
nicht ,vereindeutigend®) zu nennen sind.

2 Medialitdt als Zeichenvermittlung in Kellers
Poetik

Die oben beschriebene Tendenz zu einer Harmonisierung eigentlich heterogener
Zeichen und Codes soll im Folgenden ndher betrachtet und anhand weiterer Bei-
spiele illustriert werden, die Keller in seiner realistischen Poetik'* verfolgt. Dabei
ldsst sich ein Streben in numinose Sphéren, das Anblicken einer géttlichen, ide-
ellen oder mythischen Sphére, ebenso ausmachen wie die entgegengesetzte Be-
wegung in diejenigen Weltbereiche, in denen die profanen Sachzusammenhéange

13 Verstanden als eine auf Roland Barthes’ Konzept der Codes rekurrierende Vorstellung, die
auf ,.eine Perspektive aus Zitaten, eine Luftspiegelung von Strukturen* abzielt (Barthes 1987,
25). Diese ,Luftspiegelung‘ ist konkreter als Parastruktur zu fassen, die im Text zu einer spezifi-
schen Textur verwoben wird: ,,[J]eder Code ist eine der Krifte, die sich des Textes bemichtigen
konnen (von denen der Text das Netzwerk ist), eine der STIMMEN, aus denen der Text gewebt
ist“ (ebd.).

14 Hiermit sind keine explizit programmatischen Einlassungen oder dhnliches gemeint; viel-
mehr stehen diejenigen Textgegebenheiten zur Diskussion, in denen sich Zeichen dergestalt
medial wirksam zwischen verschiedenen Ebenen zu erkennen geben, dass ohne gréfieres Ri-
siko von poetologischen Eingebungen gesprochen werden kann.



Gottfried Kellers medial-realistische Poetik =—— 33

vorherrschen. Dass sich mit letzterer, gewissermafien nach ,unten‘ strebender
Bewegung jedoch nicht schlechthin einem Reservoir an Topoi zugewandt
wird, wird gerade dadurch verhindert, dass das Zeichen auf ,mittlerer’ Ebene
fortbesteht und beide Kehrseiten januskopfig in sich vereint. Medialitat ist
dann eine Texteigenschaft zu nennen, die semiotische Zugriffe in zwei Rich-
tungen simultan herstellt. Wie bereits angedeutet, geniigt es fiir Kellers Rea-
lismus nicht, dass die Wirklichkeit ein Zeichen selbst als Medium enthilt,
durch dessen Aufgreifen der Text bereits substanziell ,medial‘ wiirde. Die me-
diale Anverwandlung bedeutet mehr als das Ausschopfen von Codes,' die
von der Wirklichkeit gleichsam bereitgestellt wiirden, insofern jegliche Ver-
fahrenslogik ihre Struktur aus den Verfahren selbst und nicht primar aus dem
schieren Objektbereich heraus bezieht. Im Modus der Medialitdt miissen die
poetischen Zeichen hierfiir selbst nicht im engeren Sinn ,Medien‘ sein; es kénnen
auch eher unkonventionelle, ja {iberraschende Gegenstdnde sein, mit denen in
diesem Sinn umgegangen wird. Ein weithin verhandeltes Beispiel stellt die Reini-
gungsszene der Sarg-Glasscheibe der Anna-Figur im Griinen Heinrich dar. Diese
bereits mit platonisch-idealisierenden Charakteristika ausgestattete, ,,ganz das
Bild der fragilen und vergeistigten Kindfrau“ (Andermatt 2016, 23) verkdrpernde
Figur wird auch nach ihrem Ableben weithin spannungsreich inszeniert. Denn
nachdem Heinrich Lee den Glasdeckel des fiir Anna vorgesehenen Sarges empor-
gehoben hat und diesen in die Sonne hilt, erblickt er auf geradezu mirakul6se —
jedoch langst nicht ,phantastische’® — Weise

drei reizende, musicirende Engelknaben; der mittlere hielt ein Notenblatt und sang, die
beiden anderen spielten auf alterthiimlichen Geigen, und Alle schaueten freudig und an-
dachtsvoll nach oben; aber die Erscheinung war so luftig und zart durchsichtig, daf} ich
nicht wuf3te, ob sie auf den Sonnenstrahlen, im Glase, oder nur in meiner Phantasie
schwebte. Wenn ich die Scheibe bewegte, verschwanden die Engel auf Augenblicke, bis
ich sie plotzlich mit einer anderen Wendung wieder entdeckte. Ich habe seither erfahren,
daBl Kupferstiche oder Zeichnungen, welche lange, lange Jahre hinter einem Glase unge-
stort liegen, wahrend der dunklen Néchte dieser Jahre sich dem Glase mittheilen und
gleichsam ihr dauerndes Spiegelbild in demselben zuriicklassen. (XII, 94)

Der Glasdeckel des Sarges ist hier mit den Funktionen der Vermittlung zwi-
schen der metaphorischen und metonymischen Ebene einerseits sowie der Ver-
mittlung zwischen der engelsgleichen Sphire und der Kausalitdt der Natur

15 Dieses in der Realismus-Forschung vielfach diskutierte Sujet von einem regelrechten ,Ver-
brauchen der Codes‘ wurde prominent von Hans Vilmar Geppert (1994) aufgestellt.

16 Zur Anverwandlung der Phantastik im Realismus vgl. hingegen umfassend Gregor Reichelt
(2001).



34 — Dennis Borghardt

andererseits aufgeladen.' Er fungiert demgemas als ein Medium zwischen Ver-
klarung und Erklarung. Genau dies stellt nach Bafller wiederum ein genuin rea-
listisches Merkmal dar:

Damit [mit dem Verfahren der Verklidrung; DB] ist eine Darstellung gemeint, die, nach dem
Muster Goethe’scher Symbolik, in der Wiedergabe des Wirklichen dessen Wesensgesetz
durchscheinen ldsst, im Metonymischen das Paradigmatische. Geppert, Ort und anderen
semiotisch geschulten Realismus-Forschern zufolge scheitert der Poetische Realismus nun
allerdings immer aufs Neue daran, den Metacode eines solchen Wesensgesetzes — bei Goe-
the war das noch die Natur — zu positivieren, gibt das Begehren danach jedoch nicht auf.
(2013b, 30)*®

Waihrend sich die Aufladung mit Bedeutung in paradigmatischer, die Ereignis-
folge im Plot hingegen in syntagmatischer Dimension bewegt, ist auch die me-
taphorische Bedeutung in reziprokem Verhiltnis zur metonymischen zu sehen.
Dass die engelsgleiche Anna — als paradigmatischer Fortsatz der Glasscheibe
ihres vorgesehenen Sarges — in der Diegese doch nur in einem weiteren (meto-
nymischen) Effekt der Impridgnierung des Materials besteht, ldsst sich zeichen-
theoretisch dadurch beschreiben, dass ,,die semiotische Bewegung des Textes
[...] zuriick auf die Achse der Metonymisierung [Kippt]“ (Bafller 2015, 56); ist je-
doch ein ,Zuviel‘ an natiirlicher, oder besser: naturalistischer Realitidt im Text
vorhanden, so ,,kippt die Bewegung zuriick, und es setzen wieder Prozesse der
verkldrenden Bedeutungsaufladung ein“ (ebd.). Dies 16st der Text im weiteren
Verlauf dadurch ein, dass Heinrich Anna auch postum im Herzen weiter ver-
klart, wie zum Ende der Jugendgeschichte deutlich wird:

Ich fiihlte mein Wesen in zwei Theile gespalten und hétte mich vor Anna bei der Judith
und vor Judith bei der Anna verbergen mogen. Ich gelobte aber, nie wieder zur Judith zu
gehen und mein Versprechen zu brechen; denn ich empfand ein granzenloses Mitleid mit
Anna, die ich in der grauen feuchten Tiefe schlafend wuf3te. (XI, 470)

Selbst in solcherlei expressiven Momenten bleibt die Kippfigur prasent, inso-
fern die Judith-Figur so etwas wie ein sinnlich aufgeladenes Gegenbild zur
Anna-Figur bildet. Hierdurch wird die chiastische Zuspitzung, ,,vor Anna bei
der Judith und vor Judith bei der Anna“, zu einem Mittelpunkt der realistischen
Diegese erhoben. Mehr noch, da Heinrich seinen Onkel in der Folge {iber den
Grund seines ndchtlichen Ausbleibens beliigt und er es nach eigener Angabe
doch eigentlich langst verlernt habe, was Liigen iiberhaupt sei, kommt es ihm
vor, ,,als ob [er] aus einem schénen Garten hinaus gestof3en wiirde, in welchem
[er] eine Zeit lang zu Gast gewesen® (ebd.).

17 Vgl. zu den ,,Tiicken der Metonymisierung“ im poetischen Realismus auch Rakow (2013b).
18 Bafler bezieht sich hier insbesondere auf Geppert (1994) und Ort (1998).



Gottfried Kellers medial-realistische Poetik =—— 35

Vordergriindig mag es den Anschein haben, dass in Kellers Realismus Dinge
dann am besten funktionieren, wenn sie auf bestimmte Zeit gestellt sind. Man
darf im Garten Eden - realistischerweise — nur diesseitig, metaphorisch sowie
eine Zeit lang zu Gast sein;” die als Berufung empfundene Neigung zum Maler-
tum muss irgendwann durch einen mit ausreichendem Broterwerb versehenen,
biirgerlichen Beruf ersetzt werden. Und auch die schonste, kitschigste Kiinstler-
und Liebeskorrespondenz geht — wie in den Missbrauchten Liebesbriefen (1865) —
irgendwann einmal zu Ende. Insgesamt stehen bei alledem — im Vergleich etwa
zur emphatischen Moderne — weniger Introspektionen und Psychologisierungen
als vielmehr das Paradigma der Lebbarkeit in einem poetologischen Zuschnitt im
Zentrum des Interesses, der sich nicht auf ,klassische‘ Mimesis-Konzepte be-
schrinken lasst.” Der Zeichenhorizont erschépft sich nicht in einem referierenden
Moment, sondern erweist sich als produktiv hinsichtlich seiner Objekte. Erst nach-
dem die Briefe als Medium zwischen den Metacodes ,Kunst‘ und ,Liebe‘ und der
Glassarg zwischen himmlischen Engeln und irdischem Material vermittelt haben,
kann am Ende die Entlassung der Zeichen in einen unbestimmten Raum stehen,
der zugleich auf Dauer und nicht auf Dauer gestellt ist.2 An diesem Punkt ist der
theoretische Schritt heraus aus der Betrachtung der Semiotik hin zur Medialitat
und Werttheorie zu machen. Der etymologische Grund der Medialitét (medium)
scheint hierbei als ein ,Mittleres* bzw. als ,mittlere’ Ebene® auf, anhand derer
Werte zwischen den Extrema des Idealismus und Materialismus nicht nur ,iiber-
mittelt’, sondern geradezu hervorgebracht werden.

19 Vgl. zudem in Bezug auf dezidiert religios instruierte Figuren Amrein: ,,Kellers Médrtyrer und
Heilige finden ihr Gliick denn auch nicht im Himmel, sondern ganz profan auf der Erde, gleich-
sam in einem irdischen Paradies“ (2008, 75).

20 Zum einen als platonische ,Nachahmung‘, zum anderen als aristotelische ,Darstellung’;
vgl. hierzu umfassend Jiirgen H. Petersen (2000).

21 Im Sammelband Entsagung und Routines wird dieses Phdnomen passim als ,Entsagung*
und ,Verkldrung‘ bestimmt (Bafller 2013c). Einschlédgiges Beispiel ist die Tatsache, dass Judith
und Heinrich nicht heiraten (was eine cléture bedeuten wiirde), sondern sich in unregelméifi-
gen Abstdnden wiedersehen — ein Befund, der fiir den poetischen Realismus {iberhaupt ty-
pisch ist; vgl. auch Bafler (2015, 33-42).

22 So sieht Michael Andermatt gerade in der ,fehlende[n] Mitte“ ein Desiderat — und produk-
tionsdsthetischen Impuls — des poetischen Realismus iiberhaupt: ,,Orientierungsverlust, Ver-
drossenheit und Klage tiber die fehlende Mitte dominieren das Weltbild der meisten Realisten®
(2008, 43).



36 —— Dennis Borghardt

3 Medialitat und Valorisierung in Kellers
Erzdhlprosa

Wenn es in einem ontologischen Sinn zutrifft, dass Zeichen, zumindest als Zei-
chen, nicht schlechthin gottgewollt ,in der Welt‘ sind, so ist die Frage nach ihrer
Hervorbringung (poiesis) immer wieder neu aufzuwerfen.” Die bisherigen Be-
trachtungen bieten hierfiir verschiedene Moglichkeiten: Auf einer ersten Begriin-
dungsebene verhalten sich poetisch-realistische Zeichen vorwiegend struktural
zueinander,?* indem sie metonymisch-metaphorische Gefiige bilden bzw. zwi-
schen paradigmatischen und syntagmatischen Darstellungsstrategien oszillie-
ren.”” Auf einer zweiten Ebene streben sie nach einer Vermittlung heterogener
Codes, die als solche nicht realistisch sein miissen, sehr wohl aber als realistisches
Zeichen lesbar gemacht werden sollen und hierdurch ihren allgemeinen Wert? er-
halten. Auf einer weiteren Ebene sind sie somit werttheoretisch erfassbar, indem
sie aus Sicht von Valenzen betrachtet werden, die {iberhaupt erst eine Giiterhierar-
chie und damit auch die Ubergéinge — sowie die Motivation — von Verklarung und
Erkldrung erméglichen. Denn ein Streben nach Idealen in die eine Richtung und
ein gleichzeitiges Bereitstellen von Kausalitdtsangeboten in die andere Richtung
sind keine beliebigen Mechanismen, sondern an allgemeinen Werten orientiert.
Baf3lers Strukturmodell ldsst sich auf eine mediale Ebene applizieren und wert-
theoretisch weiter aufschliisseln, indem das Oszillieren zwischen den verschiede-
nen Zeichensphdren bzw. Codes als Disposition lesbar gemacht wird, die auf das
Hervorbringen realistischer Werte im Spannungsfeld urspriinglich divergenter
Werteordnungen abzielt. Das Wechselspiel funktioniert erst dann, wenn man das
mediale Moment anhand von Werten beachtet. Hierzu seien zundchst die Bestim-
mungen von Till A. Heilmann und Jochen Venus zum Verhéltnis von Medialitat
und Semiotik herangezogen:

23 Die theologische Position einer radikalen Zeichen- und Sinnstiftung als gottgewollte Konstitu-
tion der Welt ist dem neunzehnten Jahrhundert insgesamt durchaus fremder als dem achtzehn-
ten Jahrhundert mit dessen pietistischen, pantheistischen und panentheistischen Strémungen.
24 Die streng genommen allererste Begriindungsebene, nach Bafiler die Textebene, sei hier
zum Zwecke einer starkeren Fokussierung auf das Verhéltnis von Darstellungs- und Bedeu-
tungsebene ausgeklammert.

25 Etwa - wie es Baf3ler betont hat — anhand einer moglichst engen Assimilation von Darstel-
lungs- und Textebene.

26 ,Allgemein‘ ist dieser Wert zu nennen, da das Zeichenverstindnis des Realismus mehr auf
das — mit Fontane — ,volle Menschenleben‘ abzielt denn auf Individualwerte, wie es etwa in
den Avantgarden der klassischen Moderne um die Jahrhundertwende noch der Fall werden
sollte.



Gottfried Kellers medial-realistische Poetik =—— 37

Mediale Gegenstdnde sind unabhéngig von ihrer moglichen Semiotizitét als solche erkenn-
bar. [...] Aber mediale Gegenstande kénnen, wie alle anderen Gegenstidnde auch, solche Be-
ziige ,indizieren‘. Und wer die Absicht hat, ikonische, indexikalische oder symbolische
Gegenstandsbeziige zur Geltung zu bringen, der wird dazu mediale Gegenstdnde verwen-
den, die sich der Wahrnehmung aufdringen. (2014, 53)

Hinsichtlich der Zeichentypen wird auf eine klassische Trias der Sprachwissen-
schaft rekurriert; und doch hiangt deren Erkennbarkeit nicht vom semiotischen
Gehalt einzelner Zeichen ab. Muss es sich dabei indes, wie angefiihrt, um ein
»|Alufdriangen® handeln? Zudem ist die Frage zu kliren, was es, bezogen auf
Kellers Realismus, mit dem genannten ,,[IIndizieren* auf sich hat.

Als hauptsdchlicher Indikator ist eine dem poetischen Realismus genii-
gende Strategie der Konvergenz — oben vorgefiihrt im Zeichen der Glasscheibe —
und der Divergenz — oben vorgefiihrt im Zeichen der Antinomie von sinnlicher
und platonischer Liebe — auszumachen. Nicht nur geht es dabei um (paradig-
matische) Verkldarung und (metonymische) Erklarung, um das spannungsreiche
Spiel von Erfiillung und Entsagung; auch die Zeichen selbst fiihren ein media-
les Wechselspiel miteinander. Mag deren Referenzialitdt — wie bei Heilmann
und Venus ausgefiihrt — selbstverstindliche Bedingung der Bezugnahme sein,
so ist eine solche Vermittlung indessen nicht ohne bestimmte Valenzen zu den-
ken, die sie allererst erméglichen. Das Streben in eine numinose Sphire mag
auf Plot-Ebene mit einem epiphanischen Sujet besetzt sein; es macht jedoch
vor allem Sinn, {iberhaupt von einer Verkldrung zu sprechen, wenn der poeto-
logische Bereich, in den hineingereicht werden soll, mit héheren Weihen als
das profane Diesseits bedacht wird.? Charakteristisch ist nun, dass in einem
,normalen‘ Werteregime diese Sphare ihre Superioritdt behaupten kann, mithin
,oben‘ bleibt, in einer realistischen Wertzuschreibung sich dies jedoch vorwie-
gend in den Momenten des Verkldrens und Erklarens vollzieht.

Zu diesem Zweck sei noch etwas ndher auf das Konzept der Valorisierung
eingegangen. Hierzu ladsst sich auf die facettenreiche Bestimmung zuriickgrei-
fen, die Francois Vatin mit Riickgriff auf die franzésische Antinomie von éva-
luer und valoriser anbringt; sie griindet sich auf dem Befund,

that valuation has two faces. It is a vital process that comes with and within any produc-
tive undertaking, in the most general sense that one can give to the expression; it is there-
by also a system of social regulation to be dealt with. (2013, 47)

27 Prominente Beispiele fiir solche Strebeprozesse sind diejenigen nach dem Ideal eines
Kiinstlerberufs (Der Griine Heinrich), nach intellektuell-kiinstlerischer Anerkennung (Die miss-
brauchten Liebesbriefe) oder — wie in Dorotheas Blumenkdorbchen — gar nach dem ,,krystallene[n]
Haus der heiligen Dreifaltigkeit“ selbst (VII, 420).



38 —— Dennis Borghardt

Das Hervorbringen von Werten ist demzufolge nicht aus der reinen Bewertung
einer Sache selbst abzuleiten — eine solche ware regulativ zu nennen bzw. wiirde
sich regulativen Ordnungen angleichen; vielmehr handle es sich im Zuge der Kon-
zeptbestimmung um ,,the difference between assessment of value (évaluer) and
production of value (valoriser)* (Vatin 2013, 31). Wihrend sich ein Bewertungsakt
referentiell zu einem Gegenstand verhilt, ist das Valorisieren produktiv in Hinsicht
auf jegliche Modalitéten, die eine Evaluation implizieren und iiber sie hinausgehen
konnen. Hierin ist der begrifflich-konzeptuelle Schritt hin zu valorization zu sehen:

[E]valuation no longer appears as a simple preliminary to valorization, as the economics
of conventions would have it. All along the chain of production, valorization is present in
acts of evaluation, in that they are provisional modalities for establishing a value that is
under construction. (Vatin 2013, 45)

Mogen Vatins Ausfiihrungen auch genuin soziologischen und 6konomischen
Perspektiven entstammen, so lassen sich die aufgeworfenen Kategorien auch
poetologisch anbringen. Die Wertungen im Rahmen von Kellers Realismus mei-
nen in diesem Sinn Zeichenproduktionen, die sich auf verkldrende (valoriser)
und erkldrende (évaluer) Momente applizieren lassen. Medialitdt bedeutet dann
eine (voriibergehende) Uberwindung der Divergenz, die einerseits in einem rea-
listischen Wert besteht, der Ideelles und Materiales konvergieren ldsst, anderer-
seits aber allererst aus den (ideellen und materialen) Giitern hervorzubringen
ist. Diese Art von Wert ist durch mehr bestimmt als durch die Indienstnahme
stabiler prasupponierter Wertemuster; er schafft vielmehr neue Zeichen von ei-
gener Pragnanz. Bezogen auf Kellers Realismus geht es dann weniger um ein
blof3es Ausschopfen bereits existierender — und eindeutig zu bewertender — Zei-
chensysteme als vielmehr um ein fortgesetztes Spiel mit den Erwartungen, die
man auf solche Zeichen richtet (Borghardt 2019). Wenn Kellers Erzdhlprosa —
mit Vatin gesprochen — valorisiert, so lasst diese Valorisierung divergente Be-
reiche nicht auf Dauer konvergieren, sondern durch die poetischen Zeichen
neue Regulative (etwa: ,Entsagung‘) fortleben. Erst dieses Verfahren erzeugt,
wenn man so mochte, aus Bedeutung letztlich Bedeutsamkeit. Die Bewertung
einer Sache ist mithin aus zwei Warten zu betrachten, die verschiedene Register
anlegen: Die Verklarung zur Engelsfigur reguliert den zuvor profanen Wert der
Glasscheibe — der bis dahin lediglich funktional war —, wie die Erklarung der
imprégnierenden Sonnenkraft das Engelsideal ex negativo in Wert setzt.”® Das

28 Insofern Valorisierung nicht nur Auf-, sondern auch Ab- und Umwertungen umfassen
kann, ist hiermit der werttheoretische Horizont aufgespannt, anhand dessen sich dieses Proze-
dere beschreiben ldsst.



Gottfried Kellers medial-realistische Poetik =—— 39

Regulativ selbst ist dann als der realistische Code beschreibbar. Sein Flucht-
punkt bleibt der Metacode, etwa Entsagung und Verklarung. Um dies noch wei-
ter zu illustrieren, ist in der Jugendgeschichte im Griinen Heinrich noch etwas
weiter zuriickzugreifen, als oben bereits geschehen — namentlich auf die Szene,
in der Anna und Heinrich sich auf einer Bergebene zum ersten Mal duzen und
damit einen — iiber die sich hingieflende Abendr6te hochgradig aufgeladenen —
Freundschaftsbund schlieflen. Neben den teils fast schon epiphanischen Einge-
bungen der Szene ist hier ebenso von einem Erwerb von Giitern die Rede:

So wechselten wir unsere Taufnamen, verzagt und sprode; aber der meinige schliipfte
wie ein Flotenton in mein Ohr, und als Anna schnell und dngstlich im Schatten ihrer
Bergseite verschwand und wir auf der unserigen niederstiegen, hatte ich zwei Dinge er-
worben: einen grofien und méchtigen Kunstgénner, der unsichtbar tiber die dimmernde
Welt hinschritt, und ein allerliebstes Schitzchen von meinem Alter im Herzen. (XI, 269)

Die Szenerie ruft mit Natur, Kunst und Liebe Sujets von grofitméglichem Verkla-
rungspotential auf. Der Berghang, iiber den Anna davongeht, ist Naturraum und
zugleich Sublimierungssymbol der neu gewonnenen Freundschaft;”® der empha-
tisch aufgerufene Topos des ,,Kunstgonner[s]“ wiederum meint hier niemand an-
deren als ,,de[n] liebe[n] Gott“ selbst (ebd.); er erweist sich indes in der benannten
Funktion zuvorderst als ,,Freund und Schutzpatron der Landschaftsmaler” (ebd.).
Die Wirklichkeit, in ihrem durch die Kunst zu vermittelnden Status, steht hier wie-
derum in einem spannungsreichen Verhaltnis zur Vermittlung der Kunst durch
Gott. Die beiden mafigeblichen semiotischen Achsen verlaufen zwischen Wirklich-
keit und Kunst (,Landschaft’ und ,Malerei‘: ,Landschaftsmaler) sowie zwischen
Gott und Kiinstler (,Kunst‘ und ,Gonnerhaftigkeit‘: ,Kunstgénner‘). Beides ist, im
oben beschriebenen Sinn, umstandslos als Metacode lesbar, den der Text virtuos
arrangiert. Jedoch werden hiermit sowohl die Méglichkeiten eines Zusammen-
fiihrens als auch eines Auseinanderdriftens mit sich gefiihrt. Wertereihen, die
sich realistischerweise als metonymische Verkettung lesen lassen — etwa die
Freundschafts- und Liebesgeschichte zwischen Heinrich und Anna - indizieren,
wie auch der Kirchturmhahn, eine Sphire zwischen Himmel und Erde.

Auch in anderen Kontexten wird mit Werten und ihrer Vermittlung gespielt:
Im Sinn einer figural beabsichtigten Aufwertung wird der Briefverkehr, der in den
Missbrauchten Liebesbriefen zwischen Viggi Storteler und Gritli (bzw. eigentlich
Schulmeister Wilhelm) stattfindet, zu einem Prozess, in dem das Medium (hier: die
Liebes-/Kiinstlerbriefe) zwischen den Wertsphéren Kunst und Liebe changiert. Wird
es versehentlich aufler Acht gelassen, muss eine Leerstelle gefiillt werden: ,,Es war

29 Da sie sich hieriiber ,,schnell und dangstlich“ fortbewegt, ldsst sie die klassischen Bezie-
hungstugenden der Scheue und Keuschheit (pudicitia, pudor) aufscheinen.



40 —— Dennis Borghardt

Wilhelm, welcher sich auf den ersten Ton von Herrn Stortelers Gesang erhob und
davoneilte. Dafiir setzte sich dieser an seinen Platz, als er eine dicke Brieftasche
dort liegen sah, die jener offenbar vergessen* (V, 127). In der Platzhalterfunktion der
kurzzeitig verwaisten Brieftasche manifestiert sich zugleich deren Medialitiit.>°
Nicht nur die Brieftasche ist hier herrenlos geworden; auch die metonymische
Ereignisverkettung — die bis dahin in einem Wechselspiel aus pseudopoetischen
Briefen Viggis an Gritlis und den fingierten Responsionen hierauf bestand — wird
unterbrochen, um dann auf kuriose Weise fortgesetzt zu werden. Bei seiner Riick-
kehr nach Hause — bei der sich sein und Wilhelms Weg nochmals kurz kreuzen —
deckt Viggi die wahren Ausmafe des ihm widerfahrenden ,Betrugs‘ auf:

In einem Schubkéastchen fand er denn auch seine eigenen Briefe und zu seinem neuen
Erstaunen im andern die Originale zu den Briefen seiner Frau, von fremder Hand, ja mit
der Unterschrift des Schulmeisters. Er besah einen nach dem andern, machte sie auf und
wieder zu und wieder auf und warf alle auf einen runden Tisch, der im Zimmer stand.
Dann zog er auch die Briefe aus seiner Reisetasche hervor, beschaute sie auch nochmals
und warf sie ebenfalls auf den Tisch; es gab einen ganz artigen Haufen. (V, 129)

In Viggi Stortelers Einbildungskraft mag demnach ein so festes Band zwischen
ihm und Gritli wie zwischen ihm und der Kunst bestehen bzw. bestanden
haben; in der Realitit bleibt indes nicht mehr iibrig als ein ,,artige[r] Haufen®.
Wenn im Griinen Heinrich in der sogenannten Meierlein-Episode die Freund-
schaftserlebnisse des Protagonisten von seinem nur etwas dlteren Freund Meier-
lein monetér verrechnet werden, ,,indem er sich haushilterisch aus [s]einem Gelde
eine kleine Kasse ansammelte* (XI, 188), so verquickt sich die Idee der Freund-
schaft mit der 6konomischen Bauernschldue des (vermeintlichen) Freundes. Mehr
noch: Immer dann, wenn Heinrich nicht an sein ,Schatzkistchen® kam,> zahlte
ihm Meierlein ,,méBige Vorschiisse [...], die wir gemeinsam verbrauchten und die
er in ein zierlich angefertigtes Biichelchen eintrug, dessen Seiten mit Soll und
Haben ansehlich iiberschrieben waren“ (ebd.). Die Einrichtung eines Schuldver-
haltnisses entspricht daher nicht schlichtweg einer 6konomischen Wertesphare,
sondern setzt Freundschaft in neuen Wert, indem es sie evaluiert. Hier kreuzen
sich, wenn man so mochte, klassisch-philosophische® mit Skonomischen® Giiter-
lehren. Es zeigt sich, dass bei alledem auch humoristische Eingebungen eine Rolle

30 Anders hierzu betont Manuela Giinter das Irritationsmoment dieser Szene, die eine regel-
recht ,,auer Kontrolle“ geratene Situation zeitige (2008, 130).

31 Hierbei handelt es sich um eine - auf Initiative der Mutter angelegte — Schatulle mit
Ersparnissen.

32 Vgl. etwa Aristoteles’ Nikomachische Ethik oder Politik.

33 Vgl. analytisch hierzu sowie in Bezug auf den Realismus als Epoche Rakow (2013a) und
Agethen (2018).



Gottfried Kellers medial-realistische Poetik = 41

spielen: Es sind Mochtegernkiinstler und erbitterte Abrechnungsakrobaten, die
einen speziellen — und dadurch auch durchaus unterhaltsamen — Umgang mit der
(Neu-)Auslegung von Werten zutage treten lassen.>* Natur und Kunst, Entsagung
und Verklarung, Platzhalter und Ersetzungen — mit derartigen Antipoden wird bei
Keller bisweilen medial sehr spielerisch umgegangen.

4 Verkomplizierte Vermittlungen

Der herrenlose Acker in Kellers wohl beriihmtester Novelle, Romeo und Julia auf
dem Dorfe (1856), stellt in gewisser Weise die Bifurkation des oben beschriebenen
Zeichenprozesses dar. Auf der einen Seite steht der emotional gefiihrte Rechts-
streit der Vaterfiguren, auf der anderen Seite die Liebe zweier Heranwachsender.
Diese zwei Ebenen in Romeo und Julia auf dem Dorfe benennt Hans Richter, wenn
er davon spricht, dass Keller ,,[d]iese Vorgédnge [so] schildert [...], dafy zweierlei
deutlich wird: einmal das verborgene Anwachsen der Leidenschaften und das
Reifen des Wunsches, einander ganz anzugehoren, und zum anderen der natiirli-
che Anstand, das ordentliche und saubere Gebaren der beiden Liebenden* (1960,
134). Gleichwohl ist einzuwenden, dass dies hier weniger geschieht, um - wie
Richter weiterhin anfiihrt — ,,dem ,gebildeten‘ Publikum seiner Zeit die vorbildli-
che Liebe génzlich armer und ungebildeter Leute [zu] zeigen“ (ebd.), als vielmehr
die realistischen Bedingungen deutlich zu machen, unter denen das Gelingen
und Misslingen als Grunderfahrungen des Lebens ausgestellt werden kénnen.
Denn das semiotische Kippmodell ist nicht eindimensional auf die Sichtbarma-
chung solcher Erfahrungen beschridnkt, wie es Richter vorschwebt; vielmehr be-
dingt es auch, dass kein Wert per se den anderen dominiert. Die eigentliche
Komplikation besteht nicht in der Unvereinbarkeit von Werten innerhalb einer
einzelnen Werteordnung, sondern in der Gefihrdung einer Werteordnung (Liebe)
durch eine andere (Erbschaft; Okonomie).

Die 6konomische Dimension des Handelns muss nicht zwingend in der Ver-
klarung eines wie auch immer geeigneten Gegenpols — etwa einer ,platonischen
Liebe‘ — zum ,normalen Leben‘ gipfeln, sondern wird gelegentlich zu einem re-
gelrechten Zwischenschritt erkoren. So werden in der Die Leute von Seldwyla be-
schlieBenden Novelle Das verlorene Lachen (1874) Okonomie und Okologie vom
Protagonisten Jukundus als zwei prinzipiell unvereinbare Gegensitze eingestuft.
Die Verkldrung der Natur ist der Okonomie gewissermafien vorgelagert und

34 Hierauf wird in Teil 4 des Beitrags noch genauer einzugehen sein.



42 —— Dennis Borghardt

zahlt zum Figurenprofil von Jukundus; ihr monetdrer Tauschwert kann somit
nicht ins Kalkiil einbezogen werden — wie es etwa Bernd Neumann formuliert:

Doch Jukundus vermag nicht von der sinnlich-natiirlichen Qualitit dessen, womit er han-
delt, abzusehen; er bringt es nicht fertig, aus dem sinnlich schénen Dasein der Baume
und Wélder deren kapitalistisch-rationalen Tauschwert zu abstrahieren. (Neumann 1982, 158)

Die Gegeniiberstellung von qualitativen (Natur und Sinne) und quantitativen Wer-
ten (Tauschwert) befdhigt zu einem Wechselspiel auf die beschriebene Weise. Je-
doch geht es nicht in einem eigentlichen Sinn um Abstraktion als vielmehr um
die Antinomie zweier sich widersprechender Systeme. Die Wolfhartsgeeren-Eiche
im Wald, die ,,ein Monument dar[stellte], wie kein Fiirst der Erde und kein Volk
es mit allen Schétzen hitte errichten oder auch nur versetzen kénnen“ (V, 274),
wird zum hierfiir maf3geblichen Indikator entwickelt. Sie ist wiederum nur {iber
den ,Umweg* der Okonomie, den kiuflichen Erwerb, zu schiitzen:

Da kaufte er selbst die Eiche und das Stiick Boden, auf welchem sie stund, sduberte den
Boden und stellte eine Bank unter den Baum, unter dem es eine schone Fernsicht gab,
und Jedermann lobte ihn nun fiir seine That und lief3 sich den Anblick gefallen. Aber von
diesem Augenblicke an suchte auch Jedermann, ihn zu benutzen und zu iibervortheilen,
wie einen grofien Herrn, der keiner Schonung bediirfe. (V, 275)

Sein 6kologisches Bewusstsein lebt Jukundus im Weiteren auf geradezu mani-
sche Weise aus,

indem er den Holzhandel verlief} und dafiir sich auf den Verkehr mit jenen Schéitzen
warf, welche aus dem Schoof3e der Erde kommen und das Holz ersetzen. Er errichtete Ma-
gazine von Stein- und Braunkohlen, fiihrte Thon- und Eisenrohre ein, um die hélzernen
Wasserleitungen zu verdrdangen, Backsteine zu leichteren Baulichkeiten, die man sonst
von Holz zu erstellen pflegte, Cement fiir allerlei Behdlter, und verleitete einen reichen
Bauer, sich ein gewaltiges festes und kiihles Mostfaf} aus Cement errichten zu lassen. Als
dies gelang, sah er im Geiste schon statt der holzernen Fasser in jedem Keller solche Vor-
rathsgefidfle, gleich den groflen in der Erde ruhenden Weinkriigen der Alten, und das
gute Eichenholz gespart. Auch kaufte er Massen von ausgedienten Eisenbahnschienen,
welche in hundert Fillen einen Holzbalken vertreten. (V, 276)

Der Widerwille macht ihn — gemessen an den 6konomischen Konventionen der
Zeit — paradoxerweise geradewegs zu einer Art Turbokapitalisten. Er verldsst
den Holzhandel und handelt mit Ersatzprodukten. Diese Produkte behaupten
aber ihren Wert als Stellvertreter fiir den 6kologischen Diskurs.

Komplizierte Werteordnungen miissen in Kellers Erzahlprosa nicht auf den
Rahmen der Novellistik im engeren Sinn beschrédnkt sein. Abschlief3end sei auf
Spiegel, das Kdtzchen (1856) eingegangen: Durch den im Untertitel angefiihrten
Gattungsbezug wird die Werteordnung des Wunderbaren aufgerufen: Ein Mdrchen.



Gottfried Kellers medial-realistische Poetik = 43

Das Zeichen im Text, um das sich scheinbar alles dreht, ist der Schmeer.® Er ist
zugleich Ingredienz der Magie, das Fett — als fleischlicher Kontrapunkt der Seele —
sowie als das Fleischliche ein Sinnes-Medium par excellence.*® Jedoch ist dasje-
nige, was die Erzahlung aufrechterhilt, nun eine ganze Reihe an verhinderten Din-
gen: die verhinderte Magie, der uneingeléste Teufelspakt, das Ubernatiirliche, das
doch immer wieder auf allzu Natiirliches zuriickfillt, ein Hexenmeister, der eigent-
lich kein Hexenmeister ist, sondern eher als eine Art Kurator fiir den Ort vorgefiihrt
wird, in dem er lebt, etc. Ein commercium zwischen Sinnlichkeit und Ubersinnlich-
keit wird immer wieder angestrebt, aber nicht zufriedenstellend eingelost und
lasst sich nur auf der Folie einer materialistisch-epikureistischen Wertesphare und
der Wertesphdre der Magie verstehen. Der Name der titelgebenden Katze ist daher
wortlich und unwortlich zugleich, und den rhetorisch-poetischen Fluchtpunkt
des Marchens im Ganzen bildet die Figur der Inversion, wie Paul Fleming festhalt:

Der Name der Hauptfigur — Spiegel — kann deshalb als eine Allegorie fiir Kellers realisti-
sches Schreiben angesehen werden. So heifit es bei Walter Benjamin: ,Eine Spiegelwelt
ist die Welt der kellerschen Schriften.‘ Diese ,Spiegelwelt* zeichnet sich weder durch un-
endliche Spiegelung der Romantik aus, noch durch die Ab- oder Widerspiegelung der mi-
mesis. [...] Kellers Welt ist, mit anderen Worten, spiegelverkehrt: ,Wahrend das Tétige,
Gewichtige in ihr scheinbar unangetastet seine Ordnung wahrt‘, schreibt Benjamin,
,wechselt das Mannliche ins Weibliche, das Weibliche ins Mannliche unmerklich hinii-
ber‘. Diese unmerkliche Bewegung der Inversion unterhalb der Oberfliche des Gewohnli-
chen ereignet sich nicht nur zwischen dem Minnlichen und dem Weiblichen [...] oder
zwischen reich und arm (zum Beispiel in ,Kleider machen Leute‘), sondern im Falle von
Spiegel, das Kdtzchen zwischen Mensch und Tier. (2011, 73)*’

Der Hexenmeister und sein Kater sind ein hergebrachter Topos. Die Wertespha-
ren des Verkldrenden und Ubernatiirlichen werden hier auch immer wieder
iiber einzelne Zeichen aufgerufen, jedoch desavouiert. Die Zeichen bleiben in
der Vermittlung gleichsam hidngen, was den Hexenmeister auf die sprichwort-
liche Palme bringt:

,Wie!* rief Pineif3, ,Du sollst so leben, da Du dick und rund wirst und nicht Dich abjagen!
Ich merke aber wohl, wo Du hinauswillst! Du denkst mich zu dffen und hinzuhalten, daf3
ich Dich in Ewigkeit in diesem Mittelzustande herumlaufen lasse?* (1V, 277)

35 Originalschreibweise (im Gegensatz zur spateren Schreibweise ,Schmer*).

36 Zu dieser klassischen Position 1dsst sich Aristoteles’ wirkmédchtige Schrift De anima heran-
ziehen, insbesondere Buch II, Kap. 11, wo es heifdt, dass beim Tastsinn Medium (,péoov*
[méson], als zum lateinischen medium vorgingiger Ausdruck) und Sinnesorgan in eins fallen,
ndmlich anhand des Fleisches.

37 Die von Fleming angefiihrten Zitate beziehen sich auf Walter Benjamin (2007, 46).



44 — Dennis Borghardt

Der Mittelzustand, aus dem nicht ausgebrochen werden kann, macht den —
auch fiir die Lesenden hochst unterhaltsamen — Hexenmeister Pineif3 zu einer
poetologisch verdichteten Karikatur, die zwischen (verhindertem) Realismus
und Marchen changiert.

5 Schlussbemerkungen

Wollte man ein konservatives Moment in Kellers Realismus bestimmen, so wire
dieses am ehesten darin zu verorten, dass selbst im Rahmen metonymisch-
metaphorischer Wechselprozesse Werten produktive Funktionen zugesprochen
werden, die durchaus gewisse normative Ideale implizieren kénnen. Sie kreisen
jedoch nicht um einen stabilen ,Bedeutungskern‘, sondern sind zuvorderst als
Vermittlungszeichen in Form ihrer realistischen Nutzbarmachung zu lesen: Kel-
lers Realismus ldadt, wie es seit Ort in der Forschung obligatorisch betont wird,
zum Reflektieren auf einer metasemiotischen Ebene gleichsam ein; indes ist
dies nur unter den Voraussetzungen der Er- und Verklarungen zuneigenden
Kippprozesse sowie dem wieder zu einer mittleren Ebene zuriickstrebenden
Regulativ zu denken. Dieses medial-realistische Regulativ bewegt sich wert-
theoretisch zwischen den Ebenen der Evaluation und Valorisierung und fiihrt —
zumindest seinem grundsétzlichen Impetus nach — divergente Extreme auf
eine konvergente, erzdhl- und lebbare Ebene zuriick.

Der letztgenannte Aspekt zeigt zugleich die Schwierigkeiten an, die darauf be-
ruhen, Codes, Verkldarung und metonymische Darstellung auf einen homogenen
Medienbegriff zu bringen, der iiber das Identifizieren topischer Grundbestdnde —
von Briefen, Zeitungen, Biichern, Geld, Kirchturmhdhnen etc. — hinausgeht. Fiir
die Keller-Forschung lassen sich hieraus weitere Desiderate ableiten, die einer
noch ausfiihrlicheren Untersuchung bediirfen: Inwiefern ist die Vermittlung von
Werten als ein auf die Kategorien des Gelingens und Misslingens riickfiihrbarer
Akt zu verstehen? Wie funktionieren die beschriebenen Vermittlungsprozesse auf
anderen restringierenden (etwa moralischen) Wertebenen? Und wie verhilt sich
diese Poetik zu zeitgenossischen Literaten wie Stifter, Storm und Fontane? Nicht
so sehr sind es dann Abstraktion und Reflexion, die als die maf3geblichen semiolo-
gischen Verfahren zu gelten haben, sondern Mediation und Valorisierung, die ins
Blickfeld riicken. Und dieses Blickfeld scheint sich regelméaflig in einem erstaunlich
dynamischen, nicht einmal unbedingt ,konservativ* zu nennenden Zustand zu be-
finden oder sich in diesen hineinzubegeben.



Gottfried Kellers medial-realistische Poetik =—— 45

Literatur

Agethen, Matthias. Vergemeinschaftung, Modernisierung, Verausgabung. Nationalokonomie
und Erzdhlliteratur in der zweiten Hdlfte des 19. Jahrhunderts. Gottingen: Vandenhoeck
und Ruprecht, 2018.

Amrein, Ursula. ,,Als ich Gott und Unsterblichkeit entsagte. Zur Dialektik von Sadkularisierung
und Sakralisierung in Gottfried Kellers literarischen Projekten aus der Berliner Zeit
(1850-1855)“. Religion als Relikt? Christliche Traditionen im Werk Fontanes. Hg. Hanna
Delf von Wolzogen, Hubertus Fischer. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 2006.
219-236.

Amrein, Ursula. ,Todesfiguren. Zur Begriindung des Realismus bei Gottfried Keller*. Gottfried
Keller und Theodor Fontane. Vom Realismus zur Moderne. Hg. Ursula Amrein, Regina
Dieterle. Berlin, New York: De Gruyter, 2008. 63-86.

Andermatt, Michael. ,,Kontingenz als Problem des biirgerlichen Realismus. Raumgestaltung
bei Fontane und Keller“. Gottfried Keller und Theodor Fontane. Vom Realismus zur
Moderne. Hg. Ursula Amrein, Regina Dieterle. Berlin, New York: De Gruyter, 2008. 41-62.

Andermatt, Michael. ,,Der griine Heinrich (1854/55, 1879/80)“. Gottfried Keller-Handbuch.
Leben — Werk — Wirkung. Hg. Ursula Amrein. Stuttgart: Metzler, 2016. 16-46.

Aristoteles. De anima. Recognovit brevique adnotatione critica instruxit W. D. Ross. Oxford:
University Press, 1956.

Aristoteles. Politica. Recognovit brevique adnotatione critica instruxit W. D. Ross. Oxford:
University Press, 1957.

Aristoteles. Ethica Nicomachea. Recognovit brevique adnotatione critica instruxit I. Bywater.
Oxford: University Press, 1988.

Baasner, Rainer (Hg.). Briefkultur im 19. Jahrhundert. Tiibingen: Max Niemeyer, 1999.

BagBler, Moritz. ,,Zeichen auf der Kippe. Aporien des Spdtrealismus und die Routines der
Frithen Moderne*. Entsagung und Routines. Aporien des Spdtrealismus und Verfahren
der Friihen Moderne. Hg. Moritz Bafiler. Berlin, Boston: De Gruyter, 2013a. 3-21.

Bafler, Moritz. ,,Die Unendlichkeit des realistischen Erzahlens. Eine kurze Geschichte
moderner Textverfahren und die narrativen Optionen der Gegenwart“. Die Unendlichkeit
des Erzdhlens. Der Roman in der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur seit 1989. Hg.
Carsten Rohde, Hansgeorg Schmidt-Begmann. Bielefeld: Aisthesis, 2013b. 27-45.

BaBller, Moritz (Hg.). Entsagung und Routines. Aporien des Spdtrealismus und Verfahren der
Frithen Moderne. Berlin, Boston: De Gruyter, 2013c.

BaBler, Moritz. Deutsche Erzéihlliteratur 1850-1950. Eine Geschichte literarischer Verfahren.
Berlin: Erich Schmidt, 2015.

Bayertz, Kurt, Myriam Gerhard und Walter Jaeschke. ,,Einleitung“. Der Materialismus-Streit.
Hg. Kurt Bayertz, Myriam Gerhard, Walter Jaeschke. Hamburg: Meiner, 2012. i-xxxiv.

Barthes, Roland. S/Z. Ubers. Jiirgen Hoch. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1987.

Benjamin, Walter. ,,Gottfried Keller (1927)“. Erzihlen. Schriften zur Theorie der Narration und
zur literarischen Prosa. Hg. Alexander Honold. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2007. 39-50.

Borghardt, Dennis. ,,Medialitat als realistisches Prinzip. Gottfried Kellers Umwertungen der
Wirklichkeit“. Literaturkritik.de. Rezensionsforum. Schwerpunktausgabe: 200. Geburtstag
von Gottfried Keller 7 (2019). https://literaturkritik.de/medialitaet-als-realistisches-
prinzip-gottfried-kellers-umwertungen-der-wirklichkeit,25867.html (05.05.2022).


https://literaturkritik.de/medialitaet-als-realistisches-prinzip-gottfried-kellers-umwertungen-der-wirklichkeit,25867.html
https://literaturkritik.de/medialitaet-als-realistisches-prinzip-gottfried-kellers-umwertungen-der-wirklichkeit,25867.html

46 =—— Dennis Borghardt

Ehlert, Klaus. ,,Realismus und Griinderzeit“. Deutsche Literaturgeschichte. Von den Anfdngen
bis zur Gegenwart. Hg. Wolfgang Beutin u. a. Stuttgart, Weimar: Metzler, 2001. 293-341.

Fleming, Paul. ,Der Schmer des Realismus. Der Korper in Kellers Spiegel, das Kdtzchen“.
Organismus und Gesellschaft. Der Korper in der deutschsprachigen Literatur des
Realismus (1830-1930). Hg. Christiane Arndt, Silke Brodersen. Bielefeld: transcript, 2011.
69-92.

Geppert, Hans Vilmar. Der realistische Weg. Formen pragmatischen Erzihlens bei Balzac,
Dickens, Hardy, Keller, Raabe und anderen Autoren des 19. Jahrhunderts. Tibingen: Max
Niemeyer, 1994.

Glaser, Hermann, Jakob Lehmann und Arno Lubos. Wege der deutschen Literatur. Eine
geschichtliche Darstellung. Frankfurt/M., Berlin: Ullstein, “1985.

Grabert, Willy und Arno Mulot. Geschichte der deutschen Literatur. Miinchen: BSV, °1964.

Gratz, Katharina. ,,Realistische Realien. Zur Zeichenfunktion des Gegenstédndlichen bei
Adalbert Stifter“. Entsagung und Routines. Aporien des Spdtrealismus und Verfahren der
Friihen Moderne. Hg. Moritz BaBler. Berlin, Boston: De Gruyter, 2013. 115-129.

Giinter, Manuela. Im Vorhof der Kunst. Mediengeschichten der Literatur im 19. Jahrhundert.
Bielefeld: transcript, 2008.

Heilmann, Till A. und Jochen Venus. ,,Semiotik und Dekonstruktion“. Handbuch
Medienwissenschaft. Hg. Jens Schroéter. Stuttgart, Weimar: Metzler, 2014. 51-60.

Helmes, Giinter und Werner Koster. ,Einleitung®. Texte zur Medientheorie. Hg. Giinter Helmes,
Werner Koster. Stuttgart: Reclam, 22018. 15-21.

Hoffmann, Stefan. ,Medienbegriff und Medienwissenschaft“. Handbuch Medienwissenschaft.
Hg. Jens Schroter. Stuttgart, Weimar: Metzler, 2014. 13-20.

Homberger, Dietrich. Sachwdrterbuch zur Sprachwissenschaft. Stuttgart: Reclam, 22003.

Honold, Alexander. Die Tugenden und die Laster. Gottfried Kellers ,Die Leute von Seldwyla‘“.
Berlin: Schwabe Verlag, 2018.

Kohl, Stefan. Realismus. Theorie und Geschichte. Miinchen: Fink, 1977.

Koszyk, Kurt. Deutsche Presse im 19. Jahrhundert. Berlin: Colloquium Verlag, 1966.

Luhmann, Niklas. ,,Das Medium der Kunst“. Delfin 7 (1986): 6-9.

Neumann, Bernd. Gottfried Keller. Eine Einfiihrung in sein Werk. Konigstein/Ts.: Athendum,
1982.

Obenaus, Sibylle. Literarische und politische Zeitschriften 1830-1848. Stuttgart: Metzler,
1986.

Ort, Claus-Michael. Zeichen und Zeit. Probleme des literarischen Realismus. Tubingen:

Max Niemeyer, 1998.

Petersen, Jiirgen H. Mimesis — Imitatio - Nachahmung. Eine Geschichte der europdischen
Poetik. Stuttgart: UTB, 2000.

Rakow, Christian. Die Okonomien des Realismus. Kulturpoetische Untersuchungen zur
Literatur und Volkswirtschaftslehre 1850-1900. Berlin, Boston: De Gruyter, 2013a.

Rakow, Christian. ,,Auf dem Weg in die Marotte. Wilhelm Raabes Else von der Tanne,

Villa Schénow, Stopfkuchen und die Tlicken der Metonymisierung im Poetischen
Realismus“. Entsagung und Routines. Aporien des Spdtrealismus und Verfahren der
Friihen Moderne. Hg. Moritz BaBler. Berlin, Boston: De Gruyter, 2013b. 25-47.

Reichelt, Gregor. Fantastik im Realismus. Literarische und gesellschaftliche Einbildungskraft
bei Keller, Storm und Fontane. Stuttgart, Weimar: Metzler, 2001.

Requate, Jorg (Hg.). Das 19. Jahrhundert als Mediengesellschaft. Les médias au XIXe
siécle. Miinchen: Oldenbourg, 2009.



Gottfried Kellers medial-realistische Poetik = 47

Richter, Hans. Gottfried Kellers friihe Novellen. Berlin: Riitten & Loening, 1960.

Schmidt, Julian. ,,Das Prinzip des Realismus®. Theorie des biirgerlichen Realismus. Eine
Textsammlung. Hg. Gerhard Plumpe. Stuttgart: Reclam, 32001. 113-118.

Sprengel, Peter. Geschichte der deutschsprachigen Literatur 1830-1870. Vormdrz —
Nachmdrz. Miinchen: Beck, 2020.

Telesko, Werner. Das 19. Jahrhundert. Eine Epoche und ihre Medien. Wien: Bohlau, 2010.

Vatin, Frangois. ,Valuation as Evaluating and Valorizing“. Valuation Studies 1.1 (2013): 31-50.






Dominik Miiller
Laokoon-Lehren

Gottfried Kellers Aneignung von Lessings Mediologie
im Ziircher Kontext

1

In den letzten Sdtzen der mehr als hundertseitigen Einleitung zu seiner Edition
von Gotthold Ephraim Lessings Laokoon oder iiber die Grenzen der Malerei und
der Poesie wird der dufderst gelehrte Altertumswissenschaftler Hugo Bliimner
beinahe ausfallig:

Man betrachte unsere 6ffentlichen Monumente, man durchwandle unsere Gemaldegalerien,
und auf Schritt und Tritt wird man auf unmalbare Gegenstinde stof3en, selbst bei unsern
ersten Kiinstlern, einem Cornelius, Genelli u. a., um von den Lieblingen des Publikums,
einem Kaulbach, Makart, Doré, zu schweigen. In der Tat, unsern Kiinstlern und unserm Pu-
blikum ist das Bewuf3tsein von dem, was Pinsel und Meif3el darstellen diirfen und was
nicht, vollstindig abhanden gekommen; auf diesem Gebiete soll der Laokoon seine Wirkung
noch thun. Mége die Zeit nicht zu fern sein, da auch hier die von dem grofien Reformator
unserer Aesthetik aufgestellten Gesetze in ihrer vollen Bedeutung erkannt, gewiirdigt und
befolgt werden! (1880, 139)

Bliimner ist einer der wichtigsten Exponenten in der Rezeption von Lessings Ab-
handlung iiber die Zustdndigkeitsbereiche von Literatur und bildender Kunst in
der zweiten Halfte des neunzehnten Jahrhunderts. Seine umfangreiche Laokoon-
Ausgabe erschien 1876. Diese erfreute sich offenbar einer groflen Nachfrage,
denn bereits 1880 wurde eine zweite Auflage angeboten. Ihr stellte Bliimner eine
iiber hundertseitige Einleitung voran, die mit den zitierten Satzen endet. Fiir heu-
tige Begriffe ist Blimners Werk ein Zwitter: halb mit positivistischer Akribie er-
stellte historisch-kritische Edition, halb Kampfschrift. Bliimner ist nicht einfach
bemiiht, als Editor einen originalen Wortlaut des Textes zu ermitteln und als kun-
diger Kommentator Quellen aufzudecken und Anspielungen aufzuschliisseln,
sondern er macht sich zum engagierten Verkiinder, Wiederverkiinder von Les-
sings normativer Lehre. Dass man in der Literatur — anders als in den bildenden
Kiinsten — die medialen Grenzen beachte, hilt Bliimner vor allem Goethe und
Schiller zugute und fahrt dann fort:

Auch unsere moderne Literatur, untergeordnete Grof3en abgerechnet, welche sich nach
wie vor in Ausmalung korperlicher Schonheiten u. dgl. gefallen, 13t diesen Einfluf3 des
Laokoon {iberall erkennen: Dichter wie beispielsweise Wilh. Jordan, Gottfr. Keller, Paul

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-004


https://doi.org/10.1515/9783110698794-004

50 —— Dominik Miiller

Heyse, Gust. Freytag, schildern nie das Coexistente, ohne es in Handlung umzusetzen;
man kann in der That behaupten, daf} das Gesetz, der Dichter solle nicht malen, heute zu
einem allgemein anerkannten Dogma geworden ist. (1880, 140)

Die beiden Zitate dokumentieren zwei wichtige Akzentsetzungen, die iiber
Bliimners Kommentare hinaus fiir die affirmative Rezeption von Lessings Lao-
koon in der zweiten Halfte des neunzehnten Jahrhunderts bezeichnend zu sein
scheinen: 1) Lessings Schrift wird nicht einfach als &dsthetikgeschichtliches Do-
kument gelesen, wie man das vom Historismus erwarten kénnte, sondern als
ein normsetzendes und {iiberzeitliches Regelwerk fiir bildende Kiinstler:innen
und Dichter:innen. 2) Lessings Anspruch, den beiden Medien als iiberlegener
und neutraler Grenzwéachter in gleichem Masse gerecht zu werden, wird in
Frage gestellt.

In der beriihmten protosemiotischen Grundlegung seines Konzepts im 16.
Kapitel setzt Lessing bis in die Syntax hinein mit einer strengen Symmetrie Aus-
gewogenheit in Szene:

Gegenstdnde, die neben einander oder deren Teile neben einander existieren, heiflen Kor-
per. Folglich sind Korper mit ihren sichtbaren Eigenschaften die eigentlichen Gegen-
stande der Malerei.

Gegenstande, die auf einander oder deren Teile auf einander folgen, heiflen iiberhaupt
Handlungen. Folglich sind Handlungen der eigentliche Gegenstand der Poesie. (1990, 116)

Die Rezeption des neunzehnten Jahrhunderts arbeitet demgegeniiber die Asym-
metrien heraus. Bald wird nachgewiesen, dass Lessing weit weniger von der
bildenden Kunst als von Literatur verstanden habe, bald, dass man sich in der
Literatur viel gewissenhafter an Lessings Lehrsdtze halte als in der bildenden
Kunst. In die Liste der Musterschiiler unter den zeitgendssischen deutschspra-
chigen Schriftstellern setzt Bliimner Gottfried Keller, hinter dem heute gédnzlich
vergessenen Wilhelm Jordan, an die zweite Stelle. Das ist nicht erstaunlich,
rithmt die zeitgenossische Kritik doch gerne die Anschaulichkeit von Kellers
Texten (das wird an den Auferungen Friedrich Theodor Vischers noch zu zei-
gen sein), oft unter Verweis auf die Anfinge des Dichters als Maler.’

1 Obwohl zu Kellers Lebzeiten seine Bilder und Zeichnungen nicht an die Offentlichkeit
kamen, war aufgrund von biographischen Notizen, von denen einige auf Keller selber zuriick-
gingen, und von Artikeln {iber ihn bekannt, dass er als Maler angefangen hatte: Vgl. dazu die
Sammlung der friih von Keller selber verfassten oder der von anderen redigierten biographi-
schen Notizen (XV, 397-402 und 636-650), und die wichtige Rezension von Kellers Lieder
eines Autodidakten von 1845, in der Caroline Schulze an den Gedichten riihmt, dass sie ,,eine
unmittelbare Anschauung des Objekts geben“, was darauf zuriickzufiihren sei, dass der Verfasser
,Dichter und Maler zugleich“ sei (XXVII, 476).



Laokoon-Lehren = 51

Dass Bliimner Keller nennt, kann aber auch mit der persénlichen Bekannt-
schaft zusammenhdngen. Bliimner versah von 1877 bis zu seinem Tod im Jahre
1915 die Professur fiir Archédologie und Klassische Philologie an der Universitat Zii-
rich. Karl Dilthey, sein mit Keller gut befreundeter Vorganger, machte ihn mit dem
Dichter bekannt, der am 8. Dezember 1877 auch Bliimners Antrittsvorlesung bei-
wohnte. Diese stand unter dem ebenfalls Deskriptives und Normatives verbin-
denden Titel: ,,Uber den Entwicklungsgang und die gegenwirtigen Aufgaben der
Kunstgeschichte®. Adolf Frey {iberlieferte Kellers wohlwollenden Kommentar {iber
den neuen Professor: ,,Der scheint {iber seine Nase hinauszusehen, was bei diesen
Herren sonst nicht immer der Fall ist“ (zit. Waser 1922, 16).

In seinem vierten Ziircher Jahr vertffentlicht Bliimner zwei umfangreiche
Laokoon-Studien (1881). Diese verlangern zur Hauptsache das schon in der Einlei-
tung zur Text-Edition begonnene Siindenregister der aktuellen bildenden Kunst.
Die Titel der beiden Teile umreifien deren Themen: ,,Uber den Gebrauch der Alle-
gorie in den bildenden Kiinsten“ und ,,Uber den fruchtbaren Moment und das
Transitorische in den bildenden Kiinsten“. Die Vorliebe gegenwartiger Kunst fiir
die Allegorie tobe sich laut Bliimner ganz besonders bei der Gestaltung der So-
ckelpartie von Denkmalern aus. Dass in Ziirich im Atelier Rudolf Kisslings gerade
ein Denkmal mit einem solchen Sockel in Arbeit war, das 1889 eingeweihte
Escher-Denkmal fiir den Bahnhofsplatz, diirfte Bliimner zur Zeit der Niederschrift
seiner Laokoon-Studien noch nicht gewusst haben.? Diese Koexistenz von allego-
rischer Praxis und Achtung der Allegorie ist aber charakteristisch fiir die zweite
Halfte des neunzehnten Jahrhunderts. Sie ist auch bei Keller selber anzutreffen.
Eine Briefbemerkung an Theodor Storm am 11. April 1881 und das, was ihr Anlass
wat, die Verstirkung der allegorischen Ziige bei der Uberarbeitung des Griinen Hein-
rich, die sich etwa in der neu eingefiihrten Figur des Albertus Zwiehan® manifestiert,
sollen hier als Belege geniigen: ,,Namentlich wegen des Zwiehans und seines Scha-
dels, dieser etwas gar zu deutlichen Allegorie und Prototypik fiir einen Verlierer sei-
nes Wesens oder seiner Person, hitte ich Strafe verdient* (GB II1.1, 455).

Bliimner schickt die beiden Hefte seiner Laokoon-Studien auch Keller zu. Der
Beschenkte bedankt sich dafiir am 22. November 1882 mit einem Brief, der, abge-
sehen von Anrede und Gruf3, blof3 aus einem einzigen Satz besteht.

2 Keller fordert in seinem Artikel vom 15. Juli 1884 in der Neuen Ziircher Zeitung das Publikum
auf, fiir das Denkmal zu spenden, indem er auf die Verdienste Eschers hinweist. Gegen die
Darstellungen auf dem ,,Piedestal“ scheint Keller nichts einzuwenden zu haben, rat aber,
diese anders zu platzieren (XV, 330-331).

3 Vgl. das Kapitel ,,Der Schéddel“ im dritten Band der Fassung des Romans von 1879/80.



52 =—— Dominik Miiller

Empfangen Sie meinen verbindlichsten Dank fiir die ,,Laokoon-Studien“, die ich um so
aufmerksamer lese, als der ewige Flu3 der Anschauung der ewigen Schonheitsgesetze
sich auch auf dem poetisch-literarischen Gebiet geltend zu machen beginnt, indem die
von den Lessing’schen Grundwahrheiten abgeleitete Rezeptivkunst (z. B. in der Beschrei-
bungs-Frage) einer neuen Betrachtung ruft. (GB IV, 246-247)

Keller gibt sich in dieser Reaktion als Kenner der Materie zu erkennen. Ganz im
Sinne Bliimners rdumt er Lessings Grundsdtzen den Status von ,,ewigen Schon-
heitsgesetzen“ ein, von ,,Grundwahrheiten®. Damit stimmt er in den grofien
Chor jener ein, die in dem Verfasser des Laokoon, nicht mehr — wie zu Lebzeiten
Lessings seine Gegner - einen ,,Dictator* (Barner 1990, 725), sondern den Kiin-
der einer verbindlichen Wahrheit sehen.

Fiir Kellers Auseinandersetzungen mit Lessings Schrift, denen hier nachge-
gangen werden soll, ist der kurze Brief an Bliimner der expliziteste Beleg. Des-
halb wird er auch zuerst zitiert. Er bringt, unter dem Stichwort ,,Rezeptivkunst“*
gleich das ins Spiel, was fiir Keller in der Auseinandersetzung mit Lessings
Schrift im Vordergrund stand. Dem in seiner Kritik ganz auf die bildende Kunst
hin orientierten Bliimner hilt Keller entgegen, dass es auch in der Literatur Er-
scheinungen gebe, die von ,,Lessing’schen Grundwahrheiten“ ,abgeleitet* seien,
was nicht — nach modernem Wortverstiandnis — bedeutet, dass sie davon dedu-
ziert sind, sondern dass sie von diesen wegfiihrten.” Was genau unter ,,Receptiv-
kunst“ zu verstehen sei, geht aus dem Brief selber nicht klar hervor. Andere
Auflerungen im Zusammenhang mit Lessings Laokoon-Schrift werden aber zei-
gen, dass Keller damit eine Prosaliteratur bezeichnete, die sich in detaillierten
und statischen Beschreibungen ergeht. Solche Schilderungen schitzte er als pro-
blematisch ein und sah darin eine Gefahr, vor der er sich wegen seiner Herkunft
von der Malerei ganz besonders in Acht zu nehmen habe. Den nachfolgenden
Ausfiihrungen liegt die Hypothese zugrunde, dass Lessings Schrift Keller beim
Erkennen dieser Gefahr behilflich war.

Kellers Austausch mit Bliimner, von dem wir nicht wissen, ob er in persén-
lichen Gesprachen vertieft wurde, ist nur eine, zudem spéate Episode in Kellers

4 In der von Carl Helbling herausgegebenen Briefsammlung (Keller 1950-1954) wird die Or-
thographie modernisiert. Keller schrieb eigentlich ,Receptivkunst* (www.ehkka.ch/ehkka/
[05.05.2022]). Im Folgenden wird diese originale Schreibung verwendet.

5 Die eHKKA (www.ehkka.ch/ehkka/ [05.05.2022]) erlaubt die Feststellung, dass Keller das Verb
»ableiten* einzig an der vorliegenden Stelle verwendet. Aufschluss iiber Kellers Verwendung des
Wortes gibt seine Bemerkung, ,,daf} Heyse seit bald dreif3ig Jahren dichterisch thétig ist, ohne ein
einziges Jahr Ableitung oder Abwechslung durch Amt, Lehrthitigkeit oder irgend eine andere
profane Arbeitsweise genossen zu haben* (Keller an Storm, 20. Dezember 1879 [Laage 1992, 50]).


http://www.ehkka.ch/ehkka/
http://www.ehkka.ch/ehkka/

Laokoon-Lehren = 53

Auseinandersetzung mit Lessings Laokoon-Schrift. Adolf Frey berichtet in sei-
nen Erinnerungen an Gottfried Keller:

Langere Zeit {iberlegte er sich eine kleinere Schrift gegen Lessings Laokoon. Der um seine
Bildung Verkiirzte hatte den Segen dieses unvergleichlichen Buches doppelt empfunden,
weil er ihn erst spit empfing, erst gegen das dreifligste Lebensjahr, und sah immer mit
hoher Bewunderung und Dankbarkeit zu dem ,tapferen“ Lessing empor; aber das hohe
Gewicht des Werkes schien ihm eine energische und riickhaltlose Einsprache gegen die
unbilligen Ubertreibungen und drakonischen Harten zu fordern — ,aber nicht durch
einen Schulmeister, denn die verstehen nichts.“ (Frey 1919, 51)

Aufler dieser Aussage Freys gibt es keine Hinweise auf ein solches Vorhaben
Kellers. Dessen respektvolle Aussagen lassen alle durchblicken, dass Keller mit
Lessings Schrift viel verband. Sein scharfer Sinn fiir historische Verdanderungen
machte ihm allerdings klar, dass gewisse Entwicklungen in den Kiinsten seit
Lessings Zeiten nach einer — wie er sich im Brief an Bliimner ausdriickt — ,,neuen
Betrachtung® riefen. Nichts deutet aber darauf hin, dass sich ihm deswegen
gleich eine ,,energische und riickhaltlose Einsprache® gegeniiber den Lessing-
schen Prinzipien aufgedrangt habe.

Der Austausch mit Bliimner und mit Frey, der spater selber auch ein Buch
iiber den Laokoon schreiben sollte, dokumentiert, dass Kellers Interesse fiir Les-
sings Schrift im zeitgendssischen Kontext keine Besonderheit darstellte. Thre
Rezeption in der zweiten Hilfte des neunzehnten Jahrhunderts ist, anders als
diejenige der Goethezeit,® noch wenig untersucht. Wer sich jetzt fiir Lessings
Grenzziehung stark machte, tat dies in doppelter Frontstellung einerseits zur
Rhetorik der medialen Entgrenzung in der Romantik, andererseits zu den Ge-
samtkunstwerksideen Richard Wagners. Diesem diente in Schauspiel und das
Wesen der dramatischen Dichtkunst, dem zweiten Teil der in Ziirich entstande-
nen Abhandlung Oper und Drama (Wagner 2000), Lessings Laokoon als Folie
fiir die Entwicklung des Konzepts eines die medialen Grenzen sprengenden Mu-
sikdramas. Die Uberlegungen Lessings drehten sich um eine Kunst, die Wag-
ner, im Gegensatz zur ,,wirklichen Kunst“, wie sie auf der Biihne zum Leben
erbliihe, als die ,,kiinstliche* bezeichnet und schlief3lich auch noch als ,egois-
tisch® pathologisiert, weil sie so dngstlich auf die Einhaltung von Grenzen be-
dacht sei (Wagner 2000, 128).

6 Zur fritheren Rezeption vgl. den ausfiihrliche Kommentar Winfried Barners und die Zusam-
menstellung von Rezeptionszeugnissen in Lessing (1990, 650-661 und 674-734) sowie Wolf
(2002) und Schneider (2014). Zur spateren Rezeption Willems (1989, bes. 334-340).



54 = Dominik Miiller

2

Fiir Kellers Lessing-Verehrung gibt es zahlreiche Belege (Luck 1970, 128—129),
von denen wohl der Beginn der Rahmengeschichte des Sinngedichts die char-
manteste ist. Der Freund, der umfangreichste von Kellers Dramenversuchen aus
der Jugendzeit (XVI.1, 206-267; XVIII, 365-419), ist ein Remake von Emilia Galotti.
Bezeichnend fiir den immerhin schon neunzehnjdhrigen Verfasser ist, dass er die
Figur des Malers, die bei Lessing Conti heifit und eine Nebenrolle spielt, unter
dem Namen Rémer als Vater der verfiihrten jungen Frau zu einer Hauptfigur auf-
riicken ldsst.

Im Tagebuch, das Keller 1843 in den Wochen fiihrte, in denen die Literatur mit
einer rauschhaften Produktion von Gedichten der Malerei ernsthafte Konkurrenz
zu machen begann und so fiir ihn die Medienkonkurrenz zur Lebensfrage wurde,
finden sich auch medientheoretische Uberlegungen, aber keine Hinweise auf die
Laokoon-Schrift. Keller macht sich hingegen Gedanken iiber E.T.A. Hoffmann, den
,,2Musicer, Dichter und Maler* (XVIII, 33). Indem Keller sich aber schlief3lich nicht
das romantische Modell der Koexistenz der Medien zu eigen machte, sondern den
Ubertritt von der bildenden Kunst zur Literatur als Schnitt verstand, schloss er sich
dem medientheoretischen Rigorismus an, wie Lessing ihn vertrat.

Laut Adolf Frey lernte Keller den Laokoon erst kennen, als er schon fast drei-
Big war, also in den spaten 1840er Jahren. Die Arbeit am Griinen Heinrich hatte
die bildende Kunst in den Hintergrund gedrdangt. Stimmt die Angabe, dann hatte
Lessings Buch die mediale Umorientierung noch nicht begleitet, war Keller nun
aber als nachtrigliche Bestdtigung fiir die Art willkommen, wie er den Konflikt
mit der Niederschrift des Griinen Heinrich fiir sich zu kldren im Begriff war. Kel-
lers Fall unterscheidet sich von dem anderer ,,Doppelbegabungen® dadurch,
dass die Distanzierung von der bildenden Kunst nicht nur eine biographische
Weichenstellung darstellte, sondern die erste grofie Prosa-Arbeit inhaltlich ali-
mentierte. Keller etablierte sich als der Prosaautor, als der er sich einen Namen
machte, indem er dem Maler, der er hétte bleiben kénnen, in seinem Erstling
eine Zukunft absprach.”

Wichtige, wenn auch nur indirekte Hinweise, wie sich Keller in dieser Start-
phase seiner Karriere als Prosaautor positionierte, geben die vier umfangrei-
chen Rezensionen von Werken Jeremias Gotthelfs, welche die Redaktion der
Blditter fiir literarische Unterhaltung bei dem noch unbekannten Schweizer in
Auftrag gab, wohl weil man sich von ihm besonders kundige Aufschliisse iiber

7 Ausfiihrlicheres dazu bei Dominik Miiller: ,,Vom Malen zum Schreiben. Kellers Anfinge in
den Studienbtichern und im ,,Tagebuch““ (im Erscheinen).



Laokoon-Lehren =—— 55

das Werk seines Landsmannes versprach. Keller kritisiert zwar die weltan-
schaulich-politische Ausrichtung des Berner Pfarrers, rithmt ihn aber als grofien
Epiker. Am deutlichsten wird das Lob im vierten und letzten der Aufsitze formu-
liert, der nach Gotthelfs Tod auch zu einem Nachruf wurde:

Zu den ersten duflern Kennzeichen des wahren Epos gehort, daf3 wir alles Sinnliche, Sicht-
und Greifbare in vollkommen gesittigter Empfindung mitgenief3en, ohne zwischen der re-
gistrirten Schilderung und der Geschichte hin- und hergeschoben zu werden, d. h. daf3 die
Erscheinung und das Geschehende ineinander aufgehen. Ein Beispiel bei Gotthelf. Nir-
gends verliert er sich in die moderne Landschafts- und Naturschilderung mit den diissel-
dorfer oder Adalbert Stifter’schen Malermitteln (welche uns andern Allen mehr oder
weniger ankleben und welche wir iiber kurz oder lang wieder werden ablegen miissen),
und doch wandeln wir bei ihm iiberall im lebendigen Sonnenschein der griinen prachtigen
Berghalden und im Schatten der schonen Thaler und sehen die drduende Gewitternacht
der tapfern Gebirgswelt iiber die hellen Hofe hereinziehen. (XV, 118)

Der Rezensent ldsst sich in den letzten Zeilen der zitierten Passage von seinem
Gegenstand anstecken und gibt das Kondensat einer jener Landschaftspanora-
men, die Gotthelf gerne an den Anfang seiner Romane oder Erzahlungen setzt.
Das, was Keller in seinem Brief an Bliimner auf die Formel der ,,Receptivkunst*
bringt, ein Darstellungsvermégen, das den Lesenden den Eindruck zu vermit-
teln sucht, das Beschriebene selber wahrzunehmen, zu ,recipieren‘, umschreibt
er hier, wo er sich nicht an einen Hochschulprofessor wendet, als ein ,,Mitge-
nief3en“. Die Feststellung, dass Gotthelf seine Leser dazu einlade, ergibt das po-
sitiv formulierte Lob, dem eines ex negativo nachgeschoben wird, das — ganz
auf dem Boden von Lessings Medientheorie — literarische Qualitidt von der Be-
achtung medialer Grenzen abhédngig macht. Die ,,Malermittel®, die Gotthelf zu
vermeiden wisse, werden mit zwei Attributen charakterisiert: ,,diisseldorfer*
und ,,Adalbert Stifter’sche[ ]“. Mit dem ersten diirfte auf die Diisseldorfer Maler-
schule angespielt werden, die durch ihre starke Ausstrahlungskraft offenbar
auch Schriftsteller:innen in den Bann zieht. Das zweite bringt mit Adalbert Stif-
ter einen bis heute emblematischen Beschreibungskiinstler ins Spiel. 1855, zwei
Jahre vor der Verdffentlichung seines Nachsommers, stand er auf dem Hohe-
punkt seines Ruhms, den er einer Reihe von Novellen verdankte. Einige von
diesen hatte er zu einer Sammlung vereint, der er die aus dem Bereich der Ma-
lerei iibernommene Uberschrift ,,Studien“ gab. Ob Keller zu diesem Zeitpunkt
wusste, dass Stifter, der ,,Tiiftler” — wie Keller ihn in einem Brief an Hermann
Hettner vom 15. Oktober 1853 bezeichnete (GB I, 380) —, selber auch malte und
diese Tatigkeit nach seinem Durchbruch als Schriftsteller auch weiter intensiv
betrieb, ist nicht bekannt.

Vielleicht verrdt auch noch ein formales Detail dieser vierten und beson-
ders grundsatzlichen Gotthelf-Rezension die Laokoon-Lektiire Kellers. Lessing



56 —— Dominik Miiller

hat bekanntlich in seiner Schrift die explizite Auseinandersetzung mit Winckel-
manns Geschichte der Kunst des Altertums hinausgeschoben. Das 26. Kapitels
setzt dann mit der vorgeschoben alarmierten Mitteilung ein, das Buch Winckel-
manns sei eben jetzt erschienen: ,,Ich wage keinen Schritt weiter, ohne dieses
Werk gelesen zu haben® (Lessing 1990, 183). Hat Keller diesen Trick, der sich
der Gliederungsstrategie schuldet, nachgemacht, wenn er die Besprechung von
Gotthelfs Erlebnisse eines Schuldenbauers abbricht und mit der Mitteilung neu
einsetzt: ,,Seit obige Zeilen geschrieben sind, ist die unerwartete Nachricht von
dem schnellen Tode Jeremias Gotthelf’s (22. Oct. 1854) eingetroffen® (XV, 114). Der
Ton wechselt, und es folgt die feierliche Hommage, aus der oben zitiert worden
ist. Das Verfahren erspart es Keller, die vorwiegend negative Beurteilung von Gott-
helfs letztem Roman und seine grundsitzliche Bewunderung umstandlich gegen-
einander auszutarieren und gegen das Gebot zu verstofien, am Werk eines Toten
herumzumadkeln.

3

In einer ,,Griibelei“ {iber das ,,malerische[ ] Schilderungswesen][ ]“ in der Erzihl-
literatur, die sich — nun wieder zu Beginn der 1880er Jahre - in einem weiteren
Dankesschreiben fiir ein iibersandtes Buch findet, fiihrt Keller die im Brief an
Bliimner nur angedeuteten Bedenken gegeniiber der ,,Receptivkunst“ aus. Der
Adressat ist Paul Heyse und der Anlass ist dessen Ubersendung des 13. Bandes
seiner Novellensammlung. In dem auf den 30. Dezember 1880 datierten Brief
geht Keller auf das letzte Stiick des Bandes, Die Hexe vom Corso, ndher ein:

Bei Anlaf3 dieser Hexe fdllt mir eine Griibelei ein, die ich schon wiederholt angestellt,
namlich daf3 der ,Laokoon“ hinsichtlich des malerischen Schilderungswesens einer Revi-
sion unterzogen werden diirfte. Seit er geschrieben wurde, hat sich die innere Sehkraft
der Menge durch die Verbreitung der dsthetischen Bildung, die Realistik der Biihne etc.
so vermehrt, dafy man jetzt durch die Erwdhnung einer Farbe, eines rothen Mantels, eines
Landschaftstones, eines Inkarnates etc. eine augenblickliche Wirkung erreicht, an die vor
hundert Jahren nicht zu denken watr. (GB III.1, 50)

Hier wird deutlicher, was die ,,neue Betrachtung“ ausmachen diirfte, nach der
die ,Receptivkunst“ rufe. Es ist die Einsicht, dass Beschreibungen in Texten
nur unter Riickgriff auf die Wahrnehmungserfahrung der Lesenden Anschau-
lichkeit vermitteln kénnen, die ,,Receptivkunst® also erst vom Rezipienten voll-
endet wird. Dies bedeutet, dass bei einem, Receptivkunstwerk‘ gewissermafien
zwei Kiinstler am Werk sind. Da sich die Wahrnehmungserfahrungen im Laufe



Laokoon-Lehren =— 57

der Zeit verandert hatten und das Archiv gespeicherter Sinneseindriicke reicher
geworden sei, miisste bei Beschreibungen heute anders verfahren werden als
zu Zeiten Lessings.

Die Beriicksichtigung der ganz konkreten Rezeptionsbedingungen diirfte
ein weiteres Charakteristikum der kunst- und literaturtheoretischen Reflexio-
nen iiber Lessings Schrift in der zweiten Hilfte des neunzehnten Jahrhunderts
gewesen sein. Anlass zu dieser Einschdtzung gibt auch Heinrich Fischers Lao-
koon-Monographie von 1887, die, wie Bliimners Laokoon-Studien, ihr Augen-
merk auf die bildenden Kiinste richtet und etwas schulmeisterlich mit Lessings
fehlendem Verstidndnis fiir die bildende Kunst abrechnet. Fischer vergleicht
darin ausfiihrlich das Bildwissen, das Lessing bei seinem zeitgendssischen Pub-
likum voraussetzen konnte, mit dem Bildwissen gebildeter Menschen der zwei-
ten Hilfte des neunzehnten Jahrhunderts (Fischer 1887, 5-7). Dabei bringt es
uns Lesende des einundzwanzigsten Jahrhunderts, die im Internet Zugriff auf
einen riesigen Fundus hochauflésender Reproduktionen haben, zum Schmunzeln,
wenn Fischer das Publikum des achtzehnten Jahrhunderts bedauert, weil ihm
noch nicht die illustrierten, enzyklopadischen Nachschlagewerke des neunzehn-
ten Jahrhunderts zur Verfiigung standen. Auch Wagner argumentiert in seinen
Ausfiihrungen zum Laokoon rezeptionstheoretisch, wenn er die sinnliche Wahr-
nehmung des Theater- oder Opernpublikums gegen die Einbildungskraft stiller Le-
sender ausspielt, ,,zu der sich das Gedicht nur anregend* verhalte (2000, 127).

Gerade um ein solches Zusammenwirken von Textpartitur und lesender Aus-
fiihrung ist es dem Nichtmusiker und Prosakiinstler Keller zu tun. Die vermehrte
»innere Sehkraft der Menge* — so die im Brief an Heyse entwickelte These — helfe
der Beschreibungskunst nach, so dass sich der Schriftsteller mit Andeutungen
begniigen konne, ja miisse. Keller 1asst hoflich offen, ob er diese ,,Griibelei* nun
vorbringe, um Heyses Novelle zu riihmen oder um sie zu tadeln und dem Schrift-
stellerfreund zu bedeuten, er mége doch etwas weniger dick auftragen. Eine
Textprobe aus Die Hexe vom Corso spricht eher fiir die zweite Moglichkeit.® In ihr

8 Heyses Antwort deutet darauf hin, dass er die ,,Griibelei“ eher als Kritik verstand: ,,Was Du
iiber die Laokoonfrage schreibst ist ganz nach meinem Herzen. Ich habe ldngst erwartet, daf3
einer der modernen Experimental-Aesthetiker eine Abhandlung schreiben wiirde iiber den
Einflufl der Photographie auf unsere Kunst u. Literatur, da ich in derselben die Erzeugerin
u. Amme unseres heutigen Realismus erblicke. [...] Freund Petersen hab’ ich jene Stelle Deines
Briefes mitgetheilt, als Antwort auf seine Frage, warum ich bei meiner Hexe von der guten
alten Gepflogenheit abgewichen, den Leser sich allein etwas malen zu lassen. Ubrigens hat er
auch iibersehen, daf in diesem Falle das Unterschlagen des Portraits eine pure Affectation ge-
wesen ware. Mein Held wacht ja aus der Ohnmacht auf u. entdeckt Zug fiir Zug das Gesicht
u. die Gestalt, die sich’s an seinem Fuf3ende bequem gemacht hat“ eHKKA (www.ehkka.ch/
ehkka/ [05.05.2022]).


http://www.ehkka.ch/ehkka/
http://www.ehkka.ch/ehkka/

58 =—— Dominik Miiller

erscheint der von Keller erwdhnte rote Mantel, der bezeichnend ist fiir die grellen
Farben, mit denen Heyse ans Werk geht.

Ein Gesicht vom reinsten rémischen Schnitt, ein echtes Cameen-Profil, nur die schlanke
Nase verlief fast ohne jede Biegung, in griechischer Reinheit der Contur. Die Stirn entzog
sich mir, da die losgegangenen schwarzen Haare dariiber herabfielen, aber die schone
breite Wange sah ich und den etwas streng geschiirzten Mund, nicht sehr roth gefarbt, aber
jetzt, da er im Traume ein wenig ldchelte und die ganz regelmafligen Zahne sehen lief3, von
einem fast schalkhaften Reiz. Daf3 ich auch das Ohr nicht vergesse, dessen zierlich und
doch kréftig geformte Muschel wachsbleich aus den Haaren hervorsah. Die Gestalt war in
einen granatrothen Schlafrock gehiillt, mit einer golddurchwirkten schwarzen Schnur ge-
giirtet. Sie schien nicht sehr grof3 zu sein, vom herrlichsten Wuchs, so viel das dreiarmige
Lampchen verrieth, das auf einem Stuhl mir zu Haupten stand. Langsam bewegte sich, wie
sie im Schlaf athmete, die kraftige Brust und die Nasenfliigel zitterten leise. (Heyse 1885, 183)

Wie anders Keller selber verfahrt, zeigt sich, wenn er in seinem Altersroman mit
der Schwégerin von Martin Salanders Widersacher Louis Wohlwend eine Figur
einfiihrt, die ebenfalls auf Klischeebilder mediterraner Weiblichkeit Bezug nimmt
und in Heyses Novelle gar eine Anregung gefunden haben mochte. Wie sehr die
Projektionen des kunstbeflissenen deutschen Bildungsbiirgers das Bild der
Frau bestimmt, deutet auch Heyses Erzdhler an, wenn er von deren ,,Cameen-
Profil“ spricht: Die Kunsterfahrung mit geschnittenen Steinen aus der Antike
geht der Begegnung mit der Person in Fleisch und Blut voraus. Doch erhebt der
Erzdhler dann doch den Anspruch, seine Figur zu ihrem Recht kommen zu las-
sen und ihr zu einer Rehabilitierung zu verhelfen. Keller begniigt sich mit einer
viel kiirzeren Beschreibung, die er einbettet in den Kommentar des Schwagers,
der sich auch hier als geschwitziger Verkdufer auffiihrt, und einer raschen Wie-
deraufnahme des Handlungsberichts.

,Nimm’ Dich in acht!“ sagte Louis Wohlwend scherzend, ,es flief3t wahrscheinlich helle-
nisches Blut in ihren Adern. Mein seliger Herr Schwiegerpapa hat ihre selige Mama vom
Schwarzen Meer heriibergeholt und deren Vorfahren sollen aus Thessalien dorthin ge-
kommen sein.“

Martin blickte die stille Nachbarin von der Seite an, die ihm jetzt ganz nahe war. Er sah
ein Paar leuchtende Augen, die sich ihm wie in gleichgiiltiger Trauer zuwendeten, aus dem
dunklen Haarknoten eine tadellose Stirn- und Nasenlinie sich niedersenken und unter dem
schwellenden Munde das schonste Kinn sich rundete, alles wie nach dem Rezept fiir altgrie-
chische Frauenkopfe.

Salander fiihlte ein prickelndes Behagen neben der seltenen Gestalt, und als Wohl-
wend Champagner kommen lief} und er ein paar Glaser genossen hatte, war es ihm, wie
wenn er einen neuen Weltteil oder ein neues Prinzip entdeckt, kurz, das Ei des Kolumbus
gefunden hitte. (VIII, 237)



Laokoon-Lehren =—— 59

Bei Keller bleibt die ganze Beschreibung der Perspektivierung durch das einlei-
tende ,,Er sah“ unterstellt. Die Figurenperspektive farbt danach auch die Bild-
lichkeit, die der auktoriale Erzédhler fiir die Darstellung von Salanders Reaktion
auf den Anblick der jungen Frau wahlt und die auf die kolonialen Verstrickungen
des Romanhelden anspielt, die vom Roman sonst nicht problematisiert werden.
Kellers Roman ldsst bis ans Ende vollig offen, wer dieses Fraulein Myrrha Gla-
wicz in Tat und Wahrheit ist. Sie spielt, anders als die Figur Heyses, nur eine Ne-
benrolle. Vom Titelhelden wird sie angehimmelt, wogegen dessen niichterner
Sohn vermutet, dass sie ,,blodsinnig ist, wo nicht gar verriickt® (VIII 346), was
gut zu Salanders allerersten Beobachtung passt, ihr Blick sei von ,,gleichgiiltiger
Trauer®.

4

Dass Keller sich beim Beschreiben zuriickhalte, wird ihm bereits in einer der
frithsten ausfiihrlichen Studien, die seinem Werk gewidmet wurden, zugutege-
halten. Unter einem ausdriicklichen Hinweis auf Lessing riihmt Friedrich Theo-
dor Vischer:

Keller beschreibt nicht, er fiihrt uns kein Bild anders auf als in Bewegung und Handlung.
Er verwechselt auch nicht das Geschift des Dichters mit dem des Analytikers. Es ist ein Ge-
setz, das so gut wie jenes Lessing-Gebot: ,Du sollst nicht malen!‘ zum A B C der Aesthetik
gehort, [...]! (1874, Nr. 209)

Dass Keller das Geschift des Dichters mit dem des Malers nicht verwechsle,
spricht Vischer hier in auffdlliger Weise nur indirekt aus, wenn er ihm attes-
tiert, dass er sein Geschift ,,auch nicht“ mit dem des ,,Analytikers* verwechsle.
(Wie sehr sich Keller auch an diese Grenzziehung hielt, wére zu erortern: Die
Uberarbeitung des Griinen Heinrich, dem viele Erzéhlerreflexionen zum Opfer
fielen, deutet aber darauf hin, dass er, vielleicht auch unter dem Einfluss Vi-
schers, von diesem anderen ,,Gebot“ Notiz nahm).

Schon in seinem 1857 abgeschlossenen Monumentalwerk Asthetik oder Wis-
senschaft des Schonen, deren vier dicke Biande zeitgleich wie die vier Bande von
Kellers Griinem Heinrich entstanden, ist iiber Lessing zu lesen: ,,Seit wir seinen
Laokoon besitzen, gehort der Satz, dafl der Dichter nicht malen soll, zum ABC
der Poesie“ (Vischer 1846-1857, Bd. 3, 1200). Bemerkenswert auch der voraus-
gegangene Satz: ,,Die deutsche Literatur darf stolz darauf sein, durch Lessing
das grofle Grundgesetz der Dichtkunst, welches dieser §. ausspricht, ein fiir al-
lemal hingestellt zu haben* (ebd.). Auch wenn Vischer Lessing gelegentlich ex-



60 —— Dominik Miiller

plizit am Zeug herumflickt, {ibernimmt er in seinem enzyklopadischen Werk
stillschweigend dessen Fragestellungen und Grundthesen, etwa wenn er die
Zeitdarstellung in der bildenden Kunst zum Thema eines Paragraphen macht.’

Vischer wurde 1855 auf den Lehrstuhl fiir Asthetik und Deutsche Literatur
am neu geschaffenen Eidgenossischen Polytechnikum in Ziirich berufen, fiir den
auch Keller im Gesprach gewesen war. Er {ibersiedelte also fast gleichzeitig wie
Keller von Deutschland nach Ziirich, wo die beiden dann in freundschaftlichem
Kontakt standen.'® Dass es der angesehene Vischer war, der mit seinem umfang-
reichen, zweiteiligen Essay von 1874 die erste umfassende Studie iiber Keller ver-
offentlichte — und das in der Beilage zur Allgemeinen Zeitung auch noch an sehr
prominenter Stelle —, war eine wirkungsvolle Werbung fiir Keller. Sie durfte die-
sen darin bestdrkt haben, zwei Jahre spater das Wagnis einzugehen, den Brotbe-
ruf des Ziiricher Staatsschreibers an den Nagel zu hdngen. Dass das Lob von
einem Lessing-Adepten stammt, diirfte zudem auch noch eine Bestarkung in der
Wertschédtzung der Laokoon-Schrift dargestellt haben. In der Bekanntschaft mit
Vischer und mit dessen klassizistischen Prinzipien diirfte aber auch ein Grund
fiir die Skrupel liegen, mit denen Keller die Vorstdf3e in Richtung Moderne im
Griinen Heinrich und im Martin Salander vornahm.

Gerade ein so durchsystematisiertes, wissenschaftliches Monumentalwerk
wie Vischers Asthetik schirft den Blick fiir die lockere, improvisatorische Form
von Lessings Laokoon-Schrift. Hettner — einiges spricht dafiir, dass er es war,
der Keller auf die Schrift hinwies, — hatte diesem schon am 21. Juni 1850 von
seinem Projekt eines ,,kleinen dramatischen Katechismus“ berichtet, dem er die
»Form von Lessings ,Laokoon‘“ (GB I, 325) zu geben gedenke. Dariiber hinaus
hoffte Hettner, dass dieser ,,Katechismus“ eine dhnlich durchschlagende Wir-
kung erzielen werde wie das Vorbild, das ,,mit einem Schlage die beschrei-
bende Poesie vernichtete®, wie er am 6. April 1840 an Fanny Lewald schreibt
(Luck 1970, 116). Die 1852 erscheinende Schrift Das moderne Drama ist dann

9 Gottfried Willems stellt {iber Vischer und sein Verhaltnis zu Lessings Laokoon fest: ,,Um den
kanonischen Rang des ,Laokoon’, seine Funktion als Gewahrstrdger der klassischen Doktrin
und die Allgegenwart seiner Thesen [...] zu verdeutlichen, sei fiir das 19. Jahrhundert auf das
Beispiel F.Th. Vischers hingewiesen. Die Kunstlehre seiner ,Asthetik’, eines Werks, das ebenso
reprasentativ fiir die Anschauungen seiner Epoche wie reich an Wirkungen auf die Folgezeit
war, scheint ganz von Laokoon-Gedanken durchdrungen, auch da, wo der Name Lessings
nicht fallt. Das gilt sowohl fiir die Lehre von der Einteilung der Kiinste, als auch fiir die vom
Wesen der Bildenden Kiinste, insbesondere von deren ,Beziehung auf die Zeit* [Vischer 1846—
1857, Bd. 3, 309-403], und auch fiir die vom Wesen der Dichtkunst und hier wiederum beson-
ders fiir deren ,Stilgesetze‘ [Vischer 1846-1857, Bd. 4, 1199-1204]* (1989, 207).

10 Eine detaillierte Wiirdigung des Verhéltnisses zwischen Keller und Vischer, die wechselsei-
tig iiber einander schrieben bei Luck (1970, 200-259).



Laokoon-Lehren =—— 61

auch tatsdchlich so locker aufgebaut, dass darin auch lange Passagen aus Brie-
fen Kellers Platz finden (XV, 627-635).

Der Machart von Lessings Buch wird mehr als ein halbes Jahrhundert spa-
ter Frey seine Studie widmen: Die Kunstform des Lessingschen Laokoon. Frey
war wohl 1898 nicht zuletzt deshalb als Nachfolger des Keller-Biographen
Jakob Baechtold zum Professor fiir Deutsche Literaturgeschichte an der Univer-
sitdt Ziirich ernannt worden, weil er ebenfalls iiber eine Keller-Connection ver-
fiigte. Frey hatte schon als Student den Kontakt zu dem Dichter gesucht und
gefunden. Er erzdhlt davon in seinen 1892 erstmals erschienenen Erinnerungen
an Gottfried Keller, aus der oben zitiert wurde. Frey setzt darin den Plan seines
Mentors in die Tat um. Dieser wird darin auch ausfiihrlich gewiirdigt, ohne
dass allerdings Kellers Auflerungen zu Lessings Buch nochmals zur Sprache
kdmen. Frey vermutet eine Verwandtschaft in der personlichen Ausdrucksweise
Lessings und von dessen ,grof3e[m] Verehrer Gottfried Keller“. Bei letzterem
habe sie sich bemerkbar gemacht ,,in der Schérfe gegen andere und in eigen-
tiimlicher Selbstironie und Selbstherabsetzung, die bei herben, midnnlichen Na-
turen lediglich ein Widerschein des Vertrauens in sich selbst ist“ (Frey 1905, 9).
Im zweiten, mit ,,Beitrdgen zu einem Laokoonkommentar” iiberschriebenen
Teil des Buches zitiert Frey seitenweise aus dem Griinen Heinrich, um zu de-
monstrieren, wie ein Meister bestimmte Anweisungen Lessings mustergiiltig be-
folgt habe. Was von Bliimner und von Vischer pauschal beschworen wird,
dokumentiert Frey nun an Beispielen: der dsthetische Gewinn einer strengen
Befolgung von Lessings Devisen. Unter anderem fiihrt er die Schilderung von
Lys’ Gemilde ,,Weh dem, der vor der Bank der Spétter steht“ an (II, 148-150).
Heinrich, den Landschaftsmaler, beeindruckt das Bild als hdchst virtuose und
mutmaflich autobiographisch grundierte Manifestation der Historienmalerei.
Frey bezeichnet die Passage metonymisch als ,prachtvolles Bild“ (Frey 1905,
121), ohne dabei innezuwerden, dass er damit ja gerade gegen Lessings Gebot
der medialen Distinktion verst6f3t. Es wird auch nicht in Erwdgung gezogen, ob
Keller sich in dieser minutiésen Beschreibung vielleicht fiir einmal selber der
gescholtenen ,,Malermittel“ bedient habe, die laut Lessing durch ein Ubermaf3
an Detailangaben bei deren ,,endlichen Wiederzusammensetzung* (Lessing
1990, 127) die Vorstellungskraft der Leserinnen und Leser iiberfordere.

In groBerer Ubereinstimmung zu Lessings Direktiven steht dagegen Freys
Hinweis auf die ihren Gegenstand grandios in Bewegung setzende Schilderung
des Borghesischen Fechters (III, 9-10). Damit iiberbietet der erzdhlende Heinrich
nicht nur souverdn die eigenen Bemiihungen, eine Kopie der Statue abzuzeich-
nen, sondern auch die diirren und spitzfindigen Ausfiihrungen im vorletzten, 28.
Kapitel von Lessings Schrift. Dort geht es nur um den Nachweis, dass es sich bei
dem Fechter um den griechischen Feldherren Chabrias handle. Freys Laokoon-



62 —— Dominik Miiller

Buch bekréftigte noch einmal den Geltungsanspruch von Lessings medialen
Distinktionsprinzipien zu einem Zeitpunkt, da eine neue bildende Kunst diesen
um die Wende vom neunzehnten zum zwanzigsten Jahrhundert ein Ende zu set-
zen begann. Frey ist nach Vischer und Bliimner der dritte aus einer Gruppe von
Universitatsprofessoren, die zeigt, dass Lessings Maximen in Kellers Ziirich ganz
besonders hochgehalten wurden. Auch in Kellers Spatwerk finden sich jedoch
Anzeichen dafiir, dass diese Maximen mit dem Ausklingen des Realismus, unter
dessen Auspizien sich die Literatur in der Schweiz besonders reich entfaltet
hatte, ihre Verbindlichkeit einbiif’}en werden. Die allegorischen Verfahren, die
sich Keller, gewissermafien hinter dem Riicken der eigenen Leitsitze, erlaubte,
sind Vorboten einer neuen literarischen Asthetik. In der Moderne, die das mime-
tische Potential eines literarischen Textes als Qualitdtskriterium relativiert, ver-
schiebt sich der Blick auf die Problemlage. Das ermoglicht auf der Seite der
Rezeption auch gerade eine neue Wertschidtzung der Werke Stifters, deren Be-
schreibungsfuror heute — jenseits der Erérterung ihrer Anschaulichkeit — eher als
Faszinosum denn als Schwiche gewertet wird.

5

Von Kellers expliziten Erwdhnungen des Lessing’schen Laokoon ist diejenige,
die sich in seiner autobiographischen Skizze von 1876 findet, die merkwiir-
digste. Der Text stammt aus dem Jahr, in dem Keller vom Staatsschreiberamt
zuriicktrat und sich als Schriftsteller wieder vermehrt ins Gesprach zu bringen
suchte:

Betrachte ich nun meine geringfiigige Gestalt, wie sie in der literarischen Gemeindestube
in der Ndhe der Thiire sitzt, etwas genauer, so gehort sie zu jener zweifelhaften Geister-
schaar, welche mit zwei Pfliigen ackert und in den Nachschlagebiichern den Namen
»Maler und Dichter” fiihrt. Sie sind es, bei deren Dichtungen der Philister jeweilen beifdl-
lig ausruft: Aha, hier sieht man den Maler! und vor deren Gemalden: Hier sieht man den
Dichter! Die Naiveren unter ihnen thun sich wohl etwas zu Gute auf solches Lob; Andere
aber, die ihren Lessing nicht vergessen, fiihlen sich ihr Leben lang davon beunruhigt und
es juckt sie stets irgendwo, wenn man von der Sache spricht. (XV, 406-407)

Dass Keller sich 1876 auch in einem nicht an ein Fachpublikum adressierten Text
mit der Nennung von Lessings Namen begniigen konnte, ist ein Indiz fiir die all-
gemeine Bekanntheit von dessen Werk. Verwunderlich an diesen Zeilen ist, dass
Keller sich zu einem Zeitpunkt immer noch auch den Malern zurechnete, zu dem
er seit mehr als 30 Jahren kaum mehr je einen Pinsel angeriihrt hatte. Was kénnte
ihn dazu bewogen haben? Wollte er mit dieser Positionierung ein Markenzeichen



Laokoon-Lehren =—— 63

bestétigen, das in den besagten ,,Nachschlagebiichern® tatsdchlich immer wieder
erneuert wurde und dem er auch in der nachfolgenden Schilderung seiner maleri-
schen Anfange neue Nahrung gibt? Hoffte er mit der Ndhe zur bildenden Kunst
als realistischer, der Anschaulichkeit verpflichteter Schriftsteller zu punkten?
Oder geht die Selbstcharakterisierung, wie schon die Aussage, er sitze ,,in der lite-
rarischen Gemeindestube in der Ndhe der Thiire“, auf das Konto des Bescheiden-
heitstopos, dem mehr oder weniger der ganze Aufsatz unterstellt ist und den man
als Bestdtigung jener ,,Selbstherabsetzung“ deuten kann, die ihm Adolf Frey at-
testierte. So oder so: Die Passage ist das einzige explizite Zeugnis dafiir, dass Kel-
ler Lessings Schrift mit seinem eigenen Fall in Verbindung brachte.

Am Ende dieser Musterung der expliziten Auflerungen Gottfried Kellers
iiber Gotthold Ephraim Lessings Laokoon-Schrift sei hier nun noch eine Text-
passage besprochen, die Keller nicht als Kunst- oder Literaturtheoretiker zeigt,
sondern als Meister der Erzdhlkunst. Es geht dabei héchstens mittelbar um Les-
sings Schrift, primdr aber um dessen Ausgangspunkt, die spatantike Laokoon-
Statue. Keller lasst sie im Griinen Heinrich im Maskenzug des fastnédchtlichen
Kiinstlerfestes in der deutschen Kunststadt erscheinen. Es ist der zweite von
Heinrichs Malerfreunden, der Landschaftsmaler Erikson, der in einer Nachstel-
lung der Statue den von den Schlangen bedrdngten Laokoon vorstellt. In der
Fassung des Romans von 1854/55 hilt sich der Erzdhler nur kurz dabei auf. Die
auffallende Erwdahnung, dass die ,kraftigen Muskeln“ des Darstellers ,alle in
wunderschdnem Spiele seiner Bewegung gehorchten* (XII, 170), wird damit le-
gitimiert, dass der Anblick Rosalie, Eriksons Geliebte, fessele.

Man mag die Neuformulierung der Passage in der Fassung von 1879/80 der im
Zusammenhang mit dem Bad der Judith viel diskutierten Tilgung von ,,Nuditaten*
zurechnen, wie Keller am 10. September 1871 an Emil Kuh schreibt (GB IIL.1, 161).
Was Keller an die Stelle setzt, zeugt aber einmal mehr von grofitem Raffinement.
Keller mochte in der ersten Fassung bei der Beschreibung des lebenden Bildes
vordergriindig den Lessing’schen Devisen nachgekommen sein, indem er den
Muskeln des Statuendarstellers (wie spater auch denen des Borghesischen Fech-
ters) eine Handlung zuschreibt. Die Neufassung ist etwas ausfiihrlicher und kann
als eine Richtigstellung gedeutet werden, weil sie dem Tatbestand Rechnung
triagt, dass sich Erikson eben gerade nicht bewegen darf. Dabei kommt statt des
attraktiven Mannerkérpers indirekt das in den Blick, was seit Lessing das ,,Lao-
koon-Problem* heifit:

Als auch diese Wolke sich verzogen, wurde eine Laokoonsgruppe sichtbar, von Erikson
und zwei jungen Satyrn mit Hilfe zweier groflen Schlangen dargestellt, die man aus Draht
und Leinwand gemacht hatte. Es war keine leichte Anstrengung, mit gespannten Muskeln
in der vorgeschriebenen Lage zu verharren; diese wurde aber noch schwieriger, als er in



64 —— Dominik Miiller

dem krampfhaft zuriickgebogenen Kopfe die Augen einmal abwérts bewegte und in dem
nunmehrigen augenblicklichen Gesichtsfelde Rosalien sah, wie sie von Lys am Arme vor-
iibergefiihrt wurde, [...]. (I, 196)

Laut Lessing hat der antike Bildhauer fiir die Darstellung des mit den Schlangen
kampfenden Laokoon die seinem Medium geméf3e Form gefunden. Doch die Be-
tonung des Behelfsmafiigen der Nachstellung, das auch aus der Machart der
Schlangen spricht, unterstreicht, dass hier von dem fiir Lessing ausschlaggeben-
den ,,bequemen Verhiltnis* (Lessing 1990, 116) zwischen Dargestelltem und Dar-
stellungsmitteln, zwischen ,,Bezeichnetem® und ,,Zeichen“ keine Rede mehr sein
kann. Die Riickfiihrung in Handlung stellt Lessings Axiom in Frage, dass der an-
tike Bildhauer einen transitorischen Moment gefunden habe, in dem die Hand-
lung zu einer voriibergehenden Ruhe komme, die sich mit der medienbedingten
Stillstellung der Handlung im Bild vertrage. Damit wird Lessing in ein ironisches
Licht geriickt, was zur Fastnacht passt. Die Ironie wird noch dadurch gesteigert,
dass der Maler Erikson, durch seine fordernde Rolle am Handeln gehindert, nicht
gegen die Grenziibertretung einschreiten kann, die Lys zu begehen im Begriff ist,
wenn er sich an die Geliebte seines Freundes heranmacht.

Diese wird sich indessen von den Verfiihrungskiinsten Lys’, der auch in sei-
ner allegorischen Malerei, anders als der strenge Landschaftsmaler Erikson,
Grenzen iiberschreitet, keinen Moment beeindrucken lassen. Heinrich dagegen
wird den Ubergriff dem holldndischen Malerkollegen noch heimzuzahlen versu-
chen. Es kommt zum Duell zwischen dem Grenziibertreter und dem Rigoristen,
in dem - so das erzdhlte Urteil im Roman — weder der eine noch der andere eine
gute Figur macht.

Literatur

Barner, Wilfried. ,Kommentar“. Gotthold Ephraim Lessing. Werke und Briefe in zwdlf Bdnden.
Bd. 5.2. Hg. Wilfried Barner. Frankfurt/M.: Deutscher Klassiker Verlag, 1990. 619-916.

Bliimner, Hugo. ,Einleitung“. Lessings Laokoon. Hg. Hugo Bliimner. Berlin: Weidmannsche
Buchhandlung, 21880. 1-140.

Bliimner, Hugo. Laokoon-Studien. Freiburg/Br.: J.C.B. Mohr, 1881.

Fischer, Heinrich. Lessings Laokoon und die Gesetze der bildenden Kunst. Berlin:
Weidmannsche Buchhandlung, 1887.

Frey, Adolf. Die Kunstform des Lessingschen Laokoon. Stuttgart: Cotta, 1905.

Frey, Adolf. Erinnerungen an Gottfried Keller. Leipzig: H. Haessel, >1919.

Heyse, Paul. ,,Die Hexe vom Corso“. Gesammelte Werke. Bd. 17. Novellen VIII. Berlin: Wilhelm
Hertz, 1885. 171-241.

Laage, Karl Ernst (Hg.). Theodor Storm — Gottfried Keller. Briefwechsel. Kritische Ausgabe.
Berlin: Schmidt, 1992.



Laokoon-Lehren =— 65

Lessing, Gotthold Ephraim. ,,Laokoon oder tiber die Grenzen der Malerei und Poesie“. Werke
und Briefe in zwélf Bdnden. Bd. 5.2. Hg. Wilfried Barner. Frankfurt/M.: Deutscher
Klassiker Verlag, 1990. 9-321.

Luck, Ratus. Gottfried Keller als Literaturkritiker. Bern: Francke, 1970.

Miiller, Dominik. ,,Vom Malen zum Schreiben. Kellers Anfdnge in den Studienbtichern und im
Tagebuch®. Gottfried Keller — Spielrdume der Phantasie. Hg. Ursula Amrein. Stuttgart,
Weimar: Metzler (im Erscheinen).

Schneider, Sabine. ,,Die Laokoon-Debatte. Kunstreflexion und Mediendebatte im
18. Jahrhundert“. Handbuch Literatur & Visuelle Kultur. Hg. Claudia Benthien, Brigitte
Weingart. Berlin, New York: De Gruyter, 2014. 68-85.

Vischer, Friedrich Theodor. Aesthetik. Oder Wissenschaft des Schénen. Zum Gebrauch fiir
Vorlesungen. 4 Bde. Reutlingen, Leipzig, Stuttgart: Verlagsbuchhandlung Carl Madcken,
1846-1857.

Vischer, Friedrich Theodor. ,,Gottfried Keller. Eine Studie“. Beilage Zur Allgemeinen Zeitung
Nr. 203, 204, 207, 209, 210. 22.-29. Juli 1874.

Wagner, Richard. Oper und Drama. Hg. Klaus Kropfinger. Stuttgart: Reclam, 2000.

Waser, Otto. ,,Hugo Bliimner“. Biographisches Jahrbuch Fiir Die Altertumswissenschaft 41
(1922): 1-44.

Willems, Gottfried. Anschaulichkeit. Zur Theorie und Geschichte der Wort-Bild-Beziehungen
und des literarischen Darstellungsstils. Tiibingen: Max Niemeyer, 1989.

Wolf, Norbert Christian. ,,,Fruchtbarer Augenblick — ,pragnanter Moment‘. Zur
medienspezifischen Funktion einer dsthetischen Kategorie in Aufklarung und Klassik
(Lessing, Goethe)“. Prignanter Moment. Studien zur deutschen Literatur der Aufkldrung
und Klassik. Festschrift fiir Hans-Jiirgen Schings. Hg. Peter-André Alt u. a. Wiirzburg:
Konigshausen & Neumann, 2002. 373-404.






Dorothea von Miicke

Gottfried Kellers Mediendsthetik

Der Griine Heinrich und Das verlorene Lachen

1 Einleitung

Mit dem Bauen von ,,Luftschléssern® vergleicht die extradiegetisch-homodiegeti-
sche Erzdhlinstanz — das erzdhlende Ich — in der zweiten Fassung des Bildungs-
romans Der griine Heinrich (1879/80) zwar nicht ganz ohne Ironie (III, 25), aber
deshalb noch lange nicht abfillig, das idealistische Anliegen des Protagonisten,
die menschliche Willensfreiheit zu verteidigen. Dieses Bediirfnis miindet in Hein-
richs ersten literarischen Versuchen, den Bleistiftaufzeichnungen seiner Spinnen-
beobachtungen. In der Novelle Das verlorene Lachen, die den zweiten Band des
Zyklus’ Die Leute von Seldwyla (1873/74) abschlieft, erregt eine alpine Panorama-
tapete an den Wanden der Gaststube, in die der Protagonist gesellschaftlich
marginalisierte Gestalten zu einem Abendessen eingeladen hat, ganz plétzlich
Aufmerksamkeit, obwohl sie anfangs nur als nicht wahrgenommener Hintergrund
fungiert. Unter den Gasten wird sie zum Anlass von Verbriiderungen und patrioti-
schen Gesdngen, aber auch erneuten Streitigkeiten. In beiden Beispielen setzt
sich Gottfried Keller mit den material-medialen Bedingungen von Kunst auseinan-
der, wie ich im Hinblick auf Kellers Herder-Rezeption und im Dialog mit Jacques
Ranciére entwickeln werde. Letztlich soll es mir darum gehen zu zeigen, wie Kel-
lers Realismus Kunst als eine Moglichkeit des Eingriffs in die Wirklichkeit ver-
steht, d. h. eine Intervention in die vermittelnden Medien und das heterogene
Zeichenrepertoire von Weltkonstitution.

2 Anthropologie der Mediendsthetik:
Der griine Heinrich

Im Folgenden soll zunéchst einmal die Kellers Mediendsthetik zugrundeliegende
philosophische Anthropologie, die sich nicht zuletzt seiner Herderrezeption ver-
dankt, nachgezeichnet werden. Hierzu werde ich mich vor allem auf den Ubergang
vom dritten zum vierten Buch des Griinen Heinrich stiitzen. Innerhalb der Handlung
geht es hier um einen potenziellen Neuanfang fiir Heinrich, angekiindigt in der Ent-
deckung eines neuen Sujets fiir seine kiinstlerischen Ambitionen. Bei Heinrichs Ver-
such, eine Kopie des borghesischen Fechters abzuzeichnen, wird sein Interesse fiir

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-005


https://doi.org/10.1515/9783110698794-005

68 —— Dorothea von Miicke

die menschliche Gestalt geweckt, so dass er sich von seiner bisher praktizierten
Landschaftsmalerei abwendet. Weil er mit seinen zeichnerischen Versuchen nicht
zufrieden ist, entscheidet er sich fiir ein Studium, im Zuge dessen er ein {iberwil-
tigendes Bediirfnis — einem Sendungsbewusstsein gleich — die menschliche Wil-
lensfreiheit zu verteidigen, entdeckt und sich veranlasst sieht, den Pinsel durch
die Feder zu ersetzen. Wahrend fiir die Romanhandlung Heinrichs Studienphase
und die Entdeckung seines literarischen Sendungsbewusstseins eher von unterge-
ordneter Bedeutung sind — zumindest dahingehend, dass diese Episoden keine
langerfristigen Folgen fiir die Berufswahl des Protagonisten zeitigen, ja Heinrich
sogar wieder die Landschaftsmalerei aufnimmt und sich auch als Anstreicher von
Fahnenstangen ein wenig Geld verdient —, so sind diese Kapitel jedoch dufderst
relevant, was eine grundlegende Positionierung von Kellers Mediendsthetik be-
trifft. Denn es geht in diesen Kapiteln zu Heinrichs Wechsel von der Kunst zur
Literatur um eine Abkehr von einem mimetischen Paradigma der Kunst, d. h.
einer Auffassung, nach der die Kunst eine vorhandene Wirklichkeit abbildet, hin
zu einer Kunstauffassung, in der Kiinstler:innen die Wirklichkeit einer von Men-
schen konstruierten und damit auch verdanderbaren Welt behaupten.

In der Geschichte der Asthetik findet sich dieser emphatische Wechsel von
einem Paradigma der Reprdsentation zu einem der Prasentation und Herstellung
von Wirklichkeit besonders deutlich und programmatisch artikuliert in Herders
Plastik. In diesen Aufsdtzen aus den 1770er Jahren kritisiert Herder, dass Lessing
in seinem Laokoon, indem er die Malerei und die Plastik als miteinander aus-
tauschbare bildende Kiinste gleichermaflen der Dichtkunst entgegensetzt, das
besondere Merkmal der Plastik zugunsten eines semiotischen Modells der Repra-
sentation unterschldgt. Denn beim Betrachten einer Skulptur, so Herder, bewegt
man sich und ist ganzheitlich angesprochen. Es geht dabei nicht, wie etwa beim
Betrachten eines Tafelgemildes, darum, ein nicht als wirkliches Objekt anwesen-
des Bezeichnetes wahrzunehmen. Auch geht es nicht nur ausschliefilich um die
visuelle Wahrnehmung, sondern auch um das Korpergefiihl und den Tastsinn,
mit deren Hilfe die Betrachtenden einer Skulptur ganzheitlich, d. h. kérperlich
und seelisch angesprochen werden. Im Laufe dieser Kunstbetrachtung machen
sie eine Prasenzerfahrung, die in einem iiber das Kunstwerk vermittelten, kom-
munikativen Austausch mit dem schopferischen Geist des Bildhauers kulminiert,
in dem sich letztlich die Kunstbetrachter:innen emphatisch in ihrem vollen men-
schlichen Potential erleben konnen. In der Vermittlung dieser Erfahrung liegt
dann auch nach Herder die grundlegende Funktion der Kunst."

1 Zu Herders Lessing-Kritik und der damit einhergehenden Modellierung eines neuen, neo-
humanistischen Betrachter-Kunstwerkverhiltnisses vgl. von Miicke (1991, 174-179).



Gottfried Kellers Medienésthetik =—— 69

Zwar bezieht sich Herder in seinen Plastik-Aufsdtzen auf antike Skulpturen
als Beispiele fiir das humanistische Potential der Darstellung der menschlichen
Gestalt und ist dabei bemiiht, dem semiotisch fundierten Paradigma der Repra-
sentation Kkritisch mit einem diesem Paradigma entgegengesetzten Modell der
Kunst zu begegnen, doch heifdt dies keinesfalls, dass sich Kunst ausschliefllich im
Medium der Plastik realisieren ldsst. Hier findet sich nun auch der systematische
Verkniipfungspunkt zwischen Herders Asthetik und seiner neo-humanistischen
Sprachphilosophie. Bei der Darstellung des Menschen geht es um diesen als ein
korperlich-sinnliches Wesen, das im Gegensatz zum Tier nicht vollig von instinkti-
ven Reaktionen auf eine bestimmte Umwelt vorbestimmt ist, sondern gerade
wegen seiner relativen Instinktarmut eine jeweils eigene Umwelt aufbauen kann
und muss. Diese weltkonstituierende Fahigkeit besitzt der Mensch zunichst ein-
mal aufgrund seiner Sprache, eines ihn als Gattungswesen auszeichnenden Al-
leinstellungsmerkmals. Denn nur die menschliche Sprache muss von jedem
Individuum von neu auf erlernt werden, und nur die menschliche Sprache kann
und muss sich in der Art und Weise verdndern, wie sie Sinnesdaten filtert und
Aufmerksamkeit und Wahrnehmung steuert.

Herders Sprachphilosophie baut auf dem Tier-Mensch-Gegensatz auf. Bei
diesem beruft sich Herder auf Samuel Reimarus’ Verhaltensforschung, in der dar-
gelegt wird, wie die ,,Kunsttriebe* der Tiere (Herder 1985, 713), z. B. ihre Fahigkeit
zum Nestbau oder zur Konstruktion von Spinnennetzen, in den die jeweilige Tier-
art bestimmenden Instinkten von Geburt an angelegt ist; konstant regelt diese
,Fertigkeit‘ das Verhdltnis der Art zu der jeweiligen 6kologischen Nische (Herder
1985, 712-713).2 Bei der Gattung Mensch verhilt es sich grundsétzlich anders.
Diese vermag sich ausschlief3lich mit Hilfe der menschlichen Sprache und Kultur
unter den unterschiedlichsten Bedingungen eine Welt einzurichten. Bei der men-
schlichen Sprache, so Herder, handelt es sich in ihrer Grundfunktion nicht pri-
médr um ein intersubjektives Verstdndigungsmittel von schon vorab festgelegten

2 Herder bezieht sich auf Hermann Samuel Reimarus, Allgemeine Betrachtungen iiber die
Triebe der Thiere, hauptsdchlich iiber ihre Kunst-Triebe (1760). — In Herders Text finden sich
Zitate, doch keine Seitenverweise auf Reimarus. Stattdessen verweist Herder auf seine Betrach-
tungen in den Briefen, die neueste Literatur betreffend. So zitiert Herder, um nur die wichtigste
Passage rauszugreifen: ,,Jedes Tier hat seinen Kreis, in den es von der Geburt an gehort, gleich
eintritt, in dem es lebenslang bleibet, und stirbt: nun ist es aber sonderbar, ,daf je schdrfer die
Sinne der Tiere, und je wunderbarer ihre Kunstwerke sind, desto kleiner ist ihr Kreis: desto einar-
tiger (sic!) ist ihr Kunstwerk. [...] Die Spinne webet mit der Kunst der Minerve; aber alle ihre
Kunst ist auch in diesem engen Spinnraum verwebet; das ist ihre Welt! Wie wundersam ist das
Insekt, und wie enge der Kreis seiner Wiirkung! [...]. Nach aller Wahrscheinlichkeit und Analo-
gie lassen sich also, ,alle Kunsttriebe und Kunstfihigkeiten aus den Vorstellungskrdften der
Tiere erkldren‘“ (1985, 712-713).



70 —— Dorothea von Miicke

Wahrnehmungen und Bediirfnissen, sondern um einen variablen Filter von Sin-
nesdaten, ein Instrument der Aufmerksamkeitssteuerung und somit um ein Me-
dium der Welt- und Sinnkonstitution. Daraus folgt, dass von vorneherein im
Menschen als Gattungswesen die Moglichkeit zur Freiheit angelegt ist (Herder
1985, 711-720). Wahrend nun normalerweise Individuen in ihrem Alltag die Welt
ihrer jeweiligen Kultur wahrnehmen und bewohnen, kommt es vor allem im
Kunsterlebnis zur Moglichkeit der Erfahrung des menschlichen Potentials, krea-
tiv in die Gestaltung der Welt einzugreifen. Bei der Betrachtung der idealisierten
menschlichen Gestalt in Form einer griechischen Plastik kann daher genauso wie
bei der Lektiire oder Auffiihrung eines Shakespeare-Dramas im Kunsterlebnis
das Potential des Gattungswesens im einzelnen Menschen aktiviert werden.>

Dieser zugegebenermafien recht verkiirzte und schematische Blick auf Her-
ders Kunsttheorie und Sprachphilosophie sollte nicht nur ausreichen, den syste-
matischen Stellenwert Herders fiir die drei Kapitel von Kellers Griinem Heinrich zu
betonen, die sich mit Heinrichs neu entdeckter Mission, die menschliche Willens-
freiheit zu verteidigen, befassen, sondern auch, den programmatischen Aspekt
dieser Kapitel fiir Kellers Asthetik zu unterstreichen. Dabei méchte ich im Folgen-
den allerdings keinesfalls behaupten, dass Keller Herders Sprachphilosophie und
dessen darauf aufbauende Asthetik einfach iibernihme. Stattdessen méchte ich
zeigen, wie die drei Kapitel, die in der zweiten Fassung vom Griinen Heinrich die
Titel ,,Der Grillenfang®, ,,Der borghesische Fechter” und ,,Vom freien Willen“ tra-
gen, einerseits auf Herders Sprachphilosophie und Asthetik zuriickgreifen, diese
andererseits jedoch, mittels einer Auseinandersetzung mit einer materialistischen
Anthropologie aus Evolutionsperspektive, ganz entscheidend abwandeln. Dabei
bleibt jedoch ein zentraler Aspekt von Herders Sprachphilosophie und Kunsttheo-
rie konstant. Dieser liegt fiir Keller ebenso wie fiir Herder in der Insistenz auf der
weltkonstituierenden Funktion von Sprache, die fiir beide mit der Ablehnung
eines ausschliefllich mimetischen Kunstverstdndnisses einhergeht, das auf einem
Modell von Reprasentation beruht.

3 ,,Wir treten an eine Bildsdule, wie in ein heiliges Dunkel, als ob wir jetzt erst den simpelsten
Begriff und Bedeutung der Form und zwar der edelsten, schonsten, reichsten Form, eines Men-
schlichen Korpers, uns ertasten miifiten. Je einfacher wir dabei zu Werk gehen, und wie dort
Hamlet sagt, alle Alltags-Kopien und das Gemal und Gekritzel von Buchstaben und Ziigen aus
unserm Gehirn wegwischen: desto mehr wird das stumme Bild zu uns sprechen und die hei-
lige Kraftvolle Form, die aus den Handen des grofiten Bildners kam und von seinem Hauch
durchwehet dastand, sich unter der Hand, unter dem Finger unsers innern Geistes beleben.
Der Hauch dessen, der schuf, wehe mich an, daf} ich bei seinem Werk bleibe, treu fithle und
treu schreibe!“ (Herder 1994, 282).



Gottfried Kellers Medienédsthetik = 71

Wie schon erwdhnt, findet sich Kellers programmatische Auseinanderset-
zung mit der Aufgabe des Schriftstellers eingebettet in eine mit Ironie durch-
flochtene Schilderung der Erfahrungen, die Heinrich wahrend seines Studiums
macht. Der Umstand, dass die Entdeckung seiner idealistischen Mission und
seines literarischen Sendungsbewusstseins im Kontext eines Kollegs zur Evolu-
tion des Nervensystems und der Physiologie der menschlichen Sinneswahrneh-
mung geschieht, verdient nihere Aufmerksamkeit.* In der ersten Fassung des
Griinen Heinrich (1854/55) wird der Darstellung der Vorlesungsveranstaltung
sowie Heinrichs Aufnahme und Verarbeitung derselben sogar noch wesentlich
mehr Aufmerksamkeit gewidmet. In der zweiten Fassung bildet die Erzdhlung
von Heinrichs Studium und Teilnahme am anthropologischen Kolleg, entschie-
den verkiirzt, die zweite Hilfte des Kapitels ,,Der borghesische Fechter”. Auch
wird in der zweiten Fassung im Gegensatz zur ersten Heinrichs Studium starker
auf das anthropologische Kolleg fokussiert und den anschlielenden Studienbe-
richten von Heinrichs Erfahrung mit der Rechts- und Geschichtswissenschaft
weniger Platz eingerdumt. Zur Profilierung tragt in der zweiten Fassung weiter-
hin die Tatsache bei, dass zwar weniger vom Inhalt der Vorlesungen mitgeteilt
wird, doch deren Aufnahme und Wirkung auf Heinrich insbesondere hinsicht-
lich ihrer philosophischen Implikationen wesentlich starker markiert werden.

So betont das erzdhlende Ich der zweiten Fassung, dass der Dozent seinen
Gegenstand kontinuierlich, detailliert und véllig sachlich darstellt, so dass an-
fangs das erlebende Ich des jungen Heinrich, der bislang an dem Schopfungs-
gedanken festhielt, diesen allmdhlich fallen ldsst. Dabei zeigt Heinrich sich
zunehmend fasziniert, wenn der Dozent erkldrt, wie sich die Funktionalitdt der
sich im Laufe der Evolution entwickelnden Organe jeweils perfektioniert hat.
Allerdings ldsst sich Heinrich auch gelegentlich durch anschauliche, verbild-
lichte Vorstellungen des Vorgetragenen ablenken. Das Kapitel ,,Der borghesi-
sche Fechter” schlief3t dann mit folgendem Absatz:

Doch der Ernst des Lehrers und die ebenmaéfiige Ruhe seiner Rede {iberwanden schlie3lich
solche Stérungen und stellten eine Aufmerksamkeit her, die bis zum Schlusse andauerte,
hier aber einer gewissen Betroffenheit Platz machte. Denn nachdem er die Lehre von der
Sinnesentwicklung mit der Entstehung des menschlichen Bewuf3tseins abgeschlossen, en-
digte er, aus seiner Zuriickhaltung heraustretend, mit der unverhohlenen Bestreitung der

4 Zu Kellers Auseinandersetzung mit der zeitgendssischen Naturwissenschaft und dem Mate-
rialismus im Hinblick auf seine Lehrerfiguren wahrend seines Heidelberger Studiums, vor
allem zu Ludwig Feuerbach, Jakob Henle und Jakob Moleschott vgl. Ritzer (2000). Ritzer zeigt,
wie Keller in seinem Bildungsroman die beiden Physiologen Henle und Moleschott in einen
Charakter umbildet, wobei seinem Helden Heinrich gerade Moleschotts bornierter Determinis-
mus (im Gegensatz zu Henles physiologischem Materialismus) zum Stein des Anstof3es wird.



72 =—— Dorothea von Miicke

Existenz eines sogenannten freien Willens. Er that es mit wenigen gemafligten Worten,
die, wenn auch sanft und friedlich, doch keineswegs triumphierend oder selbstzufrieden
tonten; vielmehr klang ein so herbes Entsagen deutlich hindurch, daf3 ich mich sofort da-
gegen auflehnte, da die Jugend nie gewillt ist, etwas fiir gut und kostlich Geltendes so
leicht dahin zu geben. (III, 18)

Das anthropologische Kolleg hat offenbar seinen intellektuellen Hohepunkt er-
reicht, als es dem Dozenten gelungen ist, seinen Zuhorern (sic!) in systematisch
aufeinander aufbauenden Vorlesungen zu erkldren, wie sich das menschliche
Bewusstsein innerhalb einer Evolutionsgeschichte der Physiologie der Sinnes-
wahrnehmungsorgane sowie des zentralen Nervensystems entwickeln konnte,
ja gewissermafien musste. Entgegen seiner bis dahin durchgehaltenen Absti-
nenz irgendwelcher Kommentare zu dieser Entwicklungsgeschichte und der Un-
terordnung seines Vortragsstils unter die strengen Prinzipien einer objektiven
naturwissenschaftlichen Darstellung, die Heinrich dazu gleich anfangs veran-
lasst hatten, seine mitgebrachten Vorurteile in Form von Vorstellungen von der
gottlichen Schopfung fallen zu lassen und stattdessen die sich ihm bietende
Evolutionsgeschichte vorurteilsfrei zu verfolgen, provoziert die abschlief3ende
Betrachtung des Dozenten, bei der er deutend das Resultat seiner Prasentation in
eine wertende Perspektive setzt, bei Heinrich eine ebenfalls wertende Perspektive
auf die des Dozenten. Dabei wird Heinrichs Reaktion fast als ein spontaner Ver-
teidigungsreflex beschrieben, der geradezu im Gegensatz zu einer Schlussfolge-
rung, die aus rationaler Uberlegung erfolgt wire, zu verstehen ist. Es gilt jedoch
ebenfalls zu beachten, dass die ethisch wertende Perspektive, die vom Dozenten
durch sein Leugnen der Moglichkeit der menschlichen Willensfreiheit eingeblen-
det wird, aus der Perspektive des erzdhlenden Ich als ein eher lebensgeschicht-
lich bedingter Registerwechsel des Dozenten beschrieben wird, als Teil seiner auf
Reife beruhenden Fahigkeit zur Selbstbeherrschung und Entsagung. Diese arti-
kuliert sich gerade auch im Vortragsstil des Dozenten, was nun allerdings dessen
Leugnung der menschlichen Willensfreiheit innerhalb dieses vitalistischen Rah-
mens des erzdhlenden Ich genauso wenig in naturwissenschaftlichen objektiven
Tatsachen gegriindet sein ldsst wie die vehemente Verteidigung dieses vermeint-
lich menschlichen Alleinstellungsmerkmals seitens des jungen Heinrichs. Ja,
dessen Fahigkeit zur Entsagung liefle sich ironischerweise gerade entgegen der
Behauptung des Dozenten als ein Beweis seiner Willensfreiheit deuten.

Der Vergleich mit den ,,Luftschléssern” findet sich ausschliefllich in der zwei-
ten Fassung des Griinen Heinrich (III, 25) — in einer Textpassage, in der Heinrichs
Studium abschlieflend resiimiert wird. Dieses Studium wurde zundchst mit der
Absicht aufgenommen, sich mit der menschlichen Anatomie vertraut zu machen,
um besser die menschliche Gestalt zeichnen zu kénnen. Doch Heinrich besucht
anstelle einer anatomischen Lehrveranstaltung ein anthropologisches Kolleg, wo



Gottfried Kellers Medienésthetik = 73

er, wie oben resiimiert, als Reaktion auf die Verneinung der Willensfreiheit seitens
des Dozenten bei sich den dringenden Wunsch entdeckt, diese zu verteidigen. Da-
raufhin unternimmt er seine ersten literarischen Versuche. Vor allem aber — das
ist die eigentliche Pointe — geht er in einen nahegelegenen Park und beobachtet
dort Spinnen. Beeindruckt von der ungestorten Zielstrebigkeit einer Spinne beim
Bau und Wiederaufbau ihres Netzes, zerstort er dieses Netz, was allerdings am
Verhalten der Spinne nichts dndert. Heinrichs Reaktion auf diese Beobachtung
wird vom erzdhlenden Ich folgendermafien kommentiert:

Hieriiber erstaunte ich nicht wenig; denn eine solche Entschluf3fdhigkeit in dem winzigen
Gehirnchen [der Spinne; DvM] erhob sich beinahe zu der menschlichen Willensfreiheit,
die ich behauptete, oder sie zog diese zu sich herunter in den Bereich des blinden Natur-
gesetzes, des leidenschaftlichen Antriebes. Um diesem zu entrinnen, erhdhte ich sofort
meine sittlichen Anspriiche, da es beim Bau von Luftschlossern auf ein Mehr oder Weni-
ger an Unkosten ja niemals ankommt. Ob auch Luftschldsser sich verwirklichen, oder ob
sie mindestens dazu dienen, eine goldene Mittelstrafie zu schiitzen, wie das ré6mische
Kastrum einst den Heerweg, wird wohl das Geheimnis einer Erfahrung sein, welches er-
worbene Bescheidenheit nicht immer preisgibt. So war ich also mit dem gldnzenden
Schwerte der Willensfreiheit bewaffnet, ohne aber ein Fechter zu sein. Daf} ich erst beab-
sichtigt hatte, einige anatomische Einsicht behufs der Darstellung der menschlichen Ge-
stalt zu holen, wufdte ich fast nicht mehr und unterlief3 jedes weitere Vorgehen in dieser
Richtung. (III, 25)

Das erzdhlende Ich beschreibt, wie das erinnerte und erlebende Ich in seiner
Umdeutung des instinktgesteuerten Verhaltens in ein Zeichen von dufierster
Entschlussfahigkeit in seinen humanistischen Grundannahmen zutiefst verun-
sichert wird. Der Tier-Mensch-Unterschied, der nach Heinrichs philosophischer
Anthropologie in der menschlichen Willensfreiheit liegt, ist plotzlich erschre-
ckend verringert worden. Als Reaktion darauf versucht er nun noch vehemen-
ter, dieses sittliche Alleinstellungsmerkmal des Menschen zu stiitzen, was sein
neu entdecktes Sendungsbewusstsein starkt. Dass der Anlass zur erneuten Akti-
vierung von Heinrichs Missionsbediirfnis, die menschliche Willensfreiheit zu
verteidigen, ausgerechnet auf seiner Reaktion auf die Beobachtung des unbeirr-
baren Insistierens einer Spinne, ihr Netz neu zu konstruieren, beruht, hebt an
dieser entscheidenden Stelle Kellers intertextuellen Bezug zu Herders Sprach-
philosophie und Anthropologie hervor.

Die Verteidigung der menschlichen Willensfreiheit, in der fiir Heinrich das
Hauptanliegen seiner literarischen Versuche zu liegen scheint, wird dann noch
kommentierend vom erzdhlenden Ich als ein ,Luftschldsser-Bauen‘ charakteri-
siert. Dabei erscheint das ,Bauen‘ zundchst in seiner umgangssprachlichen Ver-
wendung als eine unrealistische, idealistische Traumerei. Doch dann wird dieses
Bild auf die idealistische Dimension der Literatur und ihre potentiell zivilisatori-



74 =—— Dorothea von Miicke

sche Leistungsfahigkeit hin befragt. Luftschlosser mogen vielleicht nichts kosten,
doch das heifit noch lange nicht, dass der geistigen, imaginativen, planerischen
Arbeit ihres ,Bauens‘ keine eigenstdndige zivilisatorische Funktion zukommen
kann, die sich mit dem provisorisch geplanten und kurzfristig eingerichteten
Marschlager der romischen Armee vergleichen lasst, das dazu diente, schnelle
Verkehrswege fiirs expandierende Territorium zu schiitzen.

Als tertium comparationis der Gegeniiberstellung des romischen Kastrums
und der Literatur wird die Funktion gewdhlt, eine ,,goldene Mittelstra3e“ zu
schiitzen. welche die Lebensweisheit vom goldenen Mittelweg zitiert und ab-
wandelt. Dabei reichert die Substitution von ,,Straf3e” fiir ,,Weg“ die abgegrif-
fene Metapher um eine wortliche Dimension an. Eine Strafle muss geplant und
gebaut werden, wozu technisches Wissen gehort. Doch was wére unter den zu
vermeidenden Extremen zu verstehen, gegen welche die literarische Praxis
einen Schutz bieten kénnte? Innerhalb der Straflenmetapher ginge es wohl
darum, den Abstand zwischen tierisch-instinktivem Verhalten und menschli-
cher Willensfreiheit zu erhalten, und dabei weder in das Extrem eines materia-
listischen Determinismus noch in das eines voluntaristischen Idealismus zu
verfallen. Inwieweit nun diese Praxis mit Erfolg gekront wird und worin dieser
bestiinde, diese Uberlegung wird vom erzidhlenden Ich in einer ut omittam-
Geste offengelassen, womit sie ganz gezielt auf dem Abstand zwischen erzdh-
lendem und erlebenden Ich insistiert. In den beiden riickblickenden, Heinrichs
Studium zusammenfassenden Satzen, wird dann noch einmal der Wechsel von
der Kunst zur Literatur zusammengefasst, wobei das erzahlende Ich ironisch
daran erinnert, wie fiir ihn der Abschied von der Landschaftsmalerei seinen
Ausgang von der intensiven Beschiftigung mit dem borghesischen Fechter ge-
nommen hat.

Bevor ich mich nun im Folgenden der Gegeniiberstellung von Heinrichs
,kolossale[r] Kritzelei“ (II, 264) in einer unbeendeten Federskizze mit seiner Ver-
tiefung in die Betrachtung des borghesischen Fechters zuwende, um die Analyse
der Darstellung von Heinrichs Entdeckung seines literarischen Sendungsbe-
wusstseins abzuschlieBen, mochte ich darauf aufmerksam machen, wie sich
z.B. in der wiederholten Verwendung des Wortes ,Luftschloss ein ganz ent-
scheidendes Element von Kellers Prosa zeigt, auf das sich der linguistische Be-
griff des Code-Switching anwenden lief3e. In Kellers Prosa geht es ndmlich um
den Wechsel zwischen unterschiedlichen Sprecherpositionen, Zeichenregistern
und Diskursen. Besonders hdufig findet sich dieses Code-Switching bei Keller
dann, wenn ausgedehnte Vergleiche oder Metaphern aus einer figurativen Ver-
wendung ins Wortliche gekippt werden und diese Wendung dann wieder riick-
gangig gemacht wird. Letzteres ist sowohl beim ,Luftschldsser-Bauen‘ als auch
bei der ,,goldene[n] MittelstrafRe* der Fall (III, 25). Das Code-Switching verwan-



Gottfried Kellers Medienédsthetik = 75

delt somit eine Textpassage in ein heterogenes Universum, in dem Lesende
dazu aufgefordert werden, aktiv zwischen einer semiotisch-rhetorischen Lek-
tiire, welche die Beziige unterschiedlicher Zeichen untereinander fokussiert,
und einer mimetisch-diegetischen Lektiire, die sich aufs Signifikat konzentriert,
hin- und herzuwechseln und diese unterschiedlichen Lesestrategien miteinan-
der zu kombinieren und in Bezug zu setzen. Bei diesem Prozess ergeben sich
Besetzungen von hergebrachten Begriffen und Metaphern, was tiefe Einsichten
und neue Verwendungen erméglicht.

Die Strategie des Code-Switching der oben zitierten Prosapassage ldsst eine
entscheidende pragmatische Dimension von Kellers Texten aufscheinen. Da-
durch dass der rhetorische, mimetische oder dsthetische Charakter von Zeichen
und ihrer Verwendung nicht stabil oder eindeutig vorgegeben ist, sondern das
Register wechseln kann, werden Lesende zur Einiibung einer aktiven Auseinan-
dersetzung mit den wahrgenommenen Zeichen, Dingen und Verweisen aufge-
fordert. Dieser Appellcharakter der Literatur fiir einen aktiven Umgang mit
Symbolisierungsprozessen soll im Folgenden weiter analysiert werden. Ja, der
aktive Umgang mit der eigenen Umgebung und Wahrnehmung, der dieser
Funktion der Kunst zugrunde liegt, enthiillt sich dem Protagonisten des Griinen
Heinrich im letzten Kapitel des dritten Buchs, in dem Heinrichs Jugenderzah-
lung zu einem Abschluss gebracht wird und der Protagonist aufgibt, seine al-
leinerziehende Mutter fiir seine Schwierigkeiten im Leben verantwortlich zu
machen. Stattdessen nimmt er ein Studium in Angriff, weil er pl6tzlich erkennt,
wie er seine Umgebung und sich selbst anders und aktiv wahrnehmen kann.

Zunachst werde ich mich mit einem Negativbeispiel beschiftigen, d. h. einem
Beispiel dafiir, wie Heinrichs bisherige kiinstlerischen Bestrebungen in Isolation
von seiner Umgebung in einer Krise miinden bzw. stagnieren, sich verrennen und
verfahren, weil er eben gerade nicht aktiv mit Symbolisierungsprozessen umgeht,
sondern in vélliger Passivitdt verharrt. Es handelt sich um die Erzdhlung von
Heinrichs ,,Kritzelei“ im Kapitel ,,Der Grillenfang®, in die Heinrich verfallt, nach-
dem er seinen Freund und Rivalen Ferdinand schwer bei einem Duell verletzt
hat und sich nun von Schuldgefiihlen und Sorgen geplagt in seinem Zimmer
isoliert. Grimms Worterbuch bestimmt die ,,GRILLENFANGEREI® als einen nur
metaphorisch verwendeten Ausdruck, der urspriinglich die Beschaftigung mit
eher verspielt-witzigen, sinnlosen Spinnereien und Hirngespinsten bezeich-
nete, dann aber zunehmend fiir eine melancholisch-pedantische, aber auch
sinnlos-minutiése Verstrickung in die eigenen Gedanken verwendet wird.> Im
Kapitel ,,Der Grillenfang® wird nun erzahlt, wie Heinrich eine angefangene

5 Grimm (online) Bd. 9, Sp. 327-329.



76 —— Dorothea von Miicke

Skizze wiederaufnimmt und mit der Feder an diesem Bild weiterarbeitet, wobei er
allmahlich eine riesige Flache bekritzelt:

An diese Kritzelei setzte sich nach und nach ein unendliches Gewebe von Federstrichen,
welches ich jeden Tag in verlorenem Hinbriiten weiterspann, so oft ich zur Arbeit anhe-
ben wollte, bis das Unwesen wie ein ungeheures graues Spinnennetz den grofiten Teil
der Fliche bedeckte. [...] Nur hier und da zeigten sich kleinere oder gréf3ere Stockungen,
gewisse Verknotungen in den Irrgdngen meiner zerstreuten gramseligen Seele, und die
sorgsame Art, wie die Feder sich aus der Verlegenheit zu ziehen gesucht, bewies, wie das
trdumende Bewuf3tsein in dem Netze gefangen war. So ging es Tage, Wochen hindurch
[...]. (11, 263)

Der Vergleich von Heinrichs obsessiver ,,Kritzelei“ mit der ,Gefangenschaft® in
einem ,,Spinnennetz* erlaubt es dem erzdhlenden Ich, seine Kunst als vergebliche
Versuche seines Bewusstseins zu schildern, zu sich zu kommen. Die ,,Kritzelei*
produziert Zeichen ohne Code, Zeichen, die genauso unleserliche Schrift- wie un-
erkennbare Bildelemente sein konnten (Berndt 2021). In diesem Sinne sind es
weder Merkzeichen, mit deren Hilfe er sich {iber eigene Gedanken oder Empfin-
dungen Klarheit verschaffen kénnte, noch Zeichen, mit deren Hilfe er ,,Luftschl6s-
ser” bauen oder eine wahrzunehmende Welt konstruieren kénnte. Die Oberflache
des Bildes ist vielmehr das Verzeichnis der Spuren von Heinrichs obsessivem, vol-
lig in sich selbst verstricktem Briiten, reines Symptom, eine bekritzelte Oberflache
ohne Rahmen oder Formelemente, die somit weder eine Totalitdt noch ein Netz-
werk noch einen Rhythmus erkennen lassen. Heinrichs Kritzelei, so konnte man
auch sagen, ist ein Bild oder ein Modell von Weltlosigkeit.

Weil Heinrich sich nicht selbst aus seiner Verstrickung in dieses ,Unwesen*
16sen kann, erlebt er es als Befreiung, dass sein Freund Erikson das aufgespannte
Zeichenblatt mit der Faust zerst6f3t. Durch diesen Befreiungsakt wird Heinrichs
Blick auf seine Umgebung grundlegend gedandert. Was bislang nur ein nicht wahr-
genommener Hintergrund seiner unmittelbaren Umgebung war, wird ihm plétz-
lich zum Anlass einer aktiven Auseinandersetzung mit sich und seiner Umwelt.®
Diese neue Wahrnehmung ist nicht einfach ein passives Aufnehmen, sondern sie
ist aktiv und durch einen Kunstgegenstand vermittelt. Als er die Plastik des bor-
ghesischen Fechters in seinem Zimmer zum ersten Mal wahmimmt, scheint ihm

6 Vgl. hierzu auch Neumann, die Heinrichs Kritzelei im ,,Ubergang zwischen Bild und Schrift
angesiedelt“ analysiert (2009, 159-200) und in der Zerstérung des Bildes einen ,,Umschwung
der Betrachtungsweise“ Heinrichs lokalisiert (2009, 173). Neumann zeigt sehr detailliert auf
dem Hintergrund der Rezeption des borghesischen Fechters, wie sich Keller mit Hilfe von
Heinrichs Begegnung mit diesem Symbol unterschiedlichster neo-klassischer Kunstverstand-
nisse von eben genau diesen entschieden verabschiedet zu Gunsten einer Auseinandersetzung
mit der zeitgendssischen Anthropologie und Naturwissenschaft.



Gottfried Kellers Mediendsthetik =—— 77

diese Skulptur ein eigenes inneres Licht auszustrahlen, obwohl es sich bei ihr nur
um eine verkleinerte, etwas schdbige Kopie handelt. In Heinrichs Beschaftigung
mit dem borghesischen Fechter hitten wir nun ein positives Beispiel dafiir, wie
ein Kunstgegenstand Wahrnehmungs- und Symbolisierungsprozesse freisetzen
kann. Heinrich bemiiht sich, die kleine Plastik abzuzeichnen. Anschliefend ver-
sucht er, die Stellung des Fechters in seiner Darstellung zu dndern. Zwar wird er
bei diesem Versuch mit seinen technischen Grenzen konfrontiert, doch enthiillt
sich ihm dabei auch ein neues Verhiltnis zum Kunstwerk. In der intensiven
Auseinandersetzung mit dieser dreidimensionalen Skulptur, die er in seiner Vor-
stellung zu modifizieren, ja zu animieren anstrebt, indem er in seiner Vorstellung
den dargestellten Fechter eine aufrechte Stellung einnehmen zu lassen versucht,
wird Heinrich mit der emphatischen Prasenz einer Plastik konfrontiert, die ihm
im Gegensatz zur illusionistischen Reprdsentation eines Gemadldes oder einer
Zeichnung zu stehen scheint. Dieser zweite intertextuelle Bezug zu Herders Plastik
betont die vehemente Kritik einer Verabsolutierung des Reprédsentationsparadig-
mas. Wahrend es beim illusionistischen Gemdlde um die Reprdsentation eines im
Hier und Jetzt abwesenden Gegenstandes geht, wird in der intensiven Beschafti-
gung des Betrachters mit der Plastik die menschliche Gestalt prasent.” Heinrichs
Beschiftigung mit dem borghesischen Fechter wird ihm zum Ansporn, sich einem
neuen Gegenstand zuzuwenden, und zwar der belebten menschlichen Gestalt.
Nach Heinrichs Konfrontation mit den Grenzen seiner Fahigkeiten als Zeich-
ner und Maler folgt ein positives Beispiel, bei dem er sich zwar nicht als besserer
Kiinstler entdeckt, aber dafiir als aktiv in seine eigene Haltung und Einstellung
zur Welt eingreifend erfiahrt. Er realisiert namlich, dass die Hinwendung zur Dar-
stellung des Menschen von ihm auch einen grundlegenden Wandel in seiner Ein-
stellung zu sich und seiner Vergangenheit verlangt. Bis zu diesem Zeitpunkt
hatte er sich vornehmlich als Opfer der Erziechung seiner Mutter verstanden. Sie
war es, die es ihm als Alleinerziehende erlaubt hatte, sich ausschliefdlich der
Landschaftsmalerei, einer aus seiner Sicht technisch nicht gerade anspruchsvol-
len Gattung der Malerei, zu widmen, die daher auch kein weiteres Studium von
ihm verlangte. Im Gegensatz dazu hétte véterliche Strenge ihn sowohl an Diszi-
plin gew6hnt als auch seinen Widerspruchsgeist und Freiheitsdrang gefordert. So
versucht Heinrich dann, das Vaterbild in seiner Erinnerung wiederzubeleben:

7 Selbstverstindlich kann dieser Aspekt von Kellers Asthetik auch im gréfieren Kontext von
Kellers Auseinandersetzung mit dem zeitgendssischen Diskurs zur Lessings Laokoon gesehen
werden. Siehe hierzu besonders Dominik Miillers Aufsatz in diesem Band, sowie Ernst Oster-
kamps Analyse der Eingangspassage der ersten Fassung des Griinen Heinrich als einen Kom-
mentar auf das Landschaftsgemadlde in der Dichtung statt in der Malerei (2009, 141-158).



78 =—— Dorothea von Miicke

Indem ich bei dieser Vorstellung von Sehnsucht und Widerspruch, von einem mir unbekann-
ten aber siilen Gefiihle des Gehorsams und trotziger Freiheitslust gleichzeitig ergliihte,
suchte ich die mir fast génzlich verwischte Gestalt [des Vaters; DvM] heraufzufiihren, ver-
mochte es aber im Wogen der Gedanken zuletzt nur durch das Auge der Mutter, wie sie den
Abgeschiedenen im Traume gesehen. (III, 11-12)

Wahrend die Mutter ihm ein Vaterbild eines miihselig beladenen in die Ewig-
keit fortschreitenden Wanderers vermittelt, vermag Heinrich nun zum ersten
Mal in seiner neu aktivierten Erinnerung an die Traumberichte seiner Mutter
dieses Vaterbild fiir sich zu korrigieren:

Mir hingegen erweckte jetzt das Gedenken dieses unverdrossenen Wanderns des freund-
lichen Geistes durch die unbekannte Ewigkeit eher das vorbildliche Anschauen eines
nicht zu brechenden Lebensmutes, des rastlosen Verfolgens eines Zieles. Ich sah den
Mann selbst dahinschreiten und mir zuwinken, und als das Bild allmdhlich sich von der
Tafel der Erinnerung 16ste und verschwand, sagte ich mir entschlossen: Was kann es hel-
fen! du darfst nicht ldnger sdumen und muflt die fehlende Kenntnify nachholen! Ich
nahm mir also vor, mich unverweilt an das Studium der Anatomie zu machen, so weit
dieselbe wenigstens zu Verstandnis und Darstellung der menschlichen Gestalt unent-
behrlich ist. (III, 12-13)

Heinrich erfihrt die Méglichkeit, seine Einstellung zu dndern, seine weitere
Laufbahn in die Hand zu nehmen und sich dabei von den ihn pragenden Ein-
fliissen seiner Mutter abzugrenzen. Thm gelingt dies, indem er ein Bild aus der
Erinnerung isoliert, seiner hergebrachten Deutung entzieht und gezielt umco-
diert und neu semantisiert.

Natiirlich wissen Lesende dieses Romans, dass die meisten Projekte des
Protagonisten, die auf derart herzhaften Entschliissen fufien, kaum je von
dauerhaftem Erfolg gekront sind. Doch darauf kommt es in diesem Kontext
nicht an. Stattdessen geht es darum, wie sich fiir Heinrich die menschliche Fa-
higkeit zeigt, aktiv in vorgeprdagte Wahrnehmungs- und Handlungsweisen ein-
zugreifen. Die Moglichkeit menschlicher Willensfreiheit duflert sich in einem
Symbolisierungszugriff, der in einer affektiven Umbesetzung eines vorgegebe-
nen, ihn pragenden Erinnerungsbildes besteht.

Allerdings folgen die Auflerungen der menschlichen Willensfreiheit keinem
Masterplan. Stattdessen werden die aktive Symbolisierung und Wahrnehmung
der dufleren Umgebung und inneren Einstellung immer wieder durch zufillige
Provokationen und Ereignisse hervorgerufen. Das ist der Fall, als Heinrich erst
nach der Zerstérung der ,,Kritzelei“ zum ersten Mal die kleine Kopie des borghesi-
schen Fechters wahrnehmen kann, oder als er bemerkt, wie seine Spinnenbeob-
achtungen ausgerechnet das von ihm behauptete Alleinstellungsmerkmal des
Menschen gefihrden, oder auch in der eigenen inneren Verfassung, als es ihm
plétzlich moglich wird, das ihn steuernde Vaterbild umzucodieren. Dieser eher



Gottfried Kellers Mediendsthetik =—— 79

zufdllige Anstof kommt von aufien und veranlasst eine spontane Reaktion, die
mit einem Windstof} verglichen wird, der eine ruhige Wasseroberflache sich krau-
seln lasst. Was somit dann noch von diesem menschlichen Alleinstellungsmerk-
mal der Willensfreiheit {ibrig bleibt, ist eine regulative Idee im Sinne Kants. Dieser
Gedanke wird besonders eindringlich in Heinrichs letzter Bleistiftformulierung:

,Ja, ein verantwortlichkeitsschwangeres Wesen treibt in den Dingen und kraduselt den
Spiegel der ruhigen Seele: die Frage nach einem gesetzméfligen freien Willen ist zugleich
in ihrem Entstehen die Ursache und Erfiillung desselben, und wer einmal diese Frage
gethan, hat die Verantwortung fiir eine sittliche Bejahung auf sich genommen!* (III, 22)

Wie es bei den Auflerungen der menschlichen Willensfreiheit immer auch um
zufédllige Anst6f3e von aufien geht, weil sie keinem bewussten Plan untergeord-
net werden konnen, so kann Heinrich nach seiner Entdeckung des Wunsches,
die menschliche Willensfreiheit zu verteidigen, dieses Sendungsbewusstsein
zwar zumindest fiir eine gewisse Zeit in literarischen Versuchen realisieren,
doch lasst sich daraus noch lange kein durchdachtes und realisierbares Ausbil-
dungsprogramm ableiten. Stattdessen ist mit diesem Drang bei Heinrich nur
ein allgemeines menschliches Potential aktiviert worden, dessen genauere Ent-
faltung keineswegs vorhersehbar ist.

In der ersten Fassung des Griinen Heinrich beschreibt die extradiegetisch-
heterodiegetische Erzahlinstanz die Aktivierung dieses Potentials prominent im
Einleitungsabsatz des dritten Kapitels des vierten Buches:

Aber der freie Wille des Menschen gleicht dem Keime, der im Samenkorne liegt und des
feuchten und warmen Erdreiches bedarf, um sich entwickeln und wachsen zu konnen.
Heinrich muf3te sogleich erfahren, daf} dieser Keim, dieser 16bliche Vorsatz des freien Wil-
lens, auch beim besten Willen, noch {iber seine Meinung hinaus das bedingteste Wesen
von der Welt ist und ohne die nothwendige Nahrung, ohne einen geséttigten Grund von
Erfahrung, Einsicht und bereits erfiillten Bestimmungen so ruhig schlaft, wie das Weizen-
korn auf dem Speicher. Dieser Grund, dieser Humus aber ist fiir jede Anlage ein anderer,
gleichwie die Distel nicht da gedeiht, wo das Korn wichst, die Fichte noch fortkommt, wo
die Tanne verschwindet, und selbst auf dem gleichen Boden bildet der Lindenkeim ein
rundes Blatt, die Eiche ein gezacktes. (XII, 252)

Mit dem Bild des Samenkorns wird das wohl bekannteste, auf Aristoteles zuriick-
gehende Bild einer teleologischen Entwicklung aufgegriffen und auf die Entwick-
lungschancen des Protagonisten des Bildungsromans angewandt. Durch die
spezifischen Verweise aus dem Erfahrungsbereich des Acker- und Waldbaus an-
gereichert, vermag das Bild in dieser Fassung das idealistische Bildungsideal
eines Herder, Goethe oder Humboldt abzuwandeln, zu konkretisieren und mate-
rialistisch zu rahmen. Nachdem Heinrich die menschliche Willensfreiheit jedoch
als Alleinstellungsmerkmal des Menschen im gesamten Tierreich entdeckt hat,



80 —— Dorothea von Miicke

wird nun ausgerechnet mit diesem Bild dieses Alleinstellungsmerkmal mit dem
im Samenkorn angelegten Entwicklungsziel eines Organismus im Pflanzen-
reich gleichgesetzt. Dabei dienen die Einschiibe aus dem Erfahrungsbereich
des Wald- und Ackerbaus, das seit Aristoteles etablierte Bild einer vorbestimm-
ten Entwicklung auf ein festgelegtes Ziel hin in seiner Ubertragungsfihigkeit
auf die Entwicklung des Menschen als Einzel- und Gattungswesen einerseits
ganz entschieden der Idealisierung. Andererseits entziehen sich die Einschiibe
aber auch einem vereinheitlichenden Schematismus, indem suggeriert wird,
dass es letztlich um die unterschiedlichsten Voraussetzungen und Umstidnde
geht, mit deren Hilfe sich die verschiedenen Arten und Unterarten in ihrer je-
weiligen Eigenheit entfalten. Kurz, statt um die Realisierung des Freiheitsideals
des Menschen als Gattungswesen, wie es im Zentrum des idealistischen Kunst-
programms in der deutschen Klassik steht, geht es Kellers Bildungsroman so-
wohl um das menschliche Bemiihen als auch um das Scheitern und Irren des
Individuums. Diesen Realismus préagt die Auseinandersetzung mit den Prakti-
ken der Symbolisierung, Sinnstiftung und Weltkonstitution.

3 Politik der Medienasthetik: Das verlorene
Lachen

Kellers Realismus lasst sich als eine Auseinandersetzung mit der Kunstauffas-
sung einer neo-humanistischen Anthropologie verstehen. Wie ich bisher gezeigt
habe, zeigt sich dies vor allem in der Insistenz auf der weltkonstituierenden
Funktion symbolischer Praktiken sowie der Ablehnung eines mimetischen Text-
und Kunstmodells. Dabei konnte ebenfalls beobachtet werden, dass sich Keller
kritisch von dem aus der klassischen Antike {ibernommenen idealisierenden
Menschenbild abgrenzt. Wie sich in seiner Auseinandersetzung mit Herders neo-
humanistischer Anthropologie ablesen lasst, fordert er, dass sich die Literatur
statt mit der idealisierten Gestalt des Menschen, wie z. B. dem borghesischen
Fechter, mit Menschen aller Art in ihrer lebendigen Vielfalt mit ihrem men-
schlichen Potential, ihrer Bedingtheit und ihren allzu menschlichen Schwachen
befassen soll. Doch das Bemiihen, Menschen aus bislang in der Literatur weniger
beachteten sozialen Klassen, Beschiftigungsgruppen und Regionen in die Litera-
tur einzubeziehen, wie sie sich in der realistischen Literatur seiner Zeitgenossen,
eines Jeremias Gotthelf oder Bertold Auerbach findet, ist auch nicht ohne seine
Probleme, bzw. 16st damit noch nicht dieses neu formulierte Darstellungsanlie-
gen der Literatur. Hinsichtlich dieser Bemiihungen stellt Keller gleich am Anfang
seiner ersten Gotthelf-Rezension die etwas pointierte Frage: Wen adressiert und



Gottfried Kellers Medienésthetik = 81

interessiert die differenzierte Darstellung ldandlicher, darmerer Leute eigentlich?
Sind es die Hiittenbewohner des Landvolks oder die Biirgerklassen der Stadte?
War es nicht eher eine Marquise als ein Schafhirt, die Gessners Idyllen gelesen
hat (XV, 67-88)? In Kellers Fragen, inwiefern Bemiihungen, das Sujet der Litera-
tur zu erweitern, auch dazu fiihren, dass das Publikum inklusiver wird, zeigt sich
ein entscheidender Aspekt seines Realismusverstandnisses, der im Folgenden ge-
nauer analysiert werden soll.

Um Kellers Replik auf diejenige Spielweise des Realismus zu pointieren, die
sich fiir die Aufnahme aller Menschen in die Kunst einsetzt und damit traditionelle
Standes- und Gattungsklauseln fiir nichtig erklart, werde ich mich allerdings nicht
mit Kellers Gotthelf-Rezensionen, die weithin als Kellers ausfiihrlichste literatur-
kritische Schriften anerkannt sind, beschiftigen, sondern vor allem mit einigen
Passagen aus Das verlorene Lachen. Wie schon im ersten Teil dieses Aufsatzes, so
soll auch hier die poetologische Dimension von Kellers Erzdhlwerk im Vorder-
grund stehen. Zwar geht es in dieser Novelle vordergriindig nicht um Kunst oder
dichterische Versuche, jedoch hat die weltkonstituierende Funktion symbolischer
Praktiken auch in dieser Erzdhlung einen prominenten Stellenwert. Gerade Das
verlorene Lachen, in dem erzdhlt wird, wie sich Jukundus, nachdem er sich von
seiner Ehefrau getrennt hat, lokalpolitisch engagieren will und sich dazu vor
allem mit gesellschaftlich marginalisierten Gestalten assoziiert, vermag ein Licht
auf Kellers Auseinandersetzung mit den politischen Aspirationen, Implikationen
und damit auch Méglichkeiten des Realismus zu werfen.

Jukundus’ Einstellung zu sich selbst bei der Wahl seiner neuen Genossen
wird folgendermafien geschildert:

Wenn er in den Clubs und Versammlungen neben handfesten und bekannten Agitatoren
allerlei aus dunklen Lochern hervorgekrochene Gesellen sah, die langjdhrigen Unstern in
der allgemeinen Siindflut mit schmutzigen Handen zu ersdufen suchten oder die obere
Schicht wie mit Feuerhaken zu sich herunterzureifien bestrebt waren, so sah er wohl, daf}
es keine Oberkirchenrdte waren, die ihm die Hand driickten. Aber er empfand jetzt eher
ein tiefes Mitleid mit solchen Heiligen, die er als die Opfer einer Welt betrachtete, von der
er auch ein Lied singen zu kénnen glaubte. Wie die heilige Elisabeth eine Vorliebe fiir
unreinliche Kranke und Elende bezeigte und sich sogar in das Bett eines Aussdtzigen
legte, so hegte auch Jukundus eine wahre Zartlichkeit fiir seine Rdudigen und ging tag-
lich mit Leuten, die er frither, wie man zu sagen pflegt, nicht mit einem Stecklein hitte
anriihren mogen. (V, 314)

Gerade wegen der Zwielichtigkeit seiner neuen Kumpane lasst sich Jukundus
zu einem tiefen Mitleid bewegen und nimmt damit fiir sich eine Heiligenpose
ein, die sich letztlich im Umweg iiber die Heilige Elisabeth auf die in den Evan-
gelien bezeugte Autoritdt Jesu beruft, d. h. auf Jesu radikale Offenheit fiir alle,
gerade auch fiir gesellschaftlich ausgestofene und marginalisierte Menschen.



82 —— Dorothea von Miicke

Aus literaturgeschichtlicher Perspektive wird in der oben zitierten Beschreibung
dieser Geste aber auch auf realistische und politisch engagierte Schriftsteller,
wie z. B. Jakob Michael Reinhold Lenz oder Georg Biichner, angespielt, die
ebenfalls den radikalen Inklusionsanspruch ihrer Kunst von dem Jesu aus dem
neuen Testament ableiten (Lehmann 2015). In der beiflenden Ironie der Er-
zdhlinstanz erscheint Jukundus’ Selbststilisierung dagegen als Form eines mo-
ralischen Narzissmus, wie auch z. B. in der folgenden Formulierung, in der
seine Beweggriinde, die neuen Freunde zum Abendessen einzuladen, deutlich
werden: ,,Um seinen Mut offenkundig zu bewdhren und zu zeigen, daf er sie
beschiitze, lud er eines Tages eine schone Auswahl seiner Freunde zu einem
Festmabhl ein“ (V, 315).

Nach der Charakterisierung dieses geplanten Gastmahls, in der Jukundus
als eine Art von Kiinstler, der die Standesklausel moralisch selbstgefillig auf-
hebt, karikiert wird, lauft die Erzdhlung vom Ablauf der eigentlichen Abendun-
terhaltung darauf hinaus, dass Jukundus den Gesprdachen, dem Klatsch und
den Verleumdungsintrigen seiner Géste in keiner Weise folgen kann und in
jeder Hinsicht von der Unterhaltung ausgeschlossen ist. Die Art und Weise, in
der Jukundus die Inhalte des heftigen Austauschs seiner Kumpane vollig unzu-
ginglich sind, wird von der Erzdhlinstanz mit einem radikal bedeutungsent-
leerten, hochst kunstvollem dsthetischen Gebilde verglichen:

Es erhob sich jedoch da oder dort ein Widerspruch des einen gegen den andern oder die
Auflehnung eines dritten, die Einsprache eines vierten, die ndhere Erlduterung eines fiinf-
ten, woraus ein wirrer Larm gegenseitiger Vorwiirfe und Anschuldigungen wurde und fiir
den unbefangenen Zuhérer sich ergab, dafi es sich um ein ziemlich ausgebreitetes und
verknotetes Gewebe von geringen wenig rithmlichen Verrichtungen handelte, wegen wel-
cher alle sich gegenseitig die ausgezeichnetsten Spitzbuben schalten, und zwar in einer
so kiinstlichen Durch- und Uberkreuzung, daff wenn man, etwa nach Art der Chladni-
schen Klangfiguren, ein sichtbares Bild davon hétte machen kénnen, dieses die schonste
Briisseler Spitzenarbeit dargestellt hitte, oder das zierlichste Genueser Silberfiligran, so
wunderbar und mannigfaltig sind Gottes Werke. (V, 315-316)

Die salbungsvoll religiose Dimension, die Jukundus fiir sich mit Hilfe seines sorg-
sam inszenierten Abendessens kultivieren mdchte, wird von der Erzédhlinstanz,
die diese Abendeinladung auch ein ,,Liebesmahl“ (V, 316) nennt, bissig hervorge-
hoben. Denn das ,,Liebesmahl® bezeichnet in der Herrnhuter Gemeinde ein regel-
mafliges briiderlich-schwesterliches Zusammenkommen der Gemeindemitglieder
in der Tradition der Agape-Feiern aus dem Urchristentum. In diesem Sinne steht
Jukundus’ Einstellung zu seinem Unterfangen in krassem Gegensatz zum eigent-
lichen Geschehen bei dieser Abendveranstaltung, das hauptsichlich auf ein In-
trigenspinnen und Gezanke der Versammelten hinauslauft.



Gottfried Kellers Mediendsthetik = 83

Weiterhin bringt die oben zitierte Passage den Gewinn und die Kosten von
Jukundus’ politischen bzw. kiinstlerischen Aspirationen auf den Punkt. Denn
die Transformation eines hésslichen Gezédnkes in einen Gegenstand des &stheti-
schen Wohlgefallens geschieht, wie bei den ,,Chladnischen Klangfiguren®, in
der Transposition des Klangs in ein optisches Gebilde, das iiber den Vergleich
mit der ,,schonste[n] Briisseler Spitzenarbeit* oder dem ,,zierlichste[n] Genueser
Silberfiligran“ die Reden der Gaste radikal entsemantisiert und allein deren
Verlauf als Netzwerk optisch fixiert. Das Produkt dieser Transposition, eine
komplexe visuell wahrnehmbare Struktur, ldsst sich dann als ein an-ikonisches
Bild oder Gebilde betrachten, das, gerade weil es sich nicht auf einen Begriff
bringen lasst und in keiner Weise auf etwas anderes zu verweisen scheint als
auf sich selbst, in seiner geordneten Mannigfaltigkeit dem Betrachter den Ge-
genstand eines interesselosen Wohlgefallens bietet, als handle es sich um ein
Beispiel der wunderbaren Weisheit der Einrichtung der gottlichen Werke.

Wenn wir nun aber Jukundus hinter diesem Kunstwerk als dessen Veranstal-
ter sehen, wird klar, dass der die Standesklausel demonstrativ aufhebende, auf
Inklusion bedachte M6chtegern-Kiinstler/Politiker seine Subjekte der Sprache be-
raubt bzw. diese nicht horen und verstehen kann. Doch bevor wir nun Jukundus
allzu schnell dafiir verurteilen, gilt es ebenso zu beachten, dass nicht nur er seine
Gaste fiir eine selbstgefillige Inszenierung seiner politischen Ambitionen instru-
mentalisiert, sondern er sich — wie der Handlungsverlauf dieser Episode zeigt —
wiederum selbst von seinen neuen Kumpanen unwissentlich zum Werkzeug ihrer
Intrigen machen lasst. Erst als er im Auftrag seiner Genossen das sogenannte Ol-
weib, die Hauptquelle von bdsen Geriichten, aufsucht, um bei ihr die politische
Opposition kompromittierende Informationen zu sammeln, und diese ihm ganz
stolz von ihrer liignerischen Erfindungstechnik berichtet, wird ihm bewusst, dass
er sich mit seiner Mission zum Instrument einer Verleumdungskampagne hat ma-
chen lassen. Es bedarf dieser Konfrontation mit der stolz ausgestellten Beherr-
schung der rhetorischen Erfindungstechnik, damit Jukundus zur Einsicht gelangt,
dass es sich nicht einfach um das Sammeln von Informationen und die Wieder-
gabe einer vorhandenen Wirklichkeit, sondern um deren aktive Fabrikation han-
delt. Erst in diesem Moment 16st er sich von seiner Eskapade in die Politik und
kann sich wieder seiner Frau zuwenden. Ja, die lautstarke Auseinandersetzung
zwischen Jukundus und dem Olweib 16st die Wiederbegegnung mit seiner Frau
Lucinde aus, da diese genau zum gleichen Zeitpunkt bei den Bewohnerinnen der
anderen Haushdlfte zu Besuch ist. Die Verséhnung zwischen den entfremdeten
Ehegatten wird dadurch ermdéglicht, dass sie sich in die Augen blicken und
Jukundus Lucinde auffordert, das Schimpfwort, mit dem sie ihn vertrieben hatte,
liebevoll zu wiederholen. Kurz, sie geschieht durch einen gemeinsamen Akt der
affektiven Umbesetzung eines Wortes, dessen De- und Resemantisierung.



84 —— Dorothea von Miicke

Das oben zitierte Bild eines komplexen Beziehungsgefiiges, das als ,,schénste
Briisseler Spitzenarbeit* oder ,,zierlichste[s] Genueser Silberfiligran“ wahrgenom-
men werden kann, sollte allerdings nicht ausschlief3lich als ironischer Kommen-
tar auf einen naiven, unterkomplexen Realismus verstanden werden, der seinen
dargestellten Subjekten die Rede entzieht. Stattdessen sollte es auch als Element
in einer Reihe von Beschreibungen von derartig dekorativen Bildern gelesen wer-
den, die ganz zentral mit Kellers Mediendsthetik einer realistischen Prosa zu tun
haben. Letztere lasst sich auch noch etwas genauer im Dialog mit Jacques Ran-
ciére entfalten. Ranciére nennt das durch den europédischen Realismus des neun-
zehnten Jahrhunderts initiierte Kunstmodell ein ,,4sthetische[s] Regime® (2016,
39) im Gegensatz zu dem von Aristoteles eingefiihrten Regime der Reprdsentation.
Nach Ranciére zeichnet sich diese neue Phase der Kunst nicht allein dadurch aus,
dass Menschen aus allen sozialen Gruppen der kiinstlerischen Darstellung fiir
wiirdig befunden werden, sondern auch dadurch, dass diese Intervention, die auf
der prinzipiellen Darstellbarkeit von allem insistiert, einen grundlegenden Eingriff
in die Ordnung des Sinnlichen bedeutet, worin nun Ranciére die entscheidende
politische Dimension realistischer Kunst sieht. Anders gesagt, mit der realisti-
schen Kunst des neunzehnten Jahrhunderts wird die herrschende Ordnung und
Regelung dessen, wer wie was sinnlich wahrnehmen kann, ganz fundamental
in Frage gestellt.

Ranciére zu Folge reflektiert realistische Kunst auf die politische Dimension
des ,,asthetische[n] Regime[s]“ immer dann, wenn sie im verbalen Medium die
lebendige Rede der duflerlichen Anordnung von Schriftzeichen und im visuellen
Medium die Struktur oder Organisation der Oberfldche eines Bildes ohne Tiefen-
dimension der illusionistischen Perspektive der Renaissance entgegensetzt. Bei
Keller, so kénnte man nun riickblickend auf das Kapitel ,,Der Grillenfang* im
Griinen Heinrich argumentieren, findet sich diese Betonung einer komplex struk-
turierten, a-mimetischen Oberfliche der Kritzelei, aus der Heinrich erst wie aus
einem Spinnennetz befreit werden muss, um dann im Gegensatz zu diesem un-
lesbaren Schriftbild oder dieser ungegenstidndlichen Zeichnung die Kopie des
borghesischen Fechters als Inkarnation der belebten menschlichen Gestalt wahr-
nehmen zu konnen. Dabei gelten allerdings fiir Keller weder Heinrichs Kritzelei
noch deren Gegenpol, die Kopie des borghesischen Fechters, als Modelle fiir die
Kunst schlechthin. Stattdessen bieten sich beide als gegensatzliche Modelle an,
mit deren Hilfe ein bestimmtes Stadium in Heinrichs Auseinandersetzung mit un-
terschiedlichen Medien und Gegenstdnden markiert wird. Statt der privilegierten
Festlegung auf eine ausschliefllich semiotisch-rhetorische oder ausschlief3lich
mimetisch-diegetische Lektiire geht es bei Keller um die Moéglichkeit, zwischen
beiden Registern zu wechseln. Dies konnte schon als ein entscheidendes stilisti-
sches Merkmal seiner Erzdhlprosa hinsichtlich der pragmatischen Dimension des



Gottfried Kellers Medienésthetik = 85

Code-Switching am Beispiel der Passagen zum ,Luftschlésser-Bauen‘ bemerkt
werden. Doch dariiber hinaus bildet die Moglichkeit des Wechsels zwischen se-
miotisch-rhetorischer und mimetisch-diegetischer Lektiire auch einen entschei-
denden Aspekt von Kellers Realismusverstandnis, der ganz besonders deutlich in
den ekphrastischen Passagen artikuliert wird.

In der Symposion- oder ,.Liebesmahl“-Episode im Verlorenen Lachen wird
Jukundus’ Ausschluss von der Abendunterhaltung seiner Gdste nicht nur in
dem ins Optische der ,,Chladnischen Klangfiguren“ transponierte Bild bzw. Ge-
bilde thematisiert, sondern es wird eine weitere ekphrastische Passage geradezu
im Gegensatz zum Vergleich mit ,,Briisseler Spitzenarbeit“ oder ,,Genueser Sil-
berfiligran® ins Spiel gebracht — gemeint ist die Panoramatapete. Wahrend es
sich bei dem ersten Bild um einen Gegenstand eines puren interesselosen Wohl-
gefallens handelt, der sich vollig sinnentleert auf keinen Begriff bringen lasst,
handelt es sich bei der die Versammelten umgebenden Tapete, dem ,,gemalten
néchtlichen Tapetenvaterland“ (V, 319), um einen zunéchst vollig unbemerkten,
nicht wahrgenommenen Hintergrund, der dann plétzlich von einem Mitglied
der Versammelten, auch bezeichnenderweise der ,Idealist genannt (ebd.),
wahrgenommen und thematisiert wird, als er seine Kumpanen auffordert, zu
dem sie umgebenden vaterldndischen Alpenpanorama passende patriotische
Gesdnge anzustimmen (Zimmer 1998). Dem Aufruf des Idealisten wird allerdings
nicht einstimmig Folge geleistet. Denn einige Kumpane feiern und essen fréh-
lich weiter und werfen die Schwimmblasen der verzehrten Heringe, auch ,,He-
ringsseelen® genannt (V, 319), libermiitig an die verrufite Decke, so dass diese an
den abgebildeten Gletschern der am Deckenrand umgefalteten, da iibergrof3en
Tapete kleben bleiben.

Die politische Intervention dieses Idealisten liegt wohl darin, einen im Ge-
sang vereinten homogenen politischen Korper stiften zu wollen — vergleichbar
etwa mit Rousseaus antitheatralischem Volksfest und Tanz um den Maibaum.
Doch dem Appell des Idealisten wird nicht uniform gehorcht. Der sich bei den
Heringsessern duflernde Widerstand gegen dieses idealistische Regime auf der
intradiegetischen Ebene wird auf der extradiegetischen in der langen, duf3erst
witzigen Ekphrase der Erzdhlinstanz gespiegelt, in der die Tapete als ein so-
wohl drucktechnisch- als auch innenarchitektonisch etwas missgliicktes, abge-
nutztes und beschmutztes konkretes Gebilde beschrieben wird. Es bietet den
Betrachtenden ein radikal heterogenes Zeichenrepertoire, das sie sich je nach
Bedarf in unterschiedlichen Gemeinschaftsbhildungen aneignen kénnen, sobald
sie dieses erst einmal wahrnehmen:



86 —— Dorothea von Miicke

Dieselbe [Tapete; DvM] stellte eine groméchtige und zusammenhingende Schweizer-
landschaft vor, welche um sdmtliche vier Wande herumlief und die Gebirgswelt darstellte
mit Schneespitzen, Alpen, Wasserfédllen und Seen. Da aber der Saal, fiir welchen dieses
prachtige Tapetenwerk friither bestimmt gewesen, um die Halfte h6her war als der Raum,
in welchen es jetzt verpflanzt worden, so hatte zugleich die Decke damit bekleidet werden
konnen, also daf3 die gewaltigen Bergriesen, namlich die Jungfrau, der M6nch, der Eiger
und das Wetterhorn, das Schreck- und das Finsterarhorn, sich in ihrer halben Héhe um-
bogen und ihre schneeigen Haupter an der Mitte der niedrigen Zimmerdecke zusammen-
stieflen, wo sie jedoch von Dunst und Lampenrufl etwas verdiistert waren. An der Wand
hingegen thronten die griinen Alpen mit roten und weiflen Kiihen besdet, weiter unten
leuchteten die blauen Seeen, Schiffe fuhren darauf mit bunten Wimpeln, auf Gasthofter-
rassen sah man Herren und Damen spazieren in blauen Fracken und gelben Récken und
mit altmodischen hohen Hiiten. Auch standen Soldaten gereiht mit weiflen Hosen und
schonen Tschakos; bei einer ganzen schnurgeraden Reihe war das linke rote Wanglein
ein wenig neben die gehorige Stelle abgesetzt oder gedruckt durch den Tapetendrucker,
was der kommandierende Oberst mit seinem grofien Bogenhut und ausgestrecktem Arm
eben zu mif3billigen schien; denn die halbwegs neben den leeren Backen stehenden roten
Scheibchen waren anzusehen, wie der aus der Mondscheibe tretende Erdschatten bei
einer Mondfinsternis. Auf dem ganzen gemalten Lande herum ging jedoch in der Héhe
eines sitzenden Mannes eine dunkle Beschmutzung von den fettigen Kopfen der Stamm-
géste, die sich im Verlaufe der Zeit schon daran gerieben hatten. (V, 318-319)

Kellers Medienasthetik wird gerade in dieser Passage auf den Punkt gebracht,
weil ein vollig heterogenes Universum prasentiert wird. Dies gelingt, indem die
Erzdhlinstanz, stindig die Perspektive und den Code wechselnd, die Tapete nicht
nur als einen schlecht passenden Gebrauchsgegenstand der Wandbedeckung
des Gaststattensaals, der die Schmutzspuren seines Alters aufzeigt, und als bun-
ten Druck mit sichtbaren Spuren des Druckverfahrens beschreibt, sondern auch
als Darstellung einer ikonischen Alpenszene mit vaterlandischen Konnotationen
sowie als Abbild einer referentialisierbaren Berggruppe. Dabei wird mit dieser
komplexen Ekphrasis weder ein einheitlich lesbares, transparentes Bild geliefert,
das einen illusionistischen Tiefenblick in die Weite einer Landschaft erméglicht,
noch wird diesem Bild, wie dies nach Ranciéres Modell der Fall sein miisste, ein
opakes, unlesbares Modell einer Oberfliche entgegengesetzt. Im Gegensatz zu
diesen beiden Optionen bietet nun gerade diese Passage einen Einblick in die un-
terschiedlichsten medientechnischen, symbolischen sowie dekorativen Praktiken
von Welt- und Gemeinschaftskonstitution.

Gewiss, beim ,,gemalten nachtlichen Tapetenvaterland“ handelt es sich nicht
wie beim borghesischen Fechter um eine leicht beschaddigte Kopie eines beriihm-
ten Kunstwerks, sondern eher um eine kitschige Wanddekoration. Der Umstand,
dass die Dimension von Kitsch und Recycling in den Blick gerét, leitet zu einer
zweiten Tapetenpassage iiber, in der es nicht um eine wirkliche Tapete innerhalb
der Diegese geht, sondern das Tapezieren einer Wand, das in einer ausgedehnten



Gottfried Kellers Medienisthetik = 87

Metapher die Homiletik des Pfarrers von Schwanau illustrieren soll. Dieser Pfarrer
hat in seinen Reformbestrebungen, die ortsansdssige Gemeinde zu modernisieren,
sowohl die schlichte alte Kirche innenarchitektonisch ,verschonert* als auch die
Lehre, Liturgie und Gottesdienstordnung durch viele weltliche literarische Zitate
und Einsprengsel geschmacklerisch aufgelockert und entschieden erweitert. Ja,
die Erzdhlinstanz lidsst keine Zweifel dariiber, dass der modische Pfarrer von
Schwanau sich zu einem Instrument der Reformbestrebungen der christlichen Kir-
che macht, denen es weder um die christliche Religion noch um die geistlichen
Bediirfnisse der Gemeindemitglieder geht. Stattdessen bemiiht sich der Pfarrer
vor allem darum, die institutionelle Macht der Kirche zu sichern und dort, wo die
modernen Naturwissenschaften ihre Grenzen erreicht haben, seine eigene, per-
sonliche Stellung als die einzige Quelle der Weisheit zu behaupten. In einem sehr
ausgiebigen Bericht wird dieser neue Predigtstil des Pfarrers von Schwanau an-
lasslich einer Abendeinladung, bei der er den eingeladenen Gemeindemitgliedern
im Pfarrhaus aus seiner ,,Abhandlung iiber die zeitgemédfle Wiederbelebung und
Erneuerung der Kirche durch die Kiinste* vorliest (V, 292), aufs Genaueste darge-
stellt. In seinen Predigten benutzt er abgekiirzte Paraphrasen und entstellende Zi-
tate aus Goethes Faust und Iphigenie auf Tauris, Schillers Worte des Glaubens
sowie eine ganze Reihe von Strophen aus Riickerts Gedichten, die mit biblischen
Phrasen in Luthers Ubersetzung des Alten Testaments sinnentstellend und salba-
dernd vermischt werden.?

Noch bevor fiir uns Lesende der Text dieser Predigt mit all den entstellten Zi-
taten in einer sich iiber drei Seiten erstreckenden Passage wiedergegeben wird,
fiihrt die Erzahlinstanz kommentierend in den Stil dieser Rede des Pastors ein:

Das Gebdude seiner Rede tapezierte er schliefllich mit tausend Verslein und Bildern aus
den Dichtern aller Zeiten und Volker auf das Schonste aus, wie nie zuvor gesehen wor-
den; es war wie in dem Stiibchen eines Zolleinnehmers, der die Armut seiner vier Wande
mit Bildausschnitten und Fragmenten, mit Briefkopfen und Wechselvignetten aus allen
Ecken der Welt iiberklebt und vor dem Fenster ein Kapuzinerchen stehen hat, das die Ka-
puze auf und ab thut. (V, 296)

Uber den Vergleich der homiletischen Praxis des Pfarrers mit der Wanddekoration
eines Zolleinnehmers, der die Armut seiner vier Wande mit ausgeschnittenen
Briefkopfen aus fremden Liandern zu verdecken versucht, wird sein Predigtstil
zum Symptom seiner geistigen Armut und déformation professionelle. Die aufge-
klebten Ausschnitte bleiben genau das, was sie sind, und zwar Fragmente ohne

8 Zu Kellers Bezug auf seinen Zeitgenossen, reformbegeisterten Pfarrer und Theologen Hein-
rich Lang vgl. Honold (2018, 327-332) und Bénzinger (1990).



88 —— Dorothea von Miicke

Kontext, Zeichen einer deiktischen Funktion ohne Aufienbezug. Gerade der Termi-
nus ,,Wechselvignette“ macht klar, dass es sich hier um isolierte Zeichen ohne
Sinn und Bedeutung, d. h. ohne Verweis auf etwas anderes handelt. Doch gilt es
ebenso zu beachten, dass diese ausgebaute Metapher seitens der Erzdhlinstanz
nicht nur ein anschauliches Beispiel fiir einen misslungenen Versuch der Welt-
konstitution liefert, sondern auch eine ekphrastische Hochleistung und — im Ge-
gensatz zur symbolischen Praxis des Pfarrers — ein Paradebeispiel realistischer
Wirklichkeitsillusion darstellt. Das abschlielende Detail vom Kapuzinerpiippchen
mit beweglicher Kapuze vermag dieser Textpassage den von Roland Barthes ana-
lysierten Realitétseffekt zu verleihen, d. h. gerade durch die scheinbare Uberfliis-
sigkeit dieses Details zu suggerieren, dass die Beschreibung auf einer konkreten
spezifischen Beobachtung der Wirklichkeit beruht (Barthes 2006). Im Unterschied
zur unbeholfenen symbolischen Praxis des Pfarrers mit seiner gescheiterten Mis-
sion markiert das Kapuzinerchen somit die Virtuositat einer literarischen Praxis,
und zwar die der realistischen Prosa Kellers.

Auch der Pfarrer von Schwanau wird nun gerade durch den Vergleich mit
dem Zollner wiederum in die Gruppe der gesellschaftlich Marginalisierten ge-
riickt, denen der realistische Schriftsteller, wie schon Jesus im Matthdusevange-
lium dem Zoéllner Zachéus, seine besondere Aufmerksamkeit widmet. Doch wie
ich hoffe gezeigt zu haben, geht es mit Kellers Realismusverstdndnis nicht ein-
fach darum, Menschen aus marginalisierten Gruppen in die Literatur aufzuneh-
men, sondern es sollen auch deren vielfiltige, je eigene symbolische Praktiken
zum Gegenstand der Darstellung werden. Diese Forderung macht die Praktiken
deshalb allerdings noch lange nicht zu kiinstlerischen Praktiken, wie wir beim
geschmicklerischen Predigtstil der krampfhaften Modernisierungsbestrebungen
des Pfarrers beobachten konnten. Die Verbindung zu Kellers ,humanistischem
Materialismus (Benjamin 1991), wie er im Griinen Heinrich in Heinrichs Studien-
kapiteln entwickelt wird, liegt nun aber auch gerade nicht darin, dass es darum
ginge, im Gegensatz zum geschmécklerischen Kitsch ein neo-humanistisches
Ideal zum Gegenstand der Kunst zu machen, wofiir ganz prominent die schibige
Kopie des borghesischen Fechters stiinde. Stattdessen geht es darum, Menschen
in ihrer Pluralitdt darzustellen und zu zeigen, wie sie sich auf unterschiedlichste
Weise ihre Welt zusammenzimmern, Bedeutung stiften, Souvenirs sammeln,
Spiele und Rituale aufgreifen und abwandeln und in die bedingte Ordnung des
Sinnlichen nicht einfach integriert sind, sondern auch aktiv in diese eingreifen
und sie dabei transformieren kénnen.



Gottfried Kellers Medienésthetik —— 89

4 Fazit

Kellers Interesse und Sensibilitét fiir das weite Spektrum des menschlichen Ver-
mogens der Weltkonstitution zieht sich durch sein Gesamtwerk. Es zeigt sich ganz
besonders in der Schilderung, wie unterschiedliche Charaktere einzeln oder auch
gemeinsam mit anderen mit dem heterogenen Zeichenrepertoire ihrer Umwelt
umgehen, welche Elemente von ihnen ausgewahlt, angeeignet und verwandelt
werden. Man mag in diesem Kontext an die Gegeniiberstellung der Seldwyler Auf-
merksamKkeit und der Ruechensteiner Blindheit fiir das galante Konversationspo-
tential der Damasttischwéasche in Dietegen denken. Als die Seldwyler Biirgerinnen
und Biirger eine Einladung in das verfeindete Nachbarstddtchen Ruechenstein an-
nehmen, treffen sie dort auf recht freudlose, stumme und verlegene Gastgeber.
Doch zu ihrem grofien Vergniigen und zur Emporung der priiden und {iiberstren-
gen Ruechensteiner entdecken die Géaste plotzlich im feinen Damast eingewirkte
Darstellungen von galanten Episoden aus der klassischen Mythologie, was den
Seldwylern zum willkommenen Anlass amiisanter Unterhaltung wird. Bemerkens-
wert sind auch die spielenden Kinder in Romeo und Julia auf dem Dorfe, die eine
lebendige Fliege in den hohlen Kopf einer Puppe einschlieflen und dem brum-
menden Prophetenkopf fasziniert lauschen, bevor sie ihn auf dem verwilderten
Feld feierlich begraben. Ja, jede einzelne der Seldwyla-Novellen fokussiert den ak-
tiven Umgang der Menschen mit dem sie umgebenden Bilder- und Zeichenreper-
toire, seien dies nun Sprichworter, Redewendungen, Namen, Aushadngeschilder,
Bibelzitate, Liedstrophen oder auch Erinnerungsbilder und Tradume. Kurz: ,,Klei-
der machen Leute®, aber vor allem: Leute machen Kleider.

Literatur

Bdnzinger, Hans. ,,Das Tabernakel des Pfarrers von Schwanau. Zur Kritik des religiosen
Liberalismus in Kellers Novelle Das verlorene Lachen“. Schweizerische Monatshefte:
Zeitschrift Fiir Politik, Wirtschaft, Kultur 70.6 (1990): 529-535.

Barthes, Roland. ,,Der Wirklichkeitseffekt“. Das Rauschen der Sprache. Ubers. und hg. Dieter
Hornig. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2006. 164-172.

Benjamin, Walter. ,,Gottfried Keller. Zu Ehren einer kritischen Gesamtausgabe seiner Werke*.
Gesammelte Schriften. Bd. 2.1. Hg. Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhduser.
Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1991. 283-295.

Berndt, Frauke. ,,Grass. Gottfried Keller’s Structural Realism“. Colloquia Germanica 53.4
(2021): 421-448.

Grimm, Jacob und Wilhelm Grimm. ,,GRILLENFANGEREI“. Deutsches Wérterbuch von Jacob
Grimm und Wilhelm Grimm. Digitalisierte Fassung im Worterbuchnetz des Trier Center for



90 —— Dorothea von Miicke

Digital Humanities. Version 01/21. Bd. 9. Sp. 327-329. www.woerterbuchnetz.de/DWB/
grillenfangerei (05.05.2022).

Herder, Johann Gottfried. ,,Abhandlung {iber den Ursprung der Sprache“. Werke in zehn
Bdnden. Bd. 1. Frithe Schriften 1764-1772. Hg. Ulrich Gaier. Frankfurt/M.: Deutscher
Klassiker Verlag, 1985. 697-810.

Herder, Johann Gottfried. ,,Plastik. Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele®.
Werke in zehn Bdnden. Bd. 4. Schriften zu Philosophie, Literatur, Kunst und Altertum
1774-1787. Hg. Jirgen Brummack, Martin Bollacher. Frankfurt/M.: Deutscher Klassiker
Verlag, 1994. 243-326.

Honold, Alexander. Die Tugenden und die Laster. Gottfried Kellers ,Die Leute von Seldwyla“.
Basel: Schwabe, 2018.

Lehmann, Johannes. ,Der deutsche Realismus in der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts.
Versuch einer Hinfiihrung®. Zeitschrift Fiir Deutschsprachige Kultur & Literatur 24 (2015):
233-268.

Miicke, Dorothea E. von. Virtue and the Veil of lllusion. Generic Innovation and the
Pedagogical Project in Eighteenth-Century Literature. Stanford: Stanford University Press,
1991.

Neumann, Barbara. ,,Die ,kolossale Kritzelei‘, der ,borghesische Fechter und andere
Versuche“. Der griine Heinrich. Gottfried Kellers Lebensbuch — Neu gelesen. Hg. Wolfram
Groddeck. Ziirich: Chronos, 2009. 159-200.

Osterkamp, Ernst. ,,Erzéhlte Landschaften“. Der griine Heinrich. Gottfried Kellers
Lebensbuch — Neu gelesen. Hg. Wolfram Groddeck. Ziirich: Chronos, 2009. 141-158.

Ranciére, Jacques. ,,Die Aufteilung des Sinnlichen*. Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik
der Kunst und ihre Paradoxien. Ubers. und hg. Maria Muhle u. a. Berlin : b-books, 2006.
21-73.

Ritzer, Monika. ,,Physiologische Anthropologien. Zur Relation von Philosophie und
Naturwissenschaft um 1850“. Materialismus und Spiritualismus. Philosophie und
Wissenschaft. Hg. Andreas Arndt, Walter Jaeschke. Hamburg: F. Meiner, 2000. 113-140.

Zimmer, Oliver. ,,In Search of Natural Identity. Alpine Landscape and the Reconstruction of the
Swiss Nation“. Comparative Studies in Society and History 40.4 (1998): 637-665.


http://www.woerterbuchnetz.de/DWB/grillenf%E4ngerei
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB/grillenf%E4ngerei

Stefan Tetzlaff
Theatrale Weltmodelle

Zur realistischen Sem-Ontologie in Gottfried Kellers
Sinngedicht

1 Fake it till you make it

In einer der Binnenerzdhlungen des Sinngedichts heif3t es, deren Ereignisse seien
,»eine ungliickliche Frucht der Erfindung® (VII, 240). Verkleidungen und verschlei-
erte Identitdt haben zur Katastrophe gefiihrt und illustrieren das, was sowohl die
Rahmenhandlung als auch die verschiedenen eingebetteten Erzihlungen in immer
neuen Varianten erproben: den Zusammenhang einer Wirklichkeit als Inszenie-
rung von Zeichen. Was mit Worten, Gesten und Requisiten behauptet wird, verfes-
tigt sich mit unterschiedlichen Folgen zur Tatsache. — Diese Kernidee ldsst sich
zundchst an einem anderen Text verdeutlichen, der 1888, also kurz nach Kellers
Novellenzyklus Das Sinngedicht (1881), erscheint. Es handelt sich um Ernst Eck-
steins Humoreske Nervés, die hier als Folie dienen kann, weil sie das, was bei Kel-
ler in Varianten verhandelt wird, in einer einzigen illustren Pointe verbaut.

Ecksteins kurzer Text stellt einen Rechtsanwalt vor, der an Nervositit leidet.
Die zeitgendssisch beliebte Krankheit raubt ihm nicht nur den Schlaf, sondern
macht ihn auch so aggressiv, dass seine Frau einen Arzt um Hilfe bittet. Dieser
schickt gleich beide auf Kur und gibt jedem einzeln insgeheim den Hinweis mit,
der andere sei sehr angegriffen, so dass nur ausgiebige Zuneigung und Ver-
standnis helfen. Daraufhin verhalten sich Mann und Frau so liebevoll zueinan-
der, dass beide nach der Kur psychisch und physisch wieder véllig hergestellt
sind. Ehe und Berufsleben sind gerettet, und auf diesen ersten Clou folgt ein
zweiter. Der Arzt ndmlich verrdt seine List, {iber die sich das Ehepaar allerdings
amiisiert, ohne dass dem Erfolg der Auffiihrung Abbruch getan wiirde.

Die Erzdhlung gibt sich als amiisante, leichte Kost und ist wie Eckstein
selbst heute nahezu vergessen.! Dabei beschreibt sie etwas semiotisch Raffi-
niertes, ndmlich so lange Zeichen zu prédgen, bis die Wirklichkeit sozusagen

1 Zeitgendssisch war Eckstein durchaus prominent und verfasste neben zahlreichen Novellen
und dem naturalistischen Roman Familie Hartwig die erste systematische Geschichte des Feuil-
letons (zu Eckstein im Feld vergessener Literaturen des neunzehnten Jahrhunderts vgl. Tetzlaff
[2018]). Heute wird Eckstein gelegentlich mit seiner Humoreske Der Besuch im Carcer erwdhnt,
die als Ideengeber fiir Heinrich Spoerls Die Feuerzangenbowle gilt.

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-006


https://doi.org/10.1515/9783110698794-006

92 —— Stefan Tetzlaff

nachzieht. Etwas zu inszenieren sei hier semiotisch verstanden als Produktion
und Kommunikation von Signalen und Zeichen, die nicht unmittelbar von der
Wirklichkeit gedeckt sind.? Solche Zeichen treten durch die hier zu beschrei-
benden Praktiken an die Stelle der Wirklichkeit. Passenderweise wird bei Eck-
stein zuletzt auf Goethe verwiesen: ,,So ward dann die Kunst, wie bei der
Goetheschen Bajadere, allmihlich Natur® (Eckstein o. J. [1888], 39). Gemeint ist
hier Goethes Ballade Der Gott und die Bajadere, die von der Liebe einer Prostitu-
ierten zu ihrem Freier handelt. Die Zuneigung ist zundchst gespielt, wandelt
sich auf Dauer aber zum echten Gefiihl. Zum Lohn offenbart sich der Freier als
Gott und rettet die Bajadere.

Solche Konstellationen wie in Nervos finden sich nicht nur bei Eckstein
(ebenso pragnant auch in dessen Humoreske Arzt und Autor), sondern treten ins-
gesamt im spaten neunzehnten Jahrhundert hdufiger auf, beispielsweise bei Wil-
helm Heinrich Riehl (Der Mdrzminister), Louis No6tel (Vom Theater) oder Paul
Lindau (Spitzen). Das Entscheidende ist dabei, dass die jeweilige Inszenierung
von Zeichen iiber das gesellschaftliche Rollenspiel, also das Soziale als Theater,
hinausgeht. Dabei ist bereits der reine Theatertopos eine Schliisselbeobachtung.?
Prominent ist dieser in Texten wie Theodor Fontanes Schach von Wuthenow, der
das zentrale Thema der sozialen Rolle im Wortsinne durchgehend ,in Szene
setzt‘. Die titelgebende Hauptfigur, der Rittmeister Schach, sieht sich durch die
Liebschaft mit der von Blatternarben entstellten Victoire von Carayon vor einem
Dilemma: Ehre und Anstand gebieten eine Heirat, wahrend die Rolle als gutaus-
sehender, reprasentativer Militdr nur durch Auflésung der Verbindung unbescha-
digt bliebe. Die Brisanz dieses Zwiespalts wird bedrdngender mit jedem Auftritt
in der Offentlichkeit, die ihrerseits — beispielsweise iiber die Verbreitung von Ka-
rikaturen — die Situation als Sujet kommentiert. Das Geschehen kreist dabei fort-
wahrend um Selbstdarstellung und Gesehenwerden. Haufig geschieht dies in
offen theatralen Aufbauten, wie der Schlittenszene um das Regiment Gendarmes.

2 Das hier Beschriebene versteht sich als Problemaufriss, der zundchst mit einem stipulativen
Verstindnis von ,Inszenierung‘ arbeitet. Dabei ist klar, dass weitergehende Uberlegungen auch
die Begrifflichkeiten von ,Szene‘, ,Theatralitdt’ und ,Zeichen‘ selbst ndher betrachten miissen.
Auch die Schnittmengen mit Liige und Irrtum bis hin zum postfaktischen Denken, Fake News
und Bullshit sind einen differenzierteren Blick wert.

3 Die Begriffe ,Inszenierung‘ und ,Theatralitdt® zielen in der Forschung bisher entweder auf das
in die Goethezeit zuriickweisende Theatermotiv (Selbmann 1981, bes. 172-195) oder das ,Szenische
der Texte‘ im Sinne von Selbstreferenz, d. h. Text und Erzdhlen inszenieren sich vor Lesepublikum
(,,Kellers Schilderungen sind ,Szenen‘ im Sinne einer theatralischen Auffiihrung® [Naumann 2012,
94)). Elisabeth Strowick nimmt am Beispiel von Kellers Griinem Heinrich Schrift selbst als ,,szeni-
sche Ausgestaltung® und Wirklichkeit als zeichenhaft inszenierte in den Blick (2020, 216).



Theatrale Weltmodelle —— 93

Die Beobachtung des Schauspiels von der Loge des Balkons aus ist in eine wech-
selseitige Blickkonstellation eingebunden, welche die Zuschauerinnen ihrerseits
als Beobachtete ausstellt, die sich auch selbst als solche inszenieren. Und als
Schach zuletzt der unrithmlichen Heirat nicht entgehen kann, inszeniert er diese
mit bester Miene, nur um sich anschlief3end in der Kutsche zu erschieflen. So
stellt der Prinz zu Recht fest: ,,Das Theater ist die Stadt“ (Fontane 1970, 601).

Die Konstellationen sowohl im Sinngedicht als auch in literarhistorisch eher
randstdndigen Texten wie Ecksteins Nervds aber gehen einen Schritt weiter. Was
hier insgesamt als ,Inszenierung* bezeichnet wird, meint die Uberfiihrung einer
epistemischen in eine ontologische Manipulation.* Beschrieben wird nicht nur der
bewusst produzierte Schein, eine gesellschaftliche Rolle oder ein Verhaltenszwang
aufgrund von Settings und anderen Beteiligten, sondern es wird vorgefiihrt, wie —
fake it till you make it — aus diesem bewusst modellierenden Verhalten die Wirk-
lichkeit der erzahlten Welt entsteht.

2 Romantische vs. realistische Sem-Ontologie

Das Sinngedicht erweist sich damit als Zusammenschau von Versuchsanord-
nungen, die auf je verschiedene Weise mit der beschriebenen Inszenierung von
Zeichen befasst sind. In wechselnden Verldufen werden diese im Gelingen und
im Scheitern vorgefiihrt, beispielsweise in der Erzdhlung Die Berlocken. Darin
geht es um kleine Schmuckanhéanger, die der junge Thibaut fiir seine Uhren-
kette sammelt. Die Uhr selbst ist ein Geschenk Marie Antoinettes, und die Kette
dient als semiotische Leerstelle, die gefiillt werden muss. Zu diesem Zweck die-
nen die sogenannten ,Berlocken’, die es als Trophéde von etwaigen Liebschaften
zu erhalten gilt.

Thibaut allerdings behalt die Berlocken nicht lediglich als Erinnerung oder
Statussymbol. Sondern er beginnt Liebesabenteuer von vornherein ausschlief3-
lich, um der Kette jeweils weitere Anhanger hinzuzufiigen. Die Insignien dienen
damit nicht als gern genommene Beigabe zu einer Reihe amour6ser Eroberun-
gen. Genauso wenig tduschen sie Begegnungen vor, die gar nicht stattgefunden

4 Der Begriff der ,Sem-Ontologie‘ wird im Anschluss an Winfried Menninghaus’ (1987) Beob-
achtungen zur frithromantischen Kunsttheorie verwendet (zur Fortschreibung iiber die Ro-
mantik hinaus vgl. Horisch [1992] sowie Grizelj [2018]).

5 Hier ware einem ideengeschichtlichen Bezug zu den am Ende des neunzehnten und Anfang
des zwanzigsten Jahrhunderts entstehenden Theorien der Autosuggestion (Emile Coué) und
zur Individualpsychologie Alfred Adlers (Rollenspiel als Selbstpragung) nachzugehen.



94 —— Stefan Tetzlaff

haben, sondern die Relationen werden insofern umgekehrt, als die Berlocken
das einzige und eigentliche Ziel sind, dem das Liebesabenteuer nur als Mittel
zum Zweck dient. Diese Umkehrung wird direkt beim Erwerb des ersten Talis-
mans deutlich, als Thibaut das fragliche Erinnerungsstiick noch regelrecht steh-
len muss. Ein anderes nimmt er dann in einer inzestuds grotesken Szene seiner
eigenen Tante ab. Ohne dass hier bereits Inszenierung zur Wirklichkeit wird, bil-
det sich doch eine wichtige Voraussetzung fiir diesen Vorgang ab: Zeichen und
konstruierte Realitédt sind wichtiger als das, wofiir sie vermeintlich stehen. Folge-
richtig wird Thibaut genau dann betrogen, als er erstmals seine Werteskala um-
justiert und sich in eine amerikanische Ureinwohnerin verliebt. Diese gelangt an
die inzwischen umfangreiche Sammlung von Berlocken, an der Thibaut zum ers-
ten Mal nichts mehr liegt. Die Sprachbarriere allerdings produziert Missverstand-
nisse, so dass der Protagonist {iberrascht zusehen muss, wie der Verlobte der
jungen Frau auftaucht und diese samt den irrtiimlich iiberlassenen Insignien mit
sich nimmt. In dem Moment also, da Thibaut seine Zeichenstrategie aufgibt, ver-
schwindet deren Material und die damit verbundene Absicht scheitert.

Dass in Kellers Text unterschiedliche Logiken konkurrieren, ist wiederholt
festgestellt worden.® So hat die Forschung das Sinngedicht als Gegeniiberstellung
von naturwissenschaftlichem Erklaren und kulturwissenschaftlichem Verstehen,
empirischer und hermeneutischer Wissenskultur* gelesen (Schneider 2015, 14),
als Konflikt also, der die ,zwei Kulturen‘ nach Snow ausstellt.” Der Blick auf die
Inszenierung von Zeichen schlief3t an diese Dichotomie an; im Sinngedicht geht es
grundlegend um zwei Logiken, in deren Rahmen Dinge erfasst werden und Pha-
nomene zusammenhadngen. Entscheidend aber ist ein Drittes, das noch oberhalb
von logischem Beweisen und sinnlichem Verstehen angebracht ist. Nach Gerhard
Kaiser schlief3lich hat die Verhandlung der zwei Kulturen keinen klaren Sieger,
obwohl man zu Recht vermuten konnte, in einem literarischen Text wiirden Kul-
tur und Hermeneutik siegen. Letztlich bleibt es aber beim reinen Wechselspiel der
beiden Logiken, so dass sich die Art und Weise, wie dieses Wechselspiel betrieben
wird, als Klammer, als eigenes Thema zeigt, das auch aus dem Text heraus in das
Literatursystem realistischen Erzdhlens insgesamt verweist. Eben diese Klammer
sei hier als ,Inszenierung* bezeichnet.®

6 Gerhart von Graevenitz sieht in Reinhard einen ,,zum Goetheanertum bekehrten Newto-
nianer“ (2002, 175); Rainer Wiirgau weist auf das ,,antagonistische Verhaltnis zwischen natur-
wissenschaftlicher und musisch-literarischer Welterfahrung“ hin (2015, 181).

7 Zentral fiir diesen Zugang ist Kaiser (2001).

8 Zur Inszenierung als Praxis realistischen Erzdhlens insbesondere zur Aneignung und Mani-
pulation von Raum vgl. Tetzlaff (2016, 150-185).



Theatrale Weltmodelle =—— 95

Einen vergleichbaren Befund erhebt auch Wolfgang Preisendanz, der fest-
stellt, dass alle Erzahlungen des Sinngedichts illustrieren, ,,wie sich der Mensch
vermummt, verhehlt, verbirgt, verschlief3t, wie er sich in den Anschein hiillen,
wie er sich besonders im Sprechen entziehen oder vorenthalten kann“ (1963,
142). Den Gedanken fiihrt Gerhart von Graevenitz weiter und spricht von ,,virtu-
ellen Welten® im Rahmen eines ,,mediale[n] Konstruieren[s]“ (2002, 187-188).
In beiden Darstellungen aber bleibt damit eine Hierarchie von ,,Wesen und Er-
scheinung® (Preisendanz 1963, 138) beziehungsweise ,echter’ und lediglich si-
mulierter Welt mitgedacht, die allerdings bei Keller subtil bezweifelt wird.
Denn im Sinngedicht bleiben tatsdchliche Umstdnde und tduschende Verstel-
lung zwar fiir Leserinnen und Leser als Handlungselemente unterscheidbar. In
der erzdhlten Welt aber wird die Inszenierung nicht nur als Tauschung gezeigt,
die sich vor die Wirklichkeit schiebt und diese verdeckt, sondern sie tritt als
Uberlagerung auf, die zugleich in die Wirklichkeit eingreift und sich in diese
einschreibt. Es bleibt damit nicht bei Tduschung (Preisendanz) und Simulation
(von Graevenitz). Die Inszenierungen im Sinngedicht verlieren immer wieder fiir
einen Moment ihre Uneigentlichkeit. Der Schein iiberlagert nicht mehr das
Sein, sondern manifestiert sich darin.

Semiotisch gefasst bedeutet das, die Wirklichkeit und die umgebende Welt er-
scheinen verstarkt zeichenhaft, so dass das Produzieren und Inszenieren von Zei-
chen zum tatsdachlichen Weltprdagen wird. So formuliert gilt die Beobachtung
zundchst natiirlich auch fiir die Romantik. Dennoch weist sie einen klaren Unter-
schied auf. Denn in der Romantik ist die Zeichenhaftigkeit der Welt materiell und
pantheistisch gedacht. Die Welt ist an sich und aus sich heraus lesbar, das Ver-
standnis fiir die Zeichensprache der Natur aber ist verloren gegangen. Es geht also
darum, dass die tatsdchliche und physische Natur, so wie sie gegeben ist, zugleich
aus lesharen Zeichen besteht. Die Manipulation dieser Zeichen, aus denen Natur
und Welt bestehen, ist — speziell in der Spatromantik — zwar moglich, aber gefdhr-
lich. Eines der zentralen Motive dafiir ist der Eingriff in den Source Code der Welt
durch kabbalistische Schriftmagie wie in E.T.A. Hoffmanns Goldnem Topf.

Im realistischen Erzdhlen dagegen kehrt eine Art semiotischer Niichternheit
ein. Dass die Welt zeichenhaft ist, gilt hier einerseits zwar auch. Die Vergleichbar-
keit mit der romantischen Sicht auf die Welt als Zeichen hilt sich aber in Grenzen
und funktioniert vor allem in deren Handhabung anders. Denn die im Realismus
geschilderte Weltwahrnehmung, wie Christian Begemann am Beispiel von Adal-
bert Stifter zeigt (1995), zielt nicht darauf, dass die Welt von sich aus iiber ihre
Materialitat hinaus zeichenhaft ware und sich in dieser Textur ein transzendenter
Sinn verbirgt. Vielmehr meint ,Zeichenhaftigkeit‘ hier, dass jede Wahrnehmung
Semiose bedeutet und jedes ,Verhalten-in-der-Welt* ausschliefllich und immer



96 —— Stefan Tetzlaff

Zeichenpraxis ist. Und diese Zeichenpraxis geht von den Figuren aus, nicht von
,Runenbergen‘ (Tieck) oder ,Zauberworten‘ (Eichendorff).

In der Romantik also ist die Welt zeichenhaft auf einen ihr innewohnenden
Kern hin. Zeichen zu pragen oder zu verandern, bedeutet in etwas vorgangig Exis-
tierendes einzugreifen. Romantischer Zeichenmanipulation méchte man dement-
sprechend entgegnen: Never touch a running system! Im Realismus dagegen ist
der einzige Zugang zur Welt und zum Umgang mit anderen Menschen das Para-
digma des Zeichenhaften. Das eigene Handeln als Zeichenherstellen zu begreifen,
ist zundchst nichts Prekdres. Zeichenproduktion ist daher auf keine kabbalisti-
sche Sprachmagie mehr angewiesen, sondern sortiert den Blick auf die Welt (Stif-
ter), die Erinnerung (Raabe) oder die soziale Rolle (Fontane). Manche Texte — und
das ist das spezifisch Moderne an Kellers Sinngedicht — reflektieren aber, dass
sich eventuell hinter dieser Zeichenhaftigkeit der Welt gar nichts Substanzielles
und unabhingig von den Zeichen Existierendes mehr verbirgt. Die Radikalitédt der
Sprachkrise um 1900 ist damit zwar noch nicht erreicht, so dass die Einsicht in
die poietische Macht der Inszenierung auch in keine existenzielle Aporie fiihrt.
Der Vektor zur Zeichenreflexion der Jahrhundertwende aber ist deutlich vorgege-
ben, wenn Wirklichkeit grundsatzlich aus Zeichen besteht und der Mensch sich
in und zur Welt verhilt, indem er Zeichen pragt. Wirklichkeit erweist sich hier als
eine gemeinsam semiotisch hergestellte.

Diese Analogie, auch mit Worten Wirklichkeit zu schaffen, bringt ein merk-
wiirdiges Verschwimmen von Ursache und Wirkung hervor, das im Sinngedicht
wiederholt thematisiert wird. Eine Welt, die aus Zeichen besteht, aber nicht na-
turmagisch auf ein dahinterliegendes Absolutes bezogen ist, funktioniert als
Wechselwirkung zwischen allem, was gesagt, prasentiert und zeichenhaft in-
szeniert wird. So ,,wie iiberall nicht ein Wort fillt, welches nicht Ursache und
Wirkung zugleich wire® (VII, 11). Wiederholt fragen sich Figuren beim Inszenie-
ren, ob das, was sie spielen, nicht doch echt ist und eventuell sogar schon vor
Spielbeginn da war. Auch Thibaut, dem Sammler der Berlocken, ergeht es so,
wenn seine Inszenierung ihn ,,so ndrrisch verziickt, daf3 er selbst nicht wuf3te,
ob er das kleine Schmuckherz oder das liebende Menschenherz verlangte*
(VII, 283). Die Inszenierung des Zeichens geschieht so lange und nachdriicklich,
bis dessen Gehalt wie aus sich selbst heraus, unabhingig vom Zeichen, zu be-
stehen scheint — eben als Wirklichkeit, die vom Zeichen erst im Nachgang abge-
bildet und benannt wird.

Dieser Gedanke wiederholt sich im Sinngedicht und sogar in der Binnenerzah-
lung um die Berlocken selbst, denn Thibaut ist sich mit wachsendem Erfolg bei
seinen Eroberungen ,,desto unklarer [...], ob er eigentlich es sei, der die Schonen
sitzen lie3, oder ob er von ihnen verlassen werde* (VII, 284). In Wirkzusammen-
héngen, die iiber Inszenierung organisiert sind, werden damit kausale Rollen indif-



Theatrale Weltmodelle —— 97

ferent. Zeichenhandeln konstituiert eine Welt der Zeichen, von der zugleich intuitiv
und latent paradox angenommen wird, sie sei schon vor diesen Zeicheninszenie-
rungen so da gewesen.

3 Semiosphdren

In gegenwiértigen Zeiten des Postfaktischen und einer convergence culture (Jenkins
2006) liegt diese Beobachtung einer zeichenhaft gemachten Wirklichkeit auf der
Hand. In der Hochphase realistischen Erzdhlens zwischen 1860 und 1890 darf dies
allerdings als hochmodern gelten. Die Reflexion wird dabei auf ein Vormodell des-
sen gelenkt, was Jurij Lotman ein Jahrhundert spéter als ,Semiosphére* beschreibt.
Seine Grundiiberlegung besteht darin, ,,die Gesamtheit aller Zeichenbenutzer,
Texte und Kodes einer Kultur als semiotischen Raum anzusehen“ (Lotman 1990,
287). Lotmans holistischer Blick geht davon aus, dass Bedeutungsbildung immer
in wechselseitiger Beeinflussung mit zahlreichen anderen, nicht ausschliefllich be-
nachbarten Elementen steht, so dass die Frage, was wirklich ist, erheblich mit den
kommunizierten Zeichen zu tun hat. Gesellschaftliche Praktiken — von Begrii-
Bungsgesten iiber Flirtsignale bis hin zu Verfahren des Rechtssystems — bilden
den Bereich der sozialen Kultur und interagieren mit demjenigen der mentalen
Kultur, der Konzepte wie Liebe, Wahrheit oder Sinn umfasst. Die materielle Kultur
schliellich besteht aus den Artefakten (im Sinne eines weiten Textbegriffs; Baf3ler
2007), die aus diesen Wechselbeziehungen hervorgehen und ihrerseits neue
Bedeutungszusammenhinge stiften (Posner 2003; Nies 2011).

Entscheidend ist die Eigendynamik solcher Zeichenprozesse, die zwar ma-
nipulierbar, aber kaum kontrollierbar sind. Die Semiosphare stellt sich nicht
als ,in sich geschlossene Sinnganzheit, sondern ein auf paradoxe Weise durch
Desintegration lebendig gehaltenes Gefiige* dar (Koschorke 2012, 120). Lotmans
Modell macht als einen Faktor von Wirklichkeit genau das sichtbar, was im
Sinngedicht von allen Seiten beleuchtet wird: Kultur und gesellschaftliches Mit-
einander bilden einen Zeichenraum, der auf Einspeisung und Inszenierung von
Zeichen mit Verschiebungen reagiert.

Im Erzihlen des neunzehnten Jahrhunderts wird von der Uberlegung, wie
man Wirklichkeit erkennen kann, umgestellt auf die Uberlegung, wie Wirklichkeit
semiotisch gemacht wird. Diese Uberlegung zeigt sich im Sinngedicht als wieder-
kehrendes Muster, das auch direkt den Text er6ffnet. Die Rahmenhandlung setzt
im Studierzimmer des Protagonisten Reinhard ein. Dessen faustische Einrichtung
stellt der Text selbst fest, benennt aber mit dem Zug ,,ins Moderne, Bequeme und
Zierliche* (VII, 9) zugleich eine Abweichung. Anstelle von ganzen Gerippen finden



98 —— Stefan Tetzlaff

sich ausschlief3lich Schiddel und damit Platzhalter fiir den Kopf als dasjenige Kor-
perteil, in dem die drei zentralen Aspekte des Textes zusammentreffen: Sprechen,
Sehen und Err6ten. Der Bezug auf Faust wird dabei mehrfach genutzt, um gerade
eine veranderte, neue Forscherhaltung zu beschreiben. Der Interessensverlage-
rung vom ganzen menschlichen Dasein (ganzer Korper; Gerippe) hin zur Wirklich-
keit als Wahrnehmung (Schédel; Kopf) entspricht, dass Stichworte speziell aus
Goethes Faust zwar aufgegriffen, aber deutlich umgewichtet werden. Wahrend
Faust den Zusammenhang der Dinge fiir einen vergeblichen Moment im Zeichen
des Makrokosmos abgedruckt in einem Buch zu erkennen glaubt, beobachtet Rein-
hard diesen Zusammenhang direkt am physikalischen Gegenstand im Zuge seiner
Experimente. Beide betrachten ein ,,grof3e[s] Schauspiel® (VII, 12), ,aber ach! ein
Schauspiel nur” (Goethe 1986, 547, v. 454). Und beide werden frustriert. Wo Goe-
thes Forscher allerdings beim Versuch einer Bibeliibersetzung das ,Wort‘ als An-
fangsgrund schnell verwirft und iiber die ,Kraft‘ zur ,Tat* gelangt, wéhlt Reinhard
einen anderen Weg. Seine Uberlegungen zum Schauspiel natiitlicher, elementarer
Zusammenhdnge formuliert er als Goetheparodie, wenn sich der ,,Reichtum der Er-
scheinungen unaufhaltsam auf eine einfachste Einheit zuriickzufiihren scheint,
wo es heifdt, im Anfang war die Kraft, oder so was“ (VII, 12). Die Konstellation
bleibt damit nicht auf Reinhard und Faust beschrankt, weil die Kraft, die auch
Faust selbst schlieflich verworfen hatte, auf einen Dritten verweist, namlich auf
Heinrich Helmholtz. Dessen Studie Uber die Erhaltung der Kraft erscheint 1847 und
wird dem Naturforscher Reinhard im Jahre 1855, der Zeit also, in der das Sinnge-
dicht spielt, bekannt sein.” Helmholtz’ vielseitige Forscherbegabung, u. a. auch als
Anatom, weist einmal mehr auf die Verschaltung ganz unterschiedlicher Berei-
che hin, aus denen Faust und Reinhard jeweils den fiir sie entscheidenden aus-
wdahlen. Mit der ,Kraft‘ 1dsst Reinhard sowohl faustisch naturmagische als auch
(im Begriffsverweis vieldeutig verschachtelte) moderne physikalische Zuginge
zuriick. Er entscheidet sich fiir die ,halbvergessenen menschlichen Dinge[ |“
(VII, 12), die als Thema zwar ,Moral‘ und ,Gefiihl‘ heif3en, als Form aber Kommu-
nikation und Handhabung von Zeichen voraussetzen. Dazu muss er zundchst

9 Auf den ebenso prominenten, 1855 sozusagen tagesaktuellen Bezug zu Ludwig Biichners
Kraft und Stoff weist Hans-Dietrich Irmscher hin und zeigt auf, inwiefern Keller zudem Goethes
Kritik an Newton ,,teilweise sogar wortlich (2003, 74) in die Beschreibung von Reinhards Ver-
suchsaufbauten einfliefen ldsst. Hubert Thiiring wiederum zeigt (speziell an Jakob Mole-
schotts Lebensbegriff und Didtetik) die Ankniipfung des Sinngedichts an die zeitgendssischen
Lebenswissenschaften. Die Rahmenhandlung um Reinhards Experiment konstruiere kein Kon-
kurrenzverhiltnis, sondern ziele darauf, die verschiedenen Theorien und Modelle als ,,stoffli-
ches Referenzwissen von Natur und Leben in einer Koprdsenz zu verdichten, um es dann
narrativ im gelebten Leben zu entfalten“ (Thiiring 2016, 150).



Theatrale Weltmodelle —— 99

den Versuchsaufbau einer Experimentierkammer verlassen, die bis auf eine win-
zige Offnung in der Jalousie abgedunkelt ist. Nur durch ein kleines Loch fillt ein
Lichtstrahl, den der Naturforscher fiir physikalische Experimente verwendet.
Deren Beobachtung bereitet ihm zunehmende Augenschmerzen, so dass er aus
dem Labor ins Freie tritt und die im Folgenden geschilderten Flirtexperimente
mit verschiedenen jungen Frauen unternimmt.

Kellers Sammlung von Erzdhlungen um inszenierte Zeichen beginnt damit
mit der Urszene dessen, was Jonathan Crary als mediale Revolution Anfang des
neunzehnten Jahrhunderts beschreibt, ndmlich mit der Absage an ein Modell
von Wahrnehmung, das die Sinne als passive Projektionsflache von absoluten
und wahrhaftigen Eindriicken begreift. Im Zuge physiologischer Erkenntnisse
wird Wahrnehmung zunehmend subjektiv gedacht.'® Wahrnehmungsorgane und
Wahrnehmungsvorgang stellen ein Bild her, das nicht in absoluter Entsprechung
zum betrachteten Gegenstand steht. Uber Versuchsapparaturen wie das Stereo-
skop und das Zootrop werden dreidimensionale sowie pracinematisch bewegte
Bilder erzeugt, die zugleich eine offensichtliche Tauschung sind, in der Wahrneh-
mung aber manifest erscheinen. Grundlegende Ordnungen des Sehens erweisen
sich damit als mechanisch manipulierbar, wahrend sich die optischen Gerite,
die zur Erforschung dieser Effekte entwickelt werden, zugleich als beliebtes Spiel-
zeug verbreiten. Durch ihre — im Wortsinne — Anschaulichkeit machen sie die
Faszination des Wahrnehmungsapparates zum populdren Wissen. So zeigt sich
mit Crary, dass die Frithe Moderne diesen medialen Wandel nicht hervorgebracht
hat, sondern dass dieser als das Ergebnis einer ,,bedeutenden systematischen
Verdnderung begriffen werden [kann], die bereits 1820 in vollem Gange war*
(1996, 16). Pointierter stellt Crary fest: ,,Das Stereoskop und Cézanne haben weit
mehr gemeinsam, als man zundchst annehmen méchte. Der Malerei selbst, ins-
besondere der frithen modernen Malerei, gebiihrt kein besonderes Verdienst bei
der Erneuerung des Sehens im neunzehnten Jahrhundert“ (1996, 131).

Die Idee, dass Kopf und Auge schlicht ein Behiltnis sind, in das durch eine
Offnung etwas hineingelangt, stiitzte sich im siebzehnten und achtzehnten
Jahrhundert auf die Leitmetapher der camera obscura. Diese wird mit den spa-
testens um 1820 einsetzenden Verdnderungen von Wahrnehmungsmodellen
abgeldst. Die Offnung fiir die Subjektivitit und Manipulierbarkeit von Wahi-

10 Entscheidend sind hier Jan Evangelista Purkynjés (translit. = Johann Purkinje) Beitrdge zur
Kenntnis des Sehens in subjectiver Hinsicht und Beobachtungen und Versuche zur Psychologie
der Sinne sowie Johann Miillers Handbuch der Physiologie des Menschen; vgl. dazu Crary (1996,
93-102 und 107-111).

11 Zur entsprechenden Metaphorik von Constantijn Huygens iiber Georg Philipp Harsdorffer
bis zu John Lockes Essay Concerning Human Understanding vgl. Berns (2008).



100 —— Stefan Tetzlaff

nehmung zeigt, dass zwischen Gegenstand und Eindruck noch manches ge-
schieht, das nun als physiologisch und kognitionswissenschaftlich erforschbar
erkannt wird. In literarischen Texten taucht vermehrt die projizierende laterna
magica als Gegenform zur Behiltnismetapher auf, so beispielsweise in Stifters
friiher Erzahlung Der Condor.

Nach Crary geht der Abschied von der Vorstellung einer subjektunabhdngigen
Wahrnehmung also damit einher, die menschliche Wahrnehmungsphysiologie
nicht mehr als passive camera obscura zu betrachten. Und mit ebendiesem Setting
beginnt Kellers Sinngedicht. Reinhard tritt buchstéblich aus einer lebensgrofien ca-
mera obscura heraus und ldsst eine iiberkommene Vorstellung von Wahrnehmung
hinter sich. Das Primat des Visuellen, d. h. die Nachordnung der anderen Sinne
hinter das Sehen, gilt dabei als gesetzt: ,,[W]enn die Augen krank wurden, so war
es aus mit allen sinnlichen Forschungen® (VII, 11). Als Verlustobjekt wird in der
Folge auch die ,Gestalt ins Spiel gebracht, da sich in diesem Begriff verschiedene
der erwdhnten Aspekte treffen. Prominent durch Goethe mit ,,holistischen Implika-
tionen“ aufgeladen (Simonis 2001, 7), gilt die Gestalt auch Reinhard als das loh-
nendere Objekt der Betrachtung. Die reiche Begriffsgeschichte, die hier aufgerufen
wird, umfasst neben der dominanten Pragung durch Goethe auch Schiller, bei
dem der Form- und Stofftrieb verbindende Spieltrieb die ,,Jlebende Gestalt“ bildet
(Schiller 1992, 609). Im Grimm’schen Worterbuch weist ,Gestalt‘ zudem iiber seine
Etymologie von ,stellen, setzen‘ eine ,,latente Semantik der Kreativitat“ auf (Simo-
nis 2001, 13). In jedem Fall geht es darum, das Erkenntnisinteresse auf eine Ganz-
heitlichkeit eben im Sinne einer Gestalt zu richten, die sich nicht in naturmagisch
verborgenen Urgriinden (Faust) oder unter dem Mikroskop (Reinhard) findet, son-
dern die mit dem Menschen als ,ganzer® Entitdt zu tun hat. Dementsprechend ist
von besonderer Bedeutung, was Reinhard an die zitierte Stelle anschliefiend be-
merkt. Der Reiz der Gestalt ,,als Ganzes“ namlich liegt nicht nur darin, dass sie
,schon und lieblich anzusehen ist“, sondern auch dass sie ,,wohllautende Worte
horen lasst (VII, 11).

Von dieser Feststellung ausgehend, erprobt Reinhard einen anderen Zugang
zur Wirklichkeit: denjenigen der Inszenierung. Der optischen Tauschung niam-
lich — und in diesem Gedanken artikuliert sich nachhaltig Kellers Moderne —
steht die diskursive, semiotische in nichts nach. Wo man Bilder nur akkurat
genug anordnen oder schnell genug aufeinander folgen lassen muss, um Drei-
dimensionalitdt und Bewegung sichtbar werden zu lassen, finden sich auch Ver-
fahren, aus zumeist sprachlichen Zeichen manifeste Sachverhalte zu generieren.
Die Analogie von Optischem zu Zeichenhaftigkeit und Sprachlichem wird bereits
darin deutlich, dass das Liebesrezept des ersten von Reinhards Versuchen ein
optisches ist. Am Logau’schen Sinnspruch orientiert: ,,Wie willst Du weif3e Lilien
zu roten Rosen machen? / Kiif3 eine weile Galathee: sie wird errétend lachen.“



Theatrale Weltmodelle = 101

(VII, 13), versucht Reinhard, Frauen zu kiissen und dabei zu beobachten, wie sie
erroten. Kuss und Erréten, der Wandel von der weif3en Lilie reiner Unschuld zur
roten Rose der erotischen Liebe, ist der Kausalzusammenhang, den Reinhard er-
wirken will. Dass sich das Vorhaben an einer Galathea vollziehen soll, also der
Statue des Pygmalion, die Venus auf dessen Bitten hin belebt, bezeichnet noch
einmal die Verwandlung von semiotischem Artefakt in Wirklichkeit.

An diese Eingangsszene kniipfen die Episoden des Sinngedichts an, indem sie
durchspielen, wie sich der Bezug von sichtbarem Indiz und zugehériger Tatsache
umkehrt. Indizien und Zeichen werden erst gesetzt, um Tatsachen zu schaffen. Sol-
ches geschieht auch in der Erzahlung Die Geisterseher. Die Hauptfigur Hildeburg
gefillt sich zwischen zwei Verehrern und betreibt grofen Aufwand, damit sich auf
der Ebene der sozialen Zeichen, der Auflerungen und Gesten, ihre Gunst gleichmé-
Big verteilt. Die Entscheidung fiir einen der beiden Méanner soll vielmehr vom
Schicksal getroffen werden. So vereinbart man, als beide in den Krieg ziehen, dass
der Uberlebende Hildeburg zur Frau bekommen wird. Als schlielich aber beide
unversehrt zuriickkehren, wird der Zustand merklich unhaltbar. Das Gleichgewicht
der Zuneigung ist kaum noch glaubwiirdig zu inszenieren, jedes Verhalten wird
argwohnisch interpretiert, und Hildeburg selbst ersehnt eine Entscheidung. Also
inszeniert sie das, was wie der gewiinschte Zufall aussehen soll. Praktischerweise
spukt es angeblich auf ihrem Gut, woraufhin sie beschlieft, dass derjenige ihr
Mann wird, der sich dem Geist tapferer entgegenstellt. Der Plan gelingt, da tatsdch-
lich einer der beiden erschrickt, wihrend der andere ruhig bleibt und den Geist
dariiber hinaus sogar entlarvt. Denn die Szene ist, wie angedeutet, eine Inszenie-
rung der Verehrten selbst. Hildeburg spielt mit angeklebter Nase und anderen
Hilfsmitteln die Geisterfrau, der tapferere von beiden Bewerbern demaskiert und
kiisst sie auf der Stelle.

Dass hier eine Inszenierung nachhaltigen Einfluss auf die Wirklichkeit hat,
ist offensichtlich. Entscheidend aber ist ein Aspekt, der die Schraube sozusagen
noch ein bisschen weiterdreht. Denn zuletzt wird zwar ausgefiihrt, wie sehr Hil-
deburg bemiiht war, den Versuchsaufbau neutral zu halten, indem sie beispiels-
weise auslost, in welcher Reihenfolge die Médnner sich der Priifung stellen. Aber
beim Ausgang der Sache wird dem Unterlegenen deutlich, ,,[d]af$ durch den Sieg
meines Nebenbuhlers trotz des technisch untadelhaften Verfahrens ihren ge-
heimsten Wiinschen besser entsprochen worden sei, als wenn ich gesiegt hitte“
(VII, 206). Diese Tendenz hatte sich schon zuvor angedeutet, als man vom spéte-
ren Sieger noch glaubte, er sei im Krieg gefallen. Hildeburg ndmlich ist offen-
sichtlich nicht einverstanden mit dieser Entscheidung und bemerkt wiitend, die
Trauer des anderen Bewerbers sei falsch. In der Tat ergibt sich daraufhin die
Chance, den Zufall noch einmal entscheiden zu lassen, dieses Mal aber ganz und
gar als ,frommer Selbstbetrug” inszeniert (Albrecht 1997, 47). Diese Methode ist



102 —— Stefan Tetzlaff

nicht auf die Binnenerzdhlung beschriankt. Schon bei der ersten Station, als
Reinhard mit der Zollnerin Salome anbadndelt, geht es darum, was wirkmachti-
ger ist: das Faktum oder der Diskurs, der es in dessen Abwesenheit konstituiert.
So verspricht Reinhard, er wolle ,,das Lob Deiner Schonheit verkiinden und von
Dir erzdhlen, wo ich hinkomme* (VII, 17). Die Zollnerin aber gibt der Macht der
Inszenierung eine Abfuhr, indem sie feststellt: ,,Das ist nicht noétig, alle guten
Werke loben sich selbst* (ebd.).

Die meisten Figuren im Sinngedicht teilen diesen Standpunkt nicht. Einige
Stunden spiter ndmlich kehrt Reinhard in ein befreundetes Pfarrhaus ein und fin-
det das Leben der Bewohner als Sortierung von Zeichen vor. Der Pfarrer und seine
Frau ,,hatten alle ihre kleinen Erfahrungen und Vorkommnisse auf das Genaueste
eingereiht und abgeteilt, die angenehmen von den betriibenden abgesondert und
jedes einzelne in sein rechtes Licht gesetzt und in reinliche Beziehung zum an-
dern gebracht* (VII, 20). Was auf Verfahrensebene nach Stifter klingt, weist in der
Sache auf eine allgemeinere Beobachtung hin: Das neunzehnte Jahrhundert, stellt
Walter Benjamin fest, ist ,,wie kein anderes wohnsiichtig“ (Benjamin 1982, 292),
nur dass die Einrichtungsakkuratesse hier zusatzlich einen zeichenhaft weltschaf-
fenden Zweck hat. Die eigene Existenz, das eigene Leben — die ,,wunderbarliche[ ]
Lebensfahrt* (VII, 20), sagt der Pfarrer — wird in endlosen Rédhmchen und Glasglo-
cken inszeniert und damit auch in die gewiinschte Form gebracht. Nicht umsonst
heifdt es von der Pfarrerstochter, sie sehe aus, als kdme sie selbst gerade aus
einem der Glasschranke; so falsch ist das im Zeichensinne nicht.

Die Inszenierung ist ein Prozess im gewissenhaften Nachgang. Kaum ist
Reinhards Pferd versorgt, schreibt die Tochter Tagebuch und ,rasch einen
Brief* (VII, 21). Als der Gast sich kurz darauf verabschiedet, hat der Pfarrer den
Besuch simultan bereits im Familientagebuch beschrieben, um Reinhard die
Szene lesen zu lassen. Diese Selbstnarrativierung deutet wiederum auf die zent-
rale Frauenfigur voraus, mit der sich Reinhard zuletzt tatsdchlich verbindet.
Lucie ndmlich hegt eine sorgfiltig studierte und mit Notizen versehene Samm-
lung von Autobiographien.’? Als man sich schliellich iiber die Binnenerzih-
lung Von einer térichten Jungfrau unterhilt, stellt Reinhard eine psychologische
Uberlegung an, die einmal mehr beschreibt, wie Inszenierung zu Wirklichkeit
wird. In Bezug auf eine Krdankung befindet Reinhard,

12 Wolfgang Albrecht weist daran anschliefend auf die Ahnlichkeit der Figuren Lucie und
Reinhard hin. Lucies ,,Arbeitsmuseum® (1997, 40), das die o. g. Sammlung von Autobiogra-
phien enthilt, funktioniert als Riickzugsraum analog zu Reinhards Labor: ,,Die autobiographi-
schen Werke vermitteln Menschen- und Lebenskenntnisse, die Lucie vor ihrem Riickzug noch
nicht und hernach nicht mehr im direkten Weltkontakt selbst gewinnen konnte* (1997, 42).



Theatrale Weltmodelle = 103

daf} auch Vorziige, die nur in der Einbildung vorhanden sind, wenn sie beleidigt oder in
Frage gestellt werden, die gleiche Wirkung zu thun vermégen, wie wirklich vorhandene Tu-
genden, so daf3 z. B. die Torheit, wenn ihre eingebildete Klugheit angegriffen wird, in ihrem
Schmerze dariiber zuletzt wahrhaft weise [...] werden kann. (VII, 57)

In seinen verschiedenen Versuchsaufbauten zeigt das Sinngedicht, wie diese Unsi-
cherheit die Inszenierung scheitern lassen und zur Katastrophe fiihren kann - so
auch in der Binnenerzahlung Regine, {iber welche die Forschung so wie auch fiir
das Sinngedicht insgesamt wiederholt feststellt: Es finden sich immer Frauen, die
der Mann durch Bildung so formen will, dass sie in sein Leben passen.”> Regine
ist dementsprechend ein ,,Bildungswerk“ (VII, 88). Diese Problematisierung von
Geschlechterrollen aber ist ihrerseits in das Verfahren eingebettet, Wirklichkeit
durch Zeichen zu inszenieren. Denn auch die mannlichen Figuren verkleiden sich
oder bauen wie der beschriebene Pfarrer ihre Lebenswelt zum Zeichenmaterial
um. Man denke auch an die Binnenerzdhlung Don Correa, deren gleichnamiger
Protagonist den abgerissenen Schiffbriichigen so gut spielt, dass man ihm seine
wahre Identitdt spater nicht mehr glaubt und eher das Schloss anziindet, in dem
er sich befindet. Diesem Komplex der Inszenierung entsprechend soll auch be-
sagte Regine nicht durch Bildung iiber die drmliche Herkunft hinwegtduschen,
sondern diese regelrecht umkodieren. Der erziehende Mann ,,schiamt [...] sich
nicht etwa ihres frithern niedern Standes, sondern wollte denselben nur so lange
geheimhalten, bis sie die vdllige Freiheit und Sicherheit der Haltung und damit
eine Schutzwehr gegen Demiitigungen erworben habe“ (VII, 82). Die angeeignete
Bildung verhilft also zu einer Entwicklung, durch welche die Rolle nicht mehr
eine zu entlarvende Inszenierung ist, sondern als Tatsdchliches besteht, so dass
eine eventuelle Entlarvung gar nicht mehr relevant ist.

Interessant und fiir diesen Aspekt vielsagend ist die Verbindung von zwei
Haltungen, die nicht unbedingt und von sich aus kompatibel sind. Dies ist ei-
nerseits der Glaube daran, dass das wohlgeformte Aufiere auf ein ebensolches
Inneres schliefen lasst. Als Erwin, der ,Erzieher’ in der Erzdhlung um Regine,
im gebildeten Biirgertum endlich auf Frauen trifft, die ihm sympathisch sind,
stellt er fest: ,,[E]s ist nicht moglich, daf} diese frohherzigen, sinnigen Wesen
inwendig schn6éd und philisterhaft beschaffen seien!“ (VII, 63) Zugleich aber
geht er selbstverstiandlich mit der Strategie der Rolle um. Als Deutscher aus
Amerika zur Brautschau angereist beschlief3t er, ,,sich in bestimmter Gestalt
und auf alle Fille als Amerikaner zu zeigen* (VII, 62). Im Gegenzug hofft er, ,,in
Reginen [...] ein Bild verklarten deutschen Volkstumes iiber das Meer zu brin-
gen“ (VII, 83). Diese Verbindung zweier wesensfremder Haltungen ist doppelt

13 Fiir die Binnenerzahlung Don Correa zeigt dies Ursula Amrein (1994, 122-151).



104 — Stefan Tetzlaff

mit Uneigentlichkeit aufgeladen. Regine fungiert nicht nur als Bild und damit
mittelbares Medium von etwas, sondern vollzieht diese Funktion auch noch im
Modus der Verklarung. Und doch qualifiziert sich diese ausdriickliche Inszenie-
rung von Zeichen auf Dauer als Realitdt beziehungsweise als etwas, das einen
hoheren Stellenwert hat als die vorgédngige Realitit.

Gerade in Bezug auf Regine aber scheitert die Inszenierung zuletzt doch,
und die Erzahlung endet im Selbstmord der Protagonistin. Dieser ist das Ergeb-
nis einer Verschrankung ganz dhnlicher Strategien verschiedener Beteiligter,
die allerdings konfligieren. So gibt Erwin beispielsweise Regine in seiner Abwe-
senheit in die Obhut dreier Damen, die iiberall ,,die drei Parzen*“ genannt wer-
den (VII, 88). Seinem Pygmalionprojekt entsprechend, sich eine optimale Frau
zu formen, spricht fiir diese Damen deren Bildung. Wie diese aber definiert
wird, ldsst aufhorchen:

Da waren voraus drei Damen, deren Umgang ihrem Manne zweckméflig fiir sie geschie-
nen hatte, da sie im Rufe einer grof3en und schénen Bildung standen; denn iiberall, wo es
etwas zu sehen und zu hoéren gab, waren sie in der vordersten Reihe zu finden, und sie
verehrten und beschiitzten alles und jedes, das von sich reden machte. (ebd.)

Bildung wird damit gleichgesetzt, im Diskurs und in der Semiosphédre prominent
zu sein. Die drei Damen gehen souverdn mit allem um, was bekannt und in der
Offentlichkeit prisent ist. Passenderweise verhalten sie sich selbst zudem aus-
driicklich theatral und agieren zuweilen — genau wie eine befreundete Malerin —
als Méanner verkleidet, wahrend zudem das Geriicht geht, untereinander sei ihr Um-
gangston ganz entgegen dem medienwirksamen Gebaren grob und ungeniert. Die
Parzen sind damit in erster Linie selbst Kénnerinnen der Inszenierung. So viel
Schauspiel aber kommt sich in die Quere. Von ihren Erzieherinnen verleitet 1dsst
sich Regine freiziigig malen. Anschliefiend gerdt das Bild trotz gegenteiliger Ver-
sprechen in Umlauf. Claus-Michael Ort (1998) hat gezeigt, wie gefdhrlich Kopréasenz
von Bild und Original im Realismus sind — noch schlimmer aber, wenn es mehrere
Bilder gibt. Regine namlich empfangt Erwin bei dessen Riickkehr zusatzlich in der
Pose der Venus von Milo, die zudem selbst als Gipskopie im Vorzimmer steht.

Aus Erwins Sicht ist dies die falsche Form von Bildung. Wahrend er noch
iiberlegt, wie man einen Rufschaden verhindern kann, ergeben sich weitere
Missverstdndnisse, denn Regine erhilt nachts Herrenbesuch. Dies bemerkt zwar
nur die Dienerin, berichtet aber Erwin davon, der wiederum eine Affare befiirch-
tet. Diese beiden Verfehlungen schlief3lich: ein Nacktbild zirkuliert zu haben
und {iber unangemessenen Besuch ins Gerede gekommen zu sein, belasten Re-
gine so sehr, dass sie sich in ihrer urspriinglichen einfachen Kleidung erhéngt.
Im Tod streift sie ihre Inszenierung ab. Die makabre Pointe dabei ist, dass es
sich bei dem méannlichen Besucher um Regines Bruder handelt, so dass Regine



Theatrale Weltmodelle = 105

eigentlich keine Sorge hatte, als Ehebrecherin dazustehen. Es ist vielmehr der
Leumund des kriminellen Bruders, der sie verzweifeln und fiirchten ldsst, dieser
konnte die Reputation ihrer Rolle beschadigen.

Dass sie mit den Parzen ausgerechnet eine Auffiihrung von Schillers Maria
Stuart besucht, passt zur beschriebenen Konstellation. Bei der Konigin, die
ebenfalls mit ihren verschiedenen Rollen hadert,' bekommt es Regine mit ,,See-
lenangst“ zu tun (VII, 107). Dass zuletzt die Katastrophe eintritt, ist verkiirzt ge-
sagt auf fehlende offene Kommunikation zuriickzufiihren. Aus strategischen
Griinden spielen alle Figuren verschiedene Rollen, produzieren und zirkulieren
Zeichen, bis eine Wirkung eintritt, die weniger mit den Tatsachen gemein hat
als vielmehr mit den Zeichen. Vor diesem Hintergrund ist eine Parallelstelle zur
Erzahlung mit den Geistersehern bezeichnend. Denn in Regine heif3t es, als Rein-
hard von der Haushdlterin erfahrt, sie habe einen Mann bei Regine beobachtet:

Endlich sagte ich: ,,Wir miissen uns, glaube ich, in den Fall versetzen, wo in einem Hause
gebildeter Leute ein Gespenst gesehen worden ist oder gar eine fortgesetzte Spuk- und
Geistergeschichte rumort hat. Die schreckhaften Dinge, Erscheinungen, Polterténe sind
nicht mehr zu leugnen, weil verniinftige und niichterne Personen Zeugen waren und sie
zugeben miissen. Allein obgleich keine natiirliche Erklarung, kein Durchdringen des Ge-
heimnisses fiir einmal moglich ist, so bleibt doch nichts anderes iibrig, als an dem Ver-
nunftgebote festzuhalten und sich darauf zu verlassen, dafl iiber kurz oder lang die
einfache Wahrheit ans Tageslicht treten und jedermann zufriedenstellen wird.* (VII, 106)

Dass aber genau dieses Programm nicht mehr gelingt, zeigt sich bereits im Ver-
suchsaufbau der Geisterseher. Die Hoffnung besteht zunachst darin, dass trotz
klar horbarer Gerdusche, Zeugen und Unerklérlichkeit des Phdnomens hinter
den Zeichen zuletzt doch eine logische Wahrheit steht und dass hinter dem The-
ater irgendwann die sogenannte ,,einfache Wahrheit*“ hervortritt. Erstens aber
tut sie dies selbst in Regine erst zu spit, ndmlich nachdem die Inszenierung
langst irreversiblen Einfluss genommen hat. Und zweitens gelingt das Vorhaben
in den Geistersehern noch weniger, da sich hier die ,,einfache Wahrheit*“ zwar
offenbart, zuletzt aber die Geisterinszenierung selbst die Tatsachen schafft.

Vor diesem Hintergrund tritt gerade die diskursive Inszenierung in der Er-
zahlung Von einer térichten Jungfrau noch deutlicher hervor und steht mit all
den thematischen Varianten der anderen Binnenerzdahlungen in einem Dialog.
Hier ndmlich wird das Diskurstheater auf die Rolle des Publikums hin befragt:
Nachdem der junge Drogo hartndckig behauptet, Salome sei in ihn verliebt, wi-
derspricht sie ihm zwar spottisch, wiinscht sich aber bereits eine Verbindung.

14 ,[D]af} ich ihm nur / Ein Weib bin, und ich meinte doch, regiert / Zu haben, wie ein Mann,
und wie ein Konig“ (Schiller 1996, 48, v. 1169-1171).



106 —— Stefan Tetzlaff

Schon hier verschranken sich die verschiedenen Widerspriiche zwischen tat-
sachlicher Begebenheit und diskursiver Behauptung. Denn Drogo meint im
Scherz, was sich daraufhin erst manifestiert, wihrend Salome das Gegenteil be-
hauptet, obwohl ihre Haltung langst der vermeintlich im Scherz beschriebenen
entspricht.

Dieses beiderseitige Kokettieren verhindert eine Entwicklung so lange, bis
eine unfreiwillige Theaterszene Fakten schafft. Drogo ndmlich schleicht sich in
eine Gartenlaube, um dort Salomes Stimme zu imitieren und eine Liebesszene
inklusive ,,formliche[m] Kiisseregen“ (VII, 49) zu Gehor zu bringen. Auf dem
Weg zum Schauplatz hat er sichergestellt, dass man ihn allerseits gesehen hat
und ihm gefolgt ist. So weif3 er sich nun von einem Publikum belauscht, das die
Szene seinerseits fiir echt halt — womit es Recht behalten wird. Denn selbst un-
erkannt befindet sich auch Salome in der Laube und sieht ihre Chance. Sie erwi-
dert Drogos Kiisse, die beobachtende Gesellschaft gibt sich zu erkennen, so dass
kein Weg mehr hinter die inszenierte Paarfindung zuriickfiihrt, deren tatsachli-
ches Zustandekommen sich kaum plausibel oder glaubwiirdig erkldren lief3e.

Die Nachhaltigkeit und Streuweite solcher inszenierter Fakten zeigt sich
daran, wie parodistisch vollstdndig das Spektrum der Personen ist, die gemeinsam
gelauscht haben und das Paar nun zur unmittelbaren Verlobung drdngen. Neben
der Landbevélkerung sind nicht nur Drogos Freunde sowie Verwandte und Eltern
des Mddchens da, sondern auch ihr just aus dem Militdrdienst heimgekehrter,
sehr ernsthafter Bruder. Aus den inszenierten Zeichen ist mit dem Schritt auf die
Biihne Realitdat geworden. Das folgende Heiratsversprechen fixiert den Effekt,
indem es nebenbei selbst ein Realitdt schaffender diskursiver Akt ist. Spater aller-
dings scheitert die Verbindung aus anderen Griinden, weil Salome sich nicht dem
Diskurstheater der gesellschaftlichen Schicht ihres Verlobten anzupassen vermag,
der ihr schliefilich berichtet, man nenne sie ihres plumpen Benehmens wegen
»das Kamel“ (VII, 51). Obwohl Kriankung und beiderseitige Enttduschung eine
Heirat verhindern, bietet Von einer térichten Jungfrau eine besonders ausdriick-
liche Thematisierung von Zeichen, die als Tatsache manifest werden.

4 Fazit

Die hier gemachten Beobachtungen schlief3en zunédchst an die jiingere Realismus-
forschung an, die vermehrt semiotische Zuginge wihlt.”” Mit der Denkfigur der
Inszenierung allerdings weist insbesondere Kellers Sinngedicht einen modernen

15 Arndt (2009); Meyer (2009); Schneider/Hunfeld (2008); Kittsteiner/Kugler (2007).



Theatrale Weltmodelle = 107

Vektor auf, weil Inszenieren und Fingieren nicht nur den zeichenhaften Aufbau
der Welt ausstellen.'® Vielmehr wird auf sem-ontologischer Grundlage die Frage
verhandelt, wer auf welche Weise die Definitionsmacht iiber solche zeichenhafte
Wahrheit, Tatsachen und Weltmodelle hat. Modern ist dieser Vektor insofern, als
er die Instabilitdt einer Realitit vordenkt, die nicht nur aus Zeichen gemacht ist,
sondern in der auch derjenige iiber Macht verfiigt, der diese Zeichen setzt. Die ein-
zelnen Erzahlungen im Sinngedicht fiihren die konkurrierenden Anspriiche einer
Poiesis vor, indem Tatsachen nicht nur als Zusammenhang von Zeichen, sondern
als Wettstreit von Inszenierungspraktiken erscheinen, die bereits das moderne
Vorzeichen des Zweifels an einer zeichenunabhingigen Wirklichkeit tragen.

Als Resiimee sei noch einmal Ecksteins Nervés herangezogen, weil hier die
grofe Bandbreite von Reflexionen sowohl auf gelingende als auch scheiternde in-
szenierte Zeichen recht arglos in einer einzigen Pointe zusammengefasst wird. In
der eingangs beschriebenen Humoreske um die zértlich tuenden Eheleute, die so
lange spielen, bis die Ehe tatsdchlich wieder harmonisch verlduft, findet sich der
erwdhnte Verweis auf Goethes Bajadere. Entscheidend fiir Texte wie Nervés und
Kellers Sinngedicht, welche die Inszenierung von Wirklichkeit behandeln, ist der
Umstand, dass es bei Goethe noch einen Gott braucht, der die Inszenierung um-
setzt und in Realitat {iberfiihrt. Diese Wirkmacht geht bei Eckstein und Keller von
den Zeichenproduzierenden und von der Eigendynamik der Zeichen selbst aus. In
Erzdahlungen wie Regine wird ausgesprochen modern iiber die Funktionsweisen
der Semiosphire ,Offentlichkeit reflektiert. Lucie, die Frau, in der sich Reinhards
Suche zuletzt erfiillt, ordnet dieses Diskurstheater bezeichnend mehrdeutig ein:
,»Das Geheimnis ist ein sehr einfaches [...]. Manchmal scheint mir, daf} jeder etwas
anderes sagt als er denkt, oder wenigstens nicht recht sagen kann, was er denkt,
und daf} dieses sein Schicksal sei® (VII, 298-299).

Es bleibt offen, ob sich ,,dieses sein Schicksal®“ auf den Umstand bezieht,
die eigenen Gedanken nicht klar zu kommunizieren, oder auf das Gesagte
selbst, das dementsprechend von der wirklichen Innenwelt abweicht. Gerade
im zweiten Fall wére die Feststellung, dass dieses konstruierte und nichtau-
thentische Gesagte leicht zum Schicksal wird, ein treffendes Fazit.

16 Diesen Aspekt arbeiten grundlegend Hans Vilmar Geppert (1994), Claus-Michael Ort (1998)
und speziell fiir Die Leute von Seldwyla Martin Stingelin (2003) heraus.



108 —— Stefan Tetzlaff

Literatur

Albrecht, Wolfgang. ,,Die Utopie der Liebe. Uber den rahmenstiftenden Sinnzusammenhang in
Kellers Novellenzyklus Das Sinngedicht“. Michigan Germanic Studies 23.1 (1997): 39-56.

Amrein, Ursula. Augenkur und Brautschau. Zur diskursiven Logik der Geschlechterdifferenz in
Gottfried Kellers ,Sinngedicht‘. Bern: Peter Lang, 1994.

Arndt, Christiane. Abschied von der Wirklichkeit. Probleme bei der Darstellung von Realitdt im
deutschsprachigen literarischen Realismus. Freiburg/Br.: Rombach, 2009.

BaBler, Moritz. ,,Texte und Kontexte“. Handbuch Literaturwissenschaft. Bd. 1. Gegenstinde
und Grundbegriffe. Hg. Thomas Anz. Stuttgart, Weimar: Metzler, 2007. 355-369.

Begemann, Christian. Die Welt der Zeichen. Stifter-Lektiiren. Stuttgart, Weimar: Metzler, 1995.

Benjamin, Walter. Das Passagen-Werk. Bd. 1. Hg. Rolf Tiedemann. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1982.

Berns, Jorg Jochen. ,,Geflacker in dunklen Raumen. Von der ,Camera obscura‘ zu Kino und
Bildschirm“. Modernisierung des Sehens. Sehweisen zwischen Kiinsten und Medien. Hg.
Matthias Bruhn, Kai-Uwe Hemken. Bielefeld: transcript, 2008. 25-36.

Crary, Jonathan. Techniken des Betrachters. Sehen und Moderne im 19. Jahrhundert. Dresden,
Basel: Verlag der Kunst, 1996.

Eckstein, Ernst. Nervos. Die Zwillinge. Zwei Novellen. Leipzig, o. ). [1888].

Fontane, Theodor. ,,Schach von Wuthenow*. Werke. Schriften und Briefe. Abteilung
I. Sdmtliche Romane, Erzahlungen, Gedichte, Nachgelassenes. Bd. 1. Hg. Walter Keitel,
Helmuth Niirnberger. Miinchen: Hanser, 1970. 555-684.

Geppert, Hans Vilmar. Der realistische Weg. Formen pragmatischen Erzdhlens bei Balzac,
Dickens, Hardy, Keller, Raabe und anderen Autoren des 19. Jahrhunderts. Tiibingen: Max
Niemeyer, 1994.

Goethe, Johann Wolfgang. ,,Faust. Eine Tragddie“. Sdmtliche Werke nach Epochen seines
Schaffens. Miinchner Ausgabe. Bd. 6.1. Weimarer Klassik. 1798-1806. Hg. Victor
Lange. Miinchen: Hanser, 1986. 535-673.

Graevenitz, Gerhart von. ,,Wissen und Sehen. Anthropologie und Perspektivismus in der
Zeitschriftenpresse des 19. Jahrhunderts und in realistischen Texten. Zu Stifters Bunten
Steinen und Kellers Sinngedicht“. Wissen in Literatur im 19. Jahrhundert. Hg. Lutz
Danneberg, Friedrich Vollhardt. Tiibingen: Max Niemeyer, 2002. 147-189.

Grizelj, Mario. Wunder und Wunden. Religion als Formproblem von Literatur. Miinchen:

Fink, 2018.

Hérisch, Jochen. Brot und Wein. Die Poesie des Abendmahls. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1992.

Hunfeld, Barbara und Sabine Schneider (Hg.). Die Dinge und die Zeichen. Dimensionen des
Realistischen in der Erzdihlliteratur des 19. Jahrhunderts. Wiirzburg: Kénigshausen &
Neumann, 2008.

Irmscher, Hans-Dietrich. ,,Physik und Liebe. Ein Versuch tiber Gottfried Kellers Sinngedicht*.
Klassik-Rezeption. Auseinandersetzung mit einer Tradition. Hg. Peter Ensberg, Jiirgen
Kost. Wiirzburg: Koénigshausen & Neumann, 2003. 71-87.

Jenkins, Henry. Convergence Culture. Where Old and New Media Collide. New York, London:
New York University Press, 22006.

Kaiser, Gerhard. ,,Experimentieren oder Erzéhlen. Zwei Kulturen in Gottfried Kellers
Sinngedicht“. Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 45 (2001): 278-301.

Kittstein, Ulrich und Stefani Kugler (Hg.). Poetische Ordnungen. Zur Erzihlprosa des
deutschen Realismus. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 2007.



Theatrale Weltmodelle =— 109

Koschorke, Albrecht. Wahrheit und Erfindung. Grundziige einer Allgemeinen Erzihltheorie.
Frankfurt/M.: Fischer, 2012.

Lotman, Jurij. ,Uber die Semiosphére®. Zeitschrift Fiir Semiotik 12.4 (1990): 287-305.

Menninghaus, Winfried. Unendliche Verdopplung. Die friihromantische Grundlegung der
Kunsttheorie im Begriff absoluter Selbstreflexion. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1987.

Meyer, Ingo. Im ,Banne der Wirklichkeit‘? Studien zum Problem des deutschen Realismus und
seinen narrativ-symbolistischen Strategien. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 2009.

Naumann, Barbara. Bilderdimmerung. Bildkritik im Roman. Basel: Schwabe, 2012.

Nies, Martin. ,Kultursemiotik®. Interkulturelle Kommunikation und Kulturwissenschaft.
Grundbegriffe, Wissenschaftsdisziplinen, Kulturrdume. Hg. Christoph Barmeyer, Petia
Genkowa, Jorg Scheffer. Passau: Stutz, 22011. 207-255.

Ort, Claus-Michael. Zeichen und Zeit. Probleme des literarischen Realismus. Tiibingen: Max
Niemeyer, 1998.

Posner, Roland. ,,Kultursemiotik“. Konzepte der Kulturwissenschaften. Theoretische
Grundlagen — Ansdtze — Perspektiven. Hg. Ansgar Niinning, Vera Niinning. Stuttgart,
Weimar: Metzler, 2003. 39-71.

Preisendanz, Wolfgang. ,,Gottfried Kellers ,,Sinngedicht““. Zeitschrift Fiir Deutsche Philologie
82.2 (1963): 129-151.

Schiller, Friedrich. ,,Uber die dsthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen®.
Werke und Briefe in zwdlf Bidnden. Bd. 8. Theoretische Schriften. Hg. Rolf-Peter Janz.
Frankfurt/M.: Deutscher Klassiker Verlag, 1992. 556-676.

Schiller, Friedrich. ,,Maria Stuart. Trauerspiel in fiinf Aufziigen“. Werke und Briefe in zwdlf
Bdnden. Bd. 5. Dramen IV. Hg. Matthias Luserke. Frankfurt/M.: Deutscher Klassiker
Verlag, 1996. 9-148.

Schneider, Sabine. ,,Offene Versuchskulturen. Gottfried Kellers Sinngedicht“. Labor der
Phantasie. Texte zur Literatur- und Wissensgeschichte. Hg. Jutta Miiller-Tamm. Berlin:
Alpheus, 2015. 1-30.

Selbmann, Rolf. Theater im Roman. Studien zum Strukturwandel des deutschen
Bildungsromans. Miinchen: Fink, 1981.

Simonis, Annette. Gestalttheorie von Goethe bis Benjamin. Diskursgeschichte einer deutschen
Denkfigur. Koln, Weimar, Wien: Béhlau, 2001.

Stingelin, Martin. ,,Seldwyla als inszenierte semiotische Welt. Ein unvermuteter
schweizerischer Schauplatz der Zeichenreflexion“. Inszenierte Welt. Theatralitdt als
Argument literarischer Texte. Hg. Ethel Matala de Mazza, Clemens Pornschlegel.
Freiburg/Br.: Rombach, 2003. 209-226.

Strowick, Elisabeth. ,,Gottfried Kellers Szenographie des Wirklichen“. Sprache und Literatur
49 (2020): 215-240.

Tetzlaff, Stefan. Heterotopie als Textverfahren. Erzdhlter Raum in Romantik und Realismus.
Berlin, Boston: De Gruyter, 2016.

Tetzlaff, Stefan. ,Uberlegungen zu ,prekiren* Literaturen am Beispiel von Theodor Fontane,
Ernst Eckstein und Paul Lindau“. Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft 59 (2018): 70-90.

Thiiring, Hubert. ,,,Kraft, oder so was*. Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in der
Rahmenerzahlung von Gottfried Kellers Sinngedicht“. LebensWissen. Poetologien des
Lebendigen im langen 19. Jahrhundert. Hg. Peter Schnyder, Judith Preiss, Benjamin
Briickner. Freiburg/Br., Berlin, Wien: Rombach, 2016. 135-168.

Wiirgau, Rainer. ,,Der Kristallograph in Gottfried Kellers Sinngedicht. Christian Heusser als ein
Modell fiir den Naturforscher Reinhart“. Monatshefte 107.2 (2015): 179-200.






Genres






Caroline Torra-Mattenklott
Iconic turns

Bilderspuk in Gottfried Kellers Der Griine Heinrich

1 Umkehr der Blickrichtung

Unter Stichworten wie pictorial turn (Mitchell 1992) oder iconic turn (Boehm
1994b) haben die Bildwissenschaften seit den 1990er Jahren das Wirkpotential
der Bilder zu ihrem Thema gemacht. Der Begriff des turns, der ,Wende‘, kann
dabei nicht nur im Sinne eines Paradigmenwechsels, sondern ganz wortlich im
Sinne einer Umkehrung der Blickrichtung verstanden werden: Ahnlich etwa wie
die Dinge in der Wissenssoziologie Bruno Latours werden die Bilder von William
]J.T. Mitchell, Gottfried Boehm und Horst Bredekamp nicht mehr in erster Linie als
Zeichen oder Objekte, sondern als Akteure betrachtet, d. h. als gleichsam leben-
dige Artefakte, von denen Macht oder Energie ausgeht (Latour 2014; Mitchell
2005; Boehm 1994a, 1994b, 2007; Bredekamp 2015). Diese Energie kann sich
darin dufdern, dass der Betrachter das Bild als ein Gegeniiber wahrnimmt, das
ihn anblickt, als Verfiihrungskraft, die ihn in Bann schladgt, aber auch als Provo-
kation, auf die er mit ikonoklastischen Akten reagiert — sei es, dass diese sich
gegen die Bilder selbst bzw. die ihnen entgegengebrachte kultische Verehrung
richten, sei es, dass die Bilder als Substitute fiir etwas Drittes in Anspruch genom-
men werden, das sie darstellen oder verkérpern. Ein vernunftgeleiteter Umgang
mit diesem energetischen Potential, so die These Bredekamps, setze die Bereit-
schaft voraus, dieses Potential allererst anzuerkennen, statt es ,,als Dingmagie
und OKkultismus“ zu disqualifizieren (Bredekamp 2015, 105-107). Die Aufklarung
habe diese Chance verpasst und das Problem in die Belletristik verbannt, statt
sich seiner auf rationale Weise anzunehmen.

Dieser Auffassung ldsst sich entgegenhalten, dass die Belletristik ein kon-
stitutives Medium der Aufklarung ist und die von Bredekamp behauptete ,Ver-
bannung‘ daher keineswegs als Verdrdngung, sondern im Gegenteil als ein
Zur-Sprache-Kommen in einem dazu besonders geeigneten 6ffentlichen Me-
dium zu verstehen ist. Im Folgenden mochte ich zeigen, dass sich Gottfried
Kellers belletristischer Diskurs {iber die Bilder in einem solchen aufklareri-
schen Sinne lesen ldsst, und zwar auch und gerade, insofern er als Literatur
auf Literatur Bezug nimmt, d. h. in seiner intertextuellen Struktur. Die Refle-
xion iiber die Bilder, die besonders ausfiihrlich und differenziert im Griinen
Heinrich (1854/55), aber auch in den Novellenzyklen, vor allem in den Sieben

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-007


https://doi.org/10.1515/9783110698794-007

114 — Caroline Torra-Mattenklott

Legenden (1872) und den Ziiricher Novellen (1878) stattfindet, ist nicht nur eine
autobiografische und dsthetische, sondern auch eine kulturkritische Reflexion,
die den gesellschaftlichen Bilderhaushalt in einer ganz bestimmten historischen
Situation zum Thema hat.! Das Scheitern des griinen Heinrichs als Landschafts-
maler hdngt unter anderem mit dieser gesellschaftlichen Bildokonomie zusam-
men, in der ein aufgekladrtes Verhaltnis zum Bild aus verschiedenen Griinden
schwer zu gewinnen ist.

2 Bilderarmut und Bilderkult

Genau wie das historische Ziirich, das ihr Modell gestanden hat, ist die ,,eingebil-
dete“ deutsch-schweizerische Stadt, in der Heinrich aufwichst, reformiert,” und
sie prasentiert sich dem Leser dementsprechend als eine bilderarme Stadt. Die
reformatorischen Bilderstiirme scheinen nicht nur bilderfreie Kirchen,> sondern
auch ein wenig kunstaffines Biirgertum hinterlassen zu haben, dessen allge-
meine sittliche Vorbehalte gegeniiber jeder Form der Sinneslust und der zweck-
freien dsthetischen Betdtigung sich mit einer spezifischeren, religios bedingten
Bilderfeindlichkeit verbinden. Mit seiner kindlichen Lust am Fabulieren st6f3t
Heinrich im Milieu seines Elternhauses infolgedessen ebenso wenig auf Ver-
stindnis wie mit seinem spdteren Wunsch, sich zum Landschaftsmaler ausbil-
den zu lassen. Im Gegenteil wird seine lebhafte Fantasie von der Rigiditat, mit
der das reformierte Biirgertum das mosaische Bilderverbot auslegt, von Beginn

1 Wihrend der historische Fokus des Griinen Heinrich auf Kellers eigener Lebenszeit liegt, be-
leuchten die Ziiricher Novellen verschiedene Abschnitte der Stadtgeschichte Ziirichs, u. a. die
reformatorischen Bilderstiirme (in Ursula) sowie die Sinnesfeindlichkeit und eingeschrinkte
Bildkompetenz des reformierten Ziircher Biirgertums im achtzehnten Jahrhundert (in Der
Landvogt von Greifensee). In den Sieben Legenden setzt Keller sich auf humoristische Weise
mit der katholischen Marienfrommigkeit und ihrem Bilderkult auseinander.

2 Das erste Kapitel der ersten Fassung des Romans (1854/55), auf die sich meine Ausfiihrun-
gen hier und im Folgenden beziehen, beginnt mit einer Schilderung der Stadt Ziirich als Bei-
spiel fiir die diversen Schweizer Stadte, die ,,an einem See und einem Fluf3 zugleich liegen“.
Der Erzdhler gewinnt an ihnen ,,das Gefiihl der Wirklichkeit“ und entwirft ausgehend von die-
sem Modell im zweiten Kapitel die fiktive oder ,eingebildete“ Heimatstadt des griinen Hein-
richs (IX, 15-17).

3 Vgl. zum Phdnomen des Bildersturms und seinen gesellschaftlichen Implikationen den nach
wie vor grundlegenden Sammelband von Martin Warnke (1973) sowie fiir eine gesamteuropii-
sche Perspektive auf die Bilderstiirme der Reformationszeit Schnitzler (1996). Speziell zum refor-
matorischen Bildersturm in Ziirich vgl. die detaillierten Darstellungen von Peter Jezler (1990)
und Lee Palmer Wandel (1995, 53-101).



Iconic turns = 115

an in enge Schranken gewiesen. Wenn der kleine Heinrich sich Gott in Erman-
gelung anschaulicher Erklarungen zundchst als einen Wetterhahn, spater als
einen Tiger vorstellt (XI, 86), so sind dies in der riickblickenden Deutung des
Ich-Erzdhlers die ersten tastenden Schritte seiner bilderhungrigen, ,,suchenden
Phantasie“ (XI, 108), die im abstrakten Gottesbegriff und den biblischen Erzih-
lungen seiner zur Askese neigenden Mutter keine ausreichende Orientierung
findet. Auf seine Frage ,,Was ist Gott? ist es ein Mann?“ erhalt Heinrich von ihr
die Antwort ,,Nein, Gott ist ein Geist!* (XI, 85). So bleibt Gott fiir ihn am Ende
»eine farblose und langweilige Person®, die ihn ,zu allerlei Griibeleien und
Sonderbarkeiten reizt[ |“ (XI, 107).

Stoff fiir diese Griibeleien findet er in der Trodelhalle der Frau Margreth, in der
sich nicht nur das Bildinventar gepliinderter Kirchenrdume und vormals katholi-
scher Haushalte angesammelt hat, sondern auch eine Gesellschaft wissensdursti-
ger armer Leute unterschiedlichen Glaubens. Thnen bietet Frau Margreth nach
Geschiftsschluss einen stets iippig gedeckten Tisch; vor allem aber teilt sie mit
ihnen das Bediirfnis, ,,in Betreff des Religiosen und Wunderbaren eine krafti-
gere Nahrung zu suchen, als die 6ffentlichen Culturzustinde ihnen darblie]
ten“ (XI, 113). In der Wohnstube der Frau Margreth, in der die abendlichen Zu-
sammenkiinfte stattfinden, hdngen ,,alte Heiligenbilder auf Goldgrund und in den
Fenstern gemalte Scheiben®; dort bewahrt sie Dinge auf, denen sie ,,irgendeine
merkwiirdige Geschichte oder sogar geheime Krifte“ zuschreibt und die sie des-
halb nicht bereit ist zu verkaufen (XI, 111) — die vormals sakralen Objekte besitzen
fiir sie, um mit Walter Benjamin zu sprechen, nach wie vor einen Kultwert, keinen
Marktwert (Benjamin 1991, 482-484). Das Bildergedéchtnis der Trodelhalle reicht
indessen noch weiter zuriick als in die Zeit unmittelbar vor der Reformation. Wie
das romische Zahlensystem, das Frau Margret ,,in ihrer frithen Jugend, in einer
entlegenen und vergessenen Landesgegend iiberkommen hatte, iiberliefert durch
einen Jahrtausend alten Gebrauch® (XI, 109), so verweist auch ihre Sammlung
von ,,Heiden- oder auch Gotzenbiicher[n]“ (XI, 112) auf die vom Christentum ver-
drangte griechisch-rémische Kultur, deren anschauliche Gotterwelt im Zuge der
Christianisierung damonisiert, aber nicht zum Verschwinden gebracht wurde und
fiir Frau Margreth unvermindert real geblieben ist:

Alle die Gotter und Go6tzen der alten und jetzigen heidnischen Volker beschaftigten sie
durch ihre Geschichte sowohl, als durch ihr dufleres Aussehen in den Abbildungen,
hauptsédchlich auch daher, daf3 sie dieselben fiir wirkliche lebendige Wesen hielt, welche
durch den wahren Gott bekdmpft und ausgerottet wiirden; das Spuken und Umgehen sol-
cher halb iiberwundenen schlimmen Kiduze war ihr eben so schauerlich anziehend, wie
das grauenvolle Treiben eines Atheisten, unter welchem sie nichts Anderes verstand und
verstehen konnte, als einen Menschen, welcher seiner Ueberzeugung von dem Dasein
Gottes zum Trotz dasselbe hartnédckig und muthwillig 1ldugne. (XI, 112-113)



116 —— Caroline Torra-Mattenklott

Nachdem Frau Margreth gestorben ist und ihr einziger Erbe alle wertvollen Gegen-
stinde abtransportiert und zu Geld gemacht hat, teilen ihre Freunde die Uberreste
des Trédelkrams als Andenken untereinander auf — ihr Auszug aus der Trédelhalle
wird zum Bild eines verspéteten Bildersturms. Von nun an haben die Heiligenbil-
der, ,,G6tzenbiicher” und Kultgegenstdnde blof3 noch sentimentale Bedeutung:

Der Eine trug eine Partie Heiden- und Go6tzenbiicher auf der Schulter, mit einem tiichtigen
Stricke zusammengebunden und mit einem Scheite geknebelt, und unter dem Arme ein
Sécklein getrockneter Pflaumen; der Andere hing ein Muttergottesbild an seinem Stabe
iiber den Riicken und wiegte auf dem Kopfe eine kunstreich geschnitzte Lade, sehr ge-
schickt mit Kartoffeln angefiillt in allen ihren Fachern. Hagere lange Jungfrauen trugen
zierliche altmodische Weidenkdrbe und buntbemalte Schachteln, angefiillt mit kiinstli-
chen Blumen und vergilbtem Flitterkram, Kinder schleppten wachserne Engel in den
Armen oder trugen chinesische Kriige in den Hénden, es war, als sdhe man eine Schaar
Bilderstiirmer aus einer gepliinderten Kirche kommen. Doch gedachte ein Jeder seine
Beute als ein werthes Angedenken an die Verstorbene aufzubewahren [...]. (XI, 129)

Die Art und Weise, in der Keller in der Figur der Frau Margreth und ihrer Trodel-
halle die Etappen der abendldndischen Bildkultur mit ihren religiésen Verwerfun-
gen Revue passieren ldsst, ist — um auf Bredekamps These zuriickzukommen —
belletristisch in dem Sinne, dass die Episode nichts expliziert: Das Verhdltnis der
Menschen zu den Bildern wird hier im Einklang mit der Romankonstruktion in
poetischen Bildern reflektiert. Der analytisch-dozierende Tonfall, der den Griinen
Heinrich in spéteren Passagen essayistisch wirken ldsst (Andermatt 2016, 29 und
33),* steht dem jungen Ich-Erzahler, der in diesem Abschnitt seiner Jugendge-
schichte obendrein der Fantasiewelt seiner Kindheit auf der Spur ist, noch nicht
in vollem Umfang zur Verfiigung. Gleichwohl geht es hier weder um die senti-
mentale Evokation kindlicher ,,Kramseligkeit“, wie Heinrichs Neigung, sich mit
alten Dingen zu umgeben, an spéterer Stelle genannt wird (XII, 219), noch um
den rein anekdotischen Reiz einer scheinbar aus der Zeit gefallenen Figur und
ihres Milieus. Die Sichtung dessen, was die Gesellschaft aussortiert hat und als
Trodel feilbietet, ldsst vielmehr die Leerstellen erahnen, die der reformatorische
Bildersturm hinterlassen hat und die Frau Margreths Anhdnger, darunter auch der
griine Heinrich, in ihrer Wohnstube zu fiillen versuchen. Im Zusammenspiel mit
einer unzureichenden Alphabetisierung — Frau Margreth selbst kann nicht schrei-
ben und ,,nur gebrochen Gedrucktes lesen“ (XI, 109); sie misst allem Gedruckten
und Uberlieferten ,,eine gewisse Wahrheit“ bei (XI, 112) — fiihrt das unerfiillte

4 Andermatt bezieht sich in seiner Einschdtzung auf Rohe, der im Griinen Heinrich eine ,,Poly-
phonie von (Wissens)diskursen“ am Werk sieht (Rohe 1993, 242), diesen Diskurspluralismus
allerdings nicht als spezifisch essayistische Qualitédt bestimmter Kapitel, sondern als eine kon-
stitutive Eigenschaft der Romanform gewertet wissen will.



Iconic turns =— 117

Bediirfnis nach Wissen und sinnlichem Stoff zu einer ungebremsten Hingabe an
die Restbestdnde abgesunkenen Kulturguts, die von den reformatorischen und
aufkldrerischen Sauberungsmafinahmen ausgeschieden wurden und fiir geringe
Mittel zu haben sind. Dass sich an Frau Margreths Tisch neben der geistigen Nah-
rung auch bodenstdndige Leckereien genief3en lassen, die sie ihrem Handels-
und Leihverkehr mit der Landbevolkerung verdankt — noch nach dem dreitdgigen
Leichenschmaus reichen ihre Kartoffelvorrate aus, um die leeren Schubladen der
hinterlassenen Mobel zu fiillen —, deutet {iberdies darauf hin, dass die geistige
wie korperliche Askese in Kellers Sicht ein primér stadtisches Phdnomen ist, was
sich im weiteren Verlauf des Romans bestédtigen wird. In novellistischer Verdich-
tung prasentiert die Frau-Margreth-Episode also einen wissenssoziologischen Be-
fund. Zugrunde liegt ihm die anthropologische Pramisse, dass der Hunger nach
Wissen ein menschliches Grundbediirfnis analog zum Bediirfnis nach Nahrung
ist und sich durch Abstraktionen nur in begrenztem Maf3e befriedigen lasst.

Von der vormodernen und synkretistischen, durch keine rationale Ordnung
gefilterten Bilder- und Mythenwelt der Trodelhalle wird Heinrichs Einbildungs-
kraft zwar gendhrt und angeregt, aber nicht kultiviert und aufgeklart. Besonders
deutlich zeigt sich dies an den Kinderspielen, die Heinrich, teils von den okkulten
Biichern der Frau Margreth, teils von den Naturaliensammlungen der ,,vorneh-
mern Knaben“ (XI, 144-145) inspiriert, in eigener Regie betreibt: Die Darstellung
seiner Sammlungen und Experimente, die von Mineralien iiber aufgespiefdte In-
sekten zu einer Menagerie lebendiger Kleintiere fortschreiten und in einer okkul-
ten Kosmologie ihren Abschluss finden (XI, 145-151), entspricht der Ordnung
naturgeschichtlicher Sammlungen des achtzehnten Jahrhunderts, wie sie etwa
Adalbert Stifter noch wahrend seiner Schulzeit in der Benediktinerabtei Krems-
miinster kennenlernte (Begemann 2002, 97-101), weist aber gerade durch die Zu-
falligkeit, mit der sich diese Ordnung in Heinrichs Spiel einzustellen scheint, auf
das Fehlen bewusst verfolgter Erkenntnisziele hin. Die kindliche Sammel- und
Experimentiertdtigkeit folgt allein dem sinnlichen Reiz der Objekte, der mangels
sachkundiger Pflege schnell verfliegt, und bezieht ihre Anregungen und Ord-
nungsprinzipien, weil sie keine andere Anleitung erhilt, schlieflich aus den Got-
zenbiichern der Frau Margreth. An den grotesken Gestalten, die Heinrich, einer
theosophischen Experimentalanordnung folgend, aus fliissigem Wachs verfertigt
und wie Embryonen einer anatomischen Sammlung in Einmachglasern aufbe-
wahrt (XI, 149-151), ldsst sich ablesen, wie dieses epistemisch fragwiirdige, aber
durchaus poetische Spiel mit Heinrichs spéterer, sich immer wieder ins Abstrakte
und Skurrile verirrender Kiinstlertatigkeit zusammenhédngt: Von Beginn an sich
selbst {iberlassen, lernt Heinrich nicht, seine Sinne in den Dienst genauer Natur-
beobachtung zu stellen, sondern ersetzt Sachwissen und Empirie durch das un-
gehemmte Spiel einer Monstren gebarenden Einbildungskraft.



118 — Caroline Torra-Mattenklott

3 Wiederkehr der Bilder

Die Wiederkehr der Bilder — ebenfalls eine Umschreibung des iconic turn, hier in
einer Formulierung Boehms (1994b) — ist ein zentrales Motiv des Griinen Heinrich.
Es ist vorgeprégt in den Erzdhlungen E.T.A. Hoffmanns, Ludwig Tiecks und Joseph
von Eichendorffs, deren Protagonisten ihre dsthetischen und erotischen Idealbil-
der in ihrer Lebenswelt aufzufinden suchen, im Spiegelkabinett ihrer Projektionen
irre zu gehen drohen und dabei stets im Unklaren bleiben, ob sie ihrer eigenen
Fantasie oder einem b6sen Spuk verfallen sind. So kénnen die Kiinstlerfiguren in
E.T.A. Hoffmanns Die Serapionsbriider, etwa Theodor in Die Fermate oder Traugott
in Der Artushof, nur dann zu gliicklichen Ehemdnnern und erfolgreichen Kiinst-
lern werden, wenn sie ihre inneren Bilder von den Realitdten des Lebens, dstheti-
sche Inspiration von weltlicher Liebe zu unterscheiden lernen (von Matt 1971;
Torra-Mattenklott 2018, 116—-118). Der Tannenh&user in Tiecks Phantasus wird seit
seiner Jugend von ,,dunkle[n] Traumbilder[n]“ gedngstigt (Tieck 1985, 174), verirrt
sich in einem Geflecht aus unbestimmten Sehnsiichten, Eifersucht und imaginarer
Schuld, findet unter den heidnischen Damonen-Gottern im Venusberg voriiberge-
hend Erfiillung und sieht sich am Ende dazu getrieben, den Wahn real werden zu
lassen, indem er seine einstige Geliebte ermordet, um sich von ihr auf dem Weg
ins Verderben nicht aufhalten zu lassen.> Auch in Eichendorffs Novelle Das Mar-
morbild wird der erotische Bilderspuk, der den jugendlichen Protagonisten narrt,
auf den vom Christentum verdrangten Venuskult zuriickgefiihrt, der sich in einer
antiken, in Friihlingsndchten zu ddmonischem Leben erwachenden Marmorstatue
materialisiert und die Grenzen zwischen Realitdt und Bilderwahn zum Verschwim-
men bringt. Die Wiederkehr der Bilder kann in diesen romantischen Erzdhlungen
als Folge narzisstischer Verblendung oder als Wiederkehr des Verdridngten ver-
standen werden, sei es im individualpsychologischen Sinne, sei es im Sinne eines
kollektiven Unbewussten, aus dem tabuisierte erotische Sehnsiichte in Gestalt da-
monischer Wiederganger aufsteigen.

Auch bei Keller, der gezielt gegen diese romantische Tradition anschreibt,®
wird die Wiederkehr der Bilder als Spuk inszeniert, aber ihr gespenstischer Cha-
rakter wird stets als metaphorisch gekennzeichnet oder als Aberglaube entlarvt,
wie die bildmagischen Vorstellungen der Frau Margreth und die Gespensterge-
schichten ihres Ehemanns. Die grotesken Figuren, die Heinrich in Wachs mo-
delliert und spdter in seine Landschaften einzeichnet, sind Produkte seiner

5 Fiir die Geschichte vom Tannenhéduser vgl. Tieck (1985, 171-182).

6 So lasst sich etwa die Lehrzeit Heinrichs beim ,, Trodelmdnnchen® in der deutschen Resi-
denzstadt als Kontrafaktur zu Hoffmanns Kunstmarchen Der goldene Topf lesen, vgl. Torra-
Mattenklott (2016, 200-207).



Iconic turns = 119

Einbildungskraft, die nicht etwa deshalb gespenstisch wirken, weil Heinrich
selbst sie fiir wirklich hielte, sondern weil ihnen keine Vorbilder in der realen
Welt entsprechen. Die Metaphorik des Gespenstischen ist im Griinen Heinrich
analytischer Art, dhnlich der des Phantasmagorischen bei Karl Marx.” Ein gutes
Beispiel dafiir ist die Bildermanufaktur des Herrn Habersaat, zu dem Heinrich
in die Lehre geht und dessen Bilderproduktion wértlich als ,,Kunstspuk® be-
zeichnet wird (XI, 309).

Unmittelbar bevor Heinrichs Mutter auf der Suche nach einer geeigneten
Lehrstelle fiir ihren Sohn bei Herrn Habersaat vorspricht, wird Heinrichs Wunsch
nach einer Ausbildung zum Landschaftsmaler durch den Besuch einer 6ffentli-
chen Kunstausstellung befliigelt, deren Beschreibung sich zur Habersaat-Episode
wie das Positiv zum Negativ, d. h. wie die Kunst zum Spuk verhalt. Die Ausstel-
lung, von der Heinrich erfidhrt, dass sie ,,von einem Vereine mehrerer grof3erer
Schweizerstdadte veranlafdt, in diesen bereits ihre Runde gemacht* habe ,,und nun
noch durch die kleineren Stadte zirkulire, um auch hier der Kunst mehr Freunde
zu gewinnen® (XI, 308), ist ein Ereignis, fiir das die Besucher sich herausputzen
wie zum sonntdglichen Kirchgang, eine Assoziation, die durch den Glanz und
Zauber der Bilder sowie den Geruch ihrer frischen Firnisse noch verstarkt wird:

Da ich sah, daf3 nur fein gekleidete Leute hineingingen, lief ich nach Hause, putzte mich
ebenfalls moglichst heraus, als ob es in die Kirche ginge, und wagte mich alsbald in die
geheimnisvollen Rdaume. Ich trat in einen hellen Saal, in welchem es von allen Wanden
und von grofien Gestellen, in frischen Farben und Gold ergldnzte. Der erste Eindruck war
ganz traumhaft, grofie klare Landschaften tauchten von allen Seiten, ohne daf ich sie
vorerst einzeln besah, auf und schwammen vor meinen Blicken mit zauberhaften Liiften
und Baumwipfeln, Abendréthen brannten, Kinderkdpfe, liebliche Studien, guckten da-
zwischen hervor und Alles entschwand wieder vor neuen Gebilden, so daf} ich mich
ernstlich umsehen mufdte, wo denn dieser herrliche Lindenhain oder jenes machtige Ge-
birge hingekommen seien, die ich im Augenblicke noch zu sehen geglaubt? Dazu verbrei-
teten die frischen Firnisse der Bilder einen sonntdglichen Duft, der mir angenehmer
diinkte, als der Weihrauch einer katholischen Kirche, obschon ich diesen sehr gern roch.
(X1, 308)

Die Textpassage liest sich wie eine Illustration zu den Abschnitten in Benjamins
Kunstwerk-Aufsatz, in denen von der Sakularisierung des Kultbildes und seiner
Aura die Rede ist (Benjamin 1991, 475-484): Heinrichs erster Besuch in einer
Kunstausstellung gleicht einem katholischen Gottesdienst; der Zauber der gemal-
ten Landschaften manifestiert sich als Unverfiigharkeit (in Benjamins Worten: als
»einmalige Erscheinung einer Ferne, so nah sie sein mag* [1991, 479]), und die

7 Vgl. in diesem Sinne meine Ausfiihrungen zum Wort- und Metaphernfeld des ,Schemens‘ im
Griinen Heinrich (2016, 189-200). Zum Phantasmagorischen vgl. Marx (1962, 85-98).



120 — Caroline Torra-Mattenklott

Aura der Kunstwerke ist hier buchstablich als ein Duft erfahrbar, der dem des
Weihrauchs gleicht. Auf diese Schilderung einer emphatischen Kunsterfahrung,
die als Initiationsszene gelesen werden kann, folgt unvermittelt die Beschreibung
der Habersaat’schen Kunstmanufaktur, deren 6konomischer Erfolg auf dem Prin-
zip der technischen Reproduzierbarkeit beruht. Wie Frau Margreth und wie der
biirgerliche Ausstellungsbetrieb ist auch Habersaat, der seine Manufaktur in
einem ehemaligen Frauenkloster eingerichtet hat, ein Erbe des Katholizismus:

So trieb sie [Heinrichs Mutter; CTM] endlich einen Mann auf die Beine, welcher in einem
alten Frauenklosterlein vor der Stadt, wenig beachtet, einen wunderlichen Kunstspuk
trieb. Er war ein Maler, Kupferstecher, Lithograph und Drucker in Einer Person, indem er,
in einer verschollenen Manier, vielbesuchte Schweizerlandschaften zeichnete, dieselben
in Kupfer kratzte, abdruckte und von einigen jungen Leuten mit Farben tiberziehen lief3.
Diese Blatter versandte er in alle Welt und fiihrte einen dankbaren Handel damit. [...] Bei
diesem Treiben unterstiitzte ihn ein tapferes Hauflein Gerechter, und der Schauplatz ihrer
Thaten war das ehemalige Refektorium der frommen Klosterfrauen. Dessen beide Lang-
seiten waren jede mit einem halben Dutzend hoher Fenster versehen mit runden Scheib-
chen, welche wohl Licht ein-, aber bei ihrer wellenférmigen Oberflache keinen Blick
hinauslieflen, was auf den Fleify der hier waltenden Kunstschule wohlthdtigen Einfluf}
iibte. Jedes dieser Fenster war mit einem Kunstbeflissenen besetzt, welcher, dem Hinter-
manne den Riicken zukehrend, dem Vordermanne in’s Genick sah. (XI, 309-310)

Die Bezeichnung ,,Kunstspuk“ kann hier auf unterschiedliche Weise gedeutet
werden: Erstens beruht Habersaats Geschiftsmodell auf der Ausbeutung ju-
gendlicher Arbeitskrifte, die ihm in der Hoffnung auf eine solide Aushildung an-
vertraut werden, tatsdchlich aber ihre Zeit mit Handlangerdiensten vergeuden,
ohne dafiir entlohnt zu werden — in Kellers Bildlichkeit eine Form des Teufels-
pakts, den ein ,,hiistelnde[r] Kupferstecher* und eine Gruppe ,,melancholische][r]
Drucker® als ,,infernalische Helfershelfer[ |, ,,Unterteufel und ,,Ddmonen* un-
terstiitzen (XI, 312).® Zweitens verfertigt Habersaat seine Zeichnungen ohne
jeden Bezug zur lebendigen Natur nach einem einheitlichen Schema und mit
den immer gleichen Tuschen, so dass ,,Erde Weg und Steine [...] alle aus dem
namlichen Stoffe zu bestehen schienen® (XI, 316). Dass die Fenster des ehemali-
gen Refektoriums keinen Blick nach drauf3en erlauben und die Schiiler nichts
als den Riicken des jeweiligen Vordermanns vor sich sehen, gewadhrleistet, dass
dieses formalisierte, von der tatsdachlichen Landschaftswahrnehmung durch die
mechanische Kombination graphischer Versatzstiicke und multiple Reprodukti-
onsschritte abgekoppelte Verfahren nicht von duf3eren Einfliissen gestort wird,
sondern sich immerfort selbst reproduziert. Auf diese Weise entstehen keine

8 Diesen Aspekt hat zuletzt — im Zusammenhang mit einer Rekonstruktion méglicher histori-
scher Vorbilder fiir Habersaats Betrieb — Bruno Weber (2020) besonders betont.



Iconic turns = 121

plastischen Abbilder der lebendigen Natur, sondern realitdtsferne, aber leicht ver-
kaufliche Blendereien, die Kunst und Naturbezug lediglich vortduschen. Drittens
schlie3lich haben Habersaats Lehrlinge und Handlanger den Platz der vertriebe-
nen Nonnen eingenommen, sind statt mit dem Kopieren und Illuminieren mittel-
alterlicher Handschriften und Heiligenbilder aber mit dem Kolorieren industriell
gefertigter Kunstdrucke fiir den internationalen Vertrieb beschiftigt, agieren also
als ddmonische Wiedergédnger einer untergegangenen religiosen Kunstpraxis. In
ihrem historischen Bezug zur Reformation und zu den Bilderstiirmen kniipft die
Lokalisierung der Bildermanufaktur in einem sadkularisierten Frauenkloster direkt
an die Frau Margreth-Episode an. Wahrend die Bediirfnisse von Frau Margreths
Gasten auf die Leerstellen hinweisen, die Reformation und Bilderstiirme bei den
einfachen Leuten und Kindern hinterlassen haben, zeigt die industrielle Bilder-
produktion im ehemaligen Refektorium, warum die modernen Substitute diese
Bediirfnisse nicht befriedigen kénnen: Im Unterschied zu den Geschichten der
Frau Margreth fehlt ihnen der Bezug zum Leben und die sinnliche Fiille, die die
Abende in der Trédelhalle im doppelten Sinne nahrhaft wirken lassen.

Eine weitere Form des Bilderspuks, die sich den romantischen Bilderfantasien
auf den ersten Blick anzundhern scheint, ist Judiths Badeszene gegen Ende der
Jugendgeschichte, die als intertextuelle Referenz auf Eichendorffs Marmorbild be-
kannt ist: An einem Waldbach in der Nihe der ,,Heidenstube®, einer Felsenhthle
im Wald, in der Anna wenige Jahre zuvor die Geister einer Heidenfamilie zu erbli-
cken glaubte, 16st Judith sich bei einem nachtlichen Spaziergang von Heinrich,
um ihm kurz darauf wie eine betérende Geistererscheinung, halb singende Lore-
lei, halb marmorne Venusfigur, durchs Wasser entgegenzugehen (XII, 80-82). Die
Episode beginnt mit einer gemeinsamen Lektiire in Ariosts Orlando furioso, bei
der Heinrich sich selbst den Part des fahrenden Ritters und Judith den der verfiih-
rerischen Kriegerin oder Zauberin zuschreibt (XII, 77-79), evoziert also nicht nur
Eichendorffs Venusstatue, sondern eine ganze Sippschaft heidnisch-ddmonischer
Frauenbilder. Fiir den Protagonisten und seine Freundin bleibt dieses Rollenspiel
jedoch als poetische Fiktion durchschaubar. So bleibt Judith in der Badeszene
stets als zitierende Urheberin der erotischen Inszenierung kenntlich, die ihr am
Ende selbst ein bisschen unheimlich wird (XII, 82), und nimmt an keiner Stelle
tatsdchlich den Charakter einer ddmonischen Verfiihrerin an. Im Gegenteil gehort
es zu ihrer Rolle, Heinrich mit ihrem untriiglichen Realitdtssinn auf seine morali-
schen Verfehlungen aufmerksam zu machen.” Wenn sie ihm bei der ersten Be-
gegnung ,,wie eine reizende Pomona* erscheint (XI, 237), die ihre Friichte und

9 So ermahnt sie Heinrich streng, als er ihr vom ungliicklichen Ausgang seines Verhdltnisses
zu seinem Lehrer Romer erzihlt (XII, 73-75).



122 — Caroline Torra-Mattenklott

Blumen vor ihm ausbreitet und ihn mit Milch und Apfeln versorgt, so ist auch
dies zwar ein Bild der Verfiihrung, zugleich aber ein Hinweis darauf, dass sie in
ihrer sinnlichen und ndhrenden Prdsenz auf der Seite des Natiirlichen und Leben-
digen steht, nicht auf der Seite der leeren Abstraktionen und des realitdtsfernen
Bilderspuks. Kellers Eichendorff-Referenz zielt auf eine Entdamonisierung des
sinnlichen Frauenkoérpers ab, der seinen Zauber im Griinen Heinrich als lebendes
Bild, nicht als Gespenst ausiibt.

4 Im Blick des Bildes

Abschlief}end mochte ich auf ein Bild eingehen, das zu den wenigen gelungenen
Gemadlden gehort, die Keller im Griinen Heinrich beschreibt. Es stammt nicht vom
griinen Heinrich selbst, sondern ist das Hauptwerk seines Miinchner Malerfreun-
des Ferdinand Lys und steht in eklatantem Gegensatz zu Heinrichs ,spiritualisti-
schen’ Bildern sowie seiner ,,kolossalen Kritzelei“, in denen der Bilderspuk und
mit ihm Heinrichs Schaffenskrise kulminiert.’® Das Gemilde bezieht sich auf die
Psalmworte ,,Wohl dem, der nicht sitzet auf der Bank der Spétter* (Ps 1,1; hier in
Kellers Formulierung), und wird von Lys auch als seine ,,Hohe Commission“ oder
sein ,,Ausschuf} der Sachverstiandigen“ bezeichnet (XII, 115). Auf einer halbkreis-
formigen Steinbank sitzend, sind darauf ,,vier bis fiinf Manner in der Tracht des
achtzehnten Jahrhunderts“ zu sehen, ,,einen antiken Marmortisch vor sich, auf
welchem Champagner in hohen venetianischen Gldsern perlt[ ] (XII, 113): ein
Jiingling, der ,,die Erfahrungen eines Greises in sich zu tragen” scheint, ein Greis,
der mit einer Hand ,,Schnippchen“ schldgt und den ,,Muthwillen eines Neunzehn-
jahrigen“ zeigt, in der Mitte ein ,,ausgemachter Taugenichts und Hanswurst“, der
,,die Nase verzieht“ und sich eine Rose vor den Mund hilt, daneben einen ,,stattli-
cher ernster Mann“, der ,,mit mitleidigem, bedauerlichem Spott“ dreinblickt, und
schliefilich ein ,eleganter Abbé in seidener Soutane“, der sich ,,eine Prise in die
Nase“ driickt und dabei, wohl von der Licherlichkeit des Gegeniibers vor dem
Bilde amiisiert, einen Augenblick innezuhalten scheint (XII, 113-114). Ihnen ge-
geniiber mit dem Riicken zum Betrachter sitzt ein reich gekleidetes Madchen, das
eine Laute stimmt und dabei von dem jiingsten der Mdnner mit Champagner ver-
sorgt wird. Die Manner blicken an dem Madchen vorbei aus dem Bild heraus, und
,»der Beschauer, der nicht ganz seiner bewuf3t war, befand sich so iibel unter die-

10 Zu Heinrichs ,Spiritualismus“ vgl. (XII, 117-120), zur ,.kolossalen Kritzelei“ vgl. (XII,
220-225), fiir die Formulierung vgl. (XII, 221). Zum ,gespenstischen‘ Charakter dieser kiinstleri-
schen Praxis s. 0., Anm. 7.



Iconic turns = 123

sen Blicken, dafd man eher versucht war auszurufen: Weh’ dem, der da steht vor
der Bank der Spétter! und sich gern in das Bild hinein gefliichtet hatte (XII, 114).

Die Pointe des Bildes besteht also in der Umkehrung der Bibelworte, die
einem Rollentausch — einem Wechsel der Blickrichtung — zwischen dem Be-
trachter und den dargestellten Personen entspricht: Nicht das Bild oder das Ab-
gebildete ist das Objekt der Betrachtung, sondern die Person, die dem Bild
gegeniibersteht. Nach dem Urteil des Erzdhlers liegt die besondere Qualitat des
Gemadldes in dem Widerspruch zwischen der kritischen, ja negativen Haltung
der dargestellten Manner und ihrer lebendigen, naturnahen Darstellung:

Alles dies war so zweifellos, breit und sicher und doch ohne alle Manier und Unbescheiden-
heit, sondern aus dem reinsten naiven Wesen der Kunst und aus der Natur herausgemalt,
daf} der Widerspruch zwischen diesem freudigen, kraftvollen Glanz und dem kritischen Ge-
genstand der Bilder die wunderbarste Wirkung hervorrief. Dies klare und frohe Leuchten
der Formenwelt war Antwort und Verséhnung, und die ehrliche Arbeit, das volle Koénnen,
welche ihm zu Grunde lagen, waren der Lohn und Trost fiir den, der die skeptischen Blicke
der Spotter nicht zu scheuen brauchte, oder sie tapfer aushielt. (XII, 115)

Im Fortgang der Romanhandlung wird der kritische Blick der gemalten Spotter
Heinrich ebenso treffen wie Ferdinand Lys. Die kleine Mdnnerrunde, die gegen
Ende des Kiinstlerfests in einem Gewadchshaus zwischen Myrten- und Orangen-
bdaumen die von Lys verlassene Agnes mit Gesang und Champagner tréstet und
sie in einen bis zur Bewusstlosigkeit gesteigerten Alkoholrausch versetzt (XII,
193-195), dhnelt auffillig der Figurenkonstellation auf Lys’ Gemalde." Vor
allem aber findet das Duell zwischen Heinrich und Lys am ndchsten Morgen
unter der Beobachtung des Bildes statt:

Sie standen gerade vor dem wandgrof3en Bilde, auf welchem die Bank der Spotter gemalt
war. Das schone Bild glanzte im Morgenlicht und in all’ seiner festen, vollen Farben-
pracht, und die Spotter schienen die Kdmpfenden neugierig und launig zu betrachten.
Der Abbé nahm seine Prise, der Alte schlug ein Schnippchen und der Taugenichts hielt
die Rose vor den hohnischen Mund. (XII, 204)

Ohne dass der Erzdhler dem Bild ein konkretes Urteil unterschobe, steht zu vermu-
ten, dass keiner der beiden Kiinstlerfreunde vor den Blicken der Spotter bestehen
kann. Als eine kritische Instanz, die selbst ihren Urheber nicht verschont, ist das

11 Zu der trinkfreudigen Runde gehdren neben dem griinen Heinrich ein ,Bergkonig“ mit
weiflem Bart und der muntere, als Winzer verkleidete Musiker und ,,Gottesmacher”, der wenig
spéter erfolgreich um Agnes’ Hand anhalten wird (XII, 193-194). Ferdinand Lys buhlt wih-
renddessen, als ,,altorientalische[r] Kénig“ verkleidet (XII, 174), vergebens um Eriksons kiinf-
tige Frau Rosalie und stellt auf diese Weise ein anderes seiner Bilder nach, das ihn selbst als
prachtig gekleideten Salomo mit der Kénigin von Saba zeigt (XII, 112).



124 — Caroline Torra-Mattenklott

Gemalde offenkundig ein Gegenentwurf zu Heinrichs Jugendgeschichte, die ihn in
seinem Narzissmus bestétigt, statt ihm ein Korrektiv zu bieten (Schneider 2009,
75; Torra-Mattenklott 2016, 196-197).

Dass Lys’ Gemdlde genau wie Judiths nachtliche Inszenierung als Zitat eines
romantischen Sujets verstanden werden kann, legt neben dem Schauplatz — die
Spétter sitzen in einer rdmischen Villa unter einem Rebendach — vor allem die
Personenkonstellation nahe: Zu den fiinf Sp6ttern gehéren ein ,,Taugenichts*
und ,,ein eleganter Abbé in seidener Soutane“. Im Verbund mit der Bemerkung,
dass der Betrachter ,,sich am liebsten in das Bild hinein gefliichtet hatte* erin-
nert dieses Ensemble an das romische Gartenfest in Eichendorffs Novelle Aus
dem Leben eines Taugenichts, auf dem eine Gruppe deutscher Kiinstler das in
E.T.A. Hoffmanns Erzdhlung Die Fermate beschriebene Gemédlde Johann Erd-
mann Hummels (Abb. 1) als lebendes Bild nachstellt (Eichendorff 1985, 531).

Abb. 1: Johann Erdmann Hummel: Die Fermate (um 1814). Bayerische
Staatsgemdldesammlungen — Neue Pinakothek Miinchen.



Iconic turns = 125

Die Fermate beginnt mit einer Beschreibung des Gemadldes, die zugleich
den Kern der Handlung andeutet:

Eine {ippig verwachsene Laube - ein mit Wein und Friichten besetzter Tisch — an demsel-
ben zwei italidnische Frauen einander gegeniibersitzend - die eine singt, die andere
spielt Chitarra — zwischen beiden hinterwérts stehend ein Abbate, der den Musikdirektor
macht. Mit aufgehobener Battuta pafit er auf den Moment, wenn Signora die Kadenz, in
der sie mit himmelwirts gerichtetem Blick begriffen, endigen wird im langen Trillo, dann
schlédgt er nieder und die Chitarristin greift keck den Dominanten Akkord. — Der Abbate
ist voll Bewunderung — voll seligen Genusses — und dabei dngstlich gespannt. — Nicht um
der Welt willen méchte er den richtigen Niederschlag verpassen. (Hoffmann 2001, 71-72)

Erst im Anschluss an diese Beschreibung wird der Leser mit den beiden Prota-
gonisten Eduard und Theodor bekannt, die vor dem Bild stehen und es kommen-
tieren. Wahrend Eduard die Lebendigkeit der Gestalten lobt und in die Laube
am liebsten ,,gleich hineinsteigen“ mochte (Hoffmann 2001, 71), erkennt Theo-
dor in der Szene eine Episode aus seinem eigenen Leben wieder, deren Erzidh-
lung den gréften Teil der Novelle ausmacht. Die Uberschreitung der Grenze
zwischen Leben und Bild - sei es durch das Hineintreten des Betrachters ins
Bild, durch das Wiedererkennen des Erlebten im Bild oder durch die Verleben-
digung des Bildes in der Erzdahlung — ist eines ihrer zentralen Motive.

In Eichendorffs Leben eines Taugenichts wird die Darstellung des Hum-
mel’schen Gemildes als lebendes Bild durch eine Eifersuchtsszene unterbrochen,
die der Gesangsdarbietung ein dhnlich abruptes Ende beschert wie in Hoffmanns
Erzdhlung: Die Sdangerin wird just in dem Moment gestort, in dem sie zu ihrem
ausgedehnten Triller vor dem Schlussakkord ansetzt. Wahrend es bei Hoffmann
jedoch der auf dem Gemaélde dargestellte Abbate ist, der die Fermate durch das
Niederschlagen der dirigierenden Hand vorzeitig beendet, wird der Triller bei Ei-
chendorff durch ein Ereignis auflerhalb des Bildes beendet. Die Ubertretung der
Grenze zwischen Bild und Leben, die Hoffmanns Erzdhlung in verschiedenen Va-
riationen thematisiert, wird bei Eichendorff also durch eine Stérung der kiinstle-
rischen Darbietung umgesetzt, ohne die das lebende Bild als Interpretation von
Hoffmanns Die Fermate unvollstidndig bliebe.

Kellers fiktive ,,Bank der Spotter” ist keinesfalls eine weitere Reinszenie-
rung des von Hoffmann und Eichendorff zitierten Gemaldes. Sie kann vielmehr
als eine Kombination der von Hummel und Hoffmann dargestellten Szene mit
jener Tischrunde gelesen werden, die in Eichendorffs Erzahlung im Garten
iibrigbleibt und weitertrinkt, nachdem die meisten Géste des Kiinstlerfests sich
bereits zuriickgezogen haben. Am Tisch sitzen nun zwei Maler, der Taugenichts
und ein Mddchen, das auf einer Gitarre klimpert:



126 —— Caroline Torra-Mattenklott

Ich war nur noch mit meinem Maler, und dem Herrn Eckbrecht — so hief3 der andre junge
Maler, der sich vorhin so herum gezankt hatte — allein oben zuriick geblieben. Der Mond
schien prachtig im Garten zwischen die hohen dunklen Bdume herein, ein Licht flackerte
im Winde auf dem Tische vor uns und schimmerte iiber den vielen vergofinen Wein auf
der Tafel. Ich mufite mich mit hinsetzen und mein Maler plauderte mit mir iiber meine
Herkunft, meine Reise, und meinen Lebensplan. Herr Eckbrecht aber hatte das junge
hiibsche Maddchen aus dem Wirtshause, nachdem sie uns Flaschen auf den Tisch gestellt,
vor sich auf den Schof3 genommen, legte ihr die Guitarre in den Arm, und lehrte sie ein
Liedchen darauf klimpern. (Eichendorff 1985, 535)

Die Tischrunde endet damit, dass das Serviermddchen weggerufen wird, der
mit dem Taugenichts ndher bekannte Maler einschlaft und Herr Eckbrecht dem
Taugenichts, den er irrtiimlich ebenfalls fiir einen Kiinstler halt, ins Gewissen
redet. Da die iiberhebliche Moralpredigt offensichtlich auf einem Missverstand-
nis beruht, sucht der Taugenichts in einem unbeobachteten Moment das Weite.

Eine Gemeinsamkeit zwischen Hoffmanns Abbate und Eichendorffs Tauge-
nichts besteht darin, dass sie der Eitelkeit ihres jeweiligen Gegeniibers die
Grundlage entziehen, ohne dabei tiefergehende Absichten zu verfolgen — der
Abbate, indem er der Siangerin durch das vorzeitige Niederschlagen die Gele-
genheit fiir ihren Triller raubt, der Taugenichts, indem er vor den besserwisseri-
schen Reden des deutschen Malers davonlduft. Bei beiden handelt es sich um
vermeintlich naive Figuren,'? die fiir Eitelkeiten gerade aufgrund ihrer Naivitit
keine Projektionsflache bieten. In dhnlicher Weise iiberkreuzen sich Naivitat
und Weisheit auch in dem kindlichen Greis und dem greisenhaften Jiingling,
die in Kellers Beschreibung von Lys’ ,,Hoher Commission®“ neben ihnen auf der
»,Bank der Spétter” sitzen. Anders als auf Hummels Gemalde sind die Blicke
der médnnlichen Figuren auf dem von Keller entworfenen Bild nicht auf die mu-
sizierende Frauenfigur gerichtet; sie stehen nicht im Bann ihrer Schonheit oder
ihrer musikalischen Darbietung, sondern durchbrechen die dsthetische Imma-
nenz, indem sie den Betrachter aufierhalb des Geméldes in den Blick nehmen.
Durch die Unentrinnbarkeit ihrer hohnischen Blicke verhindern sie jede Form
der idolatrischen Versenkung ins Bild. Unterliegt der Betrachter der Versu-
chung, die weibliche Figur genauer in Augenschein zu nehmen, die ihm den
Riicken zuwendet, so kann er dies nur unter der kritischen Beobachtung der
vier Mdnner tun, deren Spott ihn zwangslaufig auf sich selbst zuriickwirft.

12 Als Ich-Erzédhler beweist Eichendorffs Taugenichts immer wieder eine Auffassungsgabe
und ein Reflexionsvermoégen, das den Horizont der naiven Figur weit {ibersteigt. Der Abbate
ist bei Hoffmann als Figur nicht weiter ausgearbeitet, wird aber entgegen seinem wohlmeinen-
den Bemiihen, es der Sdngerin recht zu machen, augenscheinlich durch einen unkontrollier-
baren ,satanischen‘ Trieb zum Gegenteil verfiihrt (Hoffmann 2001, 89).



Iconic turns =—— 127

Wie die badende Judith, so ruft also auch Ferdinand Lys’ ,,Hohe Commis-
sion“ eine ganze Serie friiherer Bilder auf und zitiert sie nicht zuletzt in ihrer
sinnlichen Fiille und Verfiihrungskraft. In beiden Fallen wird der erotische Reiz
jedoch gebrochen durch einen kritischen Blick, der den Betrachter trifft und
verhindert, dass sich das Bild zu einer illusiondren Wirklichkeit schlief3t. Wie
bei Eichendorff, so kehren auch bei Keller die verdriangten Bilder wieder — die
Anregungen dazu stammen nicht zuletzt aus dem katholischen Miinchen, in
dem es keinen Bildersturm gegeben hat, sowie aus der romantischen Italien-
Literatur. Anders als in Das Marmorbild nehmen die Bilder im Griinen Heinrich
jedoch weder ddmonische noch christliche Ziige an. Was sich zwischen den di-
lettantischen Bemiihungen und missgliickten Entwiirfen des griinen Heinrich
positiv andeutet — etwa in der Figur der Judith oder in Ferdinand Lys’ ,,Bank
der Spoétter” —, ist die Vision eines kritischen Realismus, der die Poesie und Ver-
fiihrungskraft des Sinnlichen feiert, ohne sich dem ungehemmten Narzissmus
oder der Idolatrie eines wunderglaubigen Katholizismus hinzugeben.

Literatur

Andermatt, Michael. ,,Der griine Heinrich (1854/55, 1879/80)“. Gottfried Keller-Handbuch.
Leben — Werk — Wirkung. Hg. Ursula Amrein. Stuttgart: Metzler, 2016. 16-46.

Begemann, Christian. ,Metaphysik und Empirie. Konkurrierende Naturkonzepte im Werk
Adalbert Stifters“. Wissen in Literatur im 19. Jahrhundert. Hg. Lutz Danneberg, Friedrich
Vollhardt. Tiibingen: Niemeyer, 2002. 92-126.

Benjamin, Walter. ,,Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. Dritte
Fassung®“. Gesammelte Schriften. Bd. 1.2. Hg. Rolf Tiedemann, Hermann
Schweppenhduser. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1991. 471-508.

Boehm, Gottfried. ,,Die Bilderfrage“. Was ist ein Bild? Hg. Gottfried Boehm. Miinchen: Fink,
1994a. 325-343.

Boehm, Gottfried. ,,Die Wiederkehr der Bilder“. Was ist ein Bild? Hg. Gottfried Boehm.
Miinchen: Fink, 1994b. 11-38.

Boehm, Gottfried. Wie Bilder Sinn erzeugen. Die Macht des Zeigens. Berlin: Berlin University
Press, 2007.

Bredekamp, Horst. Der Bildakt. Berlin: Wagenbach, 2015.

Eichendorff, Joseph von. ,,Aus dem Leben eines Taugenichts“. Werke in fiinf Bdnden. Bd. 2.
Ahnung und Gegenwart. Erzahlungen. Hg. Wolfgang Friithwald, Brigitte Schillbach.
Frankfurt/M.: Deutscher Klassiker Verlag, 1985. 446-561.

Hoffmann, E.T.A. ,,Die Serapions-Briider“. Samtliche Werke in sieben Bdnden. Bd. 4. Hg. Wulf
Segebrecht. Frankfurt/M.: Deutscher Klassiker Verlag, 2001.

Jezler, Peter. ,Etappen des Ziircher Bildersturms. Ein Beitrag zur soziologischen
Differenzierung ikonoklastischer Vorgange in der Reformation®. Bilder und Bildersturm
im Spdtmittelalter und in der friihen Neuzeit. Hg. Bob Scribner. Wiesbaden: Harrassowitz,
1990. 143-174.



128 — Caroline Torra-Mattenklott

Latour, Bruno. Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfiihrung in die Akteur-
Netzwerk-Theorie. Ubers. Gustav RoBler. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 32014.

Marx, Karl. Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie. Karl Marx, Friedrich Engels. Werke.
Bd. 1. Der Produktionsprozef des Kapitals. Hg. Institut fiir Marxismus-Leninismus beim
ZK der SED. Bd. 23. Berlin: Dietz, 1962.

Matt, Peter von. ,,Die gemalte Geliebte. Zur Problematik von Einbildungskraft und
Selbsterkenntnis im erzdhlerischen Werk E.T.A. Hoffmanns“. Germanisch-Romanische
Monatsschrift 21.1 (1971): 395-412.

Mitchell, William J.T. ,,The Pictorial Turn“. Artforum 30.7 (1992): 89-94.

Mitchell, William ).T. What Do Pictures Want? The Lives and Loves of Images. Chicago, London:
University of Chicago Press, 2005.

Palmer Wandel, Lee. Voracious Idols and Violent Hands. Iconoclasm in Reformation Zurich,
Strasbourg, and Basel. Cambridge: Cambridge University Press, 1995.

Rohe, Wolfgang. Roman aus Diskursen. Gottfried Keller ,Der griine Heinrich* (Erste Fassung;
1854/55). Miinchen: Fink, 1993.

Schneider, Sabine. ,,,Poesie der Unreife‘. Autobiographisches Schreiben im Roman*. Der
griine Heinrich. Gottfried Kellers Lebensbuch — Neu gelesen. Hg. Wolfram Groddeck.
Ziirich: Chronos, 2009. 55-77.

Schnitzler, Norbert. Ikonoklasmus — Bildersturm. Theologischer Bilderstreit und
ikonoklastisches Handeln wihrend des 15. und 16. Jahrhunderts. Miinchen: Fink, 1996.

Tieck, Ludwig. ,,Phantasus“. Schriften in zwélf Béinden. Bd. 6. Hg. Manfred Frank. Frankfurt/M.:
Deutscher Klassiker Verlag, 1985.

Torra-Mattenklott, Caroline. Poetik der Figur. Zwischen Geometrie und Rhetorik. Modelle der
Textkomposition von Lessing bis Valéry. Paderborn: Fink, 2016.

Torra-Mattenklott, Caroline. ,,,Da sieht man, was ein Bild doch kann!‘ Bildnishegegnung und
Einbildungskraft in Richard Wagners Der fliegende Holldnder“. figurationen. gender —
literatur — kultur 19.2 (2018): 105-124.

Warnke, Martin (Hg.). Bildersturm. Die Zerstérung des Kunstwerks. Miinchen: Hanser, 1973.

Weber, Bruno. ,,Was bedeutet Meister Habersaats Refektorium? Uber Fiktion und Faktizitit bei
Gottfried Keller“. Mitteilungen der Gottfried Keller-Gesellschaft Ziirich (2020): 22-59.



Peter Utz
Verengte Aussichten, neuer Glanz

Fensterblicke in Gottfried Kellers Der griine Heinrich

1

Kellers griinen Heinrich treffen wir immer wieder am Fenster. Dort sucht er mit
den Augen den Zugang zu einer Welt, die ihm nicht unmittelbar offensteht. Er
sucht sie im Blick, weil er keinen unmittelbaren Zugang zu ihr hat. Das ldsst sich
an der Folge von Fensterblicken im Roman ablesen. Sie ,rahmen‘ das Verhiltnis
von Innen und Auflen, von Ich und Welt, zu immer neuen Momentaufnahmen.
Mit wechselnden Perspektiven und Offnungswinkeln wird dieses Verhltnis litera-
risch verbildlicht, wenn Glasscheiben sich zwischen den Helden und die Roman-
welt legen, aber auch wenn Heinrich mit kraftiger Geste die Fenster aufstof3t. Das
liberale Gliicksversprechen, dass jeder sich auf seine Weise einen Platz in der
Welt sichern und gleichzeitig zu sich selbst finden kénne, wird dabei auf die
Probe gestellt. Als ,Bildungsroman‘ hatte dieses Versprechen mit Goethes Wilhelm
Meister seine pragende literarische Form erhalten. Die Fensterblicke in Kellers
Roman konfrontieren dieses literarische Programm mit der widerstindigen Wirk-
lichkeit des 19. Jahrhunderts. Und die Unterschiede, die sich dabei zwischen den
beiden Fassungen des Romans von 1854/55 und von 1879/80 zeigen, messen den
Abstand, der sie von dieser Individualutopie trennt.

Gleichzeitig wird an diesen Fenster-Stellen auch der Anspruch des poeti-
schen Realismus auf die Moglichkeit einer dsthetischen Aneignung von ,Welt
auf die Probe gestellt. Perspektivische Brechungen und unterschiedliche Off-
nungswinkel des Fensters zeigen an, ob und wie dieser Anspruch {iberhaupt mit
der Realitdt vor den Fenstern zu vermitteln ist und welche komplizierten Opera-
tionen notig sind, um Welt und Subjekt zusammenzufiihren. Das Verhdltnis von
Blick und Welt, und die entscheidende Rolle der Beleuchtung, unter welcher
dem Blick die Welt erscheint, wird an diesen Stellen als im Wortsinn ,astheti-
sches’, als eines der Wahrnehmung begreifbar. Dies reflektiert die Literatur des
poetischen Realismus vorziiglich an ihrer Schwesterkunst, der Malerei, gerade
als diese ihrerseits durch die Fotografie zu neuer Selbstbestimmung herausge-
fordert wird. So wie die Malerei erkennt, dass sie die Welt nicht mit dem Pinsel
fotografieren kann, so erkennt die Literatur an der Malerei, dass es eigentlich
darauf ankommt, den Blick auf die Welt und nicht die Welt selbst festzuhalten.
Das ist der dsthetische Anspruch, den Kellers Roman aufrechterhdlt, auch wenn
sein Held daran scheitert.

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-008


https://doi.org/10.1515/9783110698794-008

130 —— Peter Utz

Wie reprasentativ dieser Anspruch fiir die Epoche ist, kann ein anderer Hein-
rich eines anderen schreibenden Malers, Heinrich Drendorf aus Stifters Nachsom-
mer, bezeugen. Denn dieser versucht ebenfalls, ,,den ganzen Blick, in dem ein
Hintereinanderstehendes im Dufte Schwebendes vom Himmel sich Abhebendes
enthalten war, auf Papier oder Leinwand zu zeichnen und mit Olfarben zu malen*
(Stifter 1949, 292-293). Das ist ein am Bildmedium formulierter Programmanspruch
des poetischen Realismus. Denn dieser ,,ganze[ ] Blick“, den es darzustellen gilt,
ist die subjektive Seite jener Fixierung auf die Totalitdt der Weltdarstellung, welche
die Programmschriften des poetischen Realismus einfordern.

An den Fenstern von Kellers Roman zeigt sich jedoch: dieses Ganze ist nicht
als ein Ganzes zu haben. Einen ,,ganzen Blick® kann es hier immer weniger geben.
Die Reihe von Fenster-Stellen, festgehalten als eine Folge von szenisch gerahmten
Augenblicken, 1dsst vielmehr eine zunehmende Verengung des Blickwinkels er-
kennen. Diese bildet inhaltlich die Verengung von Heinrichs Lebensaussichten ab:
Er wird hineingetrieben in die dunkelste materielle und seelische Not, bis die Erst-
fassung dieses Lebensexperiment mit dem jahen Tod des Helden abbricht. Die
Zweitfassung dagegen gibt ihm mit ihrem neuen Schluss nicht nur die beschei-
dene Aussicht auf ein anstdndig zu fithrendes Beamtenleben zuriick. Sie verwan-
delt auch deren Wahrmehmungs- und Darstellungsdispositiv, sie ist im Wortsinn
eine ,Revision‘ der Erstfassung. Denn die Verengung des Blicks erzeugt einerseits
eine neue Tiefenschirfe der Wahrnehmung. Andererseits entstehen aber auch
neue Bilder, wenn sich die Pupillen schlie3en. In der Zeit der Uberarbeitung des
Romans formuliert Keller 1879 in seinem Abendlied das Schlieflen der ,,Augen“-
LHFensterlein®“ als ein Verbildlichen, bei dem an der Schnittstelle von Aufien und
Innen ,,Bild um Bild* entsteht (IX, 43; vgl. Utz, 1990). Das tief stehende Licht auf
dem ,,Abendfeld“ (IX, 43) gibt diesen Bildern ihre Schérfe und ihren Goldglanz
gleichzeitig. Auch in der Zweitfassung des Romans erzeugt die Verengung der Aus-
sichten neue Bilder, an denen er die Bildhaftigkeit der Darstellung selbst reflektie-
ren kann. Und er setzt in der Lichtfiihrung neue Glanz-Akzente, als versteckte
Signaturen eines Uberarbeitungsprozesses, der das Romanexperiment bis an die
Grenzen des ,realistischen‘ Paradigmas treibt.

2

Um dies nachzuverfolgen, soll die Reihe der Fenster-Blicke im Griinen Heinrich
an einigen reprasentativen Stellen aufgeblattert werden: In der Erst- wie in der
Zweitfassung des Romans schldgt bereits die Jugendgeschichte mit der ausfiihrli-
chen Beschreibung des Blicks aus dem Fenster in den Innenhof des Elternhauses



Verengte Aussichten, neuer Glanz =— 131

die Grundakkorde an: Dieser frithe Fensterblick fallt in ein griin eingetontes ,,Pa-
radies“ (I, 32), assoziiert mit der Kindheit, wie diese abgeschirmt von der Welt.
Das Herbstlicht, welches die Mauern ,,wehmiitig vergoldet und dem Wasser des
kleinen Brunnens einen sanften ,,Silberglanz“ aufsetzt (ebd.), tont die Szene je-
doch bereits leicht melancholisch ab. Viel spater, in seinen Heimatstraumen,
wird sich der griine Heinrich wieder vor diesem Gartenparadies finden, in dem er
auch die Mutter ,,im Glanze der Jugend und Schonheit“ (III, 121) erblickt. Doch in
einer vertrackten traumhaften Inversion von Innen und Auf3en bleibt er durch
ein Fenster von ihr getrennt. Er kann es nicht 6ffnen, und es sperrt ihn nicht nur
raumlich, sondern auch zeitlich aus diesem Jugendparadies aus.

Die Jugendgeschichte jedoch halt ihrem Helden die Welt und die Perspektiven
noch moglichst offen. Im Gartenparadies bringt das Sonnenlicht mit seinem wan-
dernden Einfallswinkel die Tages- und mittelbar auch die Lebenszeit im Roman
zum Laufen. Anschlief3end fiihrt der Erzdhler den Leser iiber diesen Raum hinaus,
indem er schildert, wie dem griinen Heinrich rittlings auf dem Dach das ganze Pa-
norama seiner Vaterstadt zu Fiissen liegt, bis hin zu den Schneebergen. Diesen
»ganzen Blick” fangt der Roman hier beschreibend ein. Dabei lenkt ihn auch hier
die Sonne, indem sie im Sinken an einem Tiirmchen heraufsteigt. An dessen Spitze
dreht sich ein ,,gldnzender goldener Hahn“, den das Kind fiir ,,Gott* halt (I, 34).
Diese bekannte Passage demonstriert ein erstes Mal das Zusammenspiel von Blick
und Licht und von Sehen und bildhaftem Bedeuten. Und Keller setzt mit dem
Blick in den Paradieshof und dem Panoramablick vom Dach gleich die Grenzwerte
eines Wahrnehmungsraums zwischen verlorener Kindheit und utopischen Lichtef-
fekten des Himmels. Dazwischen muss Heinrich sein Wahrnehmungsverhiltnis
zur Welt in wechselnden Blicksituationen immer wieder neu einstellen.

Dabei ergeben sich in der Romanfolge sprechende Konstellationen und
Kontraste. Beim Onkel im ldandlichen Pfarrhaus stehen fiir Heinrich die Fenster
offen; morgendlicher ,Sonnenglanz® (I, 180) dringt ins Zimmer und l&dsst be-
deutsam das Bild der Meret lebendig werden, das dort hangt. Und im Abend-
licht, an den Westfenstern des Hauses, kann Heinrich nur staunen tiber ,,Farbe
und Glanz, Bewegung, Leben und Gliick, reichlich, ungemessen, dazu Freiheit
und Uberfluf3“ (I, 191). Der ,,Uberfluf}“ der Welt, wie aus dem Abendlied (IX, 43),
fiillt hier einen Wahrnehmungsraum, in dem sich Subjekt- und Objektpol noch
kaum trennen und in dem der ,,Glanz“ noch keine spezifischen Akzente setzt —
spater wird sich dies dndern. Und der Naturraum scheint im Pfarrhaus noch un-
mittelbar zugédnglich; die offenen Fenster evozieren mit ndchtlichem ,,Monden-
silber* gelegentlich noch den romantischen Fensterblick (I, 261).

Umso scharfer der Kontrast zum Atelier des Meisters Habersaat, in wel-
ches der griine Heinrich anschlieflend gesteckt wird. Dort werden Abbilder
von Abbildern hergestellt; entsprechend lassen die Fenster des ehemaligen



132 —— Peter Utz

Klosterrefektoriums, das in eine Bilderfabrik verwandelt wurde, nur das Ar-
beitslicht hinein, gestatten aber keinen Blick nach draufien. Doch gerade dies
iibt, wie der Erzidhler ironisch anmerkt, einen ,,wohlthatigen Einfluf3“ auf den
,,Fleif3* der ,, Kunstbeflissenen* aus (I, 266). Diese Kunst wiirde von der duf3e-
ren Wirklichkeit nur gestért. Als Heinrich aus diesem Arbeitsgefdngnis ent-
kommt, sucht er sich denn auch fiir seine ersten eigenen Malversuche ein
Atelier wieder ganz in der Hohe, in einer Dachkammer, deren Fenster den
»ersten und letzten Sonnenblick® auffangen und die gleich auch ,klar gewa-
schen“ werden (I, 287-288). Trotzdem schafft es Heinrich nicht, hier ein pro-
duktives Verhéltnis von Innen- und Auflenwelt herzustellen, das er auch in
eigenen Bildern kreativ umsetzen konnte. Die Vermittlung zwischen Fenster
und Staffelei will ihm nicht gelingen.

In dieses Wahrnehmungs- und Darstellungsdispositiv der Fensterblicke
riicken auch die beiden Frauen Judith und Anna ein. Bei Judith steht Heinrich
im Wortsinn das Fenster offen, durch das sie ihn einlasst (II, 66). Und am offe-
nen Fenster findet er sich mit ihr zusammen, unter dem ,,Glanz“ des nachtli-
chen Himmels:

So hatten wir in diesen Néachten vollauf zu plaudern und saflen oft stundenlang am offe-
nen Fenster, wo der Glanz des ndchtlichen Himmels iiber der sommerlichen Welt lag;
oder wir machten dasselbe zu, schlossen die Ldden und setzten uns an den Tisch und
lasen zusammen. (II, 69)

Die Welt findet sich entweder am offenen Fenster oder im Buch: Diese mediale
Alternative weist versteckt darauf hin, dass der Roman selbst das Fenster zu einer
eigenen Welt sein will. Nicht umsonst wird Judith am Schluss der Zweitfassung
das ,,geschriebene Buch meiner Jugend*“ (IIl, 281), in der dies alles steht, zugeeig-
net erhalten: Sie muss nicht nur als Frauenideal, sondern auch als ideale Leserin
in die Zweitfassung heimkehren, wenn diese trotz allem gut ausgehen soll.

Anna dagegen ist im Roman von Anfang an mit dem Bild assoziiert (Schnei-
der 2009). Nicht nur, weil Heinrich sie portrétiert, sondern auch weil sie immer
wieder in Blickkonstellationen auftritt, die durch Fenster gerahmt sind. Die aus
dem Welschlandjahr heimgekehrte Anna erscheint in einem ganzen Setting von
Fensterblicken (I, 298); sie wird von Heinrich hinter dem Fenster stehend gesehen
(I, 299), wihrend ihr Heinrich seinerseits wieder vom Fenster nachsieht, als sie
zur Kirche geht (I, 303). Auch nach der Anndherung im Tellspiel schiitzt eine pan-
tomimische Abschiedsszene am Fenster die beiden Liebenden vor zu grof3er, kor-
perlicher Intimitdt (I, 397). Noch die sterbende Anna wird gelegentlich ,,ans
Fenster gebracht® und dieses wird getffnet, so dass der ,,silberne See“ ins Zimmer
,herein glinzen“ kann (II, 63). Vollends zum Bild wird die tote Anna, als Heinrich
in der bekannten, wunderbar anmutenden Passage hinter dem kleinen Fenster im



Verengte Aussichten, neuer Glanz = 133

Sarg ihr Gesicht erblickt. Denn in der Glasscheibe, die Heinrich einem alten Bil-
derrahmen entnimmt, hat er, nachdem er sie klargewaschen hat, drei musizie-
rende Engelknaben entdeckt, die sich dem Glas eingepragt haben. Als man den
Sarg unterwegs auf der Hohe des Berges einen Moment absetzt, blicken nicht nur
die Wolken durch dieses Augen-Fensterlein auf die tote Anna hinein. Der Erzdhler
imaginiert auch umgekehrt: ,,Wenn Anna jetzt die Augen hatte aufschlagen kon-
nen, so wiirde sie ohne Zweifel die Engel gesehen und geglaubt haben, daf3 sie
hoch im Himmel schwebten® (II, 82-83). Diesen Satz fiigt Keller bei der Uberarbei-
tung in die sonst unverdnderte Erstfassung der Passage ein. Dieser imaginierte
Blickwechsel zwischen Anna und dem Himmel ist eine entscheidende Bereiche-
rung der Zweitfassung. Denn mit dem Satz, den Keller gewissermafien als zusatz-
liche Glasscheibe in die Zweitfassung einschiebt, wird ein ganzes dsthetisches
Programm akzentuiert: Hier erst wird ein Blick imaginiert und im Wortsinn ,ge-
malt‘: In Annas Blick steckt ein Bild, und ihr Blick wird zum Bild. So erhélt er
gegeniiber der bloflen Wirklichkeit den Mehrwert der literarischen Phantasie: In
eine Realitit, in der man auch dem Himmel kaum mehr reale Engel zutraut, kon-
nen die Engel nur als dsthetische Figuren hineingespiegelt werden, als Bild- und
Blickoffenbarungen, als Offenbarungen der Kunst. Eine utopische Dimension er-
scheint in der kruden Realitét.

,Verklarung* heifdt dafiir das religiés angehauchte Programmwort des Realis-
mus, das Keller in der hier, in der Zweitfassung, neu formulierten Blickimagina-
tion umsetzt. Schon viel frither im Roman ordnet er es Anna zu: Am Anfang der
Liebesgeschichte hatte Anna an der gleichen Stelle auf der Berghohe, dem Him-
mel am n&chsten, mit Heinrich Halt gemacht. Sie erscheint ihm schon dort als
»federleichte, verklirte Gestalt®, ,,im Glanze der untergehenden Sonne“ (I, 219).
In der Erstfassung steht hier statt ,,Glanz[ ] noch ,,Gluth“ (XI, 269). Bei der Uberar-
beitung transformiert Keller das erotische Begehren und setzt mit dem ,,Glanz|[ ]
einen dsthetischen Akzent. Er wird als heimlicher Leitbegriff den zweiten Teil der
Zweitfassung durchziehen. Und er entsteht erst in der Beleuchtung durch die tief-
stehende Sonne und verwandelt Anna in der Zweitfassung schon an dieser Stelle
in ein ,,zartes Frauenbildchen“ (I, 219). Als solches wird sie schlielich hinter der
Glasscheibe des Sarges stillgelegt, aber mit der Moglichkeit, dass sie nun, in der
Imagination Heinrichs, die Augen neu aufmachen koénnte zu einem Blick auf die
Welt, in dem sich das himmlische Versprechen der Kunst und die irdische Reali-
tdt tiberlagern.

In der Miinchner Kunstwelt wird Heinrichs Weltwahrnehmung in neuen Blick-
konstellationen auf die kreative Probe gestellt. Doch dabei den Blick zu malen, ge-
lingt nur dem Text, nicht dem malenden Heinrich. So entsteht ihm nicht eines
jener reprasentativen Grofigemalde, mit denen ein Lys in seinem Atelier mit den
groflen, ideal ausgerichteten Fenstern (II, 143) aufwarten kann, sondern, in seiner



134 =— Peter Utz

Depression, nur jene ,,kolossale Kritzelei® (II, 264), in der man schon einen Schritt
in die Richtung der abstrakten Kunst gesehen hat (Naumann 2009; Miiller 2009,
307-310). Von diesem Bild schwenkt der Blick in einer in der Zweitfassung neu
eingefiigten Passage ab, durch das Fenster zu den ,,Wolken“, als wiirde Heinrich
in ihnen eine wie auch immer wolkige Realitdtsvorlage zum grauen Strichelge-
bilde, das er fabriziert hat, suchen (II, 264).! In der Geschichte der Malerei set-
zen ja tatsdchlich Wolkenmalereien Wegmarken in Richtung Abstraktion, etwa
bei Turner oder bei Stifter. An Kellers Romanheld dagegen zeigt sich in diesem
in der Zweitfassung neu platzierten Fenster- und Wolkenblick zundchst nur sein
Realitadtsverlust.

Diesem tiberoffenen, aber nur ins Leere fiihrenden Blick setzt die Zweit-
fassung in einem neu eingefiigten Kapitel das ,,Flotenwunder” entgegen. Auf
dem Tiefpunkt seiner materiellen Not, nachdem er bereits drei Tage nicht
mehr gegessen hat, rettet sich Heinrich in der Erstfassung, indem er ein Buch
gegen einige Miinzen eintauscht. Sie erscheinen ihm ,,wie der Sonnenaufblitz
eines unmittelbaren allerndchsten Wunders®, und er genief3t auf einer Park-
bank im Freien den ephemeren ,,Glanz der klingenden Silberstiicke® (XII,
295). Dieses simple Tauschwunder ersetzt die Zweitfassung durch ein hoch
komplexes intermediales Wahrnehmungs- und Darstellungsdispositiv.? Dazu
sind die fast geschlossenen Fenster und die zunédchst geschlossenen Augen
Heinrichs die Voraussetzung: In seinem dunklen Zimmer, einer camera ob-
scura im Wortsinn, fallt beim Erwachen nur ein einziger Sonnenstrahl durch
die ,schmale Ritze* zwischen den Fenstervorhdangen und ldsst die in einer
Ecke vergessene Flote aufgldnzen (III, 64). Dieser Glanz-Effekt entsteht erst
dadurch, dass der Sonnenstrahl von der ,,goldenen Spitze eines Blitzableiters*
eines entfernten Hausdachs zuriickgeworfen wird — ein romaninterner Reflex
auf die Stelle mit dem gottlichen Turmhahn der Jugendgeschichte. Fast au-
genzwinkernd setzt ihm der alte Keller diesen Blitzableiter entgegen, so wie
die Aufklarungszeit seinerzeit die Kirchtiirme mit Blitzableitern versah, weil
ihr Zweifel kamen, ob Gott seine eigenen Hauser nicht ohnehin vor dem Blitz
verschonen wiirde (Walter 2010, 98-101). Der komplexe Zufall des gebroche-

1 Damit antizipiert die Zweitfassung den Fensterblick der Erstfassung am Ende der Szene,
nach Eriksons ironischer Rede und seinem Abschied. In der Erstfassung heif3t es: ,,Er sah durch
das hohe Fenster, dessen untere Halfte verhiillt war, in die leere Luft hinaus, das freundliche
Stiick blauen Himmels schien anderswohin niederzublicken auf riistig bewegtes Menschenge-
wimmel [...]“ (XII, 226).

2 ,Das merkwiirdig vertrackte Arrangement ldsst Verklarung und Humor so interagieren, dass
die Verkniipfung der Sachverhalte geradezu widerruft, was sie zugleich behauptet* (Ander-
matt 2016, 42).



Verengte Aussichten, neuer Glanz =— 135

nen Lichtstrahls, den Keller als ein ,,Wunder” in seinen Roman hineinzwingt,
lenkt Heinrichs Blick auf die Fléte. Um sie verkaufen zu kdonnen, poliert er sie
mit einem ,,Restchen Firnis“ auf wie ein Bild (III, 64); der Sonnenglanz auf
der Flote wird als Kunst-Reminiszenz konserviert.

Beim Trodler, in dessen ebenfalls ,,dunkle[m] Laden“ Heinrich die Flote
verkaufen will, muss er auf ihr vorspielen. Er wahlt die Arie von Agathe am An-
fang des 3. Aktes der Oper Freischiitz von Carl Maria von Weber. Dieses akusti-
sche Echo eines Hauptwerks der Romantik von 1821, das Keller neu in die
Zweitfassung einbaut, ist ebenso komplex und hintersinnig gebrochen wie der
Lichtstrahl, den er auf die Flote fallen ldsst. Denn Agathe singt ihre Arie dort in
brautlichem Weif3, nur mit einem ,,griinen Band“ geschmiickt, in einem Zim-
mer, das wiederum durch einen ,,durch das Fenster hereinfallenden Sonnen-
strahl“ beleuchtet wird (Weber 1843, 48). Auf dieses Sonnenlicht bezogen singt
Webers Agathe:

Und ob die Wolke sie verhiille,

Die Sonne bleibt am Himmelszelt!

Es waltet dort ein heil’ger Wille,

Nicht blindem Zufall dient die Welt!

Das Auge, ewig rein und klar,

Nimmt aller Wesen liebend wahr! (Weber 1843, 39)

Der griine Heinrich gelangt jedoch bei seinem zittrigen Spiel aus der Erinnerung
nur ,,bis zum zehnten oder zwolften Takte“ (III, 66). Auch wenn er dann noch,
nach erneuter Aufforderung durch den Trédler, weiterspielt: Jener Augentriumph,
auf den Webers Freischiitz in den folgenden zwei Versen hinauslduft und der
auch ein Triumph der géttlichen Vorsehung ist, wird von Keller im Text wegge-
strichen, mitsamt den Ausrufezeichen nach ,,Himmelszelt“ und ,,Welt“.> Es bleibt
nur die Behauptung, dass die Welt nicht durch ,,blinden Zufall“ gelenkt werde —
was die Stelle in widerspriichliche Verbindung bringt zu jener ,,Zufalls“-Okono-
mie, welche gegen das Ende der Zweitfassung mit einer schon im Roman themati-
sierten irritierenden ,, Aufdringlichkeit* (III, 278) aufgeboten werden muss, um
ihn seinem neuen Schluss zuzufiihren (Miiller 1988, 81-84).

Die Musik wird hier als Reminiszenz der Romantik und ihrer synéstheti-
schen Traume und als Katalysator-Kunst in das intermediale Dispositiv des Ro-
mans eingebracht, um in einer weiteren Fenster-Stelle nun die Verbindung zur
ndchsten Handlungsepisode aufzubauen. Denn vor dem Fenster des Trodella-

3 Keller lief sich fiir die Redaktion der Passage extra vom Verleger das Libretto in der zitierten
Edition von 1843 zuschicken (DKV 3, 1203). Vgl. Kellers Verkiirzung der Stelle (III, 66).



136 —— Peter Utz

dens taucht Dortchen auf, angelockt durch die Musik, als noch unbekanntes
schones Frauengesicht, ,gleich einem Sonnenaufgang®, und so 6ffnet man ihr
das Fenster, so weit es durch die dahinter aufgehiufte , Trodelware“ geht (III,
66). Ihr Gesicht mit seinem ,,Maienglanz“ und ihr Blick ist — analog zum Licht-
wunder des Sonnenstrahls — ein Licht-Blick, der selbst auf der ,traurigen Per-
son“ des griinen Heinrich neuen ,,Glanz* hinterlasst (III, 67).

Als Heinrich schliellich die Miinzen besieht, die er wie in der Erstfassung
als Unterpfand einer neuen Lebenshoffnung in der Hand halt, iiberlagert sich
deren ,,Silberglanz® in der Zweitfassung mit dem Glanz der Fl6te und dem Glanz
des unbekannten Frauenblicks:

Der helle Silberglanz, der Glanz der vorhin gesehenen, noch nachwirkenden zwei Augen
und der Sonnenstrahl, der am Morgen kurz nach dem Gebete mir die vergessene Flote
gezeigt hatte, schienen mir alle aus der namlichen Quelle zu kommen und eine transcen-
dente Wirkung zu sein. (ebd.)

,»Glanz*“ wird so zum Gliicksversprechen, das nicht einfach als materieller Wert
den Dingen eigen ist, sondern der erst in einer komplexen Blick- und Lichtkon-
stellation entsteht. Man muss seine ,,Quelle” nicht unbedingt, wie Heinrich, in
einer ,Transzendenz‘ suchen: Es ist der Autor der Uberarbeitung, der diesen
,»Glanz“ als neues Leitmotiv in die Zweitfassung hineingesetzt hat. Mit dem Stich-
wort ,,Glanz* l14sst er dort eine neue, feine Lichterkette aufleuchten, wie um dem
griinen Heinrich, gerade wenn sich seine realen Aussichten immer mehr veren-
gen, doch noch einen Ausweg, ja einen Heimweg, aufzuzeigen.

Schon im Kapitel ,Lebensarten” bringt Keller den Begriff dreimal neu ins
Spiel, als es um jenes prichtige Olgemailde geht, das auf der Ausstellung als Pla-
giat von Heinrichs blasser Landschaftsskizze demonstriert, was der ,,Glanz des
Konnens* (I, 38), der ,,energische Glanz des Pinsels* bewirken kann (III, 39). Ge-
wiss: das ist auch ein potentiell triigerisches Gldnzen, wie es in der Kunststadt
nicht selten ist; das Adjektiv ,,glanzend” zeigt es dann an. Es kann jedoch auch
diskret ein Gliicksversprechen enthalten. Beim Trodler, den erst die zweite Fassung
auf den sprechenden Namen Schmalhofer tauft, muss der griine Heinrich in einem
dunklen Kellerloch, in das nur noch durch eine ,,schmale Schief3scharte* das Licht
einfallt, Fahnenstangen fiir die Fiirstenhochzeit bemalen — Heinrichs Malambitio-
nen und die Fenster6ffnung finden sich hier auf dem gleichen Nullpunkt (III, 76).
Diesen hochst verengten Aussichten antwortet neuer Glanz: Drauf3en, vor dem
dunklen Gelass, herrscht das ,lieblichste Sommerwetter” — so heif3t es in der Erst-
fassung (XII, 311). Der Erzéhler der Zweitfassung riickt an der Stelle die Zeiger
leicht in den ,,Spatsommer* vor, und er setzt einen neuen Glanz-Akzent: ,,.Draufien
glanzte anhaltend der lieblichste Spatsommer* (III, 78).



Verengte Aussichten, neuer Glanz =— 137

Diese minimale, diskrete Veranderung verweist auf einen entscheidenden Per-
spektivwandel: Erst wenn die Sonne schon tiefer steht, erst im Bewusstseinslicht
einer ,Spét‘-Zeit, wird die Zweitfassung gegen ihr neues Ende hin zu einem
»Abendfeld“. Dort entstehen jene Glanz-Effekte, die sich auch immer deutli-
cher bildhaft verdichten. Und als solche Glanz-Bilder werden sie in die Zweit-
fassung hineingespiegelt, wie die Engelshilder ins Glas vor die Augen der
toten Anna. So halten sie dem Leser, fiir den dieser Blick gemalt wird, ein
Gliicksversprechen vor die Augen, auch dort, wo die Realitadt eine Dunkelkam-
mer bleibt. Das zeigt sich beim Flétenwunder in der Figur des Dortchens, das
Heinrich bei der Heimreise auf dem Grafenschloss wieder antrifft — die Frei-
schiitz-Arie wird zum Wiedererkennungszeichen (III, 151 und 182). Nun wird
Dortchens ,,Glanz[ |“ auch dem griinen Heinrich zuteil. Er schiebt sich in der
Zweitfassung in seinen Blick, der zu dem Dortchens wird:

Die Vergédnglichkeit und Unwiederbringlichkeit des Lebens, durch Dortchens Augen gese-
hen, lie3 mir die Welt bald ebenso in einem stdrkeren und tieferen Glanze erscheinen,
wie es bei ihr der Fall war; ein sehnsiichtiges Gliicksgefiihl durchschauerte mich, wenn
ich mir nur die Moglichkeit dachte, fiir das kurze Leben mit ihr in dieser schénen Welt
zusammen zu sein. (111, 186-187)

Erst die Zweitfassung ldsst diesen Gliicks-Blick aus der ,,Verganglichkeit und Un-
wiederbringlichkeit des Lebens“ entstehen. Und erst die Zweitfassung bringt die-
sen ,,Glanz[ ]“ in den Aufenthalt auf dem Grafenschloss, macht ihn damit zu
einem wichtigen Stadium von Heinrichs Blickwandel. Sie setzt den ,,Glanz[ ]“ an
einigen Stellen neu in jenes ,,eiserne Bild*“ hinein, das Keller nun zu einem allego-
rischen Kapiteltitel erhebt. Bild, Blick und Glanz werden im Grafenschloss neu
konfiguriert (Pestalozzi 2019). So lasst die ,,sinkende Sonne“ bei einem Gang mit
Dortchen durch den Wald die Buchenstimme neu in ,,rotlichem Glanz* aufleuch-
ten (III, 213). Und beim Pfarrer erscheinen vor Heinrichs Augen auf dem weiflen
Tischtuch des Mittagstischs nicht nur ,,Bilder[ ] des Gliicks* (III, 227). Der anschlie-
Bende Blickwechsel mit Dortchen wird selbst zum Bild mit eigenem Glanz, wel-
ches der sich erinnernde Erzdhler der Zweitfassung festhalten will: ,,Das Bild
dieses Augenblickes ist mir auch geblieben gleich dem stillen Glanz eines Sternes,
den man einmal in ungewo6hnlich klarer Luft leuchten sah und niemals vergif3t*
(ebd.). Der ,,Glanz“, der sich zunichst der tiefstehenden Abendsonne verdankt,
wird nun mit dem ,,Stern[ ]“ assoziiert. Er korrespondiert mit dem inneren Stern
der Augen — Dortchens ,,freundliche Augensterne® (III, 148) gehen Heinrich auf
dem Grafenschloss auf. Diese Sterne zeigen ihm, wie barock-christliche Orientie-
rungszeichen iiber dem Labyrinth, den Heimweg und fiihren den Leser zum
neuen Schluss der Zweitfassung, als Leitmotive im Wortsinn.



138 = Peter Utz

Denn auch Judith geht Heinrich bei ihrer Wiederbegegnung im ,,Abendlicht*
(111, 269) gewissermaf3en als Abendstern, als sublimierte Venus, auf. So steht der
neue Romanschluss unter einem ,,Doppelstern®: ,,Ja, neben der Erinnerung an
Dortchens Angesicht am Tische des Kaplans leuchtet mir Judiths Anblick fort
wie ein Doppelstern“ (III, 277). Und gleich anschlieBend hingt im Wirtshaus
zum ,,goldnen Stern“, in dem Judith ihren offenen Bund mit Heinrich besiegelt,
eine Wappenscheibe im Fenster, die ein ldngst vergangenes Ehegliick samt
»,Gartenland® und ,,Engelsfigiirchen“ zeigt (III, 277-278) — ein schon fast ironi-
sches Augenzwinkern, mit welchem Keller Motive des ikonischen Repertoires
seines Buches diesem selbst als neues Bild einverleibt. Es hdngt hier vor dem
Fenster und ersetzt dieses — die verengten Aussichten werden in allegorische
Ansichten verwandelt. Die in der Zweitfassung wesentlich ausgebaute Isotopie
des Sterns” korrespondiert dabei mit den Glanz-Akzenten, die diese setzt. Dabei
steckt dieser Glanz eigentlich im Blick, im ,,Augenstern® selbst — auch hier ist
man versucht, nochmals das Abendlied und seine ,,Zwei Sternlein, innerlich zu
seh’n“ zitierend einzublenden (IX, 43).

Dieser Glanz im Blick ist eigentlich ein Vater-Erbteil. Ganz am Anfang des
Romans, an der allerersten Stelle, an der das Wort ,,Glanz[ |“ in der Zweitfassung
auftaucht, heifdt es von den véterlichen Augen, sie ,gliihten wie von einem an-
haltenden Glanze innerer Warme und Begeisterung® (I, 19). Mit dem Glanz im
Blick Dortchens und mit Judiths ,,gldnzenden Augen® (III, 277), die ihrerseits an
die ,,glinzenden dunkeln Augen“ des Meretlein-Portrits erinnern (I, 46), kehrt
dieser Blick am Ende in den Roman zuriick. Wenn der Roman seine neuen Glanz-
akzente in die Zweitfassung setzt, dann malt er eigentlich diesen Blick.

3

Die Zweitfassung des Romans 6ffnet in der Reihe ihrer Fensterblicke neue Aussich-
ten, auch auf den Uberarbeitungsprozess selbst. Am entscheidenden Wendepunkt
der Uberarbeitung, beim Tod der Mutter, betritt in der Zweitfassung der griine
Heinrich das Zimmer der Sterbenden: ,,Unwillkiirlich schlug ich die Gardine zu-
riick und 6ffnete das Fenster. Die reine Friihlingsluft und das mit ihr einstrémende
Licht bewegten das erstarrende ernste Gesicht mit einem Schimmer von Leben;
[...]“ (IlI, 252). Heinrich schligt die ,,griine“ Gardine zuriick. Seine Lebensfarbe, die
ihn auch an seine Mutter bindet, hat ausgedient. Anders als im Heimkehrtraum
kann er nun das Fenster 6ffnen und damit den Weg der Seele freimachen zum

4 Neu sind zum Beispiel Agnes’ ,,Sternenaugen“ auf dem Bild von Lys (II, 154).



Verengte Aussichten, neuer Glanz = 139

Himmel - ein uraltes Sterberitual. Doch fiir vers6hnende Worte ist es zu spat. Die
einstromende Luft und das einstrémende Licht bringen der Mutter nur einen letz-
ten Lebensschimmer — eine letzte Schwundstufe des Glanzes. Gleichzeitig bezeugt
der Gestus, mit dem der griine Heinrich hier das Fenster aufstofit, auch dessen
eigenen Lebenswillen, den er in der Zweitfassung nach dem Tod der Mutter
unter Beweis stellen muss. Vor diesem Fenster breitet Keller mit den neuen
Schlusskapiteln jenes ,,Abendfeld“ aus, auf dem sich sein Held zu bewahren hat.

Damit ist dieses letzte Fenster6ffnen in der Zweitfassung des Romans auch
als Grundgestus einer Uberarbeitung lesbar, die sich nochmals der Welt zuwen-
den will. Erst so wird der zum Amtmann aufgeriickte Heinrich mit jener Miss-
brauchswirtschaft in seiner ,geliebten Republik® konfrontiert (III, 267), die
schon auf den Martin Salander vorausweist. Wenn sich die Aussichten des grii-
nen Heinrichs hier wieder verengen, dann scharft und verdiistert sich dabei
gleichzeitig sein Blick. Mit der zunehmenden Uberarbeitungstiefe gegen das
neue Romanende vergroflert sich auch die gesellschaftskritische Tiefenschérfe.
Die Neuperspektivierung der Zweitfassung macht es jedoch auch méglich, in
Heinrichs dunkel eingefirbten Blick auf die Wirklichkeit neue, helle Hoffnungs-
bilder hineinzuschieben. Der Roman muss sie vor seine Augen-Fensterlein han-
gen, um jenes Gliicksversprechen, auf dem er insistiert, iiberhaupt anschaulich
machen zu koénnen. Zu diesen kiinstlichen Aufhellungseffekten gehoért auch
jener Glanz, der neu in der Altersfassung aufgetragen wird, wie jener Firnis, mit
dem Heinrich seine verstaubte Fl6te aufpoliert. Bei der Uberarbeitung des Ro-
mans markieren diese Glanz-Effekte, wie unter dem frischen Blick des dlteren
Bearbeiters neue, andere Stellen des Romans aufzuleuchten beginnen — insofern
ist das ,,Fl6tenwunder” auch das Wunder der Uberarbeitung.

Es ist aber auch das Resultat einer kalkulierten Kunstanstrengung. Theodor
Storm rit Keller am 15. Juli 1878, bei der Uberarbeitung die Judith wieder auftau-
chen zu lassen, ,,damit nicht der Goldglanz des Abends darin fehle“; und nur so
wiirde ,,dann ein ganz anderer Glanz* auf die neue Fassung fallen (GB IIL.1, 424).
Keller greift diesen Rat dankend auf, indem er — wie er Storm am 13. August 1878
bestétigt — den Schluss in eine ,hellere Beleuchtung“ setzen will (GB III.1, 427).
Dazu muss er buchstdblich das Fenster 6ffnen, fiir jenes tiefstehende Abendlicht,
in das die Zweitfassung die zweite Lebenshélfte seines Helden taucht. Fiir die
neuen Glanz-Effekte, die er dabei setzt, nimmt Keller gewissermafien nochmals
den Pinsel zur Hand; sie werden zur versteckten Signatur der Uberarbeitung.

Damit und mit der zunehmend allegorischen Bildhaftigkeit akzentuiert Keller
den Kunstcharakter seines Textes. Gleichzeitig reflektiert er so — in der Linie der
intermedialen Reflexivitdt des literarischen Realismus — am malerischen Medium
seine eigene Poetologie. Denn die kiinstlerische Lichtregie der Uberarbeitung und
die Glanz-Effekte, die sie erzeugt, entsprechen zwar zundchst noch dem Programm



140 — Peter Utz

einer ,Poetisierung‘ der Wirklichkeit. Doch dies so offensichtlich, dass es als Pro-
gramm der Verkldarung jene dunkle Wirklichkeit, die ohne sie unertraglich ware,
schon mit sichtbar macht. Im Abendlicht leuchten nicht nur die letzten Gipfel
nochmals auf, sondern auch die Schatten werden ldnger. Die Verklarungspoetik
und ihre religiés angehauchte Verinnerlichungstendenz kommen dabei an ihre
Grenze. Mit Anna, welche sie noch bildhaft verkdrpert hatte, ist sie verblichen. Sie
wird in der Zweitfassung durch eine Asthetik des Glanzes abgeldst, welche nun
mit dem Blick von Dortchen und Judith assoziiert ist. Diese setzt viel deutlicher auf
die Kiinstlichkeit einer Darstellung, die ihre Leuchtkraft erst durch eine sekundare
Bearbeitung erhalten kann; die Glanz-Effekte miissen der Wirklichkeit von auf3en
aufgesetzt werden, weil sie ihr nicht an sich eigen sind. So transformiert Keller mit
und in der Uberarbeitung des Griinen Heinrich dessen #sthetische Ausgangsposi-
tion; er st6f3t mit dem neuen Schluss ein Fenster auf, das im Zusammenspiel von
subjektivem Blick und allegorischer Bildlichkeit neue Aussichten auf eine Roman-
poetik jenseits des poetischen Realismus ertffnet.

Literatur

Andermatt, Michael. ,,Der griine Heinrich (1854/55; 1879/80)“. Gottfried Keller-Handbuch.
Leben — Werk — Wirkung. Hg. Ursula Amrein. Stuttgart: Metzler, 2016. 16-46.

Keller, Gottfried. Der griine Heinrich. Zweite Fassung. Sdmtliche Werke in sieben Bdnden. Bd. 3.
Hg. von Peter Villwock. Frankfurt/M.: Deutscher Klassiker Verlag, 1986 [Sigle: DKV].

Miiller, Dominik. Wiederlesen und weiterschreiben. Gottfried Kellers Neugestaltung des
,Griinen Heinrich‘, mit einer Synopse der beiden Fassungen. Bern, Frankfurt/M.: Peter
Lang, 1988.

Miiller, Dominik. Vom Malen erzdhlen. Von Wilhelm Heinses ,Ardhingello‘ bis Carl
Hauptmanns ,Einhard der Ldchler’. Gottingen: Wallstein, 2009.

Naumann, Barbara. ,,Die ,kolossale Kritzelei‘, der ,borghesische Fechter‘ und andere
Versuche“. ,Der griine Heinrich‘. Gottfried Kellers Lebensbuch — Neu gelesen. Hg.
Wolfram Groddeck. Ziirich: Chronos, 2009. 159-199.

Pestalozzi, Karl. Gottfried Keller. Kursorische Lektiiren und Interpretationen. Basel: Schwabe,
2019.

Schneider, Sabine. ,,lkonen der Liebe. Heinrichs Frauenbilder“. ,Der griine Heinrich". Gottfried
Kellers Lebensbuch — Neu gelesen. Hg. Wolfram Groddeck. Ziirich: Chronos, 2009. 201-220.

Stifter, Adalbert. Der Nachsommer. Hg. Fritz Krokel. Miinchen: Winkler, 1949.

Utz, Peter. ,,Der Rest ist Bild. Allegorische Erzdhlschliisse im Spatwerk Gottfried Kellers“. Die
Kunst zu enden. Hg. Jiirgen Soring. Frankfurt/M., Bern, New York: Peter Lang, 1990. 65-77.

Walter, Francois. Katastrophen. Eine Kulturgeschichte vom 16. bis ins 21. Jahrhundert. Ubers.
Doris Butz-Striebel, Trésy Lejoly. Stuttgart: Reclam, 2010.

Weber, Carl Maria von und Friedrich Kind. Der Freischiitz. Volks-Oper in drei Aufziigen. Leipzig:
Goschen, 1843.



Claudia Keller
Im Strudel der Einsamkeit

Zeitsemantik der generischen Formen in Gottfried Kellers
Der griine Heinrich

»Es ist an der Zeit!*“ Mit dieser emphatischen Formel hat Johann Wolfgang
Goethe in seinem 1795 erschienenen Mdrchen die Etablierung einer neuen Ge-
sellschaftsordnung gefeiert:' Der Tempel fihrt unter dem Fluss hindurch vom
alten zum neuen Ufer und begriindet unter zahlreichen Anspielungen auf die
Johannes-Offenbarung ein neues tausendjihriges Reich.” Symbol fiir diese
auch neue Zeitsemantik, mit der Goethe eine gelungene Gemeinschaftsbil-
dung an das Ende der Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten stellt, ist die
breite Briicke, auf der im Schlusstableau ,,viele Tausende* des Volks in ewig
lebendiger Bewegung ,.hin- und wider gingen“ sowie ,,hin- und her flossen“
(FA 1, 9, 1111), Altes mit Neuem verbindend. In dieser rdumlichen Konstella-
tion wird eine Madrchenzeit realisiert, in der Tradition und Erneuerung, Dauer
und Wechsel ebenso miteinander verbunden sind, wie das Individuum sei-
nen natiirlich anmutenden Platz in der Gesellschaft einnimmt (Miilder-Bach
2019). Die Szene ist ein zentraler Intertext fiir zwei Stellen in der ersten Fas-
sung von Gottfried Kellers Der griine Heinrich (1854/55) — dem Brunnenspiel
am Anfang und dem Briickentraum -, in denen das Verhiltnis von moder-
nem Kiinstlerindividuum und Gesellschaft verhandelt wird. Ich mo6chte zei-
gen, wie diese Problematik in Kellers Roman mit einer Zeitsemantik der
generischen Formen einhergeht: Die Einsamkeit des Individuums im moder-
nen Bildungsroman geht auch mit einer schrumpfenden, eingeschriankten
Zeitlichkeit einher; wihrend das Marchen und das Epos fiir eine Gemein-
schaftserfahrung stehen, in der auch die Zeitlichkeit in ausgedehnter Fiille
erscheint.

1 Zu dem mit dieser Losung verbundenen ,Fiihrungswechsel der Zeithorizonte vgl. Oesterle
(1985).

2 Zu diesem ersten Abschnitt ausfiihrlicher vgl. Keller (2020). Zu den biblischen Konnotatio-
nen des Tempels vgl. Ohly (1995).

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-009


https://doi.org/10.1515/9783110698794-009

142 — C(laudia Keller

1 Heinrichs Brunnenorakel als verfehlte
Marchenzeit

An einem Fluss liegt auch Heinrich Lees Heimatstadt. Auf der einen Seite befin-
det sich der Kirchhof, am anderen Ufer die Kirche, beide sind durch eine alte
holzerne Briicke verbunden. Es ist fiir Heinrich der Tag des Aufbruchs in die
grof3e Fremde, der Tag, an dem der ,,zwanzigjdhrige[ ] Gefiihlsmensch* (XI, 19)
seine kleinbiirgerliche Herkunft zugunsten einer glorreichen Zukunft als Maler
hinter sich lassen will. Auf dem Friedhof stehend, erinnert er sich an sein liebs-
tes Kinderspiel. Er pfliickt eine jugendlich hoffnungsvolle Primel und ldsst sie
in die Quelle des Brunnens hineingleiten, rennt hinunter zur Briicke, folgt der
Blume, wie sie in einer ,,Wasserleitung® (XI, 21) unter der Briicke hindurch {iber
den Fluss gefiihrt und sodann in das Brunnenbecken vor der Kirche gespiilt
wird. Von der ,,schonste[n] Aussicht iiber den glianzenden See hin“ (ebd.) ange-
zogen, halt Heinrich jedoch mitten auf der Briicke inne und ldsst ,,das arme
Schliisselbliimchen allein den Berg wieder hinaufgehen* (XI, 22). Oben ange-
kommen, findet er die Primel, wie sie sich schon emsig in einem ,,Wirbel unter
dem Wasserstrahle herum[drehte]“ und ,,nicht hinauskommen“ konnte (ebd.).
Das Schliisselbliimchen trdagt nicht nur den ,,Schliissel“ bereits im Namen; es
wird auch explizit ein ,,Zeichen* (XI, 21) genannt, was dazu Anlass gibt, in die-
sem nur vermeintlich harmlosen Kinderspiel eher ein Orakel zu sehen. Denn
das Bliimchen, das Heinrich hier in die Pipeline schickt, kiindigt nicht wie in
Goethes Mdrchen ein neues Reich an, sondern ist das Symbol seines Unter-
gangs: So hoffnungsvoll er am gleichen Tag mit der Schnellpost abfdhrt — die
Primel verwelkt noch unterwegs an seinem Hut. Heinrich Lee bricht wie sein
Namensvetter mit dem Nachnamen Faust am Ostermorgen auf seine Weltfahrt
auf, doch schnell wird deutlich, was in einem Text, der bereits mit einer rasan-
ten Schifffahrt {iber den See beginnt und damit durchaus dem Zeitalter der Be-
schleunigung zuzurechnen ist, mit einem derart ,vertraumten‘ Individuum
geschieht, das sich ganz dem ,,Kribskrabs der Imagination® hingibt (FA I, 7.1,
141). Der Zeitpfeil, der den Fortschritt verspricht, schlédgt in die Unverfiigbarkeit
der Zeit um; Heinrich gerdt aus dem Takt und in eine Stagnation, in der zu viel
und zu wenig Zeit nicht mehr unterschieden werden koénnen.? Die véllige Um-
kehrung der hoffnungsvollen Anfangsszene zeigt sich an der Stelle, als er nach
den Heimatstrdumen tatsdchlich aufbricht, aber sein Weg ganz anders aus-
sieht: Heinrich war im ,,Dampfwagen® angekommen und hatte sich um die geo-
grafische Beschaffenheit seiner Umgebung ,,und um das Strafennetz nicht

3 Zum ,Zeitpfeil* und vergleichbarer Zeit-Formen vgl. Briiggemann (2015, bes. 17-52).



Im Strudel der Einsamkeit = 143

gekiimmert* (XII, 355). Als er losmarschiert, gelangt er an die Eisenbahngeleise,
wo ein ,,spdter Zug* voriiberbraust, ,,der in fliegender Eile an das gleiche Ziel
fiihrte, welches Heinrich zu erreichen strebte, und wehmiitig sah er die dréhnende
Wagenburg in der nichtlichen Ferne verschwinden® (ebd.). Heinrich schaut ihm
nach, geht seines Weges, nimmt — ohne nur eine blasse Ahnung der Richtung ha-
bend - zweimal die falsche Abzweigung und gerdt auf immer schméilere Wege ins
Landesinnere (ebd.). Bevor er dann zur Beerdigung seiner Mutter kommt, wird er
bekanntlich noch eine Zeit beim Grafen und Dorothea verbringen. Der Verlauf des
Romans zeigt, dass das lebendige Hin und Her einer epischen Marchenzeit mit
dem Bezug auf Goethes Mdrchen beim kindlichen Brunnenspiel nur noch zitiert
wird, um im Gegensatz dazu die Auflosung der Zeitordnungen und die Kontingenz
herauszustellen: Der lineare Fortschritt wird nicht in lebendiges Hin und Her ver-
wandelt, sondern verkehrt sich in den ldhmenden Sog eines Wirbels, der in Hein-
richs besinnungslosem Bemalen von Fahnenstangen mit Spiral-Linien im Akkord
kulminiert, und geht sodann in die totale Orientierungslosigkeit iiber, wie sie sich
an seinem Irrweg nach Hause zeigt.*

2 Der Briickentraum: Minimale Koérperzeit vs.
der Traum epischer Unendlichkeit

Das Herausfallen des kiinstlerischen Individuums aus der Gesellschaft und die
damit einhergehenden Verdnderungen der generischen Zeitsemantiken wird
auch in den sogenannten Heimatstrdumen zu einem Tableau verdichtet, unmit-
telbar bevor Heinrich sich zum ersten Mal auf den Heimweg macht. Auch die
Briicke, die dem goldenen Traumpferd zufolge die ,Identitdt der Nation“ dar-
stellt (XII, 339), hat Goethes Mdrchen als Intertext zur Grundlage und lisst sich
als Spiegel des Anfangstableaus verstehen.” Als Heinrich an die Briicke gelangt,
fiihlt er sich an die holzerne {iberdachte Briicke erinnert, auf der er das Spiel
mit dem Schliisselbliimchen zu spielen pflegte. Doch die Gestalt der Briicke ist
im Traum verdndert: ,,[D]as war aber nicht mehr die alte holzerne Briicke, son-
dern ein marmorner Palast, welcher in zwei Stockwerken eine unabsehbare
Sdulenhalle bildete und so als eine nie gesehene Prachtbriicke iiber den Fluf3

4 Gerhard Neumann (2000) hat mit Blick auf Goethes Werther auch einmal vom Wirbel als
Zeitform des modernen Romans gesprochen. Zu weiteren solchen Zeit-Figuren, auch bei Gott-
fried Keller, vgl. Torra-Mattenklott (2016, bes. Kap. 1 und 5).

5 Auf die Verbindung dieser Stelle (nicht aber der Eingangspassage) mit Goethes Mdrchen hat
bereits Kauffmann (2005) hingewiesen.



144 — Claudia Keller

fiihrte* (XII, 337). Am Ende von Goethes Mdrchen steht eine aus dem Selbstop-
fer der Schlange gebaute steinerne Briicke, auf der Verkehr mit Vieh und
Wagen in beide Richtungen méglich ist. Eine solche Verwandlung hat sich
auch hier ereignet. Zusatzlich gibt es eine doppelstdckige Sdulenhalle, deren
Winde mit ,,zahllosen Malereien“ bedeckt sind, die auch vom Volk, das ,,auf
der Briicke hin und her wogte“ (XII, 338), verstanden werden. Im Hin- und Her-
wogen, das schon bei Goethe in genau dieser Formulierung prominent das Zeit-
maf3 des Austausches angibt, bildet sich zwischen dem lebendigen Volk und
den gemalten Bildern ein ,,Blutumlauf* (ebd.). Individuum und Kollektiv sind
aufeinander bezogen, und auch hier bewirkt die Verbindung der beiden Ufer,
dass ,,Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft nur ein Ding zu sein“ scheinen
(XI1, 339). Es wird eine Zeitlichkeit etabliert, die genau wie in Goethes Mdrchen
Dauer und Verdnderung gleichzeitig impliziert: Die Bewegung des Hin und Her
schlief3t sich zu einem Kreislauf, in dem das Werden und Vergehen die Zeiten
bis in die Ewigkeit miteinander verbindet. Weil das Pferd diese ,,muntere und
lustige Sache“ als die ,,Identitit der Nation“ bezeichnet (ebd.), wird klar, dass
hier ebenso wie in Goethes Mdrchen neben einer zyklischen Zeitsemantik auch
die Etablierung einer Gesellschaftsordnung zur Disposition steht, in der das In-
dividuum seinen Platz in dem ewigen Kreislauf zugewiesen bekommt. Der Un-
terschied zu Goethe besteht freilich darin, dass das Volk auf der Briicke und
der Palast — Regierte und Regierende — nicht mehr getrennt sind, sondern das
Volk sich selbst regiert, und entsprechend steht der Palast direkt auf der Briicke
statt daneben. Von der Situation in Ziirich ausgehend, wo, wie auf der ersten
Romanseite geschildert wird, gerade der ,,gesetzgebende Rath der Republik® im
Rathaus abgehalten wird (XI, 15), miisste der Traum keine groen Verschiebun-
gen mehr vornehmen, es liegt ja unmittelbar neben der Marktbriicke. Doch
Heinrich ist von diesem Kreislauf ausgeschlossen — er kann zunéchst nur beob-
achten und dann, den Irrlichtern in Goethes Mdrchen gleich, das ,,gemiinzte®
Gold (XII, 344) in die gierige Menge verteilen, um sodann mit dem zu einer
Biene verwandelten Pferd wegzufliegen.

Ohne die ,,im Grunde unentrétselbaren Bilder“, wie Wolfram Groddeck die
Traumelemente bezeichnet (2009, 223), auf eindeutige ,Vorbilder‘ zuriickzufiihren,
mochte ich im Folgenden neben dem moglichen Ziirich-Bezug einige Schichten
dieser Architektur aufzeigen, um zu verdeutlichen, was es mit der Verschiebung
von Goethes Mdrchen nicht zuletzt auch zeit- und gattungstheoretisch auf sich
hat. Friedrich Ohly (1995) hat fiir das Architekturensemble in Goethes Mdrchen
gezeigt, dass es sowohl auf das Pantheon wie auch auf die Engelsbriicke und den
Petersdom in Rom Bezug nimmt. In Heinrichs Briickentraum, wo ein demokrati-
scher ,,Blutumlauf* (XII, 338) und keine Monarchie herrscht, wird der Briicken-
Palast mit einem Verweis auf das republikanische Florenz erweitert: Die rot-griin-



Im Strudel der Einsamkeit = 145

weifle Fassadengeltung der Sdulenhalle verweist durchaus, wie Wolfgang Rohe
festgestellt hat, auf das Basler Schiitzenfest® — architektonisch gesehen ist jedoch
zundchst viel eher an Giottos Glockenturm, das Baptisterium und den Dom St.
Maria del Fiore in Florenz zu denken. Der Florentiner Kontext wird noch deutli-
cher, wenn man die Sdulenhalle mit den Geméalden beriicksichtigt. Diese stellen,
wie es in der Traumbeschreibung heifdt, ,,die ganze fortlaufende Geschichte und
alle Thatigkeiten des Landes“ dar (XII, 337), verschiedene Stdnde, Berufe und
Handlungen treten ,,ungezwungen zusammen® (XII, 338). Ein solches Fresken-
programm mit republikanischem Kontext wurde in Florenz im Salone dei Cinque-
cento, dem Saal des Grof3en Rats, im Palazzo Vecchio ausgefiihrt: Legendar sind
die beiden unvollendet gebliebenen Cartoni von Leonardo und Michelangelo, mit
denen Heinrich durch die Lektiire von Goethes Cellini bekannt war.” Umgesetzt
wurde das Bildprogramm jedoch erst von Giorgio Vasari unter der Herrschaft des
Grof3herzogs Cosimo de’ Medici. In seinem Bildprogramm greifen antike Mytholo-
gie und die politische ebenso wie die kulturelle und kiinstlerische Geschichte von
Florenz in vielbeziiglichen Bildern ineinander — die Verbindung von Kunst und
Gesellschaft und eine prosperierende Republik greifen hier ganz anders als in
Heinrichs Gegenwart ineinander.

Als letzte Tiefenschicht lasst sich Homer ausmachen — ein Zusammenhang,
den auch der Maler Romer herstellt, als er Heinrich einen Heimkehrtraum als
Odysseus prophezeit (XII, 31-32). Hier geht es jedoch um den Schild des Achil-
leus in der Ilias, die ihm ,lange nicht nahe treten wollte“ und dann doch offen-
sichtlich Spuren hinterlassen hat (XII, 31). In Lessings Worten ist dieser Schild
ein ,,Inbegriffe von allem, was in der Welt vorgehet“ und beansprucht eine ver-
gleichbare Totalitit wie die Gemélde in der getrdumten Sdulenhalle (Lessing
1766, 186): Auf die Himmelskorper folgen Meer und Erde; es werden Stéddte im
Krieg und im Frieden gezeigt, Tierherden, Weinernte und bukolische Szenen
geschmiickt mit Tdnzern und Sangern. In Homers Beschreibung wird die Schilde-
rung der Entstehung des Schildes zur Erzdhlung einer Welterschaffung und trifft
sich so mit dem in Heinrichs Traum geschilderten ,,[E]ntstehen und [W]erden*
im Austausch zwischen gemaltem und wirklichem Leben (XII, 338).

Mit dem Bezug zum Homerischen Epos steht wiederum auch eine Zeitform zur
Disposition, die aus der Aktualitdt der Ereignisse herausgehoben ist. Die Form des
Schildes wie auch das Zeitmaf3 dieser Szene ist der Kreis, und so konnen beide —
die Schild-Beschreibung der Ilias und der Briickentraum - als metapoetische

6 Rohe liest die Farbgebung als Vorausdeutung auf das Basler Schiitzenfest, in dem der ,,rot-
weifle Staat seine organisch-griine Legitimit&t“ erhalt (1993, 186).

7 Als Heinrich Lee dreifig Tage lang Goethe liest, wird auf die Autobiographie von Benvenuto
Cellini explizit hingewiesen (XII, 16).



146 —— Claudia Keller

Reflexion auf das epische Erzdhlen gelesen werden, das mit zyklischer Ewigkeit
verbunden ist. Homers Schild-Beschreibung steht, wie Erika Simon dargelegt
hat, an einem dramatischen Wendepunkt, der eine Verdnderung von Achilleus
vom passiv Grollenden zum aktiv Rachenden zur Folge hat. Bevor die Wendung
einsetzt, bewirkt die ausfiihrliche Schilderung des Schildes eine Retardation in
Form einer Dehnung und Stauung der Zeit (Simon 1995). Diese Funktion haben
auch die Traumerzidhlungen, indem sie ,epische‘ Erzdhlinseln im dramatischen
Niedergang von Heinrich darstellen. Dies wird im Verlauf des Traums explizit
zum Thema: Der Ritt {iber die Briicke erscheint Heinrich unendlich lang: ,,Ist es
nicht wenigstens eine Stunde®, so bemerkt er gegeniiber seinem Goldfuchs, ,,daf3
wir auf dieser endlosen Briicke reiten und uns umsehen in dem Getiimmel?“
(XII, 341). Das besserwisserische Pferd hatte ihn darauf aufmerksam gemacht,
dass es sich bei dem endlosen Traum vom Epos zyklischer Zeit tatsachlich um
einen Traum von Heinrich handelt, dessen Zeitlichkeit in scharfem Kontrast zu
seiner materialen Korperzeit steht. Denn wihrend Heinrichs Unbewusstes ihn in
die epische Aufhebung der Zeit fiihrt, liegt sein K6rper in einem von Armut ge-
zeichneten Zimmer. Er wird vom Pferd — dem damals aktuellen Stand der Natur-
wissenschaft entsprechend (Rohe 1993, 225) — dariiber belehrt, dass das ganze
Briickentableau nur eine zwei Sekunden dauernde Ausgeburt seiner Phantasie
sei: ,,Auch ist dieses Minimum von Zeit ein und dasselbe Minimum von Raum,
kurz die identische Kleinigkeit Deines in das Kopfkissen gedrtickten Schéadels, in
welchem sich eine so weite Gegend und tausend belebte und verschiedene Dinge
gleichzeitig ausbreiten und zwar Alles auf Rechnung des einen Hufschlages“
eines auf der Strafle vorbeiziehenden Pferdes, womit der Goldfuchs auch gleich
die Begriindung seiner eigenen Existenz mitliefert (XII, 341). Unendliche Zeit und
reiche Vielfalt im Epos versus minimale Raum-Zeit-Konstellationen im modernen
Individuum. Heinrich kann sich eine Gesellschaft, wie Goethes Mdrchen sie am
Ende imaginiert, nur ertriumen und noch im Traum hat das Bild Risse bzw. Lo-
cher, ist doch der Granitboden des Briickenpalasts mit ,,verschiedene[n] Locher[n]*
versehen, in die alles, was ,,sich Geheimnif3volles oder fremdartiges in dem
Handel und Wandel erblicken lief [...] mit einem groflen Besen hinabgekehrt*
und ,,schleunig“ vom Fluss weggefiihrt wird (XII, 338).

Heinrich erlebt im Traum noch einige weitere Episoden und gelangt auch
bis zu seinem alten Heimathaus, wo sich der Traum jedoch definitiv in einen
Alptraum verwandelt hat. Der Erzdhlerkommentar beim Aufwachen bemerkt
die kompensatorische Funktion der Trdume im Sinne einer Wunscherfiillung:
Die Traume stellen ,,dem schlafenden Heinrich die Kraft und Schonheit des Va-
terlandes in den lieblichsten Traumbildern, wo alles glanzend {ibertrieben war
in dem Maf3e, als er sich dahin zuriicksehnte und seine verlangende Phantasie
das Ersehnte ausmalte” (XII, 349). Die Traume haben eine Wirkung wie die



Im Strudel der Einsamkeit = 147

»einer schonen Freundin, welche ihm das Elend versiifite“ und von deren Erin-
nerung er tagelang zehrt (ebd.). Mit der Zeit werden Heinrich die Phantasien
von Reichtum und Uberfluss aber unheimlich, zumal sie meistens ein b&ses
Ende nehmen, und so ,korrigiert* er seine Traume: ,,Je tiefer er aber in ginzliche
Verlassenheit hineinlebte, desto weniger mdrchenhaft und unsinnig wurden
die Traume, aber sie nahmen eine einfache Schonheit und Wahrheit an, wel-
che, selbst wenn sie traurigen Inhaltes war, eine trostliche Riihrung und Ruhe
in Heinrich’s Gemiith verbreitete® (ebd.). Wie wenig Heinrich zum lebendigen
Hin und Her des gesellschaftlichen ,,Blutumlauf[s]“ (XII, 338) gehort, wird in
den letzten Traumsequenzen nun in explizite Bilder gefasst: Er sitzt einsam auf
einem dunklen Berg und iiberblickt das ,,in hellem Scheine“ vor ihm ausgebrei-
tete Land (XII, 350). Uberall ziehen Menschen in Gruppen vorbei, sammeln sich
,»ZU heiteren Festen, zu allerhand Handlungen und Lebensiibungen® (ebd.),
was Heinrich beobachtet, ohne aber teilzunehmen. Als er von den Landsleuten
mit seiner solipsistischen Vereinzelung konfrontiert wird, verteidigt er sich mit
einer wohlgefiigten Rede, die wie ein Lied klingt. Die ,liedartige Rede herzu-
stellen oder vielmehr von Neuem abzufassen“ (ebd.), ist nach dem Aufwachen
sein erstes Bestreben: ,,[Ulnd indem er ein altes Bleistiimpfchen und ein Fetz-
chen Papier mit Miihe zusammensuchte, schrieb er, in den Takt gerathend und
mit den Fingern zdhlend, diese Strophen auf“ (ebd.). Dabei ist klar: Wer mit
den Fingern Verse zdhlen muss, beherrscht sein Handwerk nicht. Keineswegs
wird Heinrich hier zum Dichter,® vielmehr zeigt sich da, wo er scheinbar ,in
den Takt gerat‘, wie kontaktlos er geworden ist. Es ist gerade das Mechanische
des Takt-Schlagens, das Heinrichs gesellschaftliche Isolation als Unverfiigbar-
keit der Zeit sichtbar werden lasst, kann doch der Kiinstler nicht mehr — und im
Gegensatz noch zum Handwerker — an den rhythmischen Puls der Gesellschaft
gebunden werden. Man kann Heinrichs Gedicht in einen regelméf3igen vierhe-
bigen Jambus pressen, aber das Mechanische wird gerade dort deutlich, wo es
davon spricht, dass die ,,miide Danaide“, die bekanntlich dazu verdammt ist,
im Tartaros bis in alle Ewigkeit Wasser in ein mit Lochern durchsetztes Fass zu
schopfen, ,[elinmal neugierig um sich blicket“ (ebd.), da sich die Worte hier
gegen einen solch einténigen Rhythmus eigentlich streben. Heinrich macht
keine Kunst; das ,Himmern‘ der Verse dient allein dazu, seine ,,Gemiitsverfas-
sung” auszudriicken, wahrend ein eigentliches Kunstwerk, wie der Erzdhler an-
merkt, doch ,,erst in der verséhnten Erinnerung entstehen kann* (XII, 351). Der
Vergleich mit den Danaiden kénnte treffender nicht sein: Fiir Heinrich kristalli-
siert sich die Zeit niemals, weder in sozialer noch in dsthetischer Hinsicht, zu

8 Zu diesen Gedichten in der ersten und zweiten Fassung vgl. Groddeck (2009, 240-244).



148 — Claudia Keller

einer Form. Im Gegensatz zum ewigen Kreislauf in den Gemalden auf der Traum-
Briicke gibt es fiir Heinrich nur eine negative Unendlichkeit, den Sog des Wirbels
nach einem leeren Zentrum hin, ein Zerrinnen der Zeit und der Form.

3 Spiegelstrukturen — Reflexionen des Epischen

Wenn der 1dhmende Wirbel, aus dem die Primel sogleich am Anfang nicht mehr
herauskommt, dem vollendeten Kreis(lauf) im Briickenpalast gegeniibersteht,
dann liest sich das auch als eine Reflexion auf die generischen Formen von Gat-
tungen und ihren Zeitsemantiken — eine Frage, die durch den Intertext von
Goethes Mdrchen bereits von Anfang an im Raum steht. Im Griinen Heinrich miss-
lingt alles: Die Marchenzeit des lebendigen Hin und Her und der zyklische Kreis-
lauf des Epos verwandeln sich in den Strudel der Einsamkeit, aber auch eine
Bildung des Protagonisten nach dem Modell des Zeitpfeils des Bildungsromans
gliickt nicht. Der Traum eines gesellschaftlichen Zusammenhangs wird konterka-
riert von der geschrumpften Korperzeit und den subjektivistischen Leidensge-
dichten. Damit wird auch deutlich, dass die Diagnose der Goethezeit, wonach die
Kunst aus der Kultur gefallen sei,” in der Mitte des neunzehnten Jahrhunderts
aktueller war denn je: Der Briickentraum offenbart, dass die Integration des
Kiinstlers in die Gesellschaft nur noch ein Traum und zudem ein Traum der Ver-
gangenheit sein kann. Und die Traumszene auf dem einsamen Berg macht iiber-
deutlich, wie deplatziert, ja geradezu licherlich der Rekurs auf eine Asthetik des
Erhabenen in einem Roman ist, der wie vielleicht kein zweiter schonungslos of-
fenlegt, wie problematisch die Autonomiedsthetik im Zeitalter der beschleunigt-
industriellen Moderne geworden ist. Der panoramatisch-erhéhte Standpunkt,
den Heinrich Faust in seiner Hybris im letzten Akt von Faust II einnimmt, ist hier
konterkariert. Mit seinem Namensvetter hat Heinrich Lee einige Gemeinsamkei-
ten, wenn auch, abgesehen vom parallelen Werdegang, als Antithesen:'© Wih-
rend es im Faust um Party geht, macht sich bei Heinrich Lee Katerstimmung breit.
Mit dem gleichen Uberschuss an Phantasie, dem Drang nach Zusammenhang
und der Unfahigkeit ausgestattet, zwischen Schein und Sein zu unterscheiden, er-
zahlt seine Geschichte von der totalen Lihmung innerhalb der Beschleunigung.
Erst am Ende treffen sich beide Heinriche wieder — im Scheitern und mit der Bi-
lanz mehrerer Leichen. Der griine Heinrich spielt also auch durch, was geschieht,

9 Vgl. hierzu Keller (2018, 119-125) sowie weitere Literatur ebd.
10 Auf Parallelen zwischen dem Griinen Heinrich und Goethes Faust wurde immer wieder am
Rande hingewiesen, vgl. in diesem Zusammenhang bspw. Kaiser (1991, 46-49).



Im Strudel der Einsamkeit —— 149

wenn die im Faust entfesselten Kréfte voll entfaltet sind, jedoch kein Mephisto
mit immer mehr Geld und Zaubertricks zur Stelle ist und aus der Patsche hilft.
Entgegen der sonst allgegenwartigen Identifikation des neunzehnten Jahrhun-
derts mit dem titanischen Ubermenschen macht Keller deutlich, dass Heinrichs
Weltfahrt nur diejenige eines in allen Belangen gescheiterten Kiinstlers ist.

Doch dem faustischen Vorwartsstreben und der teleologischen Bildung Wil-
helm Meisters — der Bildungsroman ist eine weitere (Kontrast-)Folie zum Griinen
Heinrich — stellt bereits Goethe eine Gegenbewegung auf der Ebene des Textes
entgegen. Beide Texte, und der zweite Teil jeweils mehr als der erste, weisen Ten-
denzen zur Episierung auf, wie Goethe es mit Friedrich Schiller Mitte der 1790er
Jahre diskutiert: Gegen alle Einwdnde Schillers, der einen ,,poetische[n] Reif* fiir
den Faust fordert (1977, 88), verteidigt Goethe die rhizomatisch aufquellende
Masse seines Stiicks und die Aushebelung eines linearen Narrativs zugunsten
der briichigen Szenenfolge allegorischer Bilderreihen und, besonders im Wilhelm
Meister, ein verraumlicht-topographisches Erzdhlen, ganz so wie es Schiller als
Modus des Epischen festhilt: ,,Wir eilen [...] nicht ungeduldig zu einem Ziele,
sondern verweilen uns mit Liebe bei jedem Schritte“ (1977, 66). Goethe und Schil-
ler konzipieren das Epische im Gegensatz zum Drama (und auch im Widerspruch
zu einer linear-teleologischen Konzeption des Bildungsromans) als ein stindiges
Vor und Zuriick, oder anders formuliert, als ein Hin und Her, wie es auch die
entscheidende Formulierung im kurz zuvor entstandenen Mdrchen ist. Es kommt
ihnen dariiber hinaus beim Epischen alles darauf an, das Interesse vom Was auf
das Wie zu lenken und jegliche Neugierde zu vermeiden.

Eine solche Neugierde kann bei der Lektiire des Griinen Heinrich gar nicht
erst aufkommen, ist doch mit dem Brunnenorakel Heinrichs Schicksal bereits
auf den ersten Seiten besiegelt. Doch der Text schreitet keineswegs in dem glei-
chen Tempo ins Verderben, wie die Primel in den Sog des Brunnens schieft. Der
Roman hat seine eigene Zeit-Form: So hat der Ritt iiber die Briicke, der Heinrich
als qualvoll endlos vorkommt, einerseits die Funktion, einen Komplementarkon-
trast zur geschrumpften Korperzeit Heinrichs darzustellen. Fiir die Erzdhlung
des Romans hingegen wird am Briickentableau eine Fabulierungs-, Verschie-
bungs- und Verdichtungslust ausgelebt, die ein Verweilen bei den einzelnen
Schilderungen mit sich bringt und nicht ungeduldig ,,zum Ziele“ schreitet —
auch im Wissen, dass es an diesem Ziel nichts zu holen gibt. Als Roman halt Der
griine Heinrich der gescheiterten Freiheit seines Protagonisten die Sinnlichkeit
und Fiille des Epos entgegen.

Dies geschieht jedoch stets im Bewusstsein, dass das Epos als solches nicht
mehr moglich ist, sondern nur gebrochene Reflexionen davon. So thematisiert
der Roman die Gattung des Epos gerade an den immer wieder wegen ihrer ,,Un-
formlichkeit* kritisierten Stellen (XI, 14): Beim grofien Kiinstlerfest in Miinchen



150 — Claudia Keller

wird Peter Vischer explizit als Hephaistos bezeichnet und seine Werkstatt als
»lebendige[s] Epos“, wo sich aus ,[e]inem Kerne“, die ,,ehernen Gestalten und
eine Welt ebenmafliger Zierrathen* bilden, weil die ganze Familie in ,,Einem
Hause“ zusammenarbeitet (XII, 147). Und die Gattungsbezeichnung taucht auch
auf in Heinrichs Nachsinnen iiber das freiheitliche romische Recht und das ger-
manische mit seinem ,,unechte[n] Individualismus* — eine Einsicht die Heinrich
erstmals einen ,,allgemeine[n] Begriff von der Rechtsgeschichte® vermittelt (XII,
255). Das romische Recht wird ihm zu einem Spiegel der Kulturgeschichte als
»ein wahrhaftes, grof3es, singendes und klingendes Epos®, in welchem er — wie-
der diese Formulierung - die ,,hin- und herwandelnden® Voélkerbewegungen
verfolgt (ebd.). Hier wie dort steht das Epische fiir eine Bewegung und Mannig-
faltigkeit, in der doch eine Einheit existiert, ein Miteinander von Individuum
und Gesellschaft, wie es sich Heinrich eben nur ertrdumen kann. In der Reihe
von den antiken Epen Homers iiber die Rechtsgeschichte, die mittelalterliche
Kunstproduktion, florentinische Freskenzyklen, moderne Kiinstlerfeste bis hin
zum ,,moderne[n] Epos“, das in Eriksons ironischer Rede als Massenprodukt ver-
spottet wird, verfolgt der Roman also mit solchen Fabulierungen auch die Trans-
formationen des Epischen bis in die Moderne und schreibt eine Art intermediale
Gattungsgeschichte, in der er sich selbstreflexiv verortet. Damit grenzt er sich von
Jeremias Gotthelf ab, dessen vielbewunderte epische Naivitdt ihre Grenzen darin
habe, wie Keller anlédsslich von Gotthelfs Tod schreibt, dass dieser ,, Technik, Kri-
tik, Literaturgeschichte, Asthetik® nicht zu integrieren vermége (XV, 115).

Auf der Figurenebene markiert der Roman deutlich, dass entgegen der Dar-
stellung Hegels in der ,,zur Prosa geordnete[n] Wirklichkeit* (Hegel 1970, 392)
weder die Auss6hnung des Individuums mit den Verhéltnissen noch ein Abstrei-
fen der prosaischen Gestalt durch ,,Schonheit und Kunst“ méglich sind (Hegel
1970, 393). Auf der Ebene der Erzdhlverfahren wéhlt er in Bezug auf die Frage,
wie ,,auf diesem Boden der Prosa [die Poesie] ihr verlorenes Recht wieder[erlan-
gen|“ kann (ebd.), nicht die von Friedrich Theodor Vischer beschriebene Riick-
kehr zu vergangenen Zustidnden, wie sie Gotthelf versucht. Keller wihlt vielmehr
die ,,Aufsuchung der griinen Stellen mitten in der eingetretenen Prosa“ (Vischer
1857, 1305), indem er epische Zustdnde aufsucht und die Lesenden bei deren Fa-
bulierungen so verweilen lasst, wie man, so zumindest laut Goethe, iiberhaupt
bei der Farbe Griin verweilt, die ,,reale Befriedigung“ verschafft und bei der man
,hicht weiter will und kann (FA I, 23.1, 256). Er sucht solche Stellen als epische
Erzdhlinseln auf — aber er hebt sich auch von ihnen ab, indem sie als Gattungszi-
tate in einer Montage anderer Zeit- und Gattungsformen markiert werden. Er setzt
sie anhand einer ihnen impliziten kulturhistorischen Reflexion in Beziehung.
Damit verhalt sich der Text ganz anders als der ewig griine Heinrich, dessen



Im Strudel der Einsamkeit = 151

jugendliche Naivitdt ihn direkt ins Verderben treibt,'! und er vermag durch
seine Verortung in der Epostradition wiederum auch die kulturhistorische
Funktion moderner ,biirgerlicher Epop6en‘ zu iibernehmen, wie sie etwa Karl
Wilhelm Ferdinand Solger in Bezug auf Goethes Wahlverwandtschaften formu-
liert hatte: ,,In diesem Roman ist, wie im alten Epos, alles, was die Zeit Bedeu-
tendes und Besonderes hat, enthalten, und nach einigen Jahrhunderten wtirde
man sich hieraus ein vollkommenes Bild von unserm jetzigen tdglichen Leben
entwerfen konnen“ (1983, 201).

Dazu gehort auch, dass die Bewegung, die das Erzdhlen seinem Protagonisten
gegeniiber vollzieht, die Kreis-, Pfeil- und Wirbel-Formen in eine reflexive Spiegel-
struktur iiberfiihrt. ,,Eine Spiegelwelt ist die Welt der Keller’schen Schriften®, hat
schon Walter Benjamin bemerkt und verweist darauf, dass das ,,Abspiegeln [...] ge-
radezu das besondere Verhalten des Epikers* sei (1977, 291). Darin unterscheidet
sich der Epiker vom ,,Querschnitt durch die Struktur des Geschehens* des Dramati-
kers und von der ,,unendliche[n] Konzentration des Daseins“ des Lyrikers (ebd.).
Oder man koénnte auch sagen: In der Abwendung von der Teleologie des Dramas
und des Bildungsromans realisiert der Roman eine Zeitstruktur, die sich ihrerseits
an das lebendige Hin und Her des Mdrchens anndhert. Sein Bauplan stellt, wie
Frauke Berndt gezeigt hat, ein Triptychon dar, das, wie sie treffend bemerkt, zum
,Hin- und Her-Blicken“ zwingt (1999, 200)'%: Aufbruch und Heimkehr; Jugendge-
schichte und Kiinstlerleben stehen sich gegeniiber und begriinden damit auch das
Spiegelverhiltnis der Eingangsszene mit dem Brunnenspiel und dem Briicken-
traum: Zweimal wird hier anhand derselben Briicke, die aber jeweils andere Ge-
stalt hat, seine Ubergangssituation mit prophetischem Charakter dargestellt, wobei
sich die erste Situation auf seine gescheiterte Entwicklung als Individuum und der
Traum auf sein unmogliches Verhdltnis zur Gesellschaft bezieht. Ein solch spie-
gelndes Verfahren wird im Roman auch explizit als alternative Haltung zwischen
der nicht mehr moglichen Position dsthetischer Erhabenheit und einer unmittelba-
ren subjektiven Identifikation mit dem Geschehen eins, ndmlich wenn Romer vom
»rechte[n]“ Seher verlangt, sich im entscheidenden Augenblick einem Festzug an-
zuschliefRen, und zwar ,,mit seinem goldenen Spiegel, gleich dem achten Konige
im Macbeth, der in seinem Spiegel noch viele Kénige sehen lie3* (XII, 17). Die rich-
tige Position fiir das Zuschauen zwischen Nadhe und Distanz zu finden und so der
Gegenwart den Spiegel vorzuhalten, gelingt Heinrich nicht, iiber den es einmal

11 So geht das Epos bei ihm, so Bernd Neumann in Bezug auf Kellers Gotthelf-Besprechungen,
»durch die Reflexion® hindurch (1982, 333).

12 Mir scheint diese Figur auch passender fiir die von Berndt beschriebenen Spiegelungen als
den geschlossenen Kreis als eine ,Figur der Vollendung®, wie Berndt an anderer Stelle
schreibt (1999, 414). Die Kreisform des Epos ist ja gerade unméglich geworden.



152 — Claudia Keller

heifdt: ,,So war nun der schone Spiegel, welcher sein Volk widerspiegeln wollte,
zerschlagen und der Einzelne, welcher an der Mehrheit mitwachsen wollte, gebro-
chen“ (XII, 465). Das Spiegeln ist aber das poetologische Prinzip Kellers, nicht nur
in Benjamins Sinne als Abspiegeln, sondern weil er die ,griinen Stellen‘ noch stets
mit einem goldenen Schimmer verbindet, so wie er in seinem Verweis auf Shakes-
peare die Prazisierung des Spiegels als ,golden‘ hinzuerfindet. Auf dieser Ebene ist
auch der Briickentraum eine zentrale poetologische Passage, werden hier doch be-
sonders dichte Spiegelbeziehungen zwischen der Biografie Heinrichs, seiner psy-
chischen Verfassung, seiner sozialen Situation hergestellt und dabei auch, wie
aufgezeigt, ein Geflecht an Beziigen auf die reale Topographie sowie die Literatur-
und Kunstgeschichte etabliert. Das komplexe architektonische Gebilde aus Briicke,
Palast, zweistockiger Sdulenhalle, Gemdlde und Lécher im Boden erhilt damit
eine allegorisch-poetologische Dimension."

4 Kulturhistorisches Erzahlen im
,Revolutionszeitalter*

Dabei steht dieses Erzahlen in engem Zusammenhang mit den Zeitdiagnosen, den
gesellschaftlichen Bedingungen, die mit ein Grund fiir Heinrichs Scheitern sind.
Die Bilderreihe des Briickenpalastes bewegt sich im Problemhorizont der Kultur-
geschichte bis in die Moderne: Sie beginnt mit der Folie der Antike und zeigt die
Bewegung der Renaissance hin zur modernen Gesellschaft, mit ihren zentralen
Fragen der Entstehung des modernen Individuums, der richtigen Staatsform oder
der addquaten Integration der Kunst in die Gesellschaft. Sie thematisiert mit der
Spiegelung von Goethes Mdrchen die Auswirkungen der Franzdsischen Revolu-
tion und reicht mit den Reflexen aus Heinrichs Lebenswelt bis in die Gegenwart
des noch jungen Schweizerischen Bundesstaats hinein. Die Fortschrittsskepsis,
die sich in radikaler Form in Heinrichs Unverfiigbarkeit der Zeit zeigt, ist als mo-
derne Krisenzeit auch der Grundton, der die Erzdhlung in ihrer Abwendung vom
Zeitpfeil und ihrer Umgestaltung zu einem spiegelnden Hin und Her bestimmt.
Das Hin und Her ist auch eine alternative Zeit-Form des Erzdhlens in einer moder-
nen Kulturgeschichte, einem ,Revolutionszeitalter’, das Jacob Burckhardt zufolge
von der Renaissance bis in Kellers Gegenwart anhdlt. Auch Burckhardt hat 1860,

13 Vgl. Martina Wagner-Egelhaaf, die mit Bezug auf die Heimatstrdume von einer ,,allegori-
schen, sich iiber Bilder konstituierenden und sich an Bildern brechenden Darstellungsform
des Romans* spricht (1997, 452).



Im Strudel der Einsamkeit = 153

also wenige Jahre nach dem Erscheinen der ersten Fassung des Griinen Heinrich
in der Kultur der Renaissance aufgrund der Einsicht in die Diskontinuitdten und
Desynchronisierungen das Ziel einer gemeinsamen Kunst- und Kulturgeschichte
verabschiedet. Er hat, wie Philipp Miiller basierend auf Uberlegungen von Rainer
Warning dargelegt hat, die ehemals nach dramatisch-syntagmatischen Prinzi-
pien verstandene Historiographie in eine, Kellers Erzdhlverfahren vergleichbare,
entdramatisierte, verrdumlichte und paradigmatischen Erzahlprinzipien gehor-
chende Kulturgeschichte umgewandelt (Miiller 2008, 226-235). Gegen eine teleo-
logische Geschichtsphilosophie wird die Kontingenz des Geschichtsverlaufs
formuliert, die eine Verschiebung von den Kiinstlergeschichten zu den ,Trieb-
kriften‘ seiner Potenzenlehre nach sich zieht.

Im ,,Uebergangsgeschiebe“ (XII, 110) der Gegenwart haben die in den Griinen
Heinrich einverleibten ,griinen Stellen‘ epischer Schilderungen die Funktion
einer kulturhistorischen Analyse, die in poetischen Bildern verdichtet, die mini-
male materiale Kérperzeit von Heinrich ausweitet und die latent vorhandenen
Schichten der ,tausend belebte[n] und verschiedene[n] Dinge* wieder sichtbar
macht (XII, 341). Daraus ergeben sich Blickverschiebungen — auch fiir uns, wenn
wir das nachste Mal iiber die Ziircher Gemiisebriicke neben dem Rathaus gehen
und all die oben herausgearbeiteten Schichten, mit Aby Warburg gesprochen,
»Bilderfahrzeuge“ kultureller Erinnerung sehen (2010, 636). Erzdhlung und Figur
stehen, blicken wir noch auf den Anfang des Romans zuriick, férmlich iiber
Kreuz: Die textuelle Gegenbewegung zum Protagonisten Heinrich beginnt mit
einem Panorama iiber die Alpen- und Seelandschaft um Ziirich und miindet in
eine gemdchliche, das Verweilen ermoglichende Schifffahrt von Rapperswil in
die Stadt hinein, wo das Tempo zunimmt und wir auf dem ,,leicht dahin schwe-
benden Kahn“ (XI, 15) ,,pfeilschnell® (XI, 16) unter den Briicken hindurch fahren.
Aus der Héhe und Ferne begibt sich dieses Erzdhlen in die Ndahe und in die Tiefe;
es lasst uns links und rechts blicken und halt Bilder der Vergangenheit und Ge-
genwart ausfabulierend fest. Wir sehen den ,,Rath der Republik“ (XI, 15), héren
das ,,Get6se des Marktes“ (XI, 16) und als Zeugen der Vergangenheit treffen wir
auf den rémischen Lindenhain sowie die Statue Karls des Groflen. Sodann 6ffnet
sich der Blick wieder bis, mit verringertem Tempo, die Fahrt nach Baden fiihrt
und dort endet. Uberformt wird das Ganze vom allegorischen Bild, wonach die
eben durchfahrene Topografie der Giirtel der ,,persdnliche[n] Schutzgéttin des
Landes® sei mit Ziirich ,,als grofiere edle Rosette* (XI, 17).

Ein solcher Wechsel zwischen den Perspektiven, Tempi und Erziahlmodi steht
fiir eine Erzdhlhaltung, die wortlich mit dem Fluss der Zeit geht, sich dabei jedoch
ebenso sehend hineinbegibt wie spiegelnd herausbewegt. Wolfgang Preisendanz
hat die Ndhe und Distanz des Textes zu seinem Protagonisten als ein ,,Schwanken
zwischen Abstand und Innigkeit” beschrieben und mit dem Verfahren einer,



154 — C(laudia Keller

nicht zuletzt durchgidngig von Humor grundierten, doppelten Perspektive den
poetischen Realismus Kellers beschrieben (1977, 78). So sehr der Roman mit der
rasanten Flussfahrt markiert, dass er in einer beschleunigten Gegenwart spielt, so
spielt er doch ebenso schnell seine Erzdhlverfahren alternativer Zeit-Formen und
Bildmontagen aus und steht damit quer zu Heinrich, der, iiber die Briicke ren-
nend, nichts anderes in der Pipeline hat als seinen Untergang. Die beiden Zeitach-
sen haben jedoch einen gemeinsamen Schnittpunkt — ndmlich in dem Moment,
als Heinrich in der Mitte der Briicke innehéalt, wiahrend wir mit dem Schiff unter
ihr hindurchfahren: Vom Anblick der Alpen angezogen, vergisst er ,,selbst iiber
dem Wasser schwebend“ sein Ziel (XI, 21). Fiir einen kurzen Moment ist unent-
schieden, ob sein Zogern ihn direkt in den lahmenden Strudel fiihrt — oder ob er
nicht doch auf unser Schiff aufspringt. Ware er auf das Schiff aufgesprungen, so
ware Heinrich wohl gliicklicher geworden. Der Text hitte ihm die Freiheit ge-
schenkt, die nicht allein im Humor, sondern auch in einer bestimmten Zeiterfah-
rung liegt — einer Zeiterfahrung, die er uns Lesenden gibt.

Literatur

Benjamin, Walter. ,,Gottfried Keller. Zu Ehren einer kritischen Gesamtausgabe seiner Werke*“.
Gesammelte Schriften. Bd. 2.1. Hg. Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhduser.
Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1977. 283-295.

Berndt, Frauke. Anamnesis. Studien zur Topik der Erinnerung in der erzdhlenden Literatur
zwischen 1800 und 1900 (Moritz — Keller — Raabe). Tiibingen: Max Niemeyer, 1999.

Briiggemann, Heinz. Modernitdt im Widerstreit. Zwischen Pluralismus und Homogenitdt. Eine
Theorie-, Kultur- und Literaturgeschichte (18.—20. Jahrhundert). Wiirzburg: Kénigshausen &
Neumann, 2015.

Goethe, Johann Wolfgang. Sdmtliche Werke, Briefe, Tagebiicher und Gesprdche. Hg. Henrik
Birus u. a. Frankfurt/M.: Deutscher Klassiker Verlag. 1985-1999 [Sigle FA, Band- und
Seitenangabe].

Groddeck, Wolfram. ,,,Traumkomposition‘ — Erzdhlung, Verdichtung, Gedicht“. ,Der griine
Heinrich‘. Gottfried Kellers Lebensbuch — Neu gelesen. Hg. Wolfram Groddeck. Ziirich:
Chronos, 2009. 221-244.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Vorlesungen iiber die Asthetik Ill. Auf der Grundlage der
Werke von 1832-1845 neu edierte Ausgabe. Hg. Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel.
Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1970.

Kaiser, Gerhard. Mutter Natur und die Dampfmaschine. Ein literarischer Mythos im Riickbezug
auf Antike und Christentum. Freiburg/Br.: Rombach, 1991.

Kauffmann, Kai. ,,Phantastische Austauschprozesse. Zu Goethes Mdrchen und den
Heimatstrdumen in Kellers Griinem Heinrich“. Tauschprozesse. Kulturwissenschaftliche

14 Zur zweifachen Perspektive vgl. Preisendanz (1977, 108-127).



Im Strudel der Einsamkeit =—— 155

Verhandlungen des Okonomischen. Hg. Georg Mein, Franziska SchéBler. Bielefeld:
transcript, 2005. 203-226.

Keller, Claudia. Lebendiger Abglanz. Goethes Italien-Projekt als Kulturanalyse. Gottingen:
Wallstein, 2018.

Keller, Claudia. ,Hin und Her. Utopie lebendiger Gemeinschaft in Goethes Mdrchen und die
Folgen (,Wanderjahre“, Keller, Handke)“. Deutsche Vierteljahrsschrift fiir
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 94.2 (2020): 161-179.

Lessing, Gotthold Ephraim. Laokoon oder iiber die Grenzen der Mahlerey und Poesie. Berlin:
bey Christian Friedrich Vo83, 1766.

Miilder-Bach, Inka. ,,Die Prosa der Gesellschaft. Literarische Form und soziale Bindung in
Goethes Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten®. Prosa schreiben. Literatur —
Geschichte — Recht. Hg. Jens Kersten, Martin Zimmermann. Paderborn: Fink, 2019.
225-248.

Miiller, Philipp. Erkenntnis und Erzédhlung. Asthetische Geschichtsdeutung in der
Historiographie von Ranke, Burckhardt und Taine. K6ln, Weimar, Wien: Béhlau, 2008.

Neumann, Bernd. Gottfried Keller. Eine Einfiihrung in sein Werk. Konigstein: Athendum, 1982.

Neumann, Gerhard. ,,Goethes Werther. Die Geburt des modernen europdischen Romans*.
Spuren, Signaturen, Spiegelungen. Zur Goethe-Rezeption in Europa. Hg. Bernhard
Beutler, Anke Bosse. Kéln, Weimar, Wien: Béhlau, 2000. 515-537.

Oesterle, Ingrid. ,,Der ,Fiihrungswechsel der Zeithorizonte‘ in der deutschen Literatur®.
Studien zur Asthetik und Literaturgeschichte der Kunstperiode. Hg. Dirk Grathoff.
Frankfurt/M.: Peter Lang, 1985. 11-76.

Ohly, Friedrich. ,Romisches und Biblisches in Goethes Mdrchen“. Ausgewdhlte und neue
Schriften zur Literaturgeschichte und Bedeutungsforschung. Hg. Uwe Ruberg, Dietmar
Peil. Stuttgart, Leipzig: S. Hirzel, 1995. 217-235.

Preisendanz, Wolfgang. Wege des Realismus. Zur Poetik und Erzdhlkunst im
19. Jahrhundert. Miinchen: Fink, 1977.

Rohe, Wolfgang. Roman aus Diskursen. Gottfried Keller ,Der griine Heinrich* (erste Fassung,
1854/55). Miinchen: Fink, 1993.

Schiller, Friedrich. Schillers Werke. Nationalausgabe. Bd. 29. Briefwechsel. Schillers Briefe. 1.
11.1796-31.10.1798.Hg. Norbert Oellers, Frithjof Stock. Weimar: Hermann Bohlaus
Nachfolger, 1977.

Simon, Erika. ,,Der Schild des Achilleus“. Beschreibungskunst — Kunstbeschreibung.
Ekphrasis von der Antike bis zur Gegenwart. Hg. Gottfried Boehm, Helmut Pfotenhauer.
Mtnchen: Fink, 1995. 123-141.

Solger, Karl Wilhelm Ferdinand. ,,Uber die Wahlverwandtschaften [1809/1810]“. ,Die
Wahlverwandtschaften®. Eine Dokumentation der Wirkung von Goethes Roman 1808. Hg.
Heinz Hartl. Berlin: Akademie-Verlag, 1983. 199-202.

Torra-Mattenklott, Caroline. Poetik der Figur. Zwischen Geometrie und Rhetorik. Modelle der
Textkomposition von Lessing bis Valéry. Paderborn: Fink, 2016.

Vischer, Friedrich Theodor von. Asthetik oder Wissenschaft des Schénen. Dritter Theil.
Stuttgart: Macken, 1857.

Wagner-Egelhaaf, Martina. Die Melancholie der Literatur. Diskursgeschichte und
Textfiguration. Stuttgart, Weimar: Metzler, 1997.

Warburg, Aby. ,Mnemosyne Einleitung“. Aby Warburg. Werke in einem Band. Auf der
Grundlage der Manuskripte und Handexemplare. Hg. und komm. Martin Treml, Sigrid
Weigel, Perdita Ladwig. Berlin: Suhrkamp, 2010. 620-639.






Zoe Zobrist

Poetik der Ambiguitat

Generische und intermediale Beziige in Gottfried Kellers
Tanzlegendchen

1 Einleitung

Fiir Gottfried Kellers Sieben Legenden (1872) ist das Vorwort Programm. Wie der
Titel der Sammlung verweist auch das Vorwort auf die Gattung der Legende:
,Beim Lesen einer Anzahl Legenden®, heifdt es, ,wollte es dem Urheber vorlie-
genden Biichleins scheinen, als ob in der iiberlieferten Masse dieser Sagen
nicht nur die kirchliche Fabulierkunst sich geltend mache, sondern wohl auch
die Spuren einer ehemaligen mehr profanen Erzdhlungslust oder Novellistik zu
bemerken seien® (VII, 333). Die Voraussetzung dafiir ist, dass ,,man aufmerk-
sam hinblicke“ (ebd.). Zusitzlich zu generischen Beziigen werden jedoch auch
intermediale Beziige ausgestellt. So fahrt das Vorwort fort:

Wie nun der Maler durch ein fragmentarisches Wolkenbild, eine Gebirgslinie, durch das
radierte Bldttchen eines verschollenen Meisters zur Ausfiillung eines Rahmens gereizt
wird, so verspiirte der Verfasser die Lust zu einer Reproduktion jener abgebrochen schwe-
benden Gebilde, wobei ihnen freilich zuweilen das Antlitz nach einer anderen Himmels-
gegend hingewendet wurde, als nach welcher sie in der iiberkommenen Gestalt schauen.
(VI1, 333)

Mit dem intermedialen Bezug auf das Bild ist die Bedeutung anderer Medien
fiir die Gattung angekiindigt. Im Titel der letzten der Sieben Legenden, dem
Tanzlegendchen, wiederholt sich dieselbe Konstellation: Er bezeichnet einer-
seits ein Medium - den Tanz — und andererseits die Gattung, so dass das Tanz-
legendchen die ,,Legende der Legende* darstellt (Brandstetter 2002, 239), wie
es Gabriele Brandstetter formuliert, weil es der einzige der sieben Texte ist,
der sein ,,Genre, ndmlich ,Legende’, im Titel fiihrt“ (2002, 244). Gleichzeitig
wird durch das Diminutiv deutlich, dass es sich eben nur um ein Legendchen
handelt, wodurch sich der Text in ein spezifisches Verhdltnis zur Gattung
setzt, was den Fokus auf die poetologische Selbstreflexivitidt des Tanzlegend-
chens noch verstarkt.

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-010


https://doi.org/10.1515/9783110698794-010

158 = Zoe Zobrist

Damit bildet das Tanzlegendchen Hohepunkt und Abschluss der Sieben Le-
genden, deren Vorwort die poetologische Selbstreflexivitit anstofit.! Zwar bleibt
der ,auszufiillende Rahmen‘ und somit die Gattungstradition gewahrt, dennoch
geht es um keinen simplen affirmativen Anschluss an die Gattungstradition, son-
dern um ein ,Nicht-nur-sondern-auch‘-Spiel. ,,[Iln der iiberlieferten Masse dieser
Sagen“ mache sich ndmlich laut Vorwort ,nicht nur die kirchliche Fabulier-
kunst“ geltend, ,,sondern wohl auch die Spuren einer ehemaligen mehr profanen
Erzdhlungslust oder Novellistik“ (VII, 333). Dadurch werden zwei Register ange-
spielt: ein legendarisch-religioses und ein profan-erotisches. Das ,Nicht-nur-
sondern-auch‘ von Kirchlicher Fabulierkunst und profaner Erzdhlungslust, das
ich als Poetik der Ambiguitat verstehe, wird im Tanzlegendchen durch generische
und intermediale Beziige erreicht. Dadurch schopfen die Sieben Legenden, wie
ich im Folgenden zeigen werde, das Potenzial der Gattung fiir die Moderne aus.
Den Ausgangspunkt meiner Uberlegungen bildet die Bedeutung der Sinnlichkeit
fiir die Gattungstradition der Legende, weil sich sowohl Kellers Quellentext® —
eine Legendensammlung des protestantischen Pfarrers Ludwig Theoboul Kose-
garten, die in zwei Bianden 1804 erschienen ist (Kosegarten 1804) — als auch die
Sieben Legenden selbst auf spatantike und mittelalterliche Legenden beziehen (2).
Danach erldutere ich, wie generische und intermediale Beziige im ersten Teil des
Tanzlegendchens eine Poetik der Ambiguitdt ausbilden, die im zweiten Teil ins
Groteske gesteigert wird (3). Vor diesem Hintergrund lisst sich zuletzt Kellers Re-
flexion auf die Gattung der Legende perspektivieren (4).

2 Die Sinnlichkeit der Legende

Seit jeher zeichnet Legenden eine ,,gattungsspezifische Dynamik des Wieder-
und Weitererzidhlens“ von Heiligenviten aus (Kdbele 2012, 379), weil die Gat-
tung auf einer ,volkssprachige[n] ,Poetik des Wiedererzidhlens‘“ basiert, wie
Julia Frick und Coralie Rippl zeigen (2020, 7). Der Bezug auf andere Legenden
ist daher paradigmatisch fiir Legenden. Den Sieben Legenden wird zwar ,,zuwei-
len das Antlitz nach einer anderen Himmelsgegend hingewendet* (VII, 333),
dennoch stellt Keller seine eigenen Legenden in die Gattungstradition.

1 Auf die poetologische Dimension der realistischen Darstellungsverfahren in den Sieben Le-
genden hat Roland Spalinger jlingst am Beispiel von Dorotheas Blumenkdrbchen hingewiesen
und gezeigt, dass mit der Emanzipation von der sakralen Struktur auch eine Loslésung vom
Heilsversprechen der Liebe einhergeht (Spalinger, 2022).

2 Vgl. Keller an Ferdinand Freiligrath, 22. April 1860 (XXIII.2, 375).



Poetik der Ambiguitit =— 159

Dies geschieht erstens ganz explizit durch das Vorwort der Sieben Legenden:
Der Verfasser des ,,Biichleins® verspiirt die ironische ,,Lust zu einer Reproduktion
jener abgebrochen schwebenden Gebilde“ (ebd.). Zweitens bezieht sich das
Tanzlegendchen iiber das Motto, das der Legende vorangestellt ist und wel-
ches das Alte Testament in der Fassung der Lutherbibel zitiert (XXIII.2, 367), auf
die Gattung: ,,Du Jungfrau Israel, du sollst noch frohlich pauken, und herausge-
hen an den Tanz. — Alsdann werden die Jungfrauen fréhlich am Reigen sein,
dazu die junge Mannschaft, und die Alten miteinander. Jeremia 31. 4. 13“ (VII,
421). Das Motto evoziert die Tradition der Legende, die ,einst fiir ihre Giiltigkeit
biirgte“ (Morgenthaler 2007, 131). Drittens wird das vorgebliche Biirgen fiir die
Giiltigkeit in der Quellennennung, mit der das Tanzlegendchen beginnt, beson-
ders deutlich: ,Nach der Aufzeichnung des heiligen Gregorius war Musa die Tan-
zerin unter den Heiligen“ (VII, 421). Das Tanzlegendchen simuliert auf diese Art
und Weise eine Quellentreue, die es aber spéter selbst wieder unterminiert, wenn
es zur Frage, ob die Musen zu Festtagen im Himmel zugelassen seien oder nicht,
heif3t: ,,was zwar vom heiligen Gregor von Nyssa bestritten, von demjenigen von
Nazianz aber aufrecht gehalten wird* (VII, 425).

Brandstetter weist in diesem Zusammenhang darauf hin, dass dieser Streit in
der Legende nicht entschieden wird, der Hinweis aber ,,hintergriindig auf das Pro-
blem des (Legenden-)Erzihlens iiberhaupt und auf die Frage nach der Legitima-
tion von (Glaubens-)Wahrheit* hinweist (2002, 233). Denn wenn sich die Texte
der Kirchenviter widersprechen, dann steht die Wahrheit der Legenden in Frage,
die aus ebendiesen Quellen ihre Glaubwiirdigkeit schopfen. Die gattungstypische
Praxis der Legende, ihre Quellen zu nennen, wird also im Tanzlegendchen hervor-
gehoben, ihre Legitimation aber gleichzeitig infrage gestellt. Dies wird noch ver-
starkt, beriicksichtigt man wie Georges Felten, dass sich weder Gregor von Nyssa
noch Gregor von Nazianz iiberhaupt je ,,iiber den etwaigen Verbleib der Musen
im Himmel ausgelassen* haben (2015, 52). So laufen die fingierten Beziige auf die
auctores ins Leere und konnen eben ,,nicht ernsthaft in einem theologischen Sinn
gelesen werden® (ebd.). Die im Vorwort angekiindigte Reproduktion, fithrt Anto-
nius Weixler aus, basiert demnach auf keinem prézisierbaren Préitext, sondern
vielmehr auf einem fingierten, der ,,erst im Moment der Neuschopfung (Produk-
tion) und auch dann lediglich als ,Spur entsteht* (2019, 524).

Sind die Sieben Legenden also nur eine ironische Neusch6pfung, mit der
Keller die christliche Religion verspottet? Oder fillt das Urteil iiber die Repro-
duktion anders aus, ,,wenn man aufmerksam hinblick[t]* (VII, 333)? Das Spiel
mit der Gattungstradition der Legende in den Sieben Legenden hitte ndmlich
auch auf eine ganz andere Fahrte fiihren konnen. Der urspriinglich geplante



160 —— Zoe Zobrist

Titel Auf Goldgrund, sieben Legenden von N. N.? hitte deutlich gemacht, dass
Keller den Gattungsbezug der Sammlung als Medienbezug konzipiert hat. Denn
der Titel spielt ,,auf alte Heiligenbilder“* an und bezeichnet den blattgoldenen
Malgrund, der haufig fiir Heiligenbilder verwendet wird. Damit wird — Kosegarten
liberspringend — unmittelbar an die religios-rituelle Vermittlung von Heiligkeit
angeschlossen, in der sowohl Legenden als auch Sakralkunst als Medien dienen.
Aus medidvistischer Perspektive erinnert Christian Kiening daran (2007; Kiening/
Stercken 2019), dass Heiligkeit von Medien abhingt, ,,die sie iibertragen und die
zugleich prekiren Status besitzen“ (2004, 56). Denn Worte und Bilder konnen
Heiligkeit nur reprdsentieren, nicht aber im gleichen Sinne sinnlich prdsent
machen wie beispielsweise Reliquien (ebd.), wie auch Peter Strohschneider
ausfiihrt: ,,In der Reliquie also ist der Heilige und das Heil real prasent, sie ist
die Gegenwart des Heiligen und des Heils in einem ganz substanziellen Sinn*
(2002, 112-113). Dadurch tritt bei der Reliquie auch eine ,,sinnliche Praxis“ hinzu:
»das Geblendetsein von géttlichem Glanz, das Riechen des siifien Geruchs der
Heiligkeit, die korperliche Beriihrung der Reliquie® (Strohschneider 2002, 113).

Als Texte stehen Legenden also in einer medialen Spannung, die im Mittelal-
ter allerdings durch die ,,kultisch-rituellen Ordnungen der mittelalterlichen From-
migkeit* stabilisiert wurde, die fiir ,,die kommunikative Praxis legendarischen
Erzdhlens pragmatische Rahmungen“ boten (Strohschneider 2002, 118). Diese
Frommigkeitspraktiken verbinden Legenden sowohl mit Praktiken der Realpra-
senz, wie Reliquien und Abendmabhl, als auch mit der ,,bildlich-metaphorische[n]
Représentation des Heils in Hymnus und Preis“ (Strohschneider 2002, 118-119)
sowie der Sakralkunst — mit Medien also, welche die Texte um auditive und opti-
sche Reize und deren Sinnlichkeit ergdanzen.

Aufgrund dieser Zusammenhénge ldsst sich die mittelalterliche Legende nicht
allein iiber textbezogene Kriterien bestimmen, sondern muss dariiber hinaus iiber
pragmatische Kategorien definiert werden (Strohschneider 2002, 120). Gerade von
diesem pragmatischen Rahmen und den religitsen Praktiken 16sen sich die Legen-
den aber im Laufe der Sdkularisierung. Die ,,Umstrukturierungen des religiésen
Systems“ und die ,,Ausdifferenzierungen des literarischen und kiinstlerischen” er-
moglichen es im 19. Jahrhundert, ,,mit den Mustern der Legende — jenseits von Af-
firmation und Kritik — so umzugehen, dass eine Emphase dsthetischer Bedeutung
denkbar wurde* (Kiening 2004, 59). Die Losung aus dem pragmatischen Rahmen
fiihrt dazu, dass sich die Bedingungen der Legende dndern. Wenn der Legende
namlich der pragmatische Rahmen fehlt, dann verlagert sich die urspriinglich

3 Keller an Friedrich Theodor Vischer, 1. Oktober 1871 (XXIII.2, 380-381).
4 Keller an Friedrich Theodor Vischer, 1. Oktober 1871 (XXIII.2, 380).



Poetik der Ambiguitit = 161

christliche Sinnlichkeit, welche die Legende durch Praktiken der Realprdsenz und
bildliche Reprédsentationen rahmte, in die Legende. Obwohl die Sieben Legenden
im Allgemeinen und das Tanzlegendchen im Besonderen nicht auf religise Prakti-
ken wie vor allem den Nachvollzug der Legende in der Sakralkunst vertrauen kon-
nen, haben sie deren sinnliches Potenzial durch intermediale Beziige auf Tanz,
Malerei und Musik dem Text integriert. Auditive und visuelle Reize gibt es in den
Sieben Legenden also nur noch secondhand.

Da Keller jedoch dem generischen Titel Sieben Legenden gegeniiber dem in-
termedialen Titel Auf Goldgrund, sieben Legenden von N. N. den Vorrang einge-
rdumt hat, muss der generische Bezug als intermedialer mittelbar rekonstruiert
werden. Der Begriff der Intermedialitit umfasst ,jedes Uberschreiten von Gren-
zen zwischen konventionell als distinkt angesehenen Ausdrucks- oder Kommu-
nikationsmedien“ (Wolf 2013, 344). Im Tanzlegendchen wird explizit auf andere
Medien referiert (Rajewsky 2002, 79), insbesondere auf den titelgebenden Tanz,
aber auch auf Musik. Durch bildhafte Beschreibungen, die sich intermedial auf
die Sakralkunst vor allem der Renaissance und des Barocks beziehen, referiert
der Text jedoch nicht nur auf die Malerei, sondern imitiert die Leistungen des
Mediums im Text. Durch diese intermedialen Beziige wird das sinnliche Poten-
zial, das von den auditiven und optischen Reizen anderer Kiinste ausgeht, in
das Tanzlegendchen implementiert, wo es sowohl von ekphrastischen Verfah-
ren als auch von ikonographischen Pathosformeln abhéngt.

3 Musa - Musen

Das Tanzlegendchen ist in zwei Teile gegliedert, in einen Teil auf der Erde und
einen Teil im Himmel. Der erste Teil auf Erden handelt von Musa, der , Tanzerin
unter den Heiligen* (VII, 421), ihrer BuBe und Himmelfahrt. Der zweite Teil im Him-
mel erzahlt die Geschichte der neun Musen aus der Unterwelt, die beinahe dauer-
haft im Paradies hatten bleiben konnen. Diese Zweiteilung spiegelt sich bereits im
Motto, das dem Legendchen vorangestellt ist: ,,Du Jungfrau Israel, du sollst noch
frohlich pauken, und herausgehen an den Tanz. — Alsdann werden die Jungfrauen
frohlich am Reigen sein, dazu die junge Mannschaft, und die Alten miteinander
(VII, 421). Beim Gedankenstrich iiberspringt das Motto ein paar Verse (Jer 31,4 zu
31,13) und schaltet um: vom Singular der Jungfrau Israel zum Plural der Jungfrauen.
Dem Motto entsprechen die zwei Teile des Tanzlegendchens: Der erste Teil handelt
von Musa, der einen Jungfrau, der zweite Teil von den Musen, den Jungfrauen im
Plural. Im Folgenden betrachte ich die beiden Teile des Tanzlegendchens im Hin-
blick auf drei Pathosformeln: Im ersten Teil der Pas de deux Musas und Konig Da-



162 —— Zoe Zobrist

vids (3.1) sowie Musas Himmelfahrt (3.2) und im zweiten Teil im Himmel den Choral
der Musen (3.3). Im Rahmen einer Poetik der Ambiguitét erzeugt das Tanzlegend-
chen in seinen generischen und intermedialen Beziigen in beiden Teilen Effekte
einer ,antagonistisch-gleichzeitige[n] Zweiwertigkeit*, wie Frauke Berndt und
Stephan Kammer semantische Ambiguitidtsphianomene definieren (2009, 10).

3.1 Musas Tanz

Musa, ,,[g]luter Leute Kind [...], welches der Mutter Gottes fleiBig diente*, so setzt
das Tanzlegendchen ein, ist ,nur von einer Leidenschaft bewegt, ndmlich von
einer unbezwinglichen Tanzlust“ (VII, 421). Im Erzdhlanfang wird Musas Tanz
dem Gebet gegeniibergestellt — entweder Musa tanzt oder sie betet: ,,wenn das
Kind nicht betete, [tanzte] es unfehlbar* (ebd.). Der Tanz weist in diesen ersten
Zeilen eine sinnliche und potenziell sexuelle Qualitdt auf. Musa tanzt ndmlich
»auf jegliche Weise“ und mit allen: ,,Musa tanzte mit ihren Gespielinnen, mit
Kindern, mit den Jiinglingen und auch allein; sie tanzte in ihrem Kdmmerchen,
im Saale, in den Girten und auf den Wiesen“ (ebd.). Im néchsten Absatz aber
fallen Tanzlust und Gebet im getanzten Gebet zusammen. Dieser Zusammen-
fall wird durch die Konjunktion ,,Ja“ mit dem vorhergehenden Absatz verbun-
den: ,Ja, eines Tages, als sie sich allein in der Kirche befand, konnte sie sich
nicht enthalten, vor dem Altar einige Figuren auszufiihren und gewissermafien
der Jungfrau Maria ein niedliches Gebet vorzutanzen (ebd.).

Wihrend ihres getanzten Gebets fillt Musa in tiefe Selbstvergessenheit. Des-
halb wihnt sie zuerst nur zu triumen, ,,wie ein &ltlicher aber schoner Herr ihr
entgegen tanzte und ihre Figuren so gewandt erginzte, dafy beide zusammen
den kunstgerechtesten Tanz begingen“ (VII, 421-422). Es handelt sich beim
schonen Herrn um den alttestamentarischen Konig David, den ,,koniglichen
Ahnherrn der Jungfrau Maria“ (VII, 422). David ergédnzt Musas Solo zu einem
Pas de deux. Der Paartanz von Musa und David rekurriert als Pathosformel in-
termedial auf das zeitgenossische Ballett, wie Peter Stamer ausfiihrt, was zu
einer Uberlagerung verschiedener Bedeutungsebenen fiihrt, da der Pas de deux
als Liebesduett angelegt ist (Stamer o. J.). Kénig David wird von einem Chor be-
gleitet, der sich aus einem halben Dutzend kleiner Engel zusammensetzt. Durch
die verspielte, schelmenhafte Darstellung der Engelchen verliert die Szene die
potenzielle Erhabenheit. Die Fliigel der Engel werden mit Tauben verglichen:
Die Engelchen dehnen ,knisternd die Schwungfedern aus, dafl die Farben der-
selben schimmerten wie Taubenhilse“ (VII, 422). So werden die Engelchen in
Verbindung zur Liebesgottin Venus gesetzt, deren Vogel die Tauben sind (Poe-
schel 2014, 316). Der Vergleich ruft das Bild der Liebenden auf, wie Christine



Poetik der Ambiguitit = 163

Renz zeigt (1993, 234). Das Zusammenspiel des Paartanzes als Liebesduett und
der puttenartigen Engel ambiguiert den himmlischen Tanz Davids und Musas.

Ko6nig David tanzt mit grofler Galanterie und scheint ,,sich dabei so wohl zu
gefallen, als die Jungfrau, welche im Himmel herumzuspringen meinte* (VII, 422).
Die Ikonographie verlagert, so Renz, ,,die musizierenden Engel und David von
einer Erscheinung des Himmels in eine rokokohafte, galant-schiferliche Szene*
(1993, 235). Auch Brandstetter liest den Tanz mit David als ,,tdnzerisch-erotische
Verfiihrung durch die kérperliche Beredsamkeit des Tanzer-Kénigs David“ (2002,
238). In ihrer Beschreibung dhnelt die Szene der Verfithrung der Jungfrau Maria
durch den Teufel in der Marienlegende Die Jungfrau und der Teufel, die ebenfalls
Teil von Kellers Legenden-Sammlung ist, und die den Kampf zwischen Gut und
Bose als Tanz beschreibt. Auch dort tritt der Verfiihrer — der Teufel — sehr galant
auf, und die Szene wird von Musik begleitet, die in Die Jungfrau und der Teufel
einem Brunnen entspringt: ,,das Wasser machte die lieblichste Musik, denn jeder
Strahl gab einen andern Ton und das Ganze schien gestimmt wie ein Saitenspiel
(VII, 361). Durch die Gleichsetzung von biblischem Ahnenvater und Verfiihrer im
Tanzlegendchen und der Angleichung der Darstellung der Szene an den Kampf
zwischen Gut und Bése in Die Jungfrau und der Teufel wird nicht nur die Figur
Ko6nig David ambiguiert, sondern die gesamte Paartanzszene.

Entsprechend der Ambiguitit des Paartanzes ist auch der Handel, den David
Musa vorschlégt, nicht eindeutig von einem Teufelspakt zu unterscheiden. David
fragt Musa namlich: ,,ob sie wohl Lust hitte, die ewige Seligkeit in einem unauf-
horlichen Freudentanze zu verbringen, einem Tanze, gegen welchen der so eben
beendigte ein triibseliges Schleichen zu nennen sei?* (VII, 422) Musa wiinscht
sich nichts Besseres, muss dafiir aber ein grofies Opfer erbringen. Denn David for-
dert Askese: ,,So habe sie nichts Anderes zu thun, als wahrend ihrer irdischen Le-
benstage aller Lust und allem Tanze zu entsagen und sich lediglich der Bufie und
den geistlichen Uebungen zu weihen, und zwar ohne Wanken und ohne allen
Riickfall®“ (VII, 423). Ob dieser Auflagen wird Musa stutzig, ,,und sie sagte: Also
génzlich miiflte sie auf das Tanzen verzichten?“ (ebd.) Musa zweifelt, ,,ob denn
auch im Himmel wirklich getanzt wiirde? Denn alles habe seine Zeit; dieser Erd-
boden schiene ihr gut und zweckdienlich, um darauf zu tanzen, folglich wiirde
der Himmel wohl andere Eigenschaften haben, ansonst ja der Tod ein iiberfliissi-
ges Ding wére“ (VII, 423). Die Beschaffenheit des Erdbodens macht Musa zum Ar-
gument dafiir, dass er zum Tanzen bestimmt ist. Wenn der Erdboden aber zum
Tanzen erschaffen wurde, wieso sollte sie dann auf den irdischen Tanz verzich-
ten? Durch ihre Zweifel macht Musa deutlich, dass es eine qualitative Differenz
zwischen Himmel und Erde geben muss. Denn sonst waren der Himmel und das
Streben nach dem Himmel und somit der Tod ,,ein {iberfliissiges Ding"“. Indem sie
argumentiert, dass auch der Erdboden sich durchaus zum Tanzen eigne und sie



164 —— Zoe Zobrist

schon in ihrem bisherigen Erdenleben ausgiebig getanzt habe, erweist sich, so
Renz, ,,dal der Himmel zur Seligkeit wird allein vor einer durch auferlegten Ver-
zicht ver6deten Erde* (1993, 242). Genau dies beweist Davids Reaktion auf Musas
Argumentation: Er geht nicht darauf ein, sondern belegt nur anhand von Bibelstel-
len, dass im Himmel getanzt wird. Musa ldsst sich davon aber nicht {iberzeugen:
,,es schien ihr zu hart, von Stund’ an nicht mehr zu tanzen um eines unbekannten
Lohnes willen® (VII, 423).

David verodet Musa das Tanzen auf Erden schlief3lich, indem er eine himm-
lisch schone Musik spielen ldsst, die Musa den eigenen ,,Leib viel zu schwer
und starr® erscheinen lisst (ebd.). Nur deswegen willigt Musa in den Handel
ein. Der Spuk endet nun so plétzlich, wie er begann, die Engel ,,rauschten, flat-
terten® (VII, 424) und fliegen durch ein offenes Kirchenfenster davon. Mit die-
sem letzten Aufbdumen der Lebenslust ist es auch mit Musas Lebensfreude und
Sinnlichkeit vorbei. Wie gefordert, lebt sie fortan ein asketisches Leben in einer
Zelle im Garten des Elternhauses. Sie geifielt sich und trdgt ein raues Gewand,
die grofte BufBe besteht aber darin, ,,die Glieder still und steif zu halten* (ebd.).
Als sie dennoch das Zucken der Fiif3e nicht unterdriicken kann, ldsst ,,sie sich
die feinen Fiifichen mit einer leichten Kette zusammenschmieden® (ebd.). Als
Asketin stiftet Musa nun allerdings ein Wunder nach dem anderen, in dem sie
jungen Maddchen zur Anmut verhilft: ,,Vorziiglich brachte man junge Madchen
zu ihr, welche etwas unbeholfen auf den Fiifien waren, da man bemerkt hatte,
daf alle, welche sie beriihrt, alsobald leichten und anmutvollen Ganges wur-
den® (ebd.).

Musa verhilft den Méddchen also zwar zur Anmut, selbst kann sie ihre ténzeri-
sche Grazie aber nicht mehr ausleben. Stattdessen schwindet Musa langsam
dahin. Sie verbringt drei Jahre in ihrer Klause: ,,aber gegen das Ende des dritten
Jahres war Musa fast so diinn und durchsichtig wie ein Sommerwolkchen gewor-
den® (ebd.). Die Beschreibung Musas als diinn und durchsichtig sowie der Ver-
gleich mit der Wolke bilden einerseits eine Reihe mit den Darstellungen anderer
Frauenfiguren in Kellers Werk, die beispielsweise im Griinen Heinrich, wie Winfried
Menninghaus nachvollzieht, Agentinnen des ,,erotischen Wolkenbilds“ sind (1982,
18). Andererseits aktualisiert das Tanzlegendchen zeitgendssische Darstellungen
von Tuberkulosekranken — eine Krankheit, welche Klinik und Asthetik des 19. Jahr-
hunderts verbindet. So wurde, wie Susan Sontag zeigt, die TuberkulGse als von
einer inneren Glut verzehrt dargestellt, die ihren Kérper auflost (1978, 23). Die wirk-
machtige Tuberkulosemetapher verschrankt im 19. Jahrhundert zwei gegensatzli-
che Bildbereiche: Zum einen steht sie fiir den Tod von Menschen, die fiir zu rein
gehalten werden, um sexuell aktiv zu sein — beispielsweise Kinder, denen eine
»engelhafte[ ] Psyche“ zugeschrieben wird (Sontag 1978, 28). Zum anderen aber ist
die Tuberkulosemetapher auch ein Darstellungsmittel, um ,,sexuelle Gefiihle zu



Poetik der Ambiguitit = 165

beschreiben“ (ebd.), da Tuberkulosen generell ein gesteigertes sexuelles Interesse
zugeschrieben wird (Max 2014). Wie eine Schwindsiichtige wird Musa ebenso von
ihrer unerfiillten sexuell konnotierten Tanzlust verzehrt. Sie ,,schaute voll Sehn-
sucht in den Himmel, und sie glaubte schon die goldenen Sohlen der Seligen
durch das Blau hindurch tanzen und schleifen zu sehen* (VII, 425). Die Sehnsucht
nach dem Himmel ist immer noch eine Sehnsucht nach dem Tanz, wie durch den
Verweis auf die tanzenden Sohlen der Heiligen deutlich wird. Indem Musa also als
dahinschwindende tuberkultse Asketin dargestellt und mit einer Wolke verglichen
wird, wird ihr Sterben ambiguiert: Sie ist nicht nur asketische Heilige, sondern
auch eine Verfiihrte.

3.2 Musas Himmelfahrt

Musas anschlieRender Tod stellt den Ubergang vom ersten zum zweiten Teil dar.
Denkt man an das Motto des Tanzlegendchens, handelt es sich bei dieser Szene
gewissermafien um den Gedankenstrich, der Musa im Singular mit ihrem Plural,
den Musen, verbindet. Diesem Ubergang kommt besondere Bedeutung zu, da er
stark verdichtet und ikonographisch hoch aufgeladen ist. Musa stirbt ,,[aJn einem
rauhen Herbsttage* (VII, 425) im Garten ihres Elternhauses, der als locus amoenus
beschrieben wird (Renz 1993, 236). Fiir die Darstellung von Musas Sterbeszene
werden zwei Bildbereiche iibereinandergelegt: Einerseits wird Musa in der Tradi-
tion einer Braut Christi geschildert, andererseits wird vor allem die Darstellung
der Natur erotisch aufgeladen. Musa ,,hatte sich das dunkle Buf3kleid ausziehen
und mit blendend weifien Hochzeitsgewéndern bekleiden lassen“ (VII, 425). Uber
das Hochzeitsgewand wird sie mit der legendarischen Erzihltradition der sponsa
christi verbunden und dadurch mit der Tradition jungfraulicher Heiliger, fiir wel-
che die spirituelle Brautschaft ein wirkmachtiges Konzept weiblicher Askese dar-
stellte (Weitbrecht 2019, 159). Mit dem Einsetzen himmlischer Musik wandelt sich
die Szene indes und wird nun im Vergleich zur wenig sinnlichen Darstellung von
Musa als Asketin lebendiger. Die Erzdhlinstanz markiert diesen Wechsel: ,,Aber
unversehens“ setzt sie an,

wandelte sich das Wehen des Windes in Musik, in allen Baumkronen schien dieselbe zu
spielen, und als die Leute emporsahen, siehe, da waren alle Zweige mit jungem Griin be-
kleidet, die Myrten und Granaten bliihten und dufteten, der Boden bedeckte sich mit Blu-
men und ein rosenfarbiger Schein lagerte sich auf die weif3e zarte Gestalt der Sterbenden.
(VII, 425)

Mit Musas Sterben geht das Wunder eines zweiten Friihlings mitten im Herbst
einher, alles bliiht und duftet. Die Szene spielt mit der mehrdeutigen Symbolik



166 —— Zoe Zobrist

der geschilderten Pflanzen, weil sowohl Myrte als auch Granate ikonographisch
mehrfach besetzt sind. Die Myrte wird Aphrodite zugeordnet und ist somit ero-
tisch konnotiert, wird aber unter anderem in der rdmischen Dichtung auch mit
der Hochzeitsymbolik und der Keuschheit der Braut in Verbindung gebracht
(Siede 2013, 383). Uber die Myrte wird nicht zuletzt wieder ein Bogen zu Gregor
von Nyssa geschlagen, der die Metaphorik der Myrte als Zeichen siifler Anmut
in Zusammenhang mit der Vorstellung einer Brautschaft Christi brachte (Siede
2013, 387). Ebenso die Granaten, die auch Attribut Aphrodites sind, deren rote
Farbe aber auch auf das Blut der Martyrer und das Leiden Christi bezogen
wurde (Engemann 1983, 689-718). Der Garten selbst erscheint paradieshaft. Die
Flora erginzt den ,,rosenfarbige[n] Schein“ der fiebrig, leidenschaftlich und tu-
berkulds dargestellten Musa, so dass die Szene erneut ambiguiert wird, worauf
auch Renz hinweist: ,,Geistliches Paradiesgéartlein und erotische Landschaft
gehen ununterscheidbar in einander iiber* (1993, 236-237).

Musas anschliefender Sprung ,,in den offenen Himmel* (VII, 425), stellt
den Ubergang Musas von der Erde in den Himmel dar und ist gleichzeitig der
Wechsel vom ersten zum zweiten Teil.

In diesem Augenblicke gab sie ihren Geist auf, die Kette an ihren Fiiflen sprang mit einem
hellen Klange entzwei, der Himmel that sich auf weit in der Runde, voll unendlichen Glan-
zes und jedermann konnte hineinsehen. Da sah man viel tausend schone Jungfern und
junge Herren im hochsten Schein, tanzend im unabsehbaren Reigen. Ein herrlicher Kénig
fuhr auf einer Wolke, auf deren Rand eine kleine Extramusik von sechs Engelchen stand,
ein wenig gegen die Erde und empfing die Gestalt der seligen Musa vor den Augen aller
Anwesenden, die den Garten fiillten. Man sah noch, wie sie in den offenen Himmel
sprang, und augenblicklich tanzend sich in den ténenden und leuchtenden Reihen verlor.
(VII, 425)

Renz vergleicht die Beschreibung des Himmels mit einem barocken Kuppelfresko
(1993, 240). Anders als dieses jedoch, das die Illusion einer geglaubten Wirklich-
keit vermitteln will, indem es die Illusion einer raumlichen Tiefe und den Eindruck
einer Offnung in den Himmel hinein erzeugt, verfolgt das Tanzlegendchen eine um-
gekehrte Intention: Es ldsst ,,den Illusionscharakter des Beschriebenen faf3bar
werden (Renz 1993, 240). Dieser Effekt wird dadurch realisiert, dass die extradie-
getisch-heterodiegetische Erzdhlinstanz die Blickvertikale von unten durch die Po-
sitionierung des ,,man“ in der erzdhlten Welt nachvollzieht: ,,jedermann konnte
hineinsehen®; ,,sah man*, ,,man sah noch®. Von der Erde aus nimmt ,jeder/man(n)‘
den sich 6ffnenden Himmel wahr — eine Blickvertikale, wie sie der Pathosformel
der Assunta, der Aufnahme Mariae in den Himmel, entspricht, die beispielsweise
Rubens darstellt. Durch die Beschreibung von Musas Himmelfahrt mitsamt den
weiteren Anwesenden, die der Himmelfahrt beiwohnen und sie bezeugen, lehnt
sich das Tanzlegendchen intermedial an diese ikonographische Formel an.



Poetik der Ambiguitit = 167

Doch das Tanzlegendchen bricht mit der sakralen Erhabenheit des Sujets sti-
listisch dadurch, dass die Figur des ,herrliche[n] K6nig[s]“ mit seiner ,kleine[n]
Extramusik von sechs Engelchen“ Musa empfingt (VII, 425). Intermedial verweist
die Extramusik auf das Theater, wie Renz festhalt: ,,Die Biihnenmusik, die auf die
Biihne gefahren oder auf diese herabgelassen wird, ist Teil barocker Biihnen- und
Opernpraxis. Der Himmel wird zur Theaterauffithrung, das Visionadr-Geschaute
zur Theaterkulisse® (1993, 240). In dieser Perspektive ist die Wolke Teil der Kulisse
und fahrt die Extramusik in den Biihnenraum hinein. Musa feiert einen grofien
Abgang, indem sie in den offenen Himmel springt und sich in den synédsthetisch
tonenden und leuchtenden Reihen verliert.

Der Sprung von der Biihne auf einen anderen Schauplatz ist ein wiederkeh-
rendes Motiv bei Keller: Auch andernorts wird in Kellers Theatern gesprungen.
Elisabeth Strowick hat jiingst am Beispiel der Meerkatzenszene im Griinen Heinrich
gezeigt, dass in einer ,,doppelten Optik [...] Bithne und Backstage, on und off, zu
einem doppelten Szenario“ ineinander geblendet werden (2020, 229). Diese zwei
Szenarien werden nicht durch Auftritte, sondern durch Spriinge verbunden: ,,Kel-
lers Theater ist kein Theater des Auftritts, sondern eines des Sprungs: ,mit einem
Sprunge‘ bewegen sich die Akteure zwischen Biihnenraum und Backstage* (Stro-
wick 2020, 229). Weiter folgert sie: ,,Der Sprung, der immer ein Sprung ins off ist,
ist der so unmogliche wie konsequente ,Auftritt® fiir Kellers anderen Schauplatz.
Ja, der Sprung bringt den Schauplatz als irreduzibel doppelten, Intervall, off/
abyss hervor* (Strowick 2020, 230). Auch im Tanzlegendchen stellt der Sprung
Musas ,,in den offenen Himmel“ einen Sprung ins off, in den Backstagebereich
dar; der Auftritt fiir den anderen Schauplatz. Denn im Tanzlegendchen folgt nun
der zweite Teil im Himmel.

3.3 Der Gesang der Musen

Auf dem anderen Schauplatz im Tanzlegendchen kommt neben Erde und Himmel
noch eine dritte Sphdre zum Zug: die Hélle. Die neun Musen, ,,die sonst in der
Holle saBBen®, sind zum ,,hohe[n] Festtag® geladen (VII, 425) und stiirzen zuletzt
die gesamte Himmelsgesellschaft in ,,Erdenleid und Heimweh* (VII, 427). Wie es
das Motto schon angekiindigt hat, stehen in diesem zweiten Teil die Musen im
Fokus, und die bisherige Hauptfigur Musa gerét in den Hintergrund. Sie ist nun
Teil des off und wird zur Nebenfigur.

Nicht allein eine neue Sphare kommt im zweiten Teil hinzu, sondern im Him-
mel wird auch die Poetik der Ambiguitit ins Groteske gesteigert. In ,,antagonistisch-
gleichzeitige[r] Zweiwertigkeit“ (Berndt/Kammer 2009, 10) wird Heterogenes in
einem ,,Wechselspiel sich storender, gegenseitig aufhebender Perspektiven* kombi-



168 —— Zoe Zobrist

niert (Haaser/Oesterle 2007, 745). Am Beispiel von Der Schmied seines Gliickes
hat Wolfgang Preisendanz den Spielraum des Grotesken in Kellers Werk unter-
sucht (1989). Preisendanz beschreibt, wie Kellers Novelle einen Spagat zwischen
realistischem Erzdhlen und Groteskem macht, dies aber ,innerhalb seiner eige-
nen Asthetik“ (1989, 25). Auch im Tanzlegendchen 6ffnet sich Kellers Erzihlen
dem Grotesken, indem es die Ambiguitdten bis zu Unvereinbarkeiten steigert.
Wie im Schmied seines Gliickes werden im Tanzlegendchen durch die Kombina-
tion von zwei sich widersprechenden Konzepten, die sich in ,theoretische[r]
Unvereinbarkeit“ gegeniiberstehen (ebd.) — dort Groteske und Realismus, hier
Groteske und Legende — neue erzdhlerische Méglichkeiten erreicht. Kann die
Doppelstruktur in Schmied seines Gliickes ,,als realistische Bandigung grotes-
ker Phantasie und als groteske Selbstiiberbietung des poetischen Realismus*
gelesen werden (ebd.), so ermoglicht sie im Tanzlegendchen eine Reflexion iiber
die Moglichkeiten der Gattung der Legende in der Moderne.

Aus der Gattungstradition der Legende, in die sich das Tanzlegendchen ein-
schreibt, erwdchst die Erwartung, dass der Himmel im Tanzlegendchen als Heils-
raum dargestellt wird. Aus dem bisherigen Verlauf des Tanzlegendchens ergibt
sich die Erwartung, dass im Himmel ein ,unaufhérlicher Freudentanz und ,ewige
Freude‘ herrsche. So versprach es Kénig David — und nur im Hinblick auf dieses
Versprechen war Musa bereit, auf den irdischen Tanz zu verzichten. Musas Begeh-
ren ist ganz auf die ,,goldenen Sohlen der Seligen* ausgerichtet, die sie durch das
Blau des Himmels ,hindurch tanzen und schleifen zu sehen* glaubt (VII, 425).
Dieses Begehren wird aber im zweiten Teil im Himmel suspendiert. Der Himmel
im Tanzlegendchen bricht auf groteske Weise mit beiderlei Erwartungen: Mit Er-
wartungen, die aus der Gattungstradition der Legende erwachsen, und mit Erwar-
tungen, die der vorhergehende Text in Bezug auf Musa schiirt.

Ein scheinbarer Anschluss an die Gattungstradition des ,,Wieder- und Weiter-
erzdhlens“ (K6bele 2012, 379) wird in der Einleitung des zweiten Teils im Himmel
geleistet. Genauso wie es statt einer Jungfrau nun mehrere Jungfrauen gibt, gibt
es im zweiten Teil auch statt einer Quelle gleich mehrere. Diese Quellen sollen
vorgeblich — so Marianne Schuller — ,,auf das mittelalterliche Verfahren der Be-
glaubigung durch eine kirchliche Autoritidt als Methode der Wahrheitsfindung*
verweisen (2018, 107). ,,Jm Himmel“, so setzt der zweite Teil der Legende ein ,,war
eben hoher Festtag; an Festtagen aber war es, was zwar vom heiligen Gregor von
Nyssa bestritten, von demjenigen von Nazianz aber aufrecht gehalten wird, Sitte,
die neun Musen, die sonst in der Holle saf3en, einzuladen und in den Himmel zu
lassen, daf3 sie da Aushiilfe leisteten® (VII, 425-426). Nicht ein, sondern zwei Ge-
wahrsmdnner werden genannt, die sich widersprechen. Damit ist — wie Felten
deutlich macht — die religionskritische Dimension dieses zweiten Teils markiert
(Felten 2015, 52). Der Bezug auf die Kirchenviter wird ,ironisch gebrochen“



Poetik der Ambiguitit = 169

(ebd.). Schon in diesem Quellenbezug wird also deutlich, dass der Himmel des
Tanzlegendchens nicht widerspruchsfrei ist.

Doch nicht nur hinsichtlich der Quellen, sondern auch im Hinblick auf die
Gattungsmotive werden heterogene Verschrankungen vorgenommen. Der erste
Teil des Tanzlegendchens hat zwar einen ironischen Ton, folgt aber in seinen
Grundziigen Schemavorstellungen einer Heiligenlegende. Im Hinblick auf die
Gattungstradition ist es nicht ungewohnlich, dass das Tanzlegendchen vom Him-
mel als Jenseitsraum erzihlt. Maximilian Benz streicht fiir Antike und Mittelalter
heraus, dass ,legendarische Erzdhlungen immer schon auch von Jenseitsorten
handeln“ (2018, 272). Wie Elke Koch fiir das legendarische Erzdhlen seit seinen
Anfangen in der Spatantike zeigt, wird von Heiligen stets ,,unter der Pramisse
erzdhlt, dass diese als Personen nach dem Tod fortexistieren“ (2019, 25). Dass
Musa im Himmel weiterlebt, ist also gemafl der Gattungstradition nur folgerich-
tig und sogar notwendig fiir ihren Status als Heilige. Doch stellt der Himmel in
spdtantiken und mittelalterlichen Legenden gemeinhin einen Heilsraum dar.
Folgte das Tanzlegendchen den Vorstellungen einer religiosen Erlésungserzdh-
lung, so sollte in diesem Himmel nun die Erlosung — fiir Musa spezifisch eine
Erlésung im Tanz — folgen. Genau diese Erwartung wird aber suspendiert.

Die Erwartung fiir den zweiten Teil im Himmel ist ein grofier Freudentanz,
eine sinnliche Explosion in der Beschreibung des Fests im Himmel. Eine solche
scheint Musas theatrale Himmelfahrt vorzubereiten. Aber nachdem Musa ,,tan-
zend sich in den ténenden und leuchtenden Reihen verlor* (VII, 425), wird das
Tanzen zwar noch einmal erwdhnt, dies aber nur nebenbei, bevor die eigentli-
che Handlung einsetzt: ,,Als nun die Tanze und Gesdange und alle Ceremonieen
zu Ende und die himmlischen Heerscharen sich zu Tische setzten, da wurde
Musa an den Tisch gebracht, an welchem die neun Musen bedient wurden* (VII,
426). Ein ,,unaufhoérliche[r] Freudentanz[ |“ (VII, 422) ist in diesem Himmel nicht
zu finden, und fiir Musa, der ebendies von David versprochen wurde, gibt es in
diesem Himmel keine Erlésung.

Stattdessen wird die Erwartung, die aufgebaut wurde, suspendiert: Das eben
stattfindende Fest wird weltlich dargestellt und lehnt sich in der Darstellung der
»emsige[n] Martha aus dem Evangelium® (VII, 426) intermedial an die Ikonogra-
phie der heiligen Martha an, die vor allem in der niederlandischen Malerei des 15.
und 16. Jahrhunderts gerne in Kiichenszenen mit Schiirze dargestellt wurde (Anstett-
JanBen 1974, 566). Martha sorgt in eigener Person fiir Musa und die verschiichterten
Musen, die mit Musa am Tisch sitzen, und hat ,,ihre schonste Kiichenschiirze um-
gebunden® und ,einen zierlichen kleinen Ruf3fleck an dem weif3en Kinn“ (VII,
426). Statt ,,tonenden und leuchtenden Reihen* (VII, 425), in die sich Musa ur-
spriinglich verlor, wird unter der Agide der biederen Heiligen der Héuslichkeit
eine Tischszene dargestellt. Die Tischgesellschaft, in der sich schliefilich doch



170 =— Zoe Zobrist

»ein anmutig frohliches Dasein in dem Frauenkreise“ entwickelt (VII, 426), be-
steht aus vielerlei Frauenfiguren unterschiedlicher intertextueller Herkunft, die,
wie Stamer herausarbeitet, zu einer Bildkomposition zusammengefiigt werden, die
sich an ein Tableau vivant auf dem Theater anlehnt (o. J.). Figuren der griechisch-
antiken Mythologie und der biblisch-christlichen Welt werden beim Fest im Him-
mel bunt durcheinandergemischt. So sitzen mit Musa und den Musen noch Terpsi-
chore, die heilige Cécilie, Polyhymnia und Euterpe am Tisch, ,,und alle hielten
sich bei den Handen* (VII, 426).

Nicht nur die Erwartungen hinsichtlich des ewigen Freudentanzes werden
enttduscht, sondern auch die Erwartungen hinsichtlich der himmlischen Musik,
die David Musa vorspielte, eine ,,unerhort gliickselige[ ], iiberirdische[ ] Tanz-
weise® (VII, 423). An die Stelle dieser Musik tritt im Himmel der Gesang der
Musen aus der Holle, der das gesamte Himmelspersonal in eine Krise stiirzt. Am
Anfang dieser Krise steht ein nicht eingehaltenes Versprechen. Den Musen fliis-
tert die Jungfrau Maria zu, ,,sie werde nicht ruhen, bis die Musen fiir immer im
Paradiese bleiben kénnten“ (VII, 426). Die Erzdhlinstanz kommentiert lapidar:
,,Es ist freilich nicht so gekommen* (VII, 427). Dieser Kommentar stellt eine Zdsur
dar: Nun schldgt das Tanzlegendchen vollends ins Groteske um. Denn die Musen
wollen sich bedanken und {iben nach dem Fest ,,in einem abgelegenen Winkel
der Unterwelt einen Lobgesang ein, dem sie die Form der im Himmel {iblichen
feierlichen Chorile zu geben suchten® (ebd.). Dafiir teilen sie sich in ,,zwei Half-
ten von je vier Stimmen, {iber welche Urania eine Art Oberstimme fiihrte, und
brachten so eine merkwiirdige Vokalmusik zuwege“ (ebd.). Als der nichste Fest-
tag im Himmel gefeiert wird, beginnen die Musen in einem giinstigen Moment
mit ihrem ,,sénftlich“-verstérenden Choral,

der bald gar médchtig anschwellte. Aber in diesen Rdumen klang er so diister, ja fast trot-
zig und rauh, und dabei so sehnsuchtsschwer und klagend, daf3 erst eine erschrockene
Stille waltete, dann aber alles Volk von Erdenleid und Heimweh ergriffen wurde und in
ein allgemeines Weinen ausbrach.

Ein unendliches Seufzen rauschte durch die Himmel; bestiirzt eilten alle Aeltesten und
Propheten herbei, indessen die Musen in ihrer guten Meinung immer lauter und melan-
cholischer sangen und das ganze Paradies mit allen Erzvitern, Aeltesten und Propheten,
alles, was je auf griiner Wiese gegangen oder gelegen, aufler Fassung geriet. (ebd.)

Wahrend dem Choral im 19. Jahrhundert gemeinhin eine gottesdienstliche Funk-
tion zugeschrieben wird, weil er religiose Gefiihle erwecken und bewegen soll
(Blankenburg 2010), wird er im Tanzlegendchen ins groteske Gegenteil verkehrt.
Kellers Gesang der Musen bezieht sich zwar auf die Pathosformel des bewegen-
den Chorals, kehrt die ausgeldsten Gefiihle aber um. Der Choral der Musen weckt
im Himmel keine religiésen Gefiihle, sondern ,,Erdenleid und Heimweh“ und



Poetik der Ambiguitit =— 171

»allgemeines Weinen®. Die ,,allerh6chste Trinitdt“ kommt schlieflich ,selber
heran®, schaut ,,zum Rechten® und bringt die Musen mit ,,einem lang hinrol-
lenden Donnerschlage zum Schweigen“: ,,Da kehrten Ruhe und Gleichmut in
den Himmel zuriick; aber die armen neun Schwestern mufiten ihn verlassen
und durften ihn seither nicht wieder betreten® (VII, 427). Mit diesem Aus-
schluss endet das Tanzlegendchen.

Anstelle der gliickseligen Tanzweise, die Musa noch auf Erden vernommen
hat, folgt im Himmel ein Gesang, der ,,so diister, ja fast trotzig und rauh“ klingt,
dass die gesamte Himmelsgesellschaft ,,aufler Fassung* gerit (ebd.). Ausgerech-
net im Heilsraum erfolgt die Krise. Die Losung dieser Krise durch ,,die allerh6chste
Trinitit“ (ebd.) steigert den grotesken Effekt dieser Szene gar noch, wird in dieser
Formulierung schlief3lich das ,Allerhdchste‘ — die Dreifaltigkeit Gottes — einer
Komik der Herabsetzung ausgeliefert. Der groteske Effekt, den die Krise der Him-
melsgesellschaft und die Losung dieser durch die personifizierte Trinitét hat, ist
eine Steigerung der Poetik der Ambiguitat. Erreicht wird der groteske Effekt da-
durch, dass die Erwartungen, die von der Gattungstradition der Legende, in die
sich das Tanzlegendchen einschreibt, suspendiert werden. Statt einer Quelle, wel-
che die Glaubwiirdigkeit absichern soll, gibt es zwei, die sich zudem auch noch
widersprechen. Statt eines Heilsraums, in dem Musa Erfiillung im Freudentanz
findet, wird der Tanz nur nebenbei erwdhnt. Die suspendierte Leidenschaft fiir
den Tanz findet keine Erfiillung im Himmel, vielmehr wird die vormalige Hauptfi-
gur in eine biedere Kiichenszene hineinerzdhlt und beim zweiten Festtag im Him-
mel gar nicht mehr erwdhnt. Statt himmlischer Melodien, wie sie Musa noch auf
Erden vernahm, ist die Musik im Himmel ein Choral der Musen aus der Hoélle, der
zwar die Sinnlichkeit und das Pathos sakraler Musik aufnimmt und maximale Ge-
fiihle beim Himmelspersonal auslost. Doch anstatt wie erwartet um positive Ge-
fiihle, handelt es sich dabei um hochst zwiespaltige und das Himmelsvolk stiirzt
in ,,Erdenleid und Heimweh. Zuletzt wird die allerhéchste Trinitdat dazu degra-
diert ,,zum Rechten zu sehen® (VII, 427). Im Himmel, wo gemif} der Gattungstra-
dition ,,transzendente[ ] Vollkommenheit* herrschen sollte (Benz 2018, 278),
erzeugen unerfiillte Versprechen und Leiden groteske Heterogenitét.

4 Ambiguitat und Affektivitat

Diese groteske, religionskritische Darstellung des Himmels ermoglicht eine Refle-
xion der Gattung. Der Himmel im Tanzlegendchen hat keine ,,andere[n] Eigen-
schaften“ als die Erde (VII, 423), wie Musa im ersten Teil fordert, wenn es im
Himmel Kiichenschiirzen und diistere Gesdange gibt. Dadurch lasst das Tanzle-



172 =— 7Zoe Zobrist

gendchen offen, ob der Tod ,.ein iiberfliissiges Ding“ sein konnte, wie Musa noch
auf Erden hofft (ebd.). Anstatt den Himmel als Erlésungsort darzustellen, steigert
er im Tanzlegendchen die Poetik der Ambiguitdt ins Groteske.

Das Tanzlegendchen wird oft dahingehend gelesen, dass es ,,um die Rolle der
Kunst — um den Ort der Musen® gehe (Brandstetter 2002, 244; vgl. Schuller 2018,
108), genauer noch um den ,,Platz der Musen, nach ihrer Verbannung aus dem
Himmel“ (Brandstetter 2002, 245). Ich verstehe das Tanzlegendchen auch dahinge-
hend, dass es nach dem Platz der Legende in der Moderne fragt. Felten sieht im
Tanzlegendchen ,,die christliche Heilsbotschaft gegen den Strich“ gebiirstet (2015,
47). Auch Weixler geht davon aus, dass ,eine Kritik an den Heilsversprechen von
religiosen Texten im Allgemeinen“ kaum deutlicher ausfallen kénnte, ja er sieht
,Legenden im Besonderen“ in der Kritik (2019, 519). In der Tat sind die Sieben Le-
genden im Allgemeinen und das Tanzlegendchen im Besonderen keine Legenden
mebhr, die ,,in einem genuin religidsen Funktionszusammenhang stehen* und ,,die
Heiligkeit des Protagonisten zur Geltung bringen®, wie Koch die Legende definiert
(2016, 245). Legenden waren aber, wie die mediévistische Forschung mit Susanne
Kobele auch zeigt, nie ,einfach (2012), wie es André Jolles in den 1930er-Jahren
noch konstatiert (2006). Denn sie bewegen sich in einem Spannungsfeld zwischen
Rhetorik-Verzicht und Rhetorik-Faszination. Ihre ,,religitse und dsthetische Attrak-
tion“ liegt darin, dass die Legenden die ,,von Ambivalenzen herriihrenden Risiken*
kontrollieren miissen — sie liegt in der ,,Illusion der einfachen Form*“ (Ko6-
bele 2012, 402). Ihrem Selbstverstdndnis nach brauchten die mittelalterlichen Le-
genden nicht viel: ,,einen Heiligen, eine Reihe von Wundern, jemanden, der
davon erzihlt, und jemanden, der das Erzéhlte glaubt® (K6bele 2012, 370).

Von einem derartigen Selbstverstdndnis sind die Sieben Legenden weit ent-
fernt. Stattdessen finden sich im Tanzlegendchen eine Heilige, deren Status als
Heilige prekar ist, deren Biiflerinnentum im Riickblick ambig wird, da die ent-
scheidende Erlosung in Frage gestellt wird und die zudem im zweiten Teil vollig
aus dem Blick gerdt. Des Weiteren sind Musas Wunder, da sie Mdadchen heilt,
,welche etwas unbeholfen auf den Fiif}en waren“ und ihnen einen ,leichten und
anmutvollen Gang[ ] verleiht (VII, 424), ebenso zweifelhaft wie ihre Himmel-
fahrt, die womdoglich nur ein barockes Trompe-I'(Eil ist. In den Sieben Legenden
geht es ,,nicht nur” um ,,die kirchliche Fabulierkunst®“, ,,sondern wohl auch® um
eine ,,mehr profane[ ] Erzdhlungslust oder Novellistik® (VII, 333). Im Rahmen
einer Poetik der Ambiguitdt gelingt es den Sieben Legenden dennoch beides zu-
gleich zu sein und die Bedingungen der Legende fiir die Moderne neu auszuhan-
deln. Im 19. Jahrhundert ist ndmlich der Prozess der Losung der Legende vom
pragmatischen Rahmen der religiosen Praktiken abgeschlossen. Vor dem Hinter-
grund der ,,Umstrukturierungen des religiosen Systems und [der] Ausdifferenzie-
rungen des literarischen und kiinstlerischen®, wird ,,eine Emphase dsthetischer



Poetik der Ambiguitit =— 173

Bedeutung® denkbar (Kiening 2004, 59). Fiir das Tanzlegendchen folgt daraus,
dass keine letztgiiltigen Ordnungssysteme mehr angeboten werden — keine sa-
kralen Inhalte, keine religiosen Funktionsbestimmungen und keine Heiligkeits-
konzepte.

Dennoch ist das Tanzlegendchen eine Legende — und zwar deshalb, weil
es die Sinnlichkeit der religiésen Praktiken zum Ausdruck bringt und die Gat-
tung so anschlussfihig fiir das 19. Jahrhundert macht. In seiner Poetik der
Ambiguitat betreibt Keller dafiir einen erheblichen Aufwand, der die generi-
schen und intermedialen Beziige, aber auch sowohl ikonographische als auch
musikalische Pathosformeln umfasst. Diese Affektivitdt sorgt in Kellers Legend-
chen fiir Staunen - beispielsweise bei den Zuschauenden von Musas Himmel-
fahrt — und damit gerade fiir denjenigen Affekt, der fiir Legenden eine grofie
Bedeutung hat. Mireille Schnyder erldutert, dass das Staunen als Reaktion ,,auf
die Manifestation gottlicher Macht im Irdischen® ausgelost wird (2016, 171). Sie
interpretiert das Staunen als ein kollektives Phidnomen des ,,Uberwiltigtsein[s]
von der sichtbar gewordenen Macht Gottes® (ebd.). Das Tanzlegendchen bezieht
sich durch generische und intermediale Beziige auf das Wunderbare und den
davon ausgelsten Affekt des Staunens (Gess 2013; 2019). Genau dadurch macht
die letzte Legende deutlich, was die Sieben Legenden als Ganzes tun und was
schon das Vorwort ankiindigt: Sie schliefRen an die Gattung der Legende an,
,wobei ihnen freilich zuweilen das Antlitz nach einer anderen Himmelsgegend
hingewendet wurde, als nach welcher sie in der iiberkommenen Gestalt schauen®
(VIL, 333). Dergestalt setzen die Sieben Legenden zu einer Neuausrichtung der Gat-
tung im 19. Jahrhundert an, die zum Experimentierfeld fiir die Moglichkeiten ur-
spriinglich religitser Texte in einer sdkularisierten Gesellschaft wird.

Literatur

Anstett-Jan8en, Marga. ,Martha von Bethanien“. Lexikon der christlichen Ikonographie. Bd. 7.
Ikonographie der Heiligen. Innozenz bis Melchisedech. Hg. Wolfgang Braunfels.
Freiburg/Br.: Herder, 1974. Sp. 565-568.

Benz, Maximilian. ,,Himmel, Holle“. Literarische Orte in deutschsprachigen Erzdhlungen des
Mittelalters. Ein Handbuch. Hg. Tilo Renz, Monika Hanauska, Mathias Herweg. Berlin,
Boston: De Gruyter, 2018. 271-285.

Berndt, Frauke und Stephan Kammer. ,,Amphibolie — Ambiguitdt - Ambivalenz. Die Struktur
antagonistisch-gleichzeitiger Zweiwertigkeit“. Amphibolie — Ambiguitdt — Ambivalenz.
Hg. Frauke Berndt, Stephan Kammer. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, 2009. 7-30.

Blankenburg, Walter. ,,Choral/Choralgesang®. Theologische Realenzyklopddie Online. Hg.
Gerhard Krause u. a. Berlin, New York: De Gruyter, 2010. www.degruyter.com/database/
TRE/entry/tre.08_004_15/html (05.05.2022).


http://www.degruyter.com/database/TRE/entry/tre.08_004_15/html
http://www.degruyter.com/database/TRE/entry/tre.08_004_15/html

174 =—— Zoe Zobrist

Brandstetter, Gabriele. ,de figura. Uberlegungen zu einem Darstellungsprinzip des Realismus.
Gottfried Kellers Tanzlegendchen*. de figura. Rhetorik — Bewegung — Gestalt. Hg.
Gabriele Brandstetter, Sibylle Peters. Miinchen: Fink, 2002. 223-245.

Engemann, Josef. ,Granatapfel“. Reallexikon fiir Antike und Christentum. Sachwérterbuch zur
Auseinandersetzung des Christentums mit der antiken Welt. Bd. 12. Gottesschau (Visio
beatifica) — Giirtel. Hg. Theodor Klauser u. a. Stuttgart: Hiersemann, 1983. Sp. 689-718.

Felten, Georges. ,,(Um-)Wendung. Pas de deux von Poesie und Prosa in Gottfried Kellers Das
Tanzlegendchen. Variations 23 (2015): 41-54.

Frick, Julia und Coralie Rippl. ,Vorwort“. Dynamiken literarischer Form im Mittelalter. Hg. Julia
Frick, Coralie Rippl. Ziirich: Chronos, 2020. 7-9.

Gess, Nicola. ,,Staunen als dsthetische Emotion. Zu einer Affektpoetik des Wunderbaren®. Wie
gebannt. Asthetische Verfahren der affektiven Bindung von Aufmerksamkeit. Hg. Martin
Baisch, Andreas Degen, Jana Liidtke. Freiburg/Br.: Rombach, 2013. 115-132.

Gess, Nicola. Staunen. Eine Poetik. G6ttingen: Wallstein, 2019.

Haaser, Rolf und Giinter Oesterle. ,,Grotesk“. Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft.
Neubearbeitung des Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte. Bd. 1. Hg. Klaus
Weimar. Berlin: De Gruyter, 2007. 745-748.

Jolles, André. Einfache Formen. Legende, Sage, Mythe, Rdtsel, Spruch, Kasus,

Memorabile, Mdrchen, Witz. Tiibingen: Max Niemeyer, 82006.

Kiening, Christian. ,Asthetische Heiligung. Von Hartmann von Aue zu Lars von Trier“. Neue
Rundschau 115.1 (2004): 56-71.

Kiening, Christian. ,,Medialitdt in medidvistischer Perspektive“. Poetica 39.3-4 (2007):
285-352.

Kiening, Christian und Martina Stercken (Hg.). Medialitdt. Historische Konstellationen. Ziirich:
Chronos, 2019.

Kébele, Susanne. ,,Die Illusion der ,einfachen Form‘. Uber das dsthetische und religiése Risiko
der Legende“. Beitrdge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 134.3 (2012):
365-404.

Koch, Elke. ,Legende“. Handbuch Literatur und Religion. Hg. Daniel Weidner. Stuttgart:
Metzler, 2016. 245-249.

Koch, Elke. ,,Bedingungen und Elemente des Erzdhlens von jenseitiger Heilsmittlerschaft.
Namenspraxis und Mirakelstruktur in Michael-Legenden®. Legendarisches Erzdhlen.
Optionen und Modelle in Spdtantike und Mittelalter. Hg. Julia Weitbrecht u. a. Berlin:
Erich Schmidt, 2019. 25-44.

Kosegarten, Ludwig Theoboul. Legenden. 2 Bde. Berlin: in der Bossischen Buchhandlung,
1804.

Max, Katrin. ,Fiebrige Leidenschaft. Die gesteigerte Libido der Tuberkul6sen als
epocheniibergreifende Metapher in der Literatur des 19. und 20. Jahrhunderts“. Epoche
und Metapher. Systematik und Geschichte kultureller Bildlichkeit. Hg. Benjamin Specht.
Berlin, Boston: De Gruyter, 2014. 255-279.

Menninghaus, Winfried. Artistische Schrift. Studien zur Kompositionskunst Gottfried Kellers.
Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1982.

Morgenthaler, Walter. ,,Sieben Legenden. Der Zyklus als Werk*. Gottfried Keller. Romane und
Erzdhlungen. Hg. Walter Morgenthaler. Stuttgart: Reclam, 2007. 119-133.

Poeschel, Sabine. Handbuch der Ikonographie. Sakrale und profane Themen der bildenden
Kunst. Darmstadt: Philipp von Zabern, 2014.



Poetik der Ambiguitit =— 175

Preisendanz, Wolfgang. Poetischer Realismus als Spielraum des Grotesken in Gottfried Kellers
,Der Schmied seines Gliickes‘. Konstanz: Universitatsverlag, 1989.

Rajewsky, Irina O. Intermedialitdt. Tibingen, Basel: Francke, 2002.

Renz, Christine. Gottfried Kellers ,Sieben Legenden. Versuch einer Darstellung seines
Erzdhlens. Tiibingen: Max Niemeyer, 1993.

Schnyder, Mireille. ,,Staunen und ,conversio‘“. Zwischen Ereignis und Erzdhlung. Konversion
als Medium der Selbstbeschreibung in Spdtantike, Mittelalter und Friiher Neuzeit. Hg.
Ruth von Beruht u. a. Berlin, Boston: De Gruyter, 2016. 169-185.

Schuller, Marianne. ,,Sieben Legenden*. Gottfried Keller Handbuch. Leben — Werk — Wirkung.
Hg. Ursula Amrein. Stuttgart: Metzler, 22018. 92-109.

Siede, Mechthild. ,,Myrte“. Reallexikon fiir Antike und Christentum. Sachwérterbuch zur
Auseinandersetzung des Christentums mit der antiken Welt. Bd. 25. Mosaik —
Nymphaeum. Hg. Georg Schéllgen u. a. Stuttgart: Hiersemann, 2013. Sp. 378-389.

Sontag, Susan. Krankheit als Metapher. Ubers. Karin Kersten, Caroline Neubaur. Miinchen,
Wien: Hanser, 1978.

Spalinger, Roland. ,,Heiligkeit der Liebe. Die Struktur ,reziproker Imnmanenz‘ in Gottfried
Kellers Legende Dorotheas Blumenkdrbchen“. Gottfried Kellers Erzdhlen. Strukturen —
Funktionen — Reflexionen. Hg. Philipp Theisohn. Berlin, Boston: De Gruyter, 2022,
195-215.

Stamer, Peter. ,,Tanz/Legende. Zur Diskursivierung von Tanzmotiven im Tanzlegendchen*.
www.gottfriedkeller.ch/allgemein/textkonstitution/tanzlegende.php o.). (05.05.2022).

Strohschneider, Peter. , Textheiligung. Geltungsstrategien legendarischen Erzdhlens im
Mittelalter am Beispiel von Konrads von Wiirzburg Alexius“. Geltungsgeschichten. Uber
die Stabilisierung und Legitimierung institutioneller Ordnungen. Hg. Gert Melville, Hans
Vorldnder. K6ln, Weimar, Wien: Béhlau, 2002. 109-147.

Strowick, Elisabeth. ,,Gottfried Kellers Szenographie des Wirklichen“. Sprache und Literatur
49 (2020): 215-240.

Weitbrecht, Julia. ,,Brautschaft und keusche Ehe“. Legendarisches Erzidhlen. Optionen und
Modelle in Spdtantike und Mittelalter. Hg. Julia Weitbrecht u. a. Berlin: Erich Schmidt,
2019. 159-182.

Weixler, Antonius. ,,,Um modern zu reden‘. Gottfried Kellers Sieben Legenden zwischen
Reproduktion und Restauration erzdhlerischer Archetypik“. Internationales Archiv fiir
Sozialgeschichte der deutschen Literatur 44.2 (2019): 512-548.

Wolf, Werner. ,Intermedialitat“. Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansdtze —
Personen — Grundbegriffe. Hg. Ansgar Niinning. Stuttgart: Metzler, °2013. 344-346.


http://www.gottfriedkeller.ch/allgemein/textkonstitution/tanzlegende.php




Natalie Moser
Ikonischer Uberschuss

Zur Funktion der Bilder in Gottfried Kellers Dietegen

1 Einleitung

,Das Leben aus dem Tod*, ,,Leben aus dem Tod“ und ,,Leben aus Tod“, so lauten
die drei Titel, die Gottfried Keller fiir seine historische Novelle vorgesehen hatte,
bevor er ihr kurz vor der Drucklegung den Titel Dietegen verlieh.! Diese ersten
Titel sind von dem Gegensatzpaar Leben und Tod gepragt, wobei das Leben auf-
grund der Position in den Formulierungen priorisiert wird. Der vierte und finale
Titel besteht lediglich aus dem Namen der mannlichen Hauptfigur des Texts, ist
den vorhergehenden Titeln jedoch dhnlicher, als man auf den ersten Blick vermu-
ten konnte. Die dreiteilige Novelle Dietegen, die die zweitletzte Novelle des zweiten
Bandes des Novellenzyklus Die Leute von Seldwyla bildet und erstmals im Jahr
1874 veroffentlicht wurde, handelt von den zwei verfeindeten mittelalterlichen
Stadten Seldwyla und Ruechenstein. Wahrend die unbeliebten Nachbar:innen aus
Seldwyla nach einem Waffenstillstand in Ruechenstein zu Gast sind, richten die
Ruechensteiner:innen eine Hinrichtung aus, die jedoch nicht sachgemif3 durchge-
fiihrt wird. Der vermeintliche Ruechensteiner Delinquent Dietegen wird von Kiin-
golt, einem Seldwyler Mddchen, gerettet, nachdem sie am im Sarg liegenden
Knaben Lebenszeichen wahrgenommen hat. Dietegen wird daraufhin von den
Seldwyler:innen mitgenommen und lebt fortan bei Kiingolts Eltern, die ihn wie
ihren verstorbenen Sohn aufziehen und zum Forstarbeiter aushilden. Kiingolt wie-
derum hat den Jungen zum zukiinftigen Brautigam auserkoren und wirkt inten-
siv auf die (Charakter-)Bildung des zu ihrem Eigentum erklirten Jungen ein.
Wahrend der zu einem Jugendlichen herangewachsene Dietegen Kriegsdienst
leistet, geht Kiingolt mit ihrer zukiinftigen Stiefmutter Violande, die den Platz
der unerwartet friih verstorbenen Frau des Forstmeisters eingenommen hat, Ver-
gniigungen nach. Eine spontane Feier mit Ruechensteinern findet ein tragisches
Ende, da ein Ruechensteiner im Kampf um Kiingolts Gunst von einem anderen
ermordet wird. Aufgrund der Mitschuld an einem Mord muss Kiingolt bei einer
Seldwyler Totengrdberfamilie Frondienst leisten. Nach der Freilassung wird sie
vom Ruechensteiner Morder Schafiirli gefangen genommen und aufgrund ihrer

1 Vgl. XXI, 36, auch 39 und 110-111, sowie den chronologischen Uberblick zur Entstehung
und Publikation (XXI, 13-17).

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-011


https://doi.org/10.1515/9783110698794-011

178 — Natalie Moser

vermeintlichen Hexerei in Ruechenstein zum Tod verurteilt. Mit Unterstiitzung der
durch den Soldatentod des Forstmeisters gelduterten Violande gelingt es Dietegen,
Kiingolts Enthauptung zu verhindern, indem er sie auf dem Richtplatz heiratet
und das Henkerspersonal fiir seine Aufwendungen entschadigt. Anschlieflend
leben Kiingolt und Dietegen als Ehepaar zusammen, bekommen gemeinsam Kin-
der und sterben wie die Elterngeneration relativ friih.

Keller streicht in einem Brief an Emil Kuh vom 11. Juni 1874 die Symmetrie
als Organisationsprinzip der Novelle heraus: ,,Die Symmetrie im Dietegen ist ja
der Keim der ganzen kleinen Geschichte, da das Ineinandergreifen der beiden
alten Rechtsgebriuche des Lebensschenkens die Idee hergab“ (XXI, 555).2 Fo-
kussiert man die von Keller konstatierte symmetrische Konzeption der Novelle,
insbesondere die Uberkreuzung der beiden Lebensgeschichten, irritiert die Her-
vorhebung der mannlichen Hauptfigur im Titel. Beriicksichtigt man bei dieser
Frage hingegen zudem die drei verworfenen Titel, zeigen sich bereits hier asym-
metrische Tendenzen. Das erste Leben, das aus dem vermeintlichen Tod er-
wdchst, ist dasjenige von Dietegen, das zweite dasjenige von Kiingolt, wobei
sich die Figuren gegenseitig vor einem unnatiirlichen Tod retten. Der Tod
scheint tiberwindbar zu sein, was am Ende der Novelle auf der Ebene der Hand-
lung jedoch negiert wird. Dietegen stirbt wie sein Pflegevater auf dem Schlacht-
feld, Kiingolt wie ihre Mutter an einer Unterkiihlung. Da Dietegen die erste
Figur ist, die vom Tod befreit und ins Leben zuriickgefiihrt wird, unterscheidet
sich die finale Betitelung jedoch nur graduell von den vorherigen.

Die Begriffe Leben und Tod, die in Dietegen kurzgeschlossen werden, bil-
den ein Begriffspaar, das in Kellers Werk, aber auch insgesamt in der Epoche
des Realismus omniprédsent ist. Die kontrdren Leitbegriffe Leben und Tod lassen
sich mit anderen zentralen zeitgendssischen Begriffspaaren wie Natur und Kul-
tur oder Frau und Mann? iiberblenden, wie es in Dietegen der Fall ist. Dass die
Frau dem Leben zugeordnet werden kann, zeigt sich in der Novelle zum Bei-
spiel an der lebensrettenden Aktion Kiingolts, die den Deckel von Dietegens
Sarg fortzieht und den scheintoten Knaben entdeckt. Die Leitdifferenz von Frau
und Mann wird zudem durch eine Zuordnung zu zwei Medien — Text und Bild —
verstarkt. Die mannliche Hauptfigur steht dabei fiir das Medium Text und die
Medienpraktik des Schreibens. Dietegen fiihrt u. a. Schreibzeug mit sich (V.2,
206) und Schafiirli ist ein berufsméfiger, allerdings auch ,,spukhafte[r] Schrei-
ber[ ] (V.2, 222), der iiber einen langen Degen mit Dietegen, der den Degen

2 Die Symmetrie der Lebensgeschichten war Resultat mehrerer Uberarbeitungsschritte, wie
sich an der Entstehungsgeschichte ablesen lésst. Vgl. dazu auch Honold (2018, 47-48).

3 Nach Ulrich Kittstein ist die zeitgendssische Geschlechterkonzeption das Hauptthema der
Novelle (2008).



Ikonischer Uberschuss =— 179

klanglich im Namen trdgt, parallelisiert wird. Kiingolt, die aus der bildaffinen
Stadt Seldwyla stammt und am Ende des Texts als Gemalde prasentiert wird, ist
hingegen dem Medium Bild zugeordnet. Durch die mittels der Hauptfiguren erfol-
gende Gegeniiberstellung von Bild und Text wird in der Novelle eine Metaebene
eroffnet, auf der Produktions- und Rezeptionsmuster sowie der Kunstanspruch rea-
listischer Literatur reflektiert werden konnen.

Der vorliegende Beitrag wird in einem ersten Teil Symmetrien auf der in-
haltlichen und formalen Ebene der Novelle Dietegen beschreiben, wahrend im
zweiten Teil der Fokus auf asymmetrische Relationen gelegt und das Verhéltnis
von Text und Bild untersucht wird. Dabei werden insbesondere die unter-
schiedlichen Darstellungsweisen und Funktionen der Bilder in Dietegen und
der damit einhergehende Uberschuss analysiert, der den Text unterwandert. Im
dritten Teil wird der ikonische Uberschuss zur Poetik des Texts in Beziehung
gesetzt und als Bestandteil einer Reflexion iiber zeitgenossische Produktions-
und Rezeptionsbedingungen sowie als Potenzial fiir multimediale Adaptionen
der Novelle verstanden.

2 Strukturelle und inhaltliche Symmetrien

Im ersten Satz der Novelle werden die beiden Stidte Seldwyla und Ruechenstein
eingefiihrt, von denen die eine im wortlichen und iibertragenen Sinn in der
Sonne, die andere im Schatten eines Berges liegt. Dieser Gegensatz ist auch in
den Stidtenamen verkorpert, da Seldwyla — saelde (mhd.) bedeutet Gliick” — in
der ersten Vorrede der Leute von Seldwyla als ,,wonnige[r] und sonnige[r] Ort“ be-
schrieben wird (IV, 7), wihrend der Name Ruechenstein von dem mittelhochdeut-
schen Adjektiv ,rlich“ abgeleitet ist, das ,haarig, struppig, zottig, rauch; rauh,
herbe, hart, strenge, unwirsch, ungebildet* bedeutet (Lexer 1992, 172) und in der
schweizerdeutschen Bezeichnung einer groben Person als ,Ruech‘ weiterlebt. Wie
sich im Laufe der Novelle zeigt, sind sich die beiden auf den ersten Blick gegen-
sdtzlichen Staddte jedoch dhnlicher als erwartet und bilden Kernbestandteile einer
symmetrischen Struktur. Letztere basiert des Weiteren auf Doppelungen von Fi-
guren und Handlungselementen und wird auch auf der Ebene der Sprache ge-
spiegelt. So finden sich in der Beschreibung der Stadt Ruechenstein, die im
Unterschied zum Hauptschauplatz des Novellenzyklus noch nicht bekannt ist,
viele ansatzweise tautologische Formulierungen. Die Stadt wird als ,,[g]rau und

4 Honold erklart den Namen wie folgt: ,,saelde (mhd.) steht fiir ,Gliick®, wyla (,Weiler®) ist der
generische Namenszusatz von Ortschaften® (2018, 8-9).



180 —— Natalie Moser

finster“ beschrieben, die Bevilkerung als ,,schlecht und recht“ sowie ,,streng
und miirrisch“ und ,ihre Nationalbeschéaftigung® besteht der Erzdhlinstanz fol-
gend ,,in Handhabung von Recht und Gesetz, Mandat und Verordnung, in Erlafl
und Vollzug® (V.2, 181). Zum einen wird durch die sich teilweise reimenden Dop-
pelungen von Attributen und Tétigkeiten auf der Stilebene eine dem Gegenstand
der Novelle entsprechende Historizitdt suggeriert, zum anderen zeigen sich in
den wohlklingenden Formulierungen Harmonisierungs- und Ausgleichstenden-
zen, die wiederum auf das Prinzip der Symmetrie verweisen.

Nicht nur die beiden Schaupldtze Seldwyla und Ruechenstein zeugen von
einer symmetrischen Komposition der Novelle, sondern auch die Lebensgeschich-
ten von Dietegen und Kiingolt. Wahrend Dietegen zu Beginn der Novelle aufgrund
eines vermeintlichen Diebstahls zum Tod verurteilt und von Kiingolt gerettet wird,
befreit Dietegen gegen Ende der Novelle Kiingolt, der Zauberkréfte nachgesagt
werden und die den Tod eines Ruechensteiners mitzuverantworten hat. Die Pa-
rallelisierung wird auf der Ebene der Motive unterstrichen, da bei Dietegen ein
Silberkdnnchen, bei Kiingolt ein kleines Fldschchen mit einem Liebestrank zur
Verhaftung und Verurteilung fiihrt. Das Leichenhemd, das Dietegen tragt, zieht
sich spater Kiingolt iiber, weshalb das Motiv als Prafiguration von Kiingolts Ge-
schichte interpretiert werden kann. Auch auf der Ebene der spezifischen Aufent-
haltsorte der Hauptfiguren findet sich eine Symmetrie, da Dietegen bei der Familie
eines Bettelvogts und Kiingolt bei einer Totengriberfamilie Frondienst leistet.” Die
Helfer:innenfiguren sind ebenfalls symmetrisch angelegt. Dietegens Laufbahn
wird wesentlich durch die Erziehung des Forstmeisters beeinflusst, in dessen Fuf3-
stapfen er tritt. Dieselbe Funktion iibernimmt bei Kiingolt Violande, die erstere in
die Kunst des Flirtens einweist und der Kiingolt nacheifert. Alexander Honold stellt
mit Blick auf die beiden Lebensgeschichten zusammenfassend fest, dass ,,sich die
Lebenskurve des Maddchens in spiegelverkehrter Symmetrie zu derjenigen des
jungen Mannes auf jaher Stufenfolge nur mehr abwarts zu bewegen® scheint
(2018, 316). Diese spiegelverkehrte Symmetrie zeigt sich beispielsweise auch in
den Haltungen der beiden Hauptfiguren gegeniiber Schmuck und Zierde. Wah-
rend sich Kiingolt seit ihrer Kindheit und verstarkt durch Violandes Einfluss fiir
Schmuck interessiert, macht er den Knaben beklommen. Erst als erfolgreicher
Krieger schmiickt sich Dietegen mit kunstvoller Kleidung und eignet sich ein
dhnlich prahlerisches Wesen an, wie es Kiingolt als Kind eigen war, wihrend
Kiingolt im Alter demiitig wird. Wie die vorhergehende Charakterisierung gezeigt

5 Dass Kiingolt ihre Strafe bei einer Totengrdberfamilie verbiiflen muss, markiert bereits die
Tendenz in Richtung Tod, der mit der Todesstrafe dann als konkrete Drohung im Raum steht.



Ikonischer Uberschuss —— 181

hat, sind die Schauplitze Seldwyla und Ruechenstein ebenfalls spiegelverkehrt
symmetrisch.® Beide Stidte sind dem Spektakel zugewandt, einmal in der Form
von Festen und Tanz, das andere Mal in der Form von Martereinrichtungen und
Folterungen. Zudem zeichnen sich ihre Bevolkerungen durch einen Hang zur Pra-
sentation der eigenen Vorziige aus, z. B. ihres Kunsthandwerkes, zu dem sowohl
die Martereinrichtungen der Ruechensteiner:innen als auch die prunkvollen Klei-
dungsstiicke der Seldwyler:innen gezdhlt werden kénnen. In der Beschreibung
der Trauerfeier fiir die verstorbene Frau des Forstmeisters werden die beiden spie-
gelverkehrten symmetrischen Pole explizit enggefiihrt, da ,,der Traueranlaf [...]
bald von einem Taufmahle nicht mehr zu unterscheiden* (V.2, 214) ist, und ange-
deutet wird, dass sich die Dichotomie Leben vs. Tod auflost.

Auf der Ebene des Inhalts wird die Symmetrie als Strukturprinzip unterstri-
chen, wie hinsichtlich einzelner Motive und im Rahmen eines Vergleichs von Ne-
benschaupldtzen gezeigt wurde. Sie scheint jedoch vor allem — und wie soeben
angedeutet wurde — problematisiert zu werden, wenn man beispielsweise einen
Blick auf die Szene wirft, in der Dietegen das Essigkdnnchen seiner Pflegeeltern
gegen eine Armbrust eintauscht. Idealerweise sollte der Tausch symmetrisch sein,
d. h. die ausgetauschten Waren oder Dienstleistungen sollten miteinander verre-
chenbar sein. Aus der Perspektive Dietegens, der als ,,Erstaunte[r]“ (V.2, 188) be-
schrieben wird, handelt es sich um einen vorteilhaften Tausch. Er meint, ,,einen
guten Handel gemacht zu haben® (V.2, 189), da das alte Essigkdnnchen nach sei-
ner Einschdtzung weniger Wert hat als die erworbene Waffe. Der Handler erkennt
hingegen, dass es sich um ein Silberkdnnchen handelt, weswegen er es zu seinem
Vorteil gegen eine Armbrust eintauschen will. Obwohl sich beide Beteiligten als
bevorteilt wahrnehmen, kann der Tausch aus einer externen Perspektive nicht als
vorteilhaft beurteilt werden, da beide gefangen genommen werden. In dieser
Szene wird eine vermeintliche Symmetrie vorgestellt und problematisiert, so dass
der zentrale Tausch der Novelle, ndmlich derjenige von Tod gegen Leben, der
gegen Anfang und Ende der Novelle erfolgt, auf seine Symmetrie hin befragt wer-
den sollte. Zum einen zeigt sich hinsichtlich Kiingolt und Dietegen, dass es sich
bei der Geschichte lediglich ansatzweise um eine Liebeserzihlung handelt, wes-
halb ein Vergleich von Dietegen mit Romeo und Julia auf dem Dorfe trotz der bei-
den verfeindeten Stddte wenig zur Interpretation der Novelle beitrdgt (Fulda
Merrifield 1969, 170). Kiingolt l4dsst keine Zweifel aufkommen, dass es sich um ein
asymmetrisches Verhéltnis und nicht um einen symmetrischen Tausch handelt,

6 Weitere Novellen des Zyklus sind dem Prinzip der (spiegelverkehrten) Symmetrie verpflich-
tet, beispielsweise die Novelle Kleider machen Leute, deren Titel textintern in der Formulierung
,Leute machen Kleider‘ gespiegelt wird und deren Schaupldtze Seldwyla und Goldach in
einem dhnlichen Verhiltnis zueinander stehen wie die Stadte Seldwyla und Ruechenstein.



182 — Natalie Moser

wenn sie gegeniiber Dietegen festhdlt: ,,Du bist mein Eigentum, ich allein habe
Dich aus dem Sarge befreit“ (V.2, 205). Dietegen entgegnet ihr im Jugendalter
zwar, dass sie von nun an auch sein Eigentum sei (V.2, 213), die Asymmetrie bleibt
jedoch bestehen, wie u. a. die Bewachung Kiingolts durch Dietegen wahrend des
Frondiensts bei der Totengraberfamilie zeigt. Zum anderen wird aufgrund des Mo-
tivs des unvorteilhaften Tausches fiir beide Seiten auf den archaischen Grundsatz
hingewiesen, dass Gleiches mit Gleichem zu vergelten sei (Spohr 2019), der sich
weder fiir Dietegen und den Héandler noch fiir Dietegen und Kiingolt als beson-
ders gewinnbringend erweist, wie der friihe Tod der beiden Hauptfiguren unter-
streicht. Da Letztere Stellvertreter:innen fiir zwei (Stadt-)Bevolkerungen und
zwei Geschlechter sind, werden durch eine Uberzeichnung der Symmetrie und
der Betonung asymmetrischer Relationen und Tendenzen Fragen hinsichtlich
sinnvoller Gesellschaftsformen aufgeworfen und es wird dem biblischen Aus-
gleichsprinzip ,Zahn um Zahn, Auge um Auge‘ eine Absage erteilt.

3 Asymmetrische Tendenzen in der Form von
Bildern und Bildgeschichten

Mit den beschriebenen symmetrischen Strukturen gehen asymmetrische Tenden-
zen einher, die sich beispielsweise in den Titeln der Novelle zeigen. Obwohl die
Lebensgeschichten von Dietegen und Kiingolt spiegelverkehrt symmetrisch zu sein
scheinen, trigt die Novelle den Protagonisten im (finalen) Titel. Da sie mit der Be-
schreibung des Waisenknaben Dietegen beginnt und beim Tod des verheirateten
Soldners endet, bedient sie trotz der Uberkreuzung zweier Lebensgeschichten das
an den Griinen Heinrich (1854/55; 1879/80) erinnernde Entwicklungsromannarra-
tiv: Ein mittelloser Junge wird zum angesehenen Patrizier, die heldenhafte Befrei-
ung von Kiingolt ist lediglich eine Station auf dem Weg dahin. Interessanterweise
wird das eheliche Zusammenleben von Kiingolt und Dietegen sehr stark gerafft,
wodurch die (spiegelverkehrte) Symmetrie der beiden Lebensgeschichten — vom
Tod zum Leben fiir Dietegen und vom Leben zum Tod fiir Kiingolt — unterstrichen
und das unterschiedliche Ende der beiden Figuren in den Hintergrund geriickt
wird. Da das lineare Fortschreiten der Zeit bzw. der Entwicklungen der Figuren
durch die spiegelverkehrte Symmetrie fast aufgehoben zu sein scheint, nimmt —
so konnte man auf Lessings Gegeniiberstellung von Zeit- (Dichtung) und Raum-
kunst (bildende Kunst) zuriickgreifend festhalten — die Novelle, die u. a. von
Bildgeschichten handelt, bildhafte Ziige an. Gemaf Honold kdnnen die einzel-
nen Novellen als ,,schweizerische[ | Lebensbilder und Charakterstudien* (2016,
48) verstanden werden, d. h. als textuell hergestellte Bilder, oder als ,,ikonische



Ikonischer Uberschuss —— 183

Abbreviaturen eines diegetisch nur sehr viel ausgedehnter darstellbaren Sach-
verhaltes® (2016, 51). Die Bilder in Dietegen scheinen folglich metareferenziell
auf das Reihenprinzip des Novellenbandes Die Leute von Seldwyla und damit
auch auf zeitgendssische Publikationsformate oder -moden wie der Fortsetzungs-
druck in Zeitschriften, in denen Bilder und Texte nebeneinander veroffentlicht
werden, hinzuweisen. Im Unterschied zu anderen Novellen von Keller — man
denke an die Uberlegungen zum Schreiben als Titigkeit, Kommunikationsform
etc. in der Novelle Die mifsbrauchten Liebesbriefe — werden Schreibutensilien nur
am Rande thematisiert. Themen und Motive, die auf die Malerei referieren, wie
der Pinsel, der Farbtopf oder der Berufsstand Maler (V.2, 201 und 249) sind zentra-
ler. Die Gegeniiberstellung von der linearen (Lebens-)Erzidhlung und der Novelle
als Bild soll nun genauer untersucht werden, indem das Verhéltnis von Lebens-
und Bildgeschichte in der Novelle analysiert wird.

In der Novelle werden wiederholt Worter aus dem Wortfeld Bild verwendet,
um beispielsweise eine Figur zu beschreiben (,ein bildschéner Knabe®, V.2, 187),
eine Darstellungsform zu benennen (,,ihr Bildnis“, V.2, 249) oder die Erinnerungs-
bilder einer Figur (,,Bildwerke“, V.2, 239) zu bezeichnen. Die Bild-Vorkommnisse
in der Novelle konnen in ekphrastische und nicht-ekphrastische (Bild-)Szenen ein-
geteilt werden, wobei der Fokus hier auf den ekphrastischen Stellen liegen wird.
Bereits sehr friih in der Novelle wird das Themenfeld der Malerei eingefiihrt, da
ein ,,,de[r] freundliche[ ] Nachbar*“ (V.2, 183) genannter Topf und der dazugehorige
»lange[ | ungeheure[ | Pinsel“ (V.2, 184) erwdhnt werden. Diese Instrumente sind
Bestandteile der Seldwyler Verteidigungs- und Angriffsstrategie. Sobald Letztere
Ruechensteiner:innen in ihrer Gewalt haben, bemalen sie deren Nasen mit schwar-
zer Farbe. Da Letztere an die Farbe von Tinte erinnert, kann hier eine Referenz auf
die Malerei und auf das Schreiben mitgelesen werden. Malen und Schreiben oder
allgemeiner Kiinste werden als streit- und wehrbarer Akt gekennzeichnet, wie bei-
spielsweise auch in der Novelle Spiegel, das Kdtzchen anhand des (scheheraza-
dehaften) Erzdhlens der Katze demonstriert wird. Die Stelle mit Pinsel und
Topf in Dietegen kann gemaf Gerhard Kaiser nicht nur medienreflexiv, sondern
auch in sexualpsychologischer Hinsicht ausgelegt und die Pinselaktionen kénnen
als ,,Sexualprotzgebarden“ (1981, 373), die sich der Sexualsymbolik entsprechend
gegen die Nasen wenden, verstanden werden. Es ist von einem Pinsel und der
zugehorigen Farbe die Rede, ebenso von einem ,,guten Maler[ |“ (V.2, 249), dessen
Bildnis von Kiingolt in ,einer bekannten Gallerie [sic!] hdngt“ (ebd.). Da dieser
Hinweis im letzten Abschnitt des Texts und damit an einer exponierten Stelle er-
folgt, kann er zudem als eine Form der kiinstlerischen Selbstreflexion interpretiert
werden. Dem Gemailde und indirekt der Novelle wird am Ende der Novelle eine
glorreiche Zukunft im (literarischen) Kanon prophezeit. Zudem werden kunst-
handwerkliche Produkte erwdhnt, u. a. eine goldene und in rote Seide gehiillte



184 — Natalie Moser

Muttergottesfigur, die von einer Glasscheibe geschiitzt in einem (Schnecken-)Haus
steckt (V.2, 198). Diese Figur kann als eine Komplementérfigur zu einer Galateafi-
gur auf einer Skulptur verstanden werden, da die beiden Figuren zwei Frauenty-
pen, die miitterliche und die wilde, jeweils idealtypisch verkorpern. Des Weiteren
ist die Rede von einem (imaginierten) Bildwerk im Ged&ichtnis des Forstmeisters,
das letzterer seinen Wiinschen gemaf3 verdndert hat, um seine Base Violande ret-
rospektiv aufzuwerten und seinen Wert- und Moralvorstellungen anzupassen (V.2,
225). Nachdem er sie in seinen Erinnerungen zu einer erfahrenen und leiderprob-
ten Frau verklart hat, entwickelt sich sein Wunsch, Violande zu ehelichen. Hierbei
wird eine Parallele zu Dietegen sichtbar, der Kiingolt auch erst nach einem Per-
spektivwechsel, den Violande ausgeldst hat, befreien und zur Frau nehmen will.
Zusatzlich zu diesen Erwdhnungen von kiinstlerischen Berufen, Bildern und
Skulpturen sowie Erinnerungsbildern finden sich in der Novelle Bildwerke, die
von der auktorialen Erzdhlinstanz oder den Figuren beschrieben und interpretiert
werden. Interessanterweise ldsst sich anhand dieser ekphrastischen Bildszenen
ebenfalls zeigen, dass sich Seldwyla und Ruechenstein zwar komplementar zuei-
nander verhalten, da in der Ruechensteiner Ratsstube beispielsweise lustvolle
Gott:innenszenen, in Seldwyla dagegen christliche Buf3geschichten gezeigt wer-
den. Gemeinsam ist den beiden Schauplitzen aber, dass sie reich an Bildern und
Schmuck sind und keine der beiden Stddte asketische Ziige trdgt. Die Ruechen-
steiner Ratsstube ist mit schwarz gestrichenem Eichenholz getéfelt und weist
Vergoldungen auf, weswegen sie auch als reich beschrieben wird. Die Tafel ist
mit Leinentiichern gedeckt, die mit griinem Seidenfaden und mit Goldfaden be-
stickt sind. Die Sujets der Tiicher sind Hirsche, Jager und Hunde. Es handelt sich
um eine Jagdszene, die von einem weiteren Kunsthandwerk {iberlagert wird, das
sind weifle Damasttiicher, die ,,sehr frohliche[ | Gottergeschichten* zeigen (V.2,
190). Auf diesen Tiichern ist wiederum Geschirr angeordnet, das Halbgott:innen
wie Nymphen und Najaden zeigt, sowie ein silbernes Kriegsschiff, das eine Gala-
tea ,,von den verwegensten Formen® (V.2, 191) als Galionsfigur hat. Ahnlich ge-
schmiickt wie die Tafel sind auch die Ruechensteinerinnen, die Seidengewénder,
Spitzen- und Goldschmuck tragen, und wider Erwarten — man denke an die Be-
schreibung der Ruechensteiner:innen zu Beginn der Novelle — eine gewisse Ahn-
lichkeit mit den ,,freien und {ippigen Scenen® (ebd.) auf Tiichern und Geschirr
aufweisen. Im Unterschied zu den Seldwyler:innen, die ,,das Dargestellte zu deu-
ten und zu benennen wussten* (V.2, 192) und tiber die Frivolitdten lachen, haben
die Ruechensteiner:innen ihr eigenes Kunsthandwerk bisher keiner genauen Be-
trachtung unterzogen. ,Zierart schlechtweg fiir Zierart“ (ebd.) zu nehmen, ist
ihre Devise und entspricht ihrer Haltung gegeniiber Verbrechen, die ohne Refle-
xion iiber den Schweregrad des Verbrechens mit Folter und Tod geahndet werden.
Die nachgeholte Betrachtung der Szenen fiihrt bei den Ruechensteiner:innen zu



Ikonischer Uberschuss =—— 185

Unmut, da die explizit benannten antiken Figuren Leda und Europa von Zeus ver-
gewaltigt worden sind und folglich fiir nicht geahndete (ménnliche) Verbrechen
stehen, mit denen die straffreudigen Ruechensteiner:innen nicht konfrontiert sein
mochten. Den Bildern kommt folglich nicht nur eine prognostische und die Figu-
ren charakterisierende Funktion zu, sondern auch eine handlungsleitende Funk-
tion, da die Ruechensteiner:innen im Hinblick auf die durch die Seldwyler:innen
erlittene Schmach nach einem Ausgleich streben, der allerdings automatisch
durch die durch eine Totenglocke angekiindigte Hinrichtung erfolgt. Eine weitere
explizit benannte und bei Keller hdufig thematisierte antike Gestalt, die Galatea,
verkorpert auf der Seite weiblicher Figuren hingegen einen starken Charakter,
der — und hierin kann man durchaus eine Anspielung auf Kiingolts dominantes
Verhalten gegeniiber Dietegen sehen — Ménner unterwirft.” Wahrend Kiingolt
durch Galatea préafiguriert ist, wie sich insbesondere in der Szene zeigt, in der
sie die Ruechensteiner durch den Zaubertrank ,,,Gang mir nach‘“ (V.2, 222)
sowie verliebte Blicke und Gesten fiir sich zu gewinnen versucht, verweist die
Jagdszene auf Dietegens Ausbildung zum Forster, wiahrend die ausgelassenen
Szenen die Tanze der Seldwyler:innen antizipieren.

Die Seldwyler Hauser sind ebenfalls geschmiickt, wofiir das Wohnzimmer
des Forstmeisters ein Beispiel ist. Wie die Ratsstube ist es getifelt, allerdings
nicht mit Eichenholz und dunkel gestrichen, sondern mit Tannenholz, das ,mit
buntem Blumenwerk iibermalt“ (V.2, 200) ist. Die Fenster setzen sich aus ,,zwei
gemalte[n] Scheiben mit den Wappen des Mannes und der Frau“ (ebd.) zusam-
men — eine symmetrische Darstellung von Mann und Frau — und es ist Zinnge-
schirr zu sehen, das Dietegen an das unheilbringende Silberkdnnchen seiner
ersten Pflegeeltern erinnert. Auch die Armbriiste des Forstmeisters, die Kiingolt
Dietegen zeigt, sind kunstvoll verziert. Im Unterschied zur Szene in der Ruechen-
steiner Ratsstube erfolgt jedoch keine Auslegung der Wandornamente oder Wap-
pen, weswegen diese Bildvorkommnisse den nicht-ekphrastischen zugeordnet
werden konnen. Anders als bei den Ruechensteiner:innen gehort Kunsthandwerk
bei den Seldwyler:innen zum Alltag, wie die knappe Beschreibung des Schmu-
ckes suggeriert. Es existiert keine Trennung von Alltag und Feierlichkeiten. Das
Verhiltnis von Norm (Alltag) und Abweichung (Feierlichkeiten) kann auch in
dasjenige zwischen Bild (Kunst) und schmiickendem Rahmen (Kunsthandwerk)
iibersetzt werden, das wiederum textintern durch das oft verwendete Motiv des

7 Peter Paul Schwarz hat in seiner Untersuchung der Kindheit in Dietegen hervorgehoben,
dass die Zukunft der Hauptfiguren in der Beschreibung der Figuren vorweggenommen wird
(1985, 97). Die Zukunft wird jedoch nicht nur in den Figurenbeschreibungen, sondern auch in
den ekphrastischen und nicht-ekphrastischen Bildszenen préfiguriert.



186 —— Natalie Moser

Kranzes symbolisiert wird. Der Kranz bildet als Rahmen quasi das Zentrum und
macht auf eine Zirkularitdt aufmerksam, die vom Anfang und Ende der Novelle
bestétigt wird, da aus dem Tod das Leben und wieder der Tod folgt.

Die Problematisierung und Auflésung von Dichotomien erstreckt sich auch
auf das Verhaltnis zwischen Lebensgeschichten und den darin enthaltenen
Bildgeschichten. Ein Beispiel fiir letztere sind die Bilder am Ofen der Toten-
graberfamilie, der wie folgt beschrieben wird:

Es war das ein schlankes Gebdude von griinen Kacheln, welche in erhabener Arbeit die
Geschichte der Erschaffung des Menschen und des Siindenfalls darstellen; an den vier
Ecken des Ofens standen die vier grof3en Propheten auf vorstehenden gewundenen Saul-
chen, und das Ganze bildete ein nicht unzierlich gegliedertes Monument[.] (V.2, 234-235)

Diese Bildstétte verweist auf weitere Bilder, u. a. auf die Galatea, die als Galions-
figur wie die Propheten Jesaja, Jeremia, Ezechiel und Daniel hervorsteht bzw.
-sticht. Im Gegensatz zu den (Halb-)Gott:innenszenen in der Ruechensteiner Rats-
stube hat man es hier mit einer christlichen Ursprungserzdhlung zu tun, die von
den biblischen Propheten flankiert wird. Wenige Seiten spater wird ein Teil dieser
Erzdhlung fokussiert: die Geschichte vom Verlust des Paradieses. Letztere wird an-
hand von vier oder fiinf Bildern erzahlt, die sich in regelmafligen Abstdnden wie-
derholen und den ganzen Ofen umspannen (V.2, 239). Die Bilder selbst werden
wie folgt beschrieben: ,,die Erschaffung Adams, diejenige der Eva, der Baum der
Erkenntnis und die VerstoBung aus dem Garten® (ebd.), womit lediglich vier Bilder
erwahnt werden. Dass ein Bild fehlen konnte, auf das die Leser:innen durch die
Formulierung ,,oder fiinf Bilder[ ]“ (ebd.) explizit hingewiesen werden, lief}e sich
so interpretieren, dass die Novelle selbst quasi als fiinftes Bild die ganze Ge-
schichte und damit eine sich negativ entwickelnde Bildungs- oder eine Desillusi-
onsgeschichte zeigt. Mit Dietegen, Kiingolt und der Schlange, der sie auf einem
ihrer ersten gemeinsamen Ausfliige in den Wald begegnen, ist das gesamte Perso-
nal der biblischen Paradiesgeschichte versammelt. Kiingolt schaut sich die ,,harten
Darstellungen® (ebd.) wiederholt an und bricht dabei in Trdnen aus. Eine Aus-
nahme bildet die Betrachtung der Verstoflung des Paares aus dem Paradies, die
Kiingolt aufgrund einer Eigentiimlichkeit bei der Darstellung des Adam — er hat
einen nach auflen statt nach innen ragenden Nabel — zum Lachen reizt.® Dass
diese Darstellung nicht wie angedeutet harmlos ist, sondern eine karnevaleske Se-
xualisierung der Adamfigur vorliegt, belegt die Darstellung der koérperlichen Reak-
tion Kiingolts, die das Erlebnis eines (gewaltvollen) Sexualakts nachzubilden

8 Das Motiv des Lachens ist mit mehr als dreiflig Vorkommnissen in der Novelle sehr prasent.
Gekoppelt ist das Motiv hauptséchlich an die Figur Kiingolt, deren Weltzugang (und denjeni-
gen der Seldwyler:innen) es widerspiegelt.



Ikonischer Uberschuss —— 187

scheint und auf die Szenen mit Leda und Europa riickverweist. Die Koppelung
widerspriichlicher Emotionen wird gegen Ende des Texts zudem im Bildnis von
Kiingolt auf Dauer gestellt. Das Gemailde unterstreicht deshalb nicht nur den Auf-
stieg von Kiingolt zu einer angesehenen Seldwylerin, sondern betont die beiden
Pole, die sowohl Kiingolt als auch Dietegen pragen: Sie wird als ,,schlanke feine
Patrizierfrau“ beschrieben, ,,deren schone Gesichtsziige einen gewissen tiefen
Ernst verkiinden, durchbliiht aber von sanfter kluger Laune* (V.2, 249). Die Ver-
bindung von Ernst und Witz erinnert wiederum an das Idealbild, dem Reinhart
in Kellers Novellenzyklus Das Sinngedicht (1881) nachjagt und das er letztlich in
Lucie findet. Zudem wird am Ende des Textes die Problematik eines Schluss-
punkts aufgehoben, indem die Inszenierung eines Medienwechsels den Text mit
einem offenen Schluss versieht (Utz 1990, 65) und Sinnlichkeit und Verstand,
vertreten durch Witz und Ernst, gleichberechtigt nebeneinanderstehen.

Obwohl Bilder in der Novelle eine zentrale Rolle spielen, finden sich erstaun-
licherweise keine Hinweise auf die im Griinen Heinrich zentral behandelten bei-
den Genres, die Historien- und Landschaftsmalerei. Die skizzierten Bildszenen
erinnern an Genrebilder; zudem sind sie im Bereich des Kunsthandwerks zu ver-
orten, wahrend die Historien- und Landschaftsmalerei der Sphire der ,reinen’
Kunst zugehort, obwohl sie oftmals eine ebenso repriasentative Funktion ein-
nimmt wie Illustrationen auf Geschirr, Stickereien auf Tiichern oder Glasmale-
reien. Wie bei der Beziehung der Hauptfiguren geht es nicht um hohere Ideale,
sondern um (handfeste) Werte, die eine Person (Dietegen wird Kiingolts Eigen-
tum) oder auch reichhaltiger Schmuck ohne Gebrauchswert verkdrpern kénnen.
Die zentralen Gegenstdnde von Historienbildern — das sind Schlachten und
Kampfe — spielen fiir die Entwicklung der Handlung keine unwesentliche Rolle,
werden aber lediglich erwadhnt. Dies trifft ebenso fiir Landschaftsdarstellungen
zu, da die Waldlichtung zwischen Seldwyla und Ruechenstein ein zentraler
Handlungsort ist (V.2, 247)° und die Umgebung des Forsthauses Ziige einer Idylle
trdgt — man denke an die Paradiesdarstellung —, denn ,,ein Brunnen klang lieb-
lich herein, die silberne Nacht webte fliisternd in den Waldbaumen, iiber wel-
chen der Mond schwebte“ (V.2, 197). Beide Bildgattungen werden aufgerufen,
jedoch nicht explizit thematisiert oder inszeniert, sondern es wird anhand von
Lebens- und Stadtgeschichten von Krieg und Frieden — wiederum eine der Sym-
metrien, die der Text nebenbei behandelt — erzihlt.

9 Gemdf Doris Fulda Merrifield handelt es sich bei der Waldlichtung zwischen Seldwyla und
Ruechenstein um das Leitmotiv der Novelle (1969, 164).



188 —— Natalie Moser

4 Bilder und Bildgeschichten als
autopoetologische Referenzen

Alexander Honolds Beschreibung der Entwicklung der Seldwyla-Novellen des
ersten und des zweiten Bandes, des Perspektivwechsels ,,von einer verdichten-
den Konzentration komplexer handlungslogischer Mechanismen auf knappe,
gedrungene Sinnsubstrate® (2016, 51), kann mit Blick auf Dietegen zugestimmt
werden. Die Ebene der Sinneswahrnehmung (der Natur oder der Frau im weiten
Sinne) und diejenige des Verstandes (der Kultur oder des Mannes im weiten
Sinne) werden mittels Bilder engzufiihren versucht. Die Form, in der dies er-
folgt, erinnert vage an Kellers Sinngedicht, in dem der Protagonist mithilfe des
titelgebenden barocken Gedichts von Friedrich von Logau eine Frau sucht, die
gleichermaf3en err6tend und lachend auf einen Kuss reagiert und — wie man
mit Blick auf Dietegen festhalten kénnte — Madonnen- und Galateafigur vereint.
Dieser Gegensatz scheint auch in der Beschreibung von Kiingolts Portrit auf,
da ihre ,,schone[n] Gesichtsziige einen gewissen tiefen Ernst verkiinden, durch-
bliiht aber von sanfter kluger Laune®. Die Differenz zwischen Sinnlichkeit und
Sinn wird in der Novelle durch eine Gegeniiberstellung von antiken und christ-
lichen Topoi versinnbildlicht, beispielsweise durch die Parallelisierung der
Mutter Gottes und Galatea. Die Novelle verwebt antike Lustbarkeit mit sproder
Tugendhaftigkeit, indem sie diese wechselseitig anhand von Schaupldtzen und
Figuren aufeinander bezieht und mythologischen Darstellungen christliche — die
Ofendarstellungen und ,,ein Legendenbiichlein mit bunten Heiligen“ (V.2, 198) —
gegeniiberstellt. Nicht nur Ruechenstein und Seldwyla, Dietegen und Kiingolt,
sondern auch christliches Mittelalter und pagane Antike stehen sich spiegelver-
kehrt symmetrisch gegeniiber, um anhand von Bildreferenzen bzw. des ikoni-
schen Uberschusses das Verhiltnis von Sinnlichkeit und Sinn bzw. Neigung und
Pflicht im Rahmen einer historischen Novelle zu diskutieren und zu zeitgen0ssi-
schen juristischen, 6konomischen, gesellschaftspolitischen und dhnlichen De-
batten in Beziehung zu setzen.

Im Hinblick auf den Griinen Heinrich hat Ernst Osterkamp festgehalten, dass
Bilder im Bildungsprozess der Hauptfigur eine dreifache Funktion innehaben:

als Aneignung der abendldandischen Malerei in einem Prozess dsthetischer Erziehung, als
Modellierung der eigenen Biographie nach dem Muster von Bildern und schlief3lich als
Einiibung von eigenstandiger Weltwahrnehmung und kiinstlerischer Weltgestaltung im
Medium der Zeichnung. (2009, 141)

In Dietegen sind die Bilder starker mit der weiblichen als mit der mdnnlichen
Hauptfigur verbunden. Erstere durchlduft bei der Betrachtung der bestickten
Tiicher und des bebilderten Geschirrs in der Ruechensteiner Ratsstube einen



Ikonischer Uberschuss =—— 189

»Prozess dsthetischer Erziehung“ und scheint ihr Leben diesen Mustern gemaf3
einzurichten, indem sie beispielsweise zu einer den Gott:innenlustbarkeiten ent-
sprechenden Feier im Forsthaus beitrdgt und nach dem Vorbild der Galatea mit
Dietegen umspringt. In der Konfrontation mit der grotesken Adamsdarstellung
entwickelt sie wiederum eine eigene Weltwahrnehmung, auf die im Unterschied
zum mannlichen Protagonisten eines Entwicklungsromans keine kiinstlerische,
sondern eine praktische Weltaneignung erfolgt. Ansatzweise kdnnen Osterkamps
Uberlegungen folglich auch auf die Novelle iibertragen werden, sie miissen je-
doch u. a. hinsichtlich der Fokussierung auf das Kunsthandwerk erganzt werden.
Betrachtet man alle expliziten und impliziten Bilder in der Novelle, zeigt sich ein
breites Spektrum an Funktionen, die sich wie folgt zusammenfassen lassen: Bil-
der im Sinne von bildlichen (und nicht in erster Linie schriftlichen) Darstellun-
gen dienen zum einen als Zierde und Schmuck (Kunsthandwerk) und markieren
in der Novelle Sinnlichkeit. Zum anderen stehen die Bilder in Relation zu Texten,
die sie illustrieren, kommentieren und kritisieren, so dass sie dem Bereich des
Verstandes und der Erkenntnis zugeschlagen werden konnen. Beide Hauptfunk-
tionen der Bilder in der Novelle sind, so die abschliefend zu belegende These,
Bestandteil poetologischer Uberlegungen.'®

Wiederholt werden bildliche Darstellungen — man denke an die Innenwande
von Gebdauden oder die Verzierung von Gebrauchsgegenstinden wie Waffen,
Tiichern, Kleidung und Geschirr — als Zierde beschrieben, die u. a. auf den mate-
rialen Reichtum der jeweiligen Figuren und insbesondere beider Stiddte referiert.
Betrachtet man das eindeutig als Kunstwerk markierte Gemalde Kiingolts am
Ende der Novelle, fallt auf, dass sogar dieses Bild relativ zu seinem Standort be-
schrieben wird. Es wird zwar mitgeteilt, wie Kiingolt auf dem Gemailde aussieht,
ebenso wird jedoch erwdhnt, dass es in einer bekannten Galerie hédngt, so dass es
sehr wahrscheinlich mit anderen Bildern zusammen prasentiert wird. Nicht einmal
Kiingolts Portrat tritt folglich als Einzelwerk in Erscheinung, sondern wie die Ein-
zelbilder der Bildserie ,Genese des Menschen und Siindenfall‘ als Bild im Kontext
anderer Bilder. Bilder sind miteinander verbunden und bilden z. B. als Kacheln
am Ofen eine Bildgeschichte, die implizit mit der Novelle selbst in Beziehung ge-
setzt wird. Anhand der Bildgeschichten am Ofen, auf den Tischtiichern und dem
Geschirr und ihrer Interpretationen wird auf der Ebene der Handlung von den
Figuren das Erzdhlen reflektiert, ohne dass das Setting realistischen Erzdhlens

10 Im Gegensatz zu Gerhard Kaisers Beobachtung, dass Keller wie sein griiner Heinrich ,,die
kategorialen Unterschiede zwischen bildender Kunst und Poesie nicht dsthetisch reflektiert”
habe (1981, 210), wiirde ich die These vertreten, dass Kellers Texte medienreflexiv sind. Zum
Potential von Bildern in Texten, u. a. zu Kellers Pankraz, der Schmoller vgl. Pfotenhauer (2000)
und zur Reflexion der Realismus-Programmatik vgl. Amrein (2008).



190 — Natalie Moser

verlassen wird." Gleichzeitig wird der Publikationskontext gekennzeichnet, also
der Novellenzyklus, den Honold als ,textgenetisch aufschlussreichen, publikati-
onsgeschichtlich symptomalen und iiberdies dsthetisch komplexen, reflektierten
Schauplatz der Form- und Gestaltungsprobleme ,realistischen‘ Erzdhlens“ be-
schreibt (2016, 47). Insbesondere die Beschreibung des Ofens mit seinen Bildge-
schichten kann als Referenz auf den Novellenzyklus gelesen werden, wenn es
heifdt: ,,das Ganze bildete ein nicht unzierlich gegliedertes Monument* (V.2, 235).

Der Text begegnet mit den Bildreferenzen der programmatischen Forderung,
dass ,Realismus‘ das Handwerk bzw. die Darstellungstechniken nicht ausstellen,
sondern wie Fontane im Hinblick auf die zeitgendssische Literatur in der Mitte
des neunzehnten Jahrhunderts festhilt, eine ,,Wiederspiegelung alles wirklichen
Lebens* sein soll (1853, 359). Durch die Blume(nmuster) nimmt der Text indirekt
auf seine mediale Verfasstheit Bezug (Utz 1990, 68; Moser 2019) und skizziert die
Problematik, dass realistische Literatur trotz ihres Alltagsbezugs und Hauptverof-
fentlichungsorts in Zeitschriften nicht als Kunsthandwerk — als Zierde oder
Schmuck — wahrgenommen werden soll, bei dem die Muster oder die Technik
,dahinter* erahnbar ist, sondern als (interessenslose) hohe Kunst. Anhand der Bil-
der wird die Rezeption von Texten innerhalb der Novelle thematisierbar, wie es
beispielsweise in der Szene in der Ratshausstube erfolgt, in der den Ruechen-
steiner:innen ein nicht-semiotischer und den Seldwyler:innen ein semiotischer
Wirklichkeitszugriff attestiert wird, oder mit Blick auf das Portrdat von Kiingolt,
die als Sujet eines Gemaldes selbst zum Gegenstand der Interpretation der extra-
diegetisch-heterodiegetischen Erzdhlinstanz wird, die aus der Darstellung der
Figur ihre Wesensziige abzulesen versucht (V.2, 249). An diese textinterne bild-
basierte Rezeptionsreflexion und an den ikonischen Uberschuss der Novelle
konnen wiederum Adaptionen von Kellers Text anschlief3en, wie es in der 2019
in Ziirich aufgefiihrten Musikoper Dietegen der Fall war. Indem ,,Filme [...] mit
Videoprojektoren auf Raumobjekte der Biihne projiziert“ werden (Engler 2019,
121), wird durch die Uberblendung unterschiedlicher Bedeutungstréger der ikoni-
sche Uberschuss sichtbar gemacht, der iiber die Lebensgeschichten der Hauptfi-
guren hinausweist und sich in Kellers Novelle in den Bildern und Bildgeschichten
verbirgt. Die Bilder widersetzen sich der Geschlossenheit der Gattung Novelle und
halten die Semiose offen, die im Theaterstiick eine Fortsetzung findet. Ahnliches
bewirkt ein das Theaterstiick iiberdauernder Instagram-Account, der die Figur
Dietegen verkorpert und ihren Namen tragt. Aufgrund dieser medialen Erweite-

11 Zu dieser Funktion der Bilder in realistischen Texten und allgemein zum Verhiltnis von
Bild und Text in realistischer Literatur vgl. die nach wie vor wegweisende Studie von Claus-
Michael Ort (1998).



Ikonischer Uberschuss =—— 191

rung wird das Theaterstiick (und damit auch Kellers Novelle) iiber den Theater-
raum hinaus sichtbar gemacht und es werden durch das (Bild-)Medium Instagram
neue Interpretationen etc. angestofien (Rippmann 2019, 130), die — so kénnte man
riickblickend auf Kellers bildaffine Novelle festhalten — in der Interpretation der
Bildgeschichten durch Figuren wie Kiingolt prafiguriert sind.

Literatur

Amrein, Ursula. ,,Todesfiguren. Zur Begriindung des Realismus bei Gottfried Keller“. Gottfried
Keller und Theodor Fontane. Vom Realismus zur Moderne. Hg. Ursula Amrein, Regina
Dieterle. Berlin, New York: De Gruyter, 2008. 63-86.

Engler, Ivan. ,Videoprojektionen zu Dietegen“. ,Dietegen‘ — Gottfried Keller im
21. Jahrhundert. Hg. Matthias Spohr. Ziirich: Chronos, 2019. 121-123.

Fontane, Theodor. ,,Unsere lyrische und epische Poesie seit 1848“. Deutsche Annalen zur
Kenntnis der Gegenwart und Erinnerung an die Vergangenheit 1 (1853): 353-377.

Fulda Merrifield, Doris. ,,Gottfried Kellers Dietegen, eine Analyse“. The German Quarterly 42.2
(1969): 158-171.

Honold, Alexander. ,,Die Leute von Seldwyla (1856, 1873/74)“. Gottfried Keller-Handbuch.
Leben — Werk — Wirkung. Hg. Ursula Amrein. Stuttgart: Metzler, 2016. 47-86.

Honold, Alexander. Die Tugenden und die Laster. Gottfried Kellers ,Die Leute von Seldwyla‘“.
Berlin: Schwabe, 2018.

Kaiser, Gerhard. Gottfried Keller. Das gedichtete Leben. Frankfurt/M.: Insel, 1981.

Kittstein, Ulrich. Gottfried Keller. Stuttgart: Reclam, 2008.

Lexer, Matthias. Mittelhochdeutsches Taschenwérterbuch. Mit den Nachtrdgen von Ulrich
Pretzel. Stuttgart: S. Hirzel, 1992.

Moser, Natalie. ,,Asymmetrische Spiegelungen. Zur Sichtbarmachung von
Darstellungskonventionen in Gottfried Kellers Dietegen®. ,Dietegen‘ — Gottfried Keller im
21. Jahrhundert. Hg. Matthias Spohr. Ziirich: Chronos, 2019. 27-38.

Ort, Claus-Michael. Zeichen und Zeit. Probleme des literarischen Realismus. Tibingen: Max
Niemeyer, 1998.

Osterkamp, Ernst. ,Erzdhlte Landschaften“. ,Der griine Heinrich‘. Gottfried Kellers
Lebensbuch - Neu gelesen. Hg. Wolfram Groddeck. Ziirich: Chronos, 2009. 141-158.

Pfotenhauer, Helmut. Sprachbilder. Untersuchungen zur Literatur seit dem achtzehnten
Jahrhundert. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 2000.

Rippmann, Till. ,Dietegen und Social Media“. ,Dietegen‘ — Gottfried Keller im 21. Jahrhundert.
Hg. Matthias Spohr. Ziirich: Chronos, 2019. 127-131.

Schwarz, Peter Paul. ,,Zur Bedeutung der Kindheit in Kellers Dietegen*. Wirkendes Wort 35.2
(1985): 88-99.

Spohr, Matthias. ,,Gleichheit, Recht und Gerechtigkeit in Gottfried Kellers Dietegen*.
,Dietegen‘ — Gottfried Keller im 21. Jahrhundert. Hg. Matthias Spohr. Ziirich: Chronos,
2019. 49-63.

Utz, Peter. ,,Der Rest ist Bild. Allegorische Erzahlschliisse in Gottfried Kellers Spatwerk“. Die
Kunst zu enden. Hg. Jiirgen Soring. Frankfurt/M., Bern: Peter Lang, 1990. 65-77.






Peter Sprengel
Weifle SchieBbaumwolle und schwarzes
Tintenmeer

Kellers Literatursatire Der Apotheker von Chamouny

1

Kurz nach 1850 vollzieht sich auf breiter Front ein Paradigmenwechsel in der
deutschsprachigen Literaturszene: weg von agitatorischen, bekenntnishaften
und selbstreflexiven Formen, hin zu einer realistischen Erzdhlhaltung, die nur
noch in Ausnahmefillen (Raabe!) mit dezidiert subjektiven Kommentaren ver-
bunden war. Im Prozess dieser Neuausrichtung, die mit dem Aufkommen neuer
Autor:innen, Zeitschriften und Verlage, ja einer Reorganisation des gesamten li-
terarischen Lebens verbunden war, spielte Gottfried Kellers friihe Prosa — die
Erstfassung des Griinen Heinrich (1854/55) und der erste Teil der Leute von Seld-
wyla (1856) — eine zentrale Rolle. Verborgen blieb den Zeitgenossen jedoch, dass
Keller damals schon einen grofieren versepischen Text unter der Feder hatte,
der sich als ,,Requiem poetischer Willkiir“ — wie Keller selbst es sah (XIV, 251) —
kritisch mit Heine und anderen Vertretern der Vorgdngergeneration auseinan-
dersetzte.! Fiir die Durchsetzung des Realismus war mit der Nichtverdffentli-
chung des 1860 abgeschlossenen Manuskripts umso weniger verloren, als die
Form der spitestens 1852 begonnenen Versdichtung keineswegs dominant von
der neuen Asthetik geprigt ist, vielmehr Elemente und Tendenzen der kritisier-
ten Richtung in einer Weise aufgreift und persifliert, dass es manchmal schwer
fallt, zwischen Parodie als Ablehnung und Parodie als spielerischer Nachfolge
und Uberbietung zu unterscheiden.?

Die Rede ist von Der Apotheker von Chamouny oder der kleine Romanzero.
So der Titel des erwdhnten (und den nachfolgenden Ausfiihrungen zugrunde
liegenden) Manuskripts (XXVIII, 319-610), der sich auch in der Schreibung des

1 Dass die Auseinandersetzung mit romantisierenden Tendenzen in Wahrheit der Vormarzli-
teratur gilt, wird in der sparlichen Sekundarliteratur oft iibersehen, so der Tendenz nach auch
von Ursula Amrein: ,,Er [Keller] will der angeblich subjektiven Willkiir der Romantik eine ob-
jektivierende Dichtung entgegenhalten® (2016, 181). Ahnliche Akzente setzt Hahn (2007,
73-89). Zum Nahverhéltnis des Jungen Deutschland zur Romantik im Literaturdiskurs der Zeit
vgl. Sprengel (2020, 93-97).

2 Zur epochalen Beliebtheit der Parodie, gerade auch im Versepos, vgl. Kauffmann (2006);
Sprengel (2019).

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-012


https://doi.org/10.1515/9783110698794-012

194 —— Peter Sprengel

Ortsnamens klar von der Fassung letzter Hand unterscheidet, die Keller unter
der Uberschrift Der Apotheker von Chamounix. Ein Buch Romanzen in die Séimtli-
chen Gedichte von 1883 aufnahm (XX, 159-236). Bei der Uberarbeitung hat er
sich tatsdchlich bis zu einem gewissen Grad von Grundsitzen der realistischen
Asthetik leiten lassen,’> aber das Problem natiirlich nicht iiberspielen kénnen,
dass der darin verhandelte literarische Umbruch mittlerweile ganze drei Jahr-
zehnte zuriicklag. Uberholt war die zweite Fassung bei Erscheinen auch in tech-
nikgeschichtlicher Hinsicht. Seit der Erfindung des Dynamits 1867 hatte die
1846 von gleich drei Chemikern unabhdngig voneinander entdeckte, 1847 von
Johann Strauf3 in der Explosions-Polka verherrlichte SchieSbaumwolle als Ziind-
und Sprengstoff im Wesentlichen ausgedient. In der Manuskriptfassung des
Apothekers dagegen bildet die Explosion eines mit SchiefSbaumwolle gefiillten
Schals einen bei aller Grausamkeit technisch durchaus aktuellen H6hepunkt
und Abschluss der Geschichte — oder eigentlich der Rahmengeschichte:

Das tragikomische Epos ist zweistrdngig angelegt. Die Romanze vom liebes-
und jagdbesessenen Apotheker, der von seiner eigenen Geliebten mit eben
jenem Schal ermordet wird, bildet in der Erstfassung nur den Rahmen fiir die
langere und gewichtigere Erzdhlung vom Sterben Heines, die in sich iibrigens
wiederum zweigeteilt ist: Auf die getrdaumte Katabasis des kranken, aber durch-
aus noch lebendigen Dichters folgt (und zwar auch entstehungsgeschichtlich,
denn die betreffenden Teile sind sicher erst nach dem Tod Heines, also nach
1856 entstanden)” sein — in der Fiktion — richtiger Tod mit anschlieRendem Be-
grabnis und spdterer Elevatio. Diese vollzieht sich aber nicht als direkte Him-
melfahrt; angesichts der poetischen Siinden Heines ist erst eine Lauterung auf
den Gletschern des Montblanc vorgeschaltet. In diesem skurril-phantastischen
Kontext kommt auch die einzige handfeste Verkniipfung zwischen Rahmen-
und Binnengeschichte zustande. Denn der tote Dichter wird zur Ausniichterung
in dieselbe Eiszelle oder denselben Gletscherzacken gesteckt, in dem bis dahin
Klara, ein vom Apotheker verfiihrtes unschuldiges Madchen bzw. dessen Seele,
verweilt hatte. Eine doch einigermafien beliebig wirkende Verklammerung.

3 Das gilt insbesondere fiir die Auflésung der Rahmenkomposition zugunsten eines Nachein-
anders der Erzdhlhandlungen, die derselben Logik folgt wie die zweite Fassung des Griinen
Heinrich.

4 Zur Verdnderung der Papiersorte und bestimmter handschriftlicher Eigentiimlichkeiten
just nach dem Ende von Heines Traum vgl. XXVIII, 315; allerdings stellen die vorausgehen-
den Teile nicht die urspriingliche Niederschrift, sondern eine 1856-1858 entstandene Rein-
schrift dar.



Weifle SchieBbaumwolle und schwarzes Tintenmeer = 195

2

Schon der erste uns bekannte Leser des damals noch héchst fragmentarischen
(aber wohl schon den Tod des Apothekers einschlieBenden) Textes hatte den
Finger auf die Wunde der Verkniipfung gelegt. Hermann Hettner schreibt im
Juni 1852:

Die Geschichte mit dem Apotheker ist vortrefflich. Nur weif3 ich nicht, ob Sie gut thun,
Schluf3 u Anfang gewaltsam zu trennen. Ueberhaupt ist mir noch nicht recht der in-
nere Zusammenhang klar, der zwischen der Persifflage Heines u dieser Geschichte
stattfindet. Auch glaube ich daher, df8 Sie ausdriicklich mit einigen Versen diesen
Zsmmhg hervorheben miissen. (XXVIII, 306)

Auf den folgenden Seiten soll versucht werden, diesen Zusammenhang etwas
ndher zu beleuchten. Der Blickpunkt, der dafiir gewahlt wird, ist von Heine schon
in den ersten Strophen vorgegeben, aber m. W. nie aufgegriffen worden; es ist die
Farbgleichheit von Sprengstoff und Lokalitat:

Weifle Wolle in der Biichse;
Weif3 stieg auch der Berg zum Himmel. (XIV, 253)

Bei ndherer Betrachtung stellt sich alsbald heraus, dass sowohl der Grenz-
Farbwert Weif3 als auch die SchieSbaumwolle, ja sogar der Montblanc in ak-
tuellen zeitgendssischen Diskursen verankert sind, die auch Kellers Umgang
mit diesen Motiven mafgeblich beeinflusst haben. Der Nachweis dieses Befunds
ermoglicht ein vertieftes Verstandnis des Zusammenwirkens beider Handlungs-
teile und der ihnen gemeinsam zugrunde liegenden Modernekritik Kellers.

Laut einer in der Vorrede der Manuskriptfassung,® aber auch andernorts ver-
tretenen® Behauptung Kellers beruht die Kombination von SchieRbaumwolle
und Montblanc auf einer Zeitungsmeldung vom tragischen Tod eines Apothekers
in dem am Fuf} des Bergmassivs gelegenen franzosischen (vor allem als Winter-
sportort bekannten) Chamonix. Von einer solchen Zeitungsmeldung bzw. dem
ihr zugrunde liegenden Ereignis hat sich jedoch bis heute auch nur die geringste
Spur nachweisen lassen. Wohl aber zeigt sich, dass die Humoristen und Satiriker
der Zeit schon friih das komische Potenzial eines morderischen Sprengstoffs er-
kannt haben, dem materiell und auch dem Namen nach ein so harmloser und

5 ,In den gleichen Tagen, in welchen Heines Romanzero erschien, lief durch die Zeitungen die
Geschichte von dem Apotheker von Chamouny, dessen tragikomisches Geschick dem nachfol-
gendem Scherze zur Einfassung dient“ (XIV, 251).

6 So in Kellers Brief an Vieweg vom 5. November 1853 (XXVI, 307).



196 —— Peter Sprengel

vertrauter, ja dem Menschen als warmende Kdrperbedeckung freundlich entge-
genkommender Stoff wie Baumwolle zugrunde liegt. Eine derartige Witzkultur
wird als Hintergrund vorausgesetzt in einem Artikel von Moritz Gottlieb Saphir
humoristischem Pseudo-Konversationslexikon mit dem unter dem Buchstaben B
eingeordneten Lemma ,,Schief3-Baumwolle*:

Unter den Spéfien, die iiber die explodirende Baumwolle coursiren, ist auch folgender:
Ein Schulknabe, der Abends zu spét aus der Schule kam, zog sich vom Vater eine Straf-
predigt zu, welche, des grofiern Nachdrucks halber, von einer Ohrfeige begleitet wurde.
Auf einmal zerplatzt, ohne allen Kracher, des Knaben Kopf, und Alles ringsumbher ist von
Gehirn und Schéadelsplittern bespritzt. Der ungliickliche Knabe hatte sich in der Schule
SchieBwolle in die Ohren gesteckt. Seither kommen alle Schulbuben, wenn sie von ihren
Eltern oder Lehrern eine Ziichtigung erhalte sollen, mit der Drohung: ,,Riihren Sie mich
nicht an, oder ich explodire!“ (1852, 85)

Ein Genealoge witziger (oder als witzig angesehener) Anekdoten konnte in Saphirs
Erzdahlung moglicherweise das Derivat einer fiinf Jahre dlteren Satire erkennen, die
von der friiheren Keller-Forschung gelegentlich auch als Quelle fiir den Apotheker
von Chamouny in Betracht gezogen wurde. Dabei wurde der Kredit, den die letztere
Hypothese grundsitzlich verdient, durch unvollstandige und ungenaue Angaben
allerdings schnell wieder verspielt. Jakob Baechtolds Keller-Biographie erwdhnt
namlich bereits die Fliegenden Blditter von 1846 und die darin enthaltene ,,Todes-
anzeige fiir Herrn Balduin Mathias Mangelbacher, der sich aus Versehen statt ge-
wohnlicher Baumwolle SchiefSbaumwolle in die Ohren steckte®: ,,Beim Eintritt in
sein {iberheiztes Geschiftsbiireau explodierte dieselbe und rif3 ihm den Kopf weg
wie dem Apotheker Titus“ (Baechtold 1894, 326).” Wer sich nicht den durchgingig
humoristisch-satirischen Charakter der Miinchner Zeitschrift vergegenwartigt oder
beim Namen ,,Mangelbacher® nicht aufhorcht — die Frau des Betrauerten ist iibri-
gens eine geborene Vogelhuber, und unter den Unterzeichneten befindet sich
auch ein SchieBbaumwollfabrikant namens Trautihmnicht —, kdnnte in Baech-
tolds Hinweis glatt den launig-fiktionalen Charakter der potenziellen Quelle iiber-
sehen, bei der es sich tatsdchlich um eine veritable Literatursatire handelt. Keller,
wenn er darauf zuriickgriff, brauchte also nicht einmal das Genre zu wechseln.
Zur Literatur- oder Literaturbetriebssatire wird die Todesanzeige der Fliegen-
den Bldtter schon durch die Berufsbezeichnung des Verstorbenen:® ,,wirklicher

7 Titus ist der Name des Apothekers in der Endfassung. Baechtolds mit keiner Seitenzahl oder
Heftnummer belegte Angabe wird in der Werkausgabe des Deutschen Klassiker Verlags zitiert
(DKV 1, 1051-1052), findet jedoch keine Aufnahme in den Ausfiihrungen der HKKA zur
Entstehungsgeschichte.

8 Alle Zitate in diesem Abschnitt: ,, Todesanzeige fiir Herrn Balduin Mathias Mangelbacher“.
Fliegende Bldtter 3/67 (1846): 151.



Weifle SchieBbaumwolle und schwarzes Tintenmeer = 197

Gerichtspraktikant, allgemein bekannt durch sein verborgenes Wirken in der
Literatur, projektirtes Mitglied mehrerer entstehender Gesellschaften und kiinfti-
ger Hauptmitarbeiter der Fliegenden Blatter”. Dem entspricht ein spéterer Passus
der ,,Todesanzeige“: ,,Mit diesem Manne sind merkwiirdige Gedanken {iber die
Welt zu Grunde gegangen™), welches eben so zu bedauern, als es erfreulich war,
daf er in neuerer Zeit wieder Hoffnungen rege werden lief3, angestellt zu werden®.
Zu diesem wohl absichtlich missratenen Satz, genauer zu den ,,zu Grunde gegange-
nen“ Gedanken gibt es noch eine Fufinote mit dem Ausruf ,,Doch nicht Alle!* und
der anschlieflenden Erkldarung der ,,Redaktion der Fliegenden Blatter”: ,,denn die
Unterzeichnete ist bereits im Besitze des Mangelbacher’schen literarischen Nach-
lasses, dessen Quintessenz sie ihren Lesern nichstens mittheilen wird“ — ein Ver-
sprechen, das zur Drohung gerit angesichts der zugehdrigen Illustration (Abb. 1).

Abb. 1: Balduin Mathias Mangelbacher mit explodiertem Kopf.
(Fliegende Bldtter 3/67 (1846): 151).

Die Karikaturen, die Caspar Braun und mehrere namhafte Mitarbeiter in den Vor-
marzjahren zu der am Vorbild von Charivari und Punch orientierten Zeitschrift lie-
ferten (Koch 2010, 199-255), erreichen selten einen solchen Grad von Brutalitét.
Wir sehen einen vollig destruierten, seines Oberteils und Inhalts beraubten Scha-
del; auf der deformierten Nase hingt noch die verbogene Brille, die an den Ohren,
die es nicht mehr gibt, keinen Halt findet. Wir erblicken aufierdem die Innenseite



198 —— Peter Sprengel

des hohlen Hinterschédels, in der sich zwar kein Gehirn mehr befindet, in der sich
aber ein Muster des friiheren Inhalts frei nach Franz Joseph Gall abgedriickt zu
haben scheint. Zur grotesken Komik dieser Karikatur gehort auch, dass der Rest
von Herrn Mangelbacher relativ unbeschadet geblieben ist. Die Frisur ist, soweit
am Hinterkopf Haare erhalten sind, derangiert. Doch Kragen und Halsbinde schei-
nen kaum gelitten zu haben, die Haltung des restlichen Mannes ist immer noch
tadellos.

Eben dieser Kontrast passt zur satirischen, den Widerspruch von Schein und
Sein fokussierenden Strategie der darunter stehenden ,, Todesanzeige“. Balduin
Mangelbacher hatte seinem Namen getreu hochstwahrscheinlich schon vor sei-
nem tragischen Unfall nicht allzu viel Hirn, war im sprichwortlichen Sinne ein
Hohlkopf, eben deshalb auch ein willkommenes Mitglied etlicher noch zu griin-
dender Gesellschaften; und es steckt eine gehorige Portion Humor und Selbstironie
darin, wenn die Fliegenden Blditter den solchermaflen ausgestatteten Verbliche-
nen als ihren ,kiinftigen Hauptmitarbeiter* bezeichnen. Ubrigens wird er es in
gewissem Umfang durch die Veroffentlichungen aus seinem literarischen Nach-
lass auch noch werden, wie iiberhaupt erst der tote Mangelbacher eine Eigen-
schaft besitzt, die ihn so recht zum Vormarz-Literaten qualifiziert. Er ist, und
zwar erst jetzt, ein ,Zerrissener‘, wenn auch in etwas anderem Sinne, als das bei
Byron und Ungern-Sternberg gemeint ist, aber selbstverstdandlich gehort es zu
den etablierten Méglichkeiten, ja Regularien einer Karikatur, solche Ubertragun-
gen vom Geistigen aufs Kérperliche vorzunehmen.

Abb. 2: Lehrer Ldmpel nach der Explosion.
(Wilhelm Busch. Max und Moritz. Miinchen: Braun & Schneider, 1865. 28).



Weifle SchieBbaumwolle und schwarzes Tintenmeer = 199

Zum Vergleich bietet sich die Zeichnung (Abb. 2) aus einem Kinderbuch an,
das 1865 im Verlag von Caspar Braun und Friedrich Schneider erschien, die 1844
die Fliegenden Bldtter gegriindet hatten: Sie zeigt uns Lehrer Lampel unmittelbar
nach Anziindung der Pfeife, in die Max und Moritz ihm ,,Flintenpulver” gesteckt
haben: ,,Rums, da geht die Pfeife los, / Mit Getose, schrecklich grof3!“ (Busch 1865,
27) Wilhelm Buschs Lehrerkarikatur darf ihren Kopf behalten, ist aber mindestens
so sehr wie das von Mangelbacher Ubriggebliebene von Brandspuren gefirbt:

Nase, Hand, Gesicht und Ohren

Sind so schwarz als wie die Mohren,
Und des Haares letzter Schopf

Ist verbrannt bis auf den Kopf. (ebd.)

Die Grafik des neunzehnten Jahrhunderts ist iiberwiegend Schwarz-Weif3 und
insofern schon auf die Herausstellung derartiger Verdunkelungseffekte ange-
wiesen. Aber auch von der Sache her ist es klar, dass mit der Explosion der
Schief}baumwolle in Kellers Rahmenerzdahlung das in den Eingangsversen be-
schworene Weif3 des Sprengstoffs ein Ende hat. Die Manuskriptversion der
Verserzdahlung fiihrt das freilich nicht aus, weil sie mit dem Moment des Schus-
ses auf die mit einem Steinbock verwechselte Geliebte und der gleichzeitigen
Explosion abrupt abbricht. Sie zeigt uns also gerade nicht, was die Druckfas-
sung mit melodramatischem, ja moritatenhaftem Gestus ausmalt:

Doch da fahrt die Feuerschlange
Zischend erst, dann laut erbriillend
In die Liifte; hoch im Bogen

Fliegt der Kopf des armen Titus.

Zwiefach geht er so zu Grunde,

Doppelt geht er so zu Grabe;

Oben zuckt sein Herz verblutend,

In der Tiefe stirbt das Haupt ihm! (X, 189)

Wenn uns am Ende der Apotheker-Handlung eine starkere Vergegenwartigung
der dunklen Seite der Katastrophe erspart bleibt, konnte das auch mit der
Gesamtkomposition des Werks zu tun haben, das bereits im 15. Gesang (von
insgesamt 22 Gesidngen) eine wahre Orgie von Grau- und Schwarztonen oder,
wie eine der Randglossen selbstironisch bemerkt, ,,wahrhaft Dante’sche Sze-
nen“ prasentiert. Gemeint ist die visiondre Beschreibung der ,Schwarzfluth“
des Tintenmeers, das Lessing als Unterwelt-Fiihrer dem trdumenden Heine
zeigt:



200 —— Peter Sprengel

Einen langen Eisenhacken

Nun ergriff der tapfre Lessing,

Rif3 damit ein tiichtig Loch

In den weif3lich grauen Schimmel,

Daf die gallig bittre Flut

Schwarz aufquellend sich erzeigte,
Und auch stracks zwei, drei Skandéler
Auf im falben Zwieliecht tauchten,

Abgebriihte Ungeheuer,

Abenteuerliche Wiirme,

So die triefend schwarzen Haupter
Grinsend aus den Wellen hoben! (XIV, 287)

Es sind die ,,Willkiirbestien“ des Jungen Deutschland, allen voran Gutzkow, der
Kellers Leute von Seldwyla gerade abfillig besprochen hatte,” die hier als Tinten-
molche beschworen werden. Heine steht knapp am Rand; der Traumer muss durch
die Tintenspritzer um die weifle Farbe seines als Mantel umgeworfenen Bettlakens
fiirchten, ja er scheint zu ahnen, dass er — so die unmissverstandliche Botschaft —
ungeachtet dieser Unschuld verheifienden Beméntelung zumindest mit einem Teil
seines Schreibens in die schwarze Briihe hineingehért. Seinem Lieblingsgegner
Ludwig Borne bleibt es in der Fiktion des Epos vorbehalten, dieser (halben) Zuge-
horigkeit durch einen kréftigen Stof3 vollends Ausdruck zu verleihen:

An dem Meere stand Herr Heinrich
Und es ward ihm bang zu Muthe;
Er beschaute seine Hiande,

Wie die bange Lady Makbeth.

Und er rief mit schlauem Lacheln:

Rein ist meine Hand von Tinte,

Denn schon lang schreib’ ich mit Bleistift
Meine allerschlimmsten Sachen!

Da erhielt er einen Stof3,

Riicklings, unverseh’ns von Borne,

Daf er képflings untertauchte

In die schwarze, bittre Nacht. (XIV, 289-290)

9 Unterhaltungen am hduslichen Herd. Neue Folge. Bd. 1 (Juni 1856). Vgl. Kellers Brief an Hett-
ner vom 18. Oktober 1856 (XXVIII, 310).



Weifle SchieBbaumwolle und schwarzes Tintenmeer = 201

Es ist diese Schwarze einer von Moral und Lebensanschauung abgekoppelten
Literaturbetriebsamkeit, von der Heine auf dem Montblanc gereinigt werden
muss. ,,Montblanc” heif3t ja nichts anderes als ,,weif3er Berg“, und genauso wird
der hochste Alpengipfel in Kellers Text gelegentlich auch genannt.!® Dort ange-
langt, wird der tote Heine von einem ,,weifie[n] Mannchen® (XIV, 307) (auch:
»der alte Weie“ [XIV, 310]) empfangen, das die lduternde Auskiihlung der
,Bosheitsdilettanten“ (XIV, 306) in ihren Einzelzellen aus Gletschereis iiber-
wacht. Keller scheint, soviel sei nur en passant bemerkt, das damals neue und
durchaus umstrittene Modell des pennsylvanischen Strafvollzugs mit seiner Isola-
tion der Gefingnisinsassen'! auf seine Utopie einer alpinen Katharsis zu iibertra-
gen. ,,Lings im Eis gereihet / Gleich des Apothekers Biichsen“ (XIV, 262) stehen
die Biif3erzellen auf dem Berg, dessen Wahl — mit Sicherheit nicht aus einer ,,Zei-
tungsromanze* (XIV, 251) ableitbar — primdr der Metapher einer weifiwaschenden
Katharsis geschuldet ist:

Doch die Guten, die in schlimmen

Sitten einst sich eingehiillet,

Miissen sich von diesen rein’gen,

Bis sie weif} sind, wie der Montblanc. (XIV, 261)

Dieses Weif3 ist offenbar ein anderes als das der SchiefSbaumwolle. Es ist ein
den zerstorerischen Tendenzen der Moderne entriicktes, nahezu himmlisches
Licht-Weif3.

3

Die fast schon manichiische Polaritit von Weif3 und Schwarz, die sich bei der
bisherigen Betrachtung des Apothekers von Chamouny ergeben hat, erfahrt aller-
dings eine doppelte Relativierung. Einerseits durch den betonten Einsatz von Far-
ben und den Ubergang von Weif3 zu bestimmten Farbtonen im Text, andererseits
durch die Beobachtung, dass Keller den Hell-Dunkel-Gegensatz nicht als Novitat
in die Verserzahlung der Jahrhundertmitte eingefiihrt, sondern bis zu einem ge-
wissen Grad aus den von ihm parodierten Vorlagen iibernommen hat. Heines
Atta Troll etwa, neben dem Romanzero sicher schon aufgrund der gemeinsamen

10 ,Tritt der weifie Berg hervor* (XIV, 305).
11 Vgl. etwa die kritische Thematisierung in Berthold Auerbachs Dorfgeschichte Strdiflinge
(1848).



202 —— Peter Sprengel

Motivik von Bergwelt und Jagd, aber auch aufgrund der Vers- und Strophen-
form der wichtigste Bezugstext des Apothekers von Chamouny (Amrein 2016,
182), arbeitet ja seinerseits mit auffilligen Hell-Dunkel-Effekten: ,,Schwarz*
ist dort das Epitheton ornans von Mumma, der langjdhrigen Partnerin des Ti-
telhelden und Mutter seines mit (nur noch) einem schwarzen Ohr versehenen
Lieblingssohns; zusammen mit dem Eisbdren, mit dem sie sich nach Trolls
Tod verbindet, bildet sie einen interessanten Hell-Dunkel-Kontrast. Dieses
grenziiberschreitend-kontrastive Element gehort bei Heine aber eindeutig
zum parodistischen Programm, insofern das Biarenepos schon nach Ausweis
der Vorrede durch Freiligraths Ballade Der Mohrenfiirst angeregt ist.

In der als Diptychon angelegten Ballade wird nicht nur der schméhliche
Ubergang eines afrikanischen Herrschers in die Versklavung, also gewissermaf3en
von einem ,schwarzen® in ein ,weifles‘ System, geschildert; der erste Teil fiihrt
auch die Prachtentfaltung des Fiirsten (vor seiner Niederlage in der Schlacht) in
einigermaflen bizarren Schwarz-Weif3-Konstellationen vor Augen. So sagt der
Krieger beim Abschied zu seiner Geliebten, sie solle sich zum Siegesfest mit Strau-
Benfedern schmiicken, die ,,weif3 auf dein Antlitz, das dunkle, nicken!“ (Freili-
grath 1843, 49) Die anschlieRende Strophe wendet den Kontrast auf den Helden
selbst an, indem sie seine Hautfarbe in einem prezidsen Vergleich mit einer Mond-
finsternis korreliert, also ein erwartbares, aber ausbleibendes Weif3 als Referenz
benutzt:

Aus dem schimmernden, weifen Zelte hervor

Tritt der schlachtgeriistete, fiirstliche Mohr;

So tritt aus schimmernder Wolken Thor

Der Mond, der verfinsterte, dunkle hervor. (Freiligrath 1843, 50)

Heine wére nicht Heine — und zwar eben jener Heine, der fiir seine ,schlimmen*
Passagen den Bleistift benutzen muss — hétte er nicht die latente Komik und
den Rassismus von Ferdinand Freiligraths Vergleich gespiirt und gnadenlos ver-
ulkt. Gegen Ende des Atta Troll 14sst er iiberraschend den ,,Mohrenfiirst[en]“ aus
der Ballade (Heine 1847, xiii) als Pariser Tierwérter auftreten, der sich ganz im
Gegensatz zu Freiligraths Original recht zufrieden iiber seine aktuellen Lebens-
umstinde duflert:

Hab’ mir schon ein rundes Bauchlein
Angemastet. Aus dem Hemde

Schaut’s hervor, wie’n schwarzer Mond,

Der aus weifien Wolken tritt. (Heine 1847, 153)



Weifle SchieBbaumwolle und schwarzes Tintenmeer = 203

An diese elaborierte und in sich schon parodistisch strukturierte Weif3-Dunkel-
Komposition kniipft offenkundig Keller an, mit einer gewissen inhaltlichen Ver-
schiebung zwar (so spielt die schwarze Hautfarbe bzw. die Sklaverei-Thematik bei
ihm keine Rolle mehr), aber doch in erkennbarer Verldngerung der Perspektive —
auch der Apotheker von Chamouny setzt sich ja satirisch-parodistisch mit einem
Autor auseinander, der vom Verfasser grundsétzlich geschatzt wird. Dabei vertau-
schen sich allerdings die Bezugspunkte: Wahrend Heine Freiligraths schwiilstigen
Stil misshbilligt, aber seine politische Gesinnung (zunehmend) schitzt, bewundert
Keller Heines formale Meisterschaft, nimmt aber gerade an dem im Romanzero-
Nachwort bekundeten Gesinnungswandel Anstof3.

Die vermeintliche Bekehrung des Matratzengruft-Bewohners zum Glauben
an einen personlichen Christengott steht denn auch — in enger Parallele zu der
allgemein als Skandal empfundenen Konversion der Griafin Hahn-Hahn zum Ka-
tholizismus (XIV, 263)'> — am Anfang der mit Gesang sechs einsetzenden Heine-
Handlung, die schon bald darauf in eine Traumhandlung iibergeht: Der im
Schlaf traumende Dichter macht sich auf den Weg zu Gott, gelangt nach Verlas-
sen der hiesigen Welt aber erst einmal in eine ,,Ddmmerhalle / Schweigender Un-
sterblichkeit* (XIV, 272), die sehr an die Vorstellung der antiken Unterwelt und
ihre Schilderung in Homers Odyssee und Vergils Aneis erinnert. In diesem Schat-
tenreich, dessen Erkundung mit der bereits erwdhnten Horrorvision des Tinten-
meers endet, gibt es jedoch durchaus Licht und Farben. Es ist die Subjektivitat
der hier einzeln umherwandelnden grofen Dichter:innen, die sich in Form klei-
ner Farbkosmen ausdriickt:

Und den Dunst erhellte Jeder
Farbig um sich in die Runde,

Spiegelnd drin sein einsam Denken,
Malend drauf sein Welterinnern. (XIV, 273-274)

Alle iibrigen ,,hingehauchte[n] Nebelwelt[en]“ dieser Art werden jedoch in den
Schatten gestellt durch eine starke, / lieblich heitre Sdule Lichtes, // Die in
allen Farben strahlte / Und von tausend Bildern lebte“ (XIV, 276). Ihre Beschrei-
bung geht schnell in ein ganzes Weltpanorama iiber, das als Schépfung (,,Doch
wer schafft und webt das Alles?*) von ,,zwei off’ne[n] Sonnenaugen“ bezeichnet
wird (XIV, 277). Es sind die Augen Goethes, der nach kennerhafter Wiirdigung
von Heines mitgebrachtem Erdaroma schnell, wie es in der ironischen Randglosse
heifit, ,,auf seine alten physikalischen Schnurren, auf die Farbenlehre* verfalit:

12 Zur zeitgendssischen Diskussion vgl. Sprengel (2020, 89-90).



204 —— Peter Sprengel

Sehet jenen weif3en Tropfen!

Wie Kristall hdngt er am Baume!
Gelbes Licht durchblitzt ihn fréhlich
Und es wird azurnes Blau! (XIV, 277-278)

Dass die Farbenlehre als einziges Werk Goethes neben dem Faust™ kenntlich ge-
macht und in der beschriebenen Weise zitiert wird, hat Folgen fiir den Stellenwert
von Licht- und Farbeffekten im Apotheker von Chamouny generell. Von hieraus
ergeben sich moglicherweise Anleitungen zum Verstandnis von Farbkonstellatio-
nen auch an anderer Stelle des Werks. So ldsst sich die Aufspaltung in Komple-
mentdrfarben nicht nur am Kristall des Wassertropfens, sondern auch zu Beginn
der Rahmenhandlung beobachten. Durch die Untreue des Apothekers ergeben
sich komplementére Farbeffekte (Griin/Rot) bei den beiden ihn liebenden Frauen.
Sie gehen direkt aus der weilen Hautfarbe der Frauen hervor, die schon im vor-
ausgehenden Gesang evoziert wurde (,,Lag er, wo’s noch weifer war: / An dem
trotzig wilden Busen, / An dem schlanken Leibe Lauras“ [XIV, 253]). Bertrams Sei-
tensprung mit Klara fiihrt jedoch zu einer Aufspaltung in warmes Rot und kaltes
Griin:

Hochroth waren ihre [Klaras; PS] Lippen,
Gleich dem Kelch der Alpenrose.

Aber wenn der schéne Bertram
Auf der Jagd voriiber streifte,
Gliihten auch die weifl}en Wangen
Und der Hals bis in den Busen

Reizend rosenréthlich an,

Gleich dem milden Schnee der Berge
Nach dem Untergang der Sonne.
Und der Jager sah die Rothe. —

Aber Laura sah sie auch;

Und sie setzte eine Blédsse

Gleich dem Gletschereis dagegen,
Welches bleich im Mondschein starret.

Griinlich fahl ergldanzet dieses,
Wenn die Mondnacht auf ihm lagert,

13 Vgl. die Erwdhnung von Mephisto (XIV, 279-280).



Weifle SchieBbaumwolle und schwarzes Tintenmeer = 205

Und dazwischen kracht und donnert’s
Manchmal in den tiefen Schriinden. (XIV, 255)

Wenn Klaras ,,weifle Wangen“ und Hals ,,rosenréthlich“ erglithen, haben wir es
zweifellos mit demselben Phidnomen zu tun, das Keller sehr friih, ndmlich schon
im Sommer 1851, in einem Epigramm Friedrich von Logaus gespiegelt fand:

Wie willst du weif3e Lilien zu roten Rosen machen?
Kiif eine weifle Galathee: sie wird err6tend lachen. (VII, 13; vgl. XXIIL.1, 16-17)

Bekanntlich begleitet dieser Spruch die gesamte Entstehungsgeschichte von Kel-
lers Sinngedicht (1881), in dessen erstem Kapitel er von einem verzweifelnden Na-
turwissenschaftler wie eine Offenbarung in der Lessing-Ausgabe gefunden wird.
Das Thema der Liebe und das Nachdenken dariiber, welche Form der Liebe die
rechte sei, verbindet nicht nur den Apotheker von Chamouny mit dem schon in
den 1850er Jahren angedachten Novellenzyklus, sondern auch die beiden sonst so
disparaten Ebenen des Versepos. Die Rahmenhandlung fiihrt zwei Varianten lei-
denschaftlich-sinnlicher Liebe vor: die Verfiihrung eines unschuldigen Madchens
und eine Art sexueller Interessengemeinschaft, der jedoch das sittliche Element
einer ehelichen Bindung oder Perspektive fehlt. Bertram und Laura sind offenbar
nur durch sinnliche Anziehung miteinander verbunden; ihr Liebesspiel erhilt
einen Zug von Perversion, nachdem Laura die Untreue des Geliebten entdeckt
und den morderischen Schal iibergeben hat. Sie umarmt ihren Partner danach
jedes Mal im Bewusstsein, dass es das letzte Mal sein kénnte, und bezieht aus
dem Vorgefiihl des Abschieds einen zusitzlichen Lustgewinn.

Dieser zutiefst unsittlichen Form der Liebesleidenschaft stehen Heines Ver-
wurzelung in der ,,grofien Babel“ (XIV, 292) Paris und seine Verherrlichung gro-
Ber Kurtisanen gegeniiber. Tatsdchlich ist die mehrteilige Ballade Pomare —
neben dem Nachwort — der einzige konkrete Textbestandteil des Romanzero, auf
den Der Apotheker von Chamouny Bezug nimmt: ndmlich mit dem Cancan auf
Heines Grab, getanzt von imponierenden Verkorperungen weiblicher Sinnlich-
keit aus verschiedenen Landern, ja Kontinenten, die den toten Dichter danach in
einem hexenartigen Flugmanéver zum Montblanc tragen. Nicht umsonst hat
Paul Heyse, dem fiir seine erotischen Lizenzen beriichtigten Erzdhler, gerade die-
ser Abschnitt besonders gefallen.!* Den Maf3stab zur angemessenen Bewertung
hat Keller aber schon vorausgeschickt, indem er den Schattenreichbewohnern

14 Vgl. Heyses Lob des Vorabdrucks in der Zeitschrift Nord und Siid im Brief an Keller vom
10. Mérz 1882 (XXVI, 315).



206 —— Peter Sprengel

Goethe und Schiller recht ungewthnliche Kommentare zur Liebespraxis in den
Mund legte. Angesichts seiner dezidierten Verehrung beider Klassiker ein kaum
zu vernachldssigender Umstand! Zu bedenken ist auch die Differenzierung, die
Kellers Totenreich-Schilderung zwischen den Dichter-Generationen vornimmt:
Gegeniiber den unreif, ja knabenhaft agierenden Vertretern des Jungen Deutsch-
land (Heine, B6rne) erscheinen die Repridsentanten des achtzehnten Jahrhun-
derts von Lessing bis Goethe als gestandene Manner. Es fdllt also das ganze
Gewicht eines reifen Alters in die Waagschale, wenn sich Goethe den Vorwurf
macht, dass er sich ,,die Geschichte mit den Weibern®“ zu sehr zu Herzen genom-
men habe (XIV, 278), oder wenn Schiller quasi komplementir seine Zufriedenheit
damit dufdert, in der Ehe eine praktische Form zur Organisation seiner emotio-
nal-sinnlichen Bediirfnisse gefunden zu haben: ,,So verlor ich keine Zeit, / Und
das Herz war mir beruhigt® (XIV, 279).

In Kellers Versepos bleibt es der Tierwelt iiberlassen, das harmonische
Funktionieren einer zur Familie erweiterten Zweierbeziehung vorzufiihren. Auf
ihrem letzten Aufstieg am Hang des Montblanc begegnet Laura einer Murmel-
tierfamilie, deren emsige Betriebsamkeit mit auffilliger Anthropomorphisie-
rung geschildert wird:

In der Sonne vor dem Hause
Saf3 die Murmelfrau und sdugte
Thre Buben, die zu naschen

Ab und zu vom Spiele kamen.

Doch der Mann, der scharf bewehrte,

Riistig maht’ er Gras und Krauter;

Kundig, wie ein Apotheker,

Wahlt er nur, was fein und wiirzig. (XIV, 317)

Wihrend die kinderlose Frau ihrem Tod durch Erschie3en (bei gleichzeitiger Erfiil-
lung ihres Rachewunsches) entgegengeht, wird ihr und dem Lesepublikum hier
das Modell einer ,heilen‘ Bauernfamilie entgegengehalten. Durchaus in Uberein-
stimmung mit Wilhelm Heinrich Riehls etwa gleichzeitiger Naturgeschichte des Vol-
kes wird die stabilste Form der Gemeinschaft in ldndlicher Umgebung verortet, ja
gewissermafien naturalisiert. Bei den Berghauern ist wohl ebenso wenig eine hy-
pertrophe Verselbststindigung sexueller Bediirfnisse zu erwarten wie bei der idea-
lisierten Murmeltierfamilie aus Kellers epischem Finale.

Wir kommen damit nochmals auf das Motiv des Berges zuriick. Wir haben be-
reits erfahren, dass die Wahl des Schauplatzes nicht auf eine Zeitungsmeldung
zuriickgeht, sondern offenbar mit Kellers Idee einer weif3-machenden Katharsis
zu tun hat. In der literarischen Landschaft der Entstehungszeit und der im Epos ja



Weifle SchieBbaumwolle und schwarzes Tintenmeer = 207

ausdriicklich thematisierten vorangehenden Jahrzehnte lassen sich zwei diamet-
ral entgegengesetzte Inanspruchnahmen der Bergwelt ausmachen. Das jungdeut-
sche Modell reprasentiert Christian Grabbes Drama Don Juan und Faust, das die
beiden Symbolfiguren moderner Unersattlichkeit in Rom zusammenfiihrt, aber
fiir einen grof3en Teil des dritten Akts den Montblanc zum Schauplatz hat: Dorthin
entfiihrt Faust ndmlich die auch von Don Juan geliebte Anna und ladsst ihr vom
Teufel ein Schloss auf dem Gipfel errichten — uniiberbietbares Wahrzeichen einer
sich selbst absolut setzenden, aller sozialen Bindungen verlustigen Subjektivitét.

Der Montblanc der Apotheker-Handlung teilt einzelne Ziige mit Grabbes
Drama: Auch Bertram ist so etwas wie ein Don Juan, seine Jagd auf den Steinbock
enthalt gleichfalls Momente der Unersittlichkeit; dazu passt sein Tod durch einen
hochmodernen Sprengstoff. Im Rahmen der Heine-Handlung, in der Murmeltier-
Episode und im spéter ausgegliederten Abgesang entspricht die Bedeutung des
Berges aber eher der Funktion des Schwarzwalds in Berthold Auerbachs Schwarz-
wilder Dorfgeschichten und dem Stellenwert vormoderner (vorzugsweise gebirgi-
ger) Riickzugsraume in weiten Teilen der an sie ankniipfenden Heimatliteratur:
Er verspricht Reinigung von den kontaminierenden Einfliissen der Grof3stadt und
der Literaturmoderne. Man vergleiche den Erzihlerkommentar beim Ubergang
von der Heine- zur Apotheker-Handlung:

Jetzo kann die Bergromanze

Fiiglich ihren Schluf3 ereilen,

Und vergniiglich lauf’ ich mit ihr
Heimwarts durch die Alpenrosen. (XIV, 313)

Nicht nur mit der Schopfung Seldwylas, auch mit der zwiespaltig schillernden
Gestaltung des Montblanc erschreibt sich der in die norddeutsche Grof3stadt
verschlagene Schweizer Autor ein gutes Stiick regional-nationaler Identitit.

Literatur

Amrein, Ursula. ,,Der Apotheker von Chamouny oder der kleine Romanzero*. Gottfried Keller-
Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Hg. Ursula Amrein. Stuttgart: Metzler, 2016.
178-183.

Auerbach, Berthold. ,,Strdflinge“. Nach dreissig Jahren. Neue Dorfgeschichten. Stuttgart:
Verlag der ). G. Cotta’schen Buchhandlung, 1876. 457.

Baechtold, Jakob. Gottfried Kellers Leben. Seine Briefe und Tagebiicher. Bd. 2. Berlin: Hertz,
1894.

Busch, Wilhelm. Max und Moritz. Eine Bubengeschichte in sieben Streichen. Miinchen: Braun &
Schneider, 1865.



208 —— Peter Sprengel

Freiligrath, Ferdinand. Gedichte. Stuttgart: Cotta, 1843.

Gutzkow, Karl. ,,Zeitgendssische Rezensionen“. Unterhaltungen am hduslichen Herd. Neue
Folge. Bd. 1 (Juni 1856). https://www.gottfriedkeller.ch/allgemein/rezens/index.
php#Gutzkow (05.05.2022).

Hahn, Hans J. , Tintensaufende Willkiirbestien oder Gottfried Kellers Qualverwandtschaft mit
der Generation der Romantiker*“. Wahl-Verwandtschaften. Hg. Hans-Walter Schmidt-
Hannisa, Florian Krobb. Konstanz: Hartung-Gorre, 2007. 73-89.

Heine, Heinrich. Atta Troll. Ein Sommernachtstraum. Hamburg: Campe, 1847.

Kauffmann, Kai. ,Literarische Manieren der Ubergangszeit. Parodie bei Heine, Keller und
Friedrich Theodor Vischer (mit Seitenblicken auf Faust /). Euphorion 100 (2006):
191-223.

Keller, Gottfried. Gedichte. Sdmtliche Werke in sieben Bdnden. Bd. 1. Hg. von Kai Kauffmann.
Frankfurt/M.: Deutscher Klassiker Verlag, 1985 [Sigle: DKV].

Koch, Ursula E. ,,Die Miinchner Fliegenden Blatter vor, wahrend und nach der Marzrevolution
1848. ,Ein deutscher Charivari und Punch*?“ Politik, Portrdt, Physiologie. Facetten der
europdischen Karikatur im Vor- und Nachmdrz. Hg. Hubertus Fischer, Florian Vaen.
Bielefeld: Aisthesis, 2010. 199-255.

[0. A.] ,Todesanzeige fiir Herrn Balduin Mathias Mangelbacher“. Fliegende Bldtter 3/67
(1846): 151. www.doi.org/10.11588/diglit.2125#0155 (05.05.2022).

Saphir, Moritz Gottlieb. ,,SchieB-Baumwolle“. Conversations-Lexikon fiir Geist, Witz und Humor.
Bd. 1. Hg. Gottlieb Moritz Saphir, Adolf Glassbrenner. Dresden: Schaefer, 1852. 85.
Sprengel, Peter. ,,Amaranth und die Studenten. Parodie - Politik — Philosophie/Religion im

Versepos um 1850%. Zeitschrift fiir deutsche Philologie 138 (2019): 179-206.

Sprengel, Peter. Geschichte der deutschsprachigen Literatur 1830-1870. Vormdrz —

Nachmdirz. Miinchen: Beck, 2020.


https://www.gottfriedkeller.ch/allgemein/rezens/index.php%23Gutzkow
https://www.gottfriedkeller.ch/allgemein/rezens/index.php%23Gutzkow
http://www.doi.org/10.11588/diglit.2125%230155

Endre M. Holéczy
Sex — Class — Form

Epicization in Gottfried Keller’s Bourgeois Tragedy Therese

1 Introduction

Gottfried Keller is widely considered one of the great narrators of the nineteenth
century. But while he is venerated for his novels and novellas, the same cannot be
said for his forays into drama. These attempts, draft manuscripts that were never
completed, are commonly considered failures. The Gottfried Keller-Handbuch de-
clares this in broad terms: “Das Drama ist die einzige Gattung an der [Keller] schei-
terte” (Vilwock 2016, 184). Gerhard Kaiser affirms this pessimistic evaluation,
particularly with regard to Keller’s bourgeois tragedy Therese: “Das Drama ist un-
moglich” (1981, 269). Nevertheless, to overlook these works simply because they
were left incomplete would be a mistake. In fact, the very difficulty of Keller’s
struggles with the genre of drama between the 1850s and 1880s, especially in his
drafts of Therese, can be productively understood as a profound effort to grapple
with the so-called crisis of the absolute drama that Peter Szondi (2011, 21) describes
as occurring at the end of the nineteenth century.

As I will demonstrate, Keller’s bourgeois tragedy Therese remobilizes ele-
ments characteristic of Sturm und Drang, and the incorporation of these elements
has a twofold effect: on the one hand, since Sturm und Drang dramas contain
“epische[ ] Element[e]” (Kittstein 2012, 296), Keller’s bourgeois tragedy, inscribed
with modalities of Sturm und Drang, is also configured with epic elements. On
the other hand, Sturm und Drang thematizes the discursification of sexuality and
class (Luserke-Jaqui 2017, 20-24), which can be recognized as the content of the
“Unséagliche” (Kaiser 1981, 263) that enters drama and renders its absolute form
impossible. By analyzing these epic elements, we can read Therese, Keller’s at-
tempt at bourgeois tragedy, as bearing traces that gesture toward forms of drama
alternative to the idealistic aesthetic paradigms dominant at the time.

In order to show this, I will survey drama theory in the mid-nineteenth cen-
tury, highlighting the fundamental ways in which Keller’s approach differs from
that of Friedrich Hebbel and Hermann Hettner, who sought to modify bourgeois
tragedy by focusing on the sublimation of an idea within an aesthetic paradigm
based on idealism (Hettner 1852, 102). Drawing on the model of Sturm und Drang
put forward by Matthias Luserke and Reiner Marx (1992), I will show how Keller’s
draft incorporates such elements as the discursification of sexuality and class
struggle. These elements introduce a discourse of the body into the dramatic

3 Open Access. © 2022 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under
the Creative Commons Attribution 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-013


https://doi.org/10.1515/9783110698794-013

210 —— Endre M. Holéczy

text, a depiction of a visceral corporality anathema to puritanical, bourgeois so-
cial norms that I relate to Kaiser’s remark on Keller’s Therese: “[d]as Unségliche
betritt die Bithne” (1981, 263). This rendition of the “unspeakable” flouts contem-
porary idealist aesthetic discourse and upends the drama’s absoluteness. Unlike
Hettner’s and Hebbel’s tendencies to set dramas in the ancient past (Kaiser 1981,
250-251), I will show in a close reading how Keller’s Therese employs Sturm und
Drang elements to depict present-day society and expose its injustices to criticism,
particularly its repression of sexuality (Luserke-Jaqui 2017, 20-24). As a rhetorical
operation of affection, Therese verbalizes feelings of desire through apostrophes
(Halsall 1992, 830-836), which function as vehicles for the discursification of sex-
uality and class and also feature epic elements. Through apostrophes, various
quotation strategies are inscribed into the dramatic text that introduce external
discourses, such as the philosophy of Ludwig Feuerbach or the Bible. Where the
former lays the groundwork for libidinal materialism, the latter can only answer
with sublimation and abnegation. Between these two references, Therese, the pro-
tagonist, self-destructs. In the end, my analysis shows that tracing these epic ele-
ments allows us to read impulses in Therese that transgress the limits of aesthetic
idealism and anticipate the Szondian crisis of the absolute drama in the late nine-
teenth century.

2 Therese in Light of Drama Theory of the 1850s

Keller first began working on Therese in 1848, but within a few years he shelved
the project to turn to his autobiographical novel, Der griine Heinrich. He resumed
work in 1857 only to abandon it once again, and piecemeal revisions continued
in this manner through the mid-1880s, leaving the project unfinished at the time
of his death in 1890 (Vilwock 2016, 187-188). During these decades of drafting,
the landscape of drama theory went through a revival of the doctrine classique
(Miiller-Wille 2012, 274-275). Particularly significant were the neoconservative
contributions introduced by figures such as Gustav Freytag, Hermann Hettner,
and Friedrich Hebbel.

Hebbel, in his famous preface to Maria Magdalene (1844), discusses how the
widely proliferated and much-criticized genre of bourgeois tragedy, as it had been
produced since the eighteenth century, had reached its limits: “Das biirgerliche
Trauerspiel ist in Deutschland in MiBkredit geraten, [. . .] hauptséichlich durch
zwei Ubelstdnde” (Hebbel 1963, 325). One of the genre’s main problems, according
to Hebbel, is that it does not limit its conflicts to those contained within a middle-



Sex - Class — Form = 211

class sphere. Instead, it depicts content based on exterior determining factors, on
“allerlei AuRerlichkeiten, z. B. [. . .] d[er] Mangel an Geld bei Uberflu an Hunger”
and especially “d[as] Zusammenstof3en des dritten Standes mit dem zweiten und
ersten in Liebes-Affiren” (Hebbel 1963, 325). We can read this as an expression of
dissatisfaction with the genre of social drama as well, then in its early stages.
Rather than debase itself with bread-and-butter concerns, drama should rise
above material necessity and aspire to represent the “Welt und Menschenzustand
in seinem Verhiltnis zur Idee” (Hebbel 1963, 307). Because of this, as Kaiser
points out, “[s]eit Maria Magdalene (1843) und dem Trauerspiel in Sicilien (1846)
wendet [Hebbel] sich von der Gegenwart ab und versinkt in der Geschichte”
(1981, 250). Grounded on this Hegelian notion of the idea, Hebbel’s “Ideendrama”
avoids quotidian, concrete realities:

Spezifische Themen der Moderne wie die Emanzipation der Frau (Herodes und Mariamne)
oder der Konflikt der Person mit den Institutionen (Agnes Bernauer) werden in die Ge-
schichte zuriickgeworfen. Weil er in seiner eigenen Zeit die Idee des Ganzen nicht mehr
wahrnehmen kann [. . .]. (Kaiser 1981, 250-251)

In Hebbel’s “Ideendrama,” Hettner saw a formula for rehabilitating and reinvent-
ing bourgeois tragedy in a modality suitable for the mid-nineteenth century: “Wo
aber ist diese hochste Tragik? Sie ist dort, wo auch der letzte Rest duflerer Zufal-
ligkeit und Willkiir verschwunden ist. Diese hochste Tragik nennen wir Tragodie
der Idee” (1852, 102). Like Hebbel, Hettner’s normative notion of the content of
the highest form of tragedy adheres to a Hegelian philosophy of history: “Die Ge-
genstdande, die hier den tragischen Conflict bilden, fordern sich durch sich selbst,
sie liegen im innersten Wesen der Menschheit und in den Gesetzen ihrer En-
twicklung” (1852, 102). He insists that the central aim is a question of content
and not of form: “Diese Tragddie der Idee ist auch eine Tragtdie der Leidenschaft:
aber nicht mehr der subjectiven, sondern der substantiellen. Der Unterschied ist
nicht ein Unterschied der Form, sondern ein Unterschied des inneren Gehaltes”
(Hettner 1852, 103). In this vein, in accordance with Hettner’s urging, the form of
tragedy would indeed be determined by the dominance of the “idea” through
the second half of the nineteenth century, a trend that was further galvanized by
the idealist aesthetics of Gustav Freytag’s 1863 Die Technik des Dramas (Miiller-
Wille 2012, 274). In the dramatic world defined by aesthetic idealism, the depic-
tion of contemporary social reality and injustices is eschewed in an attempt to
transcend such temporal concerns in favor of dramatizing a supposedly higher
order of universal, humanistic problems and conflicts.

Of course, such a principled exclusion of class issues and the challenges of
material deprivation has the unstated effect of restricting the content of drama
to the immanent structures and conflicts of middle-class life, where they are



212 —— Endre M. Holéczy

normatively represented as universal human experience (Schéfiler 2015, 73).
This can be seen in Hettner’s criticism of Sturm und Drang bourgeois tragedy,
whose form he considered too explosive and whose content, with its lowly preoc-
cupation with class struggle and hardship, he diagnosed as a sign of its immatu-
rity, little more than “eitelste Gefiihlssophistik,” characteristic of the “Flegeljahre
der deutschen Bildung” (Hettner 1872, 6). His harshest words were reserved for
Sturm und Drang’s excess of passion and desire; he considered dramas of this
movement a “wiiste Orgie der Liederlichkeit” (Hettner 1872, 9) and a “Freigeis-
terei der Leidenschaft” (Hettner 1872, 16), remarking, “[m]an trdumte den holden
Traum, auch das Leben poetisch leben zu diirfen; und man verstand unter dieser
Poesie des Lebens nur die Eingebungen und Geliiste ungebundener Gemiithswill-
kiir” (Hettner 1872, 6-7). Against the backdrop of these fundamental criticisms
leveled by the leading theorists of Keller’s day, the incorporation of Sturm und
Drang elements in his Therese appears radically heterodox. To offer an interpre-
tation of these elements, I will first briefly introduce the play’s plot and expound
a productive model of Sturm und Drang.

3 The Configuration of Sturm und Drang as S&D

In Therese, a middle-class landlady, thirty-six years of age, suffers from her de-
sire for her seventeen-year-old daughter’s fiancé, Richard. After confessing her
love to both him and her daughter, she reaches the conclusion that the only
way to channel and fulfill her love is to renounce herself - in this case, by taking
her own life — and at this point the dramatic draft cuts off. While Keller’s Therese
has largely been overlooked, a small group of scholars have considered the un-
finished text worthy of elaborate analysis. Kaiser, for instance, points to the dia-
lectic between sexual desire and societal constraint embodied in its conflict
between the “clean and pure” Christian model of life (“christlich [ist] die leben-
sarme Ordnung”) and the incompatible pagan model, “[h]eidnisch ist die bed-
rohliche Fiille” (1981, 268). As Kaiser notes, Therese exemplifies the genre of
bourgeois tragedy in that it opens the private sphere of individuals “fast propa-
gandistisch” (1981, 263) to a large audience. He suggests a connection between
Keller’s urge to address a broad, contemporary audience and his interest in sat-
ire and political comedy in the 1850s (Kaiser 1981, 252-253). Moreover, Laurence
A. Rickels draws out a political and class aspect in the configuration of desire in
Keller’s Therese, citing an editorial note in which Keller states that the drama is
suffused with so-called lower, working-class characters who quite explicitly and
freely — “sorglos und unbefangen” (XVIII, 617) — gratify their physical desires



Sex - Class - Form =— 213

and needs. Rickels reads the “kryptische Wirkung” (1990, 158) of Keller’s draft
as a rejection of the repressed sexuality of the so-called higher and intellectual-
ized class in opposition to the unrestrained sexuality of lower classes, who appar-
ently are able to satisfy their corporal needs in a more unencumbered fashion.
These themes — the unleashing versus the repression of sexuality within a con-
stellation of class differences — bear the stamp of Sturm und Drang.

An incisive model of Sturm und Drang has been put forward by Luserke and
Marx (1992) in their famous essay Die Anti-Léuffer: Thesen zur SuD-Forschung oder
Gedanken neben dem Totenkopf auf der Toilette des Denkers. They describe Sturm
und Drang as a movement with a critique of the Enlightenment at its core, which
they explicate in four theses. The first thesis underscores the “Chiffrenthese.” Ac-
cording to this thesis, “S&D” are understood as ciphers for “Sexualitdt” and “Dis-
kursivierung.” Based on this cipher thesis, sexuality is set within a puritanical
middle-class society, which can accept it only as a form of reproduction: “Die do-
minant-orthodoxe Aufklarung legitimiert Sexualitdt nur in der standesgeméaf3en Ehe
und mit Kindesfolge” (Luserke-Jaqui 2017, 20). In this case, the middle class propa-
gate a repressed, pious, and tabooed sexuality in order to distance themselves
from the decadent nobility. Following a Foucauldian understanding of discursifica-
tion, such an exclusion of sexuality from representation generates even more re-
presentation by circulating around the tabooed desire. The permanent staging of
suppressed sexual drive surfaces in excessive writing: “Das Scheitern einer repres-
sionsfreien Sexualitdt erzeugt bei den Autoren ein permanentes Diskursivierungs-
bediirfnis.” This discursivity is revealed in a “rhapsodisch-wilden Sprech- und
Schreibzwang” (Luserke-Jaqui 2017, 21). Ultimately, S&D as cipher underscores the
orality and literacy of sexuality in the wake of an insurgency against the middle
class’s highly repressive, puritanical values. Second, Sturm und Drang supersedes
the Enlightenment critique of the nobility with a critique of middle-class norms
and paradigms by depicting their mutual configurations, which Luserke and Marx
refer to as the “Verschiebungsthese” (Luserke-Jaqui 2017, 21). Here, the critique of
the middle class is camouflaged as a critique of the nobility. Relatedly, the “Dialek-
tikthese” addresses the generational conflict between sons and their fathers, the
latter understood as “Instanzen aufgeklarter biirgerlicher Ordnung und Macht”
(Luserke-Jaqui 2017, 22). This conflict allegorizes the fight between the individual
and middle-class order and power. In this case, the generational conflict is also an
attack against the middle-class domestic ideal: the patriarchal family. Ultimately,
and from a more general perspective, the “Kokonisierungsthese” underscores the
separation and isolation of the individual in the wake of the Enlightenment; it de-
scribes the “Vereinzelung, [und] Versinglung [. . .] der Individuen als [. . .] Antwort
der literarischen Avantgarde der 1770er Jahre auf den Prozess der Verbiirgerli-
chung im 18. Jahrhundert und der damit verbundenen Repression” (Luserke-Jaqui



214 —— Endre M. Holéczy

2017, 22). In the historical context of the 1770s, “Versinglung” emphasizes the right
to one’s own passions: the emancipation of the individual’s emotional expression
and “sexueller Autonomie” (Luserke-Jaqui 2017, 23) as an attempt to upend so-
cial control.

The four theses comprising S&D emphasize that the notion of the bourgeois
tragedy in the 1770s sought to criticize ongoing real-world issues induced by mid-
dle-class sexual repression. But in the programmatic reconfiguration of bourgeois
tragedy propagated by Hebbel and Hettner in the 1850s, the explicit identification
of current problems was excluded. This abandonment of issues of political injus-
tice and sexuality stemmed in part from these authors’ idealist approach, as dis-
cussed above. But alongside this was a more practical motivation: censorship and
repression in the reactionary German states of the nineteenth century effectively
excluded political issues from the various subgenres of drama and art more gener-
ally. As Hettner states in his remarks on political comedy: “Unser Staat, der noch
immer nicht ein Rechts-, sondern nur ein Polizeistaat ist, erlaubt nicht die Komo-
dirung staatlicher Zustdnde” (1852, 162). As the product of a more revolutionary
age, Sturm und Drang openly criticized its own society with regard to the repres-
sion of sexuality and the many injustices of the ancien régime; it is this very con-
figuration, I suggest, that can be read in Keller’s take on bourgeois tragedy. With
this framework in mind, I will now look at some key passages from Therese.

4 Traces of Epic Elements in Therese

With regard to the discursivity of desire in a setting of restrained sexuality, Therese’s
lengthy opening soliloquy, which goes on for 136 lines, is particularly revealing:

O du unbarmherzige Nacht wie folterst du mich? Schlift denn Gott auch, daf} diese dunkle
Zeit, die keines Menschen Freund ist, so viel Macht haben kann iiber mein armes Herz.
Gibt es keine Religion mehr fiir mich, wenn die Sonne untergegangen ist und jetzt die
letzte Lampe ausgeltscht ist? Alle Fenster sind dunkel, wie siil schlummernde Augen,
jede Noth ruht, die ich sonst mit selbstzufriedenem Gemiithe gelindert habe, nur ich bin
wach und elend! Verlassen und einsam in meiner siindhaften Gluth! Wo seid ihr, stille
gliickselige Gebete, ihr zarten verwShnten Kinder meiner Seele? Alle geflohen! Und wenn
eines sich noch aus meinem Herzen ringt, so beginnt es unter elenden Seufzern und ver-
welkt unreif auf meinen trockenen Lippen, die nach seinem Munde diirsten. O Du un-
gliickliches Weib! (XVIII, 485; emphasis mine)

In these first lines of the opening monologue, Therese addresses the night (“O
du unbarmherzige Nacht”) as a dark time (“dunkle Zeit”) in which God suppos-
edly sleeps and that is no friend to humanity. With this address, the rhetorical
device of apostrophe is mobilized in a twofold manner: as the Historisches



Sex - Class — Form = 215

Warterbuch der Rhetorik states, apostrophe is used to evoke and represent strong
pathos and affection; it entails turning away from the audience, due to the ora-
tor’s strong affection, so as to address another entity, person, or thing (Halsall
1992, 830). Therese’s affection of desperation and unfulfilled desire is configured
by a series of metonymical shifts initiated through apostrophe; here the merciless
night in a spring evening conjures the topos of lustful, pagan, Venusian configu-
rations of desire, which remain once the natural sun and artificial light disappear
(“Sonne,” “Lampe”). Only she, the “ich” is “wach und elend,” suffused with
“stindhafte Gluth.” In this dark time, she is abandoned by religion: “Gibt es
keine Religion mehr fiir mich, wenn die Sonne untergegangen ist und jetzt die
letzte Lampe ausgel6scht ist?” The residue of her desire remains inextinguishable
in the dark spring night in May and confronts her with her “Gluth” when she is
“einsam und allein,” with nowhere to channel her desire apart from into her
monologue. The affection of desire verbalized in her apostrophic address “O du
unbarmherzige Nacht” is a pagan, non-Christian desire.

Additionally, the “unbarmherzige Nacht,” which is charged with such rest-
less, pagan desire and which had served as the apostrophic addressee at the
monologue’s opening, is answered a few lines later by an alternative addressee
that embodies the relentless night’s frustration: “Oh Du ungliickliches Weib!”
Here, Therese employs another rhetorical device often combined with apostro-
phe: exclamatio (Till 1996, 48-52). As an emotive figure of speech, exclamatio is
applied in order to evoke strong passions in the audience and readers, and it
serves as a kind of proof of passion, that is, as a manifestation of affections in
speech punctuated by the exclamation mark (Till 1996, 48). So when Therese
concludes her train of thought with the exclamatio “O Du ungliickliches Weib!,”
this affective expression is linked to the desirous address to the pagan “unbarm-
herzige Nacht” with which the monologue began. Therese’s desperation and
feeling of relinquishment toward this very incessant desire that ought to be re-
strained are expressed in the interplay between these two addresses. This over-
flowing yet unsatisfied desire becomes discursified when it is inscribed in the
dramatic text through the rhetorical device of apostrophe.

Furthermore, in certain ways, apostrophe may be seen as akin to the aside, a
dramatic device that often takes the form of a turning toward the audience in
comedies or “im epischen Theater” in order to evoke a “Distanz und Kommentie-
rung” (Schoéfller 2017, 130). Because of the association between these two devices,
the configuration of apostrophe can appear as a form of epicization, a vehicle by
which epic elements enter the drama. In this case, the rhetorical and dramatic de-
vice of apostrophe can be read as serving a commenting function that intertwines
elements from both Sturm und Drang and epic theater. Through it, the unspeak-
able enters the stage and upends the drama’s absoluteness (Kaiser 1981, 263).



216 —— Endre M. Holéczy

In this configuration of apostrophe, Therese’s desire is addressed and at the
same time materialized through her verbal actions. In the process, external orders
of knowledge are weaved into the drama. For Therese’s excessive discursivity can
also be read as a kind of performing of the Feuerbachian notion that not only
wine but also love can indeed loosen the tongue: “Wir kénnen mit gleichem Rech-
te sagen: in amore veritas, in gaudio veritas, in dolore veritas, denn in Liebe,
Freude, Schmerz wirft der Mensch die Schranken und Riicksichten weg, die er
sonst beobachtet und enthiillt so sein wahres Wesen” (Feuerbach 1834, 189).! At
the same time, the Feuerbachian loose tongue goes hand in hand with the S&D
notion of a discursified sexuality that is circumscribed on one side by the Enlight-
enment embodied in the symbolic staging of the artificial light and the sun
(“Lampe,” “Sonne”) and on the other by religion through the address to God. In
this way, Therese’s desire materializes into text in her apostrophic monologue and
becomes discursified as S&D in Luserke and Marx’s sense (Luserke-Jaqui 2017, 20).
In addition, apostrophe evokes a strategy of rhetorical quotation that imports exte-
rior discourses into the drama. As an outside reference, quotation is strictly ex-
cluded in the model of absolute drama, in which all references must be internal
(Szondi 2011, 18). This exteriority, anathema to Hebbel and Hettner, is what I read
as significant in Keller’s dramatic text.

With this configuration of apostrophe and the discursification of Therese’s
desire in mind, we may now turn to Therese’s address to God in which she in-
tercrosses her love for God with her worldly love for her daughter’s fiancé in a
Feuerbachian fashion through an amourological speech act:

Du bist ja die Liebe! Warum hast du ihn erschaffen, wenn er nicht geliebt werden soll von
mir, die ihn allein so lieben kann, wie es ihm gebiihrt nach seinem Wesen! Ich kann dich
nicht mehr lieben Herr, wenn ich dich nicht in ihm anbeten darf Nein, nein, ich kann es
nicht, o verzeih mir meine Siinde! Nein verzeih mir sie nicht, ich vermag deine Gnade
nicht zu genief3en, wenn sie mir nicht aus den Augen strahlt und von seinem Munde 14-
chelt. Ich kenne dich nur in ihm. Meine Augen sind zu schwach geworden, um dich in
deinem reinen Glanze zu schauen, ich sehe dich nur in seinem Bilde, aber in demselben
ganz, wie dich sonst Niemand erfasst, Niemand! (XVIII, 487)

1 Feuerbach’s philosophical writings display a turn toward materialism, especially with re-
gard to understanding religion and love as unified rather than divergent notions and by under-
standing the human being to be not only a spiritual but also a physical being: “Die Theologie
ist Anthropologie, so muf3 ich zur Ergdnzung jetzt hinzusetzen: und Physiologie. Meine Lehre
oder Anschauung fasst sich daher in zwei Worte Natur und Mensch zusammen” (2016, 29). In
this shift, Feuerbach identifies the love of God with worldly love — which were long seen as
antithetical — making way for the destigmatization of corporal love. On Feuerbach’s religious
materialism, see Gosepath/Hinsch/Celikates (2008).



Sex - Class — Form =— 217

Here, Therese evokes a detachment from God in her very act of addressing him,
and she thereby displaces heavenly love with worldly love: “Ich kann dich
nicht mehr lieben Herr, wenn ich dich nicht in ihm anbeten darf.” In this se-
quence, the apostrophe — at first a turning away from the audience and toward
God as a dialogue partner — becomes instead a turning away from God by as-
similating him into her desire for her daughter’s fiancé. Divine mercy is inter-
twined with the glowing in her eyes and the smile of his mouth: “Nein verzeih
sie mir nicht, ich vermag deine Gnade nicht zu genieflen, wenn sie mir nicht
aus den Augen strahlt und von seinem Munde ldchelt.” Loving eyes and his
smiling mouth, physically present, become the conditions for God’s grace — the
transcendental can attain reality only in material life, and heaven is to be
looked for only on earth. The unity of the divine and the worldly in this desire
emerges clearly when God is remade in Richard’s image: “Ich kenn dich nur in
seinem Bilde.” Her corporal desire becomes divine desire, interweaving a fur-
ther Feuerbachian notion of worldly, materialized desire into her monologue.

This section can be understood to contain an additional epic element if we
draw on Szondi’s (2011, 42-47) model of monologue as comprising a verbalized
dialogue within the interior of a character, such as between their ego and their
unconscious. Throughout its 136 lines, Therese’s monologue unleashes pent-up
waves of desire, which it simultaneously constitutes and manifests as discourse
through the configuration of apostrophe. This aspect can be better seen if we
note that Keller depicted the flooding of a river in another drafting of the open-
ing scene of the drama: “Eine Strafe am Wasser. Im Hintergrunde zieht der
hochgeschwollene Fluf} voriiber, welcher jedoch zum gréfiten Theil hinter Ge-
bduden verborgen ist. In der Mitte steht, hart am Flusse ein holzernes Hau-
schen. Das Wasser rauscht” (XVIII, 613). An echo of the breaching waves may
be heard, we might say, in Therese’s monologue: through the very excessive-
ness of her speech, the unspeakable enters the stage and becomes discursified
in the S&D sense. Because of this epic element in the monologue that external-
izes the interiority of the character, the levees guarding the drama’s absolute-
ness are ruptured and the discourse flows over.

Another intriguing aspect appears in the title of the opening soliloquy,
“Monolog der Mutter” (XVIII, 485). This paratextual marker positions Therese’s
Feuerbachian production of excessive and prolific speech as a modification of
the “Dialektikthese” and hence as a modernization of gender and kinship. In
Therese, the drama does not depict a conflict of male protagonists against “die
Viter als Instanzen aufgeklarter biirgerlicher Ordnung” (Luserke-Jaqui 2017,
22), the common motif of the “Generationenkonflikt” in Sturm und Drang litera-
ture. Instead, the role of the protagonist shifts to the mother, and the conflict
centers on a rebellion against the authoritarian order of religion expressed in



218 —— Endre M. Holéczy

pietism. Tying the title of the monologue explicitly to the “Mutter” establishes
the unfolding soliloquy as a rejection not only of patriarchal genealogy but also
of the gender roles of the puritanical, bourgeois social order tout court.

This rewriting of the role of the mother is advanced further in the drama
through a configuration of apostrophe when Therese refuses to be addressed as
“Mutter” in the scene with Richard, her lover-to-be: “Mutter, und immer Mutter!
Zehnmal in einem Athemzuge spricht er das Wort aus und jedesmal senkt er mir
ein Messer in’s Herz mit lachelndem Munde” (XVIII, 503). In this utterance,
Therese displaces the role of the mother onto the role of a lover through the stag-
ing of a set of apostrophes: “(sich vergessend, lauter, doch gemifligt) Mutter!
Siifler heiliger Name, Stolz und Zierde des Weibes, wie, wie hat es geschehen
konnen, dal du mir ein Wort des Schreckens und des blutigen Vorwurfes gewor-
den bist?” (XVIII, 505). In her direct address of the word Mutter, a further effect
of the rhetorical configuration of apostrophe is put into action, namely, the oper-
ation of “fictio audientis.” This occurs when someone or something is addressed
apart from the audience, which rhetorically produces a new character (Halsall
1992, 830). In her utterance, Therese creates new fictitious characters in this way.
Here, when Therese reproaches the word Mutter configured as “heilig,” she cre-
ates the role of the holy mother through speech and at the same time distances
herself from it. She does so by staging a conversation between herself and the
role of the holy mother: “Schauder und Grauen durchfahren mich bei deinem
Klang und wechseln ab mit dem, was noch schlimmer ist, mit Neid und Trotz
gegen die ewige gottliche Ordnung” (XVIII, 505). Motherhood is interlinked with
the normative, divine order that determines it to be holy, something a woman
should take pride in and find completion in. Therese juxtaposes this divine role
of the mother with an alternative in another apostrophe:

Therese (an ihn gelehnt, presst beide Hdnde an ihre Brust) Fliege poche, brich auf, du
beklemmte Brust! Du kannst nicht? Du haltst wie Stahl die wilden Ddmonen zusammen
und zwingst sie, sich gegenseitig auf dem Platze aufzureiben, bis alles alles todt und still
ist! — Reifdt, stecht, verschlingt einander, wiihlt das innerste Herz auf — o so wild kann es
nicht zugehen in dem Busen einer wahren Mutter, ich fiihle, wie jung ich bin an der
Wuth dieses Sturmes (sie tritt nahe vor Richard hin). (XVIII, 507)

In this configuration of apostrophe, she not only addresses her body but in doing
so also evokes a further character that becomes present through her speech,
namely, her “beklemmte Brust.” Because of this, her chest becomes a battleground
that contains and restrains demons. The detached role of the mother is soon set
aside when she speaks about it with Richard: “o so wild kann es nicht zugehen in
dem Busen einer wahren Mutter.” She then directly addresses Richard, only now,
her “I” is detached from the mother role prescribed by the divine order: “Bin ich



Sex - Class - Form =— 219

nicht jung, lieber Freund? (reif3t ihre schweren braunen Haarflechten auseinander,
heftig) sind das nicht schone braune Haare?” (XVIII, 507) As Kaiser indicates, her
heavy brown hair can be seen as interrelated with the “Braut des Hohenliedes und
dem Geliebten nach dem koniglichen Freund Salomo” (1981, 264). The reference
in the stage directions to her “schweren braunen Haarflechten” combined with the
apostrophically configured “I” and her rhetorical question hint toward a further
discursification of desire, in this case, through the rhetorical device of interrogatio,
which Lausberg described as follows: “Die ‘rhetorische Frage’ peitscht die Affekte
durch die Evidenz der Unnétigkeit der fragenden Formulierung auf” (1971, 445).
Within this logic, the rhetorical question renders Therese’s desire into discourse,
while at the same time, in a mode of the “Generationenkonflikt,” reproaching the
role of the mother as constituted by the divine order. In this way, the configuration
of the mother within puritanical, middle-class domestic constellations is figura-
tively put into question through the employment of apostrophe and interrogatio.

Just as Keller’s drama breaches issues of sexuality and gender roles through
epic elements configured in rhetorical devices such as apostrophe, so too does it
introduce those of class differentiation. This aspect appears clearly in the charac-
ters of Marie — Therese’s maid — and her lover Heinrich. One scene paradigmati-
cally depicts them in an exchange not only of unrepressed banter but also, as the
stage directions indicate, of unencumbered acts of love: “faf3t sie um den Leib,
sie ki3t ihn” (XVIII, 531). This unrestrained expression of desire is reflected in
Marie’s speech:

Marie Daf3 heif ich aber geschwdrmt! Ich muf} mich wahrhaftig schdmen vor mir selber.
Und doch sind wir so hiibsch u gut gewesen diese Nacht. Es ist gar zu schon, am Wasser
hinauf zu gehen. Die reichen Leute haben’s gar zu gut! Sie geniefien u verschlucken die
schonen Maindchte so recht exprefl. Wie fiir’s Geld. Es wéar mir nie zu Sinn gekommen,
dafB es jetz und so schon drauflen war ndchtlicherweis, wenn unsre Liebschaft mich nicht
drauf gefiihrt hitte. (XVIII, 527)

Their “Liebschaft” reveals the beauty of the spring night to them. Here, the
night, which had been charged with pagan markers in Therese’s speech, is re-
charged with a semantics of fruitfulness and beauty. Furthermore, this fulfilled
love stands in contrast to the apparition they saw in the evening, as Heinrich re-
plies: “Ich glaub immer, die Gestalt am Wasser, die du fiir einen Geist gehalten,
ist kein Geist, sondern auch so eine vornehme Person gewesen” (XVIII, 529).
Rickels notes, “Im Stiick begegnen dem ‘niederen Volk’ Spukgestalten, die sich
regelmaflig als der Oberschicht zugehorige Opfer der ‘wahren Leidenschaft’ er-
weisen” (1990, 158-159). In this scene, Therese is marked by a semantics of
death since she is held for a ghost and wears a white dress. Therese’s unfulfilled
libido, which her apparition as a ghost symbolizes, contrasts with the fulfilled



220 —— Endre M. Holéczy

love of the young couple. Yet although their desire is unrepressed, it nevertheless
cannot withstand the restrain demanded by the social gaze, as Marie indicates:
“Nur argerts mich, daf3 der kleine Backfisch so dick thun darf mit seinem Hei-
rathen und ich mit meinen ehrlichen fiinf und zwanzig Jahren soll mich schiamen
und vor allen Menschen verkriechen!” (XVIII, 529). The social reality depicted here
is one in which their desire, though fulfilled, must be concealed, while Therese’s
unfulfilled desire is condemned to become a ghost. Within these social confines,
unrestrained desire is made impossible, or rather it has to be pushed into the out-
skirts of society, that is, into the classes of servants and laborers. It is desire con-
sidered through this restrictive social gaze that is reflected in Marie’s utterance.
The latter actively and undisguisedly mirrors the social constraints that Therese is
bound to through yet another employment of apostrophe, this time in connection
with an exclamatio: “oh wenn meine Frau wiisste, wie gut es ist, wenn man einen
Liebsten kiisst, so wiirde sie mich gewiss nicht fortjagen!” (XVIII, 531). With the
engagement of this configuration of apostrophe in combination with exclamatio,
Marie verbalizes her desire while evading the social ostracism attached to it by ad-
dressing an imaginary Therese. In this way, an apostrophe — here an indirect ad-
dress — introduces the repressed by discursifying the unspeakable. By alluding to
a social reality that exceeds the drama’s enclosed referentiality, the apostrophe
breaches the drama’s absoluteness (Szondi 2011, 59-61).

However indirect it may be, this address and employment of apostrophe
nevertheless overtly confronts the reality of restrained desire: here the relation
to Sturm und Drang can be seen in the explicit depiction of contemporary prob-
lems rather than in an idealistic depiction of a distant past. On the one hand,
one can read the play as a reemployment of the Sturm und Drang model of
bourgeois tragedy but with a shift toward an uncamouflaged social reality in a
modification of the “Verschiebungsthese,” while on the other, the necessity of
camouflaging unencumbered and extramarital desire in public is inscribed
even in Marie’s speech:

Marie (leiser) [. . .] (sieht sich um) ich glaub wir sind nicht die Ersten, die hier gekiifit
haben. Da nimm die Hilfte [des Rosenstrauf3es| und steck sie Morgen hiibsch auf den
Hut, die andere steck ich vor die Brust und wenn wir zur Kirche gehen, so soll den Blu-
men kein Mensch anmerken, daf} sie beisammen waren! Nun gut Nacht, in zwei Stunden
muf3 ich wieder raus! Ich hab’ aber doch noch keinen Schlaf! (XVIII, 533)

This is the very bouquet of roses Therese attempted to give Richard, but he re-
fused them. This bouquet, split in half by the two lovers, metonymizing Therese’s
broken heart, is employed at the same time as a symbol for their fulfilled desire.
Through the mirroring configuration of the so-called lower characters, their ful-
filled desire is chiasmally intertwined with Therese’s unfulfilled desire. This



Sex - Class — Form = 221

politicizes the discursification of suppressed sexuality through an uncamou-
flaged class difference: as opposed to the pious and repressed upper class, the
lower classes fulfill their desires.

It is not only in this restrained social reality that Therese and her desire have
no place; the Bible too has no solution to offer her. When, toward the end of the
drama, Therese gazes into the Bible, she asks it whether she can still understand
it: “Therese (bléttert in der Bibel, fiir sich) 1aB seh’n, heiliges Buch, ob ich dich
noch verstehe! — Das flimmert mir vor den Augen wie eine uralte fremde Schrift
(seufzt) O weh weh weh! es schwindelt mir — wo bin ich — wer sind wir Marie?!”
(XVIII, 573). Here it is the Bible that Therese addresses, except that, in this case,
she does not evoke a shift through her mobilization of apostrophe. On the con-
trary, as a dialogue partner, the Bible throws Therese into a crisis of selfhood in
which she loses all sense of where or who she is. After this loss of self and place,
she commands Marie to find a passage that relates to her in the Bible: “da lies
mir etwas vor, was du willst, schlag auf’ (s) Gerathewohl auf.” In response, Marie
apparently randomly finds a section: “Ich will mit einer Nadel hineinstechen,
wie Sie sonst oft thun (Sie liest)” (XVIII, 573). Eventually Marie finds the teach-
ings of Solomon, which refer to the eternal cycles of the sun: “Die Sonne geht
auf, und gehet unter, und lauft an ihren Ort, daf} sie daselbst wieder aufgehe.”
At this point, Therese interrupts and demands, “Wenn sie aber wider ihren eige-
nen Lauf fliefRen miissen, so gibt es jedesmal ein Ungliick! Steht das nicht auch
dort?” To this Marie replies: “Nein!” Therese’s question is hence a failed attempt
at shaping the Bible according to her command, whereupon she demands yet an-
other passage: “lies weiter unten” (XVIII, 575). Marie then reads once again from
Solomon, in a passage that proclaims the right to a friend and to sexuality:

Marie (liest) Komm mein Freund, laf uns auf’s Feld hinaus gehen und auf den Dérfern
bleiben, dass wir frith aufstehen zu den Weinbergen, dafy wir sehen, ob der Weinstock
bliithe und Augen gewonnen habe, ob die Granatédpfelbdume ausgeschlagen sind. Die Li-
lien geben den Geruch, und vor unsrer Thiire sind allerlei edle Friichte. Mein Freund, ich
habe dir beide, diesjahrige und vorjdhrige, behalten. — Das macht einem ordentlich Lust,
hinaus zu laufen. Heut muf3 der Heinrich recht weit mit mir spazieren gehen. (lies’t)
Seine Linke liegt unter meinem Haupt und seine Rechte herzet mich. (XVIII, 585)

Now it is Marie who, through a configuration of apostrophe, not only finds her-
self in the Bible but inscribes herself in it as well. Once again, Marie becomes a
reflection of Therese’s tragic, unfulfilled desire. Moreover, when Marie over-
writes the biblical text with her plans of desire — “Heut muf3 der Heinrich recht
weit mit mir spazieren gehen” — she infuses it with worldly, unrestrained desire
through a further employment of apostrophe. But in this case, the apostrophe
takes the form of an aside. As previously mentioned, Schof3ler describes the
aside as evoking not only a “Distanz” but also a “Kommentierung,” and as



222 —— Endre M. Holéczy

such it connects with and addresses the audience: “In den asides werden Intri-
gen geplant und die Zuschauer|innen zu Mitwisser|innen gemacht” (2017, 130).
Following this logic, the insertion of an apostrophe has a set of effects: through
the aside, Marie inserts her plans of desire within the biblical text, for she re-
sumes reading after stating them: “(lies’t) Seine Linke liegt unter meinem
Haupt und seine Rechte herzet mich.” In this metaleptical inscription evoked
through apostrophe, the biblical text is now overladen with Marie’s desire for
Heinrich as a kind of “Kokonisierungsthese” strategy: through her aside, Marie
posits a virtual audience, which then relates to the Bible through her and iden-
tifies it with her and her desire. Here, desire is individualized and at the same
time tied to a disclosed mutuality with the virtual audience. By alluding to and
addressing an audience within the enclosed confines of the drama, this opera-
tion not only upends the absoluteness of the drama; it also removes the Bible’s
character as a holy and ancient text, and attaches it to worldly desire: specifi-
cally, that of Marie, and through her, that of the virtual audience.

At the same time, the direct quotation and reading of scripture can be un-
derstood as a galvanization of the epic element of quotation through the mate-
rially present Bible. In the process, the biblical text is simultaneously imported
and overwritten: Marie’s reading of scripture identifies her own desire with the
desire inscribed in the Bible and intertwines her, as the servant, with Therese,
the landlady, and with the latter’s unfulfilled and tragically restrained desire.
For Marie — whose name can be read as a possible reference to the Virgin Mary,
employed in Christian literature as a symbol for self-abnegation — not only
reads from the Bible but elaborates on it and inscribes herself into it; by doing
so, she infuses Holy Scripture with worldly desire and an affirmation of life.
Conversely, Therese, who suffers under the societal law of restrained desire,
cannot find a fulfillment of her desire in the Bible, nor does she read an affirma-
tion of life in it, but instead infers only death from it: “Therese (noch immer
hinaus schauend) stark wie der Tod und Fest wie die Holle!” (XVIIIL, 587). By
longing for death and by allowing her daughter to fulfill her own desire in
doing so, Therese practices the ultimate act of self-abnegation.

After sending Marie away, Therese abandons hope for satisfaction in this
world and flees into abstraction carried to its most sinister conclusion in her em-
brace of the idea of dying. In yet another apostrophe, she exclaims: “Sterben,
Tod! — Holdseliger Gedanke, gleich einem strahlenden Engel trittst du aus die-
sem Sonnenschein, [. . .] zu mir heran; [. . .] und deine Hand tréigt die Zweige
des Friedens und der Ruhe!” (XVIII, 591). Here, death is a figure who approaches
her and offers her peace, a thought she welcomes: “deine Hand tragt die Zweige
des Friedens und der Ruhe!” But suddenly she sees her reflection and becomes
aware of her exteriority: “(sie sieht sich im Spiegel) Pfui, wie seh’ ich aus! Wer




Sex - Class — Form = 223

wird denn so zur Hochzeit gehen?” Having seen her exterior self in the mirror,
she can now invert the act of dying and transform it into a wedding — “wer will
denn so zur Hochzeit gehen?” (XVIII, 591). In her wedding with God, Therese’s
fulfilled desire is materially present not through herself but through her daugh-
ter, for whom she becomes a metonymy: “Ich lasse meinen besseren und schone-
ren Theil zuriick” (XVIII, 593). Once Therese leaves her better and more beautiful
part behind, the reigning puritanical order is reestablished, which apparently
causes no more complaints: “niemand soll sich beklagen” (XVIII, 593). In this
suicidal marriage with God, Therese is rendered a tragic figure in a Feuerbachian
sense, for her worldly, material desire can only be resolved through her death,
the termination of her sensible experience. At the same time, the operation of
transcending her physical “self” is set in critical tension by the stage directions,
which mark her exit as abrupt and frenzied (“rasch”; XVIII, 593). Ironically, her
ultimate capitulation to Christian society has the effect of driving her out of it;
the nearby river, semanticized with pagan markers such as “tob[end]” and “don-
nernd” (XVIIL, 613), sweeps her and her unfulfilled worldly desire away.

5 Closing Remarks

In this brief analysis, I hope to have shown how epic elements can be made
productive when interrelated with elements of Sturm und Drang, since they
convey the discursification of sexuality and class and can be read as the “Unsadg-
liche” (Kaiser 1981, 263) that enters the drama and makes its absoluteness im-
possible. Beyond this, my analysis has demonstrated that the epic elements
identified in Szondi’s Theorie des modernen Dramas, such as quotation, the
split “I,” or the importation of external discourses, can be specified and more
clearly delineated when read alongside rhetorical devices such as apostrophe.
Szondi’s model of epicization does not offer elaborate rhetorical analysis, so my
work here contributes to the theoretical infrastructure by outlining some ways
in which rhetorical operations can serve as vehicles for epic structures. Addi-
tionally, my analysis provides reasons to question Szondi’s account of when
the crisis of absolute drama emerged. Keller’s Therese, its usage of themes from
Sturm und Drang, and its infusion of epic forms anticipate this crisis in the very
period of a revival of neoconservative dramatic paradigms. The discovery of
epic elements in Keller’s unfinished drafts reveals a profound effort to formu-
late alternatives to the idealistic model of drama as illustrated in the works of
Hettner and Hebbel. Keller’s attempt at drama also shows that long before the
advent of naturalist social drama, epic elements were employed to address,



224 —— Endre M. Holéczy

directly and explicitly, current problems and themes in a way that foreshadows
their usage by later generations of dramatists, most famously in the works of
Bertolt Brecht.

Works Cited

Feuerbach, Ludwig. Der Schriftsteller und der Mensch. Eine Reihe humoristisch-
philosophischer Aphorismen. Ansbach: C. Briigel, 1834.

Feuerbach, Ludwig. Vorlesungen iiber das Wesen der Religion. Nebst Zusdtzen und
Anmerkungen. Gesammelte Werke. Vol. 6. Ed. Werner Schuffenhauer. Berlin: Akademie
Verlag, 2016.

Halsall, Albert W. “Apostrophe”. Historisches Wérterbuch der Rhetorik. Vol. 1. Ed. Gert Ueding.
Tiibingen: Max Niemeyer, 1992. 830-836.

Hebbel, Friedrich. “Vorwort zur Maria Magdalene”. Werke. Vol. 1. Ed. Gerhard Fricke, Werner
Keller, Karl Pérnbacher. Munich: Hanser, 1963. 307-328.

Hettner, Hermann. Das moderne Drama. Aesthetische Untersuchungen. Braunschweig: Vieweg
und Sohn, 1852.

Hettner, Hermann. Literaturgeschichte des achtzehnten Jahrhunderts. Braunschweig: Vieweg
und Sohn, 1872.

Kaiser, Gerhard. Gottfried Keller. Das gedichtete Leben. Leipzig: Insel, 1981.

Kittstein, Ulrich. “Episches Theater”. Handbuch Drama. Theorie, Analyse, Geschichte. Ed.
Peter W. Marx. Stuttgart: Springer, 2012. 296-304.

Lausberg, Heinrich. Elemente der literarischen Rhetorik. Munich: Hueber, 1971.

Luserke-Jaqui, Matthias. “Einleitung”. Handbuch Sturm und Drang. Ed. Matthias Luserke-
Jaqui. Berlin: De Gruyter, 2017. 1-28.

Luserke, Matthias, and Reiner Marx. “Die Anti-Ldufer. Thesen zur SuD-Forschung oder
Gedanken neben dem Totenkopf auf der Toilette des Denkers”. Lenz-Jahrbuch. Literatur,
Kultur, Medien 1750-1800 2 (1992): 126-150.

Miiller-Wille, Klaus. “Realismus/Naturalismus”. Handbuch Drama. Theorie, Analyse,
Geschichte. Ed. Peter W. Marx. Stuttgart: Springer, 2012. 272-283.

Rickels, Laurence A. “Gottfried Keller”. Die Jugenddramen: Ziirich. Ed. Laurence A. Rickels.
Zurich: Ammann, 1990. 151-192.

Schofller, Franziska. Einfiihrung in das biirgerliche Trauerspiel und das soziale Drama.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2015.

Schofller, Franziska. Einfiihrung in die Dramenanalyse. Stuttgart: Springer, 2017.

Schuffenhauer, Werner. “Feuerbach, Ludwig Andreas (1804-1872)”. Handbuch der politischen
Philosophie und Sozialphilosophie. Ed. Stefan Gosepath, Wilfried Hinsch, Robin
Celikates. Berlin, Boston: De Gruyter, 2008. www.degruyter.com/database/HPPS/entry/
HPPSID_90/html (05.05.2022).

Szondi, Peter. Theorie des modernen Dramas. Berlin: Suhrkamp, 2011.

Till, Dietmar. “Exclamatio”. Historisches Worterbuch der Rhetorik. Vol. 3. Ed. Gert Ueding.
Tiibingen: Max Niemeyer, 1996. 48-52.

Vilwock, Peter. “Dramenfragmente”. Gottfried Keller-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Ed.
Ursula Amrein. Stuttgart: Metzler, 2016. 184-190.


http://www.degruyter.com/database/HPPS/entry/HPPSID_90/html
http://www.degruyter.com/database/HPPS/entry/HPPSID_90/html

Institutionen






Lutz Koepnick
Phantom Threads

Die Kunst des Schneiderns in Gottfried Kellers
Kleider machen Leute

1

Gottfried Kellers Kleider machen Leute (1874) wird gern als Dokument einer biir-
gerlichen Moderne gelesen, in deren Kontext instrumentelle Vernunft, individu-
elles Gewinnstreben, das Aufkommen massenindustrieller Unterhaltung und
zunehmende Prozesse sozialer Fragmentierung nicht nur die Ausiibung biirger-
licher Werte aushohlen, sondern die Prinzipien des so genannten poetischen
Realismus an oder gar iiber ihre Grenzen treiben. Im Mittelpunkt derartiger Lek-
tliren steht weniger die Figur des eher unfreiwilligen Hochstaplers Wenzel Stra-
pinski als die Art und Weise, mit der die Biirger Goldachs Schein als Sein zu
sehen bereit sind, Spektakel und Selbstinszenierung als zentrale Mittel sozialer
Anerkennung verstehen und die Prosa Kellers bewusst auf Klischees serieller
Unterhaltungsliteratur zuriickgreift, um die Verblendung des Einzelnen im Zeit-
alter fortschreitender Vermarktung und Theatralisierung des offentlichen Rau-
mes zum Ausdruck zu bringen. Dass Leute, die Kleider machen, allein von
Kleidern als Leute bestimmt werden, gilt derartigen Lesarten als Signatur einer
Moderne, die biirgerliche Autonomiekonzepte systematisch verschlingen wird,
gerade weil sie den Alltag dsthetisch iiberformt und kategorische Unterschiede
zwischen Oberfliche und Tiefe, Innerem und Auflerem, Schein und Sein nicht
langer mehr zuldsst — einer Moderne also, an derem vorldufigen Ende nichts
anderes als die Selfiesucht digitaler natives und die kunstlose Kunst des kapita-
listischen Realismus unserer eigenen Zeit stehen. Strapinskis Goldach und
Seldwyla suspendieren so genau das, was Keller selbst in einem Brief an Her-
mann Hettner am 26. Juni 1854 als ,,Dialektik der Kulturbewegung* bezeichnete
(GB I, 400), ndmlich die gleichsam organische Verzahnung von Traditionalitit
und Neuem. Denn wo Kleider Leute machen und Performanz Identitdt be-
stimmt, geht all das verloren, was iiberhaupt erst zwischen Altem und Neuem,
Tradition und Zeitgendssischem unterscheiden und somit dialektische Span-
nungsverhéltnisse des Geschichtsverlaufes ins Auge fassen lasst.

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-014


https://doi.org/10.1515/9783110698794-014

228 —— Lutz Koepnick

2

Es mag kaum iiberraschen, dass Strapinskis Schneiderei und Bekleidung kaum
weitere Beachtung gefunden haben, um die Modernitat der Erzdhlung weiter
auszuleuchten. Viel erfahren wir ja gerade nicht {iber den dunkelgrauen, mit
Samt ausgeschlagenen Radmantel, sein drmelloses, einem Cape dhnlichem
Kleidungsstiick also, dessen eher ,edles und romantisches Aussehen“ (V, 11)
seinen Stand zu verhiillen scheint und die soziale Charade der Novelle auslost.
Was Strapinski selbst zu ndhen im Stande ist, bleibt ebenso im Text ausgepaart
als detaillierte Beschreibungen der Bekleidung anderer, wobei anzunehmen ist,
dass diese aufgrund des eher nicht-urbanen Umfeldes als traditionell zu den-
ken ist. Die Figur des Schneider mag demgemaf3 zwar als Index unheilvoller
Prozesse historischer Modernisierung im neunzehnten Jahrhundert gelesen wer-
den, mit der Geschichte sartorialer Kodierungen und dem historischen Ineinander
von Moderne und Mode hat dies aber ganz und gar nichts zu tun. Die zeitgleichen
Boulevards, Flaneurs und Modeschaufenster von Paris und London liegen Licht-
jahre von den biedermeierlichen Planeten Seldwylas und Goldachs entfernt.
Trotzdem, so die These dieses Essays, ist es wert, genauer iiber die Kunst des
Schneiderns und des Schneiders in Kileider machen Leute nachzudenken, um der
eigentiimlichen Modernitét des Dargestellten, einer Modernitdt ohne Mode, besser
gerecht zu werden. Zwei sehr unterschiedliche Texte sollen einleitend als Wegwei-
ser dieser Auseinandersetzung dienen. Ein 1842 von Heinrich Diete vertffentlich-
tes Handbuch der Mannschneiderei konstatierte fundamentale Verschiebungen
im Schneidergewerbe in deutschsprachigen Landern seit circa 1800: ,,Damals galt
tiberhaupt der grofle Grundsatz: ,Leib schicke dich in das Kleid! wihrend man
jetzt umgekehrt verlangt: ,das Kleid solle, neben dem allgemeinen Gepradge der
laufenden Mode, doch jedem einzelnen Kérper, fiir den es eigens gefertigt worden,
so genau anpassen, daf} es die Unvollkommenheiten dieses Korpers moglichst ver-
berge und ihn moglichst vortheilhaft und schén darstelle“ (Diete 1842, x). Um der
Logik moderner Individualisierung einerseits, einer neuen Dialektik von Kleid und
Korper, Zurschaustellung und Verhiillung andererseits angemessen zu begegnen,
konne kein zeitgenossischer Schneider mehr ohne genaues Wissen um die Anato-
mie des menschlichen Korpers auskommen: ernste Wissenschaft, ein systemati-
sches Studium des Knochenbaus, der Muskulatur und der Kindsthetik des Kérpers
seien unabdingbar, um angesichts der neuen Zeit weiterhin als Schneider gut zu
arbeiten. Das Kleid des neunzehnten Jahrhunderts ist sowohl Bild als Schirm,
verbindet und trennt. Es produziert und projiziert Figurationen der Sichtbarkeit,
verdeckt zugleich jedoch auch Unerwiinschtes und kreiert so eine neuartige
Welt des optisch Unbewussten. Statt einfach Kleider fiir Leute zu machen, liege
die Zukunft der Schneiderei — so Dietes Handbuch - in nichts Geringerem, als



Phantom Threads =—— 229

Wissenschaft und Kunst, Bild und Schirm als dynamische Einheiten zu begrei-
fen. Schneiderei im Zeitalter der industriellen Moderne wird so zu Kunstwissen-
schaft, zu Bildschirmkunst.

Unser zweiter Wegweiser, sechsundfiinfzig Jahre nach Die volistindige
Lehre der Mannschneiderei verfasst, stammt aus einem kleinen und wie {iblich
bissigen Text von Adolf Loos, betitelt Die Herrenmode. Obwohl die Kulturmetro-
pole Wien den Modeentwicklungen in England oder Frankreich nicht langer
mehr hinterhereilen miisse, erkennt Loos bedeutsame Spannungen in den Klei-
derordnungen seiner Gegenwart. Einerseits, so Loos, kann das als modern gel-
ten, was sartoriale Differenzen der Vergangenheit aus dem Weg raumt und
jedem das demokratische Recht eingesteht, sich wie ein Kénig zu kleiden. Ande-
rerseits zeichnet sich moderne Herrenkleidung gerade dadurch aus, dass sie es
versteht, sich gleichsam unsichtbar zu machen, ein mégliches Hervorstechen
unter Gleichen zu vermeiden, gemaf des von Loos selbst entwickelten Lehrsat-
zes: ,,Ein Kleidungsstiick ist modern, wenn man in demselben im Kulturzentrum
bei einer bestimmten Gelegenheit in der besten Gesellschaft moglichst wenig
auffallt (Loos 2012, 13). Schneidermeistern der Moderne bleibt so nichts ande-
res, als sich laufend inkompatiblen Demokratiebegriffen zu stellen und diese in
ihren Designs miteinander zu verweben. Jeder darf, wie er mochte und doch
zeigt sich Mode gerade dort, wo sie nicht herauszustechen sucht, dem demokra-
tischen Pluralismus der Moderne also das Gleichmaf3 egalitdrer Reprdasentation
entgegensetzt.

Kellers Kleider machen Leute entsteht ziemlich genau zwischen Dietes und
Loos’ Text. Obwohl Ziirich weder im neunzehnten Jahrhundert noch danach je
wirklich als Energiezentrum der Kleidermode gelten kann, bieten beide Texte
dennoch beachtenswerte Perspektiven, um die Modernitidt von Kellers Text und
Strapinskis Schneiderkunst ins Licht zu riicken. Auf den ersten Blick mag Strapin-
ski dabei freilich weder der Logik von Dietes wissenschaftlich fundierter Maf3-
schneiderei noch von Loos’ demokratischer Ambivalenz der Mode gepragt zu
sein. Einerseits reprasentiert sein distinguierter Radmantel ein allein dem Koérper
iibergestiilptes Kleid, bleibt also abstraktes Bild, das nicht vermittels modernen
Wissens individuelle Korperformen einverleibt oder gar als zweite, gleichsam bes-
sere Haut zu verstehen ist. Andererseits vertritt Goldach noch ein Denken, in
dem - im Unterschied zu Loos — nur Konige Konigskleider tragen, individuelles
Auffallen inmitten biirgerlicher Gleichheit also als zentraler Mechanismus dient,
um bestaunt und als Triebwerk sozialer Transformation anerkannt zu werden. Im
Ganzen lief3e sich von daher jegliche weitere Diskussion iiber die Schneiderei als
Signatur der Moderne in Kleider machen Leute abhaken und der Text problemlos
in die lange Tradition romantischer und méarchenhafter Erzdhlungen und Romane
einreihen, in denen Schneider immer wieder einzig als Archetypen listiger Sub-



230 —— Lutz Koepnick

jektivitat, als ahistorische Chiffren allzu menschlicher Selbstverstellung und
Hochstapelei vorkommen.

Ware da nicht — und hier beginnt unser Pfad in das Gewebe des Textes —
der eigentiimliche Fingerhut Strapinskis, der mehr iiber den historischen Ort sei-
ner Schneiderkunst aussagt als all das, was wir im Text {iber seine oder die von
anderen getragenen Kleider erfahren. Der Schneider, so lesen wir schon im zwei-
ten Satz der Erzdhlung,

trug in seiner Tasche nichts, als einen Fingerhut, welchen er, in Ermangelung irgend
einer Miinze, unabldssig zwischen den Fingern drehte, wenn er der Kélte wegen die
Héande in die Hosen steckte, und die Finger schmerzten ihm ordentlich von diesem Dre-
hen und Reiben, denn er hatte wegen des Fallimentes irgend eines Seldwyler Schneider-
meisters seinen Arbeitslohn mit der Arbeit zugleich verlieren und auswandern miissen.
(V,11)

Die Verwendung von Fingerhiiten reicht zuriick in die Jungsteinzeit, ihre Verbrei-
tung in deutschsprachigen Landern verdankt sich zundchst dem rémischen Reich,
dann seit dem fiinfzehnten Jahrhundert massenweiser Herstellung in den Zentren
des Fingerhutgiefiens in K6ln und Niirnberg. Dem arbeitslosen Strapinski gilt sein
Fingerhut zu Beginn des Textes sowohl als Ersatzwdhrung als auch Ventil aufge-
stauter psychischer Energien. Was Keller als Drehen und Reiben beschreibt, ist
Symptom einer gleichsam manischen Ab- und Umleitung affektueller Spannun-
gen, die Strapinskis 6konomischer Entwurzelung, seiner neuen Rolle als Wirt-
schaftsfliichtling und prekarer Migrant, folgen. Das Metall des Fingerhuts, mit all
seinen Griibchen, die ein Abrutschen der Nahnadel wiahrend des Schneiderns ver-
hindern sollen, wird hier zu einem Umspannwerk, das die Ruhe- und Ortlosigkeit,
die negativen Emotionen des Schneiders, in Warmeeinheiten transformiert, zu-
gleich aber auch fiihlbaren Schmerz erzeugt. Geld mag er keines haben. Aussich-
ten auf neue Lohnarbeit auch nicht. Aber so wie andere zylindrische Objekte im
neunzehnten Jahrhundert — seien es Dampfwalzen, Phonographen, Panoramas,
oder Rotationsdruckmaschinen — Teil eines kinematischen Diskurses sind, der ma-
schinelle Bewegungen als Index beschleunigter Modernitit und einer neuen Defi-
nition des Humanen begreift (Miiller-Sievers 2012), dient auch der Zylinder des
Fingerhuts als Medium, als technische Schnittstelle, als Prothese, mit der sich das
erzielen und erkaufen ldsst, was trotz aller Schmerzen inmitten der Kilte sozialer
Realitdten Menschwerdung und Humanisierung allein ermdglicht und sichert:
durch Rotations- und Reibungsbewegungen gleichsam technisch erzeugte Warme.

Im Verlauf des Textes begegnen wir Strapinskis Fingerhut noch zwei wei-
tere Male. Als Strapinski sein Hazardspiel mit den feinen Herren Goldachs im
Gasthof Zur Waage beginnt, erinnert ihn der Fingerhut in der Tasche daran,
dass seine Teilhabe am Spiel des Geldes anderer bedarf. Melcher Bohni, dessen



Phantom Threads =— 231

Misstrauen von den zerstochenen Fingern des angeblichen Grafen geweckt wor-
den ist, der Tatsache also, dass der vormalige Gebrauch mechanischer Zylinder
die wahre Identitdt des Schneiders nicht ganz zu verbergen fiahig war, schiebt
Strapinski ein paar Taler zu, scheinbar um den erréteten Schneider ins Spiel zu
bringen, in Wahrheit aber, um dessen Bild langsam aber sicher seines falschen
Scheins zu iiberfiihren. Spater hingegen wird Strapinski der Fingerhut, obwohl
Medium, das im McLuhanschen Sinne die Grenzen des menschlichen Korpers
hinaus in die Welt verschiebt, zum Index gefiihlter Realitdt. Von den unerwar-
teten Ereignissen in Goldach und dem Gewinn im Hazardspiel in einen schein-
baren Traumzustand versetzt, setzt er auf die Metallprothese in seiner Tasche,
um sich von der Realitat seiner Erlebnisse zu iiberzeugen:

Wenn sein Fingerhut dort noch in seiner Einsamkeit weilte, so traumte er. Aber nein, der
Fingerhut wohnte traulich zwischen dem gewonnenen Spielgelde und scheuerte sich
freundschaftlich an den Thalern; so ergab sich auch sein Gebieter wiederum in das Ding
und stieg von seinen Zimmern herunter auf die Strafe, um sich die Stadt zu besehen, in
welcher es ihm so wohl erging. (V, 30)

Das Reiben und Scheuern, das am Anfang der Geschichte noch als gleichsam
mimetische Transaktion zwischen Hand und Objekt dargestellt wurde, erfahrt hier
eine eigentiimliche Autonomisierung und Abstraktion; es strukturiert Beziehungen
zwischen Dingen selber. Was Strapinskis Realitédt real macht, ist ironischerweise
nichts anderes als gerade die Tatsache, dass die Welt der Dinge wie im Marchen
als animiert erscheint und die Hand des Schneiders zum bloflen Zeugen der Reso-
nanz metallener Objekte untereinander werden lasst. Ein Karl Marx wiirde derar-
tige Verschiebungen ohne Zweifel als Allegorie des vertrackten Fetischcharakters
der Ware verstanden wissen, als Ergebnis metaphysischer Spitzfindigkeiten und
theologischer Mucken, in deren Kontext gesellschaftliche Sachverhalte dem Einzel-
nen als scheinbar selbstbestimmte Eigenschaften der Dinge begegnen. Objekto-
rientierte Ontologen des einundzwanzigsten Jahrhunderts hingegen moégen die
Szene als Aufforderung verstehen, die Realitdt physischer Objekte nicht langer
mehr als passiv, dumm, und intentionslos, sondern in all ihrer von humanisti-
schen Allmachtsphantasien befreiten Eigenbewegung und Vibration zu verstehen.
Ob Produkt von Fetischismus und Phantasmagorie oder einer Praxis des Denkens,
das nicht ldnger mehr zentral um die Figur des Menschen Kkreist, ist die Freund-
schaft des Fingerhuts mit dem gewonnenen Gelde mehr als bemerkenswert. Sie
deutet eine eigentiimliche Medialisierung des Subjektbegriffs an, eine Remediali-
sierung des Korpers und seiner Grenzen, deren spezifisch moderne Faden ich im
Folgenden nicht im Text selber, sondern in zwei Szenen der Verfilmung von Hel-
mut Kautner aus dem Jahre 1940 weiterverfolgen mdchte.



232 —— Lutz Koepnick

3

Die erste Szene, Teil der Eingangssequenz, zeigt uns die von Heinz Riihmann ge-
spielte Figur des Schneiders lange vor seiner Entlassung an der Arbeit. Ein Dreiko-
nigszug im Schnee nimmt die Funktion des spdteren Maskenspiels — ritualisierte
Theatralik, die das Maskenspiel des Alltags entlarvt — direkt voraus. Der erste Blick
auf Strapinski fallt durch den Fensterrahmen der altertiimlichen Schneiderwerk-
statt, bevor die Kamera in einem Gegenschuss uns genau das sehen ldsst, was der
Schneider durch die Rahmung des Fensters von seinem gesicherten Posten aus zu
beobachten im Stande ist, das technische Auge der Kamera und die multiple Rah-
mung des Geschehens hier also unmittelbar subjektiviert, korperlich verortet, hu-
manisiert. Ein weiterer Schnitt zeigt uns den Schneider im Profil, sein Blick durch
das Fenster gerichtet, scheinbar leicht abgelenkt von dem Festzug, seine Ndaharbeit
in der linken Hand, mit dem rechten Mittelfinger und dem ihn beschiitzenden Fin-
gerhut sein Kinn beriihrend. Keine ungewohnliche Geste, vielleicht. Und doch, im
Kontext einer Szene, die sehr stark den Prozess des Filmemachens, der Kadrie-
rung, der technischen Produktion von Bildern betont, eine Geste, die nachdenklich
macht. So wie der Schneider den Rahmen des Fensters braucht, um das Masken-
spiel ins Bild zu riicken, und so wie dem Kinozuschauer die Leinwand als Schnitt-
stelle zu den im Film dargestellten Emotionen dient, so wird der Fingerhut als
Medium somatischer Selbsterfahrung eingefiihrt, als Interface, Hand und Kopf mit-
einander zu verbinden und den Standort des Kérpers in Raum und Zeit zu lokali-
sieren. Einem kinematischen Bildschirm gleich, dient das Metall des Fingerhuts
nicht nur als Technologie, die Grenzen des Korpers und seiner Sinnlichkeit auszu-
dehnen, sondern den menschlichen Kérper selber als elementares Medium zu defi-
nieren. Leute machen Medien, aber Medien machen auch Leute.

Die zweite Szene zeigt Strapinski in seinem Zimmer im Gasthof Zur Waage.
Gerade hat er einen etwas prekdaren Moment iiberstanden, in dem er in Anwesen-
heit Nettchens einen Knopf seines Mantels mit Nadel, Zwirn und Fingerhut wieder
anndhte, dann jedoch von Bohni testend gefragt wurde, warum ein Graf einen
Fingerhut, schon gar einen derart abgenutzten, mit sich herumtrage. Jetzt jedoch
finden wir ihn vor dem Spiegel seines Zimmers, posierend mit seinem einem Gra-
fen angemessenen Outfit. Die Kamera schwenkt zu seinem Spiegelbild. Strapinski
findet seinen Fingerhut in der Hosentasche, streift ihn iiber, reibt sich wie in der
Eingangsszene das Kinn. Anstatt jedoch wie im Buch an die Last des Realitdts-
prinzips erinnert zu werden, 16st das Metall des Hutes nun eine spielerische und
leicht vertrdumte Mimikry aristokratischer Gesten aus, allerdings erst nachdem
der Hut einmal wieder abgestreift, vom Schneider mit lockerer Gebadrde zur Seite
geworfen und so vom Rahmen des Spiegels und des Gesamtbildes entfernt wor-
den ist. Das befreite Gestenspiel des Schneiders dauert ein paar Sekunden. Dann



Phantom Threads = 233

schwenkt die Kamera zuriick auf den vor dem Spiegel stehenden Strapinski, der —
Fingerhutfinger am Kinn — gebannt aber regungslos auf sein bewegtes Spiegelbild
schaut. Von dem stimuliert, was im Riickblick derart als Bilderwelt der Imagina-
tion markiert wird, streift er nun wiederum den Fingerhut ab, verstaut ihn jedoch
eher vorsorglich in seiner Hosentasche und spielt dann kurz genau die Gesten ad-
liger Eleganz nach, die ihm seine Phantasie im Spiegel gerade vorgefiihrt hat.

Die Geschichte der Mode und ihrer Modernitat ist undenkbar ohne das Ob-
jekt des Spiegels, obwohl ihn sein schlechter Ruf als Medium narzisstischer
Selbstreflexion immer wieder durch unterschiedlichste Kulturkreise verfolgt.
Der Spiegel, laut Anne Hollander,

is the personal link between the human subject and its representation. Moreover, the
mirror gazer may always legitimately hold on to his faith in the mirror’s power to reflect
objective truth while at the same time he takes advantage of it as a tool for creating sa-
tisfactory artistic fictions. The mirror gazer participates (not always consciously) in the
imaginative act of making art out of facts: the aim is to mold the reflection into an ac-
ceptable picture, instantaneously and repeatedly, with no other means than the eye
themselves. (1993, 391)

Hollanders Beobachtung trifft durchaus auf das zu, was uns Kautners Kamera
durch ihren Doppelschwenk vor Augen fiihrt. Strapinski begegnet dem Spiegel
als Instrument aktiver Bildproduktion, als Mittel, mit dessen Hilfe sich Faktisches
auf seine Kunstfdhigkeit hin testen und in dsthetischen Schein verwandeln 1dsst.
Mehr jedoch steht bei Kdutner auf dem Spiel, agiert der Spiegel hier doch gerade
als das, was Zuschauer fiir gew6hnlich von der Kinoleinwand selbst erwarten,
ndmlich als Projektionsmaschine animierter Bilder zu dienen, die physisch unbe-
wegte Subjekte nicht nur in imaginierte Welten versetzt, sondern durch die affek-
tive Wirkung alternativer und immersiver Welten dazu anleitet, das Gesehene
nachzuahmen, nachzuspielen, in Faktisches zu {ibersetzen. Nicht anders als gro-
Bes Kino laden Spiegelbilder dazu ein, Fiktion als Realitdt zu begegnen. Der inde-
xikalischen Basis photographischer Bilder dhnlich, scheint auch ein Spiegel in
gewissem Sinne nicht liigen zu kdnnen, selbst und vielleicht gerade dann, wenn
Film und Spiegel Wunschbilder ersten Ranges zum Vorschein bringen.

Kautners Doppelschwenk belegt die Wahlverwandtschaft zwischen Kino
und Spiegel, modernem Filmzuschauer und einem performativen Begriff mo-
derner Subjektivitdat, Medien und Mode. Strapinskis Kleidung mag in keinster
Weise dem gerecht werden, was Adolf Loos oder Modemacher in London, Paris
oder Mailand als modisch und modern bezeichnen wiirden. Aber ganz im Sinne
von Heinrich Dietes Handbuch der Mannschneiderei priasentiert uns Kautner
den falschen Grafen Strapinski als modernes Subjekt, dem Kleidung wortwort-
lich als Bildschirmkunst, als transformative Medienkunst, dient und gerade da-
durch genau das in Frage stellt, was iiberhaupt erst als Subjekt zu gelten hatte.



234 —— Lutz Koepnick

Und inmitten all dessen fungiert der Fingerhut des Schneiders als mechani-
scher Ausloser piktoraler Animation, als Teil einer Apparatur, die vergessen
und ausgeblendet werden muss, um die Fahigkeit technischer Medien, Bilder
zum Leben zu erwecken und die Realitdt mit Phantomen zu bevoélkern, zu akti-
vieren. Moderne Medien machen Leute zu Gespenstern, sie verwandeln die
Welt in eine, in der es an allen Ecken und Enden spukt.

4

Es liegt nahe, das Geisterhafte als Index insgeheimer Modernitét in Kellers Klei-
der machen Leute mit Blick auf den spektakuldren Hohepunkt der Erzahlung wei-
terzuverfolgen, der eigentiimlichen Intervention der Einwohner Seldwylas also,
mit Hilfe eines verschrobenen Maskenspiels das Maskenspiel des Schneiders zu
entlarven und Strapinskis Kino medialisierter Subjektivitdt mit Hilfe eines die
Grenzen zwischen Kunst und Realitdt einebnenden Kinos karnevalesker Exzesse
zu zerschlagen. Hier mochte ich abschliefiend hingegen allein auf die Konstella-
tion von Nahkunst, Spuk und Mode in Paul Thomas Andersons Phantom Threads
von 2017 eingehen, einem Film, dessen Protagonist nicht unterschiedlicher von
Kellers Strapinski sein kénnte, dessen Kommentar iiber die Paradoxien biirgerli-
cher Existenz in einer von Medien, Mode und Gespenstern, von Gespenstern der
Mode und Medien markierten Moderne jedoch weitere Einsichten iiber Kellers so
scheinbar unmodernen Schneider Strapinski versprechen. Andersons Film erzahlt
die Geschichte eines Londoner Modemachers, Reynolds Woodcock, dem zwang-
hafte Reglementierung aller Aspekte seines Lebens, absolute Tadellosigkeit und
nahtlose Selbststilisierung als Schliissel zu professionellem Erfolg gilt. Seine Be-
ziehung zu der am anderen Ende der sozialen Leiter stehenden Kellnerin Alma,
deren Turbulenzen im Zentrum der Filmerzdhlung stehen, hingegen 16st entschei-
dende Nahte seiner Existenz und deckt auf, wie sehr sein zum Kunstwerk gestal-
tetes zutiefst biirgerliches Leben immer schon an seidenen Faden gehangen hat.
Selten sehen wir Woodcock in seinem Upper-Class-Kund:innen gewidmeten
Geschift selber beim Ndhen. Ganz anders als das, was Loos einst als modern be-
zeichnete, entwirft Woodcock Unikate fiir die Elite, nimmt Maf3, inszeniert Anpro-
ben als Staatsbesuche, befiihlt und begutachtet die Arbeit seiner zahlreichen
Angestellten. Nur einmal hingegen beobachten wir ihn wirklich mit Nadel, Faden
und Fingerhut am Werk, namlich als er einem Hexenmeister gleich eine verhiillte
Botschaft — ,,Never Cursed” — in den Saum eines Hochzeitskleides einndht, um
seine Tragerin, die belgische Kronprinzessin, von Fluch und Tragik zu bewahren.
Ein Fingerhut wird uns nur ein weiteres Mal im Film begegnen: als Alma einen



Phantom Threads = 235

mit Pilzen vergifteten Tee briiht, um Woodcooks Zwanghaftigkeit zu brechen,
seine toxische Maskulinitdt und Theatralik zu bannen, ihn in ein Phantom,
einen Zombie zu verwandeln und ihn gerade derart an sich zu binden. Was je-
doch hat all dies mit unserem der Mode und Moderne scheinbar so abgewand-
ten Schneider aus Seldwyla zu tun?

Gottfried Keller gilt als biirgerlicher Aufenseiter, dessen Werk immer wieder
die eskalierenden Paradoxien biirgerlicher Existenz inmitten des biirgerlichen
Kapitalismus zur Anschauung bringt. Seine Prosa, die in unterschiedlichsten For-
men die Spannungen zwischen romantischer Schwarmerei und biirgerlicher
Niichternheit, zwischen traumerischer Phantasie und poetischem Weltwollen re-
gistrierte, wurde zunehmend von der Ahnung verfolgt, dass sowohl die prosai-
sche Existenz saturierter Biirger als auch eine von 6konomischen Imperativen
und kommerziellen Spektakeln geprdgte Moderne genau jenes Potenzial verlie-
ren wiirde, das die Dinge der Welt fiir Dichter fruchtbar macht:

Die Vorstellung von der Okonomie als einem Medium heilsamer Disziplinierung und Er-
ziehung war Keller durchaus sympathisch, doch er tauschte sich nicht dariiber hinweg,
dass dieses Konzept auf unsicherem Boden stand, weil die wirtschaftliche Dynamik der
Moderne mit der Allmacht des Geldes, der Undurchschaubarkeit der Markte und der fort-
schreitenden Entfremdung der Arbeit das Ideal der autonomen, schopferischen Person-
lichkeit ldngst unterminiert hatte (Kittstein 2019, 224).

Andersons zwanghafter Modemacher Woodcook steht am Ende des histori-
schen Prozesses, dessen Vorahnung Strapinskis Umgang mit Fingerhut und
Spiegel bei Keller ausdriickt: einer Moderne, deren Logik des Neuen und des
Geldes, und deren massive Verbreitung technischer Medien und Bildschirme,
Korperprothesen und affektiver Interfaces das, was einst als autonomes Indivi-
duum gegolten haben mag, in ein Phantom seiner selbst, ein Gespenst verwan-
delt. Walter Benjamin bezeichnete die Mode einst bekanntlich als Revers der
Melancholie, um auf die Verzahnung von Moderne und Tod, von Fortschrittseu-
phorie und Vergessen hinzuweisen. Die Gestalt des Woodcook wird nicht nur
durch die Verwandtschaft von Mode und Morbiditdt gekennzeichnet, sie bringt
zugleich zur Anschauung, dass sich die modernen Nahtstellen biirgerlicher
Existenz nicht langer mehr wie bei Keller noch kiinstlich — durch Kunst und
Selbststilisierung — stabilisieren lassen. Bei Anderson platzen mit anderen Wor-
ten genau jene Ndhte, mit deren Hilfe Strapinski seine Rolle als Gespenst einer
aufkommenden Moderne sowohl medial zu inszenieren als auch zu verhiillen
sucht. Kleider mogen Leute machen. Viel entscheidender jedoch ist, dass die
Kunst des Schneiderns schon bei Keller als Teil einer modernen Welt erscheint,
die stillschweigend Fluch und Tod anheimgefallen ist und von daher zuneh-
mend von Phantomgestalten, von insgeheim untoten Subjekten, belebt wird.



236 = Lutz Koepnick

Literatur

Diete, Heinrich. Die vollstindige Lehre der Mannschneiderei. Weimar: V. F. Voigt, 1842.

Hollander, Anne. Seeing Through Clothes. Berkeley: University of California Press, 1993.

Kittstein, Ulrich. Gottfried Keller. Ein biirgerlicher AuBenseiter. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 2019.

Kleider machen Leute. Reg. Helmut K&dutner. Terra-Filmkunst, 1940.

Loos, Adolf. Ornament und Verbrechen. Hg. Peter Stuiber. Wien: Metroverlag, 2012.

Miiller-Sievers, Helmut. The Cylinder. Kinematics of the Nineteenth Century. Berkeley:
University of California Press, 2012.

Phantom Thread. Reg. Paul Thomas Anderson. Focus Features, 2017.



Monika Szczepaniak
»Liebhaberbiihnen zu Seldwyla*

Liebe zwischen Geschlecht, Medium und Institution
in Gottfried Kellers Erzahlungen

1 Liebe, Mannlichkeit und Geschlechterordnung

Wahrend Machtkonstellationen und Produktionsbeziehungen als Elemente der
kulturellen Mannlichkeitskonstruktionen haufig Gegenstand von Untersuchun-
gen werden, gehoren die ,,emotionale Bindungsstruktur® (Connell 1999, 95) — im
Sinn von Praktiken, die das Begehren formen und realisieren — sowie die Narrati-
onsformigkeit der ,Liebe‘ zu den vernachldssigten Themen der Gender- und Emo-
tionsforschung. Besonders interessant erscheint dieses Defizit im Hinblick auf
die Problematik der ménnlichen Gefiihlswelten im Kontext der Entwicklung und
Etablierung der modernen hegemonialen Ménnlichkeit,' die durch die Ideologie
einer mannlich codierten Offentlichkeit und einer weiblich codierten Privatheit,
durch das Gendering von Emotionen und durch die Individualisierung von Le-
bensgeschichten geprégt ist. Das Narrativ der ,romantischen Liebe‘, das fiir das
aufstrebende Biirgertum ein betrichtliches Identifikationspotential besitzt,? produ-
ziert verschiedene Ambivalenzen. Aber auch die historisch relevante Vorstellung
von ,richtiger’ Mannlichkeit schafft permanentes Konfliktpotential. In diesem Sinn
veranschaulichen die Reprdsentationsformen von Mannlichkeit sowohl das kultu-
rell gepragte phantasmatische Muster als auch die individuellen Versuche, diesem
Ideal gerecht zu werden, es nachzuahmen und performativ in Szene zu setzen.

1 Moderne hegemoniale Médnnlichkeit entwickelt sich seit der Hélfte des 18. Jahrhunderts.
Connell nennt folgende Griinde fiir diese Entwicklung: ,,die Infragestellung der Geschlechter-
ordnung durch Frauen, die Logik des vergeschlechtlichten Akkumulationsprozesses im indus-
triellen Kapitalismus und die imperialen Machtstrukturen® (1999, 211). Wolfgang Schmale
konstatiert, dass ein hegemoniales Mannlichkeitskonzept sich erst zwischen 1860 und 1880 in
der Praxis durchsetzen konnte, weil erst in dieser Zeit die Realisierung des Aufklarungskon-
zepts ,,50 weit in der Breite der Bevolkerung fortgeschritten“ war (2003, 152). Im neunzehnten
Jahrhundert werden mediale Instrumente zur Massenwirksamkeit der Ideale der Mannlichkeit
und der romantischen Liebe als eines literarischen Konzepts entwickelt.

2 Die (romantische) Liebe wurde immer wieder beschworen, aber die ,,faktischen Eheschlie-
Bungen folgten nach wie vor dem bewahrten Prinzip des Austarierens von sozialen, emotiona-
len und 6konomischen Interessen aller an der Heirat beteiligten Familien“ (Habermas 2000,
399; vgl. Luhmann 1982).

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-015


https://doi.org/10.1515/9783110698794-015

238 —— Monika Szczepaniak

Die Konstellation der soziokulturellen Konstruktionen von Liebe und Mann-
lichkeit bringt die Manner in jener Epoche der modernen geschlechtlichen Ar-
beits- und Sphérenteilung in eine prekdre Lage. Denn einerseits impliziert das
neue Méannlichkeitskonzept Rationalitdat, Maf3, Vernunft und Affektkontrolle, an-
dererseits verlangt die Zeit des gefiihlsbetonten Individuums der biirgerlichen
Kultur mit ihrer Intimitdtsokonomie von den Mannern als den zentralen gesell-
schaftlichen Akteuren des neunzehnten Jahrhunderts emotionales Engagement.
Der Imperativ der maskulinen Selbstbezwingungsperformanz, der mit der Provo-
kation von Lust, Begehren und intimen Bindungen im emotionalisierten Famili-
enrahmen einhergeht, bringt eine Mannlichkeit hervor, die Anthony Giddens als
,»schizophren“ bezeichnet: Manner wurden von ihren Emotionen, besonders von
der romantischen Liebe, abgeschnitten, gleichzeitig jedoch blieben sie der lei-
denschaftlichen Liebe verhaftet und galten, zumindest im Bereich der Verfiih-
rungs- und Eroberungstechniken, als ,,Spezialisten der Liebe* (1993, 71). Dass
Minner im Hinblick auf die Aktivitédt des ,,Erzeugens® in den maskulin codierten
Raumen von Wissen, Macht und Arbeit sozialisiert sind, hat nach Giddens affek-
tive Defizite zur Folge und macht sie in emotionaler Hinsicht zu den ,,Nachzlig-
lern der Moderne®, die nicht verstanden haben, dass ,,das reflexive Projekt des
Selbst eine emotionale Rekonstruktion der Vergangenheit erfordert, um einen ko-
hérenten Entwurf fiir die Zukunft zu entwickeln* (1993, 71-72).

Das kulturelle Wissen iiber Mannlichkeit, Familie und Liebe verdichtet sich
in einer besonders interessanten und komplexen Weise in der Literatur, die
nicht nur die Ideologie der geschlechtsspezifisch getrennten Sphédren spiegelt,
sondern auch die geheime Instabilitdt dieser Ordnung vorfiihrt. In der ,,narrati-
ven Struktur“ der Mannlichkeit bildet Liebe einen zentralen Baustein (Erhart
2001) und adressiert die gravierenden gesellschaftlichen und institutionellen
Beschrankungen des Individualisierungsprozesses, die das ménnliche Selbst in
die Widerspriiche und Komplexitdten der Position eines masculine achiever und
Familienmannes verwickeln. Deshalb wird mdnnliche Liebe im Zusammenhang
mit Strukturen der Macht, mit Mut und Ehre, mit Arbeit und Okonomie, mit
Kunst und Geschéft, mit sozialer Positionierung inszeniert. Denn diese Fakto-
ren erscheinen als besonders relevant in Zeiten sozio6konomischer Transforma-
tionen, der Entwicklung der Konsumgesellschaft, der Massenwirksamkeit von
Medien.

Im Folgenden versuche ich die Inszenierungen mannlicher Liebe in einigen
Erzdhlungen aus Gottfried Kellers Novellenzyklus (1856; 1873/74) Die Leute von
Seldwyla im Kontext der biirgerlichen emotionalen Kultur zu analysieren. Im
Mittelpunkt sollen Fragen nach der Rolle der Liebe in der maskulinen Biogra-
phie, nach der Narrativierung bzw. Medialisierung von Liebe in mannlichen
Darstellungen sowie nach den verschwimmenden Geschlechterordnungen und



»Liebhaberbiihnen zu Seldwyla“ =— 239

der Institutionalisierung stehen. Die Biihnen von Macht und Arbeit bekommen in
allen Seldwyla-Erzahlungen eine offensichtlich notwendige Ergdnzung in Form
von Liebesarrangements, die — genauso wie das Geschlecht — eine konstitutive
Semantik moderner Subjektivitdt bilden. Der historische Kontext der ,,Liebhaber-
biihnen zu Seldwyla“ ist besonders interessant (V, 134); denn gerade in der Mitte
des neunzehnten Jahrhunderts fangt ,,das System der romantischen Liebe — der
Liebe im Sinne der Natur, der echten Gefiihle und der eigenen Entscheidungen —
[an] Risse zu bekommen und beginnt langsam zu zerfallen“ (Kéhler 2005, 37).
Die romantische Liebe verwandelt sich in ein ,entzaubertes‘ Gefiihl.

2 Potentialitaten — ein Paradies

Romeo und Julia auf dem Dorfe erzahlt, wie das irrationale Handeln der von Hab-
gier besessenen Bauern Manz und Marti unter den Bedingungen der stidtischen,
prosaischen, durch 6konomische Prinzipien determinierten Moderne das Liebes-
gliick der Kinder zerstort bzw. die Potentialitdt einer dauerhaften Liebe in der Ehe
zunichtemacht. Wie Liebe zu einem symbolisch generalisierten Kommunikations-
medium werden kann, erklirt Niklas Luhmann folgendermafien: ,,[E]s geht um
die Konstitution einer gemeinsamen Sonderwelt, in der die Liebe sich immer neu
informiert, indem sie das, was etwas fiir den anderen bedeutet, ihrer Reproduktion
zu Grunde legt“ (1982, 178). Und er schlussfolgert fiir deren Institutionalisierung:
,Nur so kann Liebe Ehe sein. Nur so gibt Liebe sich selbst Dauer® (ebd.). Die auf
Entscheidungsfreiheit basierende romantische Liebe der durch véterliche Feind-
schaft getrennten Jugendlichen entziindet sich am ,Startmechanismus Zufall“
(Luhmann 1982, 180).> Der Einsatz bei der Schligerei ihrer Viter bietet den Kin-
dern die Gelegenheit zu einem bedeutsamen Blick und Lacheln. Diese schicksal-
hafte Initialzindung der Liebe” hat zur Folge, dass der zwanzigjihrige Protagonist
Sali in Idealisierungstraume verfallt und vollauf damit beschiftigt ist, ,,sich Vren-
chens Gesicht und Gestalt vorzustellen, unaufhorlich, eine Stunde wie die andere*
(IV, 105).

3 Die Anerkennung des Zufalls als Notwendigkeit, als Schicksal oder als Freiheit der Wahl
sorgt nach Luhmann fiir die Ausdehnung des Codes der romantischen Liebe auf alle Schichten
der Gesellschaft.

4 Das ist nicht der einzige mogliche Anfang der Liebe in Seldwyla. In Die drei gerechten Kamm-
macher ,erfindet Dietrich den Gedanken, ,,sich zu verlieben und um die Hand einer Person zu
werben“ (IV, 227-228), welche ,,einen Giiltbrief von siebenhundert Gulden* (IV, 228) besaf3. Die
mit ihm beruflich konkurrierenden Gesellen ,,folgten sogleich seiner Fahrte“ (IV, 236). Dietrich
gewinnt die Frau mit dem Geld, die ihn allerdings ,,regierte und unterdriickte (IV, 265).



240 —— Monika Szczepaniak

In der tragischen Konstellation der Bauernkinder, die aus ¢konomischen
Griinden keine Ehe schlieflen kénnen und aus moralischen Griinden keine freie
Beziehung eingehen wollen, bleiben den Verliebten nur rauschhafte Augenblicke
der ,,gliickliche[n] Vergessenheit“ (IV, 113) im ,dritten Raum‘ des Brachlandes zwi-
schen den Ackern ihrer hasserfiillten Eltern oder im karnevalistischen Bereich der
alternativen Feste und Rituale der Armen und Entrechteten. Salis Gewaltakt gegen-
iiber Vrenchens Vater bildet einen ,,schlechte[n] Grundstein® (IV, 123) fiir seine
Vermdhlung, allerdings haben die beiden das Gefiihl, ,in der biirgerlichen Welt
nur in einer ganz ehrlichen und gewissenfreien Ehe gliicklich sein zu kénnen*
(IV, 150). Der ungliicklich verliebte Mann reflektiert iiber verschiedene Alternati-
ven, unter anderem auch iiber die ganz typische médnnliche Lésung des Lie-
besproblems, nimlich Soldat zu werden. Er kommt bald zu der Uberzeugung,
dass es ,,um Leben und Tod geht* (IV, 123) — ein Gedanke, der iiber seine
Kenntnis des Liebescodes hinausgeht: ,,,Ich habe von dergleichen keine Ah-
nung gehabt!‘“ (ebd.) und den er auch unmissverstdandlich zum Ausdruck
bringt: ,,,Es wire das Beste, wir beide kénnten sterben!‘“ (IV, 125)

Bevor Sali und Vrenchen wirklich in den Tod gehen, feiern sie ihre Liebe in
der Art einer einmaligen Inszenierung, die ein Publikum findet, in der Offentlich-
keit besprochen wird und auf den ,.Liebhaberbiihnen zu Seldwyla“ ihresgleichen
sucht. Sali fiihlt sich dabei in seiner im Geiste des zeittypischen affektiven Ge-
schlechterdualismus geformten Mannlichkeit herausgefordert und bereitet sich
entsprechend vor: Er versetzt seine Uhr, um der Geliebten Tanzschuhe zu kaufen.
Seinen einzigen materiellen Besitz — eine Uhr — um der Liebe willen verschwen-
derisch zu verduflern, ,war ihm das vergniigteste Geschéft, das er je betrieben®
hat (IV, 127); und diese Freude des Einkaufens findet Fortsetzung in der Nacht,
die er mit diesem semiotisch aufgeladenen Paar Schuhe im Bett verbringt. Die
Uhr, die der junge Mann nicht erarbeitet hat (Arbeiten hatte er beim Vater eben
nicht gelernt),® funktioniert wie ein symbolischer Ersatz fiir die solide biirgerliche
Existenz, die er nicht aufbauen kénnen wird. Sie reprasentiert die Akkumulation
der materiellen Giiter, fiir die es keine Moglichkeit und auch keine Zeit mehr
gibt. Die Potentialitadt einer gliicklichen Liebesehe, einer innigen geistigen und
korperlichen Beziehung, die sich im Alltag bewdhren konnte, verwandelt sich in
die Moglichkeit, die Braut in den neuen Schuhen tanzen zu sehen — wohl im Be-
wusstsein dessen, dass Sali das Biihnenbild fiir ihren Auftritt mitgestaltet. Der
Brautigam kiimmert sich auch um die Voraussetzungen fiir seinen eigenen gliick-

5 Der Umstand, dass Sali nicht ,richtig” sozialisiert wurde, ist von grundlegender Bedeutung
fiir seine Biographie. Gestorte paternale Genealogien sind fiir viele Mdnner in Seldwyla cha-
rakteristisch. Nicht zuletzt daraus ergeben sich krisenhafte Momente und mangelnde Fahig-
keit, im biirgerlich-familialen System Fuf3 zu fassen.



,Liebhaberbiihnen zu Seldwyla“ =— 241

lichen Auftritt als ,ganzer Mann‘: Er stellt ,,zum ersten Mal den Hemdkragen, den
er sonst immer umgeschlagen, ehrbar und mannlich in die Héhe bis iiber die
Ohren hinauf, in einer Anwandlung ldndlichen Stolzes* (IV, 128) und macht sich
auf den Weg zu der Braut, die in Phantasien iiber einen — auch wenn nur dank
eines Lotteriegewinns — reichen Brdautigam, ein neues Haus und ein gliickliches
Leben schwelgt.

Sali und Vrenchen fallen fiir einen Tag und eine Nacht aus der biirgerlichen
Ordnung heraus, spielen aber permanent mit deren Werten, Normen und Symbo-
len, um den gldnzenden Schein der Normalitdt zu erzeugen, als konnten sie wirk-
lich gute Erziehung, soziale Sicherheit, Anstandigkeit und Anerkennung durch
die Gesellschaft genief3en. In dieser kurzen Zeit miissen die Verliebten ,,alle Ma-
nieren und Stimmungen der Liebe durchleben® (IV, 138). In ihrem Bemiihen,
eine kleine intime Welt zu schaffen — ihr ,,Paradiesgértlein“ (IV, 145), das frei
wadre von jeglichen Einfliissen wirtschaftlicher und gesellschaftlicher Wirklich-
keit — greifen sie nach signifikanten Requisiten und beschenken einander. Fiir
diesen Akt der Liebeskommunikation wird ,,siif e einfache Liebesliteratur*
(IV, 143) herangezogen - Liebesgedichte und Liebesspriiche. Sali schenkt
Vrenchen ein grofles Haus aus Lebkuchen, entziickend verziert, mit sich um-
armenden und kiissenden ,,pausbickigen Leutchen® (IV, 142) im Fenster und
einem Gedicht an der Tiir, das die Liebste in das Haus des Brautigams einlddt.
Sowohl das Haus als auch das Pfefferkuchenherz, das Sali von seiner Braut
geschenkt bekommt, reprdsentieren symbolisch die affektiven Zuschreibun-
gen innerhalb der biirgerlichen Geschlechterordnung: Sali ist zustandig fiir
das Haus und die Einladung der Braut, sie schenkt ihm ihre Liebe. Haus und
Herz kolportieren aber auch - als Produkte der Medienrevolution des neun-
zehnten Jahrhunderts — bestimmte Liebesattribute, die als Geschenke und Kon-
sumartikel in die Zeichensprache der Liebeskommunikation integriert werden
und jene Tendenz zum Konsum der Romantik antizipieren, die fiir die Zeit um
1900 charakteristisch ist. Die Szene, in der Sali und Vrenchen auf dem Markt
die Lebkuchen-Spriiche in mehrfacher Ausfertigung studieren, fiihrt vor, was
passiert ist, ,,als die Liebe auf den Markt traf“ (Illouz 2003, 52).

Sali kann Vrenchen nicht wirklich in ein Haus einladen. Ihm bleibt lediglich
das Tanzen auf der Kirchweih — ,,ohne Unterlaf3, sich und die Welt vergessend in
dem Drehen, Singen und Larmen [...]* (IV, 147), wobei Sali ausschlieBlich an
Vrenchen interessiert ist und andere Madchen nicht ausstehen kann (,,,als wenn
ich ein Stiick Holz im Arm hitte, wenn du es nicht bist!*“ [IV, 149]). Eine spaf3-
hafte Zeremonie des Schwarzen Geigers, ein performatives Hochzeitsritual, ldsst
die beiden Mann und Frau werden, obwohl ihre Einstellung zu der ,,Heiratsfrage*
zundchst einmal unterschiedlich war: ,,Sali liebte gewif3 ebenso stark als Vren-
chen, aber die Heiratsfrage war in ihm doch nicht so leidenschaftlich lebendig



242 —— Monika Szczepaniak

als ein bestimmtes Entweder — Oder, als ein unmittelbares Sein oder Nichtsein,
wie in Vrenchen [...]“ (IV, 155-156). Erst im Augenblick der fiktiven Trauung ,,ging
ihm endlich ein Licht auf, und das weibliche Gefiihl des jungen Maddchens ward
ihm auf der Stelle zu einem wilden und heif3en Verlangen, und eine gliihende
Klarheit erhellte ihm die Sinne“ (IV, 156). Im Angesicht der Steigerung und Nicht-
erfiillung der Leidenschaft, die in der Medialisierung des Liebesbekenntnisses ex-
altiert werden, nimmt Sali eine romantische Trennung und Sehnsucht nicht in
Kauf,® sondern besteht auf dem Szenario des gemeinsamen Todes, des Verschwin-
dens im Wasser — ,,dort scheidet uns niemand mehr* (ebd.). Die rauschhafte
Orgie des romantischen Liebesfestes dndert nichts daran, dass die Liebe auf
Dauer scheitern muss, weil die Verliebten die biirgerliche Gesellschaftsordnung
verinnerlicht haben und nicht in der Lage sind, ihre Prinzipien zu realisieren. Im
privaten Kontext einer Familienkrise und einer krisenhaften Mannlichkeit gelingt
es Sali nicht, zu einem liebenden Familienmann zu werden. Der auf die ,,gottver-
lassene Hochzeit“ folgende Verzicht auf die Liebe und das Leben erscheint als
eine durchdachte, kalkulierte, verniinftige Losung, die als ,,Verwilderung der Lei-
denschaften® (IV, 159) medial verarbeitet wird, wiahrend die irrationalen, wilden
Leidenschaften eigentlich fiir den Bereich der véterlichen Geschifte und 6konomi-
schen Entscheidungen charakteristisch sind.

3 Episoden - ein Tabu

Pankraz, der Schmoller erzahlt von einem, der auszog, Mannlichkeit zu lernen.
Er kommt nach Seldwyla als ,,gemachter Mann“ (IV, 26) zuriick und benimmt
sich — mit asketischem Gesicht und Spuren von Kugeln und Sédbelhieben am
Korper — ,,wie ein alter Heros“ (IV, 27), der in harte Arbeit, in Kampf- und Sie-
gerkultur, in maskuline Affektbeherrschung und biirgerliche Verniinftigkeit
eingeweiht wurde. Wenn der Heimkehrer Mutter und Schwester in einer Bin-
nengeschichte von seiner abenteuerlichen Mannwerdung berichtet, dann greift
er dabei auf narrative Muster der heroischen Biographie zuriick; sie fungieren
als Medium, ein Selbst zu konstituieren und zu stabilisieren, das den gesell-
schaftlichen Imperativen der Mannlichkeit gerecht werden kann. Dieser Prozess
der Selbstvergewisserung vollzieht sich als Akt einer narrativen Eigeninterpre-
tation, bei dem der Mann die Erzdhlung der eigenen Biographie unter Kontrolle
hat bzw. eine solch ménnliche Biographie erst herstellt. Bezeichnenderweise

6 ,Fernliebe“ ist ein viel spdteres Szenario, das erst im 21. Jahrhundert zu einem Paradigma
wird (Beck/Beck-Gernsheim 2013).



»Liebhaberbiihnen zu Seldwyla“ =— 243

schlafen seine Zuhorerinnen ein, als Pankraz von der Liebe erzahlt, so dass die
Schilderung seines Begehrens ohne Publikum erfolgt: Er spricht ,,wie einer, der
etwas lange Verschwiegenes endlich mitzuteilen sich nicht mehr enthalten
kann“ (IV, 38).

Der frustrierte Schmoller und Frauenhasser, der als Kolonials6ldner in In-
dien’ titig ist, verliebt sich in die Gouverneurstochter Lydia - ,,ein wohlgestalte-
tes Frauenzimmer von grof3er Schonheit“ (IV, 37) und Klugheit, das sich als eine
betriigerische ,,Hexe“ (IV, 64) und ,,gemeine Ladendiebin® (IV, 59) erweist. Die
erzdhlte médnnliche Liebe trigt Ziige einer leidenschaftlichen Passion: heimliche
Bewunderung, plotzliche Verzauberung, literarische Anleitung (Shakespeare),
Unfahigkeit zur Erfiillung von Alltagspflichten, Verwirrung und Unsicherheit, Be-
reitschaft fiir grof3e Opfer. Die ,,schweren Liebesgedanken® (IV, 50) des Mannes
erinnern an tradierte Topoi des Erleidens von etwas, ,,woran man nichts dndern
kann und wofiir man keine Rechenschaft geben kann“ (Luhmann 1982, 30) — an
Bilder von Krankheit, Wahnsinn oder Mysterium. Pankraz empfindet fiir Lydia
»eine hohe Achtung® (IV, 49), sein Herz ,zittert vor ihr“ (IV, 50) wie bis dahin
vor keinem Menschen ,,und keinem wilden Tiere“ (ebd.). Er nennt sich einen
traumerischen Nachtwandler und bekennt: ,,,Endlich aber drohte meine ganze
Existenz sich in miiflige Traumseligkeit aufzulésen, und ich lief Gefahr, ein Toll-
hiusler zu werden [...]*“ (ebd.). Diese Liebe bedroht seine Existenz als Soldat,
bringt ihn zum Weinen und erniedrigt ihn zu einem unterwiirfigen, geradezu
,verweiblichten‘ Objekt, das bereit ist, der Frau zu ,,dienen bis in den Tod, und
wenn sie der Teufel selbst wire“ (IV, 53):

Ich, der ich es nie fiir méglich gehalten hitte, selbst dem geliebtesten Weibe zu Fiifien zu
fallen, da ich solches fiir eine Torheit und Ziererei ansah, ich wuf3te jetzt nicht, wie ich
dazu kam, pl6tzlich vor ihr zu liegen, und meinen Kopf ganz hingegeben und zerknirscht
in den Saum ihres Gewandes zu verbergen, den ich mit heiflen Thridnen benetzte. (IV, 55)

Pankraz’ Geschichte macht deutlich, ,,wie schwer es einem moglich wird, eine
wirkliche Liebe zu zeigen, ohne sie ganz bei ihrem Namen zu nennen® (IV, 51) —
dies dauflert sich nicht zuletzt in Aggressionen, die sich zwischen den Liebenden
entladen. Doch schliellich kommt es zu einem ehrlichen Gespréch, in dem der
einsilbige Pankraz zum Sprechen kommt, seine Leidenschaft offenbart, jedoch
erfahren muss, dass Lydia keine Neigung zu ihm empfindet. ,,Sie rechnet, wo
Pankraz fiihlt, und sie rechnet mit seinem Gefiihl, darin ist sie ebenso modern,
wie ihr Anbeter vormodern erscheint® (Neumann 1993, 663-664). Die liebevolle
Frau (wie ein ,edle[s] scheue[s] Reh][...]* [IV, 57]) verwandelt sich in den Augen

7 Zur Konstruktion des Fremden und deren Bedeutung fiir die Stabilisierung des Eigenen
vgl. Bohler (1997).



244 — Monika Szczepaniak

des beleidigten Jagers in eine ,,wilde Sau“ (ebd.), seine heifle Liebe weicht Dis-
tanz und Kilte und seine servile Rhetorik endet in einer Beschimpfung: ,,,0 Frau-
lein! Sie sind ja der grof3te Esel, den ich je gesehen habe!*“ (IV, 60) Allerdings sei
es das Vorrecht der Madnner, Esel zu sein, deshalb schlédgt Pankraz Lydia vor, die-
ses Attribut als ,,eine Art Auszeichnung und Ehre“ (ebd.) zu betrachten.

Die rationale Analyse der eigenen Tduschung befreit Pankraz nicht von den
Fesseln der Liebe,® die den sich in die Abenteuer einer militirischen Kampagne
stiirzenden Heros nach wie vor schwicht und seine Affekte steuert. Vielmehr
wird er in die typische Paradoxie der romantischen Liebe verwickelt, namlich in
»die Erfahrung der Steigerung des Sehens, Erlebens, Genief3ens durch Distanz*
(Luhmann 1982, 172). Heifle Sehnsucht, Heiratswunsch, erneute Unterwerfungs-
phantasien: Das alles bringt ihn dazu, Lydia wiederholt zu besuchen, um sich
ein fiir alle Mal von ihrer ,,ungliicklichen Selbstsucht* (IV, 65) zu iiberzeugen.
Trotzdem ist er nach wie vor ,,elend verliebt in sie“ (IV, 66) und wird nach weite-
ren Reisen und Abenteuern, als ,,neugestidhlter Schmoller* (IV, 67), erst durch
den Kampf mit einem Léwen wihrend eines afrikanischen Einsatzes und durch
die T6tung des Tieres von seiner Leidenschaft geheilt.” Bei diesem Kampf, der
wie eine Episode aus dem Herkules-Mythos anmutet, lernt Pankraz, der dem
Léwen ohne Waffe ausgeliefert ist, regungslos auszuharren und seine Affekte zu
beherrschen. Nach dieser ,,Bekehrung® (IV, 72) kann er ein ,niitzlicher Mann*
sein (ebd.): beherrscht, verniinftig, arbeitsfihig.'®

Weil sich diese Episode, die eine potentielle Stérung im moderaten Gefiihls-
haushalt des biirgerlichen Mannes darstellt, der Kontrolle moderner Rationalitat
entzieht, ja weil seine Liebe Pankraz mit Scham erfiillt, verschweigt er sie. Von
nun an gilt es, die neu etablierte mdannliche Narration umzusetzen, d. h. eine
maskuline Maske zu tragen. Obwohl Pankraz, der im Bereich von Kampf und
Arbeit seine Mannlichkeit bewiesen hat, moglicherweise in seinem Begehren be-
eintrdchtigt wurde — das sei ja die ,,Dialektik der Kulturbewegung®, wie Keller
an Hermann Hettner am 26. Juni 1854 (GB I, 400) schreibt — schimmert die Hoff-
nung durch, dass sich die schlechten Zeiten von wilden Gefiihlsregungen zum

8 Zu dem Komplex Tduschung und Erniichterung vgl. Stingelin (2003). Pankraz erscheint im
Lichte dieser Interpretation als ,Deutungsopfer einer Szene, die er in ihrer Doppelbddigkeit
nicht zu durchschauen vermochte* (Stingelin 2003, 211).

9 Auch bei der Ekstase der Jagd muss er an Lydia denken und vergisst die Waffe, wird also
von ihr zum letzten Mal und diesmal buchstéblich ,entwaffnet’.

10 Victor J. Seidler (2001) macht darauf aufmerksam, dass eine systematische Verleugnung
der mannlichen Emotionen, Bediirfnisse, Begehren mit ,,moralischem® Handeln gekoppelt
wurde. Die Triade Vernunft — Moral — Médnnlichkeit gehort zu den wichtigsten Grundlagen der
modernen biirgerlichen Kultur. Gliick und Zufriedenheit werden auf der médnnlichen Seite vor
allem mit Erfolg assoziiert.



,Liebhaberbiihnen zu Seldwyla“ =— 245

Besseren wenden: ,,Denn es sind iible Zeiten, wo die Geschlechter ihre Krankhei-
ten austauschen und eines dem anderen seine angeborenen Schwachheiten mit-
teilt (IV, 40)." Deshalb wird das Tabu der stiirmisch verlaufenden Liebe nur
einmal und noch dazu vor schlafenden Zuhorerinnen erzahlt: ,,es sei das erste
und letzte Mal, daf er iiberhaupt gegen jemanden von diesem Liebeshandel ge-
sprochen, und damit Punktum* (IV, 72).

4 Maskierungen — ein Geschaft

Die missbrauchten Liebesbriefe fiihren perfekt vor, was Liebe nach Luhmann ist,
namlich ein symbolisch generalisiertes Kommunikationsmedium, ,,nach dessen
Regeln man Gefiihle ausdriicken, bilden, simulieren, anderen unterstellen, leug-
nen und sich mit all dem auf die Konsequenzen einstellen kann, die es hat,
wenn entsprechende Kommunikation realisiert wird“ (1982, 23). Das neunzehnte
Jahrhundert ist die Zeit der biirgerlichen Subjekte, die durch die Schriftkultur
(darunter das Schreiben von Briefen) dazu trainiert wurden, ihre Innenwelten
permanent zu reflektieren und damit auch medialiter zu produzieren. Dieses Dis-
positiv der biirgerlichen Praktiken von Intimitdt und Schriftlichkeit tragt zur
»affektive[n] Subjektivierung auch des méinnlichen Subjekts® bei (Reckwitz 2010,
65), in dessen ,,Gefiihlshaushalt“ die Liebe als Medienrealitéit einen prominenten
Stellenwert einnimmt. Die Position eines Dritten fungiert zwischen dem lieben-
den Mann und seinem begehrten Objekt oft als ein ,,Indikator fiir die Medienrea-
litdt der Liebe, weil er die Konstellation als eine inszenierte und beobachtete erst
selbst der medialen Beobachtung zugénglich macht* (Jahraus 2012, 24).

Keller schildert in seiner Erzdhlung eine besondere Dreier-Konstellation
(Kossovsky Sedgwick 1985; Efilinger u. a. 2010). Es ist die Geschichte eines
Kaufmanns aus Seldwyla, der eine Dichterkarriere anstrebt und das Projekt ver-
folgt, sein ,hiibsches, gesundes und gutmiitiges Weibchen® (V, 97) zu ,,erh6hen
und zu seiner Muse zu machen® (V, 107). In seinem literarisch-dsthetischen Erzie-
hungsplan, den er ,,mit médnnlicher Strenge® (V, 111) durchsetzt, soll die hand-
feste und praktische Frau mit ihm einen empfindsamen Briefwechsel fiihren,
allerdings nicht auf dem Niveau von Trivialitdten (Honold 2018, 261-269). Dabei
sollen geschiftliche Angelegenheiten auf Extrazetteln besprochen werden, damit
das Thema der Liebe von Alltagsroutinen isoliert und literaturfahig wird. Als Ver-

11 Diese Wende konnte auch in die Richtung gehen, dass Pankraz kiinftig ein ,,moderner
Liebhaber wird, und die moderne Liebe sei ,,weitaus rationalisierter und entzauberter als ihr
vormodernes Gegenstiick“ (Illouz 2008, 213).



246 =—— Monika Szczepaniak

treter der biirgerlichen hegemonic masculinity verlangt Viktor (Viggi) Storteler
von seiner Frau Gritli, dass sie ihre betonte Weiblichkeit (emphasized femininity)
zum Ausdruck bringt, damit eine Liebesnarration entstehen kann, die dann zur
Literatur wird:

,Ermanne Dich, oder vielmehr erweibe Dich einmal! M&chte ich beinahe sagen, d.h.
kehre Deine hohere Weiblichkeit hervor, lasse voll und rein die Harmonien erténen, die
in dir schlafen miissen, so gewif3 als in einem schonen Leibe eine schéne Seele wohnt!
Kurz, merke auf den Ton und Hauch in meinen Briefen und richte Dich danach, mehr
sag’ ich nicht!‘ (V, 112)

Um die Liaison der Liebe mit Macht, Herrschaft und Okonomie zu kaschieren,
greift Viggi nach den Elementen des romantischen Liebescodes, zitiert die Rheto-
rik der heilen Herzensschriften, bringt ,,Sehnsucht, Warten, Ungeduld und Hun-
ger nach Briefen“ (Schneider 2005, 276) ins Spiel und pocht auf Intensivierung
des Austausches. Die literarisch ungeiibte Gritli weify auf die poetischen Gefiihls-
eruptionen des Ehemannes nicht zu antworten und sucht Hilfe bei einem ,,fiir un-
klug oder beschrinkt geltende[n]* (V, 115) Unterlehrer ,,mit [...] schwérmerischen
[...] Augen® (V, 115-116) und romantischem Gemiit, der in sie verliebt scheint. Sie
misshraucht die Briefe des Gatten, schickt sie in kopierter Form an Wilhelm, zer-
stort die exklusive Zweisamkeit und provoziert auf diese Art und Weise eine
Liebeskommunikation mit einem Dritten, der ,,nicht ohne Geist, aber dazu noch
mit aller herzlichen Glut durchwérmt® antwortet (V, 118) und dessen Briefe dann
den Initiator des vertrackten Briefverkehrs erreichen. Weder fiir letzteren noch fiir
seine Briefpartnerin dient die hier erzeugte Medialitdt der kommunikativen Insze-
nierung dessen, was als ,,Uberbriickung des Uniiberbriickbaren® bezeichnet wer-
den kann, namlich der psychischen Disposition zweier Menschen (Jahraus 2012,
32). Viktor braucht eine weibliche Inspiration und missbraucht die Liebesbriefe,
»weil er Ehefrau und Medium in den Dienst seiner stupiden Kiinstlerphantasie
stellt“ (Tebben 2011, 147). Diese Verkettung von Maskeraden bedeutet fiir den au-
todidaktischen Literaten einen schmerzhaften Lernprozess. Nach der Entdeckung
des Briefmissbrauchs schilt er seine Frau einen ,,Vampyr“ (V, 129), eine , liisterne
Teufelin“ (V, 130) und eine ,,Gans mit Geierkrallen* (ebd.). Dass der Initiator einer
Liebesnarration selbst zum Gegenstand einer Geschichte wurde, verletzt Viggi in
seiner Eitelkeit sowie Eigenliebe und demiitigt ihn in seiner Mannlichkeit. ,,Die
Hauptsache, die verlorene Liebe seiner Frau, schien ihm nicht viel Beschwerde zu
machen® (ebd.), nichtsdestotrotz durchlebt er auch Momente der Sehnsucht: Da
wliefen ihm die Augen {iber, und er wiinschte beinahe, daf3 sie doch da wére und
iiberlegte, ob sich die Uebelthat nicht vielleicht verzeihen liefie“ (V, 134). Nach dem
gerichtlichen Scheidungsverfahren verschwindet Viggi von der Biihne (er wird als
Opfer des Literaturmarktes bald vergessen), und Gritli baut eine neue biirgerliche



»Liebhaberbiihnen zu Seldwyla“ =— 247

Existenz mit jenem Mann auf, der einst bereut hatte, ,,mit der schwarzer Dinte“
sprechen zu miissen, ,,wo man das rote Blut méchte reden lassen® (V, 125). Wil-
helm, der sich nicht zuletzt durch die Liebe zu einem Gemeinschaftswesen entwi-
ckelt, wird von Anfang an als ein passionierter Liebhaber dargestellt, dessen
Briefe auf authentische Intimitédt zielen. Er kann nicht essen, traumt, betet, ma-
gert ab, verliert den Kopf und stiirzt sich auf die Briefe ,,wie ein Habicht“ auf
eine Beute (V, 121). Am Ende ist er nicht nur ein ,,begliickter Liebhaber“ (V, 178),
sondern auch ein ,,angesehener und wohlberatener® (V, 179) Biirger und Famili-
enmann, dessen Ehe in der biirgerlichen Ordnung des Geschlechter- und Affekt-
dualismus einen gesicherten Platz bekommt.

5 Sachliche Intimitatsokonomie

Auf den ,,Liebhaberbiihnen zu Seldwyla“ bedingen sich Geschlecht, Medium
und Institution,'® so dass Keller ein Panorama entwirft, in dem ménnliche
Liebe nicht nur eine utopische Potentialitdt, eine zu tabuisierende Episode oder
eine kalkulierte Maskerade darstellt, sondern auch die Grundlage fiir dauerhaf-
tes Gliick und gesellschaftliche Anerkennung bildet. Diese Liebe wird dann Teil
einer lebensgeschichtlichen Narration, die oft eine rationalisierende reflexive
Ebene einschlief3t. Erst wenn Leidenschaft ndmlich das biirgerliche Realitéts-
prinzip — nach dem Motto: , Keine Romane mehr!“ (V, 57) — integrieren wird,
kann eine realitdtsgerechte Liebes- und Ehegeschichte jenseits von Inszenie-
rungen und Stilisierungen entstehen. Kellers ,,Liebhaberbiihnen“ entwickeln
das Problem der mdnnlichen Liebe, die in doppelter Hinsicht dem Motto folgt,
das in Kleider machen Leute formuliert wird: ,,,Ich bin nicht ganz so, wie ich
scheine!*“ (V, 51) Zum einen bedeutet das fiir den Mann einen Einsatz von Ver-
stellungskunststiicken, damit er sich selbst inszenieren und eigene emotionale
Kompetenzen in ,Liebesgeschichten und Heiratssachen‘ beweisen kann. Zum
anderen illustriert dieses Motto die Macht der modernen biirgerlichen Liebes-
und Geschlechterideologie, die besonders mannliche Individuen in eine pre-

12 Fiir diese Konstellation ist in vielen Erzdhlungen insbesondere der Zusammenhang von
Liebe, Geld und Macht charakteristisch, den mein Aufsatz nicht behandelt, wobei die Ressour-
cen nicht unbedingt gemaf3 der Ideologie der Geschlechtscharaktere verteilt sind. In Spiegel, das
Kdtzchen heifdt es: ,,denn heutzutage muf} die Schonheit obendrein vergoldet sein“ (IV, 298) und
der méannliche Held ist am Ende einer ,,bose[n]“ und ,widerwirtige[n]“ Frau vollkommen ausge-
liefert (IV, 310). Der Zusammenhang von Liebe, Geld und Macht kann als zentrales Thema des
Seldwyla-Zyklus bezeichnet werden.



248 —— Monika Szczepaniak

kdre Lage zwischen dem Drang nach gesellschaftlicher Anerkennung und dem
nach der Befriedigung der eigenen emotionalen Bediirfnisse bringt.

Die zu einem sozialen Massenphdnomen werdende romantische Liebe (Droge-
Modelmog 1987) erweist sich fiir den Liebesalltag als ungeniigend und bildet erst
in Verbindung mit Arbeit, Okonomie, Konsum und Familie eine mégliche Grund-
lage fiir das biirgerliche Gliick. In dieser Konsequenz nimmt die institutionell in
der Ehe auf Dauer angelegte Liebe den Charakter einer sachlichen Intimitatsékono-
mie an: ,,Man sucht in der Ehe nicht eine ins Unrealistische angehobene Idealwelt
und erst recht nicht eine Dauerbetitigung fiir leidenschaftliche Gefiihle, sondern
eine Basis fiir Verstdndigung und fiir gemeinsames Handeln in allem, was einem
wichtig ist“ (Luhmann 1982, 192). Die gesellschaftlichen Strukturen der im Verlauf
des neunzehnten Jahrhunderts zunehmend zentralisierten Moderne greifen in die
Sphére des privaten Liebeslebens ein und infizieren sie mit den Prinzipien des Ge-
schaftsverkehrs, der Konkurrenz, des Wettbewerbs und der Sachlichkeit.

Die Erzdhlungen aus dem Novellenzyklus Die Leute von Seldwyla sind im Kon-
text einer ideologisch gefestigten und stark spezialisierten emotionalen Kultur
entstanden, in der die Differenz von Mann und Frau nicht nur beibehalten, son-
dern auch ins Extrem getrieben wurde. Der Mann erscheint im Licht dieser Ideolo-
gie als ein rationaler Geschiftemacher, dem seine Frau als ein emotionales,
natiirliches, hausliches Supplement zur Seite steht und ihm Liebesdienste leistet.
Doch Kellers Realismus affirmiert die dualistische Geschlechtermatrix seiner Zeit
weniger, als dass er sie herausfordert und sich mit ihr kritisch auseinandersetzt.
In einer Zeit, in der die 6konomische Realitdt in die innere Gefiihlswelt eindringt
und den Ubergang von heiflen Herzensschriften zu ,,coolen Romanzen® einleitet
(Szczepaniak 2019), zeichnet sich bereits ein degendering ab, nach dem das Ge-
schlecht bei der affektiven Profilierung kein zentrales Unterscheidungsmerkmal
ausmacht. In diesem Sinne konstatiert Andreas Reckwitz, dass die Konkurrenz
zwischen degendering und gendering von Emotionen ein ,,zentrales konflikthaftes
Merkmal moderner Kultur darstellt (2010, 58). Das zeittypische doing gender (das
,Sich-Ermannen‘ und das ,Sich-Erweiben‘) kann sich in Seldwyla problematisch
gestalten’® und bringt nicht unbedingt eine stabile Geschlechterkonstruktion her-
vor. Das Problem der mdnnlichen emotionalen Struktur wird unterschiedlich ver-
handelt: Maskulines Begehren ldsst sich nicht befriedigen (Sali); es wird tabuisiert
und unterdriickt (Pankraz), funktionalisiert oder sublimiert (Viktor) sowie in einer
von Ménnern kontrollierten medialisierten Form von Miindlichkeit oder Schriftlich-

13 Die Frauen erscheinen beispielsweise als Vertreterinnen modernen 6konomischen Den-
kens (Regula aus Frau Regel Amrain und ihr Jiingster, Lydia aus Pankraz, der Schmoller oder
Justine aus Das verlorene Lachen); sie werden gelegentlich als machtbesitzend dargestellt.



»Liebhaberbiihnen zu Seldwyla* =— 249

keit erzdhlt (Pankraz, Viktor); oder es dient als biirgerliches Emotionsdispositiv
dem Wohl der Gemeinschaft und der Reproduktion der Gesellschaft (Wilhelm). Die
historisch zwischen ,,Liebe als Passion“ (Luhmann 1982) und den ,,Verhaltensleh-
ren der Kélte“ (Lethen 1994) platzierten ,Liebhaberbiihnen zu Seldwyla“ lassen
sich als Auseinandersetzungen mit den friihen Erscheinungsformen des ,,emotio-
nalen Kapitalismus“ deuten — einer Kultur,

in der sich emotionale und 6konomische Diskurse und Praktiken gegenseitig formen, um
so jene breite Bewegung hervorzubringen, die Affekte einerseits zu einem wesentlichen
Bestandteil 6konomischen Verhaltens macht, andererseits aber auch das emotionale
Leben - vor allem das der Mittelschichten — der Logik 6konomischer Beziehungen und
Austauschprozesse unterwirft. (Illouz 2006, 13)

Literatur

Beck, Ulrich und Elisabeth Beck-Gernsheim. Fernliebe. Lebensformen im globalen Zeitalter.
Berlin: Suhrkamp, 2013.

Bohler, Michael. ,,Die falsch besetzte zweite Herzkammer. Innere und duf3ere Fremde in
Gottfried Kellers Pankraz, der Schmoller*. Figuren des Fremden in der Schweizer
Literatur. Hg. Corina Caduff. Ziirich: Limmat, 1997. 36-61.

Connell, Raewyn. Der gemachte Mann. Konstruktion und Krise von Ménnlichkeiten. Ubers.
Christian Stahl. Opladen: Leske+Budrich, 1999.

Droge-Modelmog, llse. ,,Was heifdt hier Liebe. Gedanken zu einem sozialen
Massenphdnomen®. Orte der Gewalt. Herrschaft und Macht im Geschlechterverhdltnis.
Hg. llse Droge-Modelmog, Gottfried Mergner. Opladen: Westdeutscher Verlag, 1987.
15-31.

Erhart, Walter. Familienménner. Uber den literarischen Ursprung moderner Ménnlichkeit.
Miinchen: Fink, 2001.

Esslinger, Eva, Tobias Schlechtriemen, Doris Schweitzer und Alexander Zons (Hg.). Die Figur
des Dritten. Ein kulturwissenschaftliches Paradigma. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2010.

Giddens, Anthony. Wandel der Intimitdt. Sexualitdt, Liebe und Erotik in modernen
Gesellschaften. Ubers. Hanna Pelzer. Frankfurt/M.: Fischer, 1993.

Habermas, Rebekka. Frauen und Mdnner des Biirgertums. Eine Familiengeschichte
(1750-1850). Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht, 2000.

Honold, Alexander. Die Tugenden und die Laster. Gottfried Kellers ,Die Leute von Seldwyla“.
Berlin: Schwabe, 2018.

Illouz, Eva. Der Konsum der Romantik. Liebe und die kulturellen Widerspriiche des
Kapitalismus. Ubers. Andreas Wirthensohn. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2003.

Illouz, Eva. Gefiihle in Zeiten des Kapitalismus. Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2004. Ubers.
Martin Hartmann. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2006.

Illouz, Eva. ,,Eine Religion ohne Glauben. Liebe und die Ambivalenzen in der Moderne“. Ubers.
Simone Scheps. LiebesErkldrungen. Intimbeziehungen aus soziologischer Perspektive.



250 —— Monika Szczepaniak

Hg. Yvonne Niekrenz, Dirk Villanyi. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften,
2008. 211-220.

Jahraus, Oliver. ,Liebe als Medienrealitat“. Figurationen der Liebe in Geschichte und
Gegenwart. Hg. Stefan Neuhaus. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 2012. 21-33.

Kohler, Jochen. ,,Von Eros und Agape zur Normalfamilie. Eine kleine Kulturgeschichte der
Liebe“. Liebe. Zwischen Sehnsucht und Simulation. Hg. Peter Kemper, Ulrich
Sonnenschein. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2005. 26-39.

Kossowsky Sedgwick, Eve. Between Men. English Literature and Male Homosocial Desire.
New York: Columbia University Press, 1985.

Lethen, Helmut. Verhaltenslehren der Kilte. Lebensversuche zwischen den Kriegen. Frankfurt/
M.: Suhrkamp, 1994.

Luhmann, Niklas. Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimitdt. Frankfurt/M.: Suhrkamp,
1982.

Neumann, Bernd. ,Nachwort“. Gottfried Keller. ,Die Leute von Seldwyla‘. Erzdhlungen. Hg.
Bernd Neumann. Stuttgart: Reclam, 1993. 653-700.

Reckwitz, Andreas. ,,Umkampfte Maskulinitat. Zur historischen Kultursoziologie ménnlicher
Subjektformen und ihrer Affektivitaten vom Zeitalter der Empfindsamkeit bis zur
Postmoderne®. Die Prisenz der Gefiihle. Ménnlichkeit und Emotion in der Moderne. Hg.
Manuel Borutta, Nina Verheyen. Bielefeld: transcript, 2010. 57-77.

Schmale, Wolfgang. Geschichte der Mdnnlichkeiten in Europa (1450-2000). Wien, Kéln,
Weimar: Bohlau, 2003.

Schneider, Manfred. ,,Herzensschriften. Liebesbriefe und Liebesroman®. Liebe. Zwischen
Sehnsucht und Simulation. Hg. Peter Kemper, Ulrich Sonnenschein. Frankfurt/M.:
Suhrkamp, 2005. 276-286.

Seidler, Victor J. ,Vernunft, Moral und Ménnlichkeit“. Kritische Mdnnerforschung. Neue
Ansidtze in der Geschlechtertheorie. Hg. BauSteineManner. Hamburg: Argument, 2001.
111-137.

Stingelin, Martin. ,Seldwyla als inszenierte semiotische Welt. Ein unvermuteter
schweizerischer Schauplatz der Zeichenreflexion“. Inszenierte Welt. Theatralitdt als
Argument literarischer Texte. Hg. Ethel Matala de Mazza, Clemens Pornschlegel. Freiburg:
Rombach, 2003. 209-225.

Szczepaniak, Monika. ,,Coole Romanze als literarisches Programm®. Liebesgeschichte(n).
Identitdt und Diversitdt vom 18. bis 21. Jahrhundert. Hg. Frank Becker, Elke Reinhardt-
Becker. Frankfurt/M., New York: Campus, 2019. 151-169.

Tebben, Karin. Von der Unsterblichkeit des Eros und den Wirklichkeiten der Liebe.
Geschlechterbeziehungen — Realismus — Erzdhlkunst. Heidelberg: Winter, 2011.



Annette Keck
Gottfried Kellers ,queerer‘ Realismus

Die mifbrauchten Liebesbriefe — Die drei gerechten
Kammmacher — Regine

Glaubt man Kellers Mifsbrauchten Liebesbriefen, zuerst 1865 in der Deutschen
Reichszeitung und 1874 im zweiten Teil des Novellenzyklus Die Leute von Sel-
dwyla erschienen, dann ist das literarische Leben der zweiten Halfte des neun-
zehnten Jahrhunderts ziemlich verkommen.' Als Inbegriff dieser Verkommenheit
gilt dieser Erzahlung ein empfindsamer Briefwechsel zwischen Eheleuten, der
einzig und allein zum Behufe seiner Vertffentlichung initiiert worden ist. Die
Forschung hat hierfiir auch Paten der historischen Welt, ndmlich Fanny Lewald
und Adolf Stahr ausgemacht, die ihren vorehelichen Briefverkehr von Beginn an
im Hinblick auf eine Publikation anlegten (Giinter 2008, 127).

Im Gegensatz zu Lewald und Stahr ist der Protagonist Viggi Storteler bereits
verheiratet. Viggi trennt sich von Gritli, seiner Ehefrau, d. h. er verreist, um genau
jenen Briefwechsel ins Werk zu setzen. Die Komik entsteht aus der Inkongruenz
von Realitdt und idealischer Empfindsamkeit: Er schreibt ndmlich zwei Briefe,
einen, der sich bspw. um verlauste Schlafplitze sorgt, und einen anderen, fiir die
Publikation gedacht, der seiner Frau emotionsgeladene Worte entgegen ,,schleu-
dert“, die da behaupten, dass ,,,[d]ie Glut [s]eines Liebeswillens [...] stérker [ist] als
Trennung*“ (V, 114). Das Problem nun ist, so viel sei hier in aller Kiirze gesagt,
dass seine Frau Gritli zwar zu alltdglichen und wirtschaftlichen Belangen etwas zu
sagen hat, jedoch nicht zur Frage ,,,Warum ist Trennung?‘“ (ebd.) Die einfache
Antwort auf diese Frage wiirde lauten: ,Um Briefe zu bekommen‘, das aber will
Viggi nicht lesen und da der Herr Gemahl nun Briefe wiinscht, greift Gritli in ihrer
Not zu einer List: Sie schreibt die Briefe ihres Mannes ab, dndert jedoch das Ge-
schlecht des Briefschreibers, macht ihn zu einer Briefschreiberin und schiebt die
so gednderten Briefe dem in alle Frauen irgendwie verliebten Schulmeister zu.
Seine amourésen Antworten schreibt sie ab, wobei sie alles an sie personlich
Adressierte 16scht und wiederum das Geschlecht vertauscht. Dergestalt werden
sie an Viggi gesendet, der darauf antwortet und so weiter und so fort.

Dem Ehemann gefdllt dieser Briefwechsel vortrefflich, so dass sich die Takt-
zahl erh6ht und Gritli ,,bleich und angegriffen“ wird, weil sie schreiben muss ,,wie

1 Zu Kellers entsprechender Einschitzung der deutschsprachigen Literaturlandschaft in der
zweiten Hélfte des neunzehnten Jahrhunderts vgl. Tschopp (2003).

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-016


https://doi.org/10.1515/9783110698794-016

252 — Annette Keck

ein Kanzlist“ (V, 126).? Es kommt, wie es kommen muss, Gritlis List wird per Zufall
enttarnt, was letztlich zur Scheidung fiihrt. Viggi beklagt nicht zu Unrecht, dass
Gritli ,,die empo6rendste Komo6die“ mit ihm aufgefiihrt habe (V, 140). Diese
»,Gans mit Geierkrallen‘“ (V, 130) habe ,,die Briefe des Gatten“ genommen und
dabei das Geschlecht ,verrenkt* und die Namen ,,verdreht“ (V, 129), so dass
zwei Manner — ohne es zu wissen — miteinander per Liebesbrief verkehrten.
Doch auch Gritli will die Scheidung, sie argumentiert im Zeichen des Realismus
bzw. mit dem Hinweis, sie sei gezwungen gewesen, jenseits des mimetischen
Sprachprinzips zu kommunizieren: Viggi habe ,,das Unmdogliche von ihr ver-
langt, ndmlich ihre Frauengefiihle in einer geschraubten und unnatiirlichen
Sprache und in langen Briefen fiir die Offentlichkeit aufzuschreiben (V, 141).

Die Sympathielenkung der Novelle scheint eindeutig: Die schone Gritli er-
weist sich als beste und d. h. als eine ,aufrichtig-natiirliche‘ Erzdhlerin, der es
nicht um personlichen Ruhm oder gar finanziellen Gewinn geht. Sie wird zu
guter Letzt mit dem gelduterten Schulmeister ,belohnt. Viggi hingegen wird eine
altliche und verfressene Jungfer, Kdtter Ambach, zur Seite gestellt, deren Gestalt,
Charakterfassung und Briefstil — so wird eins ums andere deutlich gemacht —
jenem von Viggi geforderten ,,geschraubten und unnatiirlichen“ Sprachprinzip
entspricht, d. h. sie figuriert den zuvor von Gritli erzwungenen literarischen Miss-
brauch. Allerdings hebelt die groteske Inszenierung der Figur die Opposition von
Mimesis und Selbstreferentialitét aus:

Denn was ihre Gestalt betraf, so besaf sie einen sehr langen hohen Rumpf, der auf zwei
der allerkiirzesten Beinen einherging, so daf} ihre Taille nur um ein Drittel der ganzen
Gestalt iiber der Erde schwebte. Ferner hatte sie einen unverhdltnisméfligen Unterkiefer,
mit welchem sie betrdchtliche Gaben von Fleisch und Brot zermalmen konnte, der aber
ihr Gesicht zum grofiten Teile in Kinn verwandelte, so daf3 dieses wie ein ungeheurer So-
ckel aussah, auf welchem ein ganz kleines Hauschen ruhte mit einer engen Kuppel und
einem winzigen Erkerlein, ndmlich der Nase, welche sich vor der vorherrschenden Kinn-
masse wie zerschmettert zuriickzog. (V, 134-135)

Kitter scheint nur vordergriindig von hehren Idealen beseelt, wie an ihrem ersten
Brief an Viggi abzulesen ist, der sich dhnlich phrasenhaft gestaltet wie Viggis
Briefe an Gritli: ,,Langst habe ich die Bliiten Thres Geisteslebens im Stillen bewun-
dert und umso inniger in mich aufgenommen, als ich dariiber trauerte, daf} ein
Mann wie Sie so unverstanden und einsam in dieser barbarischen Gegend bleiben
muf3“ (V, 135). An der Beschreibung ihres Unterkiefers aber wird manifest, dass
mit der ,innigen Aufnahme* nicht allein die geistigen Erzeugnisse Viggis gemeint

2 Zur Schreibposition Gritlis zwischen Kanzlist, Redakteur und Sekretdrin vgl. auch Giinter
(2008, 129).



Gottfried Kellers ,queerer* Realismus =— 253

sind, Katter ist ndmlich unmafig gefraflig, d. h. insbesondere am Materiellen inte-
ressiert. Sie befordert denn auch Viggis Ruin, indem sie beispielsweise das Geld
fiir das Porto, welches zum Verschicken der literarischen Erzeugnisse vorgesehen
wat, schlicht und ergreifend verfrisst. Die Erzdhlung endet mit dem Satz: ,,Viktor
Storteler aber und seine Katter waren samt jenen Liebesbriefen, welche sie aus
Hunger und Not doch wiederhergestellt, auf sich bezogen und unter vielem Ge-
zidnke vermehrt hatten, langst vergessen und verschollen® (V, 180).

Dass die groteske Inszenierung das Moment des Mimetischen suspendiert,
ist — so die Grundannahme dieses Aufsatzes — kein Zufall. Vielmehr pragt gerade
die Kritik an der Verletzung des mimetischen Prinzips selbst Schreibweisen aus,
die mit dem Stilprinzip des Grotesken das mimetische Prinzip aufheben.’ Sie er6ff-
net somit einen selbstreferentiellen Schreib- und Sprachspielraum ausgerechnet in
dem Moment, in dem Kritik an diesem artikuliert wird, was einen performativen
Selbstwiderspruch darstellt und den poetologisch-moralischen Einsatz des Textes
fraglich werden ldsst. Mit den MifSbrauchten Liebesbriefen, den Drei gerechten
Kammmachern aus dem Seldwyla-Zyklus und der Novelle Regine aus dem Sinnge-
dicht-ZyKklus werde ich herausarbeiten, wie dieser performative Selbstwiderspruch
eine poetologisch kodierte Geschlechterdifferenz iiberschreitet bzw. que(e)rt und
welche Parallelen zu Héléne Cixous’ Projekt einer écriture féminine zu beobachten
sind. Dabei werde ich nicht nur auf die Inszenierung von ,,geschraubte[r] und
unnatiirliche[r] Sprache“ eingehen, sondern auch die ,schmierige‘ Spur einer der-
gestalt verkommenen Literatur mit den MifSbrauchten Liebesbriefen (nach-)zeich-
nen und zeigen, dass und wie die Texte Materialitdt von Literatur im Riickgriff auf
das Stilprinzip des Grotesken verhandeln und jene oben erwahnte poetologisch ko-
dierte Geschlechterdifferenz schleifen, in der Weiblichkeit und Bild eine ebenso
enge Verbindung eingehen wie Médnnlichkeit und kiinstlerische Produktivitat.

1 Die mif3brauchten Liebesbriefe

Der oben geschilderte ist nicht der einzige literarische Missbrauch, den diese
Novelle anprangert: Schon ganz zu Beginn der Mifshrauchten Liebesbriefe wird
uns mit einem Wirtshausbesuch das literarische Leben der Zeit in all seiner
Armlichkeit zur Auffiihrung gebracht. In einer Schinke niamlich treffen zwei
Generationen von ,Literaturliebhabern‘ aufeinander. Da finden sich zunachst
die dlteren Herren ein, die den Kompositionsgeheimnissen der (alten) Klassiker

3 Elisheva Rosen (2010) weist dies als ein Kennzeichen des Grotesken aus, vgl. auch Klein-
schmidt (2000, 187).



254 =— Annette Keck

auf den Grund gehen wollen. Sie lesen Cervantes, Rabelais, Sterne und Jean
Paul, Goethe und Tieck. Die Namen sind kanonisch, die Autoren selbst schon
tot, der rote Faden aber, den die Herren suchen, wird gerade bei diesen Dich-
tern nicht immer leicht zu verfolgen sein.* Nach dieser Suche, einem Tee und
einem Schdppchen begeben sich die dlteren Herren Leser zufrieden und miide
»auf etwas gichtischen Fiifien zu ihrer Nachtruhe* (V, 99). Die doch reduzierte
Virilitat und Vitalitat dieser Leser indiziert dabei wenig subtil das Ende einer
literarischen Ara, weist sie als Anachronismus aus.

Die jlingere Generation hingegen sieht sich im Zeichen einer ,,,neuen Sturm-
und Drangperiode* (V, 101). Sie fiihrt in eben jenem Gasthaus ein ganz anderes
,»Gesprach belletristischer Natur* (V, 99): Die Erzédhlinstanz moniert, dass die Jun-
gen nichts von den ,,verjahrten Gegenstanden® der Alten zu berichten wiissten,
dagegen hétten sie ,,die ausgebreitetste und genaueste Kenntnis in den tdglich
auftauchenden Erscheinungen leichterer Art und aller der Personen und Person-
chen, welche sich auf den tausend grauen Bléttern stiindlich unter wunderbaren
Namen herumtummeln® (V, 99-100). Die tausend grauen Blitter verweisen auf
den zentralen Publikationsort von Literatur im deutschsprachigen Raum Mitte des
neunzehnten Jahrhunderts: die Familienzeitschriften. Diese benotigen in grofiem
Maf literarische Texte als ,Bindemittel‘ fiir ihre Lesenden. So schreibt Theodor
Storm an Paul Heyse 1875, dass ,die angesehensten Zeitschriften Gefahr laufen,
aus Mangel an acceptabeln Novellen zu Grunde zu gehen [...]. T4glich mehren
sich diese Novellenschreie® (Bernd 1969, 87).

Schnell zeigt sich, dass die jungen Manner in der Schianke nicht nur Leser,
sondern auch Schreiber sind. Dass sie sich fiir ausgezeichnet halten, ist an ihrem
Geistesadel abzulesen, den sie sich samt und sonders mit ihrem nom de guerre
bzw. de plume aufs Panier geschrieben haben: Guido von Strahlheim nennt sich
der eine, Kunibert vom Meere der andere, der Protagonist der Novelle Viggi Storte-
ler gibt sich als Kurt vom Walde zu erkennen. Die Austauschbarkeit der Namen
deutet auf die Austauschbarkeit ihrer literarischen Produktion; aus Sicht der Er-
zdhlinstanz finden sich in der Gegenwart, d. h. unter diesen ,,Personen® keine
bzw. kaum wiirdige Nachfolger der grofien Dichter. Der Verweis auf die Materiali-
tdt bzw. Medialitdt dieser Literatur, die grauen Blatter der Zeitschriften, dient der
Disqualifizierung im Sinne der massenhaften Produktion; die Auffassung scheint
durch, dass Literatur allein im Medium Buch etwas taugt. Das Diminutiv ,,Person-
chen“ suggeriert nicht nur Unbedeutendheit, sondern auch die Kontamination
der Dichtkunst durch das weibliche Geschlecht, hat doch das Zeitschriftenwesen

4 Vgl. auch Tschopp (2003, 23), die bei der Schilderung der alten Herren ebenfalls einen ironi-
schen Unterton wahrnimmt.



Gottfried Kellers ,queerer‘ Realismus =—— 255

Mitte des neunzehnten Jahrhunderts vielen Frauen die Moglichkeit geboten, den
Schriftstellerberuf zu ergreifen. Robert Prutz schreibt in seiner Literaturgeschichte
der Gegenwart 1848-1858:

Es ist unmoglich, einen Rundgang durch die poetische Literatur der Gegenwart zu ma-
chen, ohne der schriftstellernden Frauen zu gedenken. Die Frauen sind eine Macht in un-
serer Literatur geworden; gleich den Juden begegnet man ihnen auf Schritt und Tritt.
Man kann sich dariiber freuen oder beklagen, genug, das Factum bleibt und muf3 als eine
Eigenthiimlichkeit unserer Literatur verzeichnet werden. (Prutz 1859, 249)

Damit wir aber auch letztgiiltig wissen, welche Art der Schriftstellerei die Mif3-
brauchten Liebesbriefe geifdeln, erzdhlt uns der Oberkellner Georg Nase von sei-
nem ehemaligen Dasein als Dichter. Von den Inhalten seiner Kunst erfahrt man
wenig: Bei seinem Erstlingswerk handelte sich um ,,einen Mischmasch von Ge-
schichtchen und Geschwitz aller Art“, den er aus zerlesenen und verschollenen
franzosischen Zeitschriften ,zusammenschmiert® (V, 103). Auf der Grenze zwi-
schen Abschrift und Kritzelei platziert, kippt die Schrift ins Graphische, ihre
Materialitét tritt hervor, sie erscheint in der Logik der Novelle damit zugleich als
insignifikant und eigentlich auch schon als unleserlich.> Diese ,Unleserlichkeit*
wird im Bildfeld des Schmierens als selbstreferentiellen Verstof3 gegen das ver-
klarend mimetische Prinzip des poetischen Realismus in Stellung gebracht. Letz-
terer inszeniert sich iiber das Bildfeld der Durchsichtigkeit, als Inbegriff dessen
kann wohl das Todesbild der Anna im Griinen Heinrich gelten. Anna, die ,,s0 poe-
tisch schone todte Jugendgeliebte* Heinrichs (XII, 89), hat in ihrem Sarg ein klei-
nes Fenster iiber dem Gesicht, das Gesicht der Leiche erscheint somit gerahmt. In
das Glas dieses Rahmens finden sich drei Engelknaben eingeétzt. Dieses ,lieblichste
Wunder“ (XII, 94) erblickt Heinrich zum ersten Mal, als er beim Bau des Sarges
hilft, eine Glasscheibe einzusetzen, die urspriinglich einen Kupferstich geschiitzt
hat:

5 Zu diesem Verstdndnis von Leserlichkeit bzw. Unleserlichkeit schreibt David Martyn, dass
man Lesen ,,als eine Art Umwandlung® begreifen kann, ,,nicht von einem Medium in ein ande-
res, sondern von einem Medium in das per se Nichtmediale, ndmlich in die unmittelbare Pra-
senz des Sinns, des Signifikats, des geistig Erfaf3ten. ,Lesen‘ ist dieser Auffassung nach eine
Bewegung vom Mittelbaren zum Unmittelbaren; es findet dann und nur dann statt, wenn das
Medium, ja alles Mediale schlechthin, zum Verschwinden gebracht wird. Eine solche Auffas-
sung von ,Lesen‘ legt den Gedanken nahe, die Sonderstellung der Schrift als einziges lesbares
Medium riihrt von der bewufiten oder unbewufiten Vorstellung her, daf} die Schrift — mehr als
andere Medien - beim Lesen zum Verschwinden gebracht wird. Wenn ,Lesen‘ vorrangig das
Lesen von Schrift heif3t, dann deshalb, weil das Gefiihl, man habe Mediales in Nichtmediales
tiberfiihrt, sich bevorzugt anhand des Mediums Schrift einstellt* (2002, 44—45).



256 —— Annette Keck

Ich sah ndamlich drei reizende, musicirende Engelknaben; der mittlere hielt ein Notenblatt
und sang, die beiden anderen spielten auf alterthiimlichen Geigen, und Alle schaueten
freudig und andachtsvoll nach oben; aber die Erscheinung war so luftig und zart durch-
sichtig, daf3 ich nicht wufite, ob sie auf den Sonnenstrahlen, im Glase, oder nur in meiner
Phantasie schwebte. (ebd.)

Das ,,Wunder® verdankt sich einer chemischen Reaktion, sprich der Ubertra-
gung der Farbe einer Zeichnung bzw. eines Kupferstiches auf das Glas, und
genau diese Verbindung fiihrt zu einer dsthetischen Erfahrung bei der Beerdi-
gung Annas, die im Sinne des Realismus als ,objektiv‘ gefasst wird:

Der letzte Sonnenstrahl leuchtete nun durch die Glasscheibe in das bleiche Gesicht, das
darunter lag; das Gefiihl, das ich jetzt empfand, war so seltsam, daf3 ich es nicht anders,
als mit dem fremden hochtrabenden und kalten Worte ,,objectiv benennen kann, wel-
ches die deutsche Asthetik erfunden hat. Ich glaube, die Glasscheibe that es mir an, daf}
ich das Gut, was sie verschlof, gleich einem in Glas und Rahmen gefaf3ten Teil meiner
Erfahrung, meines Lebens, in gehobener und feierlicher Stimmung, aber in vollkomme-
ner Ruhe begraben sah [...]. (XII, 96-97)

Dieses ,objektive‘ Todesbild kann deshalb poetisch genannt werden, weil es {iber
die in das Glas eingetragene Zeichnung die Tote bzw. die Realitdt des Todes ver-
Kklart. Elisabeth Bronfens These zum Anblick der weiblichen Leiche Schneewitt-
chens, dass sich hier ,,die Koppelung von Tod und &sthetischer Betrachtung [...]
potenziert (1987, 94), findet in dieser Szene seine Entsprec:hung.6 Das selbstre-
ferentielle und schmierige Schreiben scheint dieser verklarenden Weltwahrneh-
mung entgegengesetzt, in seiner Undurchsichtigkeit bzw. Blindheit scheint es
keinerlei Erkenntnisgewinn im Hinblick auf die ,Welt‘ zu erlauben.

Dass der schreibende Oberkellner nun ausgerechnet Nase heif3t, ruft im Kon-
text der Uberlegungen zum Grotesken natiirlich einen prominenten Pritext auf:
Nikolai Wassiljewitsch Gogols Die Nase (1836).” In dieser Petersburger Novelle
verschwindet bekanntlich die Nase des Kollegienassessors Kowalew aus seinem

6 Die Gewalt des Todes findet in der schénen Toten seinen Signifikanten, der Schrecken des
Todes scheint in Schonheit gebannt als Tod der Anderen. Dariiber hinaus kann diese im Bild
und als Bild festgestellte weibliche Figur — im Gegensatz zur erotisch attraktiven und aktiven
Judith-Figur — weder widersprechen, noch einen anderen begehren. Sabine Schneider schreibt
Bronfen folgend, dass Anna ,,als schone Ikone zum abgelegten Bild eines abgeschlossenen Le-
bensabschnitts im Bildungsgang des mannlichen Helden [wird]. Diese endgiiltige Stillstellung
ist nur der logisch konsequente Endpunkt eines dsthetischen Verfahrens, in dessen Fortgang
die lebendige Frau erst idealisierend entriickt wird, um dann durch das imaginierte Bild ihrer
selbst ersetzt zu werden“ (2008, 45).

7 Preisendanz hat die Verbindung von Keller und Gogol schon Ende der 1980er Jahre als For-
schungsdesiderat ausgewiesen, das meiner Recherche nach bis heute nicht erfiillt wurde
(1989, 26, Anm. 4).



Gottfried Kellers ,queerer* Realismus =— 257

Gesicht und macht sich selbststdndig, wie Dietmar Schmidt (2003) gezeigt hat
in schoner Entsprechung zu Bachtins Thesen zum grotesken Korper. Bachtin
schreibt, dass jene Teile des Leibes, ,,in denen er iiber sich selbst, iiber die eigenen
Grenzen hinauswdchst® sich sogar ,,vom Korper trennen, ein selbstdndiges Leben
fiihren“ konnen (1995, 358). Dies gilt insbesondere fiir die Nase: ,,[B]lesonders
leicht 16st sich die Nase vom Korper* (ebd.). Die Gogol’sche Nase streift nicht nur
ohne ihren Eigentiimer in der Stadt umher, sie legt sich dariiber hinaus noch
»einen goldbestickten Uniformrock mit hohen Stehkragen® zu, mit ,,Beinkleider-
[n] aus Samischleder” plus Degen (Gogol 1989, 52). Am Ende der Novelle kehrt
die Nase wieder ins Gesicht des Kollegienassessors zuriick, die er im Spiegel — so
Schmidt — ,,wie eine gelungene, schone und teure Prothese bewundert, die es
vorzuzeigen gilt“ (2003, 165-166). Konsequentermafien begibt sich Kowalek mit
seiner Nase ins Theater.

Auch bei Kellers Oberkellner verschwindet die Nase: Mit der Schriftstellerei
wird aus Georg Nase George d’Esan, die phallisch kodierte Nase wird ,verdreht
und verrenkt‘, wobei der franzosisierende Adel den Mangel an Mannlichkeit
noch potenziert. Die Nase macht sich sprachlich selbststdandig, indem die literari-
sche Welt ,an der Nase herumgefiihrt* wird: George d’Esans (Ab-)Schriften wer-
den in den Feuilletons als geistreich gefeiert und geférdert. Als George nun in
Ermangelung weiterer verschollener franzésischer Zeitschriften der Stoff ausgeht,
schreibt er eben iiber das Schreiben selbst, was seinem Ruhm nicht abtréglich ist,
im Gegenteil er gilt als ,,Teufelskerl unter den {ibrigen Schmierpetern® (V, 104).
Die Nase zeigt sich fiirderhin in der ,,Naseweisheit“ (ebd.), mit der George d’Esan
iiber andere Schriftsteller schreibt und ,,Neuigkeitskram und Klatsch* verbreitet
(V, 105). Sie kehrt buchstiblich an ihren Platz zuriick, als George eine kleine Geld-
summe erbt, mit der er sich wiirdig herausputzen kann — mit schéner Referenz
auf die Gogol’sche Nase. Dergestalt eingekleidet sieht er sich im Spiegel, der ihm
seine wahre Bestimmung vor Augen fiihrt: Er sieht keinen Schriftsteller, sondern
einen wiirdigen und méannlichen Oberkellner. In der Folge wird er wieder ein
niitzliches Glied der Gemeinschaft, heif3t von nun an wieder Georg Nase und
kehrt um den Rang des Oberkellners befordert in sein urspriingliches Metier
zuriick — womit wieder alles an seinem Platz scheint und seine Richtigkeit
hat, was auch fiir seine Mdnnlichkeit gilt. Hier deutet sich schon an, dass eine
selbstreferentielle Literaturproduktion die Maskulinitdt deutlich beeintrachtigt,
wenn nicht gar feminine Effekte zeitigt: Der ,falsche‘ oder ,falschende‘ Realismus
wird iiber die Transgression der Geschlechtergrenzen, iiber queere Figuren
bzw. ,Entwicklungsgeschichten‘ der Figuren anschaulich gemacht.

Diese Vor-Geschichte von und iiber Nases Schriftstellerkarriere prozessiert
nun genau das, was sie als Missbrauch von Literatur anprangert und was sie als
Selbstreferentialitdt von literarischen Texten auszutreiben sucht: In die Geschichte



258 = Annette Keck

des Oberkellners ist — wie gerade gezeigt — selbst die Erzdhlung eines anderen Au-
tors, namentlich Gogols, eingefaltet, d. h. auch das Keller’sche Erzdhlen partizi-
piert an der Literatur anderer. Insofern ist fraglich, ob mit der zuriickgekehrten
Nase des Oberkellners auch eine Literaturproduktion verabschiedet ist, die nicht
nur die Differenz von Lesen und Schreiben schleift, sondern auch selbstreferentiell
angelegt ist, indem sie das mimetische Prinzip unterhohlt. Dieses Erzahlprinzip
wiirde aber dann subkutan dasjenige Erzdhlverfahren unterlaufen, das als norma-
tiv ,vorausgesetzt' erscheint und das im zweiten Teil der Novelle von den miss-
brauchten Liebesbriefen eingeholt werden soll, in dem die Medialitét der Literatur
im Zeitalter der Familienzeitschriften ausgeblendet erscheint.

2 Die drei gerechten Kammmacher

Blickt man mit George d‘Esan und den MifSbrauchten Liebesbriefen auf die wohl
brutalste Novelle aus dem Zyklus Die Leute von Seldwyla, auf Die drei gerechten
Kammmacher, 1856 erschienen, dann wird auch hier der Missbrauch von Kunst
iiber das Bildfeld des Schmierens und als ,unnatiirliche Geschraubtheit ge-
fasst. In dieser Novelle konkurrieren drei Kammmacher, um den Meister im
Kammmachergeschift zu beerben. Die drei gleichen sich wie ein ,,Hering[ |“
(IV, 227) dem anderen und sind vor allem am 6konomischen Profit interessiert,
sie arbeiten mechanisch, verausgaben sich nicht und leben sparsam. Urspriing-
lich wurden in dem Kammmachergeschaft

die wunderbarsten Schmuckkdmme fiir die Dorfschonen und Dienstmédgde verfertigt aus
schonem, durchsichtigem Ochsenhorn, in welches die Kunst der Gesellen [...] ein tiichti-
ges braunrotes Schildpattgewolke beizte, je nach ihrer Phantasie, so daf}, wenn man die
Kdamme gegen das Licht hielt, man die herrlichsten Sonnenauf- und Niedergédnge zu
sehen glaubte, rote Schafchenhimmel, Gewitterstiirme und andere gesprenkelte Naturer-
scheinungen. (IV, 216)

Diese Kamme sind, trotz aller Poetizitadt, Falschungen: Aus billigem Ochsen-
horn wird teures Schildpatt,® darin gleichen sie durchaus Gritlis abgeschriebe-
nen Liebesbriefen. Dennoch steht der poetischen Durchsichtigkeit der Kdmme
die massenhafte, d. h. austauschbare und in gleichem Mafie ,niichterne‘ wie
,phantasielose’ Kammfabrikation der neuen ,gerechten‘ Gesellen gegeniiber,
auf die sich die Novelle im Folgenden fokussiert. Jobst, der erste der Gerechten,
geht so zu Werk, ,daf3 er immer die gleichen drei trostlosen Kleckse darauf

8 Fiir diesen Hinweis danke ich Bettine Menke.



Gottfried Kellers ,queerer* Realismus =— 259

schmierte® (IV, 218). Der Schmiererei wird eine entsprechende Kérperpraktik zur
Seite gestellt; Jobst sei ,,bei aller Sanftmut und Gerechtigkeit ein kleiner Schwein-
igel“, der es mit dem Wechseln der Wische nicht allzu genau nimmt (ebd.).

Die Austauschbarkeit der Kimme préfiguriert nun die Austauschbarkeit der
drei Gesellen, die sich letztlich nur iiber ihre Herkunft narrativ ausdifferenzie-
ren: der Schwabe, der Bayer, der Sachse, ansonsten gleichen sie sich wie ein
»Schwefelholz“ dem anderen (IV, 227). Dariiber hinaus kopieren sie sich wech-
selseitig, weil sie sich alle in der ,wohlbewufdte[n] Meisterschaft“ den anderen
nachzuahmen iiben, um einen Lebenswandel zu vervollkommnen, der auf Pro-
fit, sprich Materielles ausgerichtet ist (IV, 226). Die narrative Entgrenzung
dieser ménnlichen Figuren ins Dingliche wie Tierische (,,Heringe[]“, IV, 227)
deutet schon an, dass es mit der Liebe zum anderen Geschlecht wahrscheinlich
nicht weit her sein wird. Ihr Begehren ist dementsprechend rein 6konomischer
Natur: Weder interessiert sie eine schone und treue ,Frauenseele‘, noch richtet
sich ihr Begehren auf den weiblichen Kérper; von Ziis Biinzlin wollen sie nur
,das Eine‘: den ,,Giiltbrief von siebenhundert Gulden“ (IV, 228). Die iiber die
Entgrenzung ins Dingliche bzw. Tierische grotesk angelegte Figiirlichkeit der
Kammmacher steigert sich in der Beschreibung von Ziis, sie erscheint wie Kat-
ter Ambach als Personifikation der auf Profit ausgerichteten Kammmacherei.

Schon die Einfiihrung der Figur ldsst fraglich werden, ob es sich bei Ziis
wirklich um eine ,tugendhafte[...] Jungfrau“ (ebd.) handelt: Das relativ hohe
Alter von achtundzwanzig Jahren stimmt misstrauisch, ihr deutlicher Zug
zum Mannlichen ebenfalls. Zwar lebt sie mit ihrer Mutter, einer Wascherin,
zusammen, doch ,herrscht“ sie ,unbeschrankt® {iber ihr véterliches Erbe
(ebd.). Hinzukommt, dass Wascherinnen bei Keller generell keinen besonders
guten Leumund vorzuweisen haben. Im Sinngedicht erscheinen sie als Inkar-
nation eines falschen Literaturverstandnisses. Sie wiirden namlich allerseits
den ,tapfere[n] Lessing* (VII, 12) im Munde fiihren, aber ,,ohne eine Ahnung*
von seinem ,eigentlichen Wesen“ zu haben, d. h. von seiner ,,Jugend und Ge-
schicklichkeit zu allen Dingen® und seinem ,,unbedingte[n] gute[n] Wille[n]
ohne Falsch und im Feuer vergoldet* (VII, 13). In Opposition zum mimeti-
schen Lauterungs- bzw. Verklarungsanspruch stehen also Figuren, die Worte
in den Mund nehmen, sprich lustvoll Laute produzieren und damit in der
Logik des Sinngedichts Gerausch statt Wahrheit produzieren und somit Les-
sings ,wahre Literatur* missbrauchen.’

9 Hier sei noch einmal daran erinnert, dass Klatsch aufs engste mit der Figur der Wascherin
verkniipft ist. Jorg Bergmann fiihrt den Begriff des Klatsches in seiner dreifachen Bedeutung von
schlagendem Gerdusch, Schmutzfleck und Geschwitz auf die Arbeit der Waschfrauen am Wa-
scheplatz zuriick. Er begreift den Wischeplatz als ,,— zumindest symbolische[n] — Entstehungs-



260 —— Annette Keck

Fiir die Wascherinnentochter Ziis scheint der Giiltbrief genauso viel Be-
deutung zu haben wie ihre anderen Besitztiimer, die sie in einer lackierten
Lade verwabhrt, ,,wohl verschlossen [...] in einem alten NuSbaumschrank aufgeho-
ben“ (IV, 230).1° Auf die sehr knappe Einfiihrung der Figur folgt namlich statt
einer weiteren Beschreibung die ausgiebige Auflistung dieser versteckten Habselig-
keiten, die zum einen keine Ordnung der Dinge erkennen lassen" und sich zum
anderen grofitenteils einer 6konomischen Verwertbarkeit entziehen. In der lackier-
ten Lade finden sich also neben dem von den Kammmachern heif} begehrten Giilt-
brief auch die Zinsen desselben, ein Taufzettel und ein ,,vergoldetes Osterei*, dazu
noch ,,ein halbes Dutzend silberne Theel6ffel“ und ein ,,Vaterunser mit Gold auf
einen roten durchsichtigen Glasstoff gedruckt, den sie Menschenhaut nannte®
(Iv, 228), des weiteren ,,ein Biindel vergilbter Papiere mit Recepten und Geheim-
nissen, ein Fldschchen mit Hoffmannstropfen“, ,,eine Biichse mit Moschus; eine
andere, worin ein Endchen Marderdreck lag®, und ,,ein Traumbiichlein, ein Brief-
steller, fiinf oder sechs Liebesbriefe und ein Schnepper zum Aderlassen* (IV, 229).
Daneben gibt es noch allerhand weitere kunsthandwerklich bearbeitete Dinge,
deren duflerliche Hiille so wenig auf ein Innen schlief3en lassen wie die Gogol’sche
knusprige Brotkruste auf eine darunter versteckte Nase. So ist bei Keller beispiels-
weise der wahre Kern eines Kirschkerns ,,ein winziges Kegelspiel“, der einer Nuss,
»eine kleine Muttergottes hinter Glas“, in einem silbernen Herz steckt {iberra-
schenderweise ein Riechschwammchen (IV, 228).

Den Hohepunkt der Auflistung aber bildet eine Bonbondose — und zwar han-
delt es sich um ,,eine Bonbonbiichse aus Zitronenschale, auf deren Deckel eine
Erdbeere gemalt war, und in welcher eine goldene Stecknadel auf Baumwolle lag,
die ein VergiBmeinnicht vorstellte® (IV, 228—229). Diese Biichse entzieht sich nicht
nur einer transparenten Beziehung von Innen und Auf3en oder zeichentheoretisch
formuliert von Signifikant und Signifikat, sondern stellt selbst die Differenz von
Innen und Auf3en, Signifikant und Signifikat {iber eine metonymische Verwei-
sungsstruktur zur Disposition. Alles in allem scheint in der Beschreibung der Lade
und in der Dose insbesondere das Groteske als Stilprinzip realisiert, das auf die
ornamentale Malerei zuriickgeht, ,,die verschiedene menschliche, Tier- und Pflan-

ort fiir die kommunikative Semantik von ,Klatsch [ ]“. Mit der sehr intimen (Bett-)Wasche der
Benutzer stieflen die Waschweiber ,,fortwdhrend auf Spuren der Privat- und Intimsphére ande-
rer*, woriiber sie sich dann ,,(laut) ihre Gedanken [...] machen konnten*“ (1987, 85).

10 Silke Arnold-de Simine argumentiert, dass Kellers Beschreibung der Lade von Ziis Biinzlin
einer Verschachtelungslogik folgt (2009, 167).

11 Wenn die Lade und vor allem die Reden der Ziis eine Ordnung der Dinge erkennen lassen,
dann mit der in Borges ,,chinesische[r] Enzyklopéddie®, die Michel Foucault (1974, 17) zu Be-
ginn seiner Ordnung der Dinge zitiert.



Gottfried Kellers ,queerer* Realismus = 261

zenmotive ineinander verwebt und dabei keinem offensichtlichen, den Zusam-
menhang sichernden Prinzip zu gehorchen erscheint“ (Rosen 2010, 876). In seiner
vor allem in der Renaissance einflussreichen Schrift De architectura (33 v. Chr.)
moniert Vitruv, dass diese Malerei mit ihren ,,zarte[n] Blumen aus Wurzeln mit Vo-
luten, auf denen [...] kleine Figuren sitzen“, mit ihren ,,Halbfiguren, von denen die
einen Menschen-, die anderen Tierkopfe haben® gegen die ,,naturwahre[n] Ver-
héltnisse“ verstoflen, d. h. amimetisch und ,,sinnlos“ (,,sine ratione*) sei (1964,
332-334; vgl. Rosen 2010, 881-882). In der Beschreibung der Dose kann man darii-
ber hinaus jenen Brauch aufgerufen sehen, den Johann Fischart in seiner Ge-
schichtsklitterung (1575/90) den Apothekern Ende des sechzehnten Jahrhunderts
zugeschrieben hat: Sie wiirden ihre ,kriig, 1dden, biichsen und hafen“ grotesk,
d.h. ,[g]rillisch[ ] und ,[g]rubengrotteschisch[ |“ bemalen ,mit ldcherlichen,
gecklichen, ja offt erschrecklichen Hau unnd Graf3teuffeln, wie sie auf3 Pandore
biichs fligen“, um den wahren Inhalt derselben zu verhiillen (Fischart 1963,
20-21). Erich Kleinschmidt spricht mit Blick auf Fischart von einer ,,semiotisch
abwehrende[n] Textstruktur® (2000, 187). Insofern diese Schéchtelchen fiir Ziis’
undurchsichtigen Charakter selbst einstehen, findet sich das Freud’sche Diktum,
dass ,,Biichsen, Dosen, Schachteln® ,,Symbole* sind ,,des Wesentlichen an der
Frau® und damit fiir die Frauen selbst einstehen, hier bestitigt (Freud 1963, 26)."
Die Novelle fiihrt das groteske Prinzip bei der Figurenzeichnung weiter,
indem sie Ziis’” Sammlung mit ihren Lektiiren, ihrem Schreiben und Sprechen
verklammert. Sie liest wahllos, von Schillers Die Rduber iiber ,,Kalender voll be-
wahrter mannigfacher Erfahrung und Weisheit“ und einer ,,Anleitung zum Kar-
tenschlagen® bis hin zum ,,Erbauungsbuch auf alle Tage des Jahres fiir denkende
Jungfrauen®; aber auch ihre alten Schulbiicher werden weiterhin in Ehren gehal-
ten (IV, 232). Der kruden Lektiiren nicht genug, generiert sie daraus lange Auf-
sdtze und Vortrédge, die in der Novelle geniisslich ausgebreitet werden. Das Lesen
kippt also umstandslos ins Schreiben bzw. Formulieren. Ziis stiehlt dabei nicht
nur das Gedankengut anderer, sie fiigt auch noch — im Sinne des grotesken Stil-
prinzips — Unzusammengehoériges (ungehérig) zusammen.” Von ,,sonderbarsten
und unsinnigsten Sitze[n]*“ (IV, 232) bzw. ,,buntscheckigen Phrasen® ist die Rede
(Iv, 233). Als solche fiillen sie eine um die andere Seite der Novelle. Mit Karl Phil-

12 Thomas Koebner liest die Besitztiimer der Ziis als ,,Ausdruck tiefsitzender Angst“, als ,,eine
Art Schutzvorkehrung gegen die Impulse der Unordnung, der Anarchie, des Unbewuf3ten*
(1999, 333), ich hingegen argumentiere, dass Ziis gerade nicht als psychologische Figur ver-
standen werden kann und dass sie selbst als Figur der Unordnung funktioniert, insofern sie in
ihren exzessiven Reden jede Ordnung kippen lasst.

13 Geoffrey Galt Harpham schreibt, das Groteske zeichne sich dadurch aus, dass sich etwas
»illegitimately in something else“ befinde (1982, 11).



262 —— Annette Keck

ipp Moritz’ Reflexionen iiber das Arabeske kann man von einem ,,muthwilligen
Spiel[ | der Phantasie® sprechen, das ,,sich blos um sich selber dreh[t]* (1962, 11).
Die Erzédhlinstanz hingegen urteilt hart: ,,[Slie sprach zuweilen [...] wie eine ge-
lehrte Blinde, die nichts von der Welt sieht und deren einziger Genuf ist, sich
selbst reden zu héren® (IV, 232). Ziis’ Reden sind gekennzeichnet durch eine
»rein materielle Sinnbewegung®, die eine Eigendynamik entwickelt und ,,Ver-
mittlungsordnungen“ nicht beachtet (Kleinschmidt 2000, 185):

Wunderbare Eigenschaften haben die Tiere je nach ihrer Art! Der Lowe folgt gern den Ko-
nigen nach und den Helden, und der Elefant begleitet den Fiirsten und tapfern Krieger;
das Kamel tragt den Kaufman durch die Wiiste und bewahrt ihm frisches Wasser in seinem
Bauch [...]! Der Delphin liebet die Musik und folgt den Schiffen, und der Adler den Kriegs-
heeren. [...] Selbst die Schlangen lassen sich zdhmen und tanzen auf der Spitze ihres
Schwanzes [...]; der Strauf ldsst sich satteln und reiten wie ein Rof3; der wilde Biiffel ziehet
den Wagen des Menschen und das gehornte Renntier seinen Schlitten. Das Einhorn liefert
ihm das schneeweifle Elfenbein und die Schildkréte ihre durchsichtigen Knochen - [...].
(Iv, 253-254)

Ziis’ Sammlungs-, Vortrags- und Schreiblust ist exzessiv, kennt kein Maf3 und
Ziel, folgt einer Okonomie der Verausgabung: ,,unaufhorliche Reden [erténten]
aus ihrem Munde*, ,sie [...] wuB3te auf das schonste dariiber [ihre Lektiiren] und
tiber noch viel mehr zu sprechen® (IV, 232). Die ihr zugeschriebene Textproduk-
tion iteriert, sie quert das auf ein Ziel - sprich auf den Gewinn des Wettlaufs um
die Meisterposition — ausgerichtete Erzihlen und schiebt es auf.'* Dass Ziis darii-
ber hinaus noch begehrt und zwar materialiter, ist nicht mit der Vorstellung von
,schoner Weiblichkeit‘ vereinbar. Dass dieses Begehren auch noch ,untreu’ ist,
von einem zum anderen wandert, vagiert, verstarkt zusdtzlich das transgressive
Moment dieser Figur. Dieses materialisiert sich in verschiedenen Dingen, die Ziis
ihren Verehrern zum Teil unter massivem Widerstand abgeknopft hat: Einen
Schnepper verdankt sie dem Verhiltnis mit einem Barbiergesellen, einen Morser
und einen Zirkel, mit dem sie frische Tafeln von Seife einteilt, dem Verhaltnis mit
einem Zeugschmiedgesellen, einen chinesischen Tempel aus Pappe dem Verhalt-
nis mit einem Buchbindergesellen, der nebenbei noch alle ihre Biicher umsonst
neu eingebunden hatte.

Die Figur der Ziis mitsamt ihren diebischen Sammlungen, Reden und Schriften
kommt dem, was Héléne Cixous in den 1970er Jahren als écriture féminine entwor-
fen hat, ziemlich nahe. Cixous’ Texte zeichnen sich — denen Ziis’ nicht undhnlich -
dadurch aus, dass sie Grenzen zwischen Disziplinen, Gattungen und Genres unter-

14 Arnold-de Simine argumentiert kleinteiliger, ndmlich dass die Kuriositdten der Ziis die
Handlung nicht vorantreiben, ,,sondern [...] als retardierendes Element [fungieren]“ (2009, 169).



Gottfried Kellers ,queerer* Realismus =—— 263

laufen: Freuds berithmtes Bruchstiick einer Hysterieanalyse schreibt Cixous in ein
romanhaftes Portrait de Dora um, ihre Texte fiihren literarische, literaturwissen-
schaftliche, psychoanalytische und philosophische Texte zusammen; ohne selbst
eindeutig einer Disziplin zugeordnet zu sein, unterlaufen sie die Grenzen zwi-
schen Wissenschaft und Literatur. Voraussetzung dieses Verfahrens ist, dass — so
Cixous - ,die Frau‘ innerhalb des logozentrischen Diskurses immer schon ge-
bzw. beschrieben ist, sie als femme écrite begriffen werden muss.” In ihrem be-
rithmten Text Le Rire de la Méduse et Autres Ironies (1975) formuliert sie die
These, dass die Schrift meist einer ménnlich kodierten libidinésen Okonomie un-
terworfen ist:

Ich vertrete unzweideutig die Auffassung, dafi es gezeichnete Schriften gibt; daf3 Schreiben
bis heute auf viel weitverbreitetere, repressive Weise als man ahnt oder sich eingesteht,
von einer typischen méannlichen libidinés kulturellen — und demzufolge politischen — Oko-
nomie gesteuert worden ist. Von einem Ort aus, an dem, mehr oder minder bewuf3t, das
Verdrangen der Frau reproduziert worden ist, und dies auf sehr gefdhrliche, weil oft nicht
wahrnehmbare, oder dann von der triigerischen Verfiihrungskraft der Fiktion iiberspielte
Weise. Von einem Ort aus, der undifferenziert alle Anzeichen fiir Gegensitzlichkeit (und
nicht die fiir Unterschiedlichkeiten) zwischen den Geschlechtern mitgetragen hat und wo
die Frau nie zu ihrem Wort gekommen ist. Was um so schlimmer und unverzeihlicher ist
als die Schrift ja genau die Moglichkeit selbst der Verdnderung ist, der Raum von dem ausge-
hend ein subversives Denken sich aufschwingen kann, Bewegung, welche Vorbotin einer
Umgestaltung der sozialen und kulturellen Strukturierungen ist. (Cixous 2013, 43)

Cixous’ Projekt setzt an der Schrift als Ort der AusschliefSung an, Ziel ist es die hier-
archisierten binédren Oppositionen in der écriture féminine zu vervielfaltigen. Diese
différences sexuelles implizieren sowohl Differenzen innerhalb des mannlichen
bzw. weiblichen Geschlechts als auch ,,Unterschiedlichkeiten, Verschiebungen,
Ubergidnge und Bewegung zwischen den Geschlechtern“ (Simma 2013, 74). In
schoner Entsprechung zu den Drei gerechten Kammmachern heif3t es zur écriture
féminine: ,,Wir stellen keine Wort-Objekte her, keine Dosen, keine Schmuckkast-
chen, kein ,Buch‘. Sondern wir schaffen Wege, in Bewegungen“ (Cixous 1980b,
20). In dieser Bewegung kann schon einmal in einem Text zu/mit Rilke und Clarice
Lispector eine Kiichenschabe und eine Rose zusammenkommen bzw. eine Rose in
eine Schildkréte iibergehen (Cixous 1980b, 18-20).

15 ,,,Geschriebene‘ meint natiirlich diejenige, die nicht geschrieben hat, sondern die geschrie-
ben/beschrieben wird, d. h. in der Schrift gefangen ist, die von den anderen geschrieben wird,
die nicht von ihr aus geschrieben wird, auch wenn sie von Frauen geschrieben wird. Geschrie-
ben, passiv, fixiert“ (Cixous 1980a, 24).



264 —— Annette Keck

Gebunden ist diese Schreibweise an eine Okonomie der Verausgabung,
welche die phallisch organisierte Mangelstruktur unterlduft.'® Cixous’ Ethik
des Schreibens will ,die Frau‘ zerschreiben, um die Differenz zwischen Eige-
nem und Anderen aufzuheben, will die unendliche Vervielfiltigung von (Ge-
schlechter-)Differenzen mit dem Ziel vielfaltiger Subjektivitdten (Cixous 1980a, 24).
Cixous setzt in ihren Texten allgemein und in Das Lachen der Medusa insbeson-
dere auf eine Entdifferenzierung von Schreiben und Lesen und damit auch auf ein
diebisches Verhdltnis zur Sprache. So spielt sie im Lachen der Medusa damit, dass
voler sowohl stehlen als auch fliegen bedeuten kann, um die Bedeutung ihres Tex-
tes offenzuhalten. ,Weibliche‘ Texte sind solche, die sich an der Differenz abarbei-
ten, sie brechen die starren bindren Oppositionen auf und proponieren eine offene
Text- und Sinnstruktur, die als ,,Vorbotin einer Umgestaltung der sozialen und
kulturellen Strukturierungen® fungiert. Anspruch ist es, die Frau als Signifikant
innerhalb der Rede des Mannes aufzubrechen. Inszeniert wird der Wiedereintritt
der Frauen als ,kindlich-groteske[r] Aufmarsch®, um die phallogozentristische
(Sprach-)Ordnung zu subvertieren und mit ihr eine hierarchisch konzipierte Ge-
schlechterdifferenz (Postl 2013, 29).

Ein derartiges (Text-)Begehren wird in den Keller’schen Novellen als eines
ausgewiesen, das ebenfalls wider die poetologisch aufgeladene Ordnung der
Geschlechter verstof3t und dariiber hinaus in der Vermischung von Lesen und
Schreiben eine semiotische Eigendynamik gewinnt, welche die realistische Mi-
mesis-Konzeption, sprich die ,schone‘ literarische Ordnung der Welt und die
darin so vermeintlich klar abgesteckten Grenzen zwischen Kunstrezeption und
-produktion zumindest bedroht, wenn nicht auf3er Kraft setzt. In Die drei gerechten
Kammmacher sucht die Erzahlinstanz die prozessualen Semiosen, die Ziis’ Aus-
fithrungen kennzeichnen, zu arretieren. Gegen ihr eigentlich unabschlief3bares
Textbegehren wird eine Erzdahlung gesetzt, welche die Figur moralisch diskreditie-
ren soll: Ziis’ Sammeln, Schreiben, Sprechen werden dabei als Mandver der Irre-
fiihrung ausgewiesen. Wie die grubengrottischen Biichsen der Apotheker Fischarts
tduscht Ziis ihre jungen Verehrer (gleich den gerechten Kammmachern) iiber ihre
wahren, d. h. rein materiellen Interessen hinweg, damit sie sich riicksichtslos an
ihnen bereichern kann. Dieser Ausweis an Untugend geniigt jedoch nicht, viel-

16 Sie polemisiert in ,,Geschriebene Frauen, Frauen in der Schrift“ gegen ,die Frau ohne*:
»Ich meine, dafl die Frau auf jeden Fall die Frau ohne ist, genauer, die Frau ohne Phallus, die
Frau ohne Penis. ,0hne‘ kann einen positiven oder einen negativen Wert haben. Ohne was?
Fehlt der Frau etwas oder ist sie im Gegenteil die Frau aufSerhalb von etwas, weder mit, noch
durch etwas anerkannt? Handelt es sich um Mangel, d. h. um etwas, das sehr weitreichend die
ganze mannliche Okonomie definiert? Oder handelt es sich um Bediirfnis und ein Begehren,
die eine weibliche Okonomie definieren wiirden?“ (Cixous 1980a, 24-25).



Gottfried Kellers ,queerer* Realismus = 265

mehr muss er in eine moralische Erzdhlung iiberfiihrt werden, in welcher die
,Blindheit*” der Ziis vorgefiihrt wird. Um den ,wahren Kern‘ der Figur zu enthiil-
len, wird das chinesische Papptempelchen des Buchbinders fiir die Lesenden
durchsichtig gemacht. Im Innersten dieses kleinen Kunstwerks ndmlich befindet
sich ein Liebesbrief, den Ziis natiirlich nie gesehen hat: Sie kennt — und das ist fiir
diesen wie fiir andere Texte Kellers programmatisch — das ,Eigentliche‘, den wah-
ren Kern der Dinge nicht. Der Brief des jungen Buchbinders hat viel mit dem
Abschiedsbrief Regines (s. 3. Regine) und wenig mit den Briefen Viggi St6r-
telers und Kitter Ambachs zu tun (s. 1. Die miSbrauchten Liebesbriefe): Er ist
als Widerpart zu Ziis’ Sprechen und Schreiben konzipiert. Der doppelte Boden
des Tempels bewahrt ndmlich ,,den allerschonsten Brief, von Thranen benetzt,
worin er eine unsagliche Betriibnis, Liebe, Verehrung und ewige Treue aussprach,
und in so hiibschen und unbefangenen Worten, wie sie nur das wahre Gefiihl fin-
det“ (IV, 235).

Die Erzdhlinstanz disqualifiziert dementsprechend Ziis als ,,blinde Gelehrte“
und deklariert dieses Nichtfinden des Briefs zum ,,Symbol, daf} sie es war, welche
das thorichte, aber innige und aufrichtig gemeinte Wesen des Buchbinders nicht
verstanden [hat]“ (ebd.). Ziis’ mangelnder Tiefsinn soll so verdichtet und gefasst
werden. Der weitere Verlauf der Novelle macht dariiber hinaus noch deutlich,
dass Ziis keine Medusa ist, die lacht, sondern eine, die mit ihren ,,unsinnige[n]
Phrasen” an dem Ungliick mindestens zweier und dem Tod eines der Kammma-
cher beteiligt ist (IV, 255). Und auch der Sieger im Wettlauf um die Werkstatt,
Dietrich, der Schwabe, der Ziis zuletzt doch bezirzt, obwohl sie ihn eigentlich
nicht will, hat nichts zu lachen. Denn in karnevalesker Verkehrung der Ge-
schlechterordnung ist sie es, die ihn regiert, unterdriickt und die sich selbst ,,als
die alleinige Quelle alles Guten [betrachtet]* (IV, 265).

Allerdings scheint sich hier dasselbe groteske Stilprinzip zu realisieren, wie
in den MifSbrauchten Liebesbriefen mit Georg Nase: Das Vorfiihren eines ,falschen
Realismus‘ gerdt mit seinen Details unter der Hand zur Entstellung. Wie Prei-
sendanz festgestellt hat, treibt hier der poetische Realismus mit sich selbst ein
Spiel, es entsteht ein ,,monstrose[r] Rede-Synkretismus, dem es nicht um Abbil-
dung [...] geht, sondern um ein selbstzentriertes Spiel mit der Diversitit und He-
terogenitét literarischer und sozialer Diktionen“ (1989, 24). Als solches kann es
auch nicht mehr mit der Geschichte vom nicht gefundenen Liebesbrief gebdndigt
werden oder gar allein der Figur der Ziis zugeschrieben werden. Denn die Lust
am Grotesken zeigt sich nicht allein in den Reden und Aufsdtzen der Ziis, die

17 Zis ist doppelt blind: Einerseits ist sie selbst undurchsichtig, andererseits ist sie blind fiir
den ,wahren Kern‘ der Dinge.



266 —— Annette Keck

durch Anfiihrungszeichen gerahmt sind, sondern priagt auch die Erzdhlform,
wenn sie den Inhalt der Lade in einem einzigen Satz ausbreitet, der sich iiber
sage und schreibe 33 Zeilen zieht (IV, 228/18-229/18). Dariiber hinaus treibt der
Titel selbst schon sein Spiel mit der Entgrenzung von Bild und Schrift, insofern
die drei Ms die Grapheme ins Ikonische kippen lassen, da sie ,,das produzierte
Objekt selbst ab[bilden]: den Kamm* (Vedder 2011, 316). Mit den Kammmachern
wird die Kammmacherei buchstiblich exzessiv, was aber nur in und als Schrift
funktioniert, zu héren ist es nicht.'® Diese Lust am Grotesken suspendiert aber
nun genau jene poetisch-realistische Ordnung der Welt wie der Geschlechter,
welche die moralische Erzdhlung zu restituieren sucht, womit diese (un-)weibli-
che Lust am Text das moralische Urteil infrage stellt.

3 Regine

Das Bildfeld des Drecks und der Schmiererei bleibt in den Drei gerechten Kamm-
machern latent, ist nur durch das Ubertragen der Schmiererei der Kammmacher
in den Materialismus und Manierismus der Ziis prasent: am ehesten noch in
der Biichse mit Marderdreck, die sie ebenfalls in der beriihmten Lade verwahrt.
Die Verbindung wird jedoch offensichtlich, sobald man vor diesem Hintergrund
auf die Novelle Regine im 1881 erschienenen Zyklus Das Sinngedicht blickt.
Diese Novelle zeichnet ein Schreckbild weiblicher Schmierkunst und queeren
Begehrens, das letzten Endes todliche Effekte zeitigt. Als solches durchkreuzt
es den Wunsch eines padagogischen Pygmalions'® mit Namen Erwin Altenauer,
der als deutschstimmiger Amerikaner mit Regine eine ,,recht sinnige und mus-
tergiiltige deutsche Frauengestalt {iber den Ocean zuriick[ |bringen“ mé6chte
(VII, 61). In dem deutschen Haushalt, in dem Erwin wohnt, trifft er auf eben
jene Regine, eine Dienstmagd, die seinem Anspruch jedoch nur ansatzweise
entspricht, aber immer noch besser ist als jenes ,,Meer von Putz“, das ihm an-
sonsten in deutschen Landen begegnet (VII, 63). Noch in Deutschland sucht er
Regine zu bilden, doch - so viel sei hier vorweggesagt — das Experiment schei-
tert, es endet im Selbstmord Regines.

Dreh- und Angelpunkt der Novelle ist der Verdacht der Untreue, der im
Bildfeld des getriibten Kristalls aufgerufen wird. Das Ungliick nimmt seinen

18 Alexander Honold hat {iberzeugenderweise nachgewiesen, dass Vedder irrtiimlich von
einer ,,normalisierten Schreibweise® zu Kellers Zeiten ausgeht (2018, 134), die das dritte ,m
einspart.

19 Zum Pygmalion-Motiv im Sinngedicht und bei Regine im Speziellen vgl. Neumann (1997).



Gottfried Kellers ,queerer Realismus =—— 267

Lauf, als Erwin, bereits mit Regine verheiratet, diese in die Obhut von drei
Damen ,,im Rufe einer gro3en und schonen Bildung* gibt, da er ,,sein Bildungs-
werk®“ noch nicht vollendet glaubt (VII, 88). Spater erst wird er erfahren, dass
diese Damen ,,in manchen Kreisen [...] die drei Parzen“ genannt werden, ,,weil
sie jeder Sache, deren sie sich annahmen, schlief3lich den Lebensfaden ab-
schnitten® (ebd.). Auch bei ihnen ist groteske Inkongruenz am Werk, einerseits
titulieren sich die Damen gegenseitig mit ,,Sammetgazelle, ,,Bienchen* und
»Rotkdppchen®, fithren aber andererseits entgegen des 6ffentlichen Anscheins
von Schwirmerei und Bildungsbeflissenheit ,,unter sich eine Sprache wie mit
allen Hunden gehetzt“. (VII, 89) Diese Frauen sind, wie der Erzdhler Reinhart
weif3, ,,immer in Gerdusch, Bewegung und Unruhe; denn sie besaflen alle drei
selbstzufriedene und gleichgiiltige Manner, die sich nicht um die Frauen kiimmer-
ten® (VII, 88). So nimmt es nicht Wunder, dass diese Damen, solchermafien der
patriarchalen Kontrolle entzogen, sich als ,,Wahrzeichen ihres Geniewesens“ eine
Malerin erwihlt haben (VII, 89), die ,,mehr Méinner- als Frauenkleider” besitzt
und die sie zu ,,geheimen Streif[ziigen]“ verfiihrt, ,,um als freie Mdnner unter das
Volk zu gehen und die unausléschliche Neugierde zu befriedigen® (VII, 90-91).
Wie bei Ziis ist hier ein unweibliches Begehren am Werk, das sich erstens als
transgressiv erweist und das zweitens nicht stillgestellt werden kann.?

Die Malerin ist nun wesentliche Agentin des Ungliicks von Regine, denn
letztere wird von den Parzen gedrédngt, sich von ersterer portritieren zu lassen.
Auch hier materialisiert sich das unweibliche Begehren der Malerin, denn das
fertige Portrédt zeigt nicht die schéne und treue Seele, sondern ein erotisches
Objekt. Regine erscheint darin als

phantastisch angeordnete[r] Studienkopf, iiber Lebensgr6f3e, mit theatralisch aufgebun-
denem Haar und einer dicken Perlenschnur darin, mit bloflem Nacken und gehiillt in
einen Theatermantel von Hermelin und rotem Sammet, d. h. jener von Katzenpelz und
dieser von Mobelpliisch, das alles mit einer scheinbaren Frechheit gemalt, wie sie von
gewissen Kunstjlingern mit unendlichem, miihevollem Salben und Schmieren und dngst-
licher Hand zuweilen erworben oder wenigstens geheuchelt wird. (VII, 92)

So dargestellt erscheint Regine gerade nicht als liebende Ehefrau, sondern als
,kaufliches Malermodell® (VII, 108). Da die Malerin, die Blickautoritit des Ehe-
manns unterlaufend, gleich mehrere Bilder angefertigt hat, zirkuliert Regine als
solches auf den Kunstméarkten der Welt. Es kommt natiirlich wie es kommen
muss, Erwin, der Ehemann, findet eines der Bilder bei einem Kunsthdndler in
New York; das Bild 16st einen ,,blitzartigen Eindruck von Lust“ in ihm aus, der
ihn ,widerwértig beriihrt“ (ebd.). Der Unterschied etwa zu Annas Todesbild in

20 Vgl. auch den Exkurs zur Neugier bei Arnold-de Simine (2009, 160-162).



268 —— Annette Keck

Kellers Roman Der griine Heinrich (1854/55) kénnte gréfler nicht sein, wahrend
der Tod dort im schonen Bild gebannt erscheint, greifen die Bilder der Malerin
den Betrachter unwillkiirlich an bzw. auf ihn {iber, konfrontieren ihn mit sei-
nem eigenen Begehren — und seiner Sexualitdt, was im ,objektiven‘ Bild aufge-
hoben erschien.

Darstellungsweise wie Vervielfdltigung legen den Grund bzw. sind der Keim
fiir die folgenden Verdachtigungen Regines. Ihre Treue aber wird erst in einem
Todesbild, sprich im Selbstmord restituiert: Regine nimmt sich das Leben in den
drmlichen Kleidern, die sie trug, als sie Erwin kennenlernte. Bei der Leiche findet
Erwin ,,zwischen dem Hemde und der Brust® (VII, 123) einen Liebesbrief als Wahr-
zeichen ihrer Liebe, vergleichbar mit dem des Buchbinders in Die drei gerechten
Kammmacher, in dem sich die Einzigartigkeit von Liebe und Person ausspricht.
Treue und Wahrheit finden im Moment der Ausloschung des lebendigen Korpers
zusammen; die Materialitdt des Korpers wie der Schrift erscheint in ,,solche Téne*
aufgel6st, die das ,heilige[ ]| Geheimnis der Gattenliebe“ ausdriicken (ebd.).

Im Gegensatz dazu steht der ,,Unhold“ (VII, 96) oder ,,Schmierteufel“ von
Malerin (VII, 94), der/die im Gegensatz zu Regine keinen Wert auf Treue oder
den Ausdruck von Wahrheit legt. Er/sie ist in allen Schulen gewesen, gehort
also keiner Schule, keinem Lehrmeister an, malt ,falsch® und schmiert. Dariiber
hinaus macht er/sie fiir sich die Ablehnung der femme écrite explizit,21 er/sie
lehnt die feminine Kodierung des Berufsstandes ab, dem Selbstverstindnis
nach agiert er/sie als ,,junger Maler*:

denn sie schneuzte wie ein kleines Kédtzchen, wenn man sie Malerin nannte. Die schone
wohlklingende Endsilbe, mit welcher unsere deutsche Sprache in jedem Stande, Berufe
und Lebensgebiete die Frau bezeichnet und damit dem Begriffe noch einen eigenen poeti-
schen Hauch und Schimmer verleihen kann, war ihr zuwider wie Gift und sie hitte die ver-
haflten zwei Buchstaben am liebsten ganz ausgereutet. (VII, 89; Hervorh. AK)

Explizit gemacht wird hier — wenn auch ex negativo — ein weiteres Mal die Ver-
bindung von Weiblichkeit und Asthetik, wie sie mit dem Todesbild der Anna
aufgerufen wurde. Die Verweigerung der weiblichen Bezeichnung ist ein Ver-
stof} gegen die poetische Weltordnung im Sinne des Realismus, der hier eben-
falls als Missbrauch erscheint. Er besteht nicht nur darin ,untreu‘ zu sein, d. h.
wie bereits erwdhnt aus der liebenden Regine ein kdufliches Malermodell zu

21 Das Gegenargument dazu ware, dass der/die Maler/in ja selbst eine femme écrite mit dem
Portrait der Regine herstellt, im Sinne der Schmierkunst kann man aber argumentieren, dass
sie Beschriftung wie Begehren hervortreten ladsst, im Sinne von Irigarays Konzept der Mimikry
kann hierbei von einer entstellenden Zitation die Rede sein, welche den vermeintlich &stheti-
schen wie objektiven Realismusanspruch dieser Kunst zur Unkenntlichkeit entstellt.



Gottfried Kellers ,queerer* Realismus =——— 269

machen und in das objektiv schone Bild der Frau Sexualitdt sowie Begehren
einzutragen, sondern auch die poetisch aufgeladene Bestimmung und Stillstel-
lung ,der Frau‘ im und als Bild zu verweigern, die mit der ,schénen Endsilbe‘
unmittelbar verkniipft ist.?

Die Erzdhlung bietet uns, kaum ist dieser ,,Schmierteufel” eingefiihrt, der
buchstdblich frech und sinnbildlich siindig in einen Apfel beif3t, das poetische
Gegenbild zum Studienkopf der Regine und zum ,,Schmierteufel“ von Malerin
schlechthin, indem Reinhart, die Erzdhlerfigur, ,,den lieblichen Eindruck® schil-
dert, den das Selbstportrait der Malerin Angelika Kauffmann (1741-1807) auf
ihn gemacht hat. Diese Kunst wird von ihm als immateriell beschrieben, die
Kiinstlerin selbst als ,,ideale[ | Frauengestalt“ in Szene gesetzt:

[...] den blithenden Kopf mit den vollen reichen Locken von einem griinen Epheukranze
umgeben, der Korper in weiles Gewand gehiillt, und ich vervollstindigte die Gestalt,
indem ich sie begeistert an die Glasharmonika setzte, das Auge emporgehoben, und rings
um sie her die edelste romische Gesellschaft gruppierte, welche den ergreifenden Ténen
lauschte. (VII, 96)

Der Medienwechsel ist — wie im Abschiedsbrief Regines — Programm: Glasharmo-
nika und Tonkunst weichen einer Arbeit mit Pinsel und Farbe, die Materialitdt
dieser Kunst ist kaum prasent, obwohl die iiberlieferten Selbstbildnisse von
Kauffmann sie durchaus mit Stift und Leinwand zeigen.” Mit Reinharts Inszenie-
rung tritt das Skandalon weiblicher Kiinstlerschaft bzw. der que(e)ren Kunstfa-
brikation in den Hintergrund zugunsten einer schonen Erscheinung im Bild. Die
Aneignung der kiinstlerischen Insignien des anderen Geschlechts wird so zum
Verschwinden gebracht, auch insofern es letztlich Reinhart ist, der ein wahres
Bild von Kauffmann entwirft. Damit erscheint die poetische Ordnung der Ge-
schlechter wieder restituiert.

Indem nun Figuren wie Kétter Ambach, Ziis Biinzlin oder aber jener ,,Schmier-
teufel von Maler:in vielfach begehren, und zwar materialiter, statt selbst Sinnbild
der Treue zu sein wie Angelika Kauffmann, Regine oder Anna (im Griinen Hein-
rich), werden sie zu ,,zweigeschlechtige[n] Tintentieren®, so Keller in einem Brief
an Lina Duncker vom 6. Mérz 1856 iiber die vermeintlichen historischen Vorbilder
zu Viggi und Kiétter (GB II, 154). Als solche lassen sie jegliche Transzendenz bzw.

22 Elisabeth Bronfen und Silvia Eiblmayr haben herausgearbeitet, dass und wie der Konnex
von Weiblichkeit und Asthetik mit der bildlichen Darstellung zusammenfillt (Bronfen 1987,
1994, Kap. 4 und Kap. 7; Eiblmayr 1993).

23 Es gibt zwei Selbstportraits von ihr, die sie in die Position des Herakles am Scheideweg
setzen, d. h. eine Entscheidung zwischen Musik und Malerei. Anders als bei Keller ist auch
hier die Malerei als der tugendhafte Weg markiert.



270 = Annette Keck

Transparenz in der Sinn- bzw. Literaturproduktion vermissen. Die Frage aber ist,
ob dieses Erzdhlprinzip wirklich so verwerflich und unproduktiv ist, wie es uns die
moralischen Erzdhlungen nahelegen wollen. Dagegen ist einzuwenden, dass die
vielfdltigen Inszenierungen von buchstdblicher wie iibertragener Schmierigkeit,
seien sie geschraubt oder gekritzelt — nicht zuletzt auch die ,,kolossale[ ] Kritzelei*
im Griinen Heinrich (XII, 221) —, den poetisch aufgeladenen Realismus heimsuchen.
Sie legen die Grenzen und Verwerfungen und damit den phantasmatischen Cha-
rakter dieses objektiv dsthetischen Anspruchs offen, der in der Verdrdangung der
eigenen Materialitdt griindet. Von daher kommt diesen Texten eine Reflexions-
funktion zu, die als Vorbote dsthetischer Umstrukturierungen verstanden werden
kann. Im Unterschied zu Cixous’ écriture féminine, die vor allem an Semiosen und
damit einer veranderten Stellung des Subjekts interessiert ist, reflektieren die hier
diskutierten Texte die Effekte einer que(e)ren Kunstproduktion im Hinblick auf
dsthetische Kategorien.

Ich m6chte mit einem weiteren conte moral schlieflen, der in die Regine-
Novelle eingelassen ist und der sich an der Verbindung von gender trouble und
Schmierkunst abarbeitet: Die Erzdhlerfigur verbindet seine Reflexion iiber die
Malerin Kauffmann mit der Geschichte aus der Kaiserchronik, in der Nero habe
schwanger werden wollen. Nero bekommt auf sein Drdngen hin ein Pulver ver-
schrieben, welches das Wachsen einer Kréte in seinem Magen zur Folge hat,
und gebiert mit Hilfe seiner Arzte eine dicke Kréte aus dem Mund - Inbegriff
des Schmierigen, Intransigenten.?* Voller Stolz ldsst er sich — so der Erzihler
im Sinngedicht — ,,Domina und Mutter” nennen, d. h. er prasentiert die Kréte
mit Pomp, Pauken und Trompeten der Welt. Die Krote selbst 1dsst jedoch jegli-
che Mutterbindung vermissen, sie verschwindet anldsslich dieser Zeremonie im
Sumpf. Reinharts, des Erzdhlers frommer Wunsch am Ende lautet, dass es so
doch allen gehen moége, welche die schéne Ordnung der Geschlechter durch-
kreuzen. Wenn man aber mit den queeren Figuren das Material der Signifika-
tion selbst in den Blick nimmt, dann steht zu fragen, ob diese Krote restlos im
Sumpf verschwunden ist. Ausgerechnet in dem apotropdischen Gegenbild der
schénen Glasharmonikaspielerin ist jenes Moment des Materiellen prasent, wel-
ches der Text expressis verbis zum Verschwinden verurteilt: Die Engelsgleiche,
Angelika, ist ein Kaufmann.”

24 Zur Krote als Figuration einer antiviterlichen Poetologie in Kellers Regine vgl. Keck (2015).
25 Diese Pointe verdanke ich Roxanne Phillips.



Gottfried Kellers ,queerer‘ Realismus =—— 271

Literatur

Arnold-de Simine, Silke. ,,Die Novelle als literarisches Kuriositdtenkabinett am Beispiel von
Gottfried Kellers Die drei gerechten Kammacher“. Oxford German Studies 38.2 (2009):
159-174.

Bachtin, Michail. Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur. Ubers. Gabriele
Leupold. Hg. Renate Lachmann. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1995.

Bergmann, Jorg. Klatsch. Zur Sozialform der diskreten Indiskretion. Berlin: De Gruyter, 1987.

Bernd, Clifford A. (Hg.). Theodor Storm — Paul Heyse. Briefwechsel. Bd. 1. 1853-1875. Berlin:
Erich Schmidt, 1969.

Bronfen, Elisabeth. ,,Die schone Leiche. Weiblicher Tod als motivische Konstante von der Mitte
des 18. Jahrhunderts bis in die Moderne“. Weiblichkeit und Tod in der Literatur. Hg.
Renate Berger, Inge Stephan. Kéln, Wien: Béhlau, 1987. 87-115.

Bronfen, Elisabeth. Nur iiber ihre Leiche. Tod, Weiblichkeit und Asthetik. Miinchen: Antje
Kunstmann, 1994.

Cixous, Héléne. ,,Geschriebene Frauen, Frauen in der Schrift“. Weiblichkeit in der Schrift.
Berlin: Merve, 1980a. 22-57.

Cixous, Héléne. ,,Poesie und Politik — Poesie ist Politik?*“. Weiblichkeit in der Schrift. Berlin:
Merve, 1980b. 7-21.

Cixous, Héléne. ,,Das Lachen der Medusa“. Héléne Cixous. Das Lachen der Medusa zusammen
mit aktuellen Beitrdgen. Hg. Esther Hutfless u. a. Wien: Passagen, 2013. 39-61.

Eiblmayr, Silvia. Die Frau als Bild. Der weibliche Kérper in der Kunst des 20. Jahrhunderts.
Berlin: Reimer, 1993.

Fischart, Johann. Geschichtsklitterung (Gargantua). Text der Ausgabe letzter Hand von 1590.
Mit einem Glossar. Hg. Ute Nyssen. Diisseldorf: Karl Rauch, 1963.

Foucault, Michel. Die Ordnung der Dinge. Archdologie der Humanwissenschaften. Frankfurt/
M.: Suhrkamp, 1974.

Freud, Sigmund. ,,Das Motiv der Kdstchenwahl“. Gesammelte Werke. Bd. 10. Werke aus den
Jahren 1913-1917. Hg. Anna Freud u. a. Frankfurt/M.: Fischer, 1963. 24-37.

Gogol, Nikolaj. ,,Die Nase“. Der Mantel. Die Nase. Erzihlungen. Ubers. und. hg. Eberhard
Reissner. Stuttgart: Reclam, 1989. 45-78.

Giinter, Manuela. Im Vorhof der Kunst. Mediengeschichten der Literatur. Bielefeld:
transcript, 2008.

Harpham, Geoffrey Galt. On the Grotesque. Strategies of Contradiction in Art and Literature.
Princeton, New Jersey: Princeton University Press, 1982.

Honold, Alexander. Die Tugenden und die Laster. Gottfried Kellers ,Die Leute von Seldwyla“.
Berlin: Schwabe, 2018.

Keck, Annette. ,,Kroten schreiben. Uberlegungen zum tierischen Medium einer antivéterlichen
Poetologie der Moderne“. Das Tier als Medium und Obsession. Zur Politik des Wissens
von Mensch und Tier um 1900. Hg. Cornelia Ortlieb u. a. Berlin: Neofelis, 2015. 249-264.

Kleinschmidt, Erich. ,,Differenzen und Affekte. Kulturelle Energien grotesker Rede“. Lesbarkeit
der Kultur. Literaturwissenschaften zwischen Kulturtechnik und Ethnographie. Hg.
Gerhard Neumann, Sigrid Weigel. Miinchen: Fink, 2000. 185-199.

Koebner, Thomas. Zuriick zur Natur. Ideen der Aufkldrung und ihre Nachwirkung. Heidelberg:
Winter, 1993.



272 =—— Annette Keck

Martyn, David. ,,Der Geist, der Buchstabe und der Lowe. Zur Medialitdt des Lesens bei Paulus
und Mendelssohn®. Transkribieren. Medien/Lektiire. Hg. Ludwig Jager, Georg
Stanitzek. Miinchen: Fink, 2002. 43-71.

Moritz, Karl Philipp. ,,Arabesken®. Schriften zur Asthetik und Poetik. Hg. Hans-Joachim
Schrimpf. Tiibingen: Niemeyer, 1962. 210-211.

Neumann, Gerhard. ,,Der Kérper des Menschen und die belebte Statue. Zu einer Grundformel
in Gottfried Kellers Sinngedicht“. Pygmalion. Die Geschichte eines Mythos in der
abendlindischen Kultur. Hg. Mathias Meyer, Gerhard Neumann. Freiburg/Br.: Rombach,
1997. 555-591.

Postl, Gertrude. ,,Eine Politik des Schreibens und des Lachens. Versuch einer historischen
Kontextualisierung von Héléne Cixous’ Medusa-Text“. Héléne Cixous. Das Lachen der
Medusa zusammen mit aktuellen Beitrdgen. Hg. Esther Hutfless u. a. Wien: Passagen,
2013. 21-35.

Preisendanz, Wolfgang. Poetischer Realismus als Spielraum des Grotesken in Gottfried Kellers
,Der Schmied seines Gliickes‘. Konstanz: Universitdtsverlag Konstanz, 1989.

Prutz, Robert. Die deutsche Literatur der Gegenwart 1848-1858. Leipzig: Voigt und Giinther,
1859.

Rosen, Elisheva. ,Grotesk®. Asthetische Grundbegriffe. Studienausgabe. Bd. 2. Hg. Karlheinz
Barck u. a. Stuttgart: Metzler, 22010. 876-900.

Schmidt, Dietmar. ,,Cyranos Nase. Eine Ubertreibung®. Der komische Kérper. Hg. Eva
Erdmann. Bielefeld: transcript, 2003. 162-170.

Schneider, Sabine. ,Von der Kunst, den Griinen Heinrich zu lesen. Folge V, Frauenbilder*.
Schweizer Monatshefte: Zeitschrift Fiir Politik, Wirtschaft, Kultur 88.964 (2008): 44-47.

Simma, Claudia. ,Medusas diebische Vergniigen“. Héléne Cixous. Das Lachen der Medusa
zusammen mit aktuellen Beitrdgen. Hg. Esther Hutfless u. a. Wien: Passagen, 2013.
73-80.

Tschopp, Silvia Serena. ,,Kunst und Volk. Robert Eduard Prutz’ und Gottfried Kellers Konzept
einer zugleich dsthetischen und populdren Literatur“. Kunstautonomie und literarischer
Markt. Konstellationen des Poetischen Realismus. Hg. Heinrich Detering, Gerd Eversberg.
Berlin: Erich Schmidt, 2003. 13-30.

Vedder, Ulrike. Das Testament als literarisches Dispositiv. Kulturelle Praktiken des Erbes in der
Literatur des 19. Jahrhunderts. Miinchen: Fink, 2011.

Vitruv. Zehn Biicher iiber Architektur. Ubers. und hg. Curt Fensterbusch. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1964.



Stephan Kammer
Ordnung, Exzess, Verausgabung

Fest-Konflikte in Gottfried Kellers Dietegen

1 Kellers Feste — zur Einleitung

In Gottfried Kellers Nachlass hat sich ein Notizblatt erhalten, das eine ganze
Reihe von Themen- und Titelentwiirfen zur Fortsetzung der Novellensammlung
Die Leute von Seldwyla enthilt (Abb. 1).!

Wohl bereits im Herbst 1855 angelegt, als Keller parallel noch zur laufenden
Produktion des ersten Bandes seinem Verleger Vieweg solche Pldane unterbrei-
tet hat, sollte die Liste lange in Gebrauch bleiben. Das sieht man — nicht nur an
den heterogenen schriftlichen Eintragungen auf dem Blatt. ,,[V]iele Benut-
zungsspuren (Knicke, Knitter, Flecken etc.)* vermerkt die Zeugenbeschreibung
der Historisch-Kritischen Ausgabe (XXI, 417). Immer wieder hat Keller die Liste
erganzt, Markierungen vorgenommen oder abgearbeitete beziehungsweise auf-
gegebene Eintragungen gestrichen. Bedenkt man, dass es beinahe zwanzig
Jahre dauert, bis 1874 schlieflich die zweite, vermehrte Auflage der Seldwyla-
Erzdhlungen erscheinen wird, bedenkt man auch die bei Keller {ibliche Miihsal
und Langwierigkeit des Schreibprozesses, der auch in diesem Fall nicht anders
ausgefallen ist, dann {iberraschen weder Benutzungsdauer noch -spuren.

Einige der Eintragungen auf dem Blatt lassen sich umstandslos meinem Bei-
tragsthema zuordnen. Unter den zwischen Themensignal, Titelentwurf und Gen-
rebezeichnung schwankenden Absichtserklarungen findet man zum Beispiel
den Einfall zu einer Erzdhlung mit dem Titel ,,Das Sangerfest®. Ein weiterer Ein-
trag nennt ,,de[n] Festschweizer* als moglichen (Titel-)Helden oder Protagonis-
ten einer Novelle. Schlief3lich verspricht sich der planende Verfasser zeitweilig
auch vom ,,Braten[-]“ oder ,,Provitschiitz[en]® einen lohnenden Vorwurf: den
»Bratenschiitze[n]“ kennt man aus dem vorletzten Kapitel des Griinen Heinrich

1 Der folgende Beitrag umreif3t beispielbezogene Voriiberlegungen aus einer im Entstehen be-
griffenen Monografie zu Gottfried Kellers Festen, die ich 2019 in jeweils knapperer und anlassbe-
zogen verdnderter Form in Ziirich, Miinchen und Essen zur Diskussion gestellt habe. Ich danke
den Teilnehmerinnen und Teilnehmern der Vortrdge fiir ihre Anregungen zur vorliegenden
schriftlichen Ausgestaltung, deren Vortragscharakter indes weitgehend beibehalten worden ist.
Insbesondere die ausfiihrlichere theoretische Auseinandersetzung mit den Institutionen und Me-
dien des Fests sowie ihren kulturtheoretischen Implikationen muss der genannten Abhandlung
vorbehalten bleiben.

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-017


https://doi.org/10.1515/9783110698794-017

274 =—— Stephan Kammer

Abb. 1: Notizblatt ,,Seldwyla I1“ (XXI, 419).
ZB Ziirich, Ms. GK 23, Nr. 59 recto.



Ordnung, Exzess, Verausgabung =— 275

von 1855 als einen Zeitgenossen (XII, 459), der allein aus Gewinnstreben oder Ehr-
sucht an den Wettbewerben des Eidgenossischen Schiitzenfests in Basel teilnimmt.
Die Festzusammenhinge in dieser thematischen Heuristik, Sdnger- und Schiitzen-
fest, rufen einen ganz bestimmten institutionellen Rahmen auf: den einer biirger-
lich-patriotischen Festkultur, wie sie gerade fiir die Schweiz in der zweiten Hélfte
des neunzehnten Jahrhunderts bedeutsam gewesen ist. Sie gehort zu den wichtigs-
ten Manifestationen des schweizerischen Liberalismus um die Jahrhundertmitte
(Weber 1997; de Capitani 2005). Keller hat dazu nicht nur einen guten Teil jener
Gedichte beigesteuert, die als achte, eigenstdandige Abteilung in den Gesammelten
Gedichten von 1883 unter der Rubrik ,Festlieder und Gelegentliches‘ zu stehen
kommen werden (IX, 197-271), sondern diese Institutionalisierung des Fests zum
Anlass fiir eine regelrechte Medientheorie einer zyklisch wiederholten, patrioti-
schen Sinnstiftungseinrichtung genommen — sein 1861 publizierter Aufsatz Am My-
thenstein schlégt vor, ein nationales ,,Bediirfnifd nach Schauhandlung® (XV, 192) in
diesem Sinne nach und nach institutionelle Form gewinnen zu lassen.

Fiir die beiden auf dem Notizblatt zu findenden kellerschen Eintragungen
des ,Festschweizers’ und des ,Bratenschiitzen‘ gibt es weder im Deutschen Wor-
terbuch der Briider Grimm noch im Schweizerischen Idiotikon eine lexikalische
Entsprechung. Die Neologismen zeigen in ihrer ironischen Faktur eine weitere
Besonderheit an, die in Kellers (erzihlerischen) Einlassungen zu dieser Festkul-
tur zu beobachten ist. Vor allem, aber ldngst nicht nur in den Seldwyla-Novellen
findet man eine ganz spezifische, oft feinziselierte Geste kritischer Distanznahme
zur Feier der Feste. Im Begriff des ,,Braten“- beziehungsweise ,,Provitschiitzen“
ist sie bereits eingetragen; sie betrifft Erzahlanlagen und Figurenzeichnungen
gleichermafien, ohne doch eine empathische bis passionierte Teilhabe an Ver-
handlung und Verhandeltem deswegen grundsatzlich auszuschlief3en. Diese Ei-
genart entspricht der Geste eines ,,Schreiben[s] unter Vorbehalten“, die man —
wie Erika Swales gezeigt hat — als vorherrschenden ,,Erzihlmodus“ des keller-
schen (Euvres betrachten darf (Swales 1990, 95). Immer wieder, immer wieder
aber im Modus solcher Ambiguitdt wahlen Kellers Texte Feste zum Anlass von
Darstellung und Reflexion. Es ist bemerkenswert, dass trotz dieser bei weitem
nicht nur thematischen Prominenz die eigentlichen Strukturfunktionen von Gott-
fried Kellers Festen bisher beinahe vollstindig unbeleuchtet geblieben sind.
Weder beschrankt sich ndmlich die Bedeutung dieser Feste auf die Rolle promi-
nenter Motivik, die wie eben angedeutet ,,republikanisches Denken und Kunst
zusammenfiihrt“ (Andermatt 2016, 26), noch tragt ihre Darstellung lediglich zum
Zeit- und Lokalkolorit von Kellers literarischem Realismus bei. Keller ist einer der
auffilligsten literarischen Fest-Darsteller des neunzehnten Jahrhunderts, dariiber
hinaus aber auch einer der interessantesten Festtheoretiker oder vielleicht ge-
nauer: Festdsthetiker seiner Zeit. Gelegentlich wird dieses theoretische Interesse



276 =—— Stephan Kammer

explizit, wie im erwdhnten Mythenstein-Aufsatz, hauptsdchlich aber schreibt es
sich seinen Festdarstellungen selbst ein und erzeugt dabei einen betrdchtlichen,
nicht nur poetologischen Mehrwert. Ich will mich im Folgenden einleitend auf
eine ganz bestimmte Funktion von Kellers Festen beschranken und in der gebo-
tenen Kiirze einige Aspekte ihrer narrativen Integrationsleistung skizzieren.

Was macht, so will ich zunéchst fragen, ausgerechnet Feste so interessant
und fruchtbar fiir diese Funktion? Abstrakt formuliert lautet die Antwort darauf:
Sie bieten den analytischen und den darstellerischen Interessen von Kellers Er-
zdhlen gleichermafien eine Handhabe. Anders gewendet: Jedes erzdhlte, jedes li-
terarisch dargestellte Fest ist zugleich eine gesellschaftstheoretische Aussage — an
ihren Festen sollt Thr sie erkennen, die Seldwyler so gut wie die anderen Bewoh-
ner von Kellers erziahlten Welten. Welche Qualitdt hat, so interessiert mich dann
zweitens, diese erzdhlerische Integration durch Feste? Wenn ich von ,Integration*
spreche, impliziere ich damit, dass diese erzdhlten Feste unabhdngig von ihrer
analytischen und &dsthetischen Qualitdt nicht nur motivischen Wert haben. Viel-
mehr konstituieren sie Handlungslogiken, Erzihldramaturgien und Figurenzeich-
nungen - und wie sie das tun, will ich exemplarisch zeigen. Ich werde fiir beide
Fragestellungen keinen der einschldgigen Fest-Texte heranziehen, die man tat-
sachlich leicht auf die Eintrdge in Kellers Themen- und Titelliste zuriickfiihren
konnte. Weder das Féhnlein der sieben Aufrechten also noch das Verlorene Lachen,
das aus der ,,Sdngerfest“-Notiz hervorgegangen ist (Kammer 2020), sollen hier im
Vordergrund stehen. Auch die beriihmteren von Kellers Fest-Szenen, etwa das
Kiinstlerfest im Griinen Heinrich oder die Kirchweih am Ende von Romeo und Julia
auf dem Dorfe, lasse ich an dieser Stelle aufier Acht. Ich konzentriere mich auf
weniger prominente, allerdings keinesfalls beildufige Exemplare von Kellers Fes-
ten, und diese Wahl soll im Dienst des systematischen Arguments stehen: Die er-
zahlten Feste haben zuriickzutreten zugunsten der besagten Strukturfunktion,
derjenigen erzdhlerischer Integration.

2 Skalierung der Feste: Ruechenstein
vs. Seldwyla

Ich will an dieser Stelle gar nicht erst fragen, was ein oder gar ,das Fest* sei, wie
das eine iltere, ontologisch interessierte Literatur des Ofteren und meist auf wenig
befriedigende Weise versucht hat — man ist da in aller Regel iiber kurz oder lang
bei der Religion gelandet (Pieper 1963). Die Antwort fallt vermutlich zwangslaufig
defizitdr aus, solange man das Fest nicht als Differenzbegriff fasst und somit zum
Alltag, zur Arbeit oder zu anderen Formaten des ,Nicht-Fests‘ in Beziehung stellt.



Ordnung, Exzess, Verausgabung =—— 277

Fruchtbarer sind dementsprechend Fragen danach, was Feste leisten — Fragen
also nach der Funktion von Festen fiir diejenigen, die sie feiern, und nach den
Logiken, in die sie eingelassen sind. Ein Orientierungsangehbot dieser Art stammt
aus dem Bestand kulturtheoretischer Festheuristiken; man findet es in der Einlei-
tung von Walter Haug und Rainer Warning zu dem von ihnen herausgegebenen,
dem Fest gewidmeten Band der Poetik und Hermeneutik-Kolloquien. Erschei-
nungsform und Funktionslogik von Festen, so resiimieren sie, lassen sich auf
einer konzeptuellen Skala eintragen. An deren einem Ende wird ,,das Fest als af-
firmative Uberhthung der bestehenden Ordnung® bestimmt. Am anderen stehe
das Fest als Erscheinung ,,normensprengender” Verausgabung (Haug/Warning
1989, xv). Versucht man allerdings, konkrete Feste oder Festformen an dieser po-
laren Skalierung auszurichten, kommt man besonders weit nicht. Zwar mag ein
Nationalfeiertag oder ein prominentes Fest des kirchlichen Kalenders nah am Pol
der affirmativen Ordnungsiiberhthung liegen. Ahnlich unmissverstindlich schei-
nen Spielformen des Karnevalistischen im &lteren, vor-bachtinschen Verstandnis
dieses Begriffs oder gar die Orgie zum Pol der Ordnungsstérung und des Exzesses
zu streben. Doch jenseits solcher auf den ersten Blick eindeutigen Befunde hat
die Heuristik des Fests mit einer derart skalaren Polaritdt der Festfunktionen ihre
Note. Das gilt vor allem fiir komplexere gesellschaftliche Handlungsformen,
deren Ereignisgebundenheit die konzeptuelle Zuordnung zum Fest nahelegt,
deren Dynamik und Dramaturgie allerdings eine stabile oder eindeutige Skalie-
rung sabotieren. Diese Potentiale einer kulturellen Festbestimmung zwischen
Ordnung und Verausgabung lotet vielleicht keine Erzdhlung so grundsatzlich
aus wie Kellers Dietegen. Der Text steht in der zweiten, auf zwei Bande erweiter-
ten Auflage der Seldwyla-Erzahlungen an der vorletzten Stelle und gehért zu den
weniger bekannten unter ihnen. Ich will deshalb meiner festbezogenen Lektiire
einen kurzen Uberblick vorausschicken.

Die Lebensgeschichte des Titelhelden Dietegen sollte urspriinglich unter
dem Titel Das Leben aus dem Tode stehen. Sie beruht auf einer symmetrischen
Kopplung zweier ,,alter Rechtsgebrdauche des Lebenschenkens®, wie Keller im
Juni 1874 an Emil Kuh schreibt (GB III, 178). Beide Brauche hat er in Melchior
Schulers Thaten und Sitten der Eidgenossen finden konnen, die Fundstellen
werden in der Themenliste ,,Seldwyla II“ vermerkt. Die erste Stelle bildet die
Folie fiir den Anfang der Erzdhlung und die Einfiihrung des Titelhelden:

Ein noch junger Knabe, der aber schon viel gestohlen hatte, ward 1473 zum Tode durch
den Strick verurtheilt; man bat fiir ihn um seiner Jugend willen, und nun sollte er ertrdankt
werden - aus Gnade sagte man! Der Scharfrichter warf ihn in den Fluf3 und zog ihn am
bestimmten Orte heraus, zerschnitt seine Bande und lief3 ihn als todt liegen. Die Stadt-
knechte legten ihn in einen Sarg, der einen Spalt hatte; Knaben blickten durch denselben
und fanden, daf3 der Mund sich bewege; Frauen horten dief3, eilten hinzu, brachen den



278 —— Stephan Kammer

Sarg auf, fanden Leben im Knaben und trugen ihn in den Spital; da kam er zu sich selbst,
lebte lange, ward ein Biedermann, nahm ein Weib und hatte schone Kinder. (Schuler
1842, Bd. 1 404-405)

Die literarische Transformation ergibt Folgendes: Noch als Knabe wird die Waise
Dietegen wegen eines Diebstahls — den sie iibrigens nicht begangen bzw. den es
so gar nicht gegeben hat — zum Tode verurteilt und gehenkt. Als man den Hinge-
richteten in die Stadt zuriickfiihren will, fallt dank der Intervention des Mddchens
Kiingolt auf, dass er noch lebt. Kiingolts Familie nimmt den Jungen auf. Er wichst
an der Seite seiner Retterin auf und wird - das ist sozusagen der Preis fiir seine
Rettung — von ihr bald buchstdblich und explizit in Besitz genommen: ,,Du
gehorst mir allein, Du bist mein Eigentum, ich allein habe Dich aus dem Sarge
befreit, in dem Du auf ewig geblieben wirest* (V, 205), ruft Kiingolt einmal im
Affekt kindlicher, aber nicht lange unschuldig bleibender Eifersucht.

Adoleszenz und Intrigen hintertreiben die Paarbildung bis zur zweiten,
ebenfalls bei Schuler préfigurierten Episode des Lebenschenkens am Ende der
Erzahlung:

Der Rath verurtheilte 1632 eine Kindsmorderin zum Tode. Da bot sich ein junger Mann
von Regensburg an, sie zu heirathen. Nach uralter Sitte ward ihr nun, auf Fiirbitte der
Geistlichkeit, das Leben geschenkt; das Paar ward auf dem Rathhaus getraut und dann
auf ewig verwiesen. (Schuler 1843, Bd. 3 469-470)

Die als Giftmischerin verurteilte Kiingolt soll ebenfalls hingerichtet werden, als
Dietegen zum Richtplatz eilt, sie heiraten zu wollen erklart und das auch tat-
sachlich tut. Den Fortgang dieser Lebensgeschichten halt die Erzahlung knapp.
Wie der Gerettete in Schulers Fallgeschichte zum ,,Biedermann“ wird Dietegen
nicht gerade; er schldgt eine Séldnerlaufbahn ein und iibt dabei, wie es heifit,
»einen oft gewaltthitigen Einflu3“ (V, 248). Anders die weitere Paargeschichte
der beiden Hauptfiguren: ,,Allein mit seiner Frau lebte er in ununterbrochener
Eintracht und Ehre und griindete mit ihr ein zahlreiches Geschlecht, das jetzt
noch in Bliite steht in verschiedenen Landern, wohin der kriegerische Zug der
Zeiten die Vorfahren einst getrieben“ (V, 248).

Dazu schon gibe es nun vieles zu sagen; ich will nur die eigentiimliche Wen-
dung von der ,,ununterbrochenen Eintracht“ hervorheben, mit der die Erzdhlung
das Eheleben der beiden qualifiziert und die einen gerade fiir den schweizerischen
politischen Diskurs des neunzehnten Jahrhunderts auf3erordentlich wichtigen Be-
griff unversehens ins frithneuzeitlich-eidgendssische Privatleben transferiert. Je-
denfalls: Aus der als Entwicklungsgeschichte verstandenen Verschrankung dieser
beiden Lebensgeschicke und einer Dopplung novellistischer Erzdhlstrukturierung
motivieren sich die meisten der nicht eben zahlreichen literaturwissenschaftlichen



Ordnung, Exzess, Verausgabung = 279

Deutungen der Erzidhlung (Schwarz 1985; Swales 1994, 155-166). Doch das wirk-
lich Interessante an diesem Text kommt, wie mir scheint, darin noch gar nicht zu
seinem Recht.

Worum handelt es sich? Aus einem weiteren Notat auf Kellers Liste erhdlt die
gedoppelte Novelle von gleich zwei unerhérten Ereignissen der Lebensrettung
ihre eigentliche Form. ,,Die Gegenstadt* lesen wir da; exakt eine solche stellt die
Erzdhlung Seldwyla zur Seite. Ruechenstein heifit sie, der Name ist sprechend:

An den Nordabhéngen jener Hiigel und Walder, an welchen siidlich Seldwyla liegt, flo-
rierte noch gegen das Ende des fiinfzehnten Jahrhunderts die Stadt Ruechenstein im kiih-
len Schatten. Grau und finster war das gedrangte Korpus ihrer Mauern und Tiirme,
schlecht und recht die R4t und Burger (sic!) der Stadt, aber streng und miirrisch, und
ihre Nationalbeschiftigung bestand in Ausiibung der obrigkeitlichen Autoritét, in Hand-
habung von Recht und Gesetz, Mandat und Verordnung, in Erlaf} und Vollzug. (V, 181)

Es iiberrascht nicht gerade, dass die beiden Strafdrohungen gegen den Titelhel-
den Dietegen und gegen Kiingolt Ausdruck dieses Ruechensteiner Kapitalstrafen-
fimmels sind. Es iiberrascht sicher ebenso wenig, dass sich der Gegenentwurf der
beiden Stadte im Hauptfigurendoppel wiederholt — wihrend der Waisenknabe
Dietegen aus Ruechenstein stammit, ist Kiingolt die Tochter des Seldwyler Forst-
meisters. Aber das Entscheidende und Interessante bei dieser Kontrastinszenierung
ist, wie mir scheint, gerade nicht die Verstarkerfunktion fiir die Figurenzeichnung.
Was diegetisch als Rahmen fiir eine novellistische Doppelbiografie dienen mag,
entpuppt sich aus dem Blickwinkel auf die Institutionenlogik des Festes als eine
Art narrativer Kulturtheorie. Bleiben wir also bei dieser Inszenierung.

»Man kann sich leicht denken, daf3 diese Stadt [gemeint ist Ruechenstein;
SK] keine widerwértigeren Nachbaren haben konnte, als die Leute von Seldwyla“
(V, 183), kommentiert die Erzdhlung die knappe Exposition der Gegen-Stadte.
Dementsprechend leben ihre Einwohner in andauerndem Zwist. Erwischt man
einen Seldwyler, der sich unvorsichtigerweise auf Ruechensteiner Territorium ge-
wagt hat, wird dieser unweigerlich ,,gefangen und auf den zuletzt gerade vorge-
fallenen Frevel inquiriert” (ebd.). Solche Verfahrensumstinde macht man in
Seldwyla im Gegenzug nicht. Man hat sich eine Pauschalldsung fiir die erwischten
Ruechensteiner einfallen lassen. Sie erhalten auf dem Marktplatz ,,sechs Ruten-
streiche auf den Hintern* — das ist die einzige Korperstrafe, die in Seldwyla vollzo-
gen wird —; man schwarzt dann ihre habituell langen gelben Nasen mit einer
,»hollischen Farbe“ und ldsst sie, so gezeichnet, laufen (ebd.). Ein solchermaf3en
gespanntes Nachbarschaftsverhiltnis zwischen Nord- und Siidhangbewohnern
kann leicht eskalieren. Und richtig fiihrt der Antagonismus von Ruechensteiner
und Seldwyler Strafkulturen schlief3lich zu einer veritablen kriegerischen Ausein-
andersetzung. In dieser obsiegen zwar endlich die Seldwyler, die nicht ohne ihren



280 —— Stephan Kammer

fiirchterlichen Farbtopf und einen ,langen ungeheuren Pinsel® ins Feld gezogen
sind und damit die Feinde zurlick nach Ruechenstein getrieben haben (V, 184).
Da man aber gegenseitig Gefangene auszutauschen hat, kommt man um einen
nformliche[n] Friedensschluf3* nicht umhin (V, 185).

Nicht erst an dieser Stelle nun in der Geschichte des gegenstrebigen Stadte-
doppels wird die mafigebliche erzdhlerische Integration durch Feste ins Spiel
kommen. Denn anders als man annehmen konnte, ist es zum einen grundsatz-
lich keineswegs so, dass die mehr als miirrischen Ruechensteiner keine Feste
feierten. Thre eigentiimliche Rechtspflege ndmlich verwandeln sie gerne in re-
gelrechte Sommerfestspiele, da sie ,,[z]u ihren Hinrichtungen, Verbrennungen
und Schwemmungen [...] ein windstilles, freundliches Wetter“ bevorzugen,

daher an recht schénen Sommertagen immer etwas vorging. Der Wanderer im fernen Feld
sah dann in dem grauen Felsennest nicht selten das Aufblitzen eines Richtschwertes, die
Rauchsdule eines Scheiterhaufens, oder im Flusse wie das glanzende Springen eines Fi-
sches, wenn etwa eine geschwemmte Hexe sich emporschnellte. (V, 182-183)

Auch ihre religiosen Kulthandlungen verschrianken die Ruechensteiner gerne mit
Rechtshandlungen und Strafdrohungen: ,,Das Wort Gottes“, hilt die Erzdhlung
fest, hétte ihnen ,,ohne mindestens ein Liebespdrchen mit Strohkrdnzen vor dem
Altar und ohne Verlesen geschérfter Sittenmandate® ,,iibel geschmeckt® (V, 183).
Auch diese Formulierung will ich unterstreichen; in Ruechenstein, besagt sie,
herrscht eine regelrechte Gourmandise des Strafens; auf die Finessen kommt es
den Bewohnern dabei ndmlich weniger an als auf die iippige Reichlichkeit der
Pénalbeigaben. Als ware das noch nicht deutlich genug, resiimiert die Erzdhlung
diesen Uberblick zum geradezu libidindsen Verhiltnis der Ruechensteiner zu
ihren Strafpraktiken: ,,Sonstige Freuden, Festlichkeiten und Aufziige gab es nicht,
denn Alles war verboten in unzihligen Mandaten“ (V, 183; Hervorh. SK).

Die Festformigkeit der gesamten Seldwyler Existenz ist, zum anderen, seit
den Vorbemerkungen zum ersten Band der Novellen kein Geheimnis. Dass sie
»sehr lustig und guter Dinge* leben, weif} man also. ,,Gemiitlichkeit“ gilt als ihre
,besondere Kunst“, der gute Wein, der an Seldwyler Siidlage wéachst, tut das sei-
nige dazu. Selbst ,ihre grofle politische Beweglichkeit* bereitet den Seldwylern
in erster Linie entsprechend ,,groflen Spaf3* (IV, 11). Und was den Ruechenstei-
nern eine wahrschafte sommerliche Hinrichtung, das ist ihnen die Zeit nach der
Weinlese, ,,wenn sie allherbstlich ihren jungen Wein trinken, den gdhrenden
Most, den sie Sauser nennen; wenn er gut ist, so ist man des Lebens nicht sicher
unter ihnen, und sie machen einen Hoéllenldarm; die ganze Stadt duftet nach jun-
gem Wein und die Seldwyler taugen dann auch gar nichts“ (IV, 11).

Alexander Honold hat die Erzdhlung Dietegen als ein ,,schulmafiig durchge-
fiihrtes Strukturmodell zum Thema antagonistischer Nachbarschaft* bezeichnet



Ordnung, Exzess, Verausgabung =— 281

(2018, 292); ich will mir nun herausnehmen, diese treffliche Formbeschreibung
vom generellen Konflikt der Stddte Ruechenstein und Seldwyla auf die besagte
konzeptuelle Skala der Feste zu iibertragen: ein Strukturmodell antagonistischer
Festkulturen bietet die Erzahlung namlich ebenso, und das gleich mehrfach.

3 Eskalation der Feste: Ruechenstein mit/gegen
Seldwyla

Zum ersten: Auch die eingangs erwahnten Festfunktionspole finden sich in der
eigentiimlichen Stadtenachbarschaft verkorpert. Deren Antagonismus buchsta-
biert die Exposition der Erzdhlung aus. Wo wére auf den ersten Blick mehr affir-
mative Ordnungsiiberh6hung anzutreffen als in jenen exklusiven Festen des
Strafens, die den Ruechensteiner Alltag iiberformen? Wo wire, umgekehrt,
mehr buchstdblich normensprengende Verausgabung angelegt als in dem Topf
mit schwarzer Farbe, aus dem ebenso zuverldssig die langen gelben Nasen auf-
gegriffener Ruechensteiner eingefidrbt werden? Nicht nur dass diese Mafinahme
selbst unter ,,Jubelgeldchter® vollzogen zu werden pflegt (V, 183), selbst die Er-
neuerung der verbrauchten Farbe feiert man ,,unter ndrrischem Aufzug und Ge-
lage“ (ebd.). Diese Zuordnung passte auch recht gut zu der in der Forschung
vertretenen Gegeniiberstellung der beiden Stadte. Michael Bohler hat die Erzah-
lung als ,,Geschichte zweier kontrdrer Gesellschaftssysteme* bezeichnet,

die beide nicht nur in Teilbereichen des sozialen Lebens, sondern in ihrem Welt-Bild insge-
samt auf je ihre eigene Weise den Realitdatsbezug verloren haben und in ihren fixierten Vor-
stellungen von der Welt erstarrt sind, Ruechenstein in der Ideologie eines repressiven
Ordnungsdenkens, Seldwyla in der kontrdaren Ideologie permissiver Freiheitsvorstellungen.
(1996, 304)

Die Exposition der Erzdhlung nimmt allerdings schon eine erste, bemerkenswerte
Umlagerung beziehungsweise Komplizierung der beiden Festpole vor. Das ge-
schieht dadurch, dass sie diese Festpole in der Figur der beiden Stidte iiber
deren jeweiligen Exzess ins Verhiltnis setzt. So beginnen sich unter der Hand die
ordnungsbezogenen Faktoren von Affirmation und Verausgabung zu iiberkreu-
zen: haben wir es bei den demonstrativen Strafgerichten Ruechensteins mit einer
so obsessiven wie exzessiven Uberhshung der bestehenden Ordnung zu tun, las-
sen die Seldwyler das aus dem Lot geratene Maf3 der Abweichungssanktion per
exzessiver karnevalistischer Ordnungsaffirmation wieder einpendeln. Nirgends
wird diese Verschrankung deutlicher als im Kriegsbericht, den die Exposition der
Erzdhlung gibt. Es ist der besagte Karneval der Farberneuerung ,,unter narrischem



282 —— Stephan Kammer

Aufzug und Gelage®, der fiir die Ruechensteiner das Konfliktmaf3 vollmacht und
die Eskalation provoziert:

Hieriiber wurden diese einmal so ergrimmt, daf} sie mit dem Banner auszogen, die Seldwy-
ler zu ziichtigen. Diese, noch rechtzeitig unterrichtet, zogen ihnen entgegen und griffen sie
unerschrocken an. Allein die Ruechensteiner hatten ein Dutzend graubdartige verwitterte
Stadtknechte, welche neue Stricke an den Schwertgehdngen trugen, ins Vordertreffen ge-
stellt, woriiber die Seldwyler eine solche Scheu ergriff, daf sie zuriickwichen und fast verlo-
ren waren, wenn nicht ein guter Einfall sie gerettet hatte; denn sie fiihrten SpafSes halber
den freundlichen Nachbar‘ mit sich und statt des Banners einen langen ungeheuren Pinsel.
Diesen tauchte der Trager voll Geistesgegenwart in die schwarze Wichse, sprang mutig den
vordersten Feinden entgegen und bestrich blitzschnell ihre Gesichter, also daf alle, die zu-
néachst von der verabscheuten Schwdrze bedroht waren, Reiflaus nahmen und keiner mehr
der Vorderste sein wollte. Dariiber geriet ihre Schar ins Schwanken; ein unbestimmter
Schreck ergriff die Hintern, wahrend die Seldwyler ermutigt wieder vordrangen unter wildem
Geldchter und die Ruechensteiner gegen ihre Stadt zuriickdrdngen. Wo diese sich zur
Webhre setzten, riickte der gefiirchtete Pinsel herbei an seinem langen Stiele, wobei es keines-
wegs ohne ernsthaften Heldenmut zuging; schon zweimal waren die verwegenen Pinsel-
trdager von Pfeilen durchbohrt gefallen, und jedesmal hatte ein anderer die seltsame Waffe
ergriffen und von neuem in den Feind getragen. (V, 183-184; Hervorh. SK)

Ich habe die entscheidenden Passagen hervorgehoben, die diese eigentiimliche
Verschrankung von Ordnung und Verausgabung zum Ausdruck bringen: Krie-
gerischer Mut und karnevalistischer Witz bestimmt das Schlachtgeschehen, die
Demonstration der Strafinstrumente sorgt fiir ,,Scheu“ beziehungsweise ,,Schreck*
unabhingig davon, ob es sich dabei um die territio der vorgezeigten Henkerstricke
handelt oder um den ,,Spafies halber” mitgefiihrten und gleichzeitig ernsthaft hel-
denmditig eingesetzten Pinsel.

Dieser verschrankte Antagonismus der beiden Festkulturen wird mobilisiert
und verdndert sich zu einer zweiten Form antagonistischen — oder vielleicht ge-
nauer: agonistischen — Festgeschehens, sobald das gewalttitige Konfliktverhaltnis
der beiden Stédte in den besagten ,,formliche[n] Friedensschluf3* (V, 185) iiberfiihrt
werden soll. Das heifdt aber: der Antagonismus wird in einen andersgearteten
»Schauplatz kulturellen Widerstreits® {iberfiihrt, um es erneut mit Alexander Honold
zu formulieren (2018, 299). Die polare Entgegensetzung von Ordnungssicherung
und Ordnungssprengung, die im Konflikt zwischen Ruechenstein und Seldwyla ihre
ganze Ambiguitdt demonstriert hat, dient nicht ldnger als Maf3stab fiir die Hand-
lungsweisen und Gesten der beteiligten Parteien. Dass die Seldwyler den inkrimi-
nierten Farbtopf im Zuge dieses Friedensschlusses auszuliefern versprechen, dient
als Zeichen dafiir. Das Versprechen signalisiert, gewissermafen als Vertrauensvor-
schuss, dass es fortan eines Gegenpols zu den Ruechensteiner Strafexzessen nicht
mehr bedarf. Mit einem raffinierten sprachlichen Detail macht die Erzdhlung diese
Verschiebung buchstéblich greifbar. Die Drohgeste des ,.freundlichen Nachbar[s]“,



Ordnung, Exzess, Verausgabung =— 283

wie die Seldwyler ihre karnevalistische Waffe zu nennen pflegen, wird ndmlich ana-
grammatisch in ,,freundnachbarliches Benehmen* verwandelt (V, 185). Zwar werden
Restbestdnde des polaren Festverstindnisses noch bleiben beziehungsweise in das
sich abzeichnende neue Festverstandnis und Festverhalten integriert werden: Doch
nach dem ,lustige[n] Aufwand“ (ebd.) des Vers6hnungsfests balancieren die Sel-
dwyler nicht mehr die Ordnungsexzesse der Ruechensteiner aus. Sie verfiihren ihre
Nachbarn zur Partizipation an einem Fest-Mechanismus, der statt auf gegenseitige
Kompensation von Exzessen auf gemeinschaftliche Eskalation dieser setzt.

An die Stelle eines Doppel- und Gegenverhiltnisses von Ordnungsbewahrung
und Ordnungssprengung also tritt die gemeinschaftliche, wenn auch nicht weni-
ger antagonistische Verausgabung. Alles beginnt mit dem Ereignis des besagten
Friedensschlusses. Man trifft sich zum vereinbarten Termin auf der ,,Berglich-
tung® der Schlacht (ebd.). Die Ruechensteiner delegieren ,,einige jlingere Ratsher-
ren“ (ebd.), deren habituelle Gegnerschaft zu Seldwyla woméglich noch nicht so
unerschiitterlich verkorpert ist wie die der dlteren Vertreter. Die Seldwyler, ,,in
zahlreicher Abordnung® angetreten, begleiten den auszuhdndigenden Farbtopf
mit allerlei ,,lustigem Aufwand®, vor allem aber mit einem ,,Faf3chen ihres altes-
ten Stadtweines [...] nebst einigen schénen silbernen und goldenen Ehrengeschir-
ren“ (ebd.). Gerne lassen sich die Ruechensteiner deswegen dazu verlocken, nach
dem Friedensschluss im Seldwyler Rathaus an einem gemeinsamen Festschmaus
teilzunehmen, dessen Aufwand sich unter der gdngigen Devise von Wein, Weib
und Gesang rubrizieren lief3e, jedenfalls dafiir sorgt, dass ,,die armen Ruechen-
steiner sich selbst vergaflen und ganz guter Dinge wurden“. Angesichts dieser de-
monstrativen Bewirtung, von Betdrung und Verfiihrung spricht die Erzdhlung an
dieser Stelle passenderweise, wollen sich die heimgekehrten Ruechensteiner
nicht linger lumpen lassen: Die Befiirworter eines ,,Gegenbesuch(s]“

[...] gewannen einen Anhang unter der Biirgerschaft, vorziiglich durch ihre Beschreibung
des reichen Stadtgerates, womit die Seldwyler so herausfordernd geprahlt hatten, sowie
durch das Herausstreichen ihrer Frauen und deren zierlicher Kleidung. Die Madnner fan-
den, das diirfe man sich nicht bieten lassen, man miisse den eigenen Reichtum dagegen
auftischen, der in den eisernen Schrianken funkle, und die Frauen juckte es, die strengen
Kleidermandate zu umgehen und unter dem Deckmantel der Politik sich einmal tiichtig
zu schmiicken und zu putzen. (V, 186)

So fingt alles an. Ein gutes halbes Jahrhundert vor Marcel Mauss’ Essai sur le don
(1924/25) iiberformt Kellers Erzihlung den Antagonismus oppositioneller Festkul-
turen mit einer Logik des agonistischen Gabentauschs, an dessen grundsatzli-
chem Festcharakter ohnehin kaum zu zweifeln ist. Diese Festlogik sabotiert die
Ordnung der vorher skizzierten polaren Heuristik von Grund auf und schon per
definitionem. Der Gabentausch, als dessen Extremform Mauss bekanntlich den



284 —— Stephan Kammer

potlatch, die demonstrative und gegebenenfalls existenzzerstorende Giiterver-
nichtung beschrieben hat, bedarf aufgrund seines Wettstreitcharakters zweier
Parteien. Diese aber handeln eben nicht nur, ja nicht einmal primdr gegeneinan-
der, sondern zuallererst miteinander. An dieser Stelle kommt das Fest ins Spiel.
Auch wenn seine Bedeutung als ,,System der totalen Leistungen® (Mauss 1968, 22)
weit iiber die beschrankte Ereignishaftigkeit des Fests hinausweist, ist namlich
der Gabentausch an Akte des Vollzugs unhintergehbar gebunden. Die Feste bieten
ihm den Schauplatz, leihen ihm die ,,feierliche[n] Formen*“ (Mauss 1968, 56). Mehr
noch: als konkrete, wahrnehmbare soziale Handlung scheint der Gabentausch
sich sogar in solchen Fest-Akten zu erschopfen. Ebenso wenig wie an seinem
grundsatzlichen Festcharakter aber, und das ist mindestens so wichtig, bestehen
Zweifel an der ordnungsaffirmierenden, ja ordnungsbegriindenden Funktion des
agonistischen Gabentauschs: er ist als solcher eben keine Orgie, mag die Giiterver-
nichtung auch noch so exzessiv ausfallen. Selbst wenn die Tauschakte bis zur
Grenze individueller und kollektiver Existenzvernichtung ,in einem unaufhorli-
chen Fest“ eskalieren kénnen (Mauss 1968, 23), so bringt solche Verausgabung
doch im selben Zug Prestigeordnungen sowie soziale Hierarchien hervor, inner-
halb der beteiligten Parteien iibrigens so gut wie zwischen ihnen. Man konnte
diese komplexe Strukturbildung in Kellers Dietegen Schritt fiir Schritt nachzeich-
nen. Ich beschranke mich auf einige Anmerkungen zum Gegenfest in Ruechen-
stein, weil es nicht nur die Erzdhlexposition beschlief3t, sondern auch den Anlass
zur Haupterzahlung gibt. Die Ruechensteiner wetteifern ndmlich erstens mit dem
demonstrativen Bewirtungsaufwand, den die Friedensschlussfeier in Seldwyla in-
itiiert hat. Sie beschlieflen aber zweitens, auch ihre eigene Festkultur mit ins ge-
meinsame Spiel bringen zu wollen und deshalb, um ,,eine zu lebhafte Frohlichkeit
heilsam und wiirdig zu dampfen“, den Festtag ,,durch eine vorzunehmende Hin-
richtung zu feiern“ (V, 187).

Es kommt allerdings in beiderlei Hinsicht anders, als die Ruechensteiner den-
ken. Denn einerseits lauert der Eskalationsanlass der gemeinsamen Feier bereits
in den Reichtiimern, die die Ruechensteiner zum Gabentausch beisteuern wollen.
Den Tisch decken ndmlich ,feine Tiichlein von ganz weiflem Damast, welche bei
nidherem Hinsehen ein gar kunstreiches Bildwerk von sehr fréhlichen Gotterge-
schichten“ zeigen (V, 190); Szenen, die nur schlecht zur ernsten Wiirde der Rue-
chensteiner Ratsstube passen wollen. Und schlimmer noch: auf dem Geschirr zur
»offentlichen Mahlzeit“ entfaltet sich ,eine glinzende Welt bewegter Nymphen,
Najaden und anderer Halbgotter”; eine prachtige Silberschale, die in Gestalt eines
»hoch aufgetakelte[n] silberne[n] Kriegsschiff[s]“ daherkommt, schmiickt als Gali-
onsfigur sogar ,eine Galatea von den verwegensten Formen* (V, 191). Das Festge-
schehen selbst wird es sein, das diese Galatea ins Leben ruft. Schnell ndmlich
findet die ,,natiirliche Heiterkeit“ (ebd.) der Seldwyler ihren ersten Anlass in der



Ordnung, Exzess, Verausgabung =—— 285

besagten Ausstattung der Ratsstube. Ihr kompetitiver Blick auf die Festparapher-
nalien legt eine in deren diistere Symbolordnung immer schon eingelagerte, von
den Ruechensteinern bisher buchstdblich iibersehene Zeichenwelt ikonischer Li-
bertinage frei; ,,voll lachenden Vergniigens* wetteifern die Seldwyler zundchst
unter sich mit Deutungen und Benennungen der ,freien und iippigen Scenen“
(ebd.). Aber als den Ruechensteinern erst die Augen aufgehen iiber diese Dinge,
derentwegen die Seldwyler da solchermafien herumalbern!

Wie vom Himmel gefallen, erstarrten sie mit offenem Munde! Sie hatten in ihrem be-
schrdnkten Sinne all die Herrlichkeit noch gar nie genauer beschaut und Zierat schlecht-
weg fiir Zierat genommen, der seinen Dienst zu thun habe, ohne daf3 ernsthafte Leute ihn
eines schérferen Blickes wiirdigen. Nun sahen sie mit Entsetzen, welch’ eine heidnische
Grauelwelt sie dicht unter ihren ehrbaren Augen hatten. Aber sie waren emport {iber die
neugierige und ungezogene Art, mit welcher die Seldwyler den unbedeutenden Tand ans
Licht zogen, anstatt gesetzt und wiirdig dariiber wegzusehen und nur die Kostbarkeit der
Stoffe zu bewundern. (V, 192)

Doch als andererseits die angesetzte Hinrichtung die Ausgelassenheit des Ge-
genfests ddmpfen soll, zeigt sich, dass und wie die gemeinsame Eskalationsver-
pflichtung solche Begrenzungslogiken ldngst infiziert hat. Zwar kontaminiert
das kleine Fest des Strafens wirksam die Festfreude der Seldwyler. Aber die
Ruechensteiner kénnen sich nur kurz iiber den iiberbietenden Charakter ihrer
Gegengabe freuen. Denn das Geschift der Ruechensteiner Henker wird durch
einen bereits eklatant seldwylerischen Charakterzug beeintrachtigt: Dietegen ndm-
lich ,,war in der Zerstreuung des Tages schlecht gehenkt und zu friih vom Galgen
genommen worden, weil die Beamteten noch etwas von der Mahlzeit zu erschnap-
pen gedachten (V, 194). Das Ubetleben der Titelfigur und in dessen Folge die ei-
gentliche Erzdhlung erweisen sich so als Effekt der kollaborativen Festeskalation.
Das zieht aber drittens nach sich, dass die Festlogiken des polaren und kom-
petitiven Antagonismus nicht auf die Exposition beschrankt bleiben. IThr Span-
nungs- und Steigerungsverhdltnis pragt zunachst die weiteren Festszenen der
Erzdhlung, die verldsslich an den krisenhaften Scharnieren der Handlungsdrama-
turgie platziert sind. Ich kann nur einige Stationen im solchermaflen kontaminier-
ten Festbetrieb der Erzdhlung nennen: Die Serie beginnt schon auf der Heimreise
von Ruechenstein und einer sommerlichen Lustbarkeit, mit der sich einerseits die
Seldwylerinnen und Seldwyler ,,auf eigene Rechnung zu belustigen und von dem
gehabten Schrecken zu erholen“ (V, 194-195) entschlief3en, bei der sich anderer-
seits die zornige Retterin Kiingolt des von den Seldwylerinnen reihum geherzten
Dietegen bemdchtigt. Die Serie wird fortgesetzt beim ,,Totenmahl“ fiir die Forste-
rin, in dessen Verlauf, nachdem Wein und ,,Zuckerwerk® zu zirkulieren begonnen
haben, ,,der Traueranlaf [...] bald von einem Taufmahle nicht mehr zu unterschei-
den® sein wird (V, 214). In einer ,wunderbaren Mischung von Trauer und Wein-



286 =—— Stephan Kammer

laune* beschlief3t bei dieser Gelegenheit der Forster (V, 217), die Base Violande in
sein Haus aufzunehmen; diese wird bald nicht nur dessen Okonomie auf buch-
stdblich diabolische Weise zu regieren beginnen, sondern sie ist auch fiir die
néchste festive Eskalationsetappe zum wenigsten mittelbar verantwortlich. Vio-
lande namlich bringt jenen fatalen Liebestrank ,Gang mir nach‘ ins Haus, mithilfe
dessen Kiingolt bei einem spontanen Johannisnachtfest die ,, Kopfe* der zufillig
anwesenden Ruechensteiner Jiinglinge in Beschlag nehmen will (V, 223) — was
sie schliefilich, gefangen genommen und als Giftmischerin verurteilt, anldsslich
eines letzten Straffests der Erzdhlung mit ihrem eigenen Kopf bezahlen soll.

Es bedarf, viertens und letztens, eines eigensinnigen, wenngleich narrativ
nicht unvorbereiteten Entschlusses seitens des Titelhelden, auf dass die von
der Versohnung zwischen Ruechenstein und Seldwyla eingeleitete Eskalations-
und Kontaminationslogik festlicher Verausgabung stillgestellt wird. ,,,Ich will
nichts geschenkt haben und niemandem etwas schuldig bleiben‘ (V, 243), er-
widert Dietegen, als ihm Violande die Zumutung antrdgt, Kiingolt per Heirat
aus den Hianden der strafwilligen Ruechensteiner zu befreien und so die eigene
Rettung aus diesen zu vergelten. Und so kommt es. In der Konsequenz bildet
das anschlielende zwiesame Hochzeitsfest der beiden den einzigen Festanlass
der Erzdhlung, der sich den Kompensations- und Kompetitivititsanforderungen
der herrschenden Festlogik entzieht. Den Preis dafiir 1dsst Dietegens Weige-
rung, sich langer den Bedingungen des antagonistischen Gabentauschs zu un-
terwerfen, bereits erahnen. Der Weigerung entsprechend wird ndmlich das
letzte Fest der Erzdhlung ein buchstdblich asoziales, sein Festcharakter damit
seinerseits hochst prekar: ,,In tiefer Stille und Einsamkeit saf3en sie nun neben
einander, sie in ihrem Kranze und er mit abgelegten Waffen, und nachdem sie
ihr einfaches Mahl genossen, gingen sie zur Ruhe“ (V, 248).

Ich habe eingangs die ,,Eintracht“ (ebd.) unterstrichen, mit der die Erzih-
lung das anschlieflende Eheleben der beiden beschreibt. Wie man, der Logik
von Kellers Erzdhlung nachspiirend, feststellen kann, hat diese deeskalative
Eintracht einen hohen Preis. Zu haben ist sie nur, wenn man wie Dietegen
nichts mehr schuldig bleiben und nichts geschenkt erhalten will - wenn man
sich also dem Eskalationsgeschehen des Gabentauschs entzieht. Das Ende der
Feste aber wire der Tod des Sozialen.



Ordnung, Exzess, Verausgabung =— 287

Literatur

Andermatt, Michael. ,,Der griine Heinrich (1854/55, 1879/80)“. Gottfried Keller-Handbuch.
Leben — Werk — Wirkung. Hg. Ursula Amrein. Stuttgart: Metzler, 2016. 16-46.

Bohler, Michael. ,,,Fettaugen liber einer Wassersuppe‘ — friihe Moderne-Kritik beim spdten
Gottfried Keller. Die Diagnose einer Verselbstandigung der Zeichen und der
Ausdifferenzierung autonomer Kreislaufe“. Nachmdrz. Der Ursprung der dsthetischen
Moderne in einer nachrevolutiondren Konstellation. Hg. Thomas Koebner, Sigrid Weigel.
Opladen: Westdeutscher Verlag, 1996. 292-305.

Capitani, Frangois de. ,,Eidgendssische Feste“. Historisches Lexikon der Schweiz. Bd. 4.
Basel: Schwabe, 2005. 122-123.

Haug, Walter und Rainer Warning. ,,Vorwort“. Das Fest. Hg. Walter Haug, Rainer
Warning. Miinchen: Fink, 1989. xv—xvii.

Honold, Alexander. Die Tugenden und die Laster. Gottfried Kellers ,Die Leute von Seldwyla“.
Berlin: Schwabe, 2018.

Kammer, Stephan. ,,Zwiefalt. Struktur und Referenz in Gottfried Kellers Erzahlung
Das verlorene Lachen®. Make it real. Fiir einen strukturalen Realismus. Hg. Stephan
Kammer, Karin Krauthausen. Ziirich, Berlin: diaphanes, 2020. 81-113.

Mauss, Marcel. Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesellschaften.
Ubers. Eva Moldenhauer. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1968.

Pieper, Josef. Zustimmung zur Welt. Eine Theorie des Festes. Miinchen: Kosel, 1963.

Schuler, Johann Melchior. Die Thaten und Sitten der Eidgenossen. Ein Handbuch der
Schweizergeschichte. 3., neu bearbeitete und vermehrte Auflage. 7 Bde. Ziirich:
Schulthess, 1842-1856.

Schwarz, Peter Paul. ,,Zur Bedeutung der Kindheit in Kellers Dietegen*. Wirkendes Wort 35
(1985): 88-99.

Swales, Erika. ,,Gottfried Kellers (un)schliissiges Erzahlen“. Gottfried Keller. Elf Essays zu
seinem Werk. Hg. Hans Wysling. Miinchen: Fink, 1990. 91-108.

Swales, Erika. The Poetics of Scepticism. Gottfried Keller and ,Die Leute von Seldwyla“. Oxford:
Berg, 1994.

Weber, Werner. ,,Am Mythenstein. Volk — Fest — Dichtung bei Gottfried Keller“. Stadt und Fest.
Zu Geschichte und Gegenwart europdischer Festkultur. Hg. Paul Hugger. Unterdgeri:
W&H Verlags AG, Stuttgart: Metzler, 1997. 211-229.






Michael Lipkin
“A Public Spectacle”

Keller, Schiller, and the Civic Festival

1 Introduction

Late in Der griine Heinrich (1879/80), the titular protagonist of Gottfried Keller’s
novel sits alone in his room and weighs the merits of various ways of living.
How are the demands of work and material existence to be balanced with the
need to live creatively, authentically? Against the example of a popular can of
lentils, which, though useless, briefly made a fortune for its inventors and the
workers who manufactured it, Heinrich holds the example of Friedrich Schiller.
For Heinrich, Schiller, who succeeded in his artistic calling despite enormous
pressure to give up, is the rare human being in whom “life and thought, labor
and spirit, are all one and the same activity” (I, 42).} Schiller’s death from tuber-
culosis at the age of forty prevented him from aging into the role of cultural
patriarch. He remains for Heinrich and for Keller the young poet whose likeness
graced the flyleaves of countless editions in countless lending libraries during
the springtime of peoples in the 1840s: the handsome young idealist, the de-
fender of freedom and emancipation, the political author par excellence.

What distinguishes Schiller among the cultural figures in Keller’s oeuvre is
his association not with a particular work but with a medium: that of the civic
festival. According to Richard Ruppel, the outdoor festival, or Festspiel, was a
cultural tool employed by the liberal Swiss government of the 1830s “to pro-
duce a sense of national unity in a country that was as yet a patchwork of peo-
ples, languages and cultures” (2010, 159) — a country that would continue to
see violent conflagrations until it ratified its constitution in 1848. While the
written word cleaved audiences along lines of language and class, the civic fes-
tival modeled national unity by putting the people themselves on stage. In this
article I will examine Keller’s treatment of Schiller and the civic festival in three
distinct phases of his career. The first section will focus on the Tell festival in
Der griine Heinrich, whose first draft was composed in the late 1840s and early
1850s, when the golden age of Swiss liberalism was still in living memory.
The second section will examine Keller’s participation in the Schiller Centennial
of 1859, now as a known figure in Swiss letters, addressing a national audience.

1 All translations from Keller’s works in this essay are mine.

3 Open Access. © 2022 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under
the Creative Commons Attribution 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-018


https://doi.org/10.1515/9783110698794-018

290 —— Michael Lipkin

And the third will consider Keller’s settling of accounts with Schiller and the
festival in his final novel from 1886, Martin Salander, written after two decades
as Secretary of the Canton of Zurich.

It will not be my aim here to trace the influence of Schiller’s political poetics
on Keller’s. This task has already been carried out (Reichert 1949; Szabh6 2006).
Instead, my study of the civic festival will seek to bridge two discussions in the
Keller scholarship, one old, one new. The old question is how the formal structure
of Keller’s poetics express his politics, especially what Georg Lukécs calls his com-
mitment to “plebian democracy,” a democracy that would represent petty crafts-
men and the peasantry as well as the propertied classes (Lukacs 1951, 149).
Though a handful of penetrating studies have treated this subject over the last
decades (Amrein/Herzog 1992; Andermatt 2013; 2016), the peak of interest in the
political Keller came during the interwar years amid the first wave of studies that
sought to systematize Keller’s work into a coherent philosophy (Kriesi 1918; Rof-
fler 1931; Lukacs 1951). The new question is the role played by various media,
both artistic (painting, literature, drawing) and technical (archiving, framing, col-
lecting, printing) in constituting the fragile reality of Keller’s texts (Groddeck
2009: Amrein 2016; Downing 2018).

Against this backdrop, the central contention of my article is that in his treat-
ment of the civic festival the “old” political Keller and the “new” medial Keller are
one and the same. Since for Keller and for Switzerland, “the true rule of the peo-
ple” (VIIL, 179) was as yet a nascent ideal, the problem of representation is also a
problem of ethics. If true democracy does not yet exist, then its depiction can only
be a substitution for the reality of individual life, void of the legitimacy that would
be the basis for its instructive power. This problem finds its most rigorous articula-
tion in the passages in Hegel’s Phenomenology on the combat between “the way
of the world” - individual abilities, desires, and experiences — and “virtue,” the
dissolution of these in submission to a universal law. This is a battle that virtue is
fated to lose:

Virtue, therefore, is defeated by the “way of the world” because virtue’s goal is actually
the abstract, unreal essence [. . .]. Virtue wanted to consist in bringing the good into real
existence by sacrificing individuality, but the side of reality is itself nothing else but the
side of individuality. [. . .] The “way of the world” was supposed to misuse the good be-
cause its use of the good was based on individuality; but individuality is the principle of
the real world, since it is precisely individuality that is consciousness. (Hegel 1986,
288-289; my translation)

Since reality is experienced by individuals as individuals, virtue, as the vision of
the universal good (true democracy) is always hollow and abstract, a mere substi-
tution for the richness of individual experience. By what right can a democratic



“A Public Spectacle” = 291

art ask its readers to sacrifice their gifts, their powers, and their inclinations for a
commonality that, because it can never be identical with them, must be false?
What is required is a medium that makes this commonality manifest while preserv-
ing the wealth of individual experience. For Keller, the civic festival is the medium
that solves these two seemingly intractable problems. At the same time, the very
posing of the problem reveals, as is so often the case in Keller, a deep ambivalence
about the political power of his work and the increasing political mediocrity of his
time. This ambivalence, I will conclude, pushes the late Keller to abandon the
civic festival entirely and to attempt a new critical basis for his political poetics.

2 Keller and Rousseau: The Tell Festival

In this section I will examine the role played by Schiller and the Tell festival in
the 1879/80 edition of Der griine Heinrich.”> My argument will be twofold. First, I
will show that the civic virtue of the festival as a medium lies in its unique abil-
ity to produce a representation that is identical with what is represented.
And second, by connecting the scene to Jean-Jacques Rousseau’s antitheatrical
polemic, the Lettre a M. D’Alambert sur les spectacles, I will show that the nov-
el’s idealization of the festival reveals an anxiety about the civic usefulness of
the novel as an essentially solitary medium. This anxiety, I will conclude, is
two-sided in its turn, insofar as it contains a reluctance to let go of individual
experience for the sake of civic virtue.

When Schiller is first mentioned in Der griine Heinrich, his name is bathed in
the roseate glow of Heinrich’s childhood. It recalls the time when his father, a
master stonemason, was still alive, and his family had not yet been thrown into a
state of financial precarity by his untimely death.’ These happy years also coin-
cide with the republican spirit of the 1820s, the time when, as Heinrich recalls it,
“a large number of educated men among the ruling classes of Switzerland, them-
selves taking up the now clarified ideas of the great Revolution, prepared a fecund
and thankful soil for the July days, and carefully nurtured the noble qualities of
culture and human dignity” (I, 22). This spirit trickles down Switzerland’s social
ladder to the Lees, who “belong to the working middle class, which has always

2 Though the scene also occurs in the first version of Der griine Heinrich, the second version
places special emphasis on the Tell festivities by deleting Heinrich’s recollection of the Bern
shooting festival. For this reason, I will work with the second version.

3 Schiller is further decoupled from Goethe in that, while Heinrich’s encounter with Goethe is
a solitary one, his encounter with Schiller is a collective one.



292 —— Michael Lipkin

found its roots and renewed itself among the people of the countryside” (I, 23) —
a class Heinrich distinguishes from “higher society’s” taste for finery by its
thoughtful practicality and tireless diligence (I, 19), evident in the numerous
reading societies, lending libraries, and public schools established in this period.
To make up for their lack of formal education, the circle of craftsmen around
Herr Lee read any book they can obtain, above all the works of Schiller, whose
classicism they read in the light of the Greek War of Independence. To Heinrich’s
father and his cohort, Schiller’s excellence lies not in his poetic mastery, but
rather in the breadth and variety of the Schillerian project, which runs the gamut
from his lofty, inaccessible aesthetic writings to the highly readable prose of his
histories. Insofar as his dramas depict the struggles of the aristocracy, they do
not directly represent the craftsmen’s own historical and political situation but
are only stand-ins. Yet through their labor and communal effort, they are able to
turn these substitutions into true representations:

Simple and thoroughly practical as they were, they could never find complete enjoyment
in dramatic readings in negligee; they wanted to see these great creations before them in
the flesh, in living color, and since there was no question of a permanent theater in the
Swiss cities of that period, they quickly decided, once again fired by Lee, to act the plays
out themselves, as well as they could. The stage and its mechanical devices were admit-
tedly built more quickly than the parts were learned, and some of the men tried to deceive
themselves about the importance of their task by driving nails and sawing boards with
increased vigor; nonetheless, it cannot be denied that a great deal of the artfulness of ex-
pression and of pleasing deportment, which remained with nearly all of these friends,
can be counted as the result of these dramatic exercises. (I, 25)

Work and leisure, the world-historical and the everyday, are indistinguishable
here. Since the performance of the plays and the construction of the sets to per-
form them contribute to the making of a national democratic culture, each man
who takes part in this collective enterprise is able to step onto the stage of his-
tory, where, without knowing it, he picks up the “artfulness of expression” and
“pleasing deportment” of Schiller’s poetic speech.

These early passages foreshadow the last chapters of the novel’s second
book, when Heinrich recalls in vivid and colorful detail the town’s production
of Wilhelm Tell. For Heinrich, the day-long performance is one of the most sig-
nificant events of his youth. It is the setting of his first and most ardent patriotic
feelings and of his first disappointing glimpse into the workings of local gov-
ernment. The liberation of these energies and their attachment to the Swiss na-
tion also coincides for Heinrich with a romantic and sexual awakening - it is
the date of his first kiss with his cousin Anna and of his first sexual encounter
with the sensual widow Judith. The choice of Schiller’s work is not accidental.
Schiller’s last play from 1804 recounts the founding myth of Swiss nationalism:



“A Public Spectacle” =— 293

the struggle of the original three Swiss cantons against Habsburg oppression and
their formation into the Swiss confederacy. The performance remembers and re-
peats the two primal scenes of Swiss democracy. The first, echoing the Book of
Genesis, is Tell’s shooting of the apple off his son’s head in an act of Abraham-like
sacrifice redeemed not by faith but — significantly for Keller’s association of Schil-
ler with the craftsmen’s diligence — by Tell’s skill and determination.” The second,
echoing the Oresteia, is an act of comity, the oath on the Riitli meadow, where the
elders of Schwyz, Uri, and Unterwalden liberate themselves from the endless cycle
of reprisal and revenge to form the first Swiss state.

In her analysis of Keller’s Am Mythenstein essay, Ursula Amrein stresses the
transmedial character of Keller’s imagined alternative Schiller celebration. The
scene, which Keller wrote after witnessing the dedication of the Schiller Stone at
Lake Lucerne in 1860, blends literature, theater, painting, song, dance, and
sculpture into a Gesamtkunstwerk. The text advances a “vision of a national
civic festival tailored to Switzerland. In this vision, theater and politics melt into
a single work that not only combines various art forms, but also has the effect of
forming a community, while contributing to the renewal of theatrical culture”
(Amrein 2016, 221-222). This transmedial aspect is notably absent from the mise-
en-scene of the Tell performance in Der griine Heinrich. In Heinrich’s narration,
the civic festival does not blur the boundaries between various artistic media. It is
instead a medium all its own — able as no other medium or combination of media
to fuse artistic representation and lived reality. For in the “patriotic performance”
that Heinrich’s fellow citizens have created out of the “uncouth buffoonery” of the
Catholic carnival (I, 358), the residents of the town are no longer passive observers
but historical agents, the subject-object of history:

By far the greater part of the throng of actors were, as shepherds, peasants, fishermen,
and hunters, to play the people and had to go in their masses from scene to scene, where
the action was taking place, carried by those who felt qualified to play a prominent role.
Young girls also took their place in the ranks of the people, taking part primarily in the
general singing, as the individual female parts were played by boys. (I, 359)

4 The later Schiller’s ambivalent relationship to political violence in Die Jungfrau von Orleans
and Wilhelm Tell sits awkwardly with Heinrich’s recollection of Swiss liberalism as the “clari-
fied” [erkldrte] — which is to say, nonviolent — form of “the ideas of the Revolution.” Keller’s
recourse to an artistic medium to realize the cause of democracy and national unity can be
read as a rejection of revolutionary violence as a political tool and a repudiation of his own
participation in the Sonderbundskrieg.



294 — Michael Lipkin

The decisive boundaries crossed by the Tell festival are not those that divide
literature from theater or theater from painting but the boundaries that divide
artistic representation and reality, public and private life, spectator and actor:

The scenes of the main action were distributed among all of the different locations, each
according to its particular character, so that those in costume and the crowds of specta-
tors rippled back and forth festively. (I, 359-360)°

For this was the loveliest thing about the festival, that no one held fast to the limitations
of the theater, that one did not wait to be surprised but rather moved around freely and
as though out of reality itself and on one’s own met in the places where the action was
taking place. (I, 366-367)

The props for the performance are taken from the town’s cabinet of historical
curiosities. These are no longer musealized curios, substitutions for a long-
gone era; they are once again living objects in the flow of historical time, repre-
sentations of the struggle for democracy and nationhood in the present. The
boundaries of the stage are broken, and its action is woven into the rhythms of
town life. The townspeople break off to go about their business as needed - in
one memorable moment, the actor playing Arnold von Melchtal pauses to sell an
ox to the local butcher. And where on the page Schiller’s lofty versified language
is a substitution for real speech, the language of the Tell festival is also made
representative of those it depicts. The script for the performance is not that of the
original play but the bowdlerized version taught in the local school. “It is a book
the people are very familiar with, because it expresses in a wonderful manner
their way of thinking and everything they hold to be true,” Heinrich says of this
decision (I, 359). And later: “The speeches were not delivered theatrically, with
theatrical gesture, but more in the manner of a popular assembly [Volksversamm-
lung], sonorously, monotonously, and in something of a singsong, because after
all it was poetry” (I, 370). In the space of the festival, the life of the town’s unre-
markable residents becomes identical to that of their national founders and origi-
nal rulers, and the work of art identical with its subject of representation, the
people.

5 These passages also invoke another modality of the civic festival, the procession, whereby
the spontaneously gathered crowd would reclaim public space by marching from one symbolic
destination to another. In his analysis of accounts by tourists who had come to France to wit-
ness the Revolution, Patrick Primavesi writes: “The ‘boundaries’ of the festival, which could
result from a spontaneous gathering, were as fluid as those of the theater [. . .]. [T|he power of
the procession, with its appropriation of public spaces on streets and squares, [was] to fix the
topography of the revolution” (2008, 200-201).



“A Public Spectacle” =— 295

Unmistakable in these scenes are the political aesthetics of Keller’s Swiss
countryman, Jean-Jacques Rousseau. Keller acknowledged this debt in an auto-
biographical sketch from 1876, while he was revising Der griine Heinrich into
its second version. “The description of childhood itself is almost all true,” he
wrote, “with a touch here and there, albeit a mild one, of Rousseau’s confessional
severity” (XV, 403). Here Keller is referring to the novel’s early chapters, which
chronicle his youthful misdeeds with Rousseau’s distinctive mixture of shame and
wonderment. It is the Tell chapters, however, that truly engage Rousseau, rather
than imitate him — particularly his celebration of the folk festival in the 1758
Lettre sur les spectacles. Like the Tell performance, Rousseau’s panegyric against
the public theater identifies the festival’s tumult, its singular ability to burst the
boundaries of the stage and rush into life itself, as the source of its civic virtue:

Let us not adopt these exclusive entertainments which close up a small number of people
in melancholy fashion in a gloomy cavern, which give them only prisons, lances, soldiers
and afflicting messages of inequality to see [. . .] It is in the open air, under the sky, that
you ought to gather and give yourself to the sweet sentiment of your happiness [. . .].
(Rousseau 1968, 125)

In this passage, Rousseau’s praise of the physiocratic vigor of the outdoor festi-
val evokes an iconic image from another foundational text of civic aesthetics,
namely, the cave from Plato’s Republic (2006, 225-235). For Rousseau, the cave
of miserable prisoners enchanted by the flickering shadows, which they accept
as substitutions for things themselves, was, in effect, the first theater. Since the
shackled prisoners have no hand in conceiving or bringing to life what is on
stage, they have no way of distinguishing substitution from representation. The
compact between author, performer, and audience is only another form of self-
imposed ignorance and passivity — its parallel in public life is a political quiet-
ism content to passively accept substitute rulers in lieu of taking up the active
work of representation. The festival, by contrast, draws the audience out of the
dim light of falsity and into the daylight of truth:

But what then will be the objects of these entertainments? What will be shown in them?
Nothing if you please. With liberty, wherever abundance reigns, well-being also reigns.
Plant a stake crowned with flowers in the middle of a square; gather the people together
there, and you will have a festival. Do better yet; let the spectators become an entertain-
ment to themselves; make them actors themselves; do it so that each sees and loves him-
self in the others so that all will be better united. (Rousseau 1968, 126)

Out of doors, the members of the crowd can at last represent themselves to them-
selves as a united people. In a truly democratic art, the subject, the object, and the
medium that unites the two must be identical.



296 =—— Michael Lipkin

Keller could, of course, have drawn on any number of historical examples
for the Tell scene. The specifically Rousseauian influence on Der griine Heinrich
lies in the way that the idealization of the festival as the sole truly democratic
medium casts a shadow on the political virtue of all other media. All in all, the
Lettre contains just a single example of successful civic art: Rousseau’s memory
of a spontaneous celebration that erupted in Geneva upon the arrival of a regi-
ment of soldiers from St. Gervais. In his recollection of the scene, Rousseau re-
members how his father, Isaac Rousseau, pointed to the passing soldiers and
uttered the phrase so famous that it must be given in the original French:
“Jean-Jacques, aime-ton pays!” (Rousseau 1968, 125). This celebration has no
prompting, no script, no plot, no versification. It is the work of no author and
has no afterlife as an ossified piece of civic-religious idolatry, like the portrait
of George Washington stamped on the American dollar bill. But this scene is
relegated to a footnote. The rest of the Lettre closely analyzes specific works of
French theater (Crébillon, Voltaire, Moliére), considering and rejecting the civic
value of each playwright in his turn. The core of the Lettre is not a plea for the
festival but rather the claim that no theater can successfully instruct the citizen.
Theater cannot do so because it inflames the passions, which are the enemies
of civic virtue. A drama that had no effect on the passions would, in Rousseau’s
view, cease to be drama:

A man without passions or who always mastered them could not attract anyone. And it
has already been observed that a Stoic in a tragedy would be an insufferable figure. In
comedy, he would at most cause laughter. (Rousseau 1968, 37)

It is therefore the paradox of representation, which Franklin Rudolf Ankersmit
identified in Du contrat social, and not its solution (the civic festival) that is the
focus of the Lettre: that art can only become a tool of civic instruction, a repre-
sentation, when it ceases to be art, just as a government can only be truly dem-
ocratic when it ceases to be a distinct governing body. For the point at which
art deviates from reality — the point at which art becomes art — is the point
when it becomes a mere substitution for reality, either “a fraud or a perverse
lie” (Ankersmit 2002, 278). Thus, the conception of a medium that resolves this
paradox doubles as a condemnation of the art of drama, and, by implication, of
all other art forms. This condemnation will be felt in the later chapters of Der
griine Heinrich. When Heinrich has abandoned Switzerland to pursue a career
as a painter, the rosy memory of the Tell festival will darken into a nightmare
in which he is hunted by the marksman.

The recourse to Rousseau in Der griine Heinrich consequently reveals the un-
certain status of the novel’s own utility as a political medium. For while the
Lettre is a polemical work of cultural criticism, situated beyond the paradox of



“A Public Spectacle” =— 297

representational art, Der griine Heinrich is a novel, situated very much within it.
This uncertainty is apparent in the uneasy coda appended to the Tell festival.
During the feast that follows, a squabble arises between a timber merchant and
the actor playing Tell, still in costume, over the placement of a new highway,
which each man wants diverted to run past his business — a premonition of the
adult Heinrich’s disappointed observation, upon his return to the newly formed
Swiss republic, that even in a democracy “each man worked to steer the streams
to his own mill” (III, 266). Beneath this petty disagreement lies a conflict between
two modalities of civic media. As befits a man who profits from the tearing down
of old structures and the building of new ones, the timber merchant holds that
permanent objects are incompatible with the march toward freedom. In his view,

a people that built palaces was only appointing elegant tombstones for itself and could
best survive constant change by allowing itself to be carried along under its banner, eas-
ily and nimbly; only a people who understood this, who were always armed and ready to
march without unnecessary baggage but provided with a well-stocked treasury, whose
temple, palace, fortress, and home, all in one, was the light, airy, and yet indestructible
traveler’s tent of the people’s intellectual experience and their principles, which they
could take with them and set up in any and every place; only such a people could secure
for itself the hope of true permanence, and it would even be able to maintain its geo-
graphical home all the longer for it. (I, 378)

Like Socrates, who only permitted in his ideal city martial Dorian songs in
times of war and light-hearted Phrygian songs in times of peace (Plato 2006,
86-89), the merchant allows only for the civic value of “rhetoric and song, be-
cause they fit in with his traveler’s tent, cost nothing, and did not take up any
space” (I, 379). He links the medial logic of the song and the festival to a civic
ethics. He embraces media that promote collectivity over those that promote
individuality; he prefers public utility to beauty. The festival belongs, as a pub-
lic undertaking, to the world of work, and so promotes the industry that keeps
a people virtuous and free. And since the festival leaves no lasting object, it re-
sists the nostalgia that impedes the sweeping away of old social relations to
make way for the arrival of true democracy. Tell, meanwhile, asserts the civic
virtue of durable media. He lives in the house of his forefathers, which is deco-
rated with remnants of the past and paintings of Swiss history. He links object-
oriented forms of civic art to a rival codex of civic virtue: he believes

that a free citizen should work and take care to arrange for himself an independent in-
come, but no more, and when a free citizen’s affairs were going smoothly, then what was
becoming in the man was a decorous leisure, sensible conversation over a glass of wine,
an edifying contemplation of the past of his country and the future. (I, 380)



298 —— Michael Lipkin

Here the connection to the nation is to be found in a shared cultural patrimony,
passed down from generation to generation in the art object. The democracy of
the future is to be found in a connection to the past. Freedom is to be found not
in shared work but in private contemplation — in leisure.

In his reading of the Tell festival, Peter Lindhorst observes that Keller’s
coda overturns the triadic model of history Schiller employs in Wilhelm Tell.
This model, itself drawn from Rousseau’s Social Contract, “can be described, to
put it simply, as the depiction of an idyll, the destruction of this idyll, and the
coming into being of a higher idyll” (Lindhorst 2003, 11).° The historical dis-
tance between Keller’s modernity and Schiller’s classicism is apparent in the
absence of the third moment of the triad, the higher idyll. The present of Der
griine Heinrich is one of irresolution. The source of this irresolution is the rise of
wage labor: “it is not a person, like Gef3ler, who destroys the village idyll but
rather an economic conflict” (Lindhorst 2003, 11). The historical difference
points to an irreducible tension in the novel’s political poetics: even a success-
ful representation of the people as their own rulers is ultimately a substitution
for the real “way of the world,” which, as Hegel claimed, is and will always be
individual. This tension dovetails with the novel’s reluctance to accept its own
idealization of the civic festival as the only legitimate form of republican art.
The squabble remains unresolved, and the reader is left with a “tetralemna.”’

On the one hand, the civic festival in Der griine Heinrich succeeds in creat-
ing a democratic medium in which the represented truly represent themselves.
It does so by rejecting the medium of the individual, physical art object as sub-
stitutive — it also rejects it on civic-ethical grounds as being too solitary, too
leisurely, and too wedded to the past. In its fundamental collectivity, however,
the civic festival loses the chance to win individual experience — pleasure, con-
templation, pride of ownership — to the cause of civic virtue. The novel, on the
other hand, seeks to appeal to these and to wed them to the cause of democ-
racy. But in doing so, it is stricken with the perpetual anxiety that, however
noble its intentions, the visions of democracy it offers can be nothing more
than “a perverse lie” and that its desire to leave behind a durable object make
it an encumbrance to the march of progress. The novel worries that the solitary
contemplation needed to engage it is at bottom nothing more than laziness and

6 This portion of Lindhorst’s argument draws, in its turn, on Wolfgang Rohe’s (1993, 61-63)
analysis of Wilhelm Tell.

7 1 take this term from Alexander Honold’s recent study of Keller’s ethics in the Seldwyla
cycle. Honold defines the “tetralemna,” which he borrows from Julia Kristeva, as the intersec-
tion of the “either-or” with the “neither-nor” when two contrasting ethical modalities are con-
sidered (2008, 15).



“A Public Spectacle” —— 299

selfishness. And in the end neither the civic festival nor the novel can improve
the lot of a needy citizen. As Heinrich observes at the festival’s end, when the
tables are cleared away: “Even this festival would have been a very miserable
affair with a hungry belly and an empty purse” (I, 389).

3 Two Schiller Celebrations — Prolog zur
Schillerfeier and Das grojf3e Schillerfest

In November 1859, over 440 cities across the world organized a three-day cele-
bration for Schiller’s hundredth birthday. As far away as New York, middle-class
students, professors, merchants, politicians, and bureaucrats participated in
long torch-lit marches in memory of the poet of freedom and universal humanity.
In these gatherings, “the German bourgeoisie — and to some extent the working
class — affirmed that, more than anyone else, Schiller had voiced the longings
and aspirations of the German nation; that he could, consequently, be regarded
as the spiritual leader on the road to national unity” (Hohendal 1989, 179-180).
Keller had been asked by the actors of the theater in Bern to compose a poem for
them to recite as a prologue to the city’s festivities. In a letter to Ferdinand Freilig-
rath the following year, Keller expressed his displeasure with the result, Prolog
zur Schillerfeier in Bern, which was to be published in a Schiller festival volume
edited by Ignaz Troxler (Baechtold 1903, 458). The following year he composed
another reflection on the occasion, tellingly titled Auch ein Schillerfest, which he
appended as a coda to the first edition of his Der Apotheker von Chamouny collec-
tion in 1882, and later included in his collected poems, its title softened to Das
grofSe Schillerfest. In this section I will contrast these two poems’ depiction of the
Schiller centennial.

The “Prolog,” I will argue, is a work of institutionalized political pageantry,
written for official festivities organized ‘from above’ by the local authorities in
Bern. It takes the ‘beauty’of Schiller’s Uber die disthetische Erziehung des Men-
schen as a metaphor for the festival itself, a medium in which activities from
distinct spheres of life, private as well as public, become representations of
civic virtue and national unity. Schillerfest, on the other hand, discards the in-
stitutional framework of the representation as problematic and emphasizes the
radical inclusivity of Schiller’s concept of universal humanity, which Keller ex-
tends to the lowest and most destitute members of society. The civic festival is
no longer concerned with the problem of self-rule; instead, it is a medium in
which the granting of dignity and the amelioration of suffering become repre-
sentations of true democracy in the world-historical sense. I will also engage



300 —— Michael Lipkin

each poem’s treatment of the Schiller festival as a centennial. Where the “Pro-
log” deploys the calendar date as a cultural technique for uniting past, present,
and future in a single representation, Schillerfest rejects historical thinking
wholesale as a hollow substitution for the physical needs of bare life. Taken to-
gether, the two poems register Keller’s increasing distance from the official
character of the civic festival and demonstrate an attempt to follow the demo-
cratic implications of the festival medium to their radical conclusion.

In her study of Keller’s early poems, Regina Hartmann stresses the medial
uniqueness of Keller’s political poems from 1843/46, that “the poem-notebooks
are their own medium, a kind of lyrical diary” (Hartmann 2012, 75).8 The calen-
dar date attached to each poem anchors its political content in historical time,
linking Keller’s life and his poetic production to the Sonderbund War against
the Catholic cantons of Switzerland, which Keller participated in as a military
volunteer. The “Prolog” opens with a reflection on the interpellative power of
the date marked by the Schiller centennial (“der Ehrentag”) by returning to
Schiller’s birth, surveying the wars and revolutions that have fallen on that
date in the intervening time:

Leaping over the graves to reach back
And to return to the elected day,
Which bore all of this light, this life.

Die Gréber iiberspringend riickzugreifen
Und den erwahlten Tagen nachzugehen,
Die all das Leben und das Licht geboren. (IX, 222)

This backward glance from the present to the past is followed, in the next lines,
with a forward glance from the past to the present. The poet proceeds to con-
jure the image of Schiller’s Swabian mother nursing the infant Schiller at her
breast. An act of historical mercy blinds her to the destiny of the child she
holds:

For if she knew what she held in her hands,

Her weak heart would have beat confused

From pride and joy or from horror,

And the white sustenance would have flowed stormy to the child,
Sickening the first sweet nourishment.

8 Hartmann’s argument draws heavily on Walter Morgenthaler’s reading of the same poems
(Morgenthaler 2008, 175). The above quote refers to Morgenthaler’s methodology as well as to
the poems themselves.



“A Public Spectacle” =— 301

Denn wiif3ten sie, was sie auf Hianden tragen,
Schliige hochverwirrt ihr weiches Herz

Vor Stolz und Wonne oder auch fiir Grauen

Und stiirmisch floss dem Kind die weif3e Nahrung,
Das erste siife Mittel widern. (IX, 222)

This glance toward the present is extended toward a glorious future, whose
dawn is breaking on the day of the centennial:

But today, when the day has for the hundredth time
Gloriously arrived again and shone a hundredfold,
Today we look with longing at the brilliant man,
Whom this sun has brought to us,

And see his path in the dawn light

Shine over us, a bright reproach

On this fallow field of a transitional time.

Doch heute, wo der Tag sich hundertmal

Ruhmvoll erneut und hundertfiltig leuchtet,

Heut schau’n wir sehnsuchtsvoll den lichten Mann,
Den jene Sonne uns heraufgebracht,

Und sehen seine morgenrote Bahn

Mit hellem Vorwurf uns heriibergldanzen

Auf dieses Brachfelt einer Zwischenzeit (IX, 223)

Where the medial construction of the Tell festival blended the heroic and the or-
dinary, the artwork and life, and the rulers and the ruled into a single representa-
tion, in the “Prolog,” the iterative nature of the date and the festival that occurs
on it unite past, present, and future. The image of democracy that emerges is,
accordingly, a grandiose one. The festival does not represent self-rule but rather
the grand sweep of a historical mission: darkness and daybreak, covenant and
fulfillment. Schiller is cast as a deity, standing by the “children and the children
of the children” (IX, 223) of the Abraham-like Swiss people until they have
learned to satisfy the freedom they crave as the infant Schiller once craved his
mother’s milk.

Though Der griine Heinrich and the “Prolog” depict Schiller as safely fixed
in the cultural firmament of nationalist democracy, his political relevance to
the nationalist movements of the forties and fifties had not gone unchallenged.
In 1859, Julian Schmidt, coeditor of the influential Grenzboten journal, had pub-
lished a critical evaluation of Schiller’s work. Like Keller, Schmidt had harbored
revolutionary sympathies in the 1840s; like Keller’s, these had cooled into a na-
tionalist liberalism by the 1850s. From this standpoint, Schmidt took Schiller to



302 — Michael Lipkin

task for the poet’s fascination with royal power and rejected his entire political
vocabulary — the ideal, universal humanity, freedom — as poetic abstraction,
mere substitution for the political realities of his time (Schmidt 1859, iii—iv). For
Schmidt, the nationalist revolutions had given a real content to these abstrac-
tions: trade, parliamentary democracy, military conscription, the struggle for
nationhood - these constitute true freedom (1867, 540-541). The following stan-
zas of the “Prolog” place Schiller in Schmidt’s aesthetic-historical framework,
seeking to rehabilitate his image as a purveyor of substitution in governance
and poetry alike:

Never are we stirred by that which is unreachable.
Nor does lazy adoration prompt us
To make an image and to worship it.

Nie riithret uns, was unerreichbar ist.
Auch kitzelt uns nicht miilige Verehrung,
ein Bild zu schaffen und es anzubeten. (IX, 224)

Like Schmidt, the poem attaches a negative connotation to the words miifig,
Verehrung, anbeten, and unerreichbar — casting poetic and political substitution
as self-alienating and self-subjugating idolatry. But where, then, does the civic
virtue of Schiller’s work and the festival devoted to him lie? What political use
do Schiller and the festival serve for a freedom-loving and self-governing peo-
ple? What is truly representative in his work?

The answer comes in the following stanza, which contains an anaphoric
listing of “beauty’s” services to the nation. Unlike beauty that is “full of vanity /
And in self-love decks itself in peacock feathers,” which is the same beauty that
“nourishes the despot” (IX, 226-227), this beauty:

[. . .] purifies the priest’s word to pure love,

It perfectly brightens the councilor’s mind,

It makes the warrior’s weapons sharp and gleaming,
It ennobles the hard labor of the workman,

Elevates the merchant above the danger

Of burying his heart in his treasures,

And protects, as from the rust of raw greed,

Against the womanly unnerving of the senses;

And even from passion, which never dies,

It draws out the venom that leads to destruction.
Around all of them, it winds an enchanted band
That makes us equal in the nobler sense of the word,
Valuable and capable of the goal of freedom.



“A Public Spectacle” =— 303

Sie klart des Priesters Wort zur reinen Liebe,

Sie hellt dem Ratsmann trefflich den Verstand,

Sie macht des Kriegers waffenscharf und glanzend,
Dem Werkmann adelt sie die harte Arbeite,

Erhebt den Kaufmann iiber die Gefahr,

Sein Herz in seinen Schitzen zu begraben,

Und schiitzt, wie vor dem Rost des rohen Geizes,
Vor weiblicher Entnervungseinen Sinn;

Und selbst der Leidenschaft, die nimmer stirbt,
Nimmt sie das Gift, das zum Verderben fiihrt.

Um alle windet sie ein Zauberband,

Das gleich uns macht im edleren Sinn des Wortes,
Wertvoll und Fihig zu der Freiheit Zwecken. (IX, 226)

Schiller’s beauty is not an aesthetic effect. It is a metonym for the festival in his
honor: a representative medium in which instances of private self-interest be-
come representations of civic virtue, and in which ostensibly distinct spheres of
life, like religion, war, commerce, and politics, represent the same national
struggle for self-determination. Like the festival, which physically draws these
spheres together into one common gathering, beauty erases the boundary that
divides public and private, leisure and labor, individual and collective for the
Swiss citizen “so that his work succeeds in a festive manner and so that the fes-
tival becomes for him the most beautiful work” (IX, 225).

Though Keller disavowed the “Prologue,” the poem is a useful contrast to
the depiction of the Schiller centennial in Schillerfest. Notably, the latter poem
has no date. While Keller had written the Apotheker collection to satirize Heinrich
Heine’s “political capriciousness,” after failing to publish the volume, he set it
aside for twenty years. As Philipp Theisohn has observed, this was a common
practice for Keller, who frequently reworked the substance as well as the form of
his poems, making them difficult to place historically or biographically (2016,
173). But given the jaundice of the later Keller’s political outlook, the reluctance
to link the poem to the national Schiller festivities is better explained, as Ursula
Amrein writes of the Mythenstein essay, by his “vehement self-distancing from
the institutionalization of a Swiss national theater” — and one might add, from
the cultural trappings of Swiss liberalism entirely (2016, 221). The events of the
poem take place on a snowy and rainy November day, in the season of destitu-
tion and privation, far away from the sweep of historical time. In lieu of trade
and commerce, the poem focuses on the barest struggle for survival. A destitute
woman, heavy with child, forages for dry firewood in the mountains. Walking
along the forest path, she encounters a familiar Kellerian type, the hardy Amazon.
She, too, is pregnant: “Big and strong, expecting / Heavy wood upon her head.”



304 —— Michael Lipkin

She asks the distraught stranger what is troubling her. The first woman replies
that her husband was recently killed felling wood and that she is now struggling
to provide for her children:

“Life must come to life,
And it presses and increases,
And your heart is sick to death!

Like an animal on the wild heath,
I seem, with no God,

With no God and with no stars

To wander starving, reproducing.”

“Leben soll zu Leben kommen
Und das drangt sich und das mengt sich
Und das Herz ist krank zum Tode!

Wie ein Tier auf wilder Heide

Schein’ ich mir, das ohne Gott,

Ohne Gott und ohne Sterne

Hungernd irrt und sich vermehrt.” (X, 153)

These lines provide a stark counterpoint not only to the silent, dignified moth-
erhood of the “Prolog,” but also to its masculine images of trade, war, and poli-
tics as the pillars of national life. Like “beauty” and “universal humanity,”
these too are exposed as mere substitutions for the true work that assures the
survival of the nation, the domestic labor of the mother, who sees to it that her
children do not starve. Schillerfest shrinks the expansive sweep of historical
time to the needs of a body, which survives one meal at a time, knowing neither
past nor future.

The rest of the poem makes use of a tripartite structure like the one Lind-
horst identified in Wilhelm Tell: it first depicts a personal appeal, then the festi-
val, and finally the union of the two together. Consolation and comfort become
the highest civic good. At first, the woman’s lament is answered by a percussive
blast of vernacular German from the Amazon: “Hey! What’s troubling you, you
stupid woman?” (X, 153). She explains that she, too, must fend for her children
alone. Her husband is still alive, unfortunately. She drove him from their home
for eating the food meant for her children, who show no gratitude or awareness
of the duress she must endure to provide for them. They batter her and bite her;
she boxes their ears. Nonetheless she is braced, invigorated by her awareness
of her body. She luxuriates in her own strength: “Happily we build our vault /
Out into the distant land” (X, 153). This appeal fails, however. The first woman



“A Public Spectacle” =— 305

protests that she lacks her interlocutor’s strength and perseverance, and bursts
into tears. At this moment the clouds part and both women witness a great
crowd passing by in the valley below. The gathering is implied to be, though
not explicitly identified as, the Schiller centennial. Indeed, Schiller’s name is
not mentioned, since neither woman can read, and so they have no idea who
Schiller is:

Long, flowing trains of citizens
Could be seen moving down below,
And the silk of richly made banners
Flew out in front.

Lang hinwallende Biirgerzuge

Sah man schimmernd sich d’rinbewegen
Und es wehte die fliegende Seide
Reichgebildeter Banner voran. (X, 154)

Over the howling of the wind a single voice calls out:

“Joy, beautiful spark of the gods!”

Rang across the ringing storm;

It was no church song and no war song;
But the bells rang from the tower.

“Freude, schoner Goétterfunken!”

Halle heriiber der klingende Sturm;

War kein Kirchenlied und kein Kriegslied;
Doch die Glocken schallten vom Turm. (X, 377)

This festival breaks with the Tell festival and the centennial of the “Prolog” in
three decisive ways. First, it notably does away with the collective character of
the festival. Its scope is reduced to that of the individual life and the interper-
sonal concern of one human being for another. Collective experience is rejected
as an abstraction; Schiller’s message is carried by a single voice. Second, in
lieu of freedom or beauty, here joy is the decisive concept in Schiller’s aes-
thetic-political vocabulary. Freedom and beauty are rejected as intangible, and
joy is embraced as immediately palpable. What is more, joy requires no reli-
gious or political representative. Even the lowest citizen can seize it for herself
or grant it to another. And third, Schillerfest breaks the operative barrier that
separates the dignified human life of those who belong to society from the sub-
human, animal life of those at its margins. The Tell festival brought together
rulers and ruled in a single representation; the Schiller centennial the present



306 —— Michael Lipkin

and the past as well as the distinct spheres of national life. In the Schillerfest,
meanwhile, the festival unites the individual struggle for survival and dignity
with humanity’s world-historical struggle to be free. The poem closes with the
women staring with amazement at the procession. Nonetheless, they are in-
cluded, and in the spirit of inclusion, the cheerful woman invites her destitute
friend to a household meal with her swarming children:

I have bread and wine at home
Nuts for the young brood

And at the happy mother’s feast
Let us take good courage.

Brot und Wein hab’ ich im Hause,
Niisse fiir die junge Brut

Und beim frohen Miitterschmause
Fassen wir einen guten Mut. (X, 157)

This final image suggests that the suffering of a democracy’s most destitute
members is the yardstick by which the world-historical progress toward free-
dom must be measured. It therefore heightens the paradox of representation
that the Tell festival and Schiller centennial sought to resolve. By scaling its
picture of life down to the barest animal existence, it rejects not only aesthetic
representation but all forms of collectivity — nationhood, history, governance,
patrimony — as substitutions for individual need and individual happiness. A
truly democratic art is one that affords a tangible, interpersonal experience of
dignity to those most in need of it, especially those barred from participation in
culture and politics. The golden light of the festival, its commitment to a truly
universal humanity, reveals, then, the limitations of an institutionalized demo-
cratic culture, preparing the way for the wholesale rejection of the festival in
Martin Salander.

4 False Notes — Martin Salander

As the only work of Keller’s not to have been conceived during his sojourn in
Berlin, Martin Salander, his final novel, has the distinction of being the most
“Swiss” of his works. It is also the most biting of Keller’s novels and novellas,
striking for the bitterness with which its portrait of 1870s Switzerland looks back
on Schiller as the cultural icon of Swiss democracy and the civic festival as its
privileged medium. In this final section, I will show that Martin Salander discards



“A Public Spectacle” =— 307

the representation-substitution problematic entirely. The novel regards as fraud-
ulent all attempts by a fractious, individualistic society to represent itself as a
unified, self-governing democracy. The civic festival is nothing more than mere
pageantry, while the prestige attached to a career in national government —
which, despite a century of festivals, is still a substitutive body beholden to no
one’s interests but its own — attracts hucksters and social climbers. Ultimately, the
novel rejects the democratic impulse itself as rooted in the same desire for prog-
ress and advancement as the greed plaguing the country’s public life. In place of
the paradox of representation, which the civic festival was to solve, Martin Sa-
lander experiments with renunciation as the highest civic virtue — a complete
withdrawal from public life and a curbing of the passions stirred by public art.

From its outset, Martin Salander distinguishes itself from Keller’s earlier
treatment of the civic festival with its emphasis on song. As a civic medium, the
Tell festival positioned itself alongside and in contrast to public theater. The
political-cultural reference point for the festival in Salander, however, is the
Wettgesang, or singing competition. In choral song, the individual and the col-
lective are brought together as they are in true democracy. This display of pub-
lic harmony was the centerpiece of the imagined Schiller celebration in Am
Mythenstein:

The great festival song rises up to an expression of the purest passion and rapture. It en-
thralls the thousands of men, boys, and girls singing by heart; a light, rhythmic move-

ment surges as if by magic over the crowd [. . .]; one procession presses in closely on
another in colorful confusion, which resolves itself, without anyone seeing it, into order.
(XV, 196)

This celebration would be impossible in the Switzerland of Martin Salander —
the novel’s numerous visual and linguistic puns on the theme of music depict a
nation incapable of harmony. During a walk with his son Arnold, Salander be-
moans the populace’s apathy at the ballot box and, playing on the double
sense of Stimme as voice and vote, notes the degraded state of public song:

Singing could be heard from the alleys and the wine houses; it was the old songs, of
which the people, just as ever, knew only the first verses and maybe the last: when some-
one broke out into a verse from the middle, the other droned along [. . .]. Every hundred
steps a man begged alms with a concertina or an empty coat-sleeve, while his arm lay on
his back. (VIII, 77)

The festival is here an ossified piece of civic idolatry, whose jarring dissonance
succeeds only in representing the disunity of the Swiss republic. The festive
spirit remains, but its political power and historic significance have atrophied.
At first, the cause of this atrophy seems to be the nation’s newfound wealth. It
seems the figure of Schiller, once the lodestar of Switzerland’s political aspirations,



308 —— Michael Lipkin

is now yet another piece of cultural capital seized on by Miinsterberg’s upwardly
mobile middle class - like the gaudy gravestones in the city’s cemetery, attesting
for all eternity to the philistinism and covetousness of their occupants. In the nov-
el’s third chapter, Salander’s wife, Marie, serves a bottle of wine to a professor
who grandiloquently proclaims it to be a “Schiller prickling the stage of my tongue
as it performs its play” and consumes it in front of her starving children (VIII, 31).
In Salander’s account of his financial ruin, however, Keller offers a bleaker view
of Schiller and the public culture he once represented. Speaking with his friend
Mohni Wighart, Salander recalls how, at a meeting of a society for the recitation of
Schiller’s poetry in the 1850s, his old colleague from the Lehrseminar, Louis Wohl-
wend stood up to declaim Die Biirgschaft. This ballad, composed in 1798, recounts
the legend of Damon and Pythias and the Pythagorean ideal of friendship, the will-
ingness of one friend to offer his life for another. The huckster Wohlwend takes
advantage of the patriotic feeling that the poem engenders in Salander and asks
him to stand as guarantor (Biirgschaft) for a loan. He subsequently disappears
with the money, ruining Salander. The fact that the theft takes place at the peak of
liberalism’s cultural and political power suggests that neither Schiller nor the festi-
vals established in his name ever had any civic effect at all. The reason for this is
that both Wohlwend’s greed and the Schiller society’s democratic striving spring,
in fact, from the same impulse, “a general wanting to move upward” (Zuberbiihler
2008, 90). The longing for true self-rule has not been usurped by the new material-
ism. Rather, the one is and always was the “dummy,” the “caricature” of the other
(Zuberbiihler 2008, 90 and 97).

Salander is, then, a man out of time, the last citizen of Switzerland who re-
members and still subscribes to this long-gone civic culture. Accordingly, he at-
tempts to heal this national disunity with a civic festival. This event, the weddings
between the Salander daughters and the corrupt, social-climbing twins Isidor and
Julian, arrives in the novel’s eleventh chapter. Incensed by a letter from Arnold,
who is absent from the festivities, in which he scoffs at the notion of progress so
cherished by Salander, he vows to turn his daughters’ weddings into a celebration
of political unity and civic pride — a Festspiel, like the Tell festival and the Schiller
centennial. The figure of Schiller is subtly invoked in the weddings’ choice of
music, the overture to Rossini’s Guillaume Tell, played by a military marching
band. Indeed, he is invoked too subtly, played at such an unobtrusive volume
that “none of the people at the tables, neither as they ate, nor in the pleasant mur-
muring of the individual groups of neighbors were disturbed” (VIII, 171-172). But
the weddings fail in their attempt to unify public and private life, religion and
free-thinking, old liberalism and new democracy. The same discordant singing
that greeted Salander upon his return to Switzerland sounds throughout the
celebration:



“A Public Spectacle” =— 309

Two choruses of schoolchildren greeted the guests, each conducted by its own school
master with a yellow pitch pipe, which also served him as a baton. They lacked rhythm in
the broader sense, because instead of coming together as one chorus, they had set them-
selves up as though they wanted to sing the Song of the Pinzgau Pilgrimage against one
another. (VIII, 169)

What unity the festival does manage to produce is disingenuous and cloying. A
pastor heaps hollow praise on the Salander and the Weidelich families, though he
knows neither, “twisting all points of view with his heavy adulation” (VIII, 174).
In the final accounting, Salander’s attempt at creating aesthetic, political, and in-
terpersonal unity yields only hollow substitution for the divisions among his
guests — empty words and vapid civic iconography.

What possibilities remain for the civic festival as a political medium in Mar-
tin Salander? With the spontaneous performance by the two tramps at Sa-
lander’s wedding, which unwittingly exposes Isidor and Julian, and with the
trial at which the twins are punished for their malfeasance, Keller suggests the
possibility of a critical festival that forces the populace to recognize its own
faults — “a public spectacle,” as the narrator approvingly calls the latter pro-
ceedings (VIII, 318). Such a festival would give up the capacity for representa-
tion that made the Tell and Schiller festivals unique and would devote itself
instead to attacking the “frauds and perverse lies” perpetrated by those in
power. With the figure of Arnold Salander, however, the novel takes a more ex-
treme position: an ethic of rejection and renunciation that seeks to curb the
striving impulse, the “caprice,” from which all aesthetic and political media
originate. As the young Salander puts it when, at the novel’s end, he refuses to
participate in the family business: “I want to fight caprice, as long as I can; if it
triumphs, well and good, I will go along, then it is all the same to me” (VIII, 341).
When Salander presses Arnold to begin visiting political clubs, observing votes,
and listening to lectures explaining Switzerland’s laws, Arnold refuses once
more. He vows to remain informed, which he considers the fulfillment “of my
obligations as a citizen.” But he will not take part. He will observe those who do,
and he will know them by their works:

If he had to take part, as they say, he would, if it had to be, but until then he wanted to
observe the factual events and consider the fruits that came of them; from them he would
come to know the people that made them happen better than he would from their
speeches, but the parties he would know through these people as well as by the newspa-
per articles they write. He did not want the usual influences to affect him and so did not
want to go to where they were exchanged; only in this way would he feel free and finally
in the position to tell one and all what he believed to be true. (VIII, 348)



310 —— Michael Lipkin

Just as Rousseau rejected the theater, Arnold’s profession of political faith rejects
the entire discourse of republican democracy, and with it, the civic festival, as
too passionate. Where there is passion, there is “influence”; where there is “in-
fluence,” there can be no freedom. In the place of the passions loosed by the fes-
tival, Arnold adheres to a stringent, critical continence and to the renunciation of
all political images, representation and substitution alike. He vows to limit his
attention only to what is and refuses to bring about what ought to be. For fear of
misusing his freedom, he promises never to exercise it.

Martin Salander closes, appropriately, with a generational changing of the
guard. Wohlwend is routed, the Weidelich twins’ crimes brought to light, the
Salander daughters divorced with their reputations and fortunes intact, Marie
Salander’s emotional wisdom finally acknowledged, and the Swiss republic
safely in the hands of Arnold and his young friends. The young men hold a din-
ner at the Salander home where, as an éminence grise, he is the guest of honor.
At last, there is harmonious singing. Satisfied that the civically virtuous will al-
ways stand up to steward Switzerland, Salander is able to go to sleep — to die —
and take with him the era of Schiller and the civic festival. But what has the
recitation of Schiller’s poetry, the festivals undertaken in his spirit, and the cen-
tennial honoring him brought Switzerland, a democracy in name only, where
those in political office are able to enrich themselves while those they rule are too
disinterested to exercise their own political rights? In lieu of the perpetual squab-
bles and differences in viewpoint that animate Der griine Heinrich, the Switzer-
land of Martin Salander has hardened into a disinterested, ideological consensus,
indistinguishable from apathy — hence the abundance of indistinguishable twins
in the novel, including and especially the two political parties themselves.

5 Conclusion

In this essay I have traced the topos of the civic festival from the start of Keller’s
career to its end in three festivals devoted to Schiller: the Tell festival, the Schiller
centennial, and the Salander-Weidelich wedding. The unique medial logic of the
festival, a performance with no stage and no actors, woven into life itself, as it
were, taken together with its unique historical position in the history of Switzer-
land, affords it a privileged position in Keller’s oeuvre as the ideal toward which
all other media strive and before which they must fall short. For Keller the festival
stood as a tantalizing solution to the problem of democracy: can the people truly
represent themselves? It also solved the crisis of legitimacy in democratic art: can
a depiction of true democracy, as the equal collective existence of individuals,



“A Public Spectacle” =— 311

ever be anything more than an image of utopia, superfluous in the struggle for
equality and freedom? At the same time, the dialogic character of Keller’s work
always set this ideal in tension with an acknowledgment of its limits — its empha-
sis on collective over individual experience; its exclusion of marginal members of
society; and ultimately, its hollow utopian character.

Works Cited

Amrein, Ursula. “Am Mythenstein”. Gottfried Keller-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Ed.
Ursula Amrein. Stuttgart: Metzler, 2016. 221-225.

Amrein, Ursula and Madeleine Herzog. “‘Verschlissene Grundsatze’. Keller zwischen dem
liberalen ‘System’ und der demokratischen Bewegung”. Winterthurer Jahrbuch 39 (1992):
123-128.

Andermatt, Michael. “‘! Hussah! Die Hatz geht los!” Antikatholizismus bei Gottfried Keller”.
Germanistik in der Schweiz 10 (2013): 305-317.

Andermatt, Michael. “Der griine Heinrich (1854/55, 1879/80)”. Gottfried Keller-Handbuch.
Leben — Werk — Wirkung. Ed. Ursula Amrein. Stuttgart: Metzler, 2016. 16-46.

Ankersmit, Franklin Rudolf. Political Representation. Stanford: Stanford University Press,
2002.

Baechtold, Jakob. Gottfried Kellers Leben. Seine Briefe und Tagebiicher. Berlin: W. Hertz, 1903.

Binder, Thomas. “Martin Salander. Zwischen Experimentierfreude und Pflichtgeftihl”.
Gottfried Keller. Romane und Erzdhlungen. Ed. Walter Morgenthaler. Stuttgart: Reclam,
2007. 154-171.

Bottcher, Philipp. Gustav Freytag — Konstellationen des Realismus. Berlin: De Gruyter, 2018.

Downing, Eric. The Chain of Things. Divinatory Magic and the Practice of Reading in German
Literature and Thought, 1850-1940. Ilthaca: Cornell University Press, 2018.

Groddeck, Wolfram (ed.). ‘Der griine Heinrich’. Gottfried Kellers Lebensbuch — Neu gelesen.
Zurich: Chronos, 2009.

Hartmann, Regina. “Die Macht des Wortes. Gottfried Kellers friihe Lyrik im politischen Kampf”.
Macht in der Deutschschweizer Literatur. Ed. Gongalo Villas-Boas. Berlin: Frank & Timme,
2012. 73-85.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Phdnomenologie des Geistes. Werke. Vol. 3. Ed. Eva
Moldenhauer, Karl Markus Michel. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1986.

Hohendahl, Peter Uwe. Building A National Literature. The Case of Germany, 1830-1870. Trans.
Renate Baron Franciscono. Ithaca: Cornell University Press, 1989.

Honold, Alexander. Die Tugenden und die Laster. Gottfried Kellers ‘Die Leute von Seldwyla’.
Berlin: Schwabe, 2018.

Kriesi, Hans Max. Gottfried Keller als Politiker. Leipzig, Frauenfeld: Huber, 1918.

Lindhorst, Peter. Geschichte, Politik und Okonomie im ‘Griinen Heinrich’. Munich: Grin, 2003.

Lukacs, Georg. Deutsche Realisten des 19. Jahrhunderts. Berlin: Aufbau, 1951.

Morgenthaler, Walter. “Gottfried Kellers Gedicht-Schreibbiicher”. Internationales Jahrbuch Fiir
Editionswissenschaft 22 (2008): 174-190.

Plato. The Republic. Trans. R. E. Allen. New Haven: Yale University Press, 2006.



312 — Michael Lipkin

Primavesi, Patrick. Das andere Fest. Theater und Offentlichkeit um 1800. Frankfurt/M.:
Campus, 2008.

Reichert, Herbert W. Basic Concepts in the Philosophy of Gottfried Keller. Chapel Hill:
University of North Carolina Press, 1949.

Roffler, Thomas. Gottfried Keller. Ein Bildnis. Leipzig: Huber, 1931.

Rohe, Wolfgang. Roman aus Diskursen. Gottfried Keller ‘Der griine Heinrich’ (Erste Fassung;
1854/55). Munich: Fink, 1993.

Rousseau, Jean-Jacques. Politics and Art. Letter to D’Alambert on the Theater. Trans. Allan
Bloom. Ithaca: Cornell University Press, 1968.

Ruppel, Richard R. “Performing Swiss Heimat”. Schweiz schreiben. Zu Konstruktion und
Dekonstruktion des Mythos Schweiz in der Gegenwartsliteratur. Ed. )Jiirgen Barkhoff,
Valerie Heffernan. Berlin: De Gruyter, 2010.

Schmidt, Julian. Schiller und seine Zeitgenossen. Leipzig: Griinow, 1859.

Schmidt, Julian. Geschichte der deutschen Literatur seit Lessings Tod. Vol. 3. Leipzig:
Griinow, 1867.

Szabé, Laszl6 V. “‘Schiller, der idealste Dichter einer grof3en Nation’. Die Schiller Rezeption
im Realismus am Beispiel Gottfried Kellers”. ‘Schone Welt, wo bist du?’ Studien zu
Schiller anldsslich des Bizentenars seines Todes. Ed. Gabriella Récz, Laszl6 V. Szab6.
Vienna: Praesens, 2006. 51-89.

Theisohn, Philipp. “Zyklen und ausgewdhlte Gedichte.” Gottfried Keller-Handbuch. Leben —
Werk — Wirkung. Ed. Ursula Amrein. Stuttgart: Metzler, 2016. 173-181.

Zuberbiihler, Rolf. “‘Excelsior!” Idealismus und Materialismus in Kellers und Fontanes
politischen Altersromanen Martin Salander und Der Stechlin”. Gottfried Keller und
Theodor Fontane. Vom Realismus zur Moderne. Ed. Ursula Amrein, Regina Dieterle.
Berlin: De Gruyter, 2008.



Biobibliografische Informationen

Frauke Berndt, Dr. phil. Professorin am Deutschen Seminar der Universitdt Ziirich. Aktuelle
Publikationen: Facing Poetry. Alexander Gottlieb Baumgarten’s Theory of Literature (2020);
zus. mit Dorothea von Miicke (Hg.): German Realisms around 1850. Themenheft: Colloquia
Germanica (2021).

Dennis Borghardt, Dr. phil. Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fiir Germanistik der
Universitdt Duisburg-Essen. Aktuelle Publikationen: Zus. mit Alexandra Pontzen und Sarah
Maa#B (Hg.): Literaturpreise. Geschichte, Theorie und Praxis (2020); Kraft und Bewegung. Zur
Mechanik, Asthetik und Poetik in der Antikenrezeption der Friihen Neuzeit (2021).

Endre M. Holéczy, M.A. PhD Candidate am Department of German der New York University.

Stephan Kammer, Dr. phil. Professor am Institut fiir deutsche Philologie der Ludwig-
Maximilians-Universitit Miinchen. Aktuelle Publikationen: Uberlieferung. Das philologisch-
antiquarische Wissen im friihen 18. Jahrhundert (2017); zus. mit Karin Krauthausen (Hg.):
Make it real. Fiir einen strukturalen Realismus (2020).

Annette Keck, Dr. phil. Professorin am Institut fiir deutsche Philologie der Ludwig-
Maximilians-Universitat Miinchen. Aktuelle Publikationen: Zus. mit Manuela Giinter (Hg.):
Kulturwissenschaftliche Perspektiven der Gender Studies (2018). ,,Das Abenteuer und der Sex.
Anmerkungen zu einer intrikaten Verbindung mit Christoph Martin Wielands Die Abenteuer
des Don Sylvio“. Triebkonomien des Abenteuers, hg. Elisabeth Hutter u.a. (2021).

Claudia Keller, Dr. phil. Oberassistentin am Deutschen Seminar der Universitat Ziirich.
Aktuelle Publikationen: Zus. mit Barbel Kiister (Hg.): Gestundete Zeit — 100 Jahre Hans
Josephsohn (2020); zus. mit Christoph Schmalzle (Hg.): Archdologien der Moderne.
Winckelmann um 1900. Sonderheft: Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft
(2021).

Lutz Koepnick, Dr. phil. Max Kade Foundation Chair in German Studies und Professor of
Cinema & Media Arts am Department of German, Russian and East European Studies der
Vanderbilt University. Aktuelle Publikationen: Fitzcarraldo (2019); Resonant Matter. Sound,
Art, and the Promise of Hospitality (2021).

Michael Lipkin, Dr. phil. Visiting Assistant Professor am Hamilton College. Aktuelle
Publikationen: “To Make an Example of Myself’. The Problems of an Instructive Realism in
Gottfried Keller’s “Der griine Heinrich””. German Studies Review (2021); “Ein viel gehasster
Mann. Giinter Wallraffs Maskeraden...)”. Merkur (2022).

Winfried Menninghaus, Dr. phil. Professor und Direktor der Abteilung Sprache und Literatur
des Max-Planck-Instituts fiir empirische Asthetik. Aktuelle Publikationen: Zus. mit
Arbeitsgruppe: “The Distancing—Embracing model of the enjoyment of negative emotions in
art reception”. Behavioral and Brain Sciences (2017); zus. mit Arbeitsgruppe: “What are
aesthetic emotions?” Psychological Review (2019).

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-019


https://doi.org/10.1515/9783110698794-019

314 —— Biobibliografische Informationen

Natalie Moser, Dr. phil. Wissenschaftliche Mitarbeiterin am Lehrstuhl fiir Neuere deutsche
Literatur am Institut fiir Germanistik der Universitdat Potsdam. Aktuelle Publikationen: Die
Erzdhlung als Bild der Zeit. Wilhelm Raabes narrativ inszenierte Bilddiskurse, (2015); zus. mit
Fabian Lampart u.a. (Hg.): Daniel Kehlmann und die Gegenwartsliteratur. Dialogische Poetik,
Werkpolitik und Populdres Schreiben (2020).

Dorothea von Miicke, Dr. phil. Gebhard Professor of German Language and Literature am
Department of Germanic Languages der Columbia University. Aktuelle Publikationen: The
Practices of the Enlightenment. Aesthetics, Authorship and the Public (2015); zus. mit Frauke
Berndt (Hg.): German Realisms around 1850. Themenheft: Colloquia Germanica (2021).

Dominik Miiller, Dr. phil. Prasident der Stiftung Historisch-Kritische Gottfried Keller-Ausgabe.
Aktuelle Publikationen: Zus. mit Stefanie Leuenberger u.a. (Hg.): Literatur und Zeitung.
Fallstudien aus der deutschsprachigen Schweiz von Jeremias Gotthelf bis Dieter Bachmann
(2016); zus. mit Peter Utz (Hg.): Robert Walser. Fritz Kocher’s Aufsdtze (2020).

Peter Sprengel, Dr. phil. Professor emeritus am Institut fiir Deutsche und Niederldandische
Philologie der Freien Universitat Berlin. Aktuelle Publikationen: Geschichte der
deutschsprachigen Literatur 1830-1870. Vormdrz — Nachmdrz (2020); Karl August Varnhagen
von Ense und Charlotte Williams Wynn. Eine deutsch-englische Briefliebe um 1850 (2022).

Monika Szczepaniak, Dr. phil. Professorin am Institut fiir Kulturwissenschaften der
Uniwersytet Kazimierza Wielkiego in Bydgoszcz. Aktuelle deutschsprachige Publikationen:
Zus. mit Agnieszka Jezierska und Pia Janke (Hg.): Jelineks Ridume (2017); Elfriede Jelinek (2022).

Stefan Tetzlaff, Dr. phil. Professor am Seminar fiir Deutsche Philologie der Universitat
Gottingen. Aktuelle Publikationen: Heterotopie als Textverfahren. Erzdhlter Raum in Romantik
und Realismus (2018); zus. mit David-Christopher Assmann (Hg.): Poetik der Skizze. Verfahren
und diskursive Verortungen einer Kurzprosaform vom Poetischen Realismus bis zur Friihen
Moderne (2020).

Caroline Torra-Mattenklott, Dr. phil. Professorin am Institut fiir Germanistische und
Allgemeine Literaturwissenschaft der RWTH Aachen. Aktuelle Publikationen: Poetik der Figur.
Zwischen Geometrie und Rhetorik. Modelle der Textkomposition von Lessing bis Valéry (2016);
zus. mit Stéphane Boutin u.a. (Hg.): Fest/Schrift. Fiir Barbara Naumann (2019).

Peter Utz, Dr. phil. Professeur honoraire an der Faculté des lettres, Section d’allemand der
Université de Lausanne. Aktuelle Publikationen: Kultivierung der Katastrophe.
Untergangsszenarien in den Literaturen der Schweiz (2013); ,,Nachreife des fremden Wortes*.
Hélderlins ,Hdlfte des Lebens* und die Poetik des Ubersetzens (2017).

Zoe Zobrist, M.A. Doc.CH-Stipendiatin des Schweizerischen Nationalfonds am Deutschen
Seminar der Universitét Ziirich. Aktuelle Publikation: Zus. mit Patrick Durdel u.a. (Hg.):
Literaturtheorie nach 2001 (2020).



	Geleitwort
	Hinweis zur Zitierweise
	Inhaltsverzeichnis
	Kellers Medien
	Formen
	„Zu den schönsten vor Allen in der Schweiz“
	Gottfried Kellers medial-realistische Poetik
	Laokoon-Lehren
	Gottfried Kellers Medienästhetik
	Theatrale Weltmodelle
	Genres
	Iconic turns
	Verengte Aussichten, neuer Glanz
	Im Strudel der Einsamkeit
	Poetik der Ambiguität
	Ikonischer Überschuss
	Weiße Schießbaumwolle und schwarzes Tintenmeer
	Sex – Class – Form
	Institutionen
	Phantom Threads
	„Liebhaberbühnen zu Seldwyla“
	Gottfried Kellers ‚queerer‘ Realismus
	Ordnung, Exzess, Verausgabung
	“A Public Spectacle”
	Biobibliografische Informationen



