
Stephan Kammer

Ordnung, Exzess, Verausgabung

Fest-Konflikte in Gottfried Kellers Dietegen

1 Kellers Feste – zur Einleitung

In Gottfried Kellers Nachlass hat sich ein Notizblatt erhalten, das eine ganze
Reihe von Themen- und Titelentwürfen zur Fortsetzung der Novellensammlung
Die Leute von Seldwyla enthält (Abb. 1).1

Wohl bereits im Herbst 1855 angelegt, als Keller parallel noch zur laufenden
Produktion des ersten Bandes seinem Verleger Vieweg solche Pläne unterbrei-
tet hat, sollte die Liste lange in Gebrauch bleiben. Das sieht man – nicht nur an
den heterogenen schriftlichen Eintragungen auf dem Blatt. „[V]iele Benut-
zungsspuren (Knicke, Knitter, Flecken etc.)“ vermerkt die Zeugenbeschreibung
der Historisch-Kritischen Ausgabe (XXI, 417). Immer wieder hat Keller die Liste
ergänzt, Markierungen vorgenommen oder abgearbeitete beziehungsweise auf-
gegebene Eintragungen gestrichen. Bedenkt man, dass es beinahe zwanzig
Jahre dauert, bis 1874 schließlich die zweite, vermehrte Auflage der Seldwyla-
Erzählungen erscheinen wird, bedenkt man auch die bei Keller übliche Mühsal
und Langwierigkeit des Schreibprozesses, der auch in diesem Fall nicht anders
ausgefallen ist, dann überraschen weder Benutzungsdauer noch -spuren.

Einige der Eintragungen auf dem Blatt lassen sich umstandslos meinem Bei-
tragsthema zuordnen. Unter den zwischen Themensignal, Titelentwurf und Gen-
rebezeichnung schwankenden Absichtserklärungen findet man zum Beispiel
den Einfall zu einer Erzählung mit dem Titel „Das Sängerfest“. Ein weiterer Ein-
trag nennt „de[n] Festschweizer“ als möglichen (Titel-)Helden oder Protagonis-
ten einer Novelle. Schließlich verspricht sich der planende Verfasser zeitweilig
auch vom „Braten[-]“ oder „Provitschütz[en]“ einen lohnenden Vorwurf: den
„Bratenschütze[n]“ kennt man aus dem vorletzten Kapitel des Grünen Heinrich

 Der folgende Beitrag umreißt beispielbezogene Vorüberlegungen aus einer im Entstehen be-
griffenen Monografie zu Gottfried Kellers Festen, die ich 2019 in jeweils knapperer und anlassbe-
zogen veränderter Form in Zürich, München und Essen zur Diskussion gestellt habe. Ich danke
den Teilnehmerinnen und Teilnehmern der Vorträge für ihre Anregungen zur vorliegenden
schriftlichen Ausgestaltung, deren Vortragscharakter indes weitgehend beibehalten worden ist.
Insbesondere die ausführlichere theoretische Auseinandersetzung mit den Institutionen und Me-
dien des Fests sowie ihren kulturtheoretischen Implikationen muss der genannten Abhandlung
vorbehalten bleiben.

Open Access. ©2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-017

https://doi.org/10.1515/9783110698794-017


Abb. 1: Notizblatt „Seldwyla II“ (XXI, 419).
ZB Zürich, Ms. GK 23, Nr. 59 recto.

274 Stephan Kammer



von 1855 als einen Zeitgenossen (XII, 459), der allein aus Gewinnstreben oder Ehr-
sucht an den Wettbewerben des Eidgenössischen Schützenfests in Basel teilnimmt.
Die Festzusammenhänge in dieser thematischen Heuristik, Sänger- und Schützen-
fest, rufen einen ganz bestimmten institutionellen Rahmen auf: den einer bürger-
lich-patriotischen Festkultur, wie sie gerade für die Schweiz in der zweiten Hälfte
des neunzehnten Jahrhunderts bedeutsam gewesen ist. Sie gehört zu den wichtigs-
ten Manifestationen des schweizerischen Liberalismus um die Jahrhundertmitte
(Weber 1997; de Capitani 2005). Keller hat dazu nicht nur einen guten Teil jener
Gedichte beigesteuert, die als achte, eigenständige Abteilung in den Gesammelten
Gedichten von 1883 unter der Rubrik ‚Festlieder und Gelegentliches‘ zu stehen
kommen werden (IX, 197–271), sondern diese Institutionalisierung des Fests zum
Anlass für eine regelrechte Medientheorie einer zyklisch wiederholten, patrioti-
schen Sinnstiftungseinrichtung genommen – sein 1861 publizierter Aufsatz AmMy-
thenstein schlägt vor, ein nationales „Bedürfniß nach Schauhandlung“ (XV, 192) in
diesem Sinne nach und nach institutionelle Form gewinnen zu lassen.

Für die beiden auf dem Notizblatt zu findenden kellerschen Eintragungen
des ‚Festschweizers‘ und des ‚Bratenschützen‘ gibt es weder im Deutschen Wör-
terbuch der Brüder Grimm noch im Schweizerischen Idiotikon eine lexikalische
Entsprechung. Die Neologismen zeigen in ihrer ironischen Faktur eine weitere
Besonderheit an, die in Kellers (erzählerischen) Einlassungen zu dieser Festkul-
tur zu beobachten ist. Vor allem, aber längst nicht nur in den Seldwyla-Novellen
findet man eine ganz spezifische, oft feinziselierte Geste kritischer Distanznahme
zur Feier der Feste. Im Begriff des „Braten“- beziehungsweise „Provitschützen“
ist sie bereits eingetragen; sie betrifft Erzählanlagen und Figurenzeichnungen
gleichermaßen, ohne doch eine empathische bis passionierte Teilhabe an Ver-
handlung und Verhandeltem deswegen grundsätzlich auszuschließen. Diese Ei-
genart entspricht der Geste eines „Schreiben[s] unter Vorbehalten“, die man –
wie Erika Swales gezeigt hat – als vorherrschenden „Erzählmodus“ des keller-
schen Œuvres betrachten darf (Swales 1990, 95). Immer wieder, immer wieder
aber im Modus solcher Ambiguität wählen Kellers Texte Feste zum Anlass von
Darstellung und Reflexion. Es ist bemerkenswert, dass trotz dieser bei weitem
nicht nur thematischen Prominenz die eigentlichen Strukturfunktionen von Gott-
fried Kellers Festen bisher beinahe vollständig unbeleuchtet geblieben sind.
Weder beschränkt sich nämlich die Bedeutung dieser Feste auf die Rolle promi-
nenter Motivik, die wie eben angedeutet „republikanisches Denken und Kunst
zusammenführt“ (Andermatt 2016, 26), noch trägt ihre Darstellung lediglich zum
Zeit- und Lokalkolorit von Kellers literarischem Realismus bei. Keller ist einer der
auffälligsten literarischen Fest-Darsteller des neunzehnten Jahrhunderts, darüber
hinaus aber auch einer der interessantesten Festtheoretiker oder vielleicht ge-
nauer: Festästhetiker seiner Zeit. Gelegentlich wird dieses theoretische Interesse

Ordnung, Exzess, Verausgabung 275



explizit, wie im erwähnten Mythenstein-Aufsatz, hauptsächlich aber schreibt es
sich seinen Festdarstellungen selbst ein und erzeugt dabei einen beträchtlichen,
nicht nur poetologischen Mehrwert. Ich will mich im Folgenden einleitend auf
eine ganz bestimmte Funktion von Kellers Festen beschränken und in der gebo-
tenen Kürze einige Aspekte ihrer narrativen Integrationsleistung skizzieren.

Was macht, so will ich zunächst fragen, ausgerechnet Feste so interessant
und fruchtbar für diese Funktion? Abstrakt formuliert lautet die Antwort darauf:
Sie bieten den analytischen und den darstellerischen Interessen von Kellers Er-
zählen gleichermaßen eine Handhabe. Anders gewendet: Jedes erzählte, jedes li-
terarisch dargestellte Fest ist zugleich eine gesellschaftstheoretische Aussage – an
ihren Festen sollt Ihr sie erkennen, die Seldwyler so gut wie die anderen Bewoh-
ner von Kellers erzählten Welten. Welche Qualität hat, so interessiert mich dann
zweitens, diese erzählerische Integration durch Feste? Wenn ich von ‚Integration‘
spreche, impliziere ich damit, dass diese erzählten Feste unabhängig von ihrer
analytischen und ästhetischen Qualität nicht nur motivischen Wert haben. Viel-
mehr konstituieren sie Handlungslogiken, Erzähldramaturgien und Figurenzeich-
nungen – und wie sie das tun, will ich exemplarisch zeigen. Ich werde für beide
Fragestellungen keinen der einschlägigen Fest-Texte heranziehen, die man tat-
sächlich leicht auf die Einträge in Kellers Themen- und Titelliste zurückführen
könnte. Weder das Fähnlein der sieben Aufrechten also noch das Verlorene Lachen,
das aus der „Sängerfest“-Notiz hervorgegangen ist (Kammer 2020), sollen hier im
Vordergrund stehen. Auch die berühmteren von Kellers Fest-Szenen, etwa das
Künstlerfest im Grünen Heinrich oder die Kirchweih am Ende von Romeo und Julia
auf dem Dorfe, lasse ich an dieser Stelle außer Acht. Ich konzentriere mich auf
weniger prominente, allerdings keinesfalls beiläufige Exemplare von Kellers Fes-
ten, und diese Wahl soll im Dienst des systematischen Arguments stehen: Die er-
zählten Feste haben zurückzutreten zugunsten der besagten Strukturfunktion,
derjenigen erzählerischer Integration.

2 Skalierung der Feste: Ruechenstein
vs. Seldwyla

Ich will an dieser Stelle gar nicht erst fragen, was ein oder gar ‚das Fest‘ sei, wie
das eine ältere, ontologisch interessierte Literatur des Öfteren und meist auf wenig
befriedigende Weise versucht hat – man ist da in aller Regel über kurz oder lang
bei der Religion gelandet (Pieper 1963). Die Antwort fällt vermutlich zwangsläufig
defizitär aus, solange man das Fest nicht als Differenzbegriff fasst und somit zum
Alltag, zur Arbeit oder zu anderen Formaten des ‚Nicht-Fests‘ in Beziehung stellt.

276 Stephan Kammer



Fruchtbarer sind dementsprechend Fragen danach, was Feste leisten – Fragen
also nach der Funktion von Festen für diejenigen, die sie feiern, und nach den
Logiken, in die sie eingelassen sind. Ein Orientierungsangebot dieser Art stammt
aus dem Bestand kulturtheoretischer Festheuristiken; man findet es in der Einlei-
tung von Walter Haug und Rainer Warning zu dem von ihnen herausgegebenen,
dem Fest gewidmeten Band der Poetik und Hermeneutik-Kolloquien. Erschei-
nungsform und Funktionslogik von Festen, so resümieren sie, lassen sich auf
einer konzeptuellen Skala eintragen. An deren einem Ende wird „das Fest als af-
firmative Überhöhung der bestehenden Ordnung“ bestimmt. Am anderen stehe
das Fest als Erscheinung „normensprengender“ Verausgabung (Haug/Warning
1989, xv). Versucht man allerdings, konkrete Feste oder Festformen an dieser po-
laren Skalierung auszurichten, kommt man besonders weit nicht. Zwar mag ein
Nationalfeiertag oder ein prominentes Fest des kirchlichen Kalenders nah am Pol
der affirmativen Ordnungsüberhöhung liegen. Ähnlich unmissverständlich schei-
nen Spielformen des Karnevalistischen im älteren, vor-bachtinschen Verständnis
dieses Begriffs oder gar die Orgie zum Pol der Ordnungsstörung und des Exzesses
zu streben. Doch jenseits solcher auf den ersten Blick eindeutigen Befunde hat
die Heuristik des Fests mit einer derart skalaren Polarität der Festfunktionen ihre
Nöte. Das gilt vor allem für komplexere gesellschaftliche Handlungsformen,
deren Ereignisgebundenheit die konzeptuelle Zuordnung zum Fest nahelegt,
deren Dynamik und Dramaturgie allerdings eine stabile oder eindeutige Skalie-
rung sabotieren. Diese Potentiale einer kulturellen Festbestimmung zwischen
Ordnung und Verausgabung lotet vielleicht keine Erzählung so grundsätzlich
aus wie Kellers Dietegen. Der Text steht in der zweiten, auf zwei Bände erweiter-
ten Auflage der Seldwyla-Erzählungen an der vorletzten Stelle und gehört zu den
weniger bekannten unter ihnen. Ich will deshalb meiner festbezogenen Lektüre
einen kurzen Überblick vorausschicken.

Die Lebensgeschichte des Titelhelden Dietegen sollte ursprünglich unter
dem Titel Das Leben aus dem Tode stehen. Sie beruht auf einer symmetrischen
Kopplung zweier „alter Rechtsgebräuche des Lebenschenkens“, wie Keller im
Juni 1874 an Emil Kuh schreibt (GB III, 178). Beide Bräuche hat er in Melchior
Schulers Thaten und Sitten der Eidgenossen finden können, die Fundstellen
werden in der Themenliste „Seldwyla II“ vermerkt. Die erste Stelle bildet die
Folie für den Anfang der Erzählung und die Einführung des Titelhelden:

Ein noch junger Knabe, der aber schon viel gestohlen hatte, ward 1473 zum Tode durch
den Strick verurtheilt; man bat für ihn um seiner Jugend willen, und nun sollte er ertränkt
werden – aus Gnade sagte man! Der Scharfrichter warf ihn in den Fluß und zog ihn am
bestimmten Orte heraus, zerschnitt seine Bande und ließ ihn als todt liegen. Die Stadt-
knechte legten ihn in einen Sarg, der einen Spalt hatte; Knaben blickten durch denselben
und fanden, daß der Mund sich bewege; Frauen hörten dieß, eilten hinzu, brachen den

Ordnung, Exzess, Verausgabung 277



Sarg auf, fanden Leben im Knaben und trugen ihn in den Spital; da kam er zu sich selbst,
lebte lange, ward ein Biedermann, nahm ein Weib und hatte schöne Kinder. (Schuler
1842, Bd. 1 404–405)

Die literarische Transformation ergibt Folgendes: Noch als Knabe wird die Waise
Dietegen wegen eines Diebstahls – den sie übrigens nicht begangen bzw. den es
so gar nicht gegeben hat – zum Tode verurteilt und gehenkt. Als man den Hinge-
richteten in die Stadt zurückführen will, fällt dank der Intervention des Mädchens
Küngolt auf, dass er noch lebt. Küngolts Familie nimmt den Jungen auf. Er wächst
an der Seite seiner Retterin auf und wird – das ist sozusagen der Preis für seine
Rettung – von ihr bald buchstäblich und explizit in Besitz genommen: „Du
gehörst mir allein, Du bist mein Eigentum, ich allein habe Dich aus dem Sarge
befreit, in dem Du auf ewig geblieben wärest“ (V, 205), ruft Küngolt einmal im
Affekt kindlicher, aber nicht lange unschuldig bleibender Eifersucht.

Adoleszenz und Intrigen hintertreiben die Paarbildung bis zur zweiten,
ebenfalls bei Schuler präfigurierten Episode des Lebenschenkens am Ende der
Erzählung:

Der Rath verurtheilte 1632 eine Kindsmörderin zum Tode. Da bot sich ein junger Mann
von Regensburg an, sie zu heirathen. Nach uralter Sitte ward ihr nun, auf Fürbitte der
Geistlichkeit, das Leben geschenkt; das Paar ward auf dem Rathhaus getraut und dann
auf ewig verwiesen. (Schuler 1843, Bd. 3 469–470)

Die als Giftmischerin verurteilte Küngolt soll ebenfalls hingerichtet werden, als
Dietegen zum Richtplatz eilt, sie heiraten zu wollen erklärt und das auch tat-
sächlich tut. Den Fortgang dieser Lebensgeschichten hält die Erzählung knapp.
Wie der Gerettete in Schulers Fallgeschichte zum „Biedermann“ wird Dietegen
nicht gerade; er schlägt eine Söldnerlaufbahn ein und übt dabei, wie es heißt,
„einen oft gewaltthätigen Einfluß“ (V, 248). Anders die weitere Paargeschichte
der beiden Hauptfiguren: „Allein mit seiner Frau lebte er in ununterbrochener
Eintracht und Ehre und gründete mit ihr ein zahlreiches Geschlecht, das jetzt
noch in Blüte steht in verschiedenen Ländern, wohin der kriegerische Zug der
Zeiten die Vorfahren einst getrieben“ (V, 248).

Dazu schon gäbe es nun vieles zu sagen; ich will nur die eigentümliche Wen-
dung von der „ununterbrochenen Eintracht“ hervorheben, mit der die Erzählung
das Eheleben der beiden qualifiziert und die einen gerade für den schweizerischen
politischen Diskurs des neunzehnten Jahrhunderts außerordentlich wichtigen Be-
griff unversehens ins frühneuzeitlich-eidgenössische Privatleben transferiert. Je-
denfalls: Aus der als Entwicklungsgeschichte verstandenen Verschränkung dieser
beiden Lebensgeschicke und einer Dopplung novellistischer Erzählstrukturierung
motivieren sich die meisten der nicht eben zahlreichen literaturwissenschaftlichen

278 Stephan Kammer



Deutungen der Erzählung (Schwarz 1985; Swales 1994, 155–166). Doch das wirk-
lich Interessante an diesem Text kommt, wie mir scheint, darin noch gar nicht zu
seinem Recht.

Worum handelt es sich? Aus einem weiteren Notat auf Kellers Liste erhält die
gedoppelte Novelle von gleich zwei unerhörten Ereignissen der Lebensrettung
ihre eigentliche Form. „Die Gegenstadt“ lesen wir da; exakt eine solche stellt die
Erzählung Seldwyla zur Seite. Ruechenstein heißt sie, der Name ist sprechend:

An den Nordabhängen jener Hügel und Wälder, an welchen südlich Seldwyla liegt, flo-
rierte noch gegen das Ende des fünfzehnten Jahrhunderts die Stadt Ruechenstein im küh-
len Schatten. Grau und finster war das gedrängte Korpus ihrer Mauern und Türme,
schlecht und recht die Rät’ und Burger (sic!) der Stadt, aber streng und mürrisch, und
ihre Nationalbeschäftigung bestand in Ausübung der obrigkeitlichen Autorität, in Hand-
habung von Recht und Gesetz, Mandat und Verordnung, in Erlaß und Vollzug. (V, 181)

Es überrascht nicht gerade, dass die beiden Strafdrohungen gegen den Titelhel-
den Dietegen und gegen Küngolt Ausdruck dieses Ruechensteiner Kapitalstrafen-
fimmels sind. Es überrascht sicher ebenso wenig, dass sich der Gegenentwurf der
beiden Städte im Hauptfigurendoppel wiederholt – während der Waisenknabe
Dietegen aus Ruechenstein stammt, ist Küngolt die Tochter des Seldwyler Forst-
meisters. Aber das Entscheidende und Interessante bei dieser Kontrastinszenierung
ist, wie mir scheint, gerade nicht die Verstärkerfunktion für die Figurenzeichnung.
Was diegetisch als Rahmen für eine novellistische Doppelbiografie dienen mag,
entpuppt sich aus dem Blickwinkel auf die Institutionenlogik des Festes als eine
Art narrativer Kulturtheorie. Bleiben wir also bei dieser Inszenierung.

„Man kann sich leicht denken, daß diese Stadt [gemeint ist Ruechenstein;
SK] keine widerwärtigeren Nachbaren haben konnte, als die Leute von Seldwyla“
(V, 183), kommentiert die Erzählung die knappe Exposition der Gegen-Städte.
Dementsprechend leben ihre Einwohner in andauerndem Zwist. Erwischt man
einen Seldwyler, der sich unvorsichtigerweise auf Ruechensteiner Territorium ge-
wagt hat, wird dieser unweigerlich „gefangen und auf den zuletzt gerade vorge-
fallenen Frevel inquiriert“ (ebd.). Solche Verfahrensumstände macht man in
Seldwyla im Gegenzug nicht. Man hat sich eine Pauschallösung für die erwischten
Ruechensteiner einfallen lassen. Sie erhalten auf dem Marktplatz „sechs Ruten-
streiche auf den Hintern“ – das ist die einzige Körperstrafe, die in Seldwyla vollzo-
gen wird –; man schwärzt dann ihre habituell langen gelben Nasen mit einer
„höllischen Farbe“ und lässt sie, so gezeichnet, laufen (ebd.). Ein solchermaßen
gespanntes Nachbarschaftsverhältnis zwischen Nord- und Südhangbewohnern
kann leicht eskalieren. Und richtig führt der Antagonismus von Ruechensteiner
und Seldwyler Strafkulturen schließlich zu einer veritablen kriegerischen Ausein-
andersetzung. In dieser obsiegen zwar endlich die Seldwyler, die nicht ohne ihren

Ordnung, Exzess, Verausgabung 279



fürchterlichen Farbtopf und einen „langen ungeheuren Pinsel“ ins Feld gezogen
sind und damit die Feinde zurück nach Ruechenstein getrieben haben (V, 184).
Da man aber gegenseitig Gefangene auszutauschen hat, kommt man um einen
„förmliche[n] Friedensschluß“ nicht umhin (V, 185).

Nicht erst an dieser Stelle nun in der Geschichte des gegenstrebigen Städte-
doppels wird die maßgebliche erzählerische Integration durch Feste ins Spiel
kommen. Denn anders als man annehmen könnte, ist es zum einen grundsätz-
lich keineswegs so, dass die mehr als mürrischen Ruechensteiner keine Feste
feierten. Ihre eigentümliche Rechtspflege nämlich verwandeln sie gerne in re-
gelrechte Sommerfestspiele, da sie „[z]u ihren Hinrichtungen, Verbrennungen
und Schwemmungen […] ein windstilles, freundliches Wetter“ bevorzugen,

daher an recht schönen Sommertagen immer etwas vorging. Der Wanderer im fernen Feld
sah dann in dem grauen Felsennest nicht selten das Aufblitzen eines Richtschwertes, die
Rauchsäule eines Scheiterhaufens, oder im Flusse wie das glänzende Springen eines Fi-
sches, wenn etwa eine geschwemmte Hexe sich emporschnellte. (V, 182–183)

Auch ihre religiösen Kulthandlungen verschränken die Ruechensteiner gerne mit
Rechtshandlungen und Strafdrohungen: „Das Wort Gottes“, hält die Erzählung
fest, hätte ihnen „ohne mindestens ein Liebespärchen mit Strohkränzen vor dem
Altar und ohne Verlesen geschärfter Sittenmandate“ „übel geschmeckt“ (V, 183).
Auch diese Formulierung will ich unterstreichen; in Ruechenstein, besagt sie,
herrscht eine regelrechte Gourmandise des Strafens; auf die Finessen kommt es
den Bewohnern dabei nämlich weniger an als auf die üppige Reichlichkeit der
Pönalbeigaben. Als wäre das noch nicht deutlich genug, resümiert die Erzählung
diesen Überblick zum geradezu libidinösen Verhältnis der Ruechensteiner zu
ihren Strafpraktiken: „Sonstige Freuden, Festlichkeiten und Aufzüge gab es nicht,
denn Alles war verboten in unzähligen Mandaten“ (V, 183; Hervorh. SK).

Die Festförmigkeit der gesamten Seldwyler Existenz ist, zum anderen, seit
den Vorbemerkungen zum ersten Band der Novellen kein Geheimnis. Dass sie
„sehr lustig und guter Dinge“ leben, weiß man also. „Gemütlichkeit“ gilt als ihre
„besondere Kunst“, der gute Wein, der an Seldwyler Südlage wächst, tut das sei-
nige dazu. Selbst „ihre große politische Beweglichkeit“ bereitet den Seldwylern
in erster Linie entsprechend „großen Spaß“ (IV, 11). Und was den Ruechenstei-
nern eine währschafte sommerliche Hinrichtung, das ist ihnen die Zeit nach der
Weinlese, „wenn sie allherbstlich ihren jungen Wein trinken, den gährenden
Most, den sie Sauser nennen; wenn er gut ist, so ist man des Lebens nicht sicher
unter ihnen, und sie machen einen Höllenlärm; die ganze Stadt duftet nach jun-
gem Wein und die Seldwyler taugen dann auch gar nichts“ (IV, 11).

Alexander Honold hat die Erzählung Dietegen als ein „schulmäßig durchge-
führtes Strukturmodell zum Thema antagonistischer Nachbarschaft“ bezeichnet

280 Stephan Kammer



(2018, 292); ich will mir nun herausnehmen, diese treffliche Formbeschreibung
vom generellen Konflikt der Städte Ruechenstein und Seldwyla auf die besagte
konzeptuelle Skala der Feste zu übertragen: ein Strukturmodell antagonistischer
Festkulturen bietet die Erzählung nämlich ebenso, und das gleich mehrfach.

3 Eskalation der Feste: Ruechenstein mit/gegen
Seldwyla

Zum ersten: Auch die eingangs erwähnten Festfunktionspole finden sich in der
eigentümlichen Städtenachbarschaft verkörpert. Deren Antagonismus buchsta-
biert die Exposition der Erzählung aus. Wo wäre auf den ersten Blick mehr affir-
mative Ordnungsüberhöhung anzutreffen als in jenen exklusiven Festen des
Strafens, die den Ruechensteiner Alltag überformen? Wo wäre, umgekehrt,
mehr buchstäblich normensprengende Verausgabung angelegt als in dem Topf
mit schwarzer Farbe, aus dem ebenso zuverlässig die langen gelben Nasen auf-
gegriffener Ruechensteiner eingefärbt werden? Nicht nur dass diese Maßnahme
selbst unter „Jubelgelächter“ vollzogen zu werden pflegt (V, 183), selbst die Er-
neuerung der verbrauchten Farbe feiert man „unter närrischem Aufzug und Ge-
lage“ (ebd.). Diese Zuordnung passte auch recht gut zu der in der Forschung
vertretenen Gegenüberstellung der beiden Städte. Michael Böhler hat die Erzäh-
lung als „Geschichte zweier konträrer Gesellschaftssysteme“ bezeichnet,

die beide nicht nur in Teilbereichen des sozialen Lebens, sondern in ihrem Welt-Bild insge-
samt auf je ihre eigene Weise den Realitätsbezug verloren haben und in ihren fixierten Vor-
stellungen von der Welt erstarrt sind, Ruechenstein in der Ideologie eines repressiven
Ordnungsdenkens, Seldwyla in der konträren Ideologie permissiver Freiheitsvorstellungen.
(1996, 304)

Die Exposition der Erzählung nimmt allerdings schon eine erste, bemerkenswerte
Umlagerung beziehungsweise Komplizierung der beiden Festpole vor. Das ge-
schieht dadurch, dass sie diese Festpole in der Figur der beiden Städte über
deren jeweiligen Exzess ins Verhältnis setzt. So beginnen sich unter der Hand die
ordnungsbezogenen Faktoren von Affirmation und Verausgabung zu überkreu-
zen: haben wir es bei den demonstrativen Strafgerichten Ruechensteins mit einer
so obsessiven wie exzessiven Überhöhung der bestehenden Ordnung zu tun, las-
sen die Seldwyler das aus dem Lot geratene Maß der Abweichungssanktion per
exzessiver karnevalistischer Ordnungsaffirmation wieder einpendeln. Nirgends
wird diese Verschränkung deutlicher als im Kriegsbericht, den die Exposition der
Erzählung gibt. Es ist der besagte Karneval der Farberneuerung „unter närrischem

Ordnung, Exzess, Verausgabung 281



Aufzug und Gelage“, der für die Ruechensteiner das Konfliktmaß vollmacht und
die Eskalation provoziert:

Hierüber wurden diese einmal so ergrimmt, daß sie mit dem Banner auszogen, die Seldwy-
ler zu züchtigen. Diese, noch rechtzeitig unterrichtet, zogen ihnen entgegen und griffen sie
unerschrocken an. Allein die Ruechensteiner hatten ein Dutzend graubärtige verwitterte
Stadtknechte, welche neue Stricke an den Schwertgehängen trugen, ins Vordertreffen ge-
stellt, worüber die Seldwyler eine solche Scheu ergriff, daß sie zurückwichen und fast verlo-
ren waren, wenn nicht ein guter Einfall sie gerettet hätte; denn sie führten Spaßes halber
den ‚freundlichen Nachbar‘ mit sich und statt des Banners einen langen ungeheuren Pinsel.
Diesen tauchte der Träger voll Geistesgegenwart in die schwarze Wichse, sprang mutig den
vordersten Feinden entgegen und bestrich blitzschnell ihre Gesichter, also daß alle, die zu-
nächst von der verabscheuten Schwärze bedroht waren, Reißaus nahmen und keiner mehr
der Vorderste sein wollte. Darüber geriet ihre Schar ins Schwanken; ein unbestimmter
Schreck ergriff die Hintern, während die Seldwyler ermutigt wieder vordrangen unter wildem
Gelächter und die Ruechensteiner gegen ihre Stadt zurückdrängen. Wo diese sich zur
Wehre setzten, rückte der gefürchtete Pinsel herbei an seinem langen Stiele, wobei es keines-
wegs ohne ernsthaften Heldenmut zuging; schon zweimal waren die verwegenen Pinsel-
träger von Pfeilen durchbohrt gefallen, und jedesmal hatte ein anderer die seltsame Waffe
ergriffen und von neuem in den Feind getragen. (V, 183–184; Hervorh. SK)

Ich habe die entscheidenden Passagen hervorgehoben, die diese eigentümliche
Verschränkung von Ordnung und Verausgabung zum Ausdruck bringen: Krie-
gerischer Mut und karnevalistischer Witz bestimmt das Schlachtgeschehen, die
Demonstration der Strafinstrumente sorgt für „Scheu“ beziehungsweise „Schreck“
unabhängig davon, ob es sich dabei um die territio der vorgezeigten Henkerstricke
handelt oder um den „Spaßes halber“mitgeführten und gleichzeitig ernsthaft hel-
denmütig eingesetzten Pinsel.

Dieser verschränkte Antagonismus der beiden Festkulturen wird mobilisiert
und verändert sich zu einer zweiten Form antagonistischen – oder vielleicht ge-
nauer: agonistischen – Festgeschehens, sobald das gewalttätige Konfliktverhältnis
der beiden Städte in den besagten „förmliche[n] Friedensschluß“ (V, 185) überführt
werden soll. Das heißt aber: der Antagonismus wird in einen andersgearteten
„Schauplatz kulturellen Widerstreits“ überführt, um es erneut mit Alexander Honold
zu formulieren (2018, 299). Die polare Entgegensetzung von Ordnungssicherung
und Ordnungssprengung, die im Konflikt zwischen Ruechenstein und Seldwyla ihre
ganze Ambiguität demonstriert hat, dient nicht länger als Maßstab für die Hand-
lungsweisen und Gesten der beteiligten Parteien. Dass die Seldwyler den inkrimi-
nierten Farbtopf im Zuge dieses Friedensschlusses auszuliefern versprechen, dient
als Zeichen dafür. Das Versprechen signalisiert, gewissermaßen als Vertrauensvor-
schuss, dass es fortan eines Gegenpols zu den Ruechensteiner Strafexzessen nicht
mehr bedarf. Mit einem raffinierten sprachlichen Detail macht die Erzählung diese
Verschiebung buchstäblich greifbar. Die Drohgeste des „freundlichen Nachbar[s]“,

282 Stephan Kammer



wie die Seldwyler ihre karnevalistische Waffe zu nennen pflegen, wird nämlich ana-
grammatisch in „freundnachbarliches Benehmen“ verwandelt (V, 185). Zwar werden
Restbestände des polaren Festverständnisses noch bleiben beziehungsweise in das
sich abzeichnende neue Festverständnis und Festverhalten integriert werden: Doch
nach dem „lustige[n] Aufwand“ (ebd.) des Versöhnungsfests balancieren die Sel-
dwyler nicht mehr die Ordnungsexzesse der Ruechensteiner aus. Sie verführen ihre
Nachbarn zur Partizipation an einem Fest-Mechanismus, der statt auf gegenseitige
Kompensation von Exzessen auf gemeinschaftliche Eskalation dieser setzt.

An die Stelle eines Doppel- und Gegenverhältnisses von Ordnungsbewahrung
und Ordnungssprengung also tritt die gemeinschaftliche, wenn auch nicht weni-
ger antagonistische Verausgabung. Alles beginnt mit dem Ereignis des besagten
Friedensschlusses. Man trifft sich zum vereinbarten Termin auf der „Berglich-
tung“ der Schlacht (ebd.). Die Ruechensteiner delegieren „einige jüngere Ratsher-
ren“ (ebd.), deren habituelle Gegnerschaft zu Seldwyla womöglich noch nicht so
unerschütterlich verkörpert ist wie die der älteren Vertreter. Die Seldwyler, „in
zahlreicher Abordnung“ angetreten, begleiten den auszuhändigenden Farbtopf
mit allerlei „lustigem Aufwand“, vor allem aber mit einem „Fäßchen ihres ältes-
ten Stadtweines […] nebst einigen schönen silbernen und goldenen Ehrengeschir-
ren“ (ebd.). Gerne lassen sich die Ruechensteiner deswegen dazu verlocken, nach
dem Friedensschluss im Seldwyler Rathaus an einem gemeinsamen Festschmaus
teilzunehmen, dessen Aufwand sich unter der gängigen Devise von Wein, Weib
und Gesang rubrizieren ließe, jedenfalls dafür sorgt, dass „die armen Ruechen-
steiner sich selbst vergaßen und ganz guter Dinge wurden“. Angesichts dieser de-
monstrativen Bewirtung, von Betörung und Verführung spricht die Erzählung an
dieser Stelle passenderweise, wollen sich die heimgekehrten Ruechensteiner
nicht länger lumpen lassen: Die Befürworter eines „Gegenbesuch[s]“

[…] gewannen einen Anhang unter der Bürgerschaft, vorzüglich durch ihre Beschreibung
des reichen Stadtgerätes, womit die Seldwyler so herausfordernd geprahlt hätten, sowie
durch das Herausstreichen ihrer Frauen und deren zierlicher Kleidung. Die Männer fan-
den, das dürfe man sich nicht bieten lassen, man müsse den eigenen Reichtum dagegen
auftischen, der in den eisernen Schränken funkle, und die Frauen juckte es, die strengen
Kleidermandate zu umgehen und unter dem Deckmantel der Politik sich einmal tüchtig
zu schmücken und zu putzen. (V, 186)

So fängt alles an. Ein gutes halbes Jahrhundert vor Marcel Mauss’ Essai sur le don
(1924/25) überformt Kellers Erzählung den Antagonismus oppositioneller Festkul-
turen mit einer Logik des agonistischen Gabentauschs, an dessen grundsätzli-
chem Festcharakter ohnehin kaum zu zweifeln ist. Diese Festlogik sabotiert die
Ordnung der vorher skizzierten polaren Heuristik von Grund auf und schon per
definitionem. Der Gabentausch, als dessen Extremform Mauss bekanntlich den

Ordnung, Exzess, Verausgabung 283



potlatch, die demonstrative und gegebenenfalls existenzzerstörende Güterver-
nichtung beschrieben hat, bedarf aufgrund seines Wettstreitcharakters zweier
Parteien. Diese aber handeln eben nicht nur, ja nicht einmal primär gegeneinan-
der, sondern zuallererst miteinander. An dieser Stelle kommt das Fest ins Spiel.
Auch wenn seine Bedeutung als „System der totalen Leistungen“ (Mauss 1968, 22)
weit über die beschränkte Ereignishaftigkeit des Fests hinausweist, ist nämlich
der Gabentausch an Akte des Vollzugs unhintergehbar gebunden. Die Feste bieten
ihm den Schauplatz, leihen ihm die „feierliche[n] Formen“ (Mauss 1968, 56). Mehr
noch: als konkrete, wahrnehmbare soziale Handlung scheint der Gabentausch
sich sogar in solchen Fest-Akten zu erschöpfen. Ebenso wenig wie an seinem
grundsätzlichen Festcharakter aber, und das ist mindestens so wichtig, bestehen
Zweifel an der ordnungsaffirmierenden, ja ordnungsbegründenden Funktion des
agonistischen Gabentauschs: er ist als solcher eben keine Orgie, mag die Güterver-
nichtung auch noch so exzessiv ausfallen. Selbst wenn die Tauschakte bis zur
Grenze individueller und kollektiver Existenzvernichtung „in einem unaufhörli-
chen Fest“ eskalieren können (Mauss 1968, 23), so bringt solche Verausgabung
doch im selben Zug Prestigeordnungen sowie soziale Hierarchien hervor, inner-
halb der beteiligten Parteien übrigens so gut wie zwischen ihnen. Man könnte
diese komplexe Strukturbildung in Kellers Dietegen Schritt für Schritt nachzeich-
nen. Ich beschränke mich auf einige Anmerkungen zum Gegenfest in Ruechen-
stein, weil es nicht nur die Erzählexposition beschließt, sondern auch den Anlass
zur Haupterzählung gibt. Die Ruechensteiner wetteifern nämlich erstens mit dem
demonstrativen Bewirtungsaufwand, den die Friedensschlussfeier in Seldwyla in-
itiiert hat. Sie beschließen aber zweitens, auch ihre eigene Festkultur mit ins ge-
meinsame Spiel bringen zu wollen und deshalb, um „eine zu lebhafte Fröhlichkeit
heilsam und würdig zu dämpfen“, den Festtag „durch eine vorzunehmende Hin-
richtung zu feiern“ (V, 187).

Es kommt allerdings in beiderlei Hinsicht anders, als die Ruechensteiner den-
ken. Denn einerseits lauert der Eskalationsanlass der gemeinsamen Feier bereits
in den Reichtümern, die die Ruechensteiner zum Gabentausch beisteuern wollen.
Den Tisch decken nämlich „feine Tüchlein von ganz weißem Damast, welche bei
näherem Hinsehen ein gar kunstreiches Bildwerk von sehr fröhlichen Götterge-
schichten“ zeigen (V, 190); Szenen, die nur schlecht zur ernsten Würde der Rue-
chensteiner Ratsstube passen wollen. Und schlimmer noch: auf dem Geschirr zur
„öffentlichen Mahlzeit“ entfaltet sich „eine glänzende Welt bewegter Nymphen,
Najaden und anderer Halbgötter“; eine prächtige Silberschale, die in Gestalt eines
„hoch aufgetakelte[n] silberne[n] Kriegsschiff[s]“ daherkommt, schmückt als Gali-
onsfigur sogar „eine Galatea von den verwegensten Formen“ (V, 191). Das Festge-
schehen selbst wird es sein, das diese Galatea ins Leben ruft. Schnell nämlich
findet die „natürliche Heiterkeit“ (ebd.) der Seldwyler ihren ersten Anlass in der

284 Stephan Kammer



besagten Ausstattung der Ratsstube. Ihr kompetitiver Blick auf die Festparapher-
nalien legt eine in deren düstere Symbolordnung immer schon eingelagerte, von
den Ruechensteinern bisher buchstäblich übersehene Zeichenwelt ikonischer Li-
bertinage frei; „voll lachenden Vergnügens“ wetteifern die Seldwyler zunächst
unter sich mit Deutungen und Benennungen der „freien und üppigen Scenen“
(ebd.). Aber als den Ruechensteinern erst die Augen aufgehen über diese Dinge,
derentwegen die Seldwyler da solchermaßen herumalbern!

Wie vom Himmel gefallen, erstarrten sie mit offenem Munde! Sie hatten in ihrem be-
schränkten Sinne all die Herrlichkeit noch gar nie genauer beschaut und Zierat schlecht-
weg für Zierat genommen, der seinen Dienst zu thun habe, ohne daß ernsthafte Leute ihn
eines schärferen Blickes würdigen. Nun sahen sie mit Entsetzen, welch’ eine heidnische
Gräuelwelt sie dicht unter ihren ehrbaren Augen hatten. Aber sie waren empört über die
neugierige und ungezogene Art, mit welcher die Seldwyler den unbedeutenden Tand ans
Licht zogen, anstatt gesetzt und würdig darüber wegzusehen und nur die Kostbarkeit der
Stoffe zu bewundern. (V, 192)

Doch als andererseits die angesetzte Hinrichtung die Ausgelassenheit des Ge-
genfests dämpfen soll, zeigt sich, dass und wie die gemeinsame Eskalationsver-
pflichtung solche Begrenzungslogiken längst infiziert hat. Zwar kontaminiert
das kleine Fest des Strafens wirksam die Festfreude der Seldwyler. Aber die
Ruechensteiner können sich nur kurz über den überbietenden Charakter ihrer
Gegengabe freuen. Denn das Geschäft der Ruechensteiner Henker wird durch
einen bereits eklatant seldwylerischen Charakterzug beeinträchtigt: Dietegen näm-
lich „war in der Zerstreuung des Tages schlecht gehenkt und zu früh vom Galgen
genommen worden, weil die Beamteten noch etwas von der Mahlzeit zu erschnap-
pen gedachten“ (V, 194). Das Überleben der Titelfigur und in dessen Folge die ei-
gentliche Erzählung erweisen sich so als Effekt der kollaborativen Festeskalation.

Das zieht aber drittens nach sich, dass die Festlogiken des polaren und kom-
petitiven Antagonismus nicht auf die Exposition beschränkt bleiben. Ihr Span-
nungs- und Steigerungsverhältnis prägt zunächst die weiteren Festszenen der
Erzählung, die verlässlich an den krisenhaften Scharnieren der Handlungsdrama-
turgie platziert sind. Ich kann nur einige Stationen im solchermaßen kontaminier-
ten Festbetrieb der Erzählung nennen: Die Serie beginnt schon auf der Heimreise
von Ruechenstein und einer sommerlichen Lustbarkeit, mit der sich einerseits die
Seldwylerinnen und Seldwyler „auf eigene Rechnung zu belustigen und von dem
gehabten Schrecken zu erholen“ (V, 194–195) entschließen, bei der sich anderer-
seits die zornige Retterin Küngolt des von den Seldwylerinnen reihum geherzten
Dietegen bemächtigt. Die Serie wird fortgesetzt beim „Totenmahl“ für die Förste-
rin, in dessen Verlauf, nachdemWein und „Zuckerwerk“ zu zirkulieren begonnen
haben, „der Traueranlaß […] bald von einem Taufmahle nicht mehr zu unterschei-
den“ sein wird (V, 214). In einer „wunderbaren Mischung von Trauer und Wein-

Ordnung, Exzess, Verausgabung 285



laune“ beschließt bei dieser Gelegenheit der Förster (V, 217), die Base Violande in
sein Haus aufzunehmen; diese wird bald nicht nur dessen Ökonomie auf buch-
stäblich diabolische Weise zu regieren beginnen, sondern sie ist auch für die
nächste festive Eskalationsetappe zum wenigsten mittelbar verantwortlich. Vio-
lande nämlich bringt jenen fatalen Liebestrank ‚Gang mir nach‘ ins Haus, mithilfe
dessen Küngolt bei einem spontanen Johannisnachtfest die „Köpfe“ der zufällig
anwesenden Ruechensteiner Jünglinge in Beschlag nehmen will (V, 223) – was
sie schließlich, gefangen genommen und als Giftmischerin verurteilt, anlässlich
eines letzten Straffests der Erzählung mit ihrem eigenen Kopf bezahlen soll.

Es bedarf, viertens und letztens, eines eigensinnigen, wenngleich narrativ
nicht unvorbereiteten Entschlusses seitens des Titelhelden, auf dass die von
der Versöhnung zwischen Ruechenstein und Seldwyla eingeleitete Eskalations-
und Kontaminationslogik festlicher Verausgabung stillgestellt wird. „‚Ich will
nichts geschenkt haben und niemandem etwas schuldig bleiben‘“ (V, 243), er-
widert Dietegen, als ihm Violande die Zumutung anträgt, Küngolt per Heirat
aus den Händen der strafwilligen Ruechensteiner zu befreien und so die eigene
Rettung aus diesen zu vergelten. Und so kommt es. In der Konsequenz bildet
das anschließende zwiesame Hochzeitsfest der beiden den einzigen Festanlass
der Erzählung, der sich den Kompensations- und Kompetitivitätsanforderungen
der herrschenden Festlogik entzieht. Den Preis dafür lässt Dietegens Weige-
rung, sich länger den Bedingungen des antagonistischen Gabentauschs zu un-
terwerfen, bereits erahnen. Der Weigerung entsprechend wird nämlich das
letzte Fest der Erzählung ein buchstäblich asoziales, sein Festcharakter damit
seinerseits höchst prekär: „In tiefer Stille und Einsamkeit saßen sie nun neben
einander, sie in ihrem Kranze und er mit abgelegten Waffen, und nachdem sie
ihr einfaches Mahl genossen, gingen sie zur Ruhe“ (V, 248).

Ich habe eingangs die „Eintracht“ (ebd.) unterstrichen, mit der die Erzäh-
lung das anschließende Eheleben der beiden beschreibt. Wie man, der Logik
von Kellers Erzählung nachspürend, feststellen kann, hat diese deeskalative
Eintracht einen hohen Preis. Zu haben ist sie nur, wenn man wie Dietegen
nichts mehr schuldig bleiben und nichts geschenkt erhalten will – wenn man
sich also dem Eskalationsgeschehen des Gabentauschs entzieht. Das Ende der
Feste aber wäre der Tod des Sozialen.

286 Stephan Kammer



Literatur

Andermatt, Michael. „Der grüne Heinrich (1854/55, 1879/80)“. Gottfried Keller-Handbuch.
Leben – Werk – Wirkung. Hg. Ursula Amrein. Stuttgart: Metzler, 2016. 16–46.

Böhler, Michael. „‚Fettaugen über einer Wassersuppe‘ – frühe Moderne-Kritik beim späten
Gottfried Keller. Die Diagnose einer Verselbständigung der Zeichen und der
Ausdifferenzierung autonomer Kreisläufe“. Nachmärz. Der Ursprung der ästhetischen
Moderne in einer nachrevolutionären Konstellation. Hg. Thomas Koebner, Sigrid Weigel.
Opladen: Westdeutscher Verlag, 1996. 292–305.

Capitani, François de. „Eidgenössische Feste“. Historisches Lexikon der Schweiz. Bd. 4.
Basel: Schwabe, 2005. 122–123.

Haug, Walter und Rainer Warning. „Vorwort“. Das Fest. Hg. Walter Haug, Rainer
Warning. München: Fink, 1989. xv–xvii.

Honold, Alexander. Die Tugenden und die Laster. Gottfried Kellers ‚Die Leute von Seldwyla‘.
Berlin: Schwabe, 2018.

Kammer, Stephan. „Zwiefalt. Struktur und Referenz in Gottfried Kellers Erzählung
Das verlorene Lachen“. Make it real. Für einen strukturalen Realismus. Hg. Stephan
Kammer, Karin Krauthausen. Zürich, Berlin: diaphanes, 2020. 81–113.

Mauss, Marcel. Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesellschaften.
Übers. Eva Moldenhauer. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1968.

Pieper, Josef. Zustimmung zur Welt. Eine Theorie des Festes. München: Kösel, 1963.
Schuler, Johann Melchior. Die Thaten und Sitten der Eidgenossen. Ein Handbuch der

Schweizergeschichte. 3., neu bearbeitete und vermehrte Auflage. 7 Bde. Zürich:
Schulthess, 1842–1856.

Schwarz, Peter Paul. „Zur Bedeutung der Kindheit in Kellers Dietegen“. Wirkendes Wort 35
(1985): 88–99.

Swales, Erika. „Gottfried Kellers (un)schlüssiges Erzählen“. Gottfried Keller. Elf Essays zu
seinem Werk. Hg. Hans Wysling. München: Fink, 1990. 91–108.

Swales, Erika. The Poetics of Scepticism. Gottfried Keller and ‚Die Leute von Seldwyla‘. Oxford:
Berg, 1994.

Weber, Werner. „Am Mythenstein. Volk – Fest – Dichtung bei Gottfried Keller“. Stadt und Fest.
Zu Geschichte und Gegenwart europäischer Festkultur. Hg. Paul Hugger. Unterägeri:
W&H Verlags AG, Stuttgart: Metzler, 1997. 211–229.

Ordnung, Exzess, Verausgabung 287




