
Annette Keck

Gottfried Kellers ‚queerer‘ Realismus

Die mißbrauchten Liebesbriefe – Die drei gerechten
Kammmacher – Regine

Glaubt man Kellers Mißbrauchten Liebesbriefen, zuerst 1865 in der Deutschen
Reichszeitung und 1874 im zweiten Teil des Novellenzyklus Die Leute von Sel-
dwyla erschienen, dann ist das literarische Leben der zweiten Hälfte des neun-
zehnten Jahrhunderts ziemlich verkommen.1 Als Inbegriff dieser Verkommenheit
gilt dieser Erzählung ein empfindsamer Briefwechsel zwischen Eheleuten, der
einzig und allein zum Behufe seiner Veröffentlichung initiiert worden ist. Die
Forschung hat hierfür auch Paten der historischen Welt, nämlich Fanny Lewald
und Adolf Stahr ausgemacht, die ihren vorehelichen Briefverkehr von Beginn an
im Hinblick auf eine Publikation anlegten (Günter 2008, 127).

Im Gegensatz zu Lewald und Stahr ist der Protagonist Viggi Störteler bereits
verheiratet. Viggi trennt sich von Gritli, seiner Ehefrau, d. h. er verreist, um genau
jenen Briefwechsel ins Werk zu setzen. Die Komik entsteht aus der Inkongruenz
von Realität und idealischer Empfindsamkeit: Er schreibt nämlich zwei Briefe,
einen, der sich bspw. um verlauste Schlafplätze sorgt, und einen anderen, für die
Publikation gedacht, der seiner Frau emotionsgeladene Worte entgegen „schleu-
dert“, die da behaupten, dass „‚[d]ie Glut [s]eines Liebeswillens […] stärker [ist] als
Trennung‘“ (V, 114). Das Problem nun ist, so viel sei hier in aller Kürze gesagt,
dass seine Frau Gritli zwar zu alltäglichen und wirtschaftlichen Belangen etwas zu
sagen hat, jedoch nicht zur Frage „‚Warum ist Trennung?‘“ (ebd.) Die einfache
Antwort auf diese Frage würde lauten: ‚Um Briefe zu bekommen‘, das aber will
Viggi nicht lesen und da der Herr Gemahl nun Briefe wünscht, greift Gritli in ihrer
Not zu einer List: Sie schreibt die Briefe ihres Mannes ab, ändert jedoch das Ge-
schlecht des Briefschreibers, macht ihn zu einer Briefschreiberin und schiebt die
so geänderten Briefe dem in alle Frauen irgendwie verliebten Schulmeister zu.
Seine amourösen Antworten schreibt sie ab, wobei sie alles an sie persönlich
Adressierte löscht und wiederum das Geschlecht vertauscht. Dergestalt werden
sie an Viggi gesendet, der darauf antwortet und so weiter und so fort.

Dem Ehemann gefällt dieser Briefwechsel vortrefflich, so dass sich die Takt-
zahl erhöht und Gritli „bleich und angegriffen“ wird, weil sie schreiben muss „wie

 Zu Kellers entsprechender Einschätzung der deutschsprachigen Literaturlandschaft in der
zweiten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts vgl. Tschopp (2003).

Open Access. ©2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-016

https://doi.org/10.1515/9783110698794-016


ein Kanzlist“ (V, 126).2 Es kommt, wie es kommen muss, Gritlis List wird per Zufall
enttarnt, was letztlich zur Scheidung führt. Viggi beklagt nicht zu Unrecht, dass
Gritli „die empörendste Komödie“ mit ihm aufgeführt habe (V, 140). Diese
„‚Gans mit Geierkrallen‘“ (V, 130) habe „die Briefe des Gatten“ genommen und
dabei das Geschlecht „verrenkt“ und die Namen „verdreht“ (V, 129), so dass
zwei Männer – ohne es zu wissen – miteinander per Liebesbrief verkehrten.
Doch auch Gritli will die Scheidung, sie argumentiert im Zeichen des Realismus
bzw. mit dem Hinweis, sie sei gezwungen gewesen, jenseits des mimetischen
Sprachprinzips zu kommunizieren: Viggi habe „das Unmögliche von ihr ver-
langt, nämlich ihre Frauengefühle in einer geschraubten und unnatürlichen
Sprache und in langen Briefen für die Öffentlichkeit aufzuschreiben“ (V, 141).

Die Sympathielenkung der Novelle scheint eindeutig: Die schöne Gritli er-
weist sich als beste und d. h. als eine ‚aufrichtig-natürliche‘ Erzählerin, der es
nicht um persönlichen Ruhm oder gar finanziellen Gewinn geht. Sie wird zu
guter Letzt mit dem geläuterten Schulmeister ‚belohnt‘. Viggi hingegen wird eine
ältliche und verfressene Jungfer, Kätter Ambach, zur Seite gestellt, deren Gestalt,
Charakterfassung und Briefstil – so wird eins ums andere deutlich gemacht –
jenem von Viggi geforderten „geschraubten und unnatürlichen“ Sprachprinzip
entspricht, d. h. sie figuriert den zuvor von Gritli erzwungenen literarischen Miss-
brauch. Allerdings hebelt die groteske Inszenierung der Figur die Opposition von
Mimesis und Selbstreferentialität aus:

Denn was ihre Gestalt betraf, so besaß sie einen sehr langen hohen Rumpf, der auf zwei
der allerkürzesten Beinen einherging, so daß ihre Taille nur um ein Drittel der ganzen
Gestalt über der Erde schwebte. Ferner hatte sie einen unverhältnismäßigen Unterkiefer,
mit welchem sie beträchtliche Gaben von Fleisch und Brot zermalmen konnte, der aber
ihr Gesicht zum größten Teile in Kinn verwandelte, so daß dieses wie ein ungeheurer So-
ckel aussah, auf welchem ein ganz kleines Häuschen ruhte mit einer engen Kuppel und
einem winzigen Erkerlein, nämlich der Nase, welche sich vor der vorherrschenden Kinn-
masse wie zerschmettert zurückzog. (V, 134–135)

Kätter scheint nur vordergründig von hehren Idealen beseelt, wie an ihrem ersten
Brief an Viggi abzulesen ist, der sich ähnlich phrasenhaft gestaltet wie Viggis
Briefe an Gritli: „Längst habe ich die Blüten Ihres Geisteslebens im Stillen bewun-
dert und umso inniger in mich aufgenommen, als ich darüber trauerte, daß ein
Mann wie Sie so unverstanden und einsam in dieser barbarischen Gegend bleiben
muß“ (V, 135). An der Beschreibung ihres Unterkiefers aber wird manifest, dass
mit der ‚innigen Aufnahme‘ nicht allein die geistigen Erzeugnisse Viggis gemeint

 Zur Schreibposition Gritlis zwischen Kanzlist, Redakteur und Sekretärin vgl. auch Günter
(2008, 129).

252 Annette Keck



sind, Kätter ist nämlich unmäßig gefräßig, d. h. insbesondere am Materiellen inte-
ressiert. Sie befördert denn auch Viggis Ruin, indem sie beispielsweise das Geld
für das Porto, welches zum Verschicken der literarischen Erzeugnisse vorgesehen
war, schlicht und ergreifend verfrisst. Die Erzählung endet mit dem Satz: „Viktor
Störteler aber und seine Kätter waren samt jenen Liebesbriefen, welche sie aus
Hunger und Not doch wiederhergestellt, auf sich bezogen und unter vielem Ge-
zänke vermehrt hatten, längst vergessen und verschollen“ (V, 180).

Dass die groteske Inszenierung das Moment des Mimetischen suspendiert,
ist – so die Grundannahme dieses Aufsatzes – kein Zufall. Vielmehr prägt gerade
die Kritik an der Verletzung des mimetischen Prinzips selbst Schreibweisen aus,
die mit dem Stilprinzip des Grotesken das mimetische Prinzip aufheben.3 Sie eröff-
net somit einen selbstreferentiellen Schreib- und Sprachspielraum ausgerechnet in
dem Moment, in dem Kritik an diesem artikuliert wird, was einen performativen
Selbstwiderspruch darstellt und den poetologisch-moralischen Einsatz des Textes
fraglich werden lässt. Mit den Mißbrauchten Liebesbriefen, den Drei gerechten
Kammmachern aus dem Seldwyla-Zyklus und der Novelle Regine aus dem Sinnge-
dicht-Zyklus werde ich herausarbeiten, wie dieser performative Selbstwiderspruch
eine poetologisch kodierte Geschlechterdifferenz überschreitet bzw. que(e)rt und
welche Parallelen zu Hélène Cixous’ Projekt einer écriture féminine zu beobachten
sind. Dabei werde ich nicht nur auf die Inszenierung von „geschraubte[r] und
unnatürliche[r] Sprache“ eingehen, sondern auch die ‚schmierige‘ Spur einer der-
gestalt verkommenen Literatur mit den Mißbrauchten Liebesbriefen (nach-)zeich-
nen und zeigen, dass und wie die Texte Materialität von Literatur im Rückgriff auf
das Stilprinzip des Grotesken verhandeln und jene oben erwähnte poetologisch ko-
dierte Geschlechterdifferenz schleifen, in der Weiblichkeit und Bild eine ebenso
enge Verbindung eingehen wie Männlichkeit und künstlerische Produktivität.

1 Die mißbrauchten Liebesbriefe

Der oben geschilderte ist nicht der einzige literarische Missbrauch, den diese
Novelle anprangert: Schon ganz zu Beginn der Mißbrauchten Liebesbriefe wird
uns mit einem Wirtshausbesuch das literarische Leben der Zeit in all seiner
Ärmlichkeit zur Aufführung gebracht. In einer Schänke nämlich treffen zwei
Generationen von ‚Literaturliebhabern‘ aufeinander. Da finden sich zunächst
die älteren Herren ein, die den Kompositionsgeheimnissen der (alten) Klassiker

 Elisheva Rosen (2010) weist dies als ein Kennzeichen des Grotesken aus, vgl. auch Klein-
schmidt (2000, 187).

Gottfried Kellers ‚queerer‘ Realismus 253



auf den Grund gehen wollen. Sie lesen Cervantes, Rabelais, Sterne und Jean
Paul, Goethe und Tieck. Die Namen sind kanonisch, die Autoren selbst schon
tot, der rote Faden aber, den die Herren suchen, wird gerade bei diesen Dich-
tern nicht immer leicht zu verfolgen sein.4 Nach dieser Suche, einem Tee und
einem Schöppchen begeben sich die älteren Herren Leser zufrieden und müde
„auf etwas gichtischen Füßen zu ihrer Nachtruhe“ (V, 99). Die doch reduzierte
Virilität und Vitalität dieser Leser indiziert dabei wenig subtil das Ende einer
literarischen Ära, weist sie als Anachronismus aus.

Die jüngere Generation hingegen sieht sich im Zeichen einer „‚neuen Sturm-
und Drangperiode‘“ (V, 101). Sie führt in eben jenem Gasthaus ein ganz anderes
„Gespräch belletristischer Natur“ (V, 99): Die Erzählinstanz moniert, dass die Jun-
gen nichts von den „verjährten Gegenständen“ der Alten zu berichten wüssten,
dagegen hätten sie „die ausgebreitetste und genaueste Kenntnis in den täglich
auftauchenden Erscheinungen leichterer Art und aller der Personen und Persön-
chen, welche sich auf den tausend grauen Blättern stündlich unter wunderbaren
Namen herumtummeln“ (V, 99–100). Die tausend grauen Blätter verweisen auf
den zentralen Publikationsort von Literatur im deutschsprachigen Raum Mitte des
neunzehnten Jahrhunderts: die Familienzeitschriften. Diese benötigen in großem
Maß literarische Texte als ‚Bindemittel‘ für ihre Lesenden. So schreibt Theodor
Storm an Paul Heyse 1875, dass „die angesehensten Zeitschriften Gefahr laufen,
aus Mangel an acceptabeln Novellen zu Grunde zu gehen […]. Täglich mehren
sich diese Novellenschreie“ (Bernd 1969, 87).

Schnell zeigt sich, dass die jungen Männer in der Schänke nicht nur Leser,
sondern auch Schreiber sind. Dass sie sich für ausgezeichnet halten, ist an ihrem
Geistesadel abzulesen, den sie sich samt und sonders mit ihrem nom de guerre
bzw. de plume aufs Panier geschrieben haben: Guido von Strahlheim nennt sich
der eine, Kunibert vom Meere der andere, der Protagonist der Novelle Viggi Störte-
ler gibt sich als Kurt vom Walde zu erkennen. Die Austauschbarkeit der Namen
deutet auf die Austauschbarkeit ihrer literarischen Produktion; aus Sicht der Er-
zählinstanz finden sich in der Gegenwart, d. h. unter diesen „Personen“ keine
bzw. kaum würdige Nachfolger der großen Dichter. Der Verweis auf die Materiali-
tät bzw. Medialität dieser Literatur, die grauen Blätter der Zeitschriften, dient der
Disqualifizierung im Sinne der massenhaften Produktion; die Auffassung scheint
durch, dass Literatur allein im Medium Buch etwas taugt. Das Diminutiv „Persön-
chen“ suggeriert nicht nur Unbedeutendheit, sondern auch die Kontamination
der Dichtkunst durch das weibliche Geschlecht, hat doch das Zeitschriftenwesen

 Vgl. auch Tschopp (2003, 23), die bei der Schilderung der alten Herren ebenfalls einen ironi-
schen Unterton wahrnimmt.

254 Annette Keck



Mitte des neunzehnten Jahrhunderts vielen Frauen die Möglichkeit geboten, den
Schriftstellerberuf zu ergreifen. Robert Prutz schreibt in seiner Literaturgeschichte
der Gegenwart 1848–1858:

Es ist unmöglich, einen Rundgang durch die poetische Literatur der Gegenwart zu ma-
chen, ohne der schriftstellernden Frauen zu gedenken. Die Frauen sind eine Macht in un-
serer Literatur geworden; gleich den Juden begegnet man ihnen auf Schritt und Tritt.
Man kann sich darüber freuen oder beklagen, genug, das Factum bleibt und muß als eine
Eigenthümlichkeit unserer Literatur verzeichnet werden. (Prutz 1859, 249)

Damit wir aber auch letztgültig wissen, welche Art der Schriftstellerei die Miß-
brauchten Liebesbriefe geißeln, erzählt uns der Oberkellner Georg Nase von sei-
nem ehemaligen Dasein als Dichter. Von den Inhalten seiner Kunst erfährt man
wenig: Bei seinem Erstlingswerk handelte sich um „einen Mischmasch von Ge-
schichtchen und Geschwätz aller Art“, den er aus zerlesenen und verschollenen
französischen Zeitschriften ‚zusammenschmiert‘ (V, 103). Auf der Grenze zwi-
schen Abschrift und Kritzelei platziert, kippt die Schrift ins Graphische, ihre
Materialität tritt hervor, sie erscheint in der Logik der Novelle damit zugleich als
insignifikant und eigentlich auch schon als unleserlich.5 Diese ‚Unleserlichkeit‘
wird im Bildfeld des Schmierens als selbstreferentiellen Verstoß gegen das ver-
klärend mimetische Prinzip des poetischen Realismus in Stellung gebracht. Letz-
terer inszeniert sich über das Bildfeld der Durchsichtigkeit, als Inbegriff dessen
kann wohl das Todesbild der Anna im Grünen Heinrich gelten. Anna, die „so poe-
tisch schöne todte Jugendgeliebte“ Heinrichs (XII, 89), hat in ihrem Sarg ein klei-
nes Fenster über dem Gesicht, das Gesicht der Leiche erscheint somit gerahmt. In
das Glas dieses Rahmens finden sich drei Engelknaben eingeätzt. Dieses „lieblichste
Wunder“ (XII, 94) erblickt Heinrich zum ersten Mal, als er beim Bau des Sarges
hilft, eine Glasscheibe einzusetzen, die ursprünglich einen Kupferstich geschützt
hat:

 Zu diesem Verständnis von Leserlichkeit bzw. Unleserlichkeit schreibt David Martyn, dass
man Lesen „als eine Art Umwandlung“ begreifen kann, „nicht von einem Medium in ein ande-
res, sondern von einem Medium in das per se Nichtmediale, nämlich in die unmittelbare Prä-
senz des Sinns, des Signifikats, des geistig Erfaßten. ‚Lesen‘ ist dieser Auffassung nach eine
Bewegung vom Mittelbaren zum Unmittelbaren; es findet dann und nur dann statt, wenn das
Medium, ja alles Mediale schlechthin, zum Verschwinden gebracht wird. Eine solche Auffas-
sung von ‚Lesen‘ legt den Gedanken nahe, die Sonderstellung der Schrift als einziges lesbares
Medium rührt von der bewußten oder unbewußten Vorstellung her, daß die Schrift – mehr als
andere Medien – beim Lesen zum Verschwinden gebracht wird. Wenn ‚Lesen‘ vorrangig das
Lesen von Schrift heißt, dann deshalb, weil das Gefühl, man habe Mediales in Nichtmediales
überführt, sich bevorzugt anhand des Mediums Schrift einstellt“ (2002, 44–45).

Gottfried Kellers ‚queerer‘ Realismus 255



Ich sah nämlich drei reizende, musicirende Engelknaben; der mittlere hielt ein Notenblatt
und sang, die beiden anderen spielten auf alterthümlichen Geigen, und Alle schaueten
freudig und andachtsvoll nach oben; aber die Erscheinung war so luftig und zart durch-
sichtig, daß ich nicht wußte, ob sie auf den Sonnenstrahlen, im Glase, oder nur in meiner
Phantasie schwebte. (ebd.)

Das „Wunder“ verdankt sich einer chemischen Reaktion, sprich der Übertra-
gung der Farbe einer Zeichnung bzw. eines Kupferstiches auf das Glas, und
genau diese Verbindung führt zu einer ästhetischen Erfahrung bei der Beerdi-
gung Annas, die im Sinne des Realismus als ‚objektiv‘ gefasst wird:

Der letzte Sonnenstrahl leuchtete nun durch die Glasscheibe in das bleiche Gesicht, das
darunter lag; das Gefühl, das ich jetzt empfand, war so seltsam, daß ich es nicht anders,
als mit dem fremden hochtrabenden und kalten Worte „objectiv“ benennen kann, wel-
ches die deutsche Ästhetik erfunden hat. Ich glaube, die Glasscheibe that es mir an, daß
ich das Gut, was sie verschloß, gleich einem in Glas und Rahmen gefaßten Teil meiner
Erfahrung, meines Lebens, in gehobener und feierlicher Stimmung, aber in vollkomme-
ner Ruhe begraben sah […]. (XII, 96–97)

Dieses ‚objektive‘ Todesbild kann deshalb poetisch genannt werden, weil es über
die in das Glas eingetragene Zeichnung die Tote bzw. die Realität des Todes ver-
klärt. Elisabeth Bronfens These zum Anblick der weiblichen Leiche Schneewitt-
chens, dass sich hier „die Koppelung von Tod und ästhetischer Betrachtung […]
potenziert“ (1987, 94), findet in dieser Szene seine Entsprechung.6 Das selbstre-
ferentielle und schmierige Schreiben scheint dieser verklärenden Weltwahrneh-
mung entgegengesetzt, in seiner Undurchsichtigkeit bzw. Blindheit scheint es
keinerlei Erkenntnisgewinn im Hinblick auf die ‚Welt‘ zu erlauben.

Dass der schreibende Oberkellner nun ausgerechnet Nase heißt, ruft im Kon-
text der Überlegungen zum Grotesken natürlich einen prominenten Prätext auf:
Nikolai Wassiljewitsch Gogols Die Nase (1836).7 In dieser Petersburger Novelle
verschwindet bekanntlich die Nase des Kollegienassessors Kowalew aus seinem

 Die Gewalt des Todes findet in der schönen Toten seinen Signifikanten, der Schrecken des
Todes scheint in Schönheit gebannt als Tod der Anderen. Darüber hinaus kann diese im Bild
und als Bild festgestellte weibliche Figur – im Gegensatz zur erotisch attraktiven und aktiven
Judith-Figur – weder widersprechen, noch einen anderen begehren. Sabine Schneider schreibt
Bronfen folgend, dass Anna „als schöne Ikone zum abgelegten Bild eines abgeschlossenen Le-
bensabschnitts im Bildungsgang des männlichen Helden [wird]. Diese endgültige Stillstellung
ist nur der logisch konsequente Endpunkt eines ästhetischen Verfahrens, in dessen Fortgang
die lebendige Frau erst idealisierend entrückt wird, um dann durch das imaginierte Bild ihrer
selbst ersetzt zu werden“ (2008, 45).
 Preisendanz hat die Verbindung von Keller und Gogol schon Ende der 1980er Jahre als For-
schungsdesiderat ausgewiesen, das meiner Recherche nach bis heute nicht erfüllt wurde
(1989, 26, Anm. 4).

256 Annette Keck



Gesicht und macht sich selbstständig, wie Dietmar Schmidt (2003) gezeigt hat
in schöner Entsprechung zu Bachtins Thesen zum grotesken Körper. Bachtin
schreibt, dass jene Teile des Leibes, „in denen er über sich selbst, über die eigenen
Grenzen hinauswächst“ sich sogar „vom Körper trennen, ein selbständiges Leben
führen“ können (1995, 358). Dies gilt insbesondere für die Nase: „[B]esonders
leicht löst sich die Nase vom Körper“ (ebd.). Die Gogol’sche Nase streift nicht nur
ohne ihren Eigentümer in der Stadt umher, sie legt sich darüber hinaus noch
„einen goldbestickten Uniformrock mit hohen Stehkragen“ zu, mit „Beinkleider-
[n] aus Sämischleder“ plus Degen (Gogol 1989, 52). Am Ende der Novelle kehrt
die Nase wieder ins Gesicht des Kollegienassessors zurück, die er im Spiegel – so
Schmidt – „wie eine gelungene, schöne und teure Prothese bewundert, die es
vorzuzeigen gilt“ (2003, 165–166). Konsequentermaßen begibt sich Kowalek mit
seiner Nase ins Theater.

Auch bei Kellers Oberkellner verschwindet die Nase: Mit der Schriftstellerei
wird aus Georg Nase George d’Esan, die phallisch kodierte Nase wird ‚verdreht
und verrenkt‘, wobei der französisierende Adel den Mangel an Männlichkeit
noch potenziert. Die Nase macht sich sprachlich selbstständig, indem die literari-
sche Welt ‚an der Nase herumgeführt‘ wird: George d’Esans (Ab-)Schriften wer-
den in den Feuilletons als geistreich gefeiert und gefördert. Als George nun in
Ermangelung weiterer verschollener französischer Zeitschriften der Stoff ausgeht,
schreibt er eben über das Schreiben selbst, was seinem Ruhm nicht abträglich ist,
im Gegenteil er gilt als „Teufelskerl unter den übrigen Schmierpetern“ (V, 104).
Die Nase zeigt sich fürderhin in der „Naseweisheit“ (ebd.), mit der George d’Esan
über andere Schriftsteller schreibt und „Neuigkeitskram und Klatsch“ verbreitet
(V, 105). Sie kehrt buchstäblich an ihren Platz zurück, als George eine kleine Geld-
summe erbt, mit der er sich würdig herausputzen kann – mit schöner Referenz
auf die Gogol’sche Nase. Dergestalt eingekleidet sieht er sich im Spiegel, der ihm
seine wahre Bestimmung vor Augen führt: Er sieht keinen Schriftsteller, sondern
einen würdigen und männlichen Oberkellner. In der Folge wird er wieder ein
nützliches Glied der Gemeinschaft, heißt von nun an wieder Georg Nase und
kehrt um den Rang des Oberkellners befördert in sein ursprüngliches Metier
zurück – womit wieder alles an seinem Platz scheint und seine Richtigkeit
hat, was auch für seine Männlichkeit gilt. Hier deutet sich schon an, dass eine
selbstreferentielle Literaturproduktion die Maskulinität deutlich beeinträchtigt,
wenn nicht gar feminine Effekte zeitigt: Der ‚falsche‘ oder ‚fälschende‘ Realismus
wird über die Transgression der Geschlechtergrenzen, über queere Figuren
bzw. ‚Entwicklungsgeschichten‘ der Figuren anschaulich gemacht.

Diese Vor-Geschichte von und über Nases Schriftstellerkarriere prozessiert
nun genau das, was sie als Missbrauch von Literatur anprangert und was sie als
Selbstreferentialität von literarischen Texten auszutreiben sucht: In die Geschichte

Gottfried Kellers ‚queerer‘ Realismus 257



des Oberkellners ist – wie gerade gezeigt – selbst die Erzählung eines anderen Au-
tors, namentlich Gogols, eingefaltet, d. h. auch das Keller’sche Erzählen partizi-
piert an der Literatur anderer. Insofern ist fraglich, ob mit der zurückgekehrten
Nase des Oberkellners auch eine Literaturproduktion verabschiedet ist, die nicht
nur die Differenz von Lesen und Schreiben schleift, sondern auch selbstreferentiell
angelegt ist, indem sie das mimetische Prinzip unterhöhlt. Dieses Erzählprinzip
würde aber dann subkutan dasjenige Erzählverfahren unterlaufen, das als norma-
tiv ‚vorausgesetzt‘ erscheint und das im zweiten Teil der Novelle von den miss-
brauchten Liebesbriefen eingeholt werden soll, in dem die Medialität der Literatur
im Zeitalter der Familienzeitschriften ausgeblendet erscheint.

2 Die drei gerechten Kammmacher

Blickt man mit George d‘Esan und den Mißbrauchten Liebesbriefen auf die wohl
brutalste Novelle aus dem Zyklus Die Leute von Seldwyla, auf Die drei gerechten
Kammmacher, 1856 erschienen, dann wird auch hier der Missbrauch von Kunst
über das Bildfeld des Schmierens und als ‚unnatürliche Geschraubtheit‘ ge-
fasst. In dieser Novelle konkurrieren drei Kammmacher, um den Meister im
Kammmachergeschäft zu beerben. Die drei gleichen sich wie ein „Hering[ ]“
(IV, 227) dem anderen und sind vor allem am ökonomischen Profit interessiert,
sie arbeiten mechanisch, verausgaben sich nicht und leben sparsam. Ursprüng-
lich wurden in dem Kammmachergeschäft

die wunderbarsten Schmuckkämme für die Dorfschönen und Dienstmägde verfertigt aus
schönem, durchsichtigem Ochsenhorn, in welches die Kunst der Gesellen […] ein tüchti-
ges braunrotes Schildpattgewölke beizte, je nach ihrer Phantasie, so daß, wenn man die
Kämme gegen das Licht hielt, man die herrlichsten Sonnenauf- und Niedergänge zu
sehen glaubte, rote Schäfchenhimmel, Gewitterstürme und andere gesprenkelte Naturer-
scheinungen. (IV, 216)

Diese Kämme sind, trotz aller Poetizität, Fälschungen: Aus billigem Ochsen-
horn wird teures Schildpatt,8 darin gleichen sie durchaus Gritlis abgeschriebe-
nen Liebesbriefen. Dennoch steht der poetischen Durchsichtigkeit der Kämme
die massenhafte, d. h. austauschbare und in gleichem Maße ‚nüchterne‘ wie
‚phantasielose‘ Kammfabrikation der neuen ‚gerechten‘ Gesellen gegenüber,
auf die sich die Novelle im Folgenden fokussiert. Jobst, der erste der Gerechten,
geht so zu Werk, „daß er immer die gleichen drei trostlosen Kleckse darauf

 Für diesen Hinweis danke ich Bettine Menke.

258 Annette Keck



schmierte“ (IV, 218). Der Schmiererei wird eine entsprechende Körperpraktik zur
Seite gestellt; Jobst sei „bei aller Sanftmut und Gerechtigkeit ein kleiner Schwein-
igel“, der es mit demWechseln der Wäsche nicht allzu genau nimmt (ebd.).

Die Austauschbarkeit der Kämme präfiguriert nun die Austauschbarkeit der
drei Gesellen, die sich letztlich nur über ihre Herkunft narrativ ausdifferenzie-
ren: der Schwabe, der Bayer, der Sachse, ansonsten gleichen sie sich wie ein
„Schwefelholz“ dem anderen (IV, 227). Darüber hinaus kopieren sie sich wech-
selseitig, weil sie sich alle in der „wohlbewußte[n] Meisterschaft“ den anderen
nachzuahmen üben, um einen Lebenswandel zu vervollkommnen, der auf Pro-
fit, sprich Materielles ausgerichtet ist (IV, 226). Die narrative Entgrenzung
dieser männlichen Figuren ins Dingliche wie Tierische („Heringe[]“, IV, 227)
deutet schon an, dass es mit der Liebe zum anderen Geschlecht wahrscheinlich
nicht weit her sein wird. Ihr Begehren ist dementsprechend rein ökonomischer
Natur: Weder interessiert sie eine schöne und treue ‚Frauenseele‘, noch richtet
sich ihr Begehren auf den weiblichen Körper; von Züs Bünzlin wollen sie nur
‚das Eine‘: den „Gültbrief von siebenhundert Gulden“ (IV, 228). Die über die
Entgrenzung ins Dingliche bzw. Tierische grotesk angelegte Figürlichkeit der
Kammmacher steigert sich in der Beschreibung von Züs, sie erscheint wie Kät-
ter Ambach als Personifikation der auf Profit ausgerichteten Kammmacherei.

Schon die Einführung der Figur lässt fraglich werden, ob es sich bei Züs
wirklich um eine „tugendhafte[…] Jungfrau“ (ebd.) handelt: Das relativ hohe
Alter von achtundzwanzig Jahren stimmt misstrauisch, ihr deutlicher Zug
zum Männlichen ebenfalls. Zwar lebt sie mit ihrer Mutter, einer Wäscherin,
zusammen, doch „herrscht“ sie „unbeschränkt“ über ihr väterliches Erbe
(ebd.). Hinzukommt, dass Wäscherinnen bei Keller generell keinen besonders
guten Leumund vorzuweisen haben. Im Sinngedicht erscheinen sie als Inkar-
nation eines falschen Literaturverständnisses. Sie würden nämlich allerseits
den „tapfere[n] Lessing“ (VII, 12) im Munde führen, aber „ohne eine Ahnung“
von seinem „eigentlichen Wesen“ zu haben, d. h. von seiner „Jugend und Ge-
schicklichkeit zu allen Dingen“ und seinem „unbedingte[n] gute[n] Wille[n]
ohne Falsch und im Feuer vergoldet“ (VII, 13). In Opposition zum mimeti-
schen Läuterungs- bzw. Verklärungsanspruch stehen also Figuren, die Worte
in den Mund nehmen, sprich lustvoll Laute produzieren und damit in der
Logik des Sinngedichts Geräusch statt Wahrheit produzieren und somit Les-
sings ‚wahre Literatur‘ missbrauchen.9

 Hier sei noch einmal daran erinnert, dass Klatsch aufs engste mit der Figur der Wäscherin
verknüpft ist. Jörg Bergmann führt den Begriff des Klatsches in seiner dreifachen Bedeutung von
schlagendem Geräusch, Schmutzfleck und Geschwätz auf die Arbeit der Waschfrauen am Wä-
scheplatz zurück. Er begreift den Wäscheplatz als „– zumindest symbolische[n] – Entstehungs-

Gottfried Kellers ‚queerer‘ Realismus 259



Für die Wäscherinnentochter Züs scheint der Gültbrief genauso viel Be-
deutung zu haben wie ihre anderen Besitztümer, die sie in einer lackierten
Lade verwahrt, „wohl verschlossen […] in einem alten Nußbaumschrank aufgeho-
ben“ (IV, 230).10 Auf die sehr knappe Einführung der Figur folgt nämlich statt
einer weiteren Beschreibung die ausgiebige Auflistung dieser versteckten Habselig-
keiten, die zum einen keine Ordnung der Dinge erkennen lassen11 und sich zum
anderen größtenteils einer ökonomischen Verwertbarkeit entziehen. In der lackier-
ten Lade finden sich also neben dem von den Kammmachern heiß begehrten Gült-
brief auch die Zinsen desselben, ein Taufzettel und ein „vergoldetes Osterei“, dazu
noch „ein halbes Dutzend silberne Theelöffel“ und ein „Vaterunser mit Gold auf
einen roten durchsichtigen Glasstoff gedruckt, den sie Menschenhaut nannte“
(IV, 228), des weiteren „ein Bündel vergilbter Papiere mit Recepten und Geheim-
nissen, ein Fläschchen mit Hoffmannstropfen“, „eine Büchse mit Moschus; eine
andere, worin ein Endchen Marderdreck lag“, und „ein Traumbüchlein, ein Brief-
steller, fünf oder sechs Liebesbriefe und ein Schnepper zum Aderlassen“ (IV, 229).
Daneben gibt es noch allerhand weitere kunsthandwerklich bearbeitete Dinge,
deren äußerliche Hülle so wenig auf ein Innen schließen lassen wie die Gogolʼsche
knusprige Brotkruste auf eine darunter versteckte Nase. So ist bei Keller beispiels-
weise der wahre Kern eines Kirschkerns „ein winziges Kegelspiel“, der einer Nuss,
„eine kleine Muttergottes hinter Glas“, in einem silbernen Herz steckt überra-
schenderweise ein Riechschwämmchen (IV, 228).

Den Höhepunkt der Auflistung aber bildet eine Bonbondose – und zwar han-
delt es sich um „eine Bonbonbüchse aus Zitronenschale, auf deren Deckel eine
Erdbeere gemalt war, und in welcher eine goldene Stecknadel auf Baumwolle lag,
die ein Vergißmeinnicht vorstellte“ (IV, 228–229). Diese Büchse entzieht sich nicht
nur einer transparenten Beziehung von Innen und Außen oder zeichentheoretisch
formuliert von Signifikant und Signifikat, sondern stellt selbst die Differenz von
Innen und Außen, Signifikant und Signifikat über eine metonymische Verwei-
sungsstruktur zur Disposition. Alles in allem scheint in der Beschreibung der Lade
und in der Dose insbesondere das Groteske als Stilprinzip realisiert, das auf die
ornamentale Malerei zurückgeht, „die verschiedene menschliche, Tier- und Pflan-

ort für die kommunikative Semantik von ‚Klatsch‘ [ ]“. Mit der sehr intimen (Bett-)Wäsche der
Benutzer stießen die Waschweiber „fortwährend auf Spuren der Privat- und Intimsphäre ande-
rer“, worüber sie sich dann „(laut) ihre Gedanken […] machen konnten“ (1987, 85).
 Silke Arnold-de Simine argumentiert, dass Kellers Beschreibung der Lade von Züs Bünzlin
einer Verschachtelungslogik folgt (2009, 167).
 Wenn die Lade und vor allem die Reden der Züs eine Ordnung der Dinge erkennen lassen,
dann mit der in Borges „chinesische[r] Enzyklopädie“, die Michel Foucault (1974, 17) zu Be-
ginn seiner Ordnung der Dinge zitiert.

260 Annette Keck



zenmotive ineinander verwebt und dabei keinem offensichtlichen, den Zusam-
menhang sichernden Prinzip zu gehorchen erscheint“ (Rosen 2010, 876). In seiner
vor allem in der Renaissance einflussreichen Schrift De architectura (33 v. Chr.)
moniert Vitruv, dass diese Malerei mit ihren „zarte[n] Blumen aus Wurzeln mit Vo-
luten, auf denen […] kleine Figuren sitzen“, mit ihren „Halbfiguren, von denen die
einen Menschen-, die anderen Tierköpfe haben“ gegen die „naturwahre[n] Ver-
hältnisse“ verstoßen, d. h. amimetisch und „sinnlos“ („sine ratione“) sei (1964,
332–334; vgl. Rosen 2010, 881–882). In der Beschreibung der Dose kann man darü-
ber hinaus jenen Brauch aufgerufen sehen, den Johann Fischart in seiner Ge-
schichtsklitterung (1575/90) den Apothekern Ende des sechzehnten Jahrhunderts
zugeschrieben hat: Sie würden ihre „krüg, läden, büchsen und häfen“ grotesk,
d. h. „[g]rillisch[ ]“ und „[g]rubengrotteschisch[ ]“ bemalen „mit lächerlichen,
gecklichen, ja offt erschrecklichen Häu unnd Graßteuffeln, wie sie auß Pandore
büchs fligen“, um den wahren Inhalt derselben zu verhüllen (Fischart 1963,
20–21). Erich Kleinschmidt spricht mit Blick auf Fischart von einer „semiotisch
abwehrende[n] Textstruktur“ (2000, 187). Insofern diese Schächtelchen für Züs’
undurchsichtigen Charakter selbst einstehen, findet sich das Freud’sche Diktum,
dass „Büchsen, Dosen, Schachteln“ „Symbole“ sind „des Wesentlichen an der
Frau“ und damit für die Frauen selbst einstehen, hier bestätigt (Freud 1963, 26).12

Die Novelle führt das groteske Prinzip bei der Figurenzeichnung weiter,
indem sie Züs’ Sammlung mit ihren Lektüren, ihrem Schreiben und Sprechen
verklammert. Sie liest wahllos, von Schillers Die Räuber über „Kalender voll be-
währter mannigfacher Erfahrung und Weisheit“ und einer „Anleitung zum Kar-
tenschlagen“ bis hin zum „Erbauungsbuch auf alle Tage des Jahres für denkende
Jungfrauen“; aber auch ihre alten Schulbücher werden weiterhin in Ehren gehal-
ten (IV, 232). Der kruden Lektüren nicht genug, generiert sie daraus lange Auf-
sätze und Vorträge, die in der Novelle genüsslich ausgebreitet werden. Das Lesen
kippt also umstandslos ins Schreiben bzw. Formulieren. Züs stiehlt dabei nicht
nur das Gedankengut anderer, sie fügt auch noch – im Sinne des grotesken Stil-
prinzips – Unzusammengehöriges (ungehörig) zusammen.13 Von „sonderbarsten
und unsinnigsten Sätze[n]“ (IV, 232) bzw. „buntscheckigen Phrasen“ ist die Rede
(IV, 233). Als solche füllen sie eine um die andere Seite der Novelle. Mit Karl Phil-

 Thomas Koebner liest die Besitztümer der Züs als „Ausdruck tiefsitzender Angst“, als „eine
Art Schutzvorkehrung gegen die Impulse der Unordnung, der Anarchie, des Unbewußten“
(1999, 333), ich hingegen argumentiere, dass Züs gerade nicht als psychologische Figur ver-
standen werden kann und dass sie selbst als Figur der Unordnung funktioniert, insofern sie in
ihren exzessiven Reden jede Ordnung kippen lässt.
 Geoffrey Galt Harpham schreibt, das Groteske zeichne sich dadurch aus, dass sich etwas
„illegitimately in something else“ befinde (1982, 11).

Gottfried Kellers ‚queerer‘ Realismus 261



ipp Moritz’ Reflexionen über das Arabeske kann man von einem „muthwilligen
Spiel[ ] der Phantasie“ sprechen, das „sich blos um sich selber dreh[t]“ (1962, 11).
Die Erzählinstanz hingegen urteilt hart: „[S]ie sprach zuweilen […] wie eine ge-
lehrte Blinde, die nichts von der Welt sieht und deren einziger Genuß ist, sich
selbst reden zu hören“ (IV, 232). Züs’ Reden sind gekennzeichnet durch eine
„rein materielle Sinnbewegung“, die eine Eigendynamik entwickelt und „Ver-
mittlungsordnungen“ nicht beachtet (Kleinschmidt 2000, 185):

Wunderbare Eigenschaften haben die Tiere je nach ihrer Art! Der Löwe folgt gern den Kö-
nigen nach und den Helden, und der Elefant begleitet den Fürsten und tapfern Krieger;
das Kamel trägt den Kaufman durch die Wüste und bewahrt ihm frisches Wasser in seinem
Bauch […]! Der Delphin liebet die Musik und folgt den Schiffen, und der Adler den Kriegs-
heeren. […] Selbst die Schlangen lassen sich zähmen und tanzen auf der Spitze ihres
Schwanzes […]; der Strauß lässt sich satteln und reiten wie ein Roß; der wilde Büffel ziehet
den Wagen des Menschen und das gehörnte Renntier seinen Schlitten. Das Einhorn liefert
ihm das schneeweiße Elfenbein und die Schildkröte ihre durchsichtigen Knochen – […].
(IV, 253–254)

Züs’ Sammlungs-, Vortrags- und Schreiblust ist exzessiv, kennt kein Maß und
Ziel, folgt einer Ökonomie der Verausgabung: „unaufhörliche Reden [ertönten]
aus ihrem Munde“, „sie […] wußte auf das schönste darüber [ihre Lektüren] und
über noch viel mehr zu sprechen“ (IV, 232). Die ihr zugeschriebene Textproduk-
tion iteriert, sie quert das auf ein Ziel – sprich auf den Gewinn des Wettlaufs um
die Meisterposition – ausgerichtete Erzählen und schiebt es auf.14 Dass Züs darü-
ber hinaus noch begehrt und zwar materialiter, ist nicht mit der Vorstellung von
‚schöner Weiblichkeit‘ vereinbar. Dass dieses Begehren auch noch ‚untreu‘ ist,
von einem zum anderen wandert, vagiert, verstärkt zusätzlich das transgressive
Moment dieser Figur. Dieses materialisiert sich in verschiedenen Dingen, die Züs
ihren Verehrern zum Teil unter massivem Widerstand abgeknöpft hat: Einen
Schnepper verdankt sie dem Verhältnis mit einem Barbiergesellen, einen Mörser
und einen Zirkel, mit dem sie frische Tafeln von Seife einteilt, dem Verhältnis mit
einem Zeugschmiedgesellen, einen chinesischen Tempel aus Pappe dem Verhält-
nis mit einem Buchbindergesellen, der nebenbei noch alle ihre Bücher umsonst
neu eingebunden hatte.

Die Figur der Züs mitsamt ihren diebischen Sammlungen, Reden und Schriften
kommt dem, was Hélène Cixous in den 1970er Jahren als écriture féminine entwor-
fen hat, ziemlich nahe. Cixous’ Texte zeichnen sich – denen Züs’ nicht unähnlich –
dadurch aus, dass sie Grenzen zwischen Disziplinen, Gattungen und Genres unter-

 Arnold-de Simine argumentiert kleinteiliger, nämlich dass die Kuriositäten der Züs die
Handlung nicht vorantreiben, „sondern […] als retardierendes Element [fungieren]“ (2009, 169).

262 Annette Keck



laufen: Freuds berühmtes Bruchstück einer Hysterieanalyse schreibt Cixous in ein
romanhaftes Portrait de Dora um, ihre Texte führen literarische, literaturwissen-
schaftliche, psychoanalytische und philosophische Texte zusammen; ohne selbst
eindeutig einer Disziplin zugeordnet zu sein, unterlaufen sie die Grenzen zwi-
schen Wissenschaft und Literatur. Voraussetzung dieses Verfahrens ist, dass – so
Cixous – ‚die Frau‘ innerhalb des logozentrischen Diskurses immer schon ge-
bzw. beschrieben ist, sie als femme écrite begriffen werden muss.15 In ihrem be-
rühmten Text Le Rire de la Méduse et Autres Ironies (1975) formuliert sie die
These, dass die Schrift meist einer männlich kodierten libidinösen Ökonomie un-
terworfen ist:

Ich vertrete unzweideutig die Auffassung, daß es gezeichnete Schriften gibt; daß Schreiben
bis heute auf viel weitverbreitetere, repressive Weise als man ahnt oder sich eingesteht,
von einer typischen männlichen libidinös kulturellen – und demzufolge politischen – Öko-
nomie gesteuert worden ist. Von einem Ort aus, an dem, mehr oder minder bewußt, das
Verdrängen der Frau reproduziert worden ist, und dies auf sehr gefährliche, weil oft nicht
wahrnehmbare, oder dann von der trügerischen Verführungskraft der Fiktion überspielte
Weise. Von einem Ort aus, der undifferenziert alle Anzeichen für Gegensätzlichkeit (und
nicht die für Unterschiedlichkeiten) zwischen den Geschlechtern mitgetragen hat und wo
die Frau nie zu ihrem Wort gekommen ist. Was um so schlimmer und unverzeihlicher ist
als die Schrift ja genau die Möglichkeit selbst der Veränderung ist, der Raum von dem ausge-
hend ein subversives Denken sich aufschwingen kann, Bewegung, welche Vorbotin einer
Umgestaltung der sozialen und kulturellen Strukturierungen ist. (Cixous 2013, 43)

Cixous’ Projekt setzt an der Schrift als Ort der Ausschließung an, Ziel ist es die hier-
archisierten binären Oppositionen in der écriture féminine zu vervielfältigen. Diese
différences sexuelles implizieren sowohl Differenzen innerhalb des männlichen
bzw. weiblichen Geschlechts als auch „Unterschiedlichkeiten, Verschiebungen,
Übergänge und Bewegung zwischen den Geschlechtern“ (Simma 2013, 74). In
schöner Entsprechung zu den Drei gerechten Kammmachern heißt es zur écriture
féminine: „Wir stellen keine Wort-Objekte her, keine Dosen, keine Schmuckkäst-
chen, kein ‚Buch‘. Sondern wir schaffen Wege, in Bewegungen“ (Cixous 1980b,
20). In dieser Bewegung kann schon einmal in einem Text zu/mit Rilke und Clarice
Lispector eine Küchenschabe und eine Rose zusammenkommen bzw. eine Rose in
eine Schildkröte übergehen (Cixous 1980b, 18–20).

 „‚Geschriebene‘ meint natürlich diejenige, die nicht geschrieben hat, sondern die geschrie-
ben/beschrieben wird, d. h. in der Schrift gefangen ist, die von den anderen geschrieben wird,
die nicht von ihr aus geschrieben wird, auch wenn sie von Frauen geschrieben wird. Geschrie-
ben, passiv, fixiert“ (Cixous 1980a, 24).

Gottfried Kellers ‚queerer‘ Realismus 263



Gebunden ist diese Schreibweise an eine Ökonomie der Verausgabung,
welche die phallisch organisierte Mangelstruktur unterläuft.16 Cixous’ Ethik
des Schreibens will ‚die Frau‘ zerschreiben, um die Differenz zwischen Eige-
nem und Anderen aufzuheben, will die unendliche Vervielfältigung von (Ge-
schlechter-)Differenzen mit dem Ziel vielfältiger Subjektivitäten (Cixous 1980a, 24).
Cixous setzt in ihren Texten allgemein und in Das Lachen der Medusa insbeson-
dere auf eine Entdifferenzierung von Schreiben und Lesen und damit auch auf ein
diebisches Verhältnis zur Sprache. So spielt sie im Lachen der Medusa damit, dass
voler sowohl stehlen als auch fliegen bedeuten kann, um die Bedeutung ihres Tex-
tes offenzuhalten. ‚Weibliche‘ Texte sind solche, die sich an der Differenz abarbei-
ten, sie brechen die starren binären Oppositionen auf und proponieren eine offene
Text- und Sinnstruktur, die als „Vorbotin einer Umgestaltung der sozialen und
kulturellen Strukturierungen“ fungiert. Anspruch ist es, die Frau als Signifikant
innerhalb der Rede des Mannes aufzubrechen. Inszeniert wird der Wiedereintritt
der Frauen als „kindlich-groteske[r] Aufmarsch“, um die phallogozentristische
(Sprach-)Ordnung zu subvertieren und mit ihr eine hierarchisch konzipierte Ge-
schlechterdifferenz (Postl 2013, 29).

Ein derartiges (Text-)Begehren wird in den Keller’schen Novellen als eines
ausgewiesen, das ebenfalls wider die poetologisch aufgeladene Ordnung der
Geschlechter verstößt und darüber hinaus in der Vermischung von Lesen und
Schreiben eine semiotische Eigendynamik gewinnt, welche die realistische Mi-
mesis-Konzeption, sprich die ‚schöne‘ literarische Ordnung der Welt und die
darin so vermeintlich klar abgesteckten Grenzen zwischen Kunstrezeption und
-produktion zumindest bedroht, wenn nicht außer Kraft setzt. In Die drei gerechten
Kammmacher sucht die Erzählinstanz die prozessualen Semiosen, die Züs’ Aus-
führungen kennzeichnen, zu arretieren. Gegen ihr eigentlich unabschließbares
Textbegehren wird eine Erzählung gesetzt, welche die Figur moralisch diskreditie-
ren soll: Züs’ Sammeln, Schreiben, Sprechen werden dabei als Manöver der Irre-
führung ausgewiesen. Wie die grubengrottischen Büchsen der Apotheker Fischarts
täuscht Züs ihre jungen Verehrer (gleich den gerechten Kammmachern) über ihre
wahren, d. h. rein materiellen Interessen hinweg, damit sie sich rücksichtslos an
ihnen bereichern kann. Dieser Ausweis an Untugend genügt jedoch nicht, viel-

 Sie polemisiert in „Geschriebene Frauen, Frauen in der Schrift“ gegen „die Frau ohne“:
„Ich meine, daß die Frau auf jeden Fall die Frau ohne ist, genauer, die Frau ohne Phallus, die
Frau ohne Penis. ‚Ohne‘ kann einen positiven oder einen negativen Wert haben. Ohne was?
Fehlt der Frau etwas oder ist sie im Gegenteil die Frau außerhalb von etwas, weder mit, noch
durch etwas anerkannt? Handelt es sich um Mangel, d. h. um etwas, das sehr weitreichend die
ganze männliche Ökonomie definiert? Oder handelt es sich um Bedürfnis und ein Begehren,
die eine weibliche Ökonomie definieren würden?“ (Cixous 1980a, 24–25).

264 Annette Keck



mehr muss er in eine moralische Erzählung überführt werden, in welcher die
‚Blindheit‘17 der Züs vorgeführt wird. Um den ‚wahren Kern‘ der Figur zu enthül-
len, wird das chinesische Papptempelchen des Buchbinders für die Lesenden
durchsichtig gemacht. Im Innersten dieses kleinen Kunstwerks nämlich befindet
sich ein Liebesbrief, den Züs natürlich nie gesehen hat: Sie kennt – und das ist für
diesen wie für andere Texte Kellers programmatisch – das ‚Eigentliche‘, den wah-
ren Kern der Dinge nicht. Der Brief des jungen Buchbinders hat viel mit dem
Abschiedsbrief Regines (s. 3. Regine) und wenig mit den Briefen Viggi Stör-
telers und Kätter Ambachs zu tun (s. 1. Die mißbrauchten Liebesbriefe): Er ist
als Widerpart zu Züs’ Sprechen und Schreiben konzipiert. Der doppelte Boden
des Tempels bewahrt nämlich „den allerschönsten Brief, von Thränen benetzt,
worin er eine unsägliche Betrübnis, Liebe, Verehrung und ewige Treue aussprach,
und in so hübschen und unbefangenen Worten, wie sie nur das wahre Gefühl fin-
det“ (IV, 235).

Die Erzählinstanz disqualifiziert dementsprechend Züs als „blinde Gelehrte“
und deklariert dieses Nichtfinden des Briefs zum „Symbol, daß sie es war, welche
das thörichte, aber innige und aufrichtig gemeinte Wesen des Buchbinders nicht
verstanden [hat]“ (ebd.). Züs’ mangelnder Tiefsinn soll so verdichtet und gefasst
werden. Der weitere Verlauf der Novelle macht darüber hinaus noch deutlich,
dass Züs keine Medusa ist, die lacht, sondern eine, die mit ihren „unsinnige[n]
Phrasen“ an dem Unglück mindestens zweier und dem Tod eines der Kammma-
cher beteiligt ist (IV, 255). Und auch der Sieger im Wettlauf um die Werkstatt,
Dietrich, der Schwabe, der Züs zuletzt doch bezirzt, obwohl sie ihn eigentlich
nicht will, hat nichts zu lachen. Denn in karnevalesker Verkehrung der Ge-
schlechterordnung ist sie es, die ihn regiert, unterdrückt und die sich selbst „als
die alleinige Quelle alles Guten [betrachtet]“ (IV, 265).

Allerdings scheint sich hier dasselbe groteske Stilprinzip zu realisieren, wie
in denMißbrauchten Liebesbriefenmit Georg Nase: Das Vorführen eines ‚falschen
Realismus‘ gerät mit seinen Details unter der Hand zur Entstellung. Wie Prei-
sendanz festgestellt hat, treibt hier der poetische Realismus mit sich selbst ein
Spiel, es entsteht ein „monströse[r] Rede-Synkretismus, dem es nicht um Abbil-
dung […] geht, sondern um ein selbstzentriertes Spiel mit der Diversität und He-
terogenität literarischer und sozialer Diktionen“ (1989, 24). Als solches kann es
auch nicht mehr mit der Geschichte vom nicht gefundenen Liebesbrief gebändigt
werden oder gar allein der Figur der Züs zugeschrieben werden. Denn die Lust
am Grotesken zeigt sich nicht allein in den Reden und Aufsätzen der Züs, die

 Züs ist doppelt blind: Einerseits ist sie selbst undurchsichtig, andererseits ist sie blind für
den ‚wahren Kern‘ der Dinge.

Gottfried Kellers ‚queerer‘ Realismus 265



durch Anführungszeichen gerahmt sind, sondern prägt auch die Erzählform,
wenn sie den Inhalt der Lade in einem einzigen Satz ausbreitet, der sich über
sage und schreibe 33 Zeilen zieht (IV, 228/18–229/18). Darüber hinaus treibt der
Titel selbst schon sein Spiel mit der Entgrenzung von Bild und Schrift, insofern
die drei Ms die Grapheme ins Ikonische kippen lassen, da sie „das produzierte
Objekt selbst ab[bilden]: den Kamm“ (Vedder 2011, 316). Mit den Kammmachern
wird die Kammmacherei buchstäblich exzessiv, was aber nur in und als Schrift
funktioniert, zu hören ist es nicht.18 Diese Lust am Grotesken suspendiert aber
nun genau jene poetisch-realistische Ordnung der Welt wie der Geschlechter,
welche die moralische Erzählung zu restituieren sucht, womit diese (un-)weibli-
che Lust am Text das moralische Urteil infrage stellt.

3 Regine

Das Bildfeld des Drecks und der Schmiererei bleibt in den Drei gerechten Kamm-
machern latent, ist nur durch das Übertragen der Schmiererei der Kammmacher
in den Materialismus und Manierismus der Züs präsent: am ehesten noch in
der Büchse mit Marderdreck, die sie ebenfalls in der berühmten Lade verwahrt.
Die Verbindung wird jedoch offensichtlich, sobald man vor diesem Hintergrund
auf die Novelle Regine im 1881 erschienenen Zyklus Das Sinngedicht blickt.
Diese Novelle zeichnet ein Schreckbild weiblicher Schmierkunst und queeren
Begehrens, das letzten Endes tödliche Effekte zeitigt. Als solches durchkreuzt
es den Wunsch eines pädagogischen Pygmalions19 mit Namen Erwin Altenauer,
der als deutschstämmiger Amerikaner mit Regine eine „recht sinnige und mus-
tergültige deutsche Frauengestalt über den Ocean zurück[ ]bringen“ möchte
(VII, 61). In dem deutschen Haushalt, in dem Erwin wohnt, trifft er auf eben
jene Regine, eine Dienstmagd, die seinem Anspruch jedoch nur ansatzweise
entspricht, aber immer noch besser ist als jenes „Meer von Putz“, das ihm an-
sonsten in deutschen Landen begegnet (VII, 63). Noch in Deutschland sucht er
Regine zu bilden, doch – so viel sei hier vorweggesagt – das Experiment schei-
tert, es endet im Selbstmord Regines.

Dreh- und Angelpunkt der Novelle ist der Verdacht der Untreue, der im
Bildfeld des getrübten Kristalls aufgerufen wird. Das Unglück nimmt seinen

 Alexander Honold hat überzeugenderweise nachgewiesen, dass Vedder irrtümlich von
einer „normalisierten Schreibweise“ zu Kellers Zeiten ausgeht (2018, 134), die das dritte ‚m‘
einspart.
 Zum Pygmalion-Motiv im Sinngedicht und bei Regine im Speziellen vgl. Neumann (1997).

266 Annette Keck



Lauf, als Erwin, bereits mit Regine verheiratet, diese in die Obhut von drei
Damen „im Rufe einer großen und schönen Bildung“ gibt, da er „sein Bildungs-
werk“ noch nicht vollendet glaubt (VII, 88). Später erst wird er erfahren, dass
diese Damen „in manchen Kreisen […] die drei Parzen“ genannt werden, „weil
sie jeder Sache, deren sie sich annahmen, schließlich den Lebensfaden ab-
schnitten“ (ebd.). Auch bei ihnen ist groteske Inkongruenz am Werk, einerseits
titulieren sich die Damen gegenseitig mit „Sammetgazelle“, „Bienchen“ und
„Rotkäppchen“, führen aber andererseits entgegen des öffentlichen Anscheins
von Schwärmerei und Bildungsbeflissenheit „unter sich eine Sprache wie mit
allen Hunden gehetzt“. (VII, 89) Diese Frauen sind, wie der Erzähler Reinhart
weiß, „immer in Geräusch, Bewegung und Unruhe; denn sie besaßen alle drei
selbstzufriedene und gleichgültige Männer, die sich nicht um die Frauen kümmer-
ten“ (VII, 88). So nimmt es nicht Wunder, dass diese Damen, solchermaßen der
patriarchalen Kontrolle entzogen, sich als „Wahrzeichen ihres Geniewesens“ eine
Malerin erwählt haben (VII, 89), die „mehr Männer- als Frauenkleider“ besitzt
und die sie zu „geheimen Streif[zügen]“ verführt, „um als freie Männer unter das
Volk zu gehen und die unauslöschliche Neugierde zu befriedigen“ (VII, 90–91).
Wie bei Züs ist hier ein unweibliches Begehren am Werk, das sich erstens als
transgressiv erweist und das zweitens nicht stillgestellt werden kann.20

Die Malerin ist nun wesentliche Agentin des Unglücks von Regine, denn
letztere wird von den Parzen gedrängt, sich von ersterer porträtieren zu lassen.
Auch hier materialisiert sich das unweibliche Begehren der Malerin, denn das
fertige Porträt zeigt nicht die schöne und treue Seele, sondern ein erotisches
Objekt. Regine erscheint darin als

phantastisch angeordnete[r] Studienkopf, über Lebensgröße, mit theatralisch aufgebun-
denem Haar und einer dicken Perlenschnur darin, mit bloßem Nacken und gehüllt in
einen Theatermantel von Hermelin und rotem Sammet, d. h. jener von Katzenpelz und
dieser von Möbelplüsch, das alles mit einer scheinbaren Frechheit gemalt, wie sie von
gewissen Kunstjüngern mit unendlichem, mühevollem Salben und Schmieren und ängst-
licher Hand zuweilen erworben oder wenigstens geheuchelt wird. (VII, 92)

So dargestellt erscheint Regine gerade nicht als liebende Ehefrau, sondern als
„käufliches Malermodell“ (VII, 108). Da die Malerin, die Blickautorität des Ehe-
manns unterlaufend, gleich mehrere Bilder angefertigt hat, zirkuliert Regine als
solches auf den Kunstmärkten der Welt. Es kommt natürlich wie es kommen
muss, Erwin, der Ehemann, findet eines der Bilder bei einem Kunsthändler in
New York; das Bild löst einen „blitzartigen Eindruck von Lust“ in ihm aus, der
ihn „widerwärtig berührt“ (ebd.). Der Unterschied etwa zu Annas Todesbild in

 Vgl. auch den Exkurs zur Neugier bei Arnold-de Simine (2009, 160–162).

Gottfried Kellers ‚queerer‘ Realismus 267



Kellers Roman Der grüne Heinrich (1854/55) könnte größer nicht sein, während
der Tod dort im schönen Bild gebannt erscheint, greifen die Bilder der Malerin
den Betrachter unwillkürlich an bzw. auf ihn über, konfrontieren ihn mit sei-
nem eigenen Begehren – und seiner Sexualität, was im ‚objektiven‘ Bild aufge-
hoben erschien.

Darstellungsweise wie Vervielfältigung legen den Grund bzw. sind der Keim
für die folgenden Verdächtigungen Regines. Ihre Treue aber wird erst in einem
Todesbild, sprich im Selbstmord restituiert: Regine nimmt sich das Leben in den
ärmlichen Kleidern, die sie trug, als sie Erwin kennenlernte. Bei der Leiche findet
Erwin „zwischen dem Hemde und der Brust“ (VII, 123) einen Liebesbrief als Wahr-
zeichen ihrer Liebe, vergleichbar mit dem des Buchbinders in Die drei gerechten
Kammmacher, in dem sich die Einzigartigkeit von Liebe und Person ausspricht.
Treue und Wahrheit finden im Moment der Auslöschung des lebendigen Körpers
zusammen; die Materialität des Körpers wie der Schrift erscheint in „solche Töne“
aufgelöst, die das „heilige[ ] Geheimnis der Gattenliebe“ ausdrücken (ebd.).

Im Gegensatz dazu steht der „Unhold“ (VII, 96) oder „Schmierteufel“ von
Malerin (VII, 94), der/die im Gegensatz zu Regine keinen Wert auf Treue oder
den Ausdruck von Wahrheit legt. Er/sie ist in allen Schulen gewesen, gehört
also keiner Schule, keinem Lehrmeister an, malt ‚falsch‘ und schmiert. Darüber
hinaus macht er/sie für sich die Ablehnung der femme écrite explizit,21 er/sie
lehnt die feminine Kodierung des Berufsstandes ab, dem Selbstverständnis
nach agiert er/sie als „junger Maler“:

denn sie schneuzte wie ein kleines Kätzchen, wenn man sie Malerin nannte. Die schöne
wohlklingende Endsilbe, mit welcher unsere deutsche Sprache in jedem Stande, Berufe
und Lebensgebiete die Frau bezeichnet und damit dem Begriffe noch einen eigenen poeti-
schen Hauch und Schimmer verleihen kann, war ihr zuwider wie Gift und sie hätte die ver-
haßten zwei Buchstaben am liebsten ganz ausgereutet. (VII, 89; Hervorh. AK)

Explizit gemacht wird hier – wenn auch ex negativo – ein weiteres Mal die Ver-
bindung von Weiblichkeit und Ästhetik, wie sie mit dem Todesbild der Anna
aufgerufen wurde. Die Verweigerung der weiblichen Bezeichnung ist ein Ver-
stoß gegen die poetische Weltordnung im Sinne des Realismus, der hier eben-
falls als Missbrauch erscheint. Er besteht nicht nur darin ‚untreu‘ zu sein, d. h.
wie bereits erwähnt aus der liebenden Regine ein käufliches Malermodell zu

 Das Gegenargument dazu wäre, dass der/die Maler/in ja selbst eine femme écrite mit dem
Portrait der Regine herstellt, im Sinne der Schmierkunst kann man aber argumentieren, dass
sie Beschriftung wie Begehren hervortreten lässt, im Sinne von Irigarays Konzept der Mimikry
kann hierbei von einer entstellenden Zitation die Rede sein, welche den vermeintlich ästheti-
schen wie objektiven Realismusanspruch dieser Kunst zur Unkenntlichkeit entstellt.

268 Annette Keck



machen und in das objektiv schöne Bild der Frau Sexualität sowie Begehren
einzutragen, sondern auch die poetisch aufgeladene Bestimmung und Stillstel-
lung ‚der Frau‘ im und als Bild zu verweigern, die mit der ‚schönen Endsilbe‘
unmittelbar verknüpft ist.22

Die Erzählung bietet uns, kaum ist dieser „Schmierteufel“ eingeführt, der
buchstäblich frech und sinnbildlich sündig in einen Apfel beißt, das poetische
Gegenbild zum Studienkopf der Regine und zum „Schmierteufel“ von Malerin
schlechthin, indem Reinhart, die Erzählerfigur, „den lieblichen Eindruck“ schil-
dert, den das Selbstportrait der Malerin Angelika Kauffmann (1741–1807) auf
ihn gemacht hat. Diese Kunst wird von ihm als immateriell beschrieben, die
Künstlerin selbst als „ideale[ ] Frauengestalt“ in Szene gesetzt:

[…] den blühenden Kopf mit den vollen reichen Locken von einem grünen Epheukranze
umgeben, der Körper in weißes Gewand gehüllt, und ich vervollständigte die Gestalt,
indem ich sie begeistert an die Glasharmonika setzte, das Auge emporgehoben, und rings
um sie her die edelste römische Gesellschaft gruppierte, welche den ergreifenden Tönen
lauschte. (VII, 96)

Der Medienwechsel ist – wie im Abschiedsbrief Regines – Programm: Glasharmo-
nika und Tonkunst weichen einer Arbeit mit Pinsel und Farbe, die Materialität
dieser Kunst ist kaum präsent, obwohl die überlieferten Selbstbildnisse von
Kauffmann sie durchaus mit Stift und Leinwand zeigen.23 Mit Reinharts Inszenie-
rung tritt das Skandalon weiblicher Künstlerschaft bzw. der que(e)ren Kunstfa-
brikation in den Hintergrund zugunsten einer schönen Erscheinung im Bild. Die
Aneignung der künstlerischen Insignien des anderen Geschlechts wird so zum
Verschwinden gebracht, auch insofern es letztlich Reinhart ist, der ein wahres
Bild von Kauffmann entwirft. Damit erscheint die poetische Ordnung der Ge-
schlechter wieder restituiert.

Indem nun Figuren wie Kätter Ambach, Züs Bünzlin oder aber jener „Schmier-
teufel“ von Maler:in vielfach begehren, und zwar materialiter, statt selbst Sinnbild
der Treue zu sein wie Angelika Kauffmann, Regine oder Anna (im Grünen Hein-
rich), werden sie zu „zweigeschlechtige[n] Tintentieren“, so Keller in einem Brief
an Lina Duncker vom 6. März 1856 über die vermeintlichen historischen Vorbilder
zu Viggi und Kätter (GB II, 154). Als solche lassen sie jegliche Transzendenz bzw.

 Elisabeth Bronfen und Silvia Eiblmayr haben herausgearbeitet, dass und wie der Konnex
von Weiblichkeit und Ästhetik mit der bildlichen Darstellung zusammenfällt (Bronfen 1987,
1994, Kap. 4 und Kap. 7; Eiblmayr 1993).
 Es gibt zwei Selbstportraits von ihr, die sie in die Position des Herakles am Scheideweg
setzen, d. h. eine Entscheidung zwischen Musik und Malerei. Anders als bei Keller ist auch
hier die Malerei als der tugendhafte Weg markiert.

Gottfried Kellers ‚queerer‘ Realismus 269



Transparenz in der Sinn- bzw. Literaturproduktion vermissen. Die Frage aber ist,
ob dieses Erzählprinzip wirklich so verwerflich und unproduktiv ist, wie es uns die
moralischen Erzählungen nahelegen wollen. Dagegen ist einzuwenden, dass die
vielfältigen Inszenierungen von buchstäblicher wie übertragener Schmierigkeit,
seien sie geschraubt oder gekritzelt – nicht zuletzt auch die „kolossale[ ] Kritzelei“
im Grünen Heinrich (XII, 221) –, den poetisch aufgeladenen Realismus heimsuchen.
Sie legen die Grenzen und Verwerfungen und damit den phantasmatischen Cha-
rakter dieses objektiv ästhetischen Anspruchs offen, der in der Verdrängung der
eigenen Materialität gründet. Von daher kommt diesen Texten eine Reflexions-
funktion zu, die als Vorbote ästhetischer Umstrukturierungen verstanden werden
kann. Im Unterschied zu Cixous’ écriture féminine, die vor allem an Semiosen und
damit einer veränderten Stellung des Subjekts interessiert ist, reflektieren die hier
diskutierten Texte die Effekte einer que(e)ren Kunstproduktion im Hinblick auf
ästhetische Kategorien.

Ich möchte mit einem weiteren conte moral schließen, der in die Regine-
Novelle eingelassen ist und der sich an der Verbindung von gender trouble und
Schmierkunst abarbeitet: Die Erzählerfigur verbindet seine Reflexion über die
Malerin Kauffmann mit der Geschichte aus der Kaiserchronik, in der Nero habe
schwanger werden wollen. Nero bekommt auf sein Drängen hin ein Pulver ver-
schrieben, welches das Wachsen einer Kröte in seinem Magen zur Folge hat,
und gebiert mit Hilfe seiner Ärzte eine dicke Kröte aus dem Mund – Inbegriff
des Schmierigen, Intransigenten.24 Voller Stolz lässt er sich – so der Erzähler
im Sinngedicht – „Domina und Mutter“ nennen, d. h. er präsentiert die Kröte
mit Pomp, Pauken und Trompeten der Welt. Die Kröte selbst lässt jedoch jegli-
che Mutterbindung vermissen, sie verschwindet anlässlich dieser Zeremonie im
Sumpf. Reinharts, des Erzählers frommer Wunsch am Ende lautet, dass es so
doch allen gehen möge, welche die schöne Ordnung der Geschlechter durch-
kreuzen. Wenn man aber mit den queeren Figuren das Material der Signifika-
tion selbst in den Blick nimmt, dann steht zu fragen, ob diese Kröte restlos im
Sumpf verschwunden ist. Ausgerechnet in dem apotropäischen Gegenbild der
schönen Glasharmonikaspielerin ist jenes Moment des Materiellen präsent, wel-
ches der Text expressis verbis zum Verschwinden verurteilt: Die Engelsgleiche,
Angelika, ist ein Kaufmann.25

 Zur Kröte als Figuration einer antiväterlichen Poetologie in Kellers Regine vgl. Keck (2015).
 Diese Pointe verdanke ich Roxanne Phillips.

270 Annette Keck



Literatur

Arnold-de Simine, Silke. „Die Novelle als literarisches Kuriositätenkabinett am Beispiel von
Gottfried Kellers Die drei gerechten Kammacher“. Oxford German Studies 38.2 (2009):
159–174.

Bachtin, Michail. Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur. Übers. Gabriele
Leupold. Hg. Renate Lachmann. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1995.

Bergmann, Jörg. Klatsch. Zur Sozialform der diskreten Indiskretion. Berlin: De Gruyter, 1987.
Bernd, Clifford A. (Hg.). Theodor Storm – Paul Heyse. Briefwechsel. Bd. 1. 1853–1875. Berlin:

Erich Schmidt, 1969.
Bronfen, Elisabeth. „Die schöne Leiche. Weiblicher Tod als motivische Konstante von der Mitte

des 18. Jahrhunderts bis in die Moderne“. Weiblichkeit und Tod in der Literatur. Hg.
Renate Berger, Inge Stephan. Köln, Wien: Böhlau, 1987. 87–115.

Bronfen, Elisabeth. Nur über ihre Leiche. Tod, Weiblichkeit und Ästhetik. München: Antje
Kunstmann, 1994.

Cixous, Hélène. „Geschriebene Frauen, Frauen in der Schrift“. Weiblichkeit in der Schrift.
Berlin: Merve, 1980a. 22–57.

Cixous, Hélène. „Poesie und Politik – Poesie ist Politik?“. Weiblichkeit in der Schrift. Berlin:
Merve, 1980b. 7–21.

Cixous, Hélène. „Das Lachen der Medusa“. Hélène Cixous. Das Lachen der Medusa zusammen
mit aktuellen Beiträgen. Hg. Esther Hutfless u. a. Wien: Passagen, 2013. 39–61.

Eiblmayr, Silvia. Die Frau als Bild. Der weibliche Körper in der Kunst des 20. Jahrhunderts.
Berlin: Reimer, 1993.

Fischart, Johann. Geschichtsklitterung (Gargantua). Text der Ausgabe letzter Hand von 1590.
Mit einem Glossar. Hg. Ute Nyssen. Düsseldorf: Karl Rauch, 1963.

Foucault, Michel. Die Ordnung der Dinge. Archäologie der Humanwissenschaften. Frankfurt/
M.: Suhrkamp, 1974.

Freud, Sigmund. „Das Motiv der Kästchenwahl“. Gesammelte Werke. Bd. 10. Werke aus den
Jahren 1913–1917. Hg. Anna Freud u. a. Frankfurt/M.: Fischer, 1963. 24–37.

Gogol, Nikolaj. „Die Nase“. Der Mantel. Die Nase. Erzählungen. Übers. und. hg. Eberhard
Reissner. Stuttgart: Reclam, 1989. 45–78.

Günter, Manuela. Im Vorhof der Kunst. Mediengeschichten der Literatur. Bielefeld:
transcript, 2008.

Harpham, Geoffrey Galt. On the Grotesque. Strategies of Contradiction in Art and Literature.
Princeton, New Jersey: Princeton University Press, 1982.

Honold, Alexander. Die Tugenden und die Laster. Gottfried Kellers ‚Die Leute von Seldwyla‘.
Berlin: Schwabe, 2018.

Keck, Annette. „Kröten schreiben. Überlegungen zum tierischen Medium einer antiväterlichen
Poetologie der Moderne“. Das Tier als Medium und Obsession. Zur Politik des Wissens
von Mensch und Tier um 1900. Hg. Cornelia Ortlieb u. a. Berlin: Neofelis, 2015. 249–264.

Kleinschmidt, Erich. „Differenzen und Affekte. Kulturelle Energien grotesker Rede“. Lesbarkeit
der Kultur. Literaturwissenschaften zwischen Kulturtechnik und Ethnographie. Hg.
Gerhard Neumann, Sigrid Weigel. München: Fink, 2000. 185–199.

Koebner, Thomas. Zurück zur Natur. Ideen der Aufklärung und ihre Nachwirkung. Heidelberg:
Winter, 1993.

Gottfried Kellers ‚queerer‘ Realismus 271



Martyn, David. „Der Geist, der Buchstabe und der Löwe. Zur Medialität des Lesens bei Paulus
und Mendelssohn“. Transkribieren. Medien/Lektüre. Hg. Ludwig Jäger, Georg
Stanitzek. München: Fink, 2002. 43–71.

Moritz, Karl Philipp. „Arabesken“. Schriften zur Ästhetik und Poetik. Hg. Hans-Joachim
Schrimpf. Tübingen: Niemeyer, 1962. 210–211.

Neumann, Gerhard. „Der Körper des Menschen und die belebte Statue. Zu einer Grundformel
in Gottfried Kellers Sinngedicht“. Pygmalion. Die Geschichte eines Mythos in der
abendländischen Kultur. Hg. Mathias Meyer, Gerhard Neumann. Freiburg/Br.: Rombach,
1997. 555–591.

Postl, Gertrude. „Eine Politik des Schreibens und des Lachens. Versuch einer historischen
Kontextualisierung von Hélène Cixous’ Medusa-Text“. Hélène Cixous. Das Lachen der
Medusa zusammen mit aktuellen Beiträgen. Hg. Esther Hutfless u. a. Wien: Passagen,
2013. 21–35.

Preisendanz, Wolfgang. Poetischer Realismus als Spielraum des Grotesken in Gottfried Kellers
‚Der Schmied seines Glückes‘. Konstanz: Universitätsverlag Konstanz, 1989.

Prutz, Robert. Die deutsche Literatur der Gegenwart 1848–1858. Leipzig: Voigt und Günther,
1859.

Rosen, Elisheva. „Grotesk“. Ästhetische Grundbegriffe. Studienausgabe. Bd. 2. Hg. Karlheinz
Barck u. a. Stuttgart: Metzler, 22010. 876–900.

Schmidt, Dietmar. „Cyranos Nase. Eine Übertreibung“. Der komische Körper. Hg. Eva
Erdmann. Bielefeld: transcript, 2003. 162–170.

Schneider, Sabine. „Von der Kunst, den Grünen Heinrich zu lesen. Folge V, Frauenbilder“.
Schweizer Monatshefte: Zeitschrift Für Politik, Wirtschaft, Kultur 88.964 (2008): 44–47.

Simma, Claudia. „Medusas diebische Vergnügen“. Hélène Cixous. Das Lachen der Medusa
zusammen mit aktuellen Beiträgen. Hg. Esther Hutfless u. a. Wien: Passagen, 2013.
73–80.

Tschopp, Silvia Serena. „Kunst und Volk. Robert Eduard Prutz’ und Gottfried Kellers Konzept
einer zugleich ästhetischen und populären Literatur“. Kunstautonomie und literarischer
Markt. Konstellationen des Poetischen Realismus. Hg. Heinrich Detering, Gerd Eversberg.
Berlin: Erich Schmidt, 2003. 13–30.

Vedder, Ulrike. Das Testament als literarisches Dispositiv. Kulturelle Praktiken des Erbes in der
Literatur des 19. Jahrhunderts. München: Fink, 2011.

Vitruv. Zehn Bücher über Architektur. Übers. und hg. Curt Fensterbusch. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1964.

272 Annette Keck


