Annette Keck
Gottfried Kellers ,queerer‘ Realismus

Die mifbrauchten Liebesbriefe — Die drei gerechten
Kammmacher — Regine

Glaubt man Kellers MifSbrauchten Liebesbriefen, zuerst 1865 in der Deutschen
Reichszeitung und 1874 im zweiten Teil des Novellenzyklus Die Leute von Sel-
dwyla erschienen, dann ist das literarische Leben der zweiten Hélfte des neun-
zehnten Jahrhunderts ziemlich verkommen.' Als Inbegriff dieser Verkommenheit
gilt dieser Erzdahlung ein empfindsamer Briefwechsel zwischen Eheleuten, der
einzig und allein zum Behufe seiner Vertffentlichung initiiert worden ist. Die
Forschung hat hierfiir auch Paten der historischen Welt, ndmlich Fanny Lewald
und Adolf Stahr ausgemacht, die ihren vorehelichen Briefverkehr von Beginn an
im Hinblick auf eine Publikation anlegten (Giinter 2008, 127).

Im Gegensatz zu Lewald und Stahr ist der Protagonist Viggi Storteler bereits
verheiratet. Viggi trennt sich von Gritli, seiner Ehefrau, d. h. er verreist, um genau
jenen Briefwechsel ins Werk zu setzen. Die Komik entsteht aus der Inkongruenz
von Realitdt und idealischer Empfindsamkeit: Er schreibt ndmlich zwei Briefe,
einen, der sich bspw. um verlauste Schlafplitze sorgt, und einen anderen, fiir die
Publikation gedacht, der seiner Frau emotionsgeladene Worte entgegen ,,schleu-
dert“, die da behaupten, dass ,,,[d]ie Glut [s]eines Liebeswillens [...] stirker [ist] als
Trennung‘“ (V, 114). Das Problem nun ist, so viel sei hier in aller Kiirze gesagt,
dass seine Frau Gritli zwar zu alltdglichen und wirtschaftlichen Belangen etwas zu
sagen hat, jedoch nicht zur Frage ,,,Warum ist Trennung?‘“ (ebd.) Die einfache
Antwort auf diese Frage wiirde lauten: ,Um Briefe zu bekommen‘, das aber will
Viggi nicht lesen und da der Herr Gemahl nun Briefe wiinscht, greift Gritli in ihrer
Not zu einer List: Sie schreibt die Briefe ihres Mannes ab, dndert jedoch das Ge-
schlecht des Briefschreibers, macht ihn zu einer Briefschreiberin und schiebt die
so gednderten Briefe dem in alle Frauen irgendwie verliebten Schulmeister zu.
Seine amourdsen Antworten schreibt sie ab, wobei sie alles an sie personlich
Adressierte 16scht und wiederum das Geschlecht vertauscht. Dergestalt werden
sie an Viggi gesendet, der darauf antwortet und so weiter und so fort.

Dem Ehemann gefillt dieser Briefwechsel vortrefflich, so dass sich die Takt-
zahl erhoht und Gritli ,,bleich und angegriffen* wird, weil sie schreiben muss ,,wie

1 Zu Kellers entsprechender Einschitzung der deutschsprachigen Literaturlandschaft in der
zweiten Hélfte des neunzehnten Jahrhunderts vgl. Tschopp (2003).

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-016


https://doi.org/10.1515/9783110698794-016

252 —— Annette Keck

ein Kanzlist“ (V, 126).? Es kommt, wie es kommen muss, Gritlis List wird per Zufall
enttarnt, was letztlich zur Scheidung fiihrt. Viggi beklagt nicht zu Unrecht, dass
Gritli ,,die emporendste Komo6die“ mit ihm aufgefiihrt habe (V, 140). Diese
»,Gans mit Geierkrallen‘“ (V, 130) habe ,,die Briefe des Gatten“ genommen und
dabei das Geschlecht ,verrenkt* und die Namen ,,verdreht“ (V, 129), so dass
zwei Madnner — ohne es zu wissen — miteinander per Liebesbrief verkehrten.
Doch auch Gritli will die Scheidung, sie argumentiert im Zeichen des Realismus
bzw. mit dem Hinweis, sie sei gezwungen gewesen, jenseits des mimetischen
Sprachprinzips zu kommunizieren: Viggi habe ,,das Unmogliche von ihr ver-
langt, ndmlich ihre Frauengefiihle in einer geschraubten und unnatiirlichen
Sprache und in langen Briefen fiir die Offentlichkeit aufzuschreiben (V, 141).

Die Sympathielenkung der Novelle scheint eindeutig: Die schone Gritli er-
weist sich als beste und d. h. als eine ,aufrichtig-natiirliche‘ Erzdhlerin, der es
nicht um personlichen Ruhm oder gar finanziellen Gewinn geht. Sie wird zu
guter Letzt mit dem gelduterten Schulmeister ,belohnt‘. Viggi hingegen wird eine
altliche und verfressene Jungfer, Katter Ambach, zur Seite gestellt, deren Gestalt,
Charakterfassung und Briefstil — so wird eins ums andere deutlich gemacht -
jenem von Viggi geforderten ,,geschraubten und unnatiirlichen“ Sprachprinzip
entspricht, d. h. sie figuriert den zuvor von Gritli erzwungenen literarischen Miss-
brauch. Allerdings hebelt die groteske Inszenierung der Figur die Opposition von
Mimesis und Selbstreferentialitat aus:

Denn was ihre Gestalt betraf, so besaf sie einen sehr langen hohen Rumpf, der auf zwei
der allerkiirzesten Beinen einherging, so daf} ihre Taille nur um ein Drittel der ganzen
Gestalt iiber der Erde schwebte. Ferner hatte sie einen unverhdltnismafiigen Unterkiefer,
mit welchem sie betrdchtliche Gaben von Fleisch und Brot zermalmen konnte, der aber
ihr Gesicht zum grofiten Teile in Kinn verwandelte, so daf3 dieses wie ein ungeheurer So-
ckel aussah, auf welchem ein ganz kleines Hiauschen ruhte mit einer engen Kuppel und
einem winzigen Erkerlein, namlich der Nase, welche sich vor der vorherrschenden Kinn-
masse wie zerschmettert zuriickzog. (V, 134-135)

Katter scheint nur vordergriindig von hehren Idealen beseelt, wie an ihrem ersten
Brief an Viggi abzulesen ist, der sich dhnlich phrasenhaft gestaltet wie Viggis
Briefe an Gritli: ,,Langst habe ich die Bliiten Thres Geisteslebens im Stillen bewun-
dert und umso inniger in mich aufgenommen, als ich dariiber trauerte, daf} ein
Mann wie Sie so unverstanden und einsam in dieser barbarischen Gegend bleiben
muf3“ (V, 135). An der Beschreibung ihres Unterkiefers aber wird manifest, dass
mit der ,innigen Aufnahme’ nicht allein die geistigen Erzeugnisse Viggis gemeint

2 Zur Schreibposition Gritlis zwischen Kanzlist, Redakteur und Sekretdrin vgl. auch Giinter
(2008, 129).



Gottfried Kellers ,queerer* Realismus =— 253

sind, Katter ist ndmlich unmafig gefraflig, d. h. insbesondere am Materiellen inte-
ressiert. Sie befordert denn auch Viggis Ruin, indem sie beispielsweise das Geld
fiir das Porto, welches zum Verschicken der literarischen Erzeugnisse vorgesehen
wat, schlicht und ergreifend verfrisst. Die Erzdhlung endet mit dem Satz: ,,Viktor
Storteler aber und seine Kdtter waren samt jenen Liebesbriefen, welche sie aus
Hunger und Not doch wiederhergestellt, auf sich bezogen und unter vielem Ge-
zianke vermehrt hatten, langst vergessen und verschollen“ (V, 180).

Dass die groteske Inszenierung das Moment des Mimetischen suspendiert,
ist — so die Grundannahme dieses Aufsatzes — kein Zufall. Vielmehr prigt gerade
die Kritik an der Verletzung des mimetischen Prinzips selbst Schreibweisen aus,
die mit dem Stilprinzip des Grotesken das mimetische Prinzip aufheben.? Sie eroff-
net somit einen selbstreferentiellen Schreib- und Sprachspielraum ausgerechnet in
dem Moment, in dem Kritik an diesem artikuliert wird, was einen performativen
Selbstwiderspruch darstellt und den poetologisch-moralischen Einsatz des Textes
fraglich werden ldsst. Mit den MifSbrauchten Liebesbriefen, den Drei gerechten
Kammmachern aus dem Seldwyla-Zyklus und der Novelle Regine aus dem Sinnge-
dicht-ZyKklus werde ich herausarbeiten, wie dieser performative Selbstwiderspruch
eine poetologisch kodierte Geschlechterdifferenz iiberschreitet bzw. que(e)rt und
welche Parallelen zu Héléne Cixous’ Projekt einer écriture féminine zu beobachten
sind. Dabei werde ich nicht nur auf die Inszenierung von ,geschraubte[r] und
unnatiirliche[r] Sprache“ eingehen, sondern auch die ,schmierige‘ Spur einer der-
gestalt verkommenen Literatur mit den MifSbrauchten Liebesbriefen (nach-)zeich-
nen und zeigen, dass und wie die Texte Materialitdt von Literatur im Riickgriff auf
das Stilprinzip des Grotesken verhandeln und jene oben erwahnte poetologisch ko-
dierte Geschlechterdifferenz schleifen, in der Weiblichkeit und Bild eine ebenso
enge Verbindung eingehen wie Médnnlichkeit und kiinstlerische Produktivitat.

1 Die miBbrauchten Liebesbriefe

Der oben geschilderte ist nicht der einzige literarische Missbrauch, den diese
Novelle anprangert: Schon ganz zu Beginn der Mifshrauchten Liebesbriefe wird
uns mit einem Wirtshausbesuch das literarische Leben der Zeit in all seiner
Armlichkeit zur Auffiilhrung gebracht. In einer Schinke nidmlich treffen zwei
Generationen von ,Literaturliebhabern‘ aufeinander. Da finden sich zunachst
die dlteren Herren ein, die den Kompositionsgeheimnissen der (alten) Klassiker

3 Elisheva Rosen (2010) weist dies als ein Kennzeichen des Grotesken aus, vgl. auch Klein-
schmidt (2000, 187).



254 =— Annette Keck

auf den Grund gehen wollen. Sie lesen Cervantes, Rabelais, Sterne und Jean
Paul, Goethe und Tieck. Die Namen sind kanonisch, die Autoren selbst schon
tot, der rote Faden aber, den die Herren suchen, wird gerade bei diesen Dich-
tern nicht immer leicht zu verfolgen sein.* Nach dieser Suche, einem Tee und
einem Schdppchen begeben sich die dlteren Herren Leser zufrieden und miide
»auf etwas gichtischen Fiifien zu ihrer Nachtruhe* (V, 99). Die doch reduzierte
Virilitat und Vitalitat dieser Leser indiziert dabei wenig subtil das Ende einer
literarischen Ara, weist sie als Anachronismus aus.

Die jlingere Generation hingegen sieht sich im Zeichen einer ,,,neuen Sturm-
und Drangperiode‘“ (V, 101). Sie fiihrt in eben jenem Gasthaus ein ganz anderes
,,Gesprich belletristischer Natur* (V, 99): Die Erzdhlinstanz moniert, dass die Jun-
gen nichts von den ,,verjihrten Gegenstanden“ der Alten zu berichten wiissten,
dagegen hitten sie ,,die ausgebreitetste und genaueste Kenntnis in den taglich
auftauchenden Erscheinungen leichterer Art und aller der Personen und Person-
chen, welche sich auf den tausend grauen Bléttern stiindlich unter wunderbaren
Namen herumtummeln® (V, 99-100). Die tausend grauen Blitter verweisen auf
den zentralen Publikationsort von Literatur im deutschsprachigen Raum Mitte des
neunzehnten Jahrhunderts: die Familienzeitschriften. Diese benétigen in grofiem
Maf literarische Texte als ,Bindemittel* fiir ihre Lesenden. So schreibt Theodor
Storm an Paul Heyse 1875, dass ,,die angesehensten Zeitschriften Gefahr laufen,
aus Mangel an acceptabeln Novellen zu Grunde zu gehen [...]. Tdglich mehren
sich diese Novellenschreie“ (Bernd 1969, 87).

Schnell zeigt sich, dass die jungen Manner in der Schanke nicht nur Leser,
sondern auch Schreiber sind. Dass sie sich fiir ausgezeichnet halten, ist an ihrem
Geistesadel abzulesen, den sie sich samt und sonders mit ihrem nom de guerre
bzw. de plume aufs Panier geschrieben haben: Guido von Strahlheim nennt sich
der eine, Kunibert vom Meere der andere, der Protagonist der Novelle Viggi Storte-
ler gibt sich als Kurt vom Walde zu erkennen. Die Austauschbarkeit der Namen
deutet auf die Austauschbarkeit ihrer literarischen Produktion; aus Sicht der Er-
zahlinstanz finden sich in der Gegenwart, d. h. unter diesen ,,Personen“ keine
bzw. kaum wiirdige Nachfolger der grofien Dichter. Der Verweis auf die Materiali-
tat bzw. Medialitdt dieser Literatur, die grauen Blatter der Zeitschriften, dient der
Disqualifizierung im Sinne der massenhaften Produktion; die Auffassung scheint
durch, dass Literatur allein im Medium Buch etwas taugt. Das Diminutiv ,,Person-
chen® suggeriert nicht nur Unbedeutendheit, sondern auch die Kontamination
der Dichtkunst durch das weibliche Geschlecht, hat doch das Zeitschriftenwesen

4 Vgl. auch Tschopp (2003, 23), die bei der Schilderung der alten Herren ebenfalls einen ironi-
schen Unterton wahrnimmt.



Gottfried Kellers ,queerer‘ Realismus =—— 255

Mitte des neunzehnten Jahrhunderts vielen Frauen die Méglichkeit geboten, den
Schriftstellerberuf zu ergreifen. Robert Prutz schreibt in seiner Literaturgeschichte
der Gegenwart 1848-1858:

Es ist unmoglich, einen Rundgang durch die poetische Literatur der Gegenwart zu ma-
chen, ohne der schriftstellernden Frauen zu gedenken. Die Frauen sind eine Macht in un-
serer Literatur geworden; gleich den Juden begegnet man ihnen auf Schritt und Tritt.
Man kann sich dariiber freuen oder beklagen, genug, das Factum bleibt und muf3 als eine
Eigenthiimlichkeit unserer Literatur verzeichnet werden. (Prutz 1859, 249)

Damit wir aber auch letztgiiltig wissen, welche Art der Schriftstellerei die Mif3-
brauchten Liebesbriefe geifieln, erzdhlt uns der Oberkellner Georg Nase von sei-
nem ehemaligen Dasein als Dichter. Von den Inhalten seiner Kunst erfahrt man
wenig: Bei seinem Erstlingswerk handelte sich um ,,einen Mischmasch von Ge-
schichtchen und Geschwitz aller Art“, den er aus zerlesenen und verschollenen
franzosischen Zeitschriften ,zusammenschmiert® (V, 103). Auf der Grenze zwi-
schen Abschrift und Kritzelei platziert, kippt die Schrift ins Graphische, ihre
Materialitdt tritt hervor, sie erscheint in der Logik der Novelle damit zugleich als
insignifikant und eigentlich auch schon als unleserlich.” Diese ,Unleserlichkeit*
wird im Bildfeld des Schmierens als selbstreferentiellen Verstof3 gegen das ver-
klarend mimetische Prinzip des poetischen Realismus in Stellung gebracht. Letz-
terer inszeniert sich iiber das Bildfeld der Durchsichtigkeit, als Inbegriff dessen
kann wohl das Todesbild der Anna im Griinen Heinrich gelten. Anna, die ,,s0 poe-
tisch schone todte Jugendgeliebte* Heinrichs (XII, 89), hat in ihrem Sarg ein klei-
nes Fenster iiber dem Gesicht, das Gesicht der Leiche erscheint somit gerahmt. In
das Glas dieses Rahmens finden sich drei Engelknaben eingeétzt. Dieses , lieblichste
Wunder“ (XII, 94) erblickt Heinrich zum ersten Mal, als er beim Bau des Sarges
hilft, eine Glasscheibe einzusetzen, die urspriinglich einen Kupferstich geschiitzt
hat:

5 Zu diesem Verstdndnis von Leserlichkeit bzw. Unleserlichkeit schreibt David Martyn, dass
man Lesen ,,als eine Art Umwandlung® begreifen kann, ,,nicht von einem Medium in ein ande-
res, sondern von einem Medium in das per se Nichtmediale, ndmlich in die unmittelbare Pra-
senz des Sinns, des Signifikats, des geistig Erfafiten. ,Lesen‘ ist dieser Auffassung nach eine
Bewegung vom Mittelbaren zum Unmittelbaren; es findet dann und nur dann statt, wenn das
Medium, ja alles Mediale schlechthin, zum Verschwinden gebracht wird. Eine solche Auffas-
sung von ,Lesen‘ legt den Gedanken nahe, die Sonderstellung der Schrift als einziges lesbares
Medium riihrt von der bewuf3ten oder unbewuf3ten Vorstellung her, daf die Schrift — mehr als
andere Medien — beim Lesen zum Verschwinden gebracht wird. Wenn ,Lesen‘ vorrangig das
Lesen von Schrift heif3t, dann deshalb, weil das Gefiihl, man habe Mediales in Nichtmediales
tiberfiihrt, sich bevorzugt anhand des Mediums Schrift einstellt* (2002, 44—45).



256 —— Annette Keck

Ich sah ndamlich drei reizende, musicirende Engelknaben; der mittlere hielt ein Notenblatt
und sang, die beiden anderen spielten auf alterthiimlichen Geigen, und Alle schaueten
freudig und andachtsvoll nach oben; aber die Erscheinung war so luftig und zart durch-
sichtig, daf3 ich nicht wufite, ob sie auf den Sonnenstrahlen, im Glase, oder nur in meiner
Phantasie schwebte. (ebd.)

Das ,,Wunder® verdankt sich einer chemischen Reaktion, sprich der Ubertra-
gung der Farbe einer Zeichnung bzw. eines Kupferstiches auf das Glas, und
genau diese Verbindung fiihrt zu einer dsthetischen Erfahrung bei der Beerdi-
gung Annas, die im Sinne des Realismus als ,objektiv* gefasst wird:

Der letzte Sonnenstrahl leuchtete nun durch die Glasscheibe in das bleiche Gesicht, das
darunter lag; das Gefiihl, das ich jetzt empfand, war so seltsam, daf3 ich es nicht anders,
als mit dem fremden hochtrabenden und kalten Worte ,,objectiv benennen kann, wel-
ches die deutsche Asthetik erfunden hat. Ich glaube, die Glasscheibe that es mir an, daf}
ich das Gut, was sie verschlof3, gleich einem in Glas und Rahmen gefafiten Teil meiner
Erfahrung, meines Lebens, in gehobener und feierlicher Stimmung, aber in vollkomme-
ner Ruhe begraben sah [...]. (XII, 96-97)

Dieses ,objektive‘ Todesbild kann deshalb poetisch genannt werden, weil es iiber
die in das Glas eingetragene Zeichnung die Tote bzw. die Realitdt des Todes ver-
Kklart. Elisabeth Bronfens These zum Anblick der weiblichen Leiche Schneewitt-
chens, dass sich hier ,,die Koppelung von Tod und &sthetischer Betrachtung [...]
potenziert (1987, 94), findet in dieser Szene seine Entsprec:hung.6 Das selbstre-
ferentielle und schmierige Schreiben scheint dieser verklarenden Weltwahrneh-
mung entgegengesetzt, in seiner Undurchsichtigkeit bzw. Blindheit scheint es
keinerlei Erkenntnisgewinn im Hinblick auf die ,Welt‘ zu erlauben.

Dass der schreibende Oberkellner nun ausgerechnet Nase heifit, ruft im Kon-
text der Uberlegungen zum Grotesken natiirlich einen prominenten Pritext auf:
Nikolai Wassiljewitsch Gogols Die Nase (1836).” In dieser Petersburger Novelle
verschwindet bekanntlich die Nase des Kollegienassessors Kowalew aus seinem

6 Die Gewalt des Todes findet in der schonen Toten seinen Signifikanten, der Schrecken des
Todes scheint in Schonheit gebannt als Tod der Anderen. Dariiber hinaus kann diese im Bild
und als Bild festgestellte weibliche Figur — im Gegensatz zur erotisch attraktiven und aktiven
Judith-Figur — weder widersprechen, noch einen anderen begehren. Sabine Schneider schreibt
Bronfen folgend, dass Anna ,,als schone Ikone zum abgelegten Bild eines abgeschlossenen Le-
bensabschnitts im Bildungsgang des mannlichen Helden [wird]. Diese endgiiltige Stillstellung
ist nur der logisch konsequente Endpunkt eines dsthetischen Verfahrens, in dessen Fortgang
die lebendige Frau erst idealisierend entriickt wird, um dann durch das imaginierte Bild ihrer
selbst ersetzt zu werden* (2008, 45).

7 Preisendanz hat die Verbindung von Keller und Gogol schon Ende der 1980er Jahre als For-
schungsdesiderat ausgewiesen, das meiner Recherche nach bis heute nicht erfiillt wurde
(1989, 26, Anm. 4).



Gottfried Kellers ,queerer* Realismus =— 257

Gesicht und macht sich selbststdandig, wie Dietmar Schmidt (2003) gezeigt hat
in schoner Entsprechung zu Bachtins Thesen zum grotesken Korper. Bachtin
schreibt, dass jene Teile des Leibes, ,,in denen er iiber sich selbst, iiber die eigenen
Grenzen hinauswdchst® sich sogar ,,vom Korper trennen, ein selbstdndiges Leben
fiihren“ k6nnen (1995, 358). Dies gilt insbesondere fiir die Nase: ,,[Blesonders
leicht 16st sich die Nase vom Korper® (ebd.). Die Gogol’sche Nase streift nicht nur
ohne ihren Eigentiimer in der Stadt umher, sie legt sich dariiber hinaus noch
»einen goldbestickten Uniformrock mit hohen Stehkragen® zu, mit ,,Beinkleider-
[n] aus Samischleder® plus Degen (Gogol 1989, 52). Am Ende der Novelle kehrt
die Nase wieder ins Gesicht des Kollegienassessors zuriick, die er im Spiegel — so
Schmidt — ,,wie eine gelungene, schone und teure Prothese bewundert, die es
vorzuzeigen gilt“ (2003, 165-166). Konsequentermafien begibt sich Kowalek mit
seiner Nase ins Theater.

Auch bei Kellers Oberkellner verschwindet die Nase: Mit der Schriftstellerei
wird aus Georg Nase George d’Esan, die phallisch kodierte Nase wird ,verdreht
und verrenkt‘, wobei der franzosisierende Adel den Mangel an Mannlichkeit
noch potenziert. Die Nase macht sich sprachlich selbststandig, indem die literari-
sche Welt ,an der Nase herumgefiihrt* wird: George d’Esans (Ab-)Schriften wer-
den in den Feuilletons als geistreich gefeiert und geférdert. Als George nun in
Ermangelung weiterer verschollener franzosischer Zeitschriften der Stoff ausgeht,
schreibt er eben iiber das Schreiben selbst, was seinem Ruhm nicht abtréglich ist,
im Gegenteil er gilt als ,,Teufelskerl unter den {ibrigen Schmierpetern® (V, 104).
Die Nase zeigt sich fiirderhin in der ,,Naseweisheit“ (ebd.), mit der George d’Esan
iiber andere Schriftsteller schreibt und ,,Neuigkeitskram und Klatsch“ verbreitet
(V, 105). Sie kehrt buchstédblich an ihren Platz zuriick, als George eine kleine Geld-
summe erbt, mit der er sich wiirdig herausputzen kann — mit schéner Referenz
auf die Gogol’sche Nase. Dergestalt eingekleidet sieht er sich im Spiegel, der ihm
seine wahre Bestimmung vor Augen fiihrt: Er sieht keinen Schriftsteller, sondern
einen wiirdigen und mannlichen Oberkellner. In der Folge wird er wieder ein
niitzliches Glied der Gemeinschaft, heif3t von nun an wieder Georg Nase und
kehrt um den Rang des Oberkellners beférdert in sein urspriingliches Metier
zuriick — womit wieder alles an seinem Platz scheint und seine Richtigkeit
hat, was auch fiir seine Mdnnlichkeit gilt. Hier deutet sich schon an, dass eine
selbstreferentielle Literaturproduktion die Maskulinitédt deutlich beeintrachtigt,
wenn nicht gar feminine Effekte zeitigt: Der ,falsche‘ oder ,falschende‘ Realismus
wird {iber die Transgression der Geschlechtergrenzen, iiber queere Figuren
bzw. ,Entwicklungsgeschichten‘ der Figuren anschaulich gemacht.

Diese Vor-Geschichte von und iiber Nases Schriftstellerkarriere prozessiert
nun genau das, was sie als Missbrauch von Literatur anprangert und was sie als
Selbstreferentialitédt von literarischen Texten auszutreiben sucht: In die Geschichte



258 =—— Annette Keck

des Oberkellners ist — wie gerade gezeigt — selbst die Erzdhlung eines anderen Au-
tors, namentlich Gogols, eingefaltet, d. h. auch das Keller’sche Erzdhlen partizi-
piert an der Literatur anderer. Insofern ist fraglich, ob mit der zuriickgekehrten
Nase des Oberkellners auch eine Literaturproduktion verabschiedet ist, die nicht
nur die Differenz von Lesen und Schreiben schleift, sondern auch selbstreferentiell
angelegt ist, indem sie das mimetische Prinzip unterhohlt. Dieses Erzahlprinzip
wiirde aber dann subkutan dasjenige Erzahlverfahren unterlaufen, das als norma-
tiv ,vorausgesetzt' erscheint und das im zweiten Teil der Novelle von den miss-
brauchten Liebesbriefen eingeholt werden soll, in dem die Medialitédt der Literatur
im Zeitalter der Familienzeitschriften ausgeblendet erscheint.

2 Die drei gerechten Kammmacher

Blickt man mit George d‘Esan und den MifSbrauchten Liebesbriefen auf die wohl
brutalste Novelle aus dem Zyklus Die Leute von Seldwyla, auf Die drei gerechten
Kammmacher, 1856 erschienen, dann wird auch hier der Missbrauch von Kunst
iiber das Bildfeld des Schmierens und als ,unnatiirliche Geschraubtheit ge-
fasst. In dieser Novelle konkurrieren drei Kammmacher, um den Meister im
Kammmachergeschift zu beerben. Die drei gleichen sich wie ein ,,Hering|[ ]“
(IV, 227) dem anderen und sind vor allem am 6konomischen Profit interessiert,
sie arbeiten mechanisch, verausgaben sich nicht und leben sparsam. Urspriing-
lich wurden in dem Kammmachergeschaft

die wunderbarsten Schmuckkdmme fiir die Dorfschonen und Dienstmdgde verfertigt aus
schonem, durchsichtigem Ochsenhorn, in welches die Kunst der Gesellen [...] ein tiichti-
ges braunrotes Schildpattgewdlke beizte, je nach ihrer Phantasie, so daf, wenn man die
Kamme gegen das Licht hielt, man die herrlichsten Sonnenauf- und Niedergédnge zu
sehen glaubte, rote Schafchenhimmel, Gewitterstiirme und andere gesprenkelte Naturer-
scheinungen. (IV, 216)

Diese Kamme sind, trotz aller Poetizitat, Falschungen: Aus billigem Ochsen-
horn wird teures Schildpatt,® darin gleichen sie durchaus Gritlis abgeschriebe-
nen Liebesbriefen. Dennoch steht der poetischen Durchsichtigkeit der Kdmme
die massenhafte, d. h. austauschbare und in gleichem Mafie ,niichterne‘ wie
,phantasielose’ Kammfabrikation der neuen ,gerechten‘ Gesellen gegeniiber,
auf die sich die Novelle im Folgenden fokussiert. Jobst, der erste der Gerechten,
geht so zu Werk, ,daf} er immer die gleichen drei trostlosen Kleckse darauf

8 Fiir diesen Hinweis danke ich Bettine Menke.



Gottfried Kellers ,queerer* Realismus =— 259

schmierte® (IV, 218). Der Schmiererei wird eine entsprechende Kérperpraktik zur
Seite gestellt; Jobst sei ,,bei aller Sanftmut und Gerechtigkeit ein kleiner Schwein-
igel“, der es mit dem Wechseln der Wasche nicht allzu genau nimmt (ebd.).

Die Austauschbarkeit der Kdmme prafiguriert nun die Austauschbarkeit der
drei Gesellen, die sich letztlich nur iiber ihre Herkunft narrativ ausdifferenzie-
ren: der Schwabe, der Bayer, der Sachse, ansonsten gleichen sie sich wie ein
»Schwefelholz“ dem anderen (IV, 227). Dariiber hinaus kopieren sie sich wech-
selseitig, weil sie sich alle in der ,,wohlbewuf3te[n] Meisterschaft den anderen
nachzuahmen iiben, um einen Lebenswandel zu vervollkommnen, der auf Pro-
fit, sprich Materielles ausgerichtet ist (IV, 226). Die narrative Entgrenzung
dieser ménnlichen Figuren ins Dingliche wie Tierische (,,Heringe[]“, IV, 227)
deutet schon an, dass es mit der Liebe zum anderen Geschlecht wahrscheinlich
nicht weit her sein wird. Ihr Begehren ist dementsprechend rein 6konomischer
Natur: Weder interessiert sie eine schone und treue ,Frauenseele‘, noch richtet
sich ihr Begehren auf den weiblichen K&rper; von Ziis Biinzlin wollen sie nur
,das Eine‘: den ,,Giiltbrief von siebenhundert Gulden“ (IV, 228). Die iiber die
Entgrenzung ins Dingliche bzw. Tierische grotesk angelegte Figiirlichkeit der
Kammmacher steigert sich in der Beschreibung von Ziis, sie erscheint wie Kat-
ter Ambach als Personifikation der auf Profit ausgerichteten Kammmacherei.

Schon die Einfiihrung der Figur lasst fraglich werden, ob es sich bei Ziis
wirklich um eine ,tugendhaftel[...] Jungfrau“ (ebd.) handelt: Das relativ hohe
Alter von achtundzwanzig Jahren stimmt misstrauisch, ihr deutlicher Zug
zum Mannlichen ebenfalls. Zwar lebt sie mit ihrer Mutter, einer Wascherin,
zusammen, doch ,herrscht“ sie ,,unbeschrankt“ tiber ihr véterliches Erbe
(ebd.). Hinzukommt, dass Wascherinnen bei Keller generell keinen besonders
guten Leumund vorzuweisen haben. Im Sinngedicht erscheinen sie als Inkar-
nation eines falschen Literaturverstandnisses. Sie wiirden ndmlich allerseits
den ,tapfere[n] Lessing® (VII, 12) im Munde fiihren, aber ,,ohne eine Ahnung*
von seinem ,,eigentlichen Wesen“ zu haben, d. h. von seiner ,,Jugend und Ge-
schicklichkeit zu allen Dingen“ und seinem ,,unbedingte[n] gute[n] Wille[n]
ohne Falsch und im Feuer vergoldet“ (VII, 13). In Opposition zum mimeti-
schen Lauterungs- bzw. Verklarungsanspruch stehen also Figuren, die Worte
in den Mund nehmen, sprich lustvoll Laute produzieren und damit in der
Logik des Sinngedichts Gerdusch statt Wahrheit produzieren und somit Les-
sings ,wahre Literatur* missbrauchen.’

9 Hier sei noch einmal daran erinnert, dass Klatsch aufs engste mit der Figur der Wascherin
verkniipft ist. Jorg Bergmann fiihrt den Begriff des Klatsches in seiner dreifachen Bedeutung von
schlagendem Gerdusch, Schmutzfleck und Geschwitz auf die Arbeit der Waschfrauen am Wa-
scheplatz zuriick. Er begreift den Wascheplatz als ,,— zumindest symbolische[n] — Entstehungs-



260 —— Annette Keck

Fiir die Wascherinnentochter Ziis scheint der Giiltbrief genauso viel Be-
deutung zu haben wie ihre anderen Besitztiimer, die sie in einer lackierten
Lade verwahrt, ,,wohl verschlossen [...] in einem alten NuSbaumschrank aufgeho-
ben® (IV, 230).1° Auf die sehr knappe Einfiihrung der Figur folgt namlich statt
einer weiteren Beschreibung die ausgiebige Auflistung dieser versteckten Habselig-
keiten, die zum einen keine Ordnung der Dinge erkennen lassen' und sich zum
anderen grofdtenteils einer 6konomischen Verwertbarkeit entziehen. In der lackier-
ten Lade finden sich also neben dem von den Kammmachern heif} begehrten Giilt-
brief auch die Zinsen desselben, ein Taufzettel und ein ,,vergoldetes Osterei*, dazu
noch ,,ein halbes Dutzend silberne Theeloffel“ und ein ,,Vaterunser mit Gold auf
einen roten durchsichtigen Glasstoff gedruckt, den sie Menschenhaut nannte®
(Iv, 228), des weiteren ,,ein Biindel vergilbter Papiere mit Recepten und Geheim-
nissen, ein Fldschchen mit Hoffmannstropfen®, ,,eine Biichse mit Moschus; eine
andere, worin ein Endchen Marderdreck lag”, und ,,ein Traumbiichlein, ein Brief-
steller, fiinf oder sechs Liebesbriefe und ein Schnepper zum Aderlassen® (IV, 229).
Daneben gibt es noch allerhand weitere kunsthandwerklich bearbeitete Dinge,
deren duflerliche Hiille so wenig auf ein Innen schlief3en lassen wie die Gogol’sche
knusprige Brotkruste auf eine darunter versteckte Nase. So ist bei Keller beispiels-
weise der wahre Kern eines Kirschkerns ,,ein winziges Kegelspiel“, der einer Nuss,
»eine kleine Muttergottes hinter Glas®, in einem silbernen Herz steckt iiberra-
schenderweise ein Riechschwammchen (IV, 228).

Den Hohepunkt der Auflistung aber bildet eine Bonbondose — und zwar han-
delt es sich um ,,eine Bonbonbiichse aus Zitronenschale, auf deren Deckel eine
Erdbeere gemalt war, und in welcher eine goldene Stecknadel auf Baumwolle lag,
die ein Vergifmeinnicht vorstellte* (IV, 228—229). Diese Biichse entzieht sich nicht
nur einer transparenten Beziehung von Innen und Aufien oder zeichentheoretisch
formuliert von Signifikant und Signifikat, sondern stellt selbst die Differenz von
Innen und Auflen, Signifikant und Signifikat iiber eine metonymische Verwei-
sungsstruktur zur Disposition. Alles in allem scheint in der Beschreibung der Lade
und in der Dose insbesondere das Groteske als Stilprinzip realisiert, das auf die
ornamentale Malerei zuriickgeht, ,,die verschiedene menschliche, Tier- und Pflan-

ort fiir die kommunikative Semantik von ,Klatsch [ ]“. Mit der sehr intimen (Bett-)Wasche der
Benutzer stieflen die Waschweiber ,,fortwdhrend auf Spuren der Privat- und Intimsphére ande-
rer*, woriiber sie sich dann ,,(laut) ihre Gedanken [...] machen konnten“ (1987, 85).

10 Silke Arnold-de Simine argumentiert, dass Kellers Beschreibung der Lade von Ziis Biinzlin
einer Verschachtelungslogik folgt (2009, 167).

11 Wenn die Lade und vor allem die Reden der Ziis eine Ordnung der Dinge erkennen lassen,
dann mit der in Borges ,,chinesische[r] Enzyklopddie®, die Michel Foucault (1974, 17) zu Be-
ginn seiner Ordnung der Dinge zitiert.



Gottfried Kellers ,queerer* Realismus =—— 261

zenmotive ineinander verwebt und dabei keinem offensichtlichen, den Zusam-
menhang sichernden Prinzip zu gehorchen erscheint“ (Rosen 2010, 876). In seiner
vor allem in der Renaissance einflussreichen Schrift De architectura (33 v. Chr.)
moniert Vitruv, dass diese Malerei mit ihren ,,zarte[n] Blumen aus Wurzeln mit Vo-
luten, auf denen [...] kleine Figuren sitzen®, mit ihren ,,Halbfiguren, von denen die
einen Menschen-, die anderen Tierkopfe haben® gegen die ,,naturwahre[n] Ver-
héltnisse“ verstoflen, d. h. amimetisch und ,,sinnlos“ (,,sine ratione*) sei (1964,
332-334; vgl. Rosen 2010, 881-882). In der Beschreibung der Dose kann man darii-
ber hinaus jenen Brauch aufgerufen sehen, den Johann Fischart in seiner Ge-
schichtsklitterung (1575/90) den Apothekern Ende des sechzehnten Jahrhunderts
zugeschrieben hat: Sie wiirden ihre ,kriig, ldden, biichsen und hafen“ grotesk,
d. h. ,[g]rillisch[ ]* und ,,[g]rubengrotteschisch[ |“ bemalen ,,mit ldcherlichen,
gecklichen, ja offt erschrecklichen Hau unnd Grafiteuffeln, wie sie auf3 Pandore
biichs fligen“, um den wahren Inhalt derselben zu verhiillen (Fischart 1963,
20-21). Erich Kleinschmidt spricht mit Blick auf Fischart von einer ,,semiotisch
abwehrende[n] Textstruktur” (2000, 187). Insofern diese Schéchtelchen fiir Ziis’
undurchsichtigen Charakter selbst einstehen, findet sich das Freud’sche Diktum,
dass ,,Biichsen, Dosen, Schachteln® ,,Symbole® sind ,,des Wesentlichen an der
Frau® und damit fiir die Frauen selbst einstehen, hier bestitigt (Freud 1963, 26)."
Die Novelle fiihrt das groteske Prinzip bei der Figurenzeichnung weiter,
indem sie Ziis’ Sammlung mit ihren Lektiiren, ihrem Schreiben und Sprechen
verklammert. Sie liest wahllos, von Schillers Die Rduber iiber ,,Kalender voll be-
wahrter mannigfacher Erfahrung und Weisheit“ und einer ,,Anleitung zum Kar-
tenschlagen® bis hin zum ,,Erbauungsbuch auf alle Tage des Jahres fiir denkende
Jungfrauen®; aber auch ihre alten Schulbiicher werden weiterhin in Ehren gehal-
ten (IV, 232). Der kruden Lektiiren nicht genug, generiert sie daraus lange Auf-
sdtze und Vortrdge, die in der Novelle geniisslich ausgebreitet werden. Das Lesen
kippt also umstandslos ins Schreiben bzw. Formulieren. Ziis stiehlt dabei nicht
nur das Gedankengut anderer, sie fiigt auch noch — im Sinne des grotesken Stil-
prinzips — Unzusammengehdériges (ungehérig) zusammen." Von ,,sonderbarsten
und unsinnigsten Sitze[n]*“ (IV, 232) bzw. ,,buntscheckigen Phrasen® ist die Rede
(Iv, 233). Als solche fiillen sie eine um die andere Seite der Novelle. Mit Karl Phil-

12 Thomas Koebner liest die Besitztiimer der Ziis als ,,Ausdruck tiefsitzender Angst“, als ,,eine
Art Schutzvorkehrung gegen die Impulse der Unordnung, der Anarchie, des Unbewuf3ten*
(1999, 333), ich hingegen argumentiere, dass Ziis gerade nicht als psychologische Figur ver-
standen werden kann und dass sie selbst als Figur der Unordnung funktioniert, insofern sie in
ihren exzessiven Reden jede Ordnung kippen ldsst.

13 Geoffrey Galt Harpham schreibt, das Groteske zeichne sich dadurch aus, dass sich etwas
sillegitimately in something else“ befinde (1982, 11).



262 —— Annette Keck

ipp Moritz’ Reflexionen iiber das Arabeske kann man von einem ,,muthwilligen
Spiel[ | der Phantasie® sprechen, das ,,sich blos um sich selber dreh[t]* (1962, 11).
Die Erzdhlinstanz hingegen urteilt hart: ,,[Slie sprach zuweilen [...] wie eine ge-
lehrte Blinde, die nichts von der Welt sieht und deren einziger Genuf} ist, sich
selbst reden zu horen* (IV, 232). Ziis’ Reden sind gekennzeichnet durch eine
»rein materielle Sinnbewegung®, die eine Eigendynamik entwickelt und ,,Ver-
mittlungsordnungen® nicht beachtet (Kleinschmidt 2000, 185):

Wunderbare Eigenschaften haben die Tiere je nach ihrer Art! Der Léwe folgt gern den K6-
nigen nach und den Helden, und der Elefant begleitet den Fiirsten und tapfern Krieger;
das Kamel tragt den Kaufman durch die Wiiste und bewahrt ihm frisches Wasser in seinem
Bauch [...]! Der Delphin liebet die Musik und folgt den Schiffen, und der Adler den Kriegs-
heeren. [...] Selbst die Schlangen lassen sich zdhmen und tanzen auf der Spitze ihres
Schwanzes [...]; der Strauf ldsst sich satteln und reiten wie ein Rof3; der wilde Biiffel ziehet
den Wagen des Menschen und das gehdrnte Renntier seinen Schlitten. Das Einhorn liefert
ihm das schneeweife Elfenbein und die Schildkréte ihre durchsichtigen Knochen - [...].
(Iv, 253-254)

Zis’ Sammlungs-, Vortrags- und Schreiblust ist exzessiv, kennt kein Maf3 und
Ziel, folgt einer Okonomie der Verausgabung: ,,unaufhorliche Reden [erténten]
aus ihrem Munde*, ,sie [...] wuB3te auf das schonste dariiber [ihre Lektiiren] und
tiber noch viel mehr zu sprechen® (IV, 232). Die ihr zugeschriebene Textproduk-
tion iteriert, sie quert das auf ein Ziel — sprich auf den Gewinn des Wettlaufs um
die Meisterposition — ausgerichtete Erzihlen und schiebt es auf.!* Dass Ziis darii-
ber hinaus noch begehrt und zwar materialiter, ist nicht mit der Vorstellung von
,schoner Weiblichkeit‘ vereinbar. Dass dieses Begehren auch noch ,untreu’ ist,
von einem zum anderen wandert, vagiert, verstarkt zusatzlich das transgressive
Moment dieser Figur. Dieses materialisiert sich in verschiedenen Dingen, die Ziis
ihren Verehrern zum Teil unter massivem Widerstand abgeknopft hat: Einen
Schnepper verdankt sie dem Verhiltnis mit einem Barbiergesellen, einen Morser
und einen Zirkel, mit dem sie frische Tafeln von Seife einteilt, dem Verhaltnis mit
einem Zeugschmiedgesellen, einen chinesischen Tempel aus Pappe dem Verhalt-
nis mit einem Buchbindergesellen, der nebenbei noch alle ihre Biicher umsonst
neu eingebunden hatte.

Die Figur der Ziis mitsamt ihren diebischen Sammlungen, Reden und Schriften
kommt dem, was Héléne Cixous in den 1970er Jahren als écriture féminine entwor-
fen hat, ziemlich nahe. Cixous’ Texte zeichnen sich — denen Ziis’ nicht undhnlich —
dadurch aus, dass sie Grenzen zwischen Disziplinen, Gattungen und Genres unter-

14 Arnold-de Simine argumentiert kleinteiliger, ndmlich dass die Kuriositdten der Ziis die
Handlung nicht vorantreiben, ,,sondern [...] als retardierendes Element [fungieren]“ (2009, 169).



Gottfried Kellers ,queerer* Realismus =—— 263

laufen: Freuds berithmtes Bruchstiick einer Hysterieanalyse schreibt Cixous in ein
romanhaftes Portrait de Dora um, ihre Texte fiihren literarische, literaturwissen-
schaftliche, psychoanalytische und philosophische Texte zusammen; ohne selbst
eindeutig einer Disziplin zugeordnet zu sein, unterlaufen sie die Grenzen zwi-
schen Wissenschaft und Literatur. Voraussetzung dieses Verfahrens ist, dass — so
Cixous — ,die Frau‘ innerhalb des logozentrischen Diskurses immer schon ge-
bzw. beschrieben ist, sie als femme écrite begriffen werden muss.” In ihrem be-
rithmten Text Le Rire de la Méduse et Autres Ironies (1975) formuliert sie die
These, dass die Schrift meist einer mannlich kodierten libidinsen Okonomie un-
terworfen ist:

Ich vertrete unzweideutig die Auffassung, daf} es gezeichnete Schriften gibt; daf3 Schreiben
bis heute auf viel weitverbreitetere, repressive Weise als man ahnt oder sich eingesteht,
von einer typischen méannlichen libidinés kulturellen — und demzufolge politischen — Oko-
nomie gesteuert worden ist. Von einem Ort aus, an dem, mehr oder minder bewuf3t, das
Verdrangen der Frau reproduziert worden ist, und dies auf sehr gefahrliche, weil oft nicht
wahrnehmbare, oder dann von der triigerischen Verfiihrungskraft der Fiktion iiberspielte
Weise. Von einem Ort aus, der undifferenziert alle Anzeichen fiir Gegensitzlichkeit (und
nicht die fiir Unterschiedlichkeiten) zwischen den Geschlechtern mitgetragen hat und wo
die Frau nie zu ihrem Wort gekommen ist. Was um so schlimmer und unverzeihlicher ist
als die Schrift ja genau die Moglichkeit selbst der Verdnderung ist, der Raum von dem ausge-
hend ein subversives Denken sich aufschwingen kann, Bewegung, welche Vorbotin einer
Umgestaltung der sozialen und kulturellen Strukturierungen ist. (Cixous 2013, 43)

Cixous’ Projekt setzt an der Schrift als Ort der AusschliefBung an, Ziel ist es die hier-
archisierten bindren Oppositionen in der écriture féminine zu vervielfaltigen. Diese
différences sexuelles implizieren sowohl Differenzen innerhalb des mannlichen
bzw. weiblichen Geschlechts als auch ,,Unterschiedlichkeiten, Verschiebungen,
Ubergénge und Bewegung zwischen den Geschlechtern“ (Simma 2013, 74). In
schoner Entsprechung zu den Drei gerechten Kammmachern heif3t es zur écriture
féminine: ,,Wir stellen keine Wort-Objekte her, keine Dosen, keine Schmuckkast-
chen, kein ,Buch‘. Sondern wir schaffen Wege, in Bewegungen“ (Cixous 1980b,
20). In dieser Bewegung kann schon einmal in einem Text zu/mit Rilke und Clarice
Lispector eine Kiichenschabe und eine Rose zusammenkommen bzw. eine Rose in
eine Schildkréte iibergehen (Cixous 1980b, 18—20).

15 ,,,Geschriebene‘ meint natiirlich diejenige, die nicht geschrieben hat, sondern die geschrie-
ben/beschrieben wird, d. h. in der Schrift gefangen ist, die von den anderen geschrieben wird,
die nicht von ihr aus geschrieben wird, auch wenn sie von Frauen geschrieben wird. Geschrie-
ben, passiv, fixiert“ (Cixous 1980a, 24).



264 —— Annette Keck

Gebunden ist diese Schreibweise an eine Okonomie der Verausgabung,
welche die phallisch organisierte Mangelstruktur unterlduft.’® Cixous’ Ethik
des Schreibens will ,die Frau‘ zerschreiben, um die Differenz zwischen Eige-
nem und Anderen aufzuheben, will die unendliche Vervielfiltigung von (Ge-
schlechter-)Differenzen mit dem Ziel vielfaltiger Subjektivitaten (Cixous 1980a, 24).
Cixous setzt in ihren Texten allgemein und in Das Lachen der Medusa insbeson-
dere auf eine Entdifferenzierung von Schreiben und Lesen und damit auch auf ein
diebisches Verhdltnis zur Sprache. So spielt sie im Lachen der Medusa damit, dass
voler sowohl stehlen als auch fliegen bedeuten kann, um die Bedeutung ihres Tex-
tes offenzuhalten. ,Weibliche‘ Texte sind solche, die sich an der Differenz abarbei-
ten, sie brechen die starren bindren Oppositionen auf und proponieren eine offene
Text- und Sinnstruktur, die als ,,Vorbotin einer Umgestaltung der sozialen und
kulturellen Strukturierungen® fungiert. Anspruch ist es, die Frau als Signifikant
innerhalb der Rede des Mannes aufzubrechen. Inszeniert wird der Wiedereintritt
der Frauen als ,kindlich-groteske[r] Aufmarsch®, um die phallogozentristische
(Sprach-)Ordnung zu subvertieren und mit ihr eine hierarchisch konzipierte Ge-
schlechterdifferenz (Postl 2013, 29).

Ein derartiges (Text-)Begehren wird in den Keller’schen Novellen als eines
ausgewiesen, das ebenfalls wider die poetologisch aufgeladene Ordnung der
Geschlechter verstof3t und dariiber hinaus in der Vermischung von Lesen und
Schreiben eine semiotische Eigendynamik gewinnt, welche die realistische Mi-
mesis-Konzeption, sprich die ,schone‘ literarische Ordnung der Welt und die
darin so vermeintlich klar abgesteckten Grenzen zwischen Kunstrezeption und
-produktion zumindest bedroht, wenn nicht aufler Kraft setzt. In Die drei gerechten
Kammmacher sucht die Erzdhlinstanz die prozessualen Semiosen, die Ziis’ Aus-
fiihrungen kennzeichnen, zu arretieren. Gegen ihr eigentlich unabschlief3bares
Textbegehren wird eine Erzdhlung gesetzt, welche die Figur moralisch diskreditie-
ren soll: Ziis’ Sammeln, Schreiben, Sprechen werden dabei als Manover der Irre-
fiihrung ausgewiesen. Wie die grubengrottischen Biichsen der Apotheker Fischarts
tduscht Ziis ihre jungen Verehrer (gleich den gerechten Kammmachern) {iber ihre
wahren, d. h. rein materiellen Interessen hinweg, damit sie sich riicksichtslos an
ihnen bereichern kann. Dieser Ausweis an Untugend geniigt jedoch nicht, viel-

16 Sie polemisiert in ,,Geschriebene Frauen, Frauen in der Schrift“ gegen ,,die Frau ohne“:
»Ich meine, dafl die Frau auf jeden Fall die Frau ohne ist, genauer, die Frau ohne Phallus, die
Frau ohne Penis. ,0hne‘ kann einen positiven oder einen negativen Wert haben. Ohne was?
Fehlt der Frau etwas oder ist sie im Gegenteil die Frau aufSerhalb von etwas, weder mit, noch
durch etwas anerkannt? Handelt es sich um Mangel, d. h. um etwas, das sehr weitreichend die
ganze minnliche Okonomie definiert? Oder handelt es sich um Bediirfnis und ein Begehren,
die eine weibliche Okonomie definieren wiirden?“ (Cixous 1980a, 24-25).



Gottfried Kellers ,queerer* Realismus =—— 265

mehr muss er in eine moralische Erzdhlung iiberfiihrt werden, in welcher die
,Blindheit*” der Ziis vorgefiihrt wird. Um den ,wahren Kern‘ der Figur zu enthiil-
len, wird das chinesische Papptempelchen des Buchbinders fiir die Lesenden
durchsichtig gemacht. Im Innersten dieses kleinen Kunstwerks ndamlich befindet
sich ein Liebesbrief, den Ziis natiirlich nie gesehen hat: Sie kennt — und das ist fiir
diesen wie fiir andere Texte Kellers programmatisch — das ,Eigentliche‘, den wah-
ren Kern der Dinge nicht. Der Brief des jungen Buchbinders hat viel mit dem
Abschiedsbrief Regines (s. 3. Regine) und wenig mit den Briefen Viggi Stor-
telers und Katter Ambachs zu tun (s. 1. Die miShrauchten Liebesbriefe): Er ist
als Widerpart zu Ziis’ Sprechen und Schreiben konzipiert. Der doppelte Boden
des Tempels bewahrt namlich ,,den allerschonsten Brief, von Thranen benetzt,
worin er eine unsagliche Betriibnis, Liebe, Verehrung und ewige Treue aussprach,
und in so hiibschen und unbefangenen Worten, wie sie nur das wahre Gefiihl fin-
det“ (IV, 235).

Die Erzdhlinstanz disqualifiziert dementsprechend Ziis als ,,blinde Gelehrte“
und deklariert dieses Nichtfinden des Briefs zum ,,Symbol, daf3 sie es war, welche
das thorichte, aber innige und aufrichtig gemeinte Wesen des Buchbinders nicht
verstanden [hat]“ (ebd.). Ziis’ mangelnder Tiefsinn soll so verdichtet und gefasst
werden. Der weitere Verlauf der Novelle macht dariiber hinaus noch deutlich,
dass Ziis keine Medusa ist, die lacht, sondern eine, die mit ihren ,,unsinnige[n]
Phrasen® an dem Ungliick mindestens zweier und dem Tod eines der Kammma-
cher beteiligt ist (IV, 255). Und auch der Sieger im Wettlauf um die Werkstatt,
Dietrich, der Schwabe, der Ziis zuletzt doch bezirzt, obwohl sie ihn eigentlich
nicht will, hat nichts zu lachen. Denn in karnevalesker Verkehrung der Ge-
schlechterordnung ist sie es, die ihn regiert, unterdriickt und die sich selbst ,,als
die alleinige Quelle alles Guten [betrachtet]* (IV, 265).

Allerdings scheint sich hier dasselbe groteske Stilprinzip zu realisieren, wie
in den MifSbrauchten Liebesbriefen mit Georg Nase: Das Vorfiihren eines ,falschen
Realismus‘ gerdt mit seinen Details unter der Hand zur Entstellung. Wie Prei-
sendanz festgestellt hat, treibt hier der poetische Realismus mit sich selbst ein
Spiel, es entsteht ein ,,monstrose[r] Rede-Synkretismus, dem es nicht um Abbil-
dung [...] geht, sondern um ein selbstzentriertes Spiel mit der Diversitdt und He-
terogenitét literarischer und sozialer Diktionen“ (1989, 24). Als solches kann es
auch nicht mehr mit der Geschichte vom nicht gefundenen Liebesbrief gebandigt
werden oder gar allein der Figur der Ziis zugeschrieben werden. Denn die Lust
am Grotesken zeigt sich nicht allein in den Reden und Aufsdtzen der Ziis, die

17 Zis ist doppelt blind: Einerseits ist sie selbst undurchsichtig, andererseits ist sie blind fiir
den ,wahren Kern‘ der Dinge.



266 —— Annette Keck

durch Anfiihrungszeichen gerahmt sind, sondern pragt auch die Erzdhlform,
wenn sie den Inhalt der Lade in einem einzigen Satz ausbreitet, der sich iiber
sage und schreibe 33 Zeilen zieht (IV, 228/18-229/18). Dariiber hinaus treibt der
Titel selbst schon sein Spiel mit der Entgrenzung von Bild und Schrift, insofern
die drei Ms die Grapheme ins Ikonische kippen lassen, da sie ,,das produzierte
Objekt selbst ab[bilden]: den Kamm® (Vedder 2011, 316). Mit den Kammmachern
wird die Kammmacherei buchstiblich exzessiv, was aber nur in und als Schrift
funktioniert, zu héren ist es nicht.'® Diese Lust am Grotesken suspendiert aber
nun genau jene poetisch-realistische Ordnung der Welt wie der Geschlechter,
welche die moralische Erzdhlung zu restituieren sucht, womit diese (un-)weibli-
che Lust am Text das moralische Urteil infrage stellt.

3 Regine

Das Bildfeld des Drecks und der Schmiererei bleibt in den Drei gerechten Kamm-
machern latent, ist nur durch das Ubertragen der Schmiererei der Kammmacher
in den Materialismus und Manierismus der Ziis prasent: am ehesten noch in
der Biichse mit Marderdreck, die sie ebenfalls in der beriihmten Lade verwahrt.
Die Verbindung wird jedoch offensichtlich, sobald man vor diesem Hintergrund
auf die Novelle Regine im 1881 erschienenen Zyklus Das Sinngedicht blickt.
Diese Novelle zeichnet ein Schreckbild weiblicher Schmierkunst und queeren
Begehrens, das letzten Endes todliche Effekte zeitigt. Als solches durchkreuzt
es den Wunsch eines pidagogischen Pygmalions'® mit Namen Erwin Altenauer,
der als deutschstimmiger Amerikaner mit Regine eine ,,recht sinnige und mus-
tergiiltige deutsche Frauengestalt {iber den Ocean zuriick[ Jbringen“ mé6chte
(VII, 61). In dem deutschen Haushalt, in dem Erwin wohnt, trifft er auf eben
jene Regine, eine Dienstmagd, die seinem Anspruch jedoch nur ansatzweise
entspricht, aber immer noch besser ist als jenes ,,Meer von Putz“, das ihm an-
sonsten in deutschen Landen begegnet (VII, 63). Noch in Deutschland sucht er
Regine zu bilden, doch - so viel sei hier vorweggesagt — das Experiment schei-
tert, es endet im Selbstmord Regines.

Dreh- und Angelpunkt der Novelle ist der Verdacht der Untreue, der im
Bildfeld des getriibten Kristalls aufgerufen wird. Das Ungliick nimmt seinen

18 Alexander Honold hat {iberzeugenderweise nachgewiesen, dass Vedder irrtiimlich von
einer ,normalisierten Schreibweise® zu Kellers Zeiten ausgeht (2018, 134), die das dritte ,m
einspart.

19 Zum Pygmalion-Motiv im Sinngedicht und bei Regine im Speziellen vgl. Neumann (1997).



Gottfried Kellers ,queerer Realismus =—— 267

Lauf, als Erwin, bereits mit Regine verheiratet, diese in die Obhut von drei
Damen ,,im Rufe einer grofien und schonen Bildung*“ gibt, da er ,,sein Bildungs-
werk“ noch nicht vollendet glaubt (VII, 88). Spater erst wird er erfahren, dass
diese Damen ,,in manchen Kreisen [...] die drei Parzen“ genannt werden, ,,weil
sie jeder Sache, deren sie sich annahmen, schlief3lich den Lebensfaden ab-
schnitten® (ebd.). Auch bei ihnen ist groteske Inkongruenz am Werk, einerseits
titulieren sich die Damen gegenseitig mit ,,Sammetgazelle®, ,,Bienchen“ und
»Rotkdppchen®, fiihren aber andererseits entgegen des 6ffentlichen Anscheins
von Schwiarmerei und Bildungsbeflissenheit ,,unter sich eine Sprache wie mit
allen Hunden gehetzt“. (VII, 89) Diese Frauen sind, wie der Erzdhler Reinhart
weif3, ,,immer in Gerdusch, Bewegung und Unruhe; denn sie besaflen alle drei
selbstzufriedene und gleichgiiltige Manner, die sich nicht um die Frauen kiimmer-
ten® (VII, 88). So nimmt es nicht Wunder, dass diese Damen, solchermafien der
patriarchalen Kontrolle entzogen, sich als ,,Wahrzeichen ihres Geniewesens* eine
Malerin erwihlt haben (VII, 89), die ,,mehr Minner- als Frauenkleider” besitzt
und die sie zu ,,geheimen Streif[ziigen]“ verfiihrt, ,um als freie Mdnner unter das
Volk zu gehen und die unausloschliche Neugierde zu befriedigen® (VII, 90-91).
Wie bei Ziis ist hier ein unweibliches Begehren am Werk, das sich erstens als
transgressiv erweist und das zweitens nicht stillgestellt werden kann.?

Die Malerin ist nun wesentliche Agentin des Ungliicks von Regine, denn
letztere wird von den Parzen gedrédngt, sich von ersterer portratieren zu lassen.
Auch hier materialisiert sich das unweibliche Begehren der Malerin, denn das
fertige Portrdt zeigt nicht die schéne und treue Seele, sondern ein erotisches
Objekt. Regine erscheint darin als

phantastisch angeordnete[r] Studienkopf, iiber Lebensgrof3e, mit theatralisch aufgebun-
denem Haar und einer dicken Perlenschnur darin, mit bloflem Nacken und gehiillt in
einen Theatermantel von Hermelin und rotem Sammet, d. h. jener von Katzenpelz und
dieser von Mobelpliisch, das alles mit einer scheinbaren Frechheit gemalt, wie sie von
gewissen Kunstjiingern mit unendlichem, miihevollem Salben und Schmieren und angst-
licher Hand zuweilen erworben oder wenigstens geheuchelt wird. (VII, 92)

So dargestellt erscheint Regine gerade nicht als liebende Ehefrau, sondern als
,kaufliches Malermodell® (VII, 108). Da die Malerin, die Blickautoritit des Ehe-
manns unterlaufend, gleich mehrere Bilder angefertigt hat, zirkuliert Regine als
solches auf den Kunstmarkten der Welt. Es kommt natiirlich wie es kommen
muss, Erwin, der Ehemann, findet eines der Bilder bei einem Kunsthdndler in
New York; das Bild 16st einen ,,blitzartigen Eindruck von Lust” in ihm aus, der
ihn ,widerwértig beriihrt“ (ebd.). Der Unterschied etwa zu Annas Todeshild in

20 Vgl. auch den Exkurs zur Neugier bei Arnold-de Simine (2009, 160-162).



268 —— Annette Keck

Kellers Roman Der griine Heinrich (1854/55) konnte gréfler nicht sein, wahrend
der Tod dort im schonen Bild gebannt erscheint, greifen die Bilder der Malerin
den Betrachter unwillkiirlich an bzw. auf ihn {iber, konfrontieren ihn mit sei-
nem eigenen Begehren — und seiner Sexualitdt, was im ,objektiven‘ Bild aufge-
hoben erschien.

Darstellungsweise wie Vervielfaltigung legen den Grund bzw. sind der Keim
fiir die folgenden Verdachtigungen Regines. Ihre Treue aber wird erst in einem
Todesbild, sprich im Selbstmord restituiert: Regine nimmt sich das Leben in den
darmlichen Kleidern, die sie trug, als sie Erwin kennenlernte. Bei der Leiche findet
Erwin ,,zwischen dem Hemde und der Brust® (VII, 123) einen Liebesbrief als Wahr-
zeichen ihrer Liebe, vergleichbar mit dem des Buchbinders in Die drei gerechten
Kammmacher, in dem sich die Einzigartigkeit von Liebe und Person ausspricht.
Treue und Wahrheit finden im Moment der Ausloschung des lebendigen Korpers
zusammen; die Materialitdt des Korpers wie der Schrift erscheint in ,,solche Téne*
aufgelost, die das ,,heilige[ | Geheimnis der Gattenliebe“ ausdriicken (ebd.).

Im Gegensatz dazu steht der ,,Unhold* (VII, 96) oder ,,Schmierteufel“ von
Malerin (VII, 94), der/die im Gegensatz zu Regine keinen Wert auf Treue oder
den Ausdruck von Wahrheit legt. Er/sie ist in allen Schulen gewesen, gehort
also keiner Schule, keinem Lehrmeister an, malt ,falsch‘ und schmiert. Dariiber
hinaus macht er/sie fiir sich die Ablehnung der femme écrite explizit,” er/sie
lehnt die feminine Kodierung des Berufsstandes ab, dem Selbstverstdndnis
nach agiert er/sie als ,,junger Maler*:

denn sie schneuzte wie ein kleines Kédtzchen, wenn man sie Malerin nannte. Die schone
wohlklingende Endsilbe, mit welcher unsere deutsche Sprache in jedem Stande, Berufe
und Lebensgebiete die Frau bezeichnet und damit dem Begriffe noch einen eigenen poeti-
schen Hauch und Schimmer verleihen kann, war ihr zuwider wie Gift und sie hitte die ver-
hafiten zwei Buchstaben am liebsten ganz ausgereutet. (VII, 89; Hervorh. AK)

Explizit gemacht wird hier — wenn auch ex negativo — ein weiteres Mal die Ver-
bindung von Weiblichkeit und Asthetik, wie sie mit dem Todesbild der Anna
aufgerufen wurde. Die Verweigerung der weiblichen Bezeichnung ist ein Ver-
stof} gegen die poetische Weltordnung im Sinne des Realismus, der hier eben-
falls als Missbrauch erscheint. Er besteht nicht nur darin ,untreu‘ zu sein, d. h.
wie bereits erwdhnt aus der liebenden Regine ein kdufliches Malermodell zu

21 Das Gegenargument dazu ware, dass der/die Maler/in ja selbst eine femme écrite mit dem
Portrait der Regine herstellt, im Sinne der Schmierkunst kann man aber argumentieren, dass
sie Beschriftung wie Begehren hervortreten ldsst, im Sinne von Irigarays Konzept der Mimikry
kann hierbei von einer entstellenden Zitation die Rede sein, welche den vermeintlich astheti-
schen wie objektiven Realismusanspruch dieser Kunst zur Unkenntlichkeit entstellt.



Gottfried Kellers ,queerer* Realismus =—— 269

machen und in das objektiv schone Bild der Frau Sexualitdt sowie Begehren
einzutragen, sondern auch die poetisch aufgeladene Bestimmung und Stillstel-
lung ,der Frau‘ im und als Bild zu verweigern, die mit der ,schonen Endsilbe*
unmittelbar verkniipft ist.?

Die Erzdhlung bietet uns, kaum ist dieser ,,Schmierteufel” eingefiihrt, der
buchstdblich frech und sinnbildlich siindig in einen Apfel beif3t, das poetische
Gegenbild zum Studienkopf der Regine und zum ,,Schmierteufel“ von Malerin
schlechthin, indem Reinhart, die Erzdhlerfigur, ,,den lieblichen Eindruck® schil-
dert, den das Selbstportrait der Malerin Angelika Kauffmann (1741-1807) auf
ihn gemacht hat. Diese Kunst wird von ihm als immateriell beschrieben, die
Kiinstlerin selbst als ,,ideale[ | Frauengestalt“ in Szene gesetzt:

[...] den blithenden Kopf mit den vollen reichen Locken von einem griinen Epheukranze
umgeben, der Kdrper in weiles Gewand gehiillt, und ich vervollstindigte die Gestalt,
indem ich sie begeistert an die Glasharmonika setzte, das Auge emporgehoben, und rings
um sie her die edelste romische Gesellschaft gruppierte, welche den ergreifenden Ténen
lauschte. (VII, 96)

Der Medienwechsel ist — wie im Abschiedsbrief Regines — Programm: Glasharmo-
nika und Tonkunst weichen einer Arbeit mit Pinsel und Farbe, die Materialitdt
dieser Kunst ist kaum prasent, obwohl die iiberlieferten Selbstbildnisse von
Kauffmann sie durchaus mit Stift und Leinwand zeigen.” Mit Reinharts Inszenie-
rung tritt das Skandalon weiblicher Kiinstlerschaft bzw. der que(e)ren Kunstfa-
brikation in den Hintergrund zugunsten einer schonen Erscheinung im Bild. Die
Aneignung der kiinstlerischen Insignien des anderen Geschlechts wird so zum
Verschwinden gebracht, auch insofern es letztlich Reinhart ist, der ein wahres
Bild von Kauffmann entwirft. Damit erscheint die poetische Ordnung der Ge-
schlechter wieder restituiert.

Indem nun Figuren wie Kétter Ambach, Ziis Biinzlin oder aber jener ,,Schmier-
teufel von Maler:in vielfach begehren, und zwar materialiter, statt selbst Sinnbild
der Treue zu sein wie Angelika Kauffmann, Regine oder Anna (im Griinen Hein-
rich), werden sie zu ,,zweigeschlechtige[n] Tintentieren*, so Keller in einem Brief
an Lina Duncker vom 6. Mérz 1856 iiber die vermeintlichen historischen Vorbilder
zu Viggi und Kaétter (GB II, 154). Als solche lassen sie jegliche Transzendenz bzw.

22 Elisabeth Bronfen und Silvia Eiblmayr haben herausgearbeitet, dass und wie der Konnex
von Weiblichkeit und Asthetik mit der bildlichen Darstellung zusammenfillt (Bronfen 1987,
1994, Kap. 4 und Kap. 7; Eiblmayr 1993).

23 Es gibt zwei Selbstportraits von ihr, die sie in die Position des Herakles am Scheideweg
setzen, d. h. eine Entscheidung zwischen Musik und Malerei. Anders als bei Keller ist auch
hier die Malerei als der tugendhafte Weg markiert.



270 = Annette Keck

Transparenz in der Sinn- bzw. Literaturproduktion vermissen. Die Frage aber ist,
ob dieses Erzdhlprinzip wirklich so verwerflich und unproduktiv ist, wie es uns die
moralischen Erzdhlungen nahelegen wollen. Dagegen ist einzuwenden, dass die
vielfdltigen Inszenierungen von buchstdblicher wie {ibertragener Schmierigkeit,
seien sie geschraubt oder gekritzelt — nicht zuletzt auch die ,,kolossale[ | Kritzelei*
im Griinen Heinrich (XII, 221) —, den poetisch aufgeladenen Realismus heimsuchen.
Sie legen die Grenzen und Verwerfungen und damit den phantasmatischen Cha-
rakter dieses objektiv dsthetischen Anspruchs offen, der in der Verdrdngung der
eigenen Materialitdt griindet. Von daher kommt diesen Texten eine Reflexions-
funktion zu, die als Vorbote dsthetischer Umstrukturierungen verstanden werden
kann. Im Unterschied zu Cixous’ écriture féminine, die vor allem an Semiosen und
damit einer veranderten Stellung des Subjekts interessiert ist, reflektieren die hier
diskutierten Texte die Effekte einer que(e)ren Kunstproduktion im Hinblick auf
asthetische Kategorien.

Ich méchte mit einem weiteren conte moral schlief3en, der in die Regine-
Novelle eingelassen ist und der sich an der Verbindung von gender trouble und
Schmierkunst abarbeitet: Die Erzahlerfigur verbindet seine Reflexion iiber die
Malerin Kauffmann mit der Geschichte aus der Kaiserchronik, in der Nero habe
schwanger werden wollen. Nero bekommt auf sein Drdangen hin ein Pulver ver-
schrieben, welches das Wachsen einer Krote in seinem Magen zur Folge hat,
und gebiert mit Hilfe seiner Arzte eine dicke Kréte aus dem Mund - Inbegriff
des Schmierigen, Intransigenten.?* Voller Stolz lisst er sich — so der Erzdhler
im Sinngedicht — ,,Domina und Mutter” nennen, d. h. er prasentiert die Kréte
mit Pomp, Pauken und Trompeten der Welt. Die Krote selbst 1dsst jedoch jegli-
che Mutterbindung vermissen, sie verschwindet anldsslich dieser Zeremonie im
Sumpf. Reinharts, des Erzdhlers frommer Wunsch am Ende lautet, dass es so
doch allen gehen moége, welche die schone Ordnung der Geschlechter durch-
kreuzen. Wenn man aber mit den queeren Figuren das Material der Signifika-
tion selbst in den Blick nimmt, dann steht zu fragen, ob diese Krote restlos im
Sumpf verschwunden ist. Ausgerechnet in dem apotropdischen Gegenbild der
schonen Glasharmonikaspielerin ist jenes Moment des Materiellen prasent, wel-
ches der Text expressis verbis zum Verschwinden verurteilt: Die Engelsgleiche,
Angelika, ist ein Kaufmann.”

24 Zur Krote als Figuration einer antiviterlichen Poetologie in Kellers Regine vgl. Keck (2015).
25 Diese Pointe verdanke ich Roxanne Phillips.



Gottfried Kellers ,queerer‘ Realismus =—— 271

Literatur

Arnold-de Simine, Silke. ,,Die Novelle als literarisches Kuriositdatenkabinett am Beispiel von
Gottfried Kellers Die drei gerechten Kammacher“. Oxford German Studies 38.2 (2009):
159-174.

Bachtin, Michail. Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur. Ubers. Gabriele
Leupold. Hg. Renate Lachmann. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1995.

Bergmann, Jorg. Klatsch. Zur Sozialform der diskreten Indiskretion. Berlin: De Gruyter, 1987.

Bernd, Clifford A. (Hg.). Theodor Storm — Paul Heyse. Briefwechsel. Bd. 1. 1853-1875. Berlin:
Erich Schmidt, 1969.

Bronfen, Elisabeth. ,,Die schone Leiche. Weiblicher Tod als motivische Konstante von der Mitte
des 18. Jahrhunderts bis in die Moderne“. Weiblichkeit und Tod in der Literatur. Hg.
Renate Berger, Inge Stephan. Kéln, Wien: Bohlau, 1987. 87-115.

Bronfen, Elisabeth. Nur iiber ihre Leiche. Tod, Weiblichkeit und Asthetik. Miinchen: Antje
Kunstmann, 1994.

Cixous, Héléne. ,,Geschriebene Frauen, Frauen in der Schrift“. Weiblichkeit in der Schrift.
Berlin: Merve, 1980a. 22-57.

Cixous, Héléne. ,,Poesie und Politik — Poesie ist Politik?*“. Weiblichkeit in der Schrift. Berlin:
Merve, 1980b. 7-21.

Cixous, Héléne. ,,Das Lachen der Medusa“. Héléne Cixous. Das Lachen der Medusa zusammen
mit aktuellen Beitrdgen. Hg. Esther Hutfless u. a. Wien: Passagen, 2013. 39-61.

Eiblmayr, Silvia. Die Frau als Bild. Der weibliche Kérper in der Kunst des 20. Jahrhunderts.
Berlin: Reimer, 1993.

Fischart, Johann. Geschichtsklitterung (Gargantua). Text der Ausgabe letzter Hand von 1590.
Mit einem Glossar. Hg. Ute Nyssen. Diisseldorf: Karl Rauch, 1963.

Foucault, Michel. Die Ordnung der Dinge. Archdologie der Humanwissenschaften. Frankfurt/
M.: Suhrkamp, 1974.

Freud, Sigmund. ,,Das Motiv der Kdstchenwahl“. Gesammelte Werke. Bd. 10. Werke aus den
Jahren 1913-1917. Hg. Anna Freud u. a. Frankfurt/M.: Fischer, 1963. 24-37.

Gogol, Nikolaj. ,Die Nase“. Der Mantel. Die Nase. Erzihlungen. Ubers. und. hg. Eberhard
Reissner. Stuttgart: Reclam, 1989. 45-78.

Giinter, Manuela. Im Vorhof der Kunst. Mediengeschichten der Literatur. Bielefeld:
transcript, 2008.

Harpham, Geoffrey Galt. On the Grotesque. Strategies of Contradiction in Art and Literature.
Princeton, New Jersey: Princeton University Press, 1982.

Honold, Alexander. Die Tugenden und die Laster. Gottfried Kellers ,Die Leute von Seldwyla‘“.
Berlin: Schwabe, 2018.

Keck, Annette. ,,Kroten schreiben. Uberlegungen zum tierischen Medium einer antivéterlichen
Poetologie der Moderne*“. Das Tier als Medium und Obsession. Zur Politik des Wissens
von Mensch und Tier um 1900. Hg. Cornelia Ortlieb u. a. Berlin: Neofelis, 2015. 249-264.

Kleinschmidt, Erich. ,,Differenzen und Affekte. Kulturelle Energien grotesker Rede“. Lesbarkeit
der Kultur. Literaturwissenschaften zwischen Kulturtechnik und Ethnographie. Hg.
Gerhard Neumann, Sigrid Weigel. Miinchen: Fink, 2000. 185-199.

Koebner, Thomas. Zuriick zur Natur. Ideen der Aufkldrung und ihre Nachwirkung. Heidelberg:
Winter, 1993.



272 =—— Annette Keck

Martyn, David. ,,Der Geist, der Buchstabe und der Lowe. Zur Medialitdt des Lesens bei Paulus
und Mendelssohn®. Transkribieren. Medien/Lektiire. Hg. Ludwig Jager, Georg
Stanitzek. Miinchen: Fink, 2002. 43-71.

Moritz, Karl Philipp. ,,Arabesken®. Schriften zur Asthetik und Poetik. Hg. Hans-Joachim
Schrimpf. Tiibingen: Niemeyer, 1962. 210-211.

Neumann, Gerhard. ,,Der Kérper des Menschen und die belebte Statue. Zu einer Grundformel
in Gottfried Kellers Sinngedicht“. Pygmalion. Die Geschichte eines Mythos in der
abendlindischen Kultur. Hg. Mathias Meyer, Gerhard Neumann. Freiburg/Br.: Rombach,
1997. 555-591.

Postl, Gertrude. ,,Eine Politik des Schreibens und des Lachens. Versuch einer historischen
Kontextualisierung von Héléne Cixous’ Medusa-Text“. Héléne Cixous. Das Lachen der
Medusa zusammen mit aktuellen Beitrdgen. Hg. Esther Hutfless u. a. Wien: Passagen,
2013. 21-35.

Preisendanz, Wolfgang. Poetischer Realismus als Spielraum des Grotesken in Gottfried Kellers
,Der Schmied seines Gliickes‘. Konstanz: Universitdtsverlag Konstanz, 1989.

Prutz, Robert. Die deutsche Literatur der Gegenwart 1848-1858. Leipzig: Voigt und Giinther,
1859.

Rosen, Elisheva. ,Grotesk®. Asthetische Grundbegriffe. Studienausgabe. Bd. 2. Hg. Karlheinz
Barck u. a. Stuttgart: Metzler, 22010. 876-900.

Schmidt, Dietmar. ,,Cyranos Nase. Eine Ubertreibung®. Der komische Kérper. Hg. Eva
Erdmann. Bielefeld: transcript, 2003. 162-170.

Schneider, Sabine. ,Von der Kunst, den Griinen Heinrich zu lesen. Folge V, Frauenbilder*.
Schweizer Monatshefte: Zeitschrift Fiir Politik, Wirtschaft, Kultur 88.964 (2008): 44-47.

Simma, Claudia. ,Medusas diebische Vergniigen“. Hélene Cixous. Das Lachen der Medusa
zusammen mit aktuellen Beitrdgen. Hg. Esther Hutfless u. a. Wien: Passagen, 2013.
73-80.

Tschopp, Silvia Serena. ,,Kunst und Volk. Robert Eduard Prutz’ und Gottfried Kellers Konzept
einer zugleich dsthetischen und populdren Literatur“. Kunstautonomie und literarischer
Markt. Konstellationen des Poetischen Realismus. Hg. Heinrich Detering, Gerd Eversberg.
Berlin: Erich Schmidt, 2003. 13-30.

Vedder, Ulrike. Das Testament als literarisches Dispositiv. Kulturelle Praktiken des Erbes in der
Literatur des 19. Jahrhunderts. Miinchen: Fink, 2011.

Vitruv. Zehn Biicher iiber Architektur. Ubers. und hg. Curt Fensterbusch. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1964.



