
Monika Szczepaniak

„Liebhaberbühnen zu Seldwyla“
Liebe zwischen Geschlecht, Medium und Institution
in Gottfried Kellers Erzählungen

1 Liebe, Männlichkeit und Geschlechterordnung

Während Machtkonstellationen und Produktionsbeziehungen als Elemente der
kulturellen Männlichkeitskonstruktionen häufig Gegenstand von Untersuchun-
gen werden, gehören die „emotionale Bindungsstruktur“ (Connell 1999, 95) – im
Sinn von Praktiken, die das Begehren formen und realisieren – sowie die Narrati-
onsförmigkeit der ‚Liebe‘ zu den vernachlässigten Themen der Gender- und Emo-
tionsforschung. Besonders interessant erscheint dieses Defizit im Hinblick auf
die Problematik der männlichen Gefühlswelten im Kontext der Entwicklung und
Etablierung der modernen hegemonialen Männlichkeit,1 die durch die Ideologie
einer männlich codierten Öffentlichkeit und einer weiblich codierten Privatheit,
durch das Gendering von Emotionen und durch die Individualisierung von Le-
bensgeschichten geprägt ist. Das Narrativ der ‚romantischen Liebe‘, das für das
aufstrebende Bürgertum ein beträchtliches Identifikationspotential besitzt,2 produ-
ziert verschiedene Ambivalenzen. Aber auch die historisch relevante Vorstellung
von ‚richtiger’ Männlichkeit schafft permanentes Konfliktpotential. In diesem Sinn
veranschaulichen die Repräsentationsformen von Männlichkeit sowohl das kultu-
rell geprägte phantasmatische Muster als auch die individuellen Versuche, diesem
Ideal gerecht zu werden, es nachzuahmen und performativ in Szene zu setzen.

 Moderne hegemoniale Männlichkeit entwickelt sich seit der Hälfte des 18. Jahrhunderts.
Connell nennt folgende Gründe für diese Entwicklung: „die Infragestellung der Geschlechter-
ordnung durch Frauen, die Logik des vergeschlechtlichten Akkumulationsprozesses im indus-
triellen Kapitalismus und die imperialen Machtstrukturen“ (1999, 211). Wolfgang Schmale
konstatiert, dass ein hegemoniales Männlichkeitskonzept sich erst zwischen 1860 und 1880 in
der Praxis durchsetzen konnte, weil erst in dieser Zeit die Realisierung des Aufklärungskon-
zepts „so weit in der Breite der Bevölkerung fortgeschritten“ war (2003, 152). Im neunzehnten
Jahrhundert werden mediale Instrumente zur Massenwirksamkeit der Ideale der Männlichkeit
und der romantischen Liebe als eines literarischen Konzepts entwickelt.
 Die (romantische) Liebe wurde immer wieder beschworen, aber die „faktischen Eheschlie-
ßungen folgten nach wie vor dem bewährten Prinzip des Austarierens von sozialen, emotiona-
len und ökonomischen Interessen aller an der Heirat beteiligten Familien“ (Habermas 2000,
399; vgl. Luhmann 1982).

Open Access. ©2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-015

https://doi.org/10.1515/9783110698794-015


Die Konstellation der soziokulturellen Konstruktionen von Liebe und Männ-
lichkeit bringt die Männer in jener Epoche der modernen geschlechtlichen Ar-
beits- und Sphärenteilung in eine prekäre Lage. Denn einerseits impliziert das
neue Männlichkeitskonzept Rationalität, Maß, Vernunft und Affektkontrolle, an-
dererseits verlangt die Zeit des gefühlsbetonten Individuums der bürgerlichen
Kultur mit ihrer Intimitätsökonomie von den Männern als den zentralen gesell-
schaftlichen Akteuren des neunzehnten Jahrhunderts emotionales Engagement.
Der Imperativ der maskulinen Selbstbezwingungsperformanz, der mit der Provo-
kation von Lust, Begehren und intimen Bindungen im emotionalisierten Famili-
enrahmen einhergeht, bringt eine Männlichkeit hervor, die Anthony Giddens als
„schizophren“ bezeichnet: Männer wurden von ihren Emotionen, besonders von
der romantischen Liebe, abgeschnitten, gleichzeitig jedoch blieben sie der lei-
denschaftlichen Liebe verhaftet und galten, zumindest im Bereich der Verfüh-
rungs- und Eroberungstechniken, als „Spezialisten der Liebe“ (1993, 71). Dass
Männer im Hinblick auf die Aktivität des „Erzeugens“ in den maskulin codierten
Räumen von Wissen, Macht und Arbeit sozialisiert sind, hat nach Giddens affek-
tive Defizite zur Folge und macht sie in emotionaler Hinsicht zu den „Nachzüg-
lern der Moderne“, die nicht verstanden haben, dass „das reflexive Projekt des
Selbst eine emotionale Rekonstruktion der Vergangenheit erfordert, um einen ko-
härenten Entwurf für die Zukunft zu entwickeln“ (1993, 71–72).

Das kulturelle Wissen über Männlichkeit, Familie und Liebe verdichtet sich
in einer besonders interessanten und komplexen Weise in der Literatur, die
nicht nur die Ideologie der geschlechtsspezifisch getrennten Sphären spiegelt,
sondern auch die geheime Instabilität dieser Ordnung vorführt. In der „narrati-
ven Struktur“ der Männlichkeit bildet Liebe einen zentralen Baustein (Erhart
2001) und adressiert die gravierenden gesellschaftlichen und institutionellen
Beschränkungen des Individualisierungsprozesses, die das männliche Selbst in
die Widersprüche und Komplexitäten der Position eines masculine achiever und
Familienmannes verwickeln. Deshalb wird männliche Liebe im Zusammenhang
mit Strukturen der Macht, mit Mut und Ehre, mit Arbeit und Ökonomie, mit
Kunst und Geschäft, mit sozialer Positionierung inszeniert. Denn diese Fakto-
ren erscheinen als besonders relevant in Zeiten sozioökonomischer Transforma-
tionen, der Entwicklung der Konsumgesellschaft, der Massenwirksamkeit von
Medien.

Im Folgenden versuche ich die Inszenierungen männlicher Liebe in einigen
Erzählungen aus Gottfried Kellers Novellenzyklus (1856; 1873/74) Die Leute von
Seldwyla im Kontext der bürgerlichen emotionalen Kultur zu analysieren. Im
Mittelpunkt sollen Fragen nach der Rolle der Liebe in der maskulinen Biogra-
phie, nach der Narrativierung bzw. Medialisierung von Liebe in männlichen
Darstellungen sowie nach den verschwimmenden Geschlechterordnungen und

238 Monika Szczepaniak



der Institutionalisierung stehen. Die Bühnen von Macht und Arbeit bekommen in
allen Seldwyla-Erzählungen eine offensichtlich notwendige Ergänzung in Form
von Liebesarrangements, die – genauso wie das Geschlecht – eine konstitutive
Semantik moderner Subjektivität bilden. Der historische Kontext der „Liebhaber-
bühnen zu Seldwyla“ ist besonders interessant (V, 134); denn gerade in der Mitte
des neunzehnten Jahrhunderts fängt „das System der romantischen Liebe – der
Liebe im Sinne der Natur, der echten Gefühle und der eigenen Entscheidungen –
[an] Risse zu bekommen und beginnt langsam zu zerfallen“ (Köhler 2005, 37).
Die romantische Liebe verwandelt sich in ein ‚entzaubertes‘ Gefühl.

2 Potentialitäten – ein Paradies

Romeo und Julia auf dem Dorfe erzählt, wie das irrationale Handeln der von Hab-
gier besessenen Bauern Manz und Marti unter den Bedingungen der städtischen,
prosaischen, durch ökonomische Prinzipien determinierten Moderne das Liebes-
glück der Kinder zerstört bzw. die Potentialität einer dauerhaften Liebe in der Ehe
zunichtemacht. Wie Liebe zu einem symbolisch generalisierten Kommunikations-
medium werden kann, erklärt Niklas Luhmann folgendermaßen: „[E]s geht um
die Konstitution einer gemeinsamen Sonderwelt, in der die Liebe sich immer neu
informiert, indem sie das, was etwas für den anderen bedeutet, ihrer Reproduktion
zu Grunde legt“ (1982, 178). Und er schlussfolgert für deren Institutionalisierung:
„Nur so kann Liebe Ehe sein. Nur so gibt Liebe sich selbst Dauer“ (ebd.). Die auf
Entscheidungsfreiheit basierende romantische Liebe der durch väterliche Feind-
schaft getrennten Jugendlichen entzündet sich am „Startmechanismus Zufall“
(Luhmann 1982, 180).3 Der Einsatz bei der Schlägerei ihrer Väter bietet den Kin-
dern die Gelegenheit zu einem bedeutsamen Blick und Lächeln. Diese schicksal-
hafte Initialzündung der Liebe4 hat zur Folge, dass der zwanzigjährige Protagonist
Sali in Idealisierungsträume verfällt und vollauf damit beschäftigt ist, „sich Vren-
chens Gesicht und Gestalt vorzustellen, unaufhörlich, eine Stunde wie die andere“
(IV, 105).

 Die Anerkennung des Zufalls als Notwendigkeit, als Schicksal oder als Freiheit der Wahl
sorgt nach Luhmann für die Ausdehnung des Codes der romantischen Liebe auf alle Schichten
der Gesellschaft.
 Das ist nicht der einzige mögliche Anfang der Liebe in Seldwyla. In Die drei gerechten Kamm-
macher ‚erfindet‘ Dietrich den Gedanken, „sich zu verlieben und um die Hand einer Person zu
werben“ (IV, 227–228), welche „einen Gültbrief von siebenhundert Gulden“ (IV, 228) besaß. Die
mit ihm beruflich konkurrierenden Gesellen „folgten sogleich seiner Fährte“ (IV, 236). Dietrich
gewinnt die Frau mit dem Geld, die ihn allerdings „regierte und unterdrückte“ (IV, 265).

„Liebhaberbühnen zu Seldwyla“ 239



In der tragischen Konstellation der Bauernkinder, die aus ökonomischen
Gründen keine Ehe schließen können und aus moralischen Gründen keine freie
Beziehung eingehen wollen, bleiben den Verliebten nur rauschhafte Augenblicke
der „glückliche[n] Vergessenheit“ (IV, 113) im ‚dritten Raum‘ des Brachlandes zwi-
schen den Äckern ihrer hasserfüllten Eltern oder im karnevalistischen Bereich der
alternativen Feste und Rituale der Armen und Entrechteten. Salis Gewaltakt gegen-
über Vrenchens Vater bildet einen „schlechte[n] Grundstein“ (IV, 123) für seine
Vermählung, allerdings haben die beiden das Gefühl, „in der bürgerlichen Welt
nur in einer ganz ehrlichen und gewissenfreien Ehe glücklich sein zu können“
(IV, 150). Der unglücklich verliebte Mann reflektiert über verschiedene Alternati-
ven, unter anderem auch über die ganz typische männliche Lösung des Lie-
besproblems, nämlich Soldat zu werden. Er kommt bald zu der Überzeugung,
dass es „um Leben und Tod geht“ (IV, 123) – ein Gedanke, der über seine
Kenntnis des Liebescodes hinausgeht: „‚Ich habe von dergleichen keine Ah-
nung gehabt!‘“ (ebd.) und den er auch unmissverständlich zum Ausdruck
bringt: „‚Es wäre das Beste, wir beide könnten sterben!‘“ (IV, 125)

Bevor Sali und Vrenchen wirklich in den Tod gehen, feiern sie ihre Liebe in
der Art einer einmaligen Inszenierung, die ein Publikum findet, in der Öffentlich-
keit besprochen wird und auf den „Liebhaberbühnen zu Seldwyla“ ihresgleichen
sucht. Sali fühlt sich dabei in seiner im Geiste des zeittypischen affektiven Ge-
schlechterdualismus geformten Männlichkeit herausgefordert und bereitet sich
entsprechend vor: Er versetzt seine Uhr, um der Geliebten Tanzschuhe zu kaufen.
Seinen einzigen materiellen Besitz – eine Uhr – um der Liebe willen verschwen-
derisch zu veräußern, „war ihm das vergnügteste Geschäft, das er je betrieben“
hat (IV, 127); und diese Freude des Einkaufens findet Fortsetzung in der Nacht,
die er mit diesem semiotisch aufgeladenen Paar Schuhe im Bett verbringt. Die
Uhr, die der junge Mann nicht erarbeitet hat (Arbeiten hatte er beim Vater eben
nicht gelernt),5 funktioniert wie ein symbolischer Ersatz für die solide bürgerliche
Existenz, die er nicht aufbauen können wird. Sie repräsentiert die Akkumulation
der materiellen Güter, für die es keine Möglichkeit und auch keine Zeit mehr
gibt. Die Potentialität einer glücklichen Liebesehe, einer innigen geistigen und
körperlichen Beziehung, die sich im Alltag bewähren könnte, verwandelt sich in
die Möglichkeit, die Braut in den neuen Schuhen tanzen zu sehen – wohl im Be-
wusstsein dessen, dass Sali das Bühnenbild für ihren Auftritt mitgestaltet. Der
Bräutigam kümmert sich auch um die Voraussetzungen für seinen eigenen glück-

 Der Umstand, dass Sali nicht „richtig“ sozialisiert wurde, ist von grundlegender Bedeutung
für seine Biographie. Gestörte paternale Genealogien sind für viele Männer in Seldwyla cha-
rakteristisch. Nicht zuletzt daraus ergeben sich krisenhafte Momente und mangelnde Fähig-
keit, im bürgerlich-familialen System Fuß zu fassen.

240 Monika Szczepaniak



lichen Auftritt als ‚ganzer Mann‘: Er stellt „zum ersten Mal den Hemdkragen, den
er sonst immer umgeschlagen, ehrbar und männlich in die Höhe bis über die
Ohren hinauf, in einer Anwandlung ländlichen Stolzes“ (IV, 128) und macht sich
auf den Weg zu der Braut, die in Phantasien über einen – auch wenn nur dank
eines Lotteriegewinns – reichen Bräutigam, ein neues Haus und ein glückliches
Leben schwelgt.

Sali und Vrenchen fallen für einen Tag und eine Nacht aus der bürgerlichen
Ordnung heraus, spielen aber permanent mit deren Werten, Normen und Symbo-
len, um den glänzenden Schein der Normalität zu erzeugen, als könnten sie wirk-
lich gute Erziehung, soziale Sicherheit, Anständigkeit und Anerkennung durch
die Gesellschaft genießen. In dieser kurzen Zeit müssen die Verliebten „alle Ma-
nieren und Stimmungen der Liebe durchleben“ (IV, 138). In ihrem Bemühen,
eine kleine intime Welt zu schaffen – ihr „Paradiesgärtlein“ (IV, 145), das frei
wäre von jeglichen Einflüssen wirtschaftlicher und gesellschaftlicher Wirklich-
keit – greifen sie nach signifikanten Requisiten und beschenken einander. Für
diesen Akt der Liebeskommunikation wird „süße einfache Liebesliteratur“
(IV, 143) herangezogen – Liebesgedichte und Liebessprüche. Sali schenkt
Vrenchen ein großes Haus aus Lebkuchen, entzückend verziert, mit sich um-
armenden und küssenden „pausbäckigen Leutchen“ (IV, 142) im Fenster und
einem Gedicht an der Tür, das die Liebste in das Haus des Bräutigams einlädt.
Sowohl das Haus als auch das Pfefferkuchenherz, das Sali von seiner Braut
geschenkt bekommt, repräsentieren symbolisch die affektiven Zuschreibun-
gen innerhalb der bürgerlichen Geschlechterordnung: Sali ist zuständig für
das Haus und die Einladung der Braut, sie schenkt ihm ihre Liebe. Haus und
Herz kolportieren aber auch – als Produkte der Medienrevolution des neun-
zehnten Jahrhunderts – bestimmte Liebesattribute, die als Geschenke und Kon-
sumartikel in die Zeichensprache der Liebeskommunikation integriert werden
und jene Tendenz zum Konsum der Romantik antizipieren, die für die Zeit um
1900 charakteristisch ist. Die Szene, in der Sali und Vrenchen auf dem Markt
die Lebkuchen-Sprüche in mehrfacher Ausfertigung studieren, führt vor, was
passiert ist, „als die Liebe auf den Markt traf“ (Illouz 2003, 52).

Sali kann Vrenchen nicht wirklich in ein Haus einladen. Ihm bleibt lediglich
das Tanzen auf der Kirchweih – „ohne Unterlaß, sich und die Welt vergessend in
dem Drehen, Singen und Lärmen […]“ (IV, 147), wobei Sali ausschließlich an
Vrenchen interessiert ist und andere Mädchen nicht ausstehen kann („‚als wenn
ich ein Stück Holz im Arm hätte, wenn du es nicht bist!‘“ [IV, 149]). Eine spaß-
hafte Zeremonie des Schwarzen Geigers, ein performatives Hochzeitsritual, lässt
die beiden Mann und Frau werden, obwohl ihre Einstellung zu der „Heiratsfrage“
zunächst einmal unterschiedlich war: „Sali liebte gewiß ebenso stark als Vren-
chen, aber die Heiratsfrage war in ihm doch nicht so leidenschaftlich lebendig

„Liebhaberbühnen zu Seldwyla“ 241



als ein bestimmtes Entweder – Oder, als ein unmittelbares Sein oder Nichtsein,
wie in Vrenchen […]“ (IV, 155–156). Erst im Augenblick der fiktiven Trauung „ging
ihm endlich ein Licht auf, und das weibliche Gefühl des jungen Mädchens ward
ihm auf der Stelle zu einem wilden und heißen Verlangen, und eine glühende
Klarheit erhellte ihm die Sinne“ (IV, 156). Im Angesicht der Steigerung und Nicht-
erfüllung der Leidenschaft, die in der Medialisierung des Liebesbekenntnisses ex-
altiert werden, nimmt Sali eine romantische Trennung und Sehnsucht nicht in
Kauf,6 sondern besteht auf dem Szenario des gemeinsamen Todes, des Verschwin-
dens im Wasser – „dort scheidet uns niemand mehr“ (ebd.). Die rauschhafte
Orgie des romantischen Liebesfestes ändert nichts daran, dass die Liebe auf
Dauer scheitern muss, weil die Verliebten die bürgerliche Gesellschaftsordnung
verinnerlicht haben und nicht in der Lage sind, ihre Prinzipien zu realisieren. Im
privaten Kontext einer Familienkrise und einer krisenhaften Männlichkeit gelingt
es Sali nicht, zu einem liebenden Familienmann zu werden. Der auf die „gottver-
lassene Hochzeit“ folgende Verzicht auf die Liebe und das Leben erscheint als
eine durchdachte, kalkulierte, vernünftige Lösung, die als „Verwilderung der Lei-
denschaften“ (IV, 159) medial verarbeitet wird, während die irrationalen, wilden
Leidenschaften eigentlich für den Bereich der väterlichen Geschäfte und ökonomi-
schen Entscheidungen charakteristisch sind.

3 Episoden – ein Tabu

Pankraz, der Schmoller erzählt von einem, der auszog, Männlichkeit zu lernen.
Er kommt nach Seldwyla als „gemachter Mann“ (IV, 26) zurück und benimmt
sich – mit asketischem Gesicht und Spuren von Kugeln und Säbelhieben am
Körper – „wie ein alter Heros“ (IV, 27), der in harte Arbeit, in Kampf- und Sie-
gerkultur, in maskuline Affektbeherrschung und bürgerliche Vernünftigkeit
eingeweiht wurde. Wenn der Heimkehrer Mutter und Schwester in einer Bin-
nengeschichte von seiner abenteuerlichen Mannwerdung berichtet, dann greift
er dabei auf narrative Muster der heroischen Biographie zurück; sie fungieren
als Medium, ein Selbst zu konstituieren und zu stabilisieren, das den gesell-
schaftlichen Imperativen der Männlichkeit gerecht werden kann. Dieser Prozess
der Selbstvergewisserung vollzieht sich als Akt einer narrativen Eigeninterpre-
tation, bei dem der Mann die Erzählung der eigenen Biographie unter Kontrolle
hat bzw. eine solch männliche Biographie erst herstellt. Bezeichnenderweise

 „Fernliebe“ ist ein viel späteres Szenario, das erst im 21. Jahrhundert zu einem Paradigma
wird (Beck/Beck-Gernsheim 2013).

242 Monika Szczepaniak



schlafen seine Zuhörerinnen ein, als Pankraz von der Liebe erzählt, so dass die
Schilderung seines Begehrens ohne Publikum erfolgt: Er spricht „wie einer, der
etwas lange Verschwiegenes endlich mitzuteilen sich nicht mehr enthalten
kann“ (IV, 38).

Der frustrierte Schmoller und Frauenhasser, der als Kolonialsöldner in In-
dien7 tätig ist, verliebt sich in die Gouverneurstochter Lydia – „ein wohlgestalte-
tes Frauenzimmer von großer Schönheit“ (IV, 37) und Klugheit, das sich als eine
betrügerische „Hexe“ (IV, 64) und „gemeine Ladendiebin“ (IV, 59) erweist. Die
erzählte männliche Liebe trägt Züge einer leidenschaftlichen Passion: heimliche
Bewunderung, plötzliche Verzauberung, literarische Anleitung (Shakespeare),
Unfähigkeit zur Erfüllung von Alltagspflichten, Verwirrung und Unsicherheit, Be-
reitschaft für große Opfer. Die „schweren Liebesgedanken“ (IV, 50) des Mannes
erinnern an tradierte Topoi des Erleidens von etwas, „woran man nichts ändern
kann und wofür man keine Rechenschaft geben kann“ (Luhmann 1982, 30) – an
Bilder von Krankheit, Wahnsinn oder Mysterium. Pankraz empfindet für Lydia
„eine hohe Achtung“ (IV, 49), sein Herz „zittert vor ihr“ (IV, 50) wie bis dahin
vor keinem Menschen „und keinem wilden Tiere“ (ebd.). Er nennt sich einen
träumerischen Nachtwandler und bekennt: „‚Endlich aber drohte meine ganze
Existenz sich in müßige Traumseligkeit aufzulösen, und ich lief Gefahr, ein Toll-
häusler zu werden […]‘“ (ebd.). Diese Liebe bedroht seine Existenz als Soldat,
bringt ihn zum Weinen und erniedrigt ihn zu einem unterwürfigen, geradezu
‚verweiblichten‘ Objekt, das bereit ist, der Frau zu „dienen bis in den Tod, und
wenn sie der Teufel selbst wäre“ (IV, 53):

Ich, der ich es nie für möglich gehalten hätte, selbst dem geliebtesten Weibe zu Füßen zu
fallen, da ich solches für eine Torheit und Ziererei ansah, ich wußte jetzt nicht, wie ich
dazu kam, plötzlich vor ihr zu liegen, und meinen Kopf ganz hingegeben und zerknirscht
in den Saum ihres Gewandes zu verbergen, den ich mit heißen Thränen benetzte. (IV, 55)

Pankraz’ Geschichte macht deutlich, „wie schwer es einem möglich wird, eine
wirkliche Liebe zu zeigen, ohne sie ganz bei ihrem Namen zu nennen“ (IV, 51) –
dies äußert sich nicht zuletzt in Aggressionen, die sich zwischen den Liebenden
entladen. Doch schließlich kommt es zu einem ehrlichen Gespräch, in dem der
einsilbige Pankraz zum Sprechen kommt, seine Leidenschaft offenbart, jedoch
erfahren muss, dass Lydia keine Neigung zu ihm empfindet. „Sie rechnet, wo
Pankraz fühlt, und sie rechnet mit seinem Gefühl, darin ist sie ebenso modern,
wie ihr Anbeter vormodern erscheint“ (Neumann 1993, 663–664). Die liebevolle
Frau (wie ein „edle[s] scheue[s] Reh[…]“ [IV, 57]) verwandelt sich in den Augen

 Zur Konstruktion des Fremden und deren Bedeutung für die Stabilisierung des Eigenen
vgl. Böhler (1997).

„Liebhaberbühnen zu Seldwyla“ 243



des beleidigten Jägers in eine „wilde Sau“ (ebd.), seine heiße Liebe weicht Dis-
tanz und Kälte und seine servile Rhetorik endet in einer Beschimpfung: „‚O Fräu-
lein! Sie sind ja der größte Esel, den ich je gesehen habe!‘“ (IV, 60) Allerdings sei
es das Vorrecht der Männer, Esel zu sein, deshalb schlägt Pankraz Lydia vor, die-
ses Attribut als „eine Art Auszeichnung und Ehre“ (ebd.) zu betrachten.

Die rationale Analyse der eigenen Täuschung befreit Pankraz nicht von den
Fesseln der Liebe,8 die den sich in die Abenteuer einer militärischen Kampagne
stürzenden Heros nach wie vor schwächt und seine Affekte steuert. Vielmehr
wird er in die typische Paradoxie der romantischen Liebe verwickelt, nämlich in
„die Erfahrung der Steigerung des Sehens, Erlebens, Genießens durch Distanz“
(Luhmann 1982, 172). Heiße Sehnsucht, Heiratswunsch, erneute Unterwerfungs-
phantasien: Das alles bringt ihn dazu, Lydia wiederholt zu besuchen, um sich
ein für alle Mal von ihrer „unglücklichen Selbstsucht“ (IV, 65) zu überzeugen.
Trotzdem ist er nach wie vor „elend verliebt in sie“ (IV, 66) und wird nach weite-
ren Reisen und Abenteuern, als „neugestählter Schmoller“ (IV, 67), erst durch
den Kampf mit einem Löwen während eines afrikanischen Einsatzes und durch
die Tötung des Tieres von seiner Leidenschaft geheilt.9 Bei diesem Kampf, der
wie eine Episode aus dem Herkules-Mythos anmutet, lernt Pankraz, der dem
Löwen ohne Waffe ausgeliefert ist, regungslos auszuharren und seine Affekte zu
beherrschen. Nach dieser „Bekehrung“ (IV, 72) kann er ein „nützlicher Mann“
sein (ebd.): beherrscht, vernünftig, arbeitsfähig.10

Weil sich diese Episode, die eine potentielle Störung im moderaten Gefühls-
haushalt des bürgerlichen Mannes darstellt, der Kontrolle moderner Rationalität
entzieht, ja weil seine Liebe Pankraz mit Scham erfüllt, verschweigt er sie. Von
nun an gilt es, die neu etablierte männliche Narration umzusetzen, d. h. eine
maskuline Maske zu tragen. Obwohl Pankraz, der im Bereich von Kampf und
Arbeit seine Männlichkeit bewiesen hat, möglicherweise in seinem Begehren be-
einträchtigt wurde – das sei ja die „Dialektik der Kulturbewegung“, wie Keller
an Hermann Hettner am 26. Juni 1854 (GB I, 400) schreibt – schimmert die Hoff-
nung durch, dass sich die schlechten Zeiten von wilden Gefühlsregungen zum

 Zu dem Komplex Täuschung und Ernüchterung vgl. Stingelin (2003). Pankraz erscheint im
Lichte dieser Interpretation als „Deutungsopfer einer Szene, die er in ihrer Doppelbödigkeit
nicht zu durchschauen vermochte“ (Stingelin 2003, 211).
 Auch bei der Ekstase der Jagd muss er an Lydia denken und vergisst die Waffe, wird also
von ihr zum letzten Mal und diesmal buchstäblich ‚entwaffnet‘.
 Victor J. Seidler (2001) macht darauf aufmerksam, dass eine systematische Verleugnung
der männlichen Emotionen, Bedürfnisse, Begehren mit „moralischem“ Handeln gekoppelt
wurde. Die Triade Vernunft – Moral – Männlichkeit gehört zu den wichtigsten Grundlagen der
modernen bürgerlichen Kultur. Glück und Zufriedenheit werden auf der männlichen Seite vor
allem mit Erfolg assoziiert.

244 Monika Szczepaniak



Besseren wenden: „Denn es sind üble Zeiten, wo die Geschlechter ihre Krankhei-
ten austauschen und eines dem anderen seine angeborenen Schwachheiten mit-
teilt“ (IV, 40).11 Deshalb wird das Tabu der stürmisch verlaufenden Liebe nur
einmal und noch dazu vor schlafenden Zuhörerinnen erzählt: „es sei das erste
und letzte Mal, daß er überhaupt gegen jemanden von diesem Liebeshandel ge-
sprochen, und damit Punktum“ (IV, 72).

4 Maskierungen – ein Geschäft

Die missbrauchten Liebesbriefe führen perfekt vor, was Liebe nach Luhmann ist,
nämlich ein symbolisch generalisiertes Kommunikationsmedium, „nach dessen
Regeln man Gefühle ausdrücken, bilden, simulieren, anderen unterstellen, leug-
nen und sich mit all dem auf die Konsequenzen einstellen kann, die es hat,
wenn entsprechende Kommunikation realisiert wird“ (1982, 23). Das neunzehnte
Jahrhundert ist die Zeit der bürgerlichen Subjekte, die durch die Schriftkultur
(darunter das Schreiben von Briefen) dazu trainiert wurden, ihre Innenwelten
permanent zu reflektieren und damit auch medialiter zu produzieren. Dieses Dis-
positiv der bürgerlichen Praktiken von Intimität und Schriftlichkeit trägt zur
„affektive[n] Subjektivierung auch des männlichen Subjekts“ bei (Reckwitz 2010,
65), in dessen „Gefühlshaushalt“ die Liebe als Medienrealität einen prominenten
Stellenwert einnimmt. Die Position eines Dritten fungiert zwischen dem lieben-
den Mann und seinem begehrten Objekt oft als ein „Indikator für die Medienrea-
lität der Liebe, weil er die Konstellation als eine inszenierte und beobachtete erst
selbst der medialen Beobachtung zugänglich macht“ (Jahraus 2012, 24).

Keller schildert in seiner Erzählung eine besondere Dreier-Konstellation
(Kossovsky Sedgwick 1985; Eßlinger u. a. 2010). Es ist die Geschichte eines
Kaufmanns aus Seldwyla, der eine Dichterkarriere anstrebt und das Projekt ver-
folgt, sein „hübsches, gesundes und gutmütiges Weibchen“ (V, 97) zu „erhöhen
und zu seiner Muse zu machen“ (V, 107). In seinem literarisch-ästhetischen Erzie-
hungsplan, den er „mit männlicher Strenge“ (V, 111) durchsetzt, soll die hand-
feste und praktische Frau mit ihm einen empfindsamen Briefwechsel führen,
allerdings nicht auf dem Niveau von Trivialitäten (Honold 2018, 261–269). Dabei
sollen geschäftliche Angelegenheiten auf Extrazetteln besprochen werden, damit
das Thema der Liebe von Alltagsroutinen isoliert und literaturfähig wird. Als Ver-

 Diese Wende könnte auch in die Richtung gehen, dass Pankraz künftig ein „moderner“
Liebhaber wird, und die moderne Liebe sei „weitaus rationalisierter und entzauberter als ihr
vormodernes Gegenstück“ (Illouz 2008, 213).

„Liebhaberbühnen zu Seldwyla“ 245



treter der bürgerlichen hegemonic masculinity verlangt Viktor (Viggi) Störteler
von seiner Frau Gritli, dass sie ihre betonte Weiblichkeit (emphasized femininity)
zum Ausdruck bringt, damit eine Liebesnarration entstehen kann, die dann zur
Literatur wird:

‚Ermanne Dich, oder vielmehr erweibe Dich einmal! Möchte ich beinahe sagen, d. h.
kehre Deine höhere Weiblichkeit hervor, lasse voll und rein die Harmonien ertönen, die
in dir schlafen müssen, so gewiß als in einem schönen Leibe eine schöne Seele wohnt!
Kurz, merke auf den Ton und Hauch in meinen Briefen und richte Dich danach, mehr
sag’ ich nicht!‘ (V, 112)

Um die Liaison der Liebe mit Macht, Herrschaft und Ökonomie zu kaschieren,
greift Viggi nach den Elementen des romantischen Liebescodes, zitiert die Rheto-
rik der heißen Herzensschriften, bringt „Sehnsucht, Warten, Ungeduld und Hun-
ger nach Briefen“ (Schneider 2005, 276) ins Spiel und pocht auf Intensivierung
des Austausches. Die literarisch ungeübte Gritli weiß auf die poetischen Gefühls-
eruptionen des Ehemannes nicht zu antworten und sucht Hilfe bei einem „für un-
klug oder beschränkt geltende[n]“ (V, 115) Unterlehrer „mit […] schwärmerischen
[…] Augen“ (V, 115–116) und romantischem Gemüt, der in sie verliebt scheint. Sie
missbraucht die Briefe des Gatten, schickt sie in kopierter Form an Wilhelm, zer-
stört die exklusive Zweisamkeit und provoziert auf diese Art und Weise eine
Liebeskommunikation mit einem Dritten, der „nicht ohne Geist, aber dazu noch
mit aller herzlichen Glut durchwärmt“ antwortet (V, 118) und dessen Briefe dann
den Initiator des vertrackten Briefverkehrs erreichen. Weder für letzteren noch für
seine Briefpartnerin dient die hier erzeugte Medialität der kommunikativen Insze-
nierung dessen, was als „Überbrückung des Unüberbrückbaren“ bezeichnet wer-
den kann, nämlich der psychischen Disposition zweier Menschen (Jahraus 2012,
32). Viktor braucht eine weibliche Inspiration und missbraucht die Liebesbriefe,
„weil er Ehefrau und Medium in den Dienst seiner stupiden Künstlerphantasie
stellt“ (Tebben 2011, 147). Diese Verkettung von Maskeraden bedeutet für den au-
todidaktischen Literaten einen schmerzhaften Lernprozess. Nach der Entdeckung
des Briefmissbrauchs schilt er seine Frau einen „Vampyr“ (V, 129), eine „lüsterne
Teufelin“ (V, 130) und eine „Gans mit Geierkrallen“ (ebd.). Dass der Initiator einer
Liebesnarration selbst zum Gegenstand einer Geschichte wurde, verletzt Viggi in
seiner Eitelkeit sowie Eigenliebe und demütigt ihn in seiner Männlichkeit. „Die
Hauptsache, die verlorene Liebe seiner Frau, schien ihm nicht viel Beschwerde zu
machen“ (ebd.), nichtsdestotrotz durchlebt er auch Momente der Sehnsucht: Da
„liefen ihm die Augen über, und er wünschte beinahe, daß sie doch da wäre und
überlegte, ob sich die Uebelthat nicht vielleicht verzeihen ließe“ (V, 134). Nach dem
gerichtlichen Scheidungsverfahren verschwindet Viggi von der Bühne (er wird als
Opfer des Literaturmarktes bald vergessen), und Gritli baut eine neue bürgerliche

246 Monika Szczepaniak



Existenz mit jenem Mann auf, der einst bereut hatte, „mit der schwarzer Dinte“
sprechen zu müssen, „wo man das rote Blut möchte reden lassen“ (V, 125). Wil-
helm, der sich nicht zuletzt durch die Liebe zu einem Gemeinschaftswesen entwi-
ckelt, wird von Anfang an als ein passionierter Liebhaber dargestellt, dessen
Briefe auf authentische Intimität zielen. Er kann nicht essen, träumt, betet, ma-
gert ab, verliert den Kopf und stürzt sich auf die Briefe „wie ein Habicht“ auf
eine Beute (V, 121). Am Ende ist er nicht nur ein „beglückter Liebhaber“ (V, 178),
sondern auch ein „angesehener und wohlberatener“ (V, 179) Bürger und Famili-
enmann, dessen Ehe in der bürgerlichen Ordnung des Geschlechter- und Affekt-
dualismus einen gesicherten Platz bekommt.

5 Sachliche Intimitätsökonomie

Auf den „Liebhaberbühnen zu Seldwyla“ bedingen sich Geschlecht, Medium
und Institution,12 so dass Keller ein Panorama entwirft, in dem männliche
Liebe nicht nur eine utopische Potentialität, eine zu tabuisierende Episode oder
eine kalkulierte Maskerade darstellt, sondern auch die Grundlage für dauerhaf-
tes Glück und gesellschaftliche Anerkennung bildet. Diese Liebe wird dann Teil
einer lebensgeschichtlichen Narration, die oft eine rationalisierende reflexive
Ebene einschließt. Erst wenn Leidenschaft nämlich das bürgerliche Realitäts-
prinzip – nach dem Motto: „Keine Romane mehr!“ (V, 57) – integrieren wird,
kann eine realitätsgerechte Liebes- und Ehegeschichte jenseits von Inszenie-
rungen und Stilisierungen entstehen. Kellers „Liebhaberbühnen“ entwickeln
das Problem der männlichen Liebe, die in doppelter Hinsicht dem Motto folgt,
das in Kleider machen Leute formuliert wird: „‚Ich bin nicht ganz so, wie ich
scheine!‘“ (V, 51) Zum einen bedeutet das für den Mann einen Einsatz von Ver-
stellungskunststücken, damit er sich selbst inszenieren und eigene emotionale
Kompetenzen in ‚Liebesgeschichten und Heiratssachen‘ beweisen kann. Zum
anderen illustriert dieses Motto die Macht der modernen bürgerlichen Liebes-
und Geschlechterideologie, die besonders männliche Individuen in eine pre-

 Für diese Konstellation ist in vielen Erzählungen insbesondere der Zusammenhang von
Liebe, Geld und Macht charakteristisch, den mein Aufsatz nicht behandelt, wobei die Ressour-
cen nicht unbedingt gemäß der Ideologie der Geschlechtscharaktere verteilt sind. In Spiegel, das
Kätzchen heißt es: „denn heutzutage muß die Schönheit obendrein vergoldet sein“ (IV, 298) und
der männliche Held ist am Ende einer „böse[n]“ und „widerwärtige[n]“ Frau vollkommen ausge-
liefert (IV, 310). Der Zusammenhang von Liebe, Geld und Macht kann als zentrales Thema des
Seldwyla-Zyklus bezeichnet werden.

„Liebhaberbühnen zu Seldwyla“ 247



käre Lage zwischen dem Drang nach gesellschaftlicher Anerkennung und dem
nach der Befriedigung der eigenen emotionalen Bedürfnisse bringt.

Die zu einem sozialen Massenphänomen werdende romantische Liebe (Dröge-
Modelmog 1987) erweist sich für den Liebesalltag als ungenügend und bildet erst
in Verbindung mit Arbeit, Ökonomie, Konsum und Familie eine mögliche Grund-
lage für das bürgerliche Glück. In dieser Konsequenz nimmt die institutionell in
der Ehe auf Dauer angelegte Liebe den Charakter einer sachlichen Intimitätsökono-
mie an: „Man sucht in der Ehe nicht eine ins Unrealistische angehobene Idealwelt
und erst recht nicht eine Dauerbetätigung für leidenschaftliche Gefühle, sondern
eine Basis für Verständigung und für gemeinsames Handeln in allem, was einem
wichtig ist“ (Luhmann 1982, 192). Die gesellschaftlichen Strukturen der im Verlauf
des neunzehnten Jahrhunderts zunehmend zentralisierten Moderne greifen in die
Sphäre des privaten Liebeslebens ein und infizieren sie mit den Prinzipien des Ge-
schäftsverkehrs, der Konkurrenz, des Wettbewerbs und der Sachlichkeit.

Die Erzählungen aus dem Novellenzyklus Die Leute von Seldwyla sind im Kon-
text einer ideologisch gefestigten und stark spezialisierten emotionalen Kultur
entstanden, in der die Differenz von Mann und Frau nicht nur beibehalten, son-
dern auch ins Extrem getrieben wurde. Der Mann erscheint im Licht dieser Ideolo-
gie als ein rationaler Geschäftemacher, dem seine Frau als ein emotionales,
natürliches, häusliches Supplement zur Seite steht und ihm Liebesdienste leistet.
Doch Kellers Realismus affirmiert die dualistische Geschlechtermatrix seiner Zeit
weniger, als dass er sie herausfordert und sich mit ihr kritisch auseinandersetzt.
In einer Zeit, in der die ökonomische Realität in die innere Gefühlswelt eindringt
und den Übergang von heißen Herzensschriften zu „coolen Romanzen“ einleitet
(Szczepaniak 2019), zeichnet sich bereits ein degendering ab, nach dem das Ge-
schlecht bei der affektiven Profilierung kein zentrales Unterscheidungsmerkmal
ausmacht. In diesem Sinne konstatiert Andreas Reckwitz, dass die Konkurrenz
zwischen degendering und gendering von Emotionen ein „zentrales konflikthaftes
Merkmal moderner Kultur darstellt“ (2010, 58). Das zeittypische doing gender (das
‚Sich-Ermannen‘ und das ‚Sich-Erweiben‘) kann sich in Seldwyla problematisch
gestalten13 und bringt nicht unbedingt eine stabile Geschlechterkonstruktion her-
vor. Das Problem der männlichen emotionalen Struktur wird unterschiedlich ver-
handelt: Maskulines Begehren lässt sich nicht befriedigen (Sali); es wird tabuisiert
und unterdrückt (Pankraz), funktionalisiert oder sublimiert (Viktor) sowie in einer
von Männern kontrollierten medialisierten Form von Mündlichkeit oder Schriftlich-

 Die Frauen erscheinen beispielsweise als Vertreterinnen modernen ökonomischen Den-
kens (Regula aus Frau Regel Amrain und ihr Jüngster, Lydia aus Pankraz, der Schmoller oder
Justine aus Das verlorene Lachen); sie werden gelegentlich als machtbesitzend dargestellt.

248 Monika Szczepaniak



keit erzählt (Pankraz, Viktor); oder es dient als bürgerliches Emotionsdispositiv
dem Wohl der Gemeinschaft und der Reproduktion der Gesellschaft (Wilhelm). Die
historisch zwischen „Liebe als Passion“ (Luhmann 1982) und den „Verhaltensleh-
ren der Kälte“ (Lethen 1994) platzierten „Liebhaberbühnen zu Seldwyla“ lassen
sich als Auseinandersetzungen mit den frühen Erscheinungsformen des „emotio-
nalen Kapitalismus“ deuten – einer Kultur,

in der sich emotionale und ökonomische Diskurse und Praktiken gegenseitig formen, um
so jene breite Bewegung hervorzubringen, die Affekte einerseits zu einem wesentlichen
Bestandteil ökonomischen Verhaltens macht, andererseits aber auch das emotionale
Leben – vor allem das der Mittelschichten – der Logik ökonomischer Beziehungen und
Austauschprozesse unterwirft. (Illouz 2006, 13)

Literatur

Beck, Ulrich und Elisabeth Beck-Gernsheim. Fernliebe. Lebensformen im globalen Zeitalter.
Berlin: Suhrkamp, 2013.

Böhler, Michael. „Die falsch besetzte zweite Herzkammer. Innere und äußere Fremde in
Gottfried Kellers Pankraz, der Schmoller“. Figuren des Fremden in der Schweizer
Literatur. Hg. Corina Caduff. Zürich: Limmat, 1997. 36–61.

Connell, Raewyn. Der gemachte Mann. Konstruktion und Krise von Männlichkeiten. Übers.
Christian Stahl. Opladen: Leske+Budrich, 1999.

Dröge-Modelmog, Ilse. „Was heißt hier Liebe. Gedanken zu einem sozialen
Massenphänomen“. Orte der Gewalt. Herrschaft und Macht im Geschlechterverhältnis.
Hg. Ilse Dröge-Modelmog, Gottfried Mergner. Opladen: Westdeutscher Verlag, 1987.
15–31.

Erhart, Walter. Familienmänner. Über den literarischen Ursprung moderner Männlichkeit.
München: Fink, 2001.

Esslinger, Eva, Tobias Schlechtriemen, Doris Schweitzer und Alexander Zons (Hg.). Die Figur
des Dritten. Ein kulturwissenschaftliches Paradigma. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2010.

Giddens, Anthony. Wandel der Intimität. Sexualität, Liebe und Erotik in modernen
Gesellschaften. Übers. Hanna Pelzer. Frankfurt/M.: Fischer, 1993.

Habermas, Rebekka. Frauen und Männer des Bürgertums. Eine Familiengeschichte
(1750–1850). Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht, 2000.

Honold, Alexander. Die Tugenden und die Laster. Gottfried Kellers ‚Die Leute von Seldwyla‘.
Berlin: Schwabe, 2018.

Illouz, Eva. Der Konsum der Romantik. Liebe und die kulturellen Widersprüche des
Kapitalismus. Übers. Andreas Wirthensohn. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2003.

Illouz, Eva. Gefühle in Zeiten des Kapitalismus. Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2004. Übers.
Martin Hartmann. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2006.

Illouz, Eva. „Eine Religion ohne Glauben. Liebe und die Ambivalenzen in der Moderne“. Übers.
Simone Scheps. LiebesErklärungen. Intimbeziehungen aus soziologischer Perspektive.

„Liebhaberbühnen zu Seldwyla“ 249



Hg. Yvonne Niekrenz, Dirk Villányi. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften,
2008. 211–220.

Jahraus, Oliver. „Liebe als Medienrealität“. Figurationen der Liebe in Geschichte und
Gegenwart. Hg. Stefan Neuhaus. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2012. 21–33.

Köhler, Jochen. „Von Eros und Agape zur Normalfamilie. Eine kleine Kulturgeschichte der
Liebe“. Liebe. Zwischen Sehnsucht und Simulation. Hg. Peter Kemper, Ulrich
Sonnenschein. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2005. 26–39.

Kossowsky Sedgwick, Eve. Between Men. English Literature and Male Homosocial Desire.
New York: Columbia University Press, 1985.

Lethen, Helmut. Verhaltenslehren der Kälte. Lebensversuche zwischen den Kriegen. Frankfurt/
M.: Suhrkamp, 1994.

Luhmann, Niklas. Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimität. Frankfurt/M.: Suhrkamp,
1982.

Neumann, Bernd. „Nachwort“. Gottfried Keller. ‚Die Leute von Seldwyla‘. Erzählungen. Hg.
Bernd Neumann. Stuttgart: Reclam, 1993. 653–700.

Reckwitz, Andreas. „Umkämpfte Maskulinität. Zur historischen Kultursoziologie männlicher
Subjektformen und ihrer Affektivitäten vom Zeitalter der Empfindsamkeit bis zur
Postmoderne“. Die Präsenz der Gefühle. Männlichkeit und Emotion in der Moderne. Hg.
Manuel Borutta, Nina Verheyen. Bielefeld: transcript, 2010. 57–77.

Schmale, Wolfgang. Geschichte der Männlichkeiten in Europa (1450–2000). Wien, Köln,
Weimar: Böhlau, 2003.

Schneider, Manfred. „Herzensschriften. Liebesbriefe und Liebesroman“. Liebe. Zwischen
Sehnsucht und Simulation. Hg. Peter Kemper, Ulrich Sonnenschein. Frankfurt/M.:
Suhrkamp, 2005. 276–286.

Seidler, Victor J. „Vernunft, Moral und Männlichkeit“. Kritische Männerforschung. Neue
Ansätze in der Geschlechtertheorie. Hg. BauSteineMänner. Hamburg: Argument, 2001.
111–137.

Stingelin, Martin. „Seldwyla als inszenierte semiotische Welt. Ein unvermuteter
schweizerischer Schauplatz der Zeichenreflexion“. Inszenierte Welt. Theatralität als
Argument literarischer Texte. Hg. Ethel Matala de Mazza, Clemens Pornschlegel. Freiburg:
Rombach, 2003. 209–225.

Szczepaniak, Monika. „Coole Romanze als literarisches Programm“. Liebesgeschichte(n).
Identität und Diversität vom 18. bis 21. Jahrhundert. Hg. Frank Becker, Elke Reinhardt-
Becker. Frankfurt/M., New York: Campus, 2019. 151–169.

Tebben, Karin. Von der Unsterblichkeit des Eros und den Wirklichkeiten der Liebe.
Geschlechterbeziehungen – Realismus – Erzählkunst. Heidelberg: Winter, 2011.

250 Monika Szczepaniak


