
Natalie Moser

Ikonischer Überschuss

Zur Funktion der Bilder in Gottfried Kellers Dietegen

1 Einleitung

„Das Leben aus dem Tod“, „Leben aus dem Tod“ und „Leben aus Tod“, so lauten
die drei Titel, die Gottfried Keller für seine historische Novelle vorgesehen hatte,
bevor er ihr kurz vor der Drucklegung den Titel Dietegen verlieh.1 Diese ersten
Titel sind von dem Gegensatzpaar Leben und Tod geprägt, wobei das Leben auf-
grund der Position in den Formulierungen priorisiert wird. Der vierte und finale
Titel besteht lediglich aus dem Namen der männlichen Hauptfigur des Texts, ist
den vorhergehenden Titeln jedoch ähnlicher, als man auf den ersten Blick vermu-
ten könnte. Die dreiteilige Novelle Dietegen, die die zweitletzte Novelle des zweiten
Bandes des Novellenzyklus Die Leute von Seldwyla bildet und erstmals im Jahr
1874 veröffentlicht wurde, handelt von den zwei verfeindeten mittelalterlichen
Städten Seldwyla und Ruechenstein. Während die unbeliebten Nachbar:innen aus
Seldwyla nach einem Waffenstillstand in Ruechenstein zu Gast sind, richten die
Ruechensteiner:innen eine Hinrichtung aus, die jedoch nicht sachgemäß durchge-
führt wird. Der vermeintliche Ruechensteiner Delinquent Dietegen wird von Kün-
golt, einem Seldwyler Mädchen, gerettet, nachdem sie am im Sarg liegenden
Knaben Lebenszeichen wahrgenommen hat. Dietegen wird daraufhin von den
Seldwyler:innen mitgenommen und lebt fortan bei Küngolts Eltern, die ihn wie
ihren verstorbenen Sohn aufziehen und zum Forstarbeiter ausbilden. Küngolt wie-
derum hat den Jungen zum zukünftigen Bräutigam auserkoren und wirkt inten-
siv auf die (Charakter-)Bildung des zu ihrem Eigentum erklärten Jungen ein.
Während der zu einem Jugendlichen herangewachsene Dietegen Kriegsdienst
leistet, geht Küngolt mit ihrer zukünftigen Stiefmutter Violande, die den Platz
der unerwartet früh verstorbenen Frau des Forstmeisters eingenommen hat, Ver-
gnügungen nach. Eine spontane Feier mit Ruechensteinern findet ein tragisches
Ende, da ein Ruechensteiner im Kampf um Küngolts Gunst von einem anderen
ermordet wird. Aufgrund der Mitschuld an einem Mord muss Küngolt bei einer
Seldwyler Totengräberfamilie Frondienst leisten. Nach der Freilassung wird sie
vom Ruechensteiner Mörder Schafürli gefangen genommen und aufgrund ihrer

 Vgl. XXI, 36, auch 39 und 110–111, sowie den chronologischen Überblick zur Entstehung
und Publikation (XXI, 13–17).

Open Access. ©2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-011

https://doi.org/10.1515/9783110698794-011


vermeintlichen Hexerei in Ruechenstein zum Tod verurteilt. Mit Unterstützung der
durch den Soldatentod des Forstmeisters geläuterten Violande gelingt es Dietegen,
Küngolts Enthauptung zu verhindern, indem er sie auf dem Richtplatz heiratet
und das Henkerspersonal für seine Aufwendungen entschädigt. Anschließend
leben Küngolt und Dietegen als Ehepaar zusammen, bekommen gemeinsam Kin-
der und sterben wie die Elterngeneration relativ früh.

Keller streicht in einem Brief an Emil Kuh vom 11. Juni 1874 die Symmetrie
als Organisationsprinzip der Novelle heraus: „Die Symmetrie im Dietegen ist ja
der Keim der ganzen kleinen Geschichte, da das Ineinandergreifen der beiden
alten Rechtsgebräuche des Lebensschenkens die Idee hergab“ (XXI, 555).2 Fo-
kussiert man die von Keller konstatierte symmetrische Konzeption der Novelle,
insbesondere die Überkreuzung der beiden Lebensgeschichten, irritiert die Her-
vorhebung der männlichen Hauptfigur im Titel. Berücksichtigt man bei dieser
Frage hingegen zudem die drei verworfenen Titel, zeigen sich bereits hier asym-
metrische Tendenzen. Das erste Leben, das aus dem vermeintlichen Tod er-
wächst, ist dasjenige von Dietegen, das zweite dasjenige von Küngolt, wobei
sich die Figuren gegenseitig vor einem unnatürlichen Tod retten. Der Tod
scheint überwindbar zu sein, was am Ende der Novelle auf der Ebene der Hand-
lung jedoch negiert wird. Dietegen stirbt wie sein Pflegevater auf dem Schlacht-
feld, Küngolt wie ihre Mutter an einer Unterkühlung. Da Dietegen die erste
Figur ist, die vom Tod befreit und ins Leben zurückgeführt wird, unterscheidet
sich die finale Betitelung jedoch nur graduell von den vorherigen.

Die Begriffe Leben und Tod, die in Dietegen kurzgeschlossen werden, bil-
den ein Begriffspaar, das in Kellers Werk, aber auch insgesamt in der Epoche
des Realismus omnipräsent ist. Die konträren Leitbegriffe Leben und Tod lassen
sich mit anderen zentralen zeitgenössischen Begriffspaaren wie Natur und Kul-
tur oder Frau und Mann3 überblenden, wie es in Dietegen der Fall ist. Dass die
Frau dem Leben zugeordnet werden kann, zeigt sich in der Novelle zum Bei-
spiel an der lebensrettenden Aktion Küngolts, die den Deckel von Dietegens
Sarg fortzieht und den scheintoten Knaben entdeckt. Die Leitdifferenz von Frau
und Mann wird zudem durch eine Zuordnung zu zwei Medien – Text und Bild –
verstärkt. Die männliche Hauptfigur steht dabei für das Medium Text und die
Medienpraktik des Schreibens. Dietegen führt u. a. Schreibzeug mit sich (V.2,
206) und Schafürli ist ein berufsmäßiger, allerdings auch „spukhafte[r] Schrei-
ber[ ]“ (V.2, 222), der über einen langen Degen mit Dietegen, der den Degen

 Die Symmetrie der Lebensgeschichten war Resultat mehrerer Überarbeitungsschritte, wie
sich an der Entstehungsgeschichte ablesen lässt. Vgl. dazu auch Honold (2018, 47–48).
 Nach Ulrich Kittstein ist die zeitgenössische Geschlechterkonzeption das Hauptthema der
Novelle (2008).

178 Natalie Moser



klanglich im Namen trägt, parallelisiert wird. Küngolt, die aus der bildaffinen
Stadt Seldwyla stammt und am Ende des Texts als Gemälde präsentiert wird, ist
hingegen dem Medium Bild zugeordnet. Durch die mittels der Hauptfiguren erfol-
gende Gegenüberstellung von Bild und Text wird in der Novelle eine Metaebene
eröffnet, auf der Produktions- und Rezeptionsmuster sowie der Kunstanspruch rea-
listischer Literatur reflektiert werden können.

Der vorliegende Beitrag wird in einem ersten Teil Symmetrien auf der in-
haltlichen und formalen Ebene der Novelle Dietegen beschreiben, während im
zweiten Teil der Fokus auf asymmetrische Relationen gelegt und das Verhältnis
von Text und Bild untersucht wird. Dabei werden insbesondere die unter-
schiedlichen Darstellungsweisen und Funktionen der Bilder in Dietegen und
der damit einhergehende Überschuss analysiert, der den Text unterwandert. Im
dritten Teil wird der ikonische Überschuss zur Poetik des Texts in Beziehung
gesetzt und als Bestandteil einer Reflexion über zeitgenössische Produktions-
und Rezeptionsbedingungen sowie als Potenzial für multimediale Adaptionen
der Novelle verstanden.

2 Strukturelle und inhaltliche Symmetrien

Im ersten Satz der Novelle werden die beiden Städte Seldwyla und Ruechenstein
eingeführt, von denen die eine im wörtlichen und übertragenen Sinn in der
Sonne, die andere im Schatten eines Berges liegt. Dieser Gegensatz ist auch in
den Städtenamen verkörpert, da Seldwyla – saelde (mhd.) bedeutet Glück4 – in
der ersten Vorrede der Leute von Seldwyla als „wonnige[r] und sonnige[r] Ort“ be-
schrieben wird (IV, 7), während der Name Ruechenstein von dem mittelhochdeut-
schen Adjektiv „rûch“ abgeleitet ist, das „haarig, struppig, zottig, rauch; rauh,
herbe, hart, strenge, unwirsch, ungebildet“ bedeutet (Lexer 1992, 172) und in der
schweizerdeutschen Bezeichnung einer groben Person als ‚Ruech‘ weiterlebt. Wie
sich im Laufe der Novelle zeigt, sind sich die beiden auf den ersten Blick gegen-
sätzlichen Städte jedoch ähnlicher als erwartet und bilden Kernbestandteile einer
symmetrischen Struktur. Letztere basiert des Weiteren auf Doppelungen von Fi-
guren und Handlungselementen und wird auch auf der Ebene der Sprache ge-
spiegelt. So finden sich in der Beschreibung der Stadt Ruechenstein, die im
Unterschied zum Hauptschauplatz des Novellenzyklus noch nicht bekannt ist,
viele ansatzweise tautologische Formulierungen. Die Stadt wird als „[g]rau und

 Honold erklärt den Namen wie folgt: „saelde (mhd.) steht für ‚Glück‘, wyla (‚Weiler‘) ist der
generische Namenszusatz von Ortschaften“ (2018, 8–9).

Ikonischer Überschuss 179



finster“ beschrieben, die Bevölkerung als „schlecht und recht“ sowie „streng
und mürrisch“ und „ihre Nationalbeschäftigung“ besteht der Erzählinstanz fol-
gend „in Handhabung von Recht und Gesetz, Mandat und Verordnung, in Erlaß
und Vollzug“ (V.2, 181). Zum einen wird durch die sich teilweise reimenden Dop-
pelungen von Attributen und Tätigkeiten auf der Stilebene eine dem Gegenstand
der Novelle entsprechende Historizität suggeriert, zum anderen zeigen sich in
den wohlklingenden Formulierungen Harmonisierungs- und Ausgleichstenden-
zen, die wiederum auf das Prinzip der Symmetrie verweisen.

Nicht nur die beiden Schauplätze Seldwyla und Ruechenstein zeugen von
einer symmetrischen Komposition der Novelle, sondern auch die Lebensgeschich-
ten von Dietegen und Küngolt. Während Dietegen zu Beginn der Novelle aufgrund
eines vermeintlichen Diebstahls zum Tod verurteilt und von Küngolt gerettet wird,
befreit Dietegen gegen Ende der Novelle Küngolt, der Zauberkräfte nachgesagt
werden und die den Tod eines Ruechensteiners mitzuverantworten hat. Die Pa-
rallelisierung wird auf der Ebene der Motive unterstrichen, da bei Dietegen ein
Silberkännchen, bei Küngolt ein kleines Fläschchen mit einem Liebestrank zur
Verhaftung und Verurteilung führt. Das Leichenhemd, das Dietegen trägt, zieht
sich später Küngolt über, weshalb das Motiv als Präfiguration von Küngolts Ge-
schichte interpretiert werden kann. Auch auf der Ebene der spezifischen Aufent-
haltsorte der Hauptfiguren findet sich eine Symmetrie, da Dietegen bei der Familie
eines Bettelvogts und Küngolt bei einer Totengräberfamilie Frondienst leistet.5 Die
Helfer:innenfiguren sind ebenfalls symmetrisch angelegt. Dietegens Laufbahn
wird wesentlich durch die Erziehung des Forstmeisters beeinflusst, in dessen Fuß-
stapfen er tritt. Dieselbe Funktion übernimmt bei Küngolt Violande, die erstere in
die Kunst des Flirtens einweist und der Küngolt nacheifert. Alexander Honold stellt
mit Blick auf die beiden Lebensgeschichten zusammenfassend fest, dass „sich die
Lebenskurve des Mädchens in spiegelverkehrter Symmetrie zu derjenigen des
jungen Mannes auf jäher Stufenfolge nur mehr abwärts zu bewegen“ scheint
(2018, 316). Diese spiegelverkehrte Symmetrie zeigt sich beispielsweise auch in
den Haltungen der beiden Hauptfiguren gegenüber Schmuck und Zierde. Wäh-
rend sich Küngolt seit ihrer Kindheit und verstärkt durch Violandes Einfluss für
Schmuck interessiert, macht er den Knaben beklommen. Erst als erfolgreicher
Krieger schmückt sich Dietegen mit kunstvoller Kleidung und eignet sich ein
ähnlich prahlerisches Wesen an, wie es Küngolt als Kind eigen war, während
Küngolt im Alter demütig wird. Wie die vorhergehende Charakterisierung gezeigt

 Dass Küngolt ihre Strafe bei einer Totengräberfamilie verbüßen muss, markiert bereits die
Tendenz in Richtung Tod, der mit der Todesstrafe dann als konkrete Drohung im Raum steht.

180 Natalie Moser



hat, sind die Schauplätze Seldwyla und Ruechenstein ebenfalls spiegelverkehrt
symmetrisch.6 Beide Städte sind dem Spektakel zugewandt, einmal in der Form
von Festen und Tanz, das andere Mal in der Form von Martereinrichtungen und
Folterungen. Zudem zeichnen sich ihre Bevölkerungen durch einen Hang zur Prä-
sentation der eigenen Vorzüge aus, z. B. ihres Kunsthandwerkes, zu dem sowohl
die Martereinrichtungen der Ruechensteiner:innen als auch die prunkvollen Klei-
dungsstücke der Seldwyler:innen gezählt werden können. In der Beschreibung
der Trauerfeier für die verstorbene Frau des Forstmeisters werden die beiden spie-
gelverkehrten symmetrischen Pole explizit enggeführt, da „der Traueranlaß […]
bald von einem Taufmahle nicht mehr zu unterscheiden“ (V.2, 214) ist, und ange-
deutet wird, dass sich die Dichotomie Leben vs. Tod auflöst.

Auf der Ebene des Inhalts wird die Symmetrie als Strukturprinzip unterstri-
chen, wie hinsichtlich einzelner Motive und im Rahmen eines Vergleichs von Ne-
benschauplätzen gezeigt wurde. Sie scheint jedoch vor allem – und wie soeben
angedeutet wurde – problematisiert zu werden, wenn man beispielsweise einen
Blick auf die Szene wirft, in der Dietegen das Essigkännchen seiner Pflegeeltern
gegen eine Armbrust eintauscht. Idealerweise sollte der Tausch symmetrisch sein,
d. h. die ausgetauschten Waren oder Dienstleistungen sollten miteinander verre-
chenbar sein. Aus der Perspektive Dietegens, der als „Erstaunte[r]“ (V.2, 188) be-
schrieben wird, handelt es sich um einen vorteilhaften Tausch. Er meint, „einen
guten Handel gemacht zu haben“ (V.2, 189), da das alte Essigkännchen nach sei-
ner Einschätzung weniger Wert hat als die erworbene Waffe. Der Händler erkennt
hingegen, dass es sich um ein Silberkännchen handelt, weswegen er es zu seinem
Vorteil gegen eine Armbrust eintauschen will. Obwohl sich beide Beteiligten als
bevorteilt wahrnehmen, kann der Tausch aus einer externen Perspektive nicht als
vorteilhaft beurteilt werden, da beide gefangen genommen werden. In dieser
Szene wird eine vermeintliche Symmetrie vorgestellt und problematisiert, so dass
der zentrale Tausch der Novelle, nämlich derjenige von Tod gegen Leben, der
gegen Anfang und Ende der Novelle erfolgt, auf seine Symmetrie hin befragt wer-
den sollte. Zum einen zeigt sich hinsichtlich Küngolt und Dietegen, dass es sich
bei der Geschichte lediglich ansatzweise um eine Liebeserzählung handelt, wes-
halb ein Vergleich von Dietegen mit Romeo und Julia auf dem Dorfe trotz der bei-
den verfeindeten Städte wenig zur Interpretation der Novelle beiträgt (Fulda
Merrifield 1969, 170). Küngolt lässt keine Zweifel aufkommen, dass es sich um ein
asymmetrisches Verhältnis und nicht um einen symmetrischen Tausch handelt,

 Weitere Novellen des Zyklus sind dem Prinzip der (spiegelverkehrten) Symmetrie verpflich-
tet, beispielsweise die Novelle Kleider machen Leute, deren Titel textintern in der Formulierung
‚Leute machen Kleider‘ gespiegelt wird und deren Schauplätze Seldwyla und Goldach in
einem ähnlichen Verhältnis zueinander stehen wie die Städte Seldwyla und Ruechenstein.

Ikonischer Überschuss 181



wenn sie gegenüber Dietegen festhält: „Du bist mein Eigentum, ich allein habe
Dich aus dem Sarge befreit“ (V.2, 205). Dietegen entgegnet ihr im Jugendalter
zwar, dass sie von nun an auch sein Eigentum sei (V.2, 213), die Asymmetrie bleibt
jedoch bestehen, wie u. a. die Bewachung Küngolts durch Dietegen während des
Frondiensts bei der Totengräberfamilie zeigt. Zum anderen wird aufgrund des Mo-
tivs des unvorteilhaften Tausches für beide Seiten auf den archaischen Grundsatz
hingewiesen, dass Gleiches mit Gleichem zu vergelten sei (Spohr 2019), der sich
weder für Dietegen und den Händler noch für Dietegen und Küngolt als beson-
ders gewinnbringend erweist, wie der frühe Tod der beiden Hauptfiguren unter-
streicht. Da Letztere Stellvertreter:innen für zwei (Stadt-)Bevölkerungen und
zwei Geschlechter sind, werden durch eine Überzeichnung der Symmetrie und
der Betonung asymmetrischer Relationen und Tendenzen Fragen hinsichtlich
sinnvoller Gesellschaftsformen aufgeworfen und es wird dem biblischen Aus-
gleichsprinzip ‚Zahn um Zahn, Auge um Auge‘ eine Absage erteilt.

3 Asymmetrische Tendenzen in der Form von
Bildern und Bildgeschichten

Mit den beschriebenen symmetrischen Strukturen gehen asymmetrische Tenden-
zen einher, die sich beispielsweise in den Titeln der Novelle zeigen. Obwohl die
Lebensgeschichten von Dietegen und Küngolt spiegelverkehrt symmetrisch zu sein
scheinen, trägt die Novelle den Protagonisten im (finalen) Titel. Da sie mit der Be-
schreibung des Waisenknaben Dietegen beginnt und beim Tod des verheirateten
Söldners endet, bedient sie trotz der Überkreuzung zweier Lebensgeschichten das
an den Grünen Heinrich (1854/55; 1879/80) erinnernde Entwicklungsromannarra-
tiv: Ein mittelloser Junge wird zum angesehenen Patrizier, die heldenhafte Befrei-
ung von Küngolt ist lediglich eine Station auf dem Weg dahin. Interessanterweise
wird das eheliche Zusammenleben von Küngolt und Dietegen sehr stark gerafft,
wodurch die (spiegelverkehrte) Symmetrie der beiden Lebensgeschichten – vom
Tod zum Leben für Dietegen und vom Leben zum Tod für Küngolt – unterstrichen
und das unterschiedliche Ende der beiden Figuren in den Hintergrund gerückt
wird. Da das lineare Fortschreiten der Zeit bzw. der Entwicklungen der Figuren
durch die spiegelverkehrte Symmetrie fast aufgehoben zu sein scheint, nimmt –
so könnte man auf Lessings Gegenüberstellung von Zeit- (Dichtung) und Raum-
kunst (bildende Kunst) zurückgreifend festhalten – die Novelle, die u. a. von
Bildgeschichten handelt, bildhafte Züge an. Gemäß Honold können die einzel-
nen Novellen als „schweizerische[ ] Lebensbilder und Charakterstudien“ (2016,
48) verstanden werden, d. h. als textuell hergestellte Bilder, oder als „ikonische

182 Natalie Moser



Abbreviaturen eines diegetisch nur sehr viel ausgedehnter darstellbaren Sach-
verhaltes“ (2016, 51). Die Bilder in Dietegen scheinen folglich metareferenziell
auf das Reihenprinzip des Novellenbandes Die Leute von Seldwyla und damit
auch auf zeitgenössische Publikationsformate oder -moden wie der Fortsetzungs-
druck in Zeitschriften, in denen Bilder und Texte nebeneinander veröffentlicht
werden, hinzuweisen. Im Unterschied zu anderen Novellen von Keller – man
denke an die Überlegungen zum Schreiben als Tätigkeit, Kommunikationsform
etc. in der Novelle Die mißbrauchten Liebesbriefe – werden Schreibutensilien nur
am Rande thematisiert. Themen und Motive, die auf die Malerei referieren, wie
der Pinsel, der Farbtopf oder der Berufsstand Maler (V.2, 201 und 249) sind zentra-
ler. Die Gegenüberstellung von der linearen (Lebens-)Erzählung und der Novelle
als Bild soll nun genauer untersucht werden, indem das Verhältnis von Lebens-
und Bildgeschichte in der Novelle analysiert wird.

In der Novelle werden wiederholt Wörter aus dem Wortfeld Bild verwendet,
um beispielsweise eine Figur zu beschreiben („ein bildschöner Knabe“, V.2, 187),
eine Darstellungsform zu benennen („ihr Bildnis“, V.2, 249) oder die Erinnerungs-
bilder einer Figur („Bildwerke“, V.2, 239) zu bezeichnen. Die Bild-Vorkommnisse
in der Novelle können in ekphrastische und nicht-ekphrastische (Bild-)Szenen ein-
geteilt werden, wobei der Fokus hier auf den ekphrastischen Stellen liegen wird.
Bereits sehr früh in der Novelle wird das Themenfeld der Malerei eingeführt, da
ein „,de[r] freundliche[ ] Nachbar‘“ (V.2, 183) genannter Topf und der dazugehörige
„lange[ ] ungeheure[ ] Pinsel“ (V.2, 184) erwähnt werden. Diese Instrumente sind
Bestandteile der Seldwyler Verteidigungs- und Angriffsstrategie. Sobald Letztere
Ruechensteiner:innen in ihrer Gewalt haben, bemalen sie deren Nasen mit schwar-
zer Farbe. Da Letztere an die Farbe von Tinte erinnert, kann hier eine Referenz auf
die Malerei und auf das Schreiben mitgelesen werden. Malen und Schreiben oder
allgemeiner Künste werden als streit- und wehrbarer Akt gekennzeichnet, wie bei-
spielsweise auch in der Novelle Spiegel, das Kätzchen anhand des (scheheraza-
dehaften) Erzählens der Katze demonstriert wird. Die Stelle mit Pinsel und
Topf in Dietegen kann gemäß Gerhard Kaiser nicht nur medienreflexiv, sondern
auch in sexualpsychologischer Hinsicht ausgelegt und die Pinselaktionen können
als „Sexualprotzgebärden“ (1981, 373), die sich der Sexualsymbolik entsprechend
gegen die Nasen wenden, verstanden werden. Es ist von einem Pinsel und der
zugehörigen Farbe die Rede, ebenso von einem „guten Maler[ ]“ (V.2, 249), dessen
Bildnis von Küngolt in „einer bekannten Gallerie [sic!] hängt“ (ebd.). Da dieser
Hinweis im letzten Abschnitt des Texts und damit an einer exponierten Stelle er-
folgt, kann er zudem als eine Form der künstlerischen Selbstreflexion interpretiert
werden. Dem Gemälde und indirekt der Novelle wird am Ende der Novelle eine
glorreiche Zukunft im (literarischen) Kanon prophezeit. Zudem werden kunst-
handwerkliche Produkte erwähnt, u. a. eine goldene und in rote Seide gehüllte

Ikonischer Überschuss 183



Muttergottesfigur, die von einer Glasscheibe geschützt in einem (Schnecken-)Haus
steckt (V.2, 198). Diese Figur kann als eine Komplementärfigur zu einer Galateafi-
gur auf einer Skulptur verstanden werden, da die beiden Figuren zwei Frauenty-
pen, die mütterliche und die wilde, jeweils idealtypisch verkörpern. Des Weiteren
ist die Rede von einem (imaginierten) Bildwerk im Gedächtnis des Forstmeisters,
das letzterer seinen Wünschen gemäß verändert hat, um seine Base Violande ret-
rospektiv aufzuwerten und seinen Wert- und Moralvorstellungen anzupassen (V.2,
225). Nachdem er sie in seinen Erinnerungen zu einer erfahrenen und leiderprob-
ten Frau verklärt hat, entwickelt sich sein Wunsch, Violande zu ehelichen. Hierbei
wird eine Parallele zu Dietegen sichtbar, der Küngolt auch erst nach einem Per-
spektivwechsel, den Violande ausgelöst hat, befreien und zur Frau nehmen will.

Zusätzlich zu diesen Erwähnungen von künstlerischen Berufen, Bildern und
Skulpturen sowie Erinnerungsbildern finden sich in der Novelle Bildwerke, die
von der auktorialen Erzählinstanz oder den Figuren beschrieben und interpretiert
werden. Interessanterweise lässt sich anhand dieser ekphrastischen Bildszenen
ebenfalls zeigen, dass sich Seldwyla und Ruechenstein zwar komplementär zuei-
nander verhalten, da in der Ruechensteiner Ratsstube beispielsweise lustvolle
Gött:innenszenen, in Seldwyla dagegen christliche Bußgeschichten gezeigt wer-
den. Gemeinsam ist den beiden Schauplätzen aber, dass sie reich an Bildern und
Schmuck sind und keine der beiden Städte asketische Züge trägt. Die Ruechen-
steiner Ratsstube ist mit schwarz gestrichenem Eichenholz getäfelt und weist
Vergoldungen auf, weswegen sie auch als reich beschrieben wird. Die Tafel ist
mit Leinentüchern gedeckt, die mit grünem Seidenfaden und mit Goldfäden be-
stickt sind. Die Sujets der Tücher sind Hirsche, Jäger und Hunde. Es handelt sich
um eine Jagdszene, die von einem weiteren Kunsthandwerk überlagert wird, das
sind weiße Damasttücher, die „sehr fröhliche[ ] Göttergeschichten“ zeigen (V.2,
190). Auf diesen Tüchern ist wiederum Geschirr angeordnet, das Halbgött:innen
wie Nymphen und Najaden zeigt, sowie ein silbernes Kriegsschiff, das eine Gala-
tea „von den verwegensten Formen“ (V.2, 191) als Galionsfigur hat. Ähnlich ge-
schmückt wie die Tafel sind auch die Ruechensteinerinnen, die Seidengewänder,
Spitzen- und Goldschmuck tragen, und wider Erwarten – man denke an die Be-
schreibung der Ruechensteiner:innen zu Beginn der Novelle – eine gewisse Ähn-
lichkeit mit den „freien und üppigen Scenen“ (ebd.) auf Tüchern und Geschirr
aufweisen. Im Unterschied zu den Seldwyler:innen, die „das Dargestellte zu deu-
ten und zu benennen wussten“ (V.2, 192) und über die Frivolitäten lachen, haben
die Ruechensteiner:innen ihr eigenes Kunsthandwerk bisher keiner genauen Be-
trachtung unterzogen. „Zierart schlechtweg für Zierart“ (ebd.) zu nehmen, ist
ihre Devise und entspricht ihrer Haltung gegenüber Verbrechen, die ohne Refle-
xion über den Schweregrad des Verbrechens mit Folter und Tod geahndet werden.
Die nachgeholte Betrachtung der Szenen führt bei den Ruechensteiner:innen zu

184 Natalie Moser



Unmut, da die explizit benannten antiken Figuren Leda und Europa von Zeus ver-
gewaltigt worden sind und folglich für nicht geahndete (männliche) Verbrechen
stehen, mit denen die straffreudigen Ruechensteiner:innen nicht konfrontiert sein
möchten. Den Bildern kommt folglich nicht nur eine prognostische und die Figu-
ren charakterisierende Funktion zu, sondern auch eine handlungsleitende Funk-
tion, da die Ruechensteiner:innen im Hinblick auf die durch die Seldwyler:innen
erlittene Schmach nach einem Ausgleich streben, der allerdings automatisch
durch die durch eine Totenglocke angekündigte Hinrichtung erfolgt. Eine weitere
explizit benannte und bei Keller häufig thematisierte antike Gestalt, die Galatea,
verkörpert auf der Seite weiblicher Figuren hingegen einen starken Charakter,
der – und hierin kann man durchaus eine Anspielung auf Küngolts dominantes
Verhalten gegenüber Dietegen sehen – Männer unterwirft.7 Während Küngolt
durch Galatea präfiguriert ist, wie sich insbesondere in der Szene zeigt, in der
sie die Ruechensteiner durch den Zaubertrank „,Gang mir nach‘“ (V.2, 222)
sowie verliebte Blicke und Gesten für sich zu gewinnen versucht, verweist die
Jagdszene auf Dietegens Ausbildung zum Förster, während die ausgelassenen
Szenen die Tänze der Seldwyler:innen antizipieren.

Die Seldwyler Häuser sind ebenfalls geschmückt, wofür das Wohnzimmer
des Forstmeisters ein Beispiel ist. Wie die Ratsstube ist es getäfelt, allerdings
nicht mit Eichenholz und dunkel gestrichen, sondern mit Tannenholz, das „mit
buntem Blumenwerk übermalt“ (V.2, 200) ist. Die Fenster setzen sich aus „zwei
gemalte[n] Scheiben mit den Wappen des Mannes und der Frau“ (ebd.) zusam-
men – eine symmetrische Darstellung von Mann und Frau – und es ist Zinnge-
schirr zu sehen, das Dietegen an das unheilbringende Silberkännchen seiner
ersten Pflegeeltern erinnert. Auch die Armbrüste des Forstmeisters, die Küngolt
Dietegen zeigt, sind kunstvoll verziert. Im Unterschied zur Szene in der Ruechen-
steiner Ratsstube erfolgt jedoch keine Auslegung der Wandornamente oder Wap-
pen, weswegen diese Bildvorkommnisse den nicht-ekphrastischen zugeordnet
werden können. Anders als bei den Ruechensteiner:innen gehört Kunsthandwerk
bei den Seldwyler:innen zum Alltag, wie die knappe Beschreibung des Schmu-
ckes suggeriert. Es existiert keine Trennung von Alltag und Feierlichkeiten. Das
Verhältnis von Norm (Alltag) und Abweichung (Feierlichkeiten) kann auch in
dasjenige zwischen Bild (Kunst) und schmückendem Rahmen (Kunsthandwerk)
übersetzt werden, das wiederum textintern durch das oft verwendete Motiv des

 Peter Paul Schwarz hat in seiner Untersuchung der Kindheit in Dietegen hervorgehoben,
dass die Zukunft der Hauptfiguren in der Beschreibung der Figuren vorweggenommen wird
(1985, 97). Die Zukunft wird jedoch nicht nur in den Figurenbeschreibungen, sondern auch in
den ekphrastischen und nicht-ekphrastischen Bildszenen präfiguriert.

Ikonischer Überschuss 185



Kranzes symbolisiert wird. Der Kranz bildet als Rahmen quasi das Zentrum und
macht auf eine Zirkularität aufmerksam, die vom Anfang und Ende der Novelle
bestätigt wird, da aus dem Tod das Leben und wieder der Tod folgt.

Die Problematisierung und Auflösung von Dichotomien erstreckt sich auch
auf das Verhältnis zwischen Lebensgeschichten und den darin enthaltenen
Bildgeschichten. Ein Beispiel für letztere sind die Bilder am Ofen der Toten-
gräberfamilie, der wie folgt beschrieben wird:

Es war das ein schlankes Gebäude von grünen Kacheln, welche in erhabener Arbeit die
Geschichte der Erschaffung des Menschen und des Sündenfalls darstellen; an den vier
Ecken des Ofens standen die vier großen Propheten auf vorstehenden gewundenen Säul-
chen, und das Ganze bildete ein nicht unzierlich gegliedertes Monument[.] (V.2, 234–235)

Diese Bildstätte verweist auf weitere Bilder, u. a. auf die Galatea, die als Galions-
figur wie die Propheten Jesaja, Jeremia, Ezechiel und Daniel hervorsteht bzw.
-sticht. Im Gegensatz zu den (Halb-)Gött:innenszenen in der Ruechensteiner Rats-
stube hat man es hier mit einer christlichen Ursprungserzählung zu tun, die von
den biblischen Propheten flankiert wird. Wenige Seiten später wird ein Teil dieser
Erzählung fokussiert: die Geschichte vom Verlust des Paradieses. Letztere wird an-
hand von vier oder fünf Bildern erzählt, die sich in regelmäßigen Abständen wie-
derholen und den ganzen Ofen umspannen (V.2, 239). Die Bilder selbst werden
wie folgt beschrieben: „die Erschaffung Adams, diejenige der Eva, der Baum der
Erkenntnis und die Verstoßung aus dem Garten“ (ebd.), womit lediglich vier Bilder
erwähnt werden. Dass ein Bild fehlen könnte, auf das die Leser:innen durch die
Formulierung „oder fünf Bilder[ ]“ (ebd.) explizit hingewiesen werden, ließe sich
so interpretieren, dass die Novelle selbst quasi als fünftes Bild die ganze Ge-
schichte und damit eine sich negativ entwickelnde Bildungs- oder eine Desillusi-
onsgeschichte zeigt. Mit Dietegen, Küngolt und der Schlange, der sie auf einem
ihrer ersten gemeinsamen Ausflüge in den Wald begegnen, ist das gesamte Perso-
nal der biblischen Paradiesgeschichte versammelt. Küngolt schaut sich die „harten
Darstellungen“ (ebd.) wiederholt an und bricht dabei in Tränen aus. Eine Aus-
nahme bildet die Betrachtung der Verstoßung des Paares aus dem Paradies, die
Küngolt aufgrund einer Eigentümlichkeit bei der Darstellung des Adam – er hat
einen nach außen statt nach innen ragenden Nabel – zum Lachen reizt.8 Dass
diese Darstellung nicht wie angedeutet harmlos ist, sondern eine karnevaleske Se-
xualisierung der Adamfigur vorliegt, belegt die Darstellung der körperlichen Reak-
tion Küngolts, die das Erlebnis eines (gewaltvollen) Sexualakts nachzubilden

 Das Motiv des Lachens ist mit mehr als dreißig Vorkommnissen in der Novelle sehr präsent.
Gekoppelt ist das Motiv hauptsächlich an die Figur Küngolt, deren Weltzugang (und denjeni-
gen der Seldwyler:innen) es widerspiegelt.

186 Natalie Moser



scheint und auf die Szenen mit Leda und Europa rückverweist. Die Koppelung
widersprüchlicher Emotionen wird gegen Ende des Texts zudem im Bildnis von
Küngolt auf Dauer gestellt. Das Gemälde unterstreicht deshalb nicht nur den Auf-
stieg von Küngolt zu einer angesehenen Seldwylerin, sondern betont die beiden
Pole, die sowohl Küngolt als auch Dietegen prägen: Sie wird als „schlanke feine
Patrizierfrau“ beschrieben, „deren schöne Gesichtszüge einen gewissen tiefen
Ernst verkünden, durchblüht aber von sanfter kluger Laune“ (V.2, 249). Die Ver-
bindung von Ernst und Witz erinnert wiederum an das Idealbild, dem Reinhart
in Kellers Novellenzyklus Das Sinngedicht (1881) nachjagt und das er letztlich in
Lucie findet. Zudem wird am Ende des Textes die Problematik eines Schluss-
punkts aufgehoben, indem die Inszenierung eines Medienwechsels den Text mit
einem offenen Schluss versieht (Utz 1990, 65) und Sinnlichkeit und Verstand,
vertreten durch Witz und Ernst, gleichberechtigt nebeneinanderstehen.

Obwohl Bilder in der Novelle eine zentrale Rolle spielen, finden sich erstaun-
licherweise keine Hinweise auf die im Grünen Heinrich zentral behandelten bei-
den Genres, die Historien- und Landschaftsmalerei. Die skizzierten Bildszenen
erinnern an Genrebilder; zudem sind sie im Bereich des Kunsthandwerks zu ver-
orten, während die Historien- und Landschaftsmalerei der Sphäre der ,reinen‘
Kunst zugehört, obwohl sie oftmals eine ebenso repräsentative Funktion ein-
nimmt wie Illustrationen auf Geschirr, Stickereien auf Tüchern oder Glasmale-
reien. Wie bei der Beziehung der Hauptfiguren geht es nicht um höhere Ideale,
sondern um (handfeste) Werte, die eine Person (Dietegen wird Küngolts Eigen-
tum) oder auch reichhaltiger Schmuck ohne Gebrauchswert verkörpern können.
Die zentralen Gegenstände von Historienbildern – das sind Schlachten und
Kämpfe – spielen für die Entwicklung der Handlung keine unwesentliche Rolle,
werden aber lediglich erwähnt. Dies trifft ebenso für Landschaftsdarstellungen
zu, da die Waldlichtung zwischen Seldwyla und Ruechenstein ein zentraler
Handlungsort ist (V.2, 247)9 und die Umgebung des Forsthauses Züge einer Idylle
trägt – man denke an die Paradiesdarstellung –, denn „ein Brunnen klang lieb-
lich herein, die silberne Nacht webte flüsternd in den Waldbäumen, über wel-
chen der Mond schwebte“ (V.2, 197). Beide Bildgattungen werden aufgerufen,
jedoch nicht explizit thematisiert oder inszeniert, sondern es wird anhand von
Lebens- und Stadtgeschichten von Krieg und Frieden – wiederum eine der Sym-
metrien, die der Text nebenbei behandelt – erzählt.

 Gemäß Doris Fulda Merrifield handelt es sich bei der Waldlichtung zwischen Seldwyla und
Ruechenstein um das Leitmotiv der Novelle (1969, 164).

Ikonischer Überschuss 187



4 Bilder und Bildgeschichten als
autopoetologische Referenzen

Alexander Honolds Beschreibung der Entwicklung der Seldwyla-Novellen des
ersten und des zweiten Bandes, des Perspektivwechsels „von einer verdichten-
den Konzentration komplexer handlungslogischer Mechanismen auf knappe,
gedrungene Sinnsubstrate“ (2016, 51), kann mit Blick auf Dietegen zugestimmt
werden. Die Ebene der Sinneswahrnehmung (der Natur oder der Frau im weiten
Sinne) und diejenige des Verstandes (der Kultur oder des Mannes im weiten
Sinne) werden mittels Bilder engzuführen versucht. Die Form, in der dies er-
folgt, erinnert vage an Kellers Sinngedicht, in dem der Protagonist mithilfe des
titelgebenden barocken Gedichts von Friedrich von Logau eine Frau sucht, die
gleichermaßen errötend und lachend auf einen Kuss reagiert und – wie man
mit Blick auf Dietegen festhalten könnte – Madonnen- und Galateafigur vereint.
Dieser Gegensatz scheint auch in der Beschreibung von Küngolts Porträt auf,
da ihre „schöne[n] Gesichtszüge einen gewissen tiefen Ernst verkünden, durch-
blüht aber von sanfter kluger Laune“. Die Differenz zwischen Sinnlichkeit und
Sinn wird in der Novelle durch eine Gegenüberstellung von antiken und christ-
lichen Topoi versinnbildlicht, beispielsweise durch die Parallelisierung der
Mutter Gottes und Galatea. Die Novelle verwebt antike Lustbarkeit mit spröder
Tugendhaftigkeit, indem sie diese wechselseitig anhand von Schauplätzen und
Figuren aufeinander bezieht und mythologischen Darstellungen christliche – die
Ofendarstellungen und „ein Legendenbüchlein mit bunten Heiligen“ (V.2, 198) –
gegenüberstellt. Nicht nur Ruechenstein und Seldwyla, Dietegen und Küngolt,
sondern auch christliches Mittelalter und pagane Antike stehen sich spiegelver-
kehrt symmetrisch gegenüber, um anhand von Bildreferenzen bzw. des ikoni-
schen Überschusses das Verhältnis von Sinnlichkeit und Sinn bzw. Neigung und
Pflicht im Rahmen einer historischen Novelle zu diskutieren und zu zeitgenössi-
schen juristischen, ökonomischen, gesellschaftspolitischen und ähnlichen De-
batten in Beziehung zu setzen.

Im Hinblick auf den Grünen Heinrich hat Ernst Osterkamp festgehalten, dass
Bilder im Bildungsprozess der Hauptfigur eine dreifache Funktion innehaben:

als Aneignung der abendländischen Malerei in einem Prozess ästhetischer Erziehung, als
Modellierung der eigenen Biographie nach dem Muster von Bildern und schließlich als
Einübung von eigenständiger Weltwahrnehmung und künstlerischer Weltgestaltung im
Medium der Zeichnung. (2009, 141)

In Dietegen sind die Bilder stärker mit der weiblichen als mit der männlichen
Hauptfigur verbunden. Erstere durchläuft bei der Betrachtung der bestickten
Tücher und des bebilderten Geschirrs in der Ruechensteiner Ratsstube einen

188 Natalie Moser



„Prozess ästhetischer Erziehung“ und scheint ihr Leben diesen Mustern gemäß
einzurichten, indem sie beispielsweise zu einer den Gött:innenlustbarkeiten ent-
sprechenden Feier im Forsthaus beiträgt und nach dem Vorbild der Galatea mit
Dietegen umspringt. In der Konfrontation mit der grotesken Adamsdarstellung
entwickelt sie wiederum eine eigene Weltwahrnehmung, auf die im Unterschied
zum männlichen Protagonisten eines Entwicklungsromans keine künstlerische,
sondern eine praktische Weltaneignung erfolgt. Ansatzweise können Osterkamps
Überlegungen folglich auch auf die Novelle übertragen werden, sie müssen je-
doch u. a. hinsichtlich der Fokussierung auf das Kunsthandwerk ergänzt werden.
Betrachtet man alle expliziten und impliziten Bilder in der Novelle, zeigt sich ein
breites Spektrum an Funktionen, die sich wie folgt zusammenfassen lassen: Bil-
der im Sinne von bildlichen (und nicht in erster Linie schriftlichen) Darstellun-
gen dienen zum einen als Zierde und Schmuck (Kunsthandwerk) und markieren
in der Novelle Sinnlichkeit. Zum anderen stehen die Bilder in Relation zu Texten,
die sie illustrieren, kommentieren und kritisieren, so dass sie dem Bereich des
Verstandes und der Erkenntnis zugeschlagen werden können. Beide Hauptfunk-
tionen der Bilder in der Novelle sind, so die abschließend zu belegende These,
Bestandteil poetologischer Überlegungen.10

Wiederholt werden bildliche Darstellungen – man denke an die Innenwände
von Gebäuden oder die Verzierung von Gebrauchsgegenständen wie Waffen,
Tüchern, Kleidung und Geschirr – als Zierde beschrieben, die u. a. auf den mate-
rialen Reichtum der jeweiligen Figuren und insbesondere beider Städte referiert.
Betrachtet man das eindeutig als Kunstwerk markierte Gemälde Küngolts am
Ende der Novelle, fällt auf, dass sogar dieses Bild relativ zu seinem Standort be-
schrieben wird. Es wird zwar mitgeteilt, wie Küngolt auf dem Gemälde aussieht,
ebenso wird jedoch erwähnt, dass es in einer bekannten Galerie hängt, so dass es
sehr wahrscheinlich mit anderen Bildern zusammen präsentiert wird. Nicht einmal
Küngolts Porträt tritt folglich als Einzelwerk in Erscheinung, sondern wie die Ein-
zelbilder der Bildserie ‚Genese des Menschen und Sündenfall‘ als Bild im Kontext
anderer Bilder. Bilder sind miteinander verbunden und bilden z. B. als Kacheln
am Ofen eine Bildgeschichte, die implizit mit der Novelle selbst in Beziehung ge-
setzt wird. Anhand der Bildgeschichten am Ofen, auf den Tischtüchern und dem
Geschirr und ihrer Interpretationen wird auf der Ebene der Handlung von den
Figuren das Erzählen reflektiert, ohne dass das Setting realistischen Erzählens

 Im Gegensatz zu Gerhard Kaisers Beobachtung, dass Keller wie sein grüner Heinrich „die
kategorialen Unterschiede zwischen bildender Kunst und Poesie nicht ästhetisch reflektiert“
habe (1981, 210), würde ich die These vertreten, dass Kellers Texte medienreflexiv sind. Zum
Potential von Bildern in Texten, u. a. zu Kellers Pankraz, der Schmoller vgl. Pfotenhauer (2000)
und zur Reflexion der Realismus-Programmatik vgl. Amrein (2008).

Ikonischer Überschuss 189



verlassen wird.11 Gleichzeitig wird der Publikationskontext gekennzeichnet, also
der Novellenzyklus, den Honold als „textgenetisch aufschlussreichen, publikati-
onsgeschichtlich symptomalen und überdies ästhetisch komplexen, reflektierten
Schauplatz der Form- und Gestaltungsprobleme ‚realistischen‘ Erzählens“ be-
schreibt (2016, 47). Insbesondere die Beschreibung des Ofens mit seinen Bildge-
schichten kann als Referenz auf den Novellenzyklus gelesen werden, wenn es
heißt: „das Ganze bildete ein nicht unzierlich gegliedertes Monument“ (V.2, 235).

Der Text begegnet mit den Bildreferenzen der programmatischen Forderung,
dass ‚Realismus‘ das Handwerk bzw. die Darstellungstechniken nicht ausstellen,
sondern wie Fontane im Hinblick auf die zeitgenössische Literatur in der Mitte
des neunzehnten Jahrhunderts festhält, eine „Wiederspiegelung alles wirklichen
Lebens“ sein soll (1853, 359). Durch die Blume(nmuster) nimmt der Text indirekt
auf seine mediale Verfasstheit Bezug (Utz 1990, 68; Moser 2019) und skizziert die
Problematik, dass realistische Literatur trotz ihres Alltagsbezugs und Hauptveröf-
fentlichungsorts in Zeitschriften nicht als Kunsthandwerk – als Zierde oder
Schmuck – wahrgenommen werden soll, bei dem die Muster oder die Technik
‚dahinter‘ erahnbar ist, sondern als (interessenslose) hohe Kunst. Anhand der Bil-
der wird die Rezeption von Texten innerhalb der Novelle thematisierbar, wie es
beispielsweise in der Szene in der Ratshausstube erfolgt, in der den Ruechen-
steiner:innen ein nicht-semiotischer und den Seldwyler:innen ein semiotischer
Wirklichkeitszugriff attestiert wird, oder mit Blick auf das Porträt von Küngolt,
die als Sujet eines Gemäldes selbst zum Gegenstand der Interpretation der extra-
diegetisch-heterodiegetischen Erzählinstanz wird, die aus der Darstellung der
Figur ihre Wesenszüge abzulesen versucht (V.2, 249). An diese textinterne bild-
basierte Rezeptionsreflexion und an den ikonischen Überschuss der Novelle
können wiederum Adaptionen von Kellers Text anschließen, wie es in der 2019
in Zürich aufgeführten Musikoper Dietegen der Fall war. Indem „Filme […] mit
Videoprojektoren auf Raumobjekte der Bühne projiziert“ werden (Engler 2019,
121), wird durch die Überblendung unterschiedlicher Bedeutungsträger der ikoni-
sche Überschuss sichtbar gemacht, der über die Lebensgeschichten der Hauptfi-
guren hinausweist und sich in Kellers Novelle in den Bildern und Bildgeschichten
verbirgt. Die Bilder widersetzen sich der Geschlossenheit der Gattung Novelle und
halten die Semiose offen, die im Theaterstück eine Fortsetzung findet. Ähnliches
bewirkt ein das Theaterstück überdauernder Instagram-Account, der die Figur
Dietegen verkörpert und ihren Namen trägt. Aufgrund dieser medialen Erweite-

 Zu dieser Funktion der Bilder in realistischen Texten und allgemein zum Verhältnis von
Bild und Text in realistischer Literatur vgl. die nach wie vor wegweisende Studie von Claus-
Michael Ort (1998).

190 Natalie Moser



rung wird das Theaterstück (und damit auch Kellers Novelle) über den Theater-
raum hinaus sichtbar gemacht und es werden durch das (Bild-)Medium Instagram
neue Interpretationen etc. angestoßen (Rippmann 2019, 130), die – so könnte man
rückblickend auf Kellers bildaffine Novelle festhalten – in der Interpretation der
Bildgeschichten durch Figuren wie Küngolt präfiguriert sind.

Literatur

Amrein, Ursula. „Todesfiguren. Zur Begründung des Realismus bei Gottfried Keller“. Gottfried
Keller und Theodor Fontane. Vom Realismus zur Moderne. Hg. Ursula Amrein, Regina
Dieterle. Berlin, New York: De Gruyter, 2008. 63–86.

Engler, Ivan. „Videoprojektionen zu Dietegen“. ‚Dietegen‘ – Gottfried Keller im
21. Jahrhundert. Hg. Matthias Spohr. Zürich: Chronos, 2019. 121–123.

Fontane, Theodor. „Unsere lyrische und epische Poesie seit 1848“. Deutsche Annalen zur
Kenntnis der Gegenwart und Erinnerung an die Vergangenheit 1 (1853): 353–377.

Fulda Merrifield, Doris. „Gottfried Kellers Dietegen, eine Analyse“. The German Quarterly 42.2
(1969): 158–171.

Honold, Alexander. „Die Leute von Seldwyla (1856, 1873/74)“. Gottfried Keller-Handbuch.
Leben – Werk – Wirkung. Hg. Ursula Amrein. Stuttgart: Metzler, 2016. 47–86.

Honold, Alexander. Die Tugenden und die Laster. Gottfried Kellers ‚Die Leute von Seldwyla‘.
Berlin: Schwabe, 2018.

Kaiser, Gerhard. Gottfried Keller. Das gedichtete Leben. Frankfurt/M.: Insel, 1981.
Kittstein, Ulrich. Gottfried Keller. Stuttgart: Reclam, 2008.
Lexer, Matthias. Mittelhochdeutsches Taschenwörterbuch. Mit den Nachträgen von Ulrich

Pretzel. Stuttgart: S. Hirzel, 1992.
Moser, Natalie. „Asymmetrische Spiegelungen. Zur Sichtbarmachung von

Darstellungskonventionen in Gottfried Kellers Dietegen“. ‚Dietegen‘ – Gottfried Keller im
21. Jahrhundert. Hg. Matthias Spohr. Zürich: Chronos, 2019. 27–38.

Ort, Claus-Michael. Zeichen und Zeit. Probleme des literarischen Realismus. Tübingen: Max
Niemeyer, 1998.

Osterkamp, Ernst. „Erzählte Landschaften“. ‚Der grüne Heinrich‘. Gottfried Kellers
Lebensbuch – Neu gelesen. Hg. Wolfram Groddeck. Zürich: Chronos, 2009. 141–158.

Pfotenhauer, Helmut. Sprachbilder. Untersuchungen zur Literatur seit dem achtzehnten
Jahrhundert. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2000.

Rippmann, Till. „Dietegen und Social Media“. ‚Dietegen‘ – Gottfried Keller im 21. Jahrhundert.
Hg. Matthias Spohr. Zürich: Chronos, 2019. 127–131.

Schwarz, Peter Paul. „Zur Bedeutung der Kindheit in Kellers Dietegen“. Wirkendes Wort 35.2
(1985): 88–99.

Spohr, Matthias. „Gleichheit, Recht und Gerechtigkeit in Gottfried Kellers Dietegen“.
‚Dietegen‘ – Gottfried Keller im 21. Jahrhundert. Hg. Matthias Spohr. Zürich: Chronos,
2019. 49–63.

Utz, Peter. „Der Rest ist Bild. Allegorische Erzählschlüsse in Gottfried Kellers Spätwerk“. Die
Kunst zu enden. Hg. Jürgen Söring. Frankfurt/M., Bern: Peter Lang, 1990. 65–77.

Ikonischer Überschuss 191




