Zoe Zobrist

Poetik der Ambiguitat

Generische und intermediale Beziige in Gottfried Kellers
Tanzlegendchen

1 Einleitung

Fiir Gottfried Kellers Sieben Legenden (1872) ist das Vorwort Programm. Wie der
Titel der Sammlung verweist auch das Vorwort auf die Gattung der Legende:
,Beim Lesen einer Anzahl Legenden®, heifdt es, ,wollte es dem Urheber vorlie-
genden Biichleins scheinen, als ob in der iiberlieferten Masse dieser Sagen
nicht nur die kirchliche Fabulierkunst sich geltend mache, sondern wohl auch
die Spuren einer ehemaligen mehr profanen Erzdhlungslust oder Novellistik zu
bemerken seien® (VII, 333). Die Voraussetzung dafiir ist, dass ,,man aufmerk-
sam hinblicke“ (ebd.). Zusitzlich zu generischen Beziigen werden jedoch auch
intermediale Beziige ausgestellt. So fahrt das Vorwort fort:

Wie nun der Maler durch ein fragmentarisches Wolkenbild, eine Gebirgslinie, durch das
radierte Bldttchen eines verschollenen Meisters zur Ausfiillung eines Rahmens gereizt
wird, so verspiirte der Verfasser die Lust zu einer Reproduktion jener abgebrochen schwe-
benden Gebilde, wobei ihnen freilich zuweilen das Antlitz nach einer anderen Himmels-
gegend hingewendet wurde, als nach welcher sie in der iiberkommenen Gestalt schauen.
(VI1, 333)

Mit dem intermedialen Bezug auf das Bild ist die Bedeutung anderer Medien
fiir die Gattung angekiindigt. Im Titel der letzten der Sieben Legenden, dem
Tanzlegendchen, wiederholt sich dieselbe Konstellation: Er bezeichnet einer-
seits ein Medium — den Tanz — und andererseits die Gattung, so dass das Tanz-
legendchen die ,,Legende der Legende* darstellt (Brandstetter 2002, 239), wie
es Gabriele Brandstetter formuliert, weil es der einzige der sieben Texte ist,
der sein ,,Genre, namlich ,Legende’, im Titel fiihrt“ (2002, 244). Gleichzeitig
wird durch das Diminutiv deutlich, dass es sich eben nur um ein Legendchen
handelt, wodurch sich der Text in ein spezifisches Verhédltnis zur Gattung
setzt, was den Fokus auf die poetologische Selbstreflexivitdt des Tanzlegend-
chens noch verstarkt.

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert

unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-010


https://doi.org/10.1515/9783110698794-010

158 —— Zoe Zobrist

Damit bildet das Tanzlegendchen Hohepunkt und Abschluss der Sieben Le-
genden, deren Vorwort die poetologische Selbstreflexivitdt anstoft.! Zwar bleibt
der ,auszufiillende Rahmen‘ und somit die Gattungstradition gewahrt, dennoch
geht es um keinen simplen affirmativen Anschluss an die Gattungstradition, son-
dern um ein ,Nicht-nur-sondern-auch*-Spiel. ,,[Iln der iiberlieferten Masse dieser
Sagen“ mache sich ndmlich laut Vorwort ,nicht nur die kirchliche Fabulier-
kunst“ geltend, ,,sondern wohl auch die Spuren einer ehemaligen mehr profanen
Erzdhlungslust oder Novellistik“ (VII, 333). Dadurch werden zwei Register ange-
spielt: ein legendarisch-religioses und ein profan-erotisches. Das ,Nicht-nur-
sondern-auch‘ von kirchlicher Fabulierkunst und profaner Erzdahlungslust, das
ich als Poetik der Ambiguitat verstehe, wird im Tanzlegendchen durch generische
und intermediale Beziige erreicht. Dadurch schopfen die Sieben Legenden, wie
ich im Folgenden zeigen werde, das Potenzial der Gattung fiir die Moderne aus.
Den Ausgangspunkt meiner Uberlegungen bildet die Bedeutung der Sinnlichkeit
fiir die Gattungstradition der Legende, weil sich sowohl Kellers Quellentext® —
eine Legendensammlung des protestantischen Pfarrers Ludwig Theoboul Kose-
garten, die in zwei Bianden 1804 erschienen ist (Kosegarten 1804) — als auch die
Sieben Legenden selbst auf spatantike und mittelalterliche Legenden beziehen (2).
Danach erldutere ich, wie generische und intermediale Beziige im ersten Teil des
Tanzlegendchens eine Poetik der Ambiguitdt ausbilden, die im zweiten Teil ins
Groteske gesteigert wird (3). Vor diesem Hintergrund lasst sich zuletzt Kellers Re-
flexion auf die Gattung der Legende perspektivieren (4).

2 Die Sinnlichkeit der Legende

Seit jeher zeichnet Legenden eine ,,gattungsspezifische Dynamik des Wieder-
und Weitererzidhlens“ von Heiligenviten aus (Kobele 2012, 379), weil die Gat-
tung auf einer ,volkssprachige[n] ,Poetik des Wiedererzdhlens‘“ basiert, wie
Julia Frick und Coralie Rippl zeigen (2020, 7). Der Bezug auf andere Legenden
ist daher paradigmatisch fiir Legenden. Den Sieben Legenden wird zwar ,,zuwei-
len das Antlitz nach einer anderen Himmelsgegend hingewendet* (VII, 333),
dennoch stellt Keller seine eigenen Legenden in die Gattungstradition.

1 Auf die poetologische Dimension der realistischen Darstellungsverfahren in den Sieben Le-
genden hat Roland Spalinger jlingst am Beispiel von Dorotheas Blumenkdrbchen hingewiesen
und gezeigt, dass mit der Emanzipation von der sakralen Struktur auch eine Loslésung vom
Heilsversprechen der Liebe einhergeht (Spalinger, 2022).

2 Vgl. Keller an Ferdinand Freiligrath, 22. April 1860 (XXIII.2, 375).



Poetik der Ambiguitit =— 159

Dies geschieht erstens ganz explizit durch das Vorwort der Sieben Legenden:
Der Verfasser des ,,Biichleins® verspiirt die ironische ,,Lust zu einer Reproduktion
jener abgebrochen schwebenden Gebilde“ (ebd.). Zweitens bezieht sich das
Tanzlegendchen iiber das Motto, das der Legende vorangestellt ist und wel-
ches das Alte Testament in der Fassung der Lutherbibel zitiert (XXIII.2, 367), auf
die Gattung: ,,Du Jungfrau Israel, du sollst noch fréhlich pauken, und herausge-
hen an den Tanz. — Alsdann werden die Jungfrauen fréhlich am Reigen sein,
dazu die junge Mannschaft, und die Alten miteinander. Jeremia 31. 4. 13“ (VII,
421). Das Motto evoziert die Tradition der Legende, die ,einst fiir ihre Giiltigkeit
biirgte“ (Morgenthaler 2007, 131). Drittens wird das vorgebliche Biirgen fiir die
Giiltigkeit in der Quellennennung, mit der das Tanzlegendchen beginnt, beson-
ders deutlich: ,,Nach der Aufzeichnung des heiligen Gregorius war Musa die Tan-
zerin unter den Heiligen“ (VIL, 421). Das Tanzlegendchen simuliert auf diese Art
und Weise eine Quellentreue, die es aber spater selbst wieder unterminiert, wenn
es zur Frage, ob die Musen zu Festtagen im Himmel zugelassen seien oder nicht,
heifdt: ,,was zwar vom heiligen Gregor von Nyssa bestritten, von demjenigen von
Nazianz aber aufrecht gehalten wird“ (VII, 425).

Brandstetter weist in diesem Zusammenhang darauf hin, dass dieser Streit in
der Legende nicht entschieden wird, der Hinweis aber ,hintergriindig auf das Pro-
blem des (Legenden-)Erzéhlens iiberhaupt und auf die Frage nach der Legitima-
tion von (Glaubens-)Wahrheit“ hinweist (2002, 233). Denn wenn sich die Texte
der Kirchenvater widersprechen, dann steht die Wahrheit der Legenden in Frage,
die aus ebendiesen Quellen ihre Glaubwiirdigkeit schopfen. Die gattungstypische
Praxis der Legende, ihre Quellen zu nennen, wird also im Tanzlegendchen hervor-
gehoben, ihre Legitimation aber gleichzeitig infrage gestellt. Dies wird noch ver-
starkt, beriicksichtigt man wie Georges Felten, dass sich weder Gregor von Nyssa
noch Gregor von Nazianz iiberhaupt je ,,iiber den etwaigen Verbleib der Musen
im Himmel ausgelassen“ haben (2015, 52). So laufen die fingierten Beziige auf die
auctores ins Leere und konnen eben ,,nicht ernsthaft in einem theologischen Sinn
gelesen werden“ (ebd.). Die im Vorwort angekiindigte Reproduktion, fiihrt Anto-
nius Weixler aus, basiert demnach auf keinem préazisierbaren Pradtext, sondern
vielmehr auf einem fingierten, der ,,erst im Moment der Neuschdpfung (Produk-
tion) und auch dann lediglich als ,Spur® entsteht“ (2019, 524).

Sind die Sieben Legenden also nur eine ironische Neuschopfung, mit der
Keller die christliche Religion verspottet? Oder fallt das Urteil {iber die Repro-
duktion anders aus, ,,wenn man aufmerksam hinblick[t]“ (VII, 333)? Das Spiel
mit der Gattungstradition der Legende in den Sieben Legenden hitte namlich
auch auf eine ganz andere Fahrte fiihren kénnen. Der urspriinglich geplante



160 —— Zoe Zobrist

Titel Auf Goldgrund, sieben Legenden von N. N.? hitte deutlich gemacht, dass
Keller den Gattungsbezug der Sammlung als Medienbezug konzipiert hat. Denn
der Titel spielt ,,auf alte Heiligenbilder“* an und bezeichnet den blattgoldenen
Malgrund, der haufig fiir Heiligenbilder verwendet wird. Damit wird — Kosegarten
iiberspringend — unmittelbar an die religios-rituelle Vermittlung von Heiligkeit
angeschlossen, in der sowohl Legenden als auch Sakralkunst als Medien dienen.
Aus medidvistischer Perspektive erinnert Christian Kiening daran (2007; Kiening/
Stercken 2019), dass Heiligkeit von Medien abhédngt, ,,die sie iibertragen und die
zugleich prekiren Status besitzen“ (2004, 56). Denn Worte und Bilder konnen
Heiligkeit nur reprdsentieren, nicht aber im gleichen Sinne sinnlich prdsent
machen wie beispielsweise Reliquien (ebd.), wie auch Peter Strohschneider
ausfiihrt: ,,In der Reliquie also ist der Heilige und das Heil real prasent, sie ist
die Gegenwart des Heiligen und des Heils in einem ganz substanziellen Sinn*
(2002, 112-113). Dadurch tritt bei der Reliquie auch eine ,,sinnliche Praxis“ hinzu:
»das Geblendetsein von goéttlichem Glanz, das Riechen des siifien Geruchs der
Heiligkeit, die korperliche Beriihrung der Reliquie® (Strohschneider 2002, 113).

Als Texte stehen Legenden also in einer medialen Spannung, die im Mittelal-
ter allerdings durch die ,,kultisch-rituellen Ordnungen der mittelalterlichen From-
migkeit* stabilisiert wurde, die fiir ,,die kommunikative Praxis legendarischen
Erzdhlens pragmatische Rahmungen“ boten (Strohschneider 2002, 118). Diese
Frommigkeitspraktiken verbinden Legenden sowohl mit Praktiken der Realpra-
senz, wie Reliquien und Abendmahl, als auch mit der ,,bildlich-metaphorische[n]
Représentation des Heils in Hymnus und Preis“ (Strohschneider 2002, 118-119)
sowie der Sakralkunst — mit Medien also, welche die Texte um auditive und opti-
sche Reize und deren Sinnlichkeit ergdnzen.

Aufgrund dieser Zusammenhénge l3sst sich die mittelalterliche Legende nicht
allein iiber textbezogene Kriterien bestimmen, sondern muss dariiber hinaus iiber
pragmatische Kategorien definiert werden (Strohschneider 2002, 120). Gerade von
diesem pragmatischen Rahmen und den religisen Praktiken 16sen sich die Legen-
den aber im Laufe der Sdkularisierung. Die ,,Umstrukturierungen des religiésen
Systems“ und die ,,Ausdifferenzierungen des literarischen und kiinstlerischen* er-
moglichen es im 19. Jahrhundert, ,,mit den Mustern der Legende — jenseits von Af-
firmation und Kritik — so umzugehen, dass eine Emphase dsthetischer Bedeutung
denkbar wurde“ (Kiening 2004, 59). Die Losung aus dem pragmatischen Rahmen
fiihrt dazu, dass sich die Bedingungen der Legende dndern. Wenn der Legende
ndamlich der pragmatische Rahmen fehlt, dann verlagert sich die urspriinglich

3 Keller an Friedrich Theodor Vischer, 1. Oktober 1871 (XXIII.2, 380-381).
4 Keller an Friedrich Theodor Vischer, 1. Oktober 1871 (XXIII.2, 380).



Poetik der Ambiguitit = 161

christliche Sinnlichkeit, welche die Legende durch Praktiken der Realprasenz und
bildliche Reprédsentationen rahmte, in die Legende. Obwohl die Sieben Legenden
im Allgemeinen und das Tanzlegendchen im Besonderen nicht auf religise Prakti-
ken wie vor allem den Nachvollzug der Legende in der Sakralkunst vertrauen kon-
nen, haben sie deren sinnliches Potenzial durch intermediale Beziige auf Tanz,
Malerei und Musik dem Text integriert. Auditive und visuelle Reize gibt es in den
Sieben Legenden also nur noch secondhand.

Da Keller jedoch dem generischen Titel Sieben Legenden gegeniiber dem in-
termedialen Titel Auf Goldgrund, sieben Legenden von N. N. den Vorrang einge-
rdumt hat, muss der generische Bezug als intermedialer mittelbar rekonstruiert
werden. Der Begriff der Intermedialitidt umfasst ,jedes Uberschreiten von Gren-
zen zwischen konventionell als distinkt angesehenen Ausdrucks- oder Kommu-
nikationsmedien“ (Wolf 2013, 344). Im Tanzlegendchen wird explizit auf andere
Medien referiert (Rajewsky 2002, 79), insbesondere auf den titelgebenden Tanz,
aber auch auf Musik. Durch bildhafte Beschreibungen, die sich intermedial auf
die Sakralkunst vor allem der Renaissance und des Barocks beziehen, referiert
der Text jedoch nicht nur auf die Malerei, sondern imitiert die Leistungen des
Mediums im Text. Durch diese intermedialen Beziige wird das sinnliche Poten-
zial, das von den auditiven und optischen Reizen anderer Kiinste ausgeht, in
das Tanzlegendchen implementiert, wo es sowohl von ekphrastischen Verfah-
ren als auch von ikonographischen Pathosformeln abhdngt.

3 Musa - Musen

Das Tanzlegendchen ist in zwei Teile gegliedert, in einen Teil auf der Erde und
einen Teil im Himmel. Der erste Teil auf Erden handelt von Musa, der ,, Tanzerin
unter den Heiligen* (VII, 421), ihrer Bue und Himmelfahrt. Der zweite Teil im Him-
mel erzahlt die Geschichte der neun Musen aus der Unterwelt, die beinahe dauer-
haft im Paradies héatten bleiben kénnen. Diese Zweiteilung spiegelt sich bereits im
Motto, das dem Legendchen vorangestellt ist: ,,Du Jungfrau Israel, du sollst noch
frohlich pauken, und herausgehen an den Tanz. — Alsdann werden die Jungfrauen
frohlich am Reigen sein, dazu die junge Mannschaft, und die Alten miteinander*
(VII, 421). Beim Gedankenstrich tiberspringt das Motto ein paar Verse (Jer 31,4 zu
31,13) und schaltet um: vom Singular der Jungfrau Israel zum Plural der Jungfrauen.
Dem Motto entsprechen die zwei Teile des Tanzlegendchens: Der erste Teil handelt
von Musa, der einen Jungfrau, der zweite Teil von den Musen, den Jungfrauen im
Plural. Im Folgenden betrachte ich die beiden Teile des Tanzlegendchens im Hin-
blick auf drei Pathosformeln: Im ersten Teil der Pas de deux Musas und Konig Da-



162 —— Zoe Zobrist

vids (3.1) sowie Musas Himmelfahrt (3.2) und im zweiten Teil im Himmel den Choral
der Musen (3.3). Im Rahmen einer Poetik der Ambiguitét erzeugt das Tanzlegend-
chen in seinen generischen und intermedialen Beziigen in beiden Teilen Effekte
einer ,antagonistisch-gleichzeitige[n] Zweiwertigkeit*, wie Frauke Berndt und
Stephan Kammer semantische Ambiguitdtsphdnomene definieren (2009, 10).

3.1 Musas Tanz

Musa, ,,[g]luter Leute Kind [...], welches der Mutter Gottes fleiBig diente“, so setzt
das Tanzlegendchen ein, ist ,nur von einer Leidenschaft bewegt, ndmlich von
einer unbezwinglichen Tanzlust“ (VII, 421). Im Erzdhlanfang wird Musas Tanz
dem Gebet gegeniibergestellt — entweder Musa tanzt oder sie betet: ,,wenn das
Kind nicht betete, [tanzte] es unfehlbar* (ebd.). Der Tanz weist in diesen ersten
Zeilen eine sinnliche und potenziell sexuelle Qualitdt auf. Musa tanzt ndmlich
»auf jegliche Weise“ und mit allen: ,,Musa tanzte mit ihren Gespielinnen, mit
Kindern, mit den Jiinglingen und auch allein; sie tanzte in ihrem Kdmmerchen,
im Saale, in den Girten und auf den Wiesen“ (ebd.). Im nichsten Absatz aber
fallen Tanzlust und Gebet im getanzten Gebet zusammen. Dieser Zusammen-
fall wird durch die Konjunktion ,,Ja“ mit dem vorhergehenden Absatz verbun-
den: ,Ja, eines Tages, als sie sich allein in der Kirche befand, konnte sie sich
nicht enthalten, vor dem Altar einige Figuren auszufiihren und gewissermafien
der Jungfrau Maria ein niedliches Gebet vorzutanzen® (ebd.).

Wahrend ihres getanzten Gebets fallt Musa in tiefe Selbstvergessenheit. Des-
halb wahnt sie zuerst nur zu triumen, ,,wie ein altlicher aber schoner Herr ihr
entgegen tanzte und ihre Figuren so gewandt ergidnzte, daf} beide zusammen
den kunstgerechtesten Tanz begingen® (VII, 421-422). Es handelt sich beim
schonen Herrn um den alttestamentarischen Kénig David, den ,,koniglichen
Ahnherrn der Jungfrau Maria“ (VII, 422). David ergidnzt Musas Solo zu einem
Pas de deux. Der Paartanz von Musa und David rekurriert als Pathosformel in-
termedial auf das zeitgenOssische Ballett, wie Peter Stamer ausfiihrt, was zu
einer Uberlagerung verschiedener Bedeutungsebenen fiihrt, da der Pas de deux
als Liebesduett angelegt ist (Stamer o. J.). Kénig David wird von einem Chor be-
gleitet, der sich aus einem halben Dutzend kleiner Engel zusammensetzt. Durch
die verspielte, schelmenhafte Darstellung der Engelchen verliert die Szene die
potenzielle Erhabenheit. Die Fliigel der Engel werden mit Tauben verglichen:
Die Engelchen dehnen ,knisternd die Schwungfedern aus, daf} die Farben der-
selben schimmerten wie Taubenhélse“ (VII, 422). So werden die Engelchen in
Verbindung zur Liebesgottin Venus gesetzt, deren Vogel die Tauben sind (Poe-
schel 2014, 316). Der Vergleich ruft das Bild der Liebenden auf, wie Christine



Poetik der Ambiguitit = 163

Renz zeigt (1993, 234). Das Zusammenspiel des Paartanzes als Liebesduett und
der puttenartigen Engel ambiguiert den himmlischen Tanz Davids und Musas.

Ko6nig David tanzt mit grofler Galanterie und scheint ,,sich dabei so wohl zu
gefallen, als die Jungfrau, welche im Himmel herumzuspringen meinte* (VII, 422).
Die Ikonographie verlagert, so Renz, ,,die musizierenden Engel und David von
einer Erscheinung des Himmels in eine rokokohafte, galant-schiferliche Szene*
(1993, 235). Auch Brandstetter liest den Tanz mit David als ,,tAnzerisch-erotische
Verfiithrung durch die kérperliche Beredsamkeit des Tanzer-Konigs David“ (2002,
238). In ihrer Beschreibung dhnelt die Szene der Verfithrung der Jungfrau Maria
durch den Teufel in der Marienlegende Die Jungfrau und der Teufel, die ebenfalls
Teil von Kellers Legenden-Sammlung ist, und die den Kampf zwischen Gut und
Bose als Tanz beschreibt. Auch dort tritt der Verfiihrer — der Teufel — sehr galant
auf, und die Szene wird von Musik begleitet, die in Die Jungfrau und der Teufel
einem Brunnen entspringt: ,,das Wasser machte die lieblichste Musik, denn jeder
Strahl gab einen andern Ton und das Ganze schien gestimmt wie ein Saitenspiel
(VII, 361). Durch die Gleichsetzung von biblischem Ahnenvater und Verfiihrer im
Tanzlegendchen und der Angleichung der Darstellung der Szene an den Kampf
zwischen Gut und Bése in Die Jungfrau und der Teufel wird nicht nur die Figur
Ko6nig David ambiguiert, sondern die gesamte Paartanzszene.

Entsprechend der Ambiguitit des Paartanzes ist auch der Handel, den David
Musa vorschldgt, nicht eindeutig von einem Teufelspakt zu unterscheiden. David
fragt Musa namlich: ,,ob sie wohl Lust hétte, die ewige Seligkeit in einem unauf-
horlichen Freudentanze zu verbringen, einem Tanze, gegen welchen der so eben
beendigte ein triibseliges Schleichen zu nennen sei?“ (VII, 422) Musa wiinscht
sich nichts Besseres, muss dafiir aber ein grofies Opfer erbringen. Denn David for-
dert Askese: ,,So habe sie nichts Anderes zu thun, als wiahrend ihrer irdischen Le-
benstage aller Lust und allem Tanze zu entsagen und sich lediglich der Bufe und
den geistlichen Uebungen zu weihen, und zwar ohne Wanken und ohne allen
Riickfall“ (VII, 423). Ob dieser Auflagen wird Musa stutzig, ,,und sie sagte: Also
ganzlich miilte sie auf das Tanzen verzichten?“ (ebd.) Musa zweifelt, ,,ob denn
auch im Himmel wirklich getanzt wiirde? Denn alles habe seine Zeit; dieser Erd-
boden schiene ihr gut und zweckdienlich, um darauf zu tanzen, folglich wiirde
der Himmel wohl andere Eigenschaften haben, ansonst ja der Tod ein iiberfliissi-
ges Ding wire* (VII, 423). Die Beschaffenheit des Erdbodens macht Musa zum Ar-
gument dafiir, dass er zum Tanzen bestimmt ist. Wenn der Erdboden aber zum
Tanzen erschaffen wurde, wieso sollte sie dann auf den irdischen Tanz verzich-
ten? Durch ihre Zweifel macht Musa deutlich, dass es eine qualitative Differenz
zwischen Himmel und Erde geben muss. Denn sonst waren der Himmel und das
Streben nach dem Himmel und somit der Tod ,.ein iiberfliissiges Ding“. Indem sie
argumentiert, dass auch der Erdboden sich durchaus zum Tanzen eigne und sie



164 —— Zoe Zobrist

schon in ihrem bisherigen Erdenleben ausgiebig getanzt habe, erweist sich, so
Renz, ,,daf der Himmel zur Seligkeit wird allein vor einer durch auferlegten Ver-
zicht ver6deten Erde* (1993, 242). Genau dies beweist Davids Reaktion auf Musas
Argumentation: Er geht nicht darauf ein, sondern belegt nur anhand von Bibelstel-
len, dass im Himmel getanzt wird. Musa ldsst sich davon aber nicht {iberzeugen:
,,es schien ihr zu hart, von Stund’ an nicht mehr zu tanzen um eines unbekannten
Lohnes willen* (VII, 423).

David verodet Musa das Tanzen auf Erden schlief3lich, indem er eine himm-
lisch schone Musik spielen ldsst, die Musa den eigenen ,,Leib viel zu schwer
und starr® erscheinen lisst (ebd.). Nur deswegen willigt Musa in den Handel
ein. Der Spuk endet nun so pl6tzlich, wie er begann, die Engel ,,rauschten, flat-
terten® (VII, 424) und fliegen durch ein offenes Kirchenfenster davon. Mit die-
sem letzten Aufbaumen der Lebenslust ist es auch mit Musas Lebensfreude und
Sinnlichkeit vorbei. Wie gefordert, lebt sie fortan ein asketisches Leben in einer
Zelle im Garten des Elternhauses. Sie geifielt sich und trdgt ein raues Gewand,
die grofBte BufBe besteht aber darin, ,,die Glieder still und steif zu halten* (ebd.).
Als sie dennoch das Zucken der Fiif3e nicht unterdriicken kann, ldsst ,,sie sich
die feinen Fiifichen mit einer leichten Kette zusammenschmieden® (ebd.). Als
Asketin stiftet Musa nun allerdings ein Wunder nach dem anderen, in dem sie
jungen Madchen zur Anmut verhilft: ,,Vorziiglich brachte man junge Madchen
zu ihr, welche etwas unbeholfen auf den Fiiflen waren, da man bemerkt hatte,
daf3 alle, welche sie beriihrt, alsobald leichten und anmutvollen Ganges wur-
den“ (ebd.).

Musa verhilft den Madchen also zwar zur Anmut, selbst kann sie ihre ténzeri-
sche Grazie aber nicht mehr ausleben. Stattdessen schwindet Musa langsam
dahin. Sie verbringt drei Jahre in ihrer Klause: ,,aber gegen das Ende des dritten
Jahres war Musa fast so diinn und durchsichtig wie ein Sommerwolkchen gewor-
den“ (ebd.). Die Beschreibung Musas als diinn und durchsichtig sowie der Ver-
gleich mit der Wolke bilden einerseits eine Reihe mit den Darstellungen anderer
Frauenfiguren in Kellers Werk, die beispielsweise im Griinen Heinrich, wie Winfried
Menninghaus nachvollzieht, Agentinnen des ,,erotischen Wolkenbilds“ sind (1982,
18). Andererseits aktualisiert das Tanzlegendchen zeitgendssische Darstellungen
von Tuberkulosekranken — eine Krankheit, welche Klinik und Asthetik des 19. Jahr-
hunderts verbindet. So wurde, wie Susan Sontag zeigt, die TuberkulGse als von
einer inneren Glut verzehrt dargestellt, die ihren Korper auflost (1978, 23). Die wirk-
machtige Tuberkulosemetapher verschrankt im 19. Jahrhundert zwei gegensatzli-
che Bildbereiche: Zum einen steht sie fiir den Tod von Menschen, die fiir zu rein
gehalten werden, um sexuell aktiv zu sein — beispielsweise Kinder, denen eine
wengelhafte[ ] Psyche“ zugeschrieben wird (Sontag 1978, 28). Zum anderen aber ist
die Tuberkulosemetapher auch ein Darstellungsmittel, um ,,sexuelle Gefiihle zu



Poetik der Ambiguitit =—— 165

beschreiben“ (ebd.), da TuberkulGsen generell ein gesteigertes sexuelles Interesse
zugeschrieben wird (Max 2014). Wie eine Schwindstichtige wird Musa ebenso von
ihrer unerfiillten sexuell konnotierten Tanzlust verzehrt. Sie ,,schaute voll Sehn-
sucht in den Himmel, und sie glaubte schon die goldenen Sohlen der Seligen
durch das Blau hindurch tanzen und schleifen zu sehen® (VII, 425). Die Sehnsucht
nach dem Himmel ist immer noch eine Sehnsucht nach dem Tanz, wie durch den
Verweis auf die tanzenden Sohlen der Heiligen deutlich wird. Indem Musa also als
dahinschwindende tuberkultse Asketin dargestellt und mit einer Wolke verglichen
wird, wird ihr Sterben ambiguiert: Sie ist nicht nur asketische Heilige, sondern
auch eine Verfiihrte.

3.2 Musas Himmelfahrt

Musas anschlieBender Tod stellt den Ubergang vom ersten zum zweiten Teil dar.
Denkt man an das Motto des Tanzlegendchens, handelt es sich bei dieser Szene
gewissermafien um den Gedankenstrich, der Musa im Singular mit ihrem Plural,
den Musen, verbindet. Diesem Ubergang kommt besondere Bedeutung zu, da er
stark verdichtet und ikonographisch hoch aufgeladen ist. Musa stirbt ,[aJn einem
rauhen Herbsttage*“ (VII, 425) im Garten ihres Elternhauses, der als locus amoenus
beschrieben wird (Renz 1993, 236). Fiir die Darstellung von Musas Sterbeszene
werden zwei Bildbereiche iibereinandergelegt: Einerseits wird Musa in der Tradi-
tion einer Braut Christi geschildert, andererseits wird vor allem die Darstellung
der Natur erotisch aufgeladen. Musa ,,hatte sich das dunkle Buf3kleid ausziehen
und mit blendend weifien Hochzeitsgewéndern bekleiden lassen® (VII, 425). Uber
das Hochzeitsgewand wird sie mit der legendarischen Erzdhltradition der sponsa
christi verbunden und dadurch mit der Tradition jungfraulicher Heiliger, fiir wel-
che die spirituelle Brautschaft ein wirkméachtiges Konzept weiblicher Askese dar-
stellte (Weitbrecht 2019, 159). Mit dem Einsetzen himmlischer Musik wandelt sich
die Szene indes und wird nun im Vergleich zur wenig sinnlichen Darstellung von
Musa als Asketin lebendiger. Die Erzahlinstanz markiert diesen Wechsel: ,,Aber
unversehens” setzt sie an,

wandelte sich das Wehen des Windes in Musik, in allen Baumkronen schien dieselbe zu
spielen, und als die Leute emporsahen, siehe, da waren alle Zweige mit jungem Griin be-
kleidet, die Myrten und Granaten bliihten und dufteten, der Boden bedeckte sich mit Blu-
men und ein rosenfarbiger Schein lagerte sich auf die weif3e zarte Gestalt der Sterbenden.
(VII, 425)

Mit Musas Sterben geht das Wunder eines zweiten Friihlings mitten im Herbst
einher, alles bliiht und duftet. Die Szene spielt mit der mehrdeutigen Symbolik



166 —— Zoe Zobrist

der geschilderten Pflanzen, weil sowohl Myrte als auch Granate ikonographisch
mehrfach besetzt sind. Die Myrte wird Aphrodite zugeordnet und ist somit ero-
tisch konnotiert, wird aber unter anderem in der rdmischen Dichtung auch mit
der Hochzeitsymbolik und der Keuschheit der Braut in Verbindung gebracht
(Siede 2013, 383). Uber die Myrte wird nicht zuletzt wieder ein Bogen zu Gregor
von Nyssa geschlagen, der die Metaphorik der Myrte als Zeichen siifler Anmut
in Zusammenhang mit der Vorstellung einer Brautschaft Christi brachte (Siede
2013, 387). Ebenso die Granaten, die auch Attribut Aphrodites sind, deren rote
Farbe aber auch auf das Blut der Martyrer und das Leiden Christi bezogen
wurde (Engemann 1983, 689-718). Der Garten selbst erscheint paradieshaft. Die
Flora ergénzt den ,,rosenfarbige[n] Schein® der fiebrig, leidenschaftlich und tu-
berkulds dargestellten Musa, so dass die Szene erneut ambiguiert wird, worauf
auch Renz hinweist: ,,Geistliches Paradiesgartlein und erotische Landschaft
gehen ununterscheidbar in einander tiber* (1993, 236-237).

Musas anschliefender Sprung ,,in den offenen Himmel* (VII, 425), stellt
den Ubergang Musas von der Erde in den Himmel dar und ist gleichzeitig der
Wechsel vom ersten zum zweiten Teil.

In diesem Augenblicke gab sie ihren Geist auf, die Kette an ihren Fiiflen sprang mit einem
hellen Klange entzwei, der Himmel that sich auf weit in der Runde, voll unendlichen Glan-
zes und jedermann konnte hineinsehen. Da sah man viel tausend schone Jungfern und
junge Herren im héchsten Schein, tanzend im unabsehbaren Reigen. Ein herrlicher Kénig
fuhr auf einer Wolke, auf deren Rand eine kleine Extramusik von sechs Engelchen stand,
ein wenig gegen die Erde und empfing die Gestalt der seligen Musa vor den Augen aller
Anwesenden, die den Garten fiillten. Man sah noch, wie sie in den offenen Himmel
sprang, und augenblicklich tanzend sich in den tonenden und leuchtenden Reihen verlor.
(VII, 425)

Renz vergleicht die Beschreibung des Himmels mit einem barocken Kuppelfresko
(1993, 240). Anders als dieses jedoch, das die Illusion einer geglaubten Wirklich-
keit vermitteln will, indem es die Illusion einer raumlichen Tiefe und den Eindruck
einer Offnung in den Himmel hinein erzeugt, verfolgt das Tanzlegendchen eine um-
gekehrte Intention: Es ldsst ,,den Illusionscharakter des Beschriebenen faf3bar
werden (Renz 1993, 240). Dieser Effekt wird dadurch realisiert, dass die extradie-
getisch-heterodiegetische Erzdhlinstanz die Blickvertikale von unten durch die Po-
sitionierung des ,,man“ in der erzdhlten Welt nachvollzieht: ,jedermann konnte
hineinsehen®; ,,sah man“, ,,man sah noch®. Von der Erde aus nimmt ,jeder/man(n)‘
den sich offnenden Himmel wahr — eine Blickvertikale, wie sie der Pathosformel
der Assunta, der Aufnahme Mariae in den Himmel, entspricht, die beispielsweise
Rubens darstellt. Durch die Beschreibung von Musas Himmelfahrt mitsamt den
weiteren Anwesenden, die der Himmelfahrt beiwohnen und sie bezeugen, lehnt
sich das Tanzlegendchen intermedial an diese ikonographische Formel an.



Poetik der Ambiguitit = 167

Doch das Tanzlegendchen bricht mit der sakralen Erhabenheit des Sujets sti-
listisch dadurch, dass die Figur des ,herrliche[n] K6nig[s]“ mit seiner ,kleine[n]
Extramusik von sechs Engelchen“ Musa empfingt (VII, 425). Intermedial verweist
die Extramusik auf das Theater, wie Renz festhilt: ,,Die Bithnenmusik, die auf die
Biihne gefahren oder auf diese herabgelassen wird, ist Teil barocker Biihnen- und
Opernpraxis. Der Himmel wird zur Theaterauffithrung, das Visionadr-Geschaute
zur Theaterkulisse® (1993, 240). In dieser Perspektive ist die Wolke Teil der Kulisse
und fahrt die Extramusik in den Bithnenraum hinein. Musa feiert einen grofien
Abgang, indem sie in den offenen Himmel springt und sich in den synasthetisch
tonenden und leuchtenden Reihen verliert.

Der Sprung von der Biihne auf einen anderen Schauplatz ist ein wiederkeh-
rendes Motiv bei Keller: Auch andernorts wird in Kellers Theatern gesprungen.
Elisabeth Strowick hat jiingst am Beispiel der Meerkatzenszene im Griinen Heinrich
gezeigt, dass in einer ,doppelten Optik [...] Bithne und Backstage, on und off, zu
einem doppelten Szenario“ ineinander geblendet werden (2020, 229). Diese zwei
Szenarien werden nicht durch Auftritte, sondern durch Spriinge verbunden: ,,Kel-
lers Theater ist kein Theater des Auftritts, sondern eines des Sprungs: ,mit einem
Sprunge‘ bewegen sich die Akteure zwischen Bithnenraum und Backstage® (Stro-
wick 2020, 229). Weiter folgert sie: ,,Der Sprung, der immer ein Sprung ins off ist,
ist der so unmdgliche wie konsequente ,Auftritt® fiir Kellers anderen Schauplatz.
Ja, der Sprung bringt den Schauplatz als irreduzibel doppelten, Intervall, off/
abyss hervor“ (Strowick 2020, 230). Auch im Tanzlegendchen stellt der Sprung
Musas ,,in den offenen Himmel“ einen Sprung ins off, in den Backstagebereich
dar; der Auftritt fiir den anderen Schauplatz. Denn im Tanzlegendchen folgt nun
der zweite Teil im Himmel.

3.3 Der Gesang der Musen

Auf dem anderen Schauplatz im Tanzlegendchen kommt neben Erde und Himmel
noch eine dritte Sphdre zum Zug: die Hélle. Die neun Musen, ,,die sonst in der
Holle saBBen®, sind zum ,,hohe[n] Festtag® geladen (VII, 425) und stiirzen zuletzt
die gesamte Himmelsgesellschaft in ,,Erdenleid und Heimweh* (VII, 427). Wie es
das Motto schon angekiindigt hat, stehen in diesem zweiten Teil die Musen im
Fokus, und die bisherige Hauptfigur Musa gerét in den Hintergrund. Sie ist nun
Teil des off und wird zur Nebenfigur.

Nicht allein eine neue Sphare kommt im zweiten Teil hinzu, sondern im Him-
mel wird auch die Poetik der Ambiguitét ins Groteske gesteigert. In ,,antagonistisch-
gleichzeitige[r] Zweiwertigkeit* (Berndt/Kammer 2009, 10) wird Heterogenes in
einem ,,Wechselspiel sich storender, gegenseitig aufhebender Perspektiven“ kombi-



168 —— Zoe Zobrist

niert (Haaser/Oesterle 2007, 745). Am Beispiel von Der Schmied seines Gliickes
hat Wolfgang Preisendanz den Spielraum des Grotesken in Kellers Werk unter-
sucht (1989). Preisendanz beschreibt, wie Kellers Novelle einen Spagat zwischen
realistischem Erzahlen und Groteskem macht, dies aber ,innerhalb seiner eige-
nen Asthetik” (1989, 25). Auch im Tanzlegendchen 6ffnet sich Kellers Erzihlen
dem Grotesken, indem es die Ambiguitdten bis zu Unvereinbarkeiten steigert.
Wie im Schmied seines Gliickes werden im Tanzlegendchen durch die Kombina-
tion von zwei sich widersprechenden Konzepten, die sich in ,theoretischel[r]
Unvereinbarkeit“ gegeniiberstehen (ebd.) — dort Groteske und Realismus, hier
Groteske und Legende — neue erzdhlerische Moglichkeiten erreicht. Kann die
Doppelstruktur in Schmied seines Gliickes ,,als realistische Bandigung grotes-
ker Phantasie und als groteske Selbstiiberbietung des poetischen Realismus*
gelesen werden (ebd.), so ermoglicht sie im Tanzlegendchen eine Reflexion {iber
die Moglichkeiten der Gattung der Legende in der Moderne.

Aus der Gattungstradition der Legende, in die sich das Tanzlegendchen ein-
schreibt, erwdchst die Erwartung, dass der Himmel im Tanzlegendchen als Heils-
raum dargestellt wird. Aus dem bisherigen Verlauf des Tanzlegendchens ergibt
sich die Erwartung, dass im Himmel ein ,unaufhérlicher Freudentanz‘ und ,ewige
Freude‘ herrsche. So versprach es Kénig David — und nur im Hinblick auf dieses
Versprechen war Musa bereit, auf den irdischen Tanz zu verzichten. Musas Begeh-
ren ist ganz auf die ,,goldenen Sohlen der Seligen* ausgerichtet, die sie durch das
Blau des Himmels ,hindurch tanzen und schleifen zu sehen* glaubt (VII, 425).
Dieses Begehren wird aber im zweiten Teil im Himmel suspendiert. Der Himmel
im Tanzlegendchen bricht auf groteske Weise mit beiderlei Erwartungen: Mit Er-
wartungen, die aus der Gattungstradition der Legende erwachsen, und mit Erwar-
tungen, die der vorhergehende Text in Bezug auf Musa schiirt.

Ein scheinbarer Anschluss an die Gattungstradition des ,,Wieder- und Weiter-
erzdhlens“ (K6bele 2012, 379) wird in der Einleitung des zweiten Teils im Himmel
geleistet. Genauso wie es statt einer Jungfrau nun mehrere Jungfrauen gibt, gibt
es im zweiten Teil auch statt einer Quelle gleich mehrere. Diese Quellen sollen
vorgeblich — so Marianne Schuller — ,,auf das mittelalterliche Verfahren der Be-
glaubigung durch eine kirchliche Autoritdt als Methode der Wahrheitsfindung*
verweisen (2018, 107). ,,Im Himmel®, so setzt der zweite Teil der Legende ein ,,war
eben hoher Festtag; an Festtagen aber war es, was zwar vom heiligen Gregor von
Nyssa bestritten, von demjenigen von Nazianz aber aufrecht gehalten wird, Sitte,
die neun Musen, die sonst in der Holle safden, einzuladen und in den Himmel zu
lassen, daf sie da Aushiilfe leisteten® (VII, 425-426). Nicht ein, sondern zwei Ge-
wahrsmédnner werden genannt, die sich widersprechen. Damit ist — wie Felten
deutlich macht — die religionskritische Dimension dieses zweiten Teils markiert
(Felten 2015, 52). Der Bezug auf die Kirchenviter wird ,ironisch gebrochen“



Poetik der Ambiguitit = 169

(ebd.). Schon in diesem Quellenbezug wird also deutlich, dass der Himmel des
Tanzlegendchens nicht widerspruchsfrei ist.

Doch nicht nur hinsichtlich der Quellen, sondern auch im Hinblick auf die
Gattungsmotive werden heterogene Verschrankungen vorgenommen. Der erste
Teil des Tanzlegendchens hat zwar einen ironischen Ton, folgt aber in seinen
Grundziigen Schemavorstellungen einer Heiligenlegende. Im Hinblick auf die
Gattungstradition ist es nicht ungewohnlich, dass das Tanzlegendchen vom Him-
mel als Jenseitsraum erzdhlt. Maximilian Benz streicht fiir Antike und Mittelalter
heraus, dass ,,legendarische Erzdhlungen immer schon auch von Jenseitsorten
handeln“ (2018, 272). Wie Elke Koch fiir das legendarische Erzdhlen seit seinen
Anfangen in der Spatantike zeigt, wird von Heiligen stets ,,unter der Pramisse
erzahlt, dass diese als Personen nach dem Tod fortexistieren® (2019, 25). Dass
Musa im Himmel weiterlebt, ist also geméf} der Gattungstradition nur folgerich-
tig und sogar notwendig fiir ihren Status als Heilige. Doch stellt der Himmel in
spatantiken und mittelalterlichen Legenden gemeinhin einen Heilsraum dar.
Folgte das Tanzlegendchen den Vorstellungen einer religiosen Erlésungserzidh-
lung, so sollte in diesem Himmel nun die Erlésung — fiir Musa spezifisch eine
Erlésung im Tanz - folgen. Genau diese Erwartung wird aber suspendiert.

Die Erwartung fiir den zweiten Teil im Himmel ist ein grofier Freudentanz,
eine sinnliche Explosion in der Beschreibung des Fests im Himmel. Eine solche
scheint Musas theatrale Himmelfahrt vorzubereiten. Aber nachdem Musa ,tan-
zend sich in den ténenden und leuchtenden Reihen verlor* (VII, 425), wird das
Tanzen zwar noch einmal erwdhnt, dies aber nur nebenbei, bevor die eigentli-
che Handlung einsetzt: ,,Als nun die Tdnze und Gesdange und alle Ceremonieen
zu Ende und die himmlischen Heerscharen sich zu Tische setzten, da wurde
Musa an den Tisch gebracht, an welchem die neun Musen bedient wurden* (VII,
426). Ein ,,unaufhorliche[r] Freudentanz[ |“ (VII, 422) ist in diesem Himmel nicht
zu finden, und fiir Musa, der ebendies von David versprochen wurde, gibt es in
diesem Himmel keine Erlésung.

Stattdessen wird die Erwartung, die aufgebaut wurde, suspendiert: Das eben
stattfindende Fest wird weltlich dargestellt und lehnt sich in der Darstellung der
»emsige[n] Martha aus dem Evangelium® (VII, 426) intermedial an die Ikonogra-
phie der heiligen Martha an, die vor allem in der niederldndischen Malerei des 15.
und 16. Jahrhunderts gerne in Kiichenszenen mit Schiirze dargestellt wurde (Anstett-
Janfen 1974, 566). Martha sorgt in eigener Person fiir Musa und die verschiichterten
Musen, die mit Musa am Tisch sitzen, und hat ,,ihre schonste Kiichenschiirze um-
gebunden® und ,,einen zierlichen kleinen Ruf3fleck an dem weiflen Kinn® (VII,
426). Statt ,tonenden und leuchtenden Reihen* (VII, 425), in die sich Musa ur-
spriinglich verlor, wird unter der Agide der biederen Heiligen der Hauslichkeit
eine Tischszene dargestellt. Die Tischgesellschaft, in der sich schlielich doch



170 =—— Zoe Zobrist

»ein anmutig frohliches Dasein in dem Frauenkreise* entwickelt (VII, 426), be-
steht aus vielerlei Frauenfiguren unterschiedlicher intertextueller Herkunft, die,
wie Stamer herausarbeitet, zu einer Bildkomposition zusammengefiigt werden, die
sich an ein Tableau vivant auf dem Theater anlehnt (o. J.). Figuren der griechisch-
antiken Mythologie und der biblisch-christlichen Welt werden beim Fest im Him-
mel bunt durcheinandergemischt. So sitzen mit Musa und den Musen noch Terpsi-
chore, die heilige Cécilie, Polyhymnia und Euterpe am Tisch, ,,und alle hielten
sich bei den Handen* (VII, 426).

Nicht nur die Erwartungen hinsichtlich des ewigen Freudentanzes werden
enttduscht, sondern auch die Erwartungen hinsichtlich der himmlischen Musik,
die David Musa vorspielte, eine ,,unerhort gliickselige| ], iiberirdische[ | Tanz-
weise“ (VII, 423). An die Stelle dieser Musik tritt im Himmel der Gesang der
Musen aus der Holle, der das gesamte Himmelspersonal in eine Krise stiirzt. Am
Anfang dieser Krise steht ein nicht eingehaltenes Versprechen. Den Musen fliis-
tert die Jungfrau Maria zu, ,,sie werde nicht ruhen, bis die Musen fiir immer im
Paradiese bleiben konnten* (VII, 426). Die Erzidhlinstanz kommentiert lapidar:
,,Es ist freilich nicht so gekommen* (VII, 427). Dieser Kommentar stellt eine Zdsur
dar: Nun schldgt das Tanzlegendchen vollends ins Groteske um. Denn die Musen
wollen sich bedanken und iiben nach dem Fest ,,in einem abgelegenen Winkel
der Unterwelt einen Lobgesang ein, dem sie die Form der im Himmel {iblichen
feierlichen Chorile zu geben suchten® (ebd.). Dafiir teilen sie sich in ,,zwei Half-
ten von je vier Stimmen, {iber welche Urania eine Art Oberstimme fiihrte, und
brachten so eine merkwiirdige Vokalmusik zuwege“ (ebd.). Als der nichste Fest-
tag im Himmel gefeiert wird, beginnen die Musen in einem giinstigen Moment
mit ihrem ,,sdnftlich“-verstérenden Choral,

der bald gar médchtig anschwellte. Aber in diesen Rdumen klang er so diister, ja fast trot-
zig und rauh, und dabei so sehnsuchtsschwer und klagend, daf3 erst eine erschrockene
Stille waltete, dann aber alles Volk von Erdenleid und Heimweh ergriffen wurde und in
ein allgemeines Weinen ausbrach.

Ein unendliches Seufzen rauschte durch die Himmel; bestiirzt eilten alle Aeltesten und
Propheten herbei, indessen die Musen in ihrer guten Meinung immer lauter und melan-
cholischer sangen und das ganze Paradies mit allen Erzvitern, Aeltesten und Propheten,
alles, was je auf griiner Wiese gegangen oder gelegen, aufler Fassung geriet. (ebd.)

Wahrend dem Choral im 19. Jahrhundert gemeinhin eine gottesdienstliche Funk-
tion zugeschrieben wird, weil er religiose Gefiihle erwecken und bewegen soll
(Blankenburg 2010), wird er im Tanzlegendchen ins groteske Gegenteil verkehrt.
Kellers Gesang der Musen bezieht sich zwar auf die Pathosformel des bewegen-
den Chorals, kehrt die ausgelsten Gefiihle aber um. Der Choral der Musen weckt
im Himmel keine religiosen Gefiihle, sondern ,,Erdenleid und Heimweh* und



Poetik der Ambiguitit =— 171

»allgemeines Weinen®. Die ,,allerh6chste Trinitdt“ kommt schlieflich ,,selber
heran“, schaut ,,zum Rechten®“ und bringt die Musen mit ,,einem lang hinrol-
lenden Donnerschlage zum Schweigen*: ,,Da kehrten Ruhe und Gleichmut in
den Himmel zuriick; aber die armen neun Schwestern mufiten ihn verlassen
und durften ihn seither nicht wieder betreten* (VII, 427). Mit diesem Aus-
schluss endet das Tanzlegendchen.

Anstelle der gliickseligen Tanzweise, die Musa noch auf Erden vernommen
hat, folgt im Himmel ein Gesang, der ,,so diister, ja fast trotzig und rauh“ klingt,
dass die gesamte Himmelsgesellschaft ,,aufier Fassung* gerit (ebd.). Ausgerech-
net im Heilsraum erfolgt die Krise. Die Losung dieser Krise durch ,,die allerh6chste
Trinitit“ (ebd.) steigert den grotesken Effekt dieser Szene gar noch, wird in dieser
Formulierung schlief3lich das ,Allerhdchste’ — die Dreifaltigkeit Gottes — einer
Komik der Herabsetzung ausgeliefert. Der groteske Effekt, den die Krise der Him-
melsgesellschaft und die Losung dieser durch die personifizierte Trinitdt hat, ist
eine Steigerung der Poetik der Ambiguitat. Erreicht wird der groteske Effekt da-
durch, dass die Erwartungen, die von der Gattungstradition der Legende, in die
sich das Tanzlegendchen einschreibt, suspendiert werden. Statt einer Quelle, wel-
che die Glaubwiirdigkeit absichern soll, gibt es zwei, die sich zudem auch noch
widersprechen. Statt eines Heilsraums, in dem Musa Erfiillung im Freudentanz
findet, wird der Tanz nur nebenbei erwdhnt. Die suspendierte Leidenschaft fiir
den Tanz findet keine Erfiillung im Himmel, vielmehr wird die vormalige Hauptfi-
gur in eine biedere Kiichenszene hineinerzahlt und beim zweiten Festtag im Him-
mel gar nicht mehr erwdahnt. Statt himmlischer Melodien, wie sie Musa noch auf
Erden vernahm, ist die Musik im Himmel ein Choral der Musen aus der Hélle, der
zwar die Sinnlichkeit und das Pathos sakraler Musik aufnimmt und maximale Ge-
fiihle beim Himmelspersonal auslost. Doch anstatt wie erwartet um positive Ge-
fiihle, handelt es sich dabei um hochst zwiespdltige und das Himmelsvolk stiirzt
in ,,Erdenleid und Heimweh*. Zuletzt wird die allerhdchste Trinitdt dazu degra-
diert ,,zum Rechten zu sehen® (VII, 427). Im Himmel, wo gemif} der Gattungstra-
dition ,,transzendente[ | Vollkommenheit“ herrschen sollte (Benz 2018, 278),
erzeugen unerfiillte Versprechen und Leiden groteske Heterogenitat.

4 Ambiguitat und Affektivitat

Diese groteske, religionskritische Darstellung des Himmels ermoglicht eine Refle-
xion der Gattung. Der Himmel im Tanzlegendchen hat keine ,,andere[n] Eigen-
schaften* als die Erde (VII, 423), wie Musa im ersten Teil fordert, wenn es im
Himmel Kiichenschiirzen und diistere Gesdange gibt. Dadurch lasst das Tanzle-



172 =—— 7Zoe Zobrist

gendchen offen, ob der Tod ,ein iiberfliissiges Ding“ sein konnte, wie Musa noch
auf Erden hofft (ebd.). Anstatt den Himmel als Erlosungsort darzustellen, steigert
er im Tanzlegendchen die Poetik der Ambiguitét ins Groteske.

Das Tanzlegendchen wird oft dahingehend gelesen, dass es ,,um die Rolle der
Kunst — um den Ort der Musen® gehe (Brandstetter 2002, 244; vgl. Schuller 2018,
108), genauer noch um den ,,Platz der Musen, nach ihrer Verbannung aus dem
Himmel® (Brandstetter 2002, 245). Ich verstehe das Tanzlegendchen auch dahinge-
hend, dass es nach dem Platz der Legende in der Moderne fragt. Felten sieht im
Tanzlegendchen ,die christliche Heilshotschaft gegen den Strich“ gebiirstet (2015,
47). Auch Weixler geht davon aus, dass ,eine Kritik an den Heilsversprechen von
religiosen Texten im Allgemeinen“ kaum deutlicher ausfallen kénnte, ja er sieht
,Legenden im Besonderen® in der Kritik (2019, 519). In der Tat sind die Sieben Le-
genden im Allgemeinen und das Tanzlegendchen im Besonderen keine Legenden
mehr, die ,,in einem genuin religidsen Funktionszusammenhang stehen* und ,,die
Heiligkeit des Protagonisten zur Geltung bringen“, wie Koch die Legende definiert
(2016, 245). Legenden waren aber, wie die medidvistische Forschung mit Susanne
Kobele auch zeigt, nie ,einfach® (2012), wie es André Jolles in den 1930er-Jahren
noch konstatiert (2006). Denn sie bewegen sich in einem Spannungsfeld zwischen
Rhetorik-Verzicht und Rhetorik-Faszination. Ihre ,religise und dsthetische Attrak-
tion“ liegt darin, dass die Legenden die ,,von Ambivalenzen herriihrenden Risiken*
kontrollieren miissen — sie liegt in der ,Illusion der einfachen Form*“ (Ko6-
bele 2012, 402). Ihrem Selbstverstdndnis nach brauchten die mittelalterlichen Le-
genden nicht viel: ,einen Heiligen, eine Reihe von Wundern, jemanden, der
davon erzdhlt, und jemanden, der das Erzédhlte glaubt* (Kébele 2012, 370).

Von einem derartigen Selbstverstdndnis sind die Sieben Legenden weit ent-
fernt. Stattdessen finden sich im Tanzlegendchen eine Heilige, deren Status als
Heilige prekar ist, deren Biiferinnentum im Riickblick ambig wird, da die ent-
scheidende Erlésung in Frage gestellt wird und die zudem im zweiten Teil vollig
aus dem Blick gerdt. Des Weiteren sind Musas Wunder, da sie Mddchen heilt,
,welche etwas unbeholfen auf den Fiifien waren“ und ihnen einen ,,leichten und
anmutvollen Gang[ |“ verleiht (VII, 424), ebenso zweifelhaft wie ihre Himmel-
fahrt, die womdglich nur ein barockes Trompe-I'(Eil ist. In den Sieben Legenden
geht es ,,nicht nur” um ,,die kirchliche Fabulierkunst®, ,,sondern wohl auch® um
eine ,,mehr profane[ ] Erziahlungslust oder Novellistik“ (VII, 333). Im Rahmen
einer Poetik der Ambiguitat gelingt es den Sieben Legenden dennoch beides zu-
gleich zu sein und die Bedingungen der Legende fiir die Moderne neu auszuhan-
deln. Im 19. Jahrhundert ist ndmlich der Prozess der Losung der Legende vom
pragmatischen Rahmen der religiosen Praktiken abgeschlossen. Vor dem Hinter-
grund der ,,Umstrukturierungen des religiésen Systems und [der] Ausdifferenzie-
rungen des literarischen und kiinstlerischen®, wird ,,eine Emphase dsthetischer



Poetik der Ambiguitit =— 173

Bedeutung® denkbar (Kiening 2004, 59). Fiir das Tanzlegendchen folgt daraus,
dass keine letztgiiltigen Ordnungssysteme mehr angeboten werden — keine sa-
kralen Inhalte, keine religiosen Funktionsbestimmungen und keine Heiligkeits-
konzepte.

Dennoch ist das Tanzlegendchen eine Legende — und zwar deshalb, weil
es die Sinnlichkeit der religiésen Praktiken zum Ausdruck bringt und die Gat-
tung so anschlussfdhig fiir das 19. Jahrhundert macht. In seiner Poetik der
Ambiguitat betreibt Keller dafiir einen erheblichen Aufwand, der die generi-
schen und intermedialen Beziige, aber auch sowohl ikonographische als auch
musikalische Pathosformeln umfasst. Diese Affektivitdt sorgt in Kellers Legend-
chen fiir Staunen — beispielsweise bei den Zuschauenden von Musas Himmel-
fahrt — und damit gerade fiir denjenigen Affekt, der fiir Legenden eine grofie
Bedeutung hat. Mireille Schnyder erlautert, dass das Staunen als Reaktion ,,auf
die Manifestation gottlicher Macht im Irdischen® ausgelost wird (2016, 171). Sie
interpretiert das Staunen als ein kollektives Phinomen des ,,Uberwiltigtsein(s]
von der sichtbar gewordenen Macht Gottes* (ebd.). Das Tanzlegendchen bezieht
sich durch generische und intermediale Beziige auf das Wunderbare und den
davon ausgeldsten Affekt des Staunens (Gess 2013; 2019). Genau dadurch macht
die letzte Legende deutlich, was die Sieben Legenden als Ganzes tun und was
schon das Vorwort ankiindigt: Sie schlielen an die Gattung der Legende an,
»wobei ihnen freilich zuweilen das Antlitz nach einer anderen Himmelsgegend
hingewendet wurde, als nach welcher sie in der {iberkommenen Gestalt schauen®
(VII, 333). Dergestalt setzen die Sieben Legenden zu einer Neuausrichtung der Gat-
tung im 19. Jahrhundert an, die zum Experimentierfeld fiir die Moglichkeiten ur-
spriinglich religioser Texte in einer sdkularisierten Gesellschaft wird.

Literatur

Anstett-Jan8en, Marga. ,Martha von Bethanien“. Lexikon der christlichen Ikonographie. Bd. 7.
Ikonographie der Heiligen. Innozenz bis Melchisedech. Hg. Wolfgang Braunfels.
Freiburg/Br.: Herder, 1974. Sp. 565-568.

Benz, Maximilian. ,,Himmel, Holle“. Literarische Orte in deutschsprachigen Erzdhlungen des
Mittelalters. Ein Handbuch. Hg. Tilo Renz, Monika Hanauska, Mathias Herweg. Berlin,
Boston: De Gruyter, 2018. 271-285.

Berndt, Frauke und Stephan Kammer. ,,Amphibolie — Ambiguitdt - Ambivalenz. Die Struktur
antagonistisch-gleichzeitiger Zweiwertigkeit“. Amphibolie — Ambiguitdt — Ambivalenz.
Hg. Frauke Berndt, Stephan Kammer. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, 2009. 7-30.

Blankenburg, Walter. ,,Choral/Choralgesang®. Theologische Realenzyklopddie Online. Hg.
Gerhard Krause u. a. Berlin, New York: De Gruyter, 2010. www.degruyter.com/database/
TRE/entry/tre.08_004_15/html (05.05.2022).


http://www.degruyter.com/database/TRE/entry/tre.08_004_15/html
http://www.degruyter.com/database/TRE/entry/tre.08_004_15/html

174 —— Zoe Zobrist

Brandstetter, Gabriele. ,de figura. Uberlegungen zu einem Darstellungsprinzip des Realismus.
Gottfried Kellers Tanzlegendchen*. de figura. Rhetorik — Bewegung — Gestalt. Hg.
Gabriele Brandstetter, Sibylle Peters. Miinchen: Fink, 2002. 223-245.

Engemann, Josef. ,Granatapfel“. Reallexikon fiir Antike und Christentum. Sachwérterbuch zur
Auseinandersetzung des Christentums mit der antiken Welt. Bd. 12. Gottesschau (Visio
beatifica) — Giirtel. Hg. Theodor Klauser u. a. Stuttgart: Hiersemann, 1983. Sp. 689-718.

Felten, Georges. ,,(Um-)Wendung. Pas de deux von Poesie und Prosa in Gottfried Kellers Das
Tanzlegendchen*. Variations 23 (2015): 41-54.

Frick, Julia und Coralie Rippl. ,Vorwort“. Dynamiken literarischer Form im Mittelalter. Hg. Julia
Frick, Coralie Rippl. Ziirich: Chronos, 2020. 7-9.

Gess, Nicola. ,,Staunen als dsthetische Emotion. Zu einer Affektpoetik des Wunderbaren®. Wie
gebannt. Asthetische Verfahren der affektiven Bindung von Aufmerksamkeit. Hg. Martin
Baisch, Andreas Degen, Jana Liidtke. Freiburg/Br.: Rombach, 2013. 115-132.

Gess, Nicola. Staunen. Eine Poetik. Gottingen: Wallstein, 2019.

Haaser, Rolf und Giinter Oesterle. ,,Grotesk“. Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft.
Neubearbeitung des Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte. Bd. 1. Hg. Klaus
Weimar. Berlin: De Gruyter, 2007. 745-748.

Jolles, André. Einfache Formen. Legende, Sage, Mythe, Ritsel, Spruch, Kasus,

Memorabile, Mdrchen, Witz. Tiilbingen: Max Niemeyer, 82006.

Kiening, Christian. ,Asthetische Heiligung. Von Hartmann von Aue zu Lars von Trier“. Neue
Rundschau 115.1 (2004): 56-71.

Kiening, Christian. ,,Medialitdt in medidvistischer Perspektive“. Poetica 39.3-4 (2007):
285-352.

Kiening, Christian und Martina Stercken (Hg.). Medialitdt. Historische Konstellationen. Ziirich:
Chronos, 2019.

Kébele, Susanne. ,,Die Illusion der ,einfachen Form*‘. Uber das dsthetische und religiése Risiko
der Legende®. Beitrdge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 134.3 (2012):
365-404.

Koch, Elke. ,Legende“. Handbuch Literatur und Religion. Hg. Daniel Weidner. Stuttgart:
Metzler, 2016. 245-249.

Koch, Elke. ,,Bedingungen und Elemente des Erzdhlens von jenseitiger Heilsmittlerschaft.
Namenspraxis und Mirakelstruktur in Michael-Legenden®. Legendarisches Erzéihlen.
Optionen und Modelle in Spdtantike und Mittelalter. Hg. Julia Weitbrecht u. a. Berlin:
Erich Schmidt, 2019. 25-44.

Kosegarten, Ludwig Theoboul. Legenden. 2 Bde. Berlin: in der Bossischen Buchhandlung,
1804.

Max, Katrin. ,Fiebrige Leidenschaft. Die gesteigerte Libido der Tuberkuldsen als
epocheniibergreifende Metapher in der Literatur des 19. und 20. Jahrhunderts“. Epoche
und Metapher. Systematik und Geschichte kultureller Bildlichkeit. Hg. Benjamin Specht.
Berlin, Boston: De Gruyter, 2014. 255-279.

Menninghaus, Winfried. Artistische Schrift. Studien zur Kompositionskunst Gottfried Kellers.
Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1982.

Morgenthaler, Walter. ,,Sieben Legenden. Der Zyklus als Werk*“. Gottfried Keller. Romane und
Erzdhlungen. Hg. Walter Morgenthaler. Stuttgart: Reclam, 2007. 119-133.

Poeschel, Sabine. Handbuch der Ikonographie. Sakrale und profane Themen der bildenden
Kunst. Darmstadt: Philipp von Zabern, >2014.



Poetik der Ambiguitit =— 175

Preisendanz, Wolfgang. Poetischer Realismus als Spielraum des Grotesken in Gottfried Kellers
,Der Schmied seines Gliickes‘. Konstanz: Universitatsverlag, 1989.

Rajewsky, Irina O. Intermedialitdt. Tibingen, Basel: Francke, 2002.

Renz, Christine. Gottfried Kellers ,Sieben Legenden". Versuch einer Darstellung seines
Erzdhlens. Tiibingen: Max Niemeyer, 1993.

Schnyder, Mireille. ,,Staunen und ,conversio‘“. Zwischen Ereignis und Erzdhlung. Konversion
als Medium der Selbstbeschreibung in Spdtantike, Mittelalter und Friiher Neuzeit. Hg.
Ruth von Beruht u. a. Berlin, Boston: De Gruyter, 2016. 169-185.

Schuller, Marianne. ,,Sieben Legenden®. Gottfried Keller Handbuch. Leben — Werk — Wirkung.
Hg. Ursula Amrein. Stuttgart: Metzler, 22018. 92-109.

Siede, Mechthild. ,,Myrte“. Reallexikon fiir Antike und Christentum. Sachwérterbuch zur
Auseinandersetzung des Christentums mit der antiken Welt. Bd. 25. Mosaik —
Nymphaeum. Hg. Georg Schéllgen u. a. Stuttgart: Hiersemann, 2013. Sp. 378-389.

Sontag, Susan. Krankheit als Metapher. Ubers. Karin Kersten, Caroline Neubaur. Miinchen,
Wien: Hanser, 1978.

Spalinger, Roland. ,,Heiligkeit der Liebe. Die Struktur ,reziproker Immanenz‘ in Gottfried
Kellers Legende Dorotheas Blumenkdrbchen“. Gottfried Kellers Erzédhlen. Strukturen —
Funktionen — Reflexionen. Hg. Philipp Theisohn. Berlin, Boston: De Gruyter, 2022,
195-215.

Stamer, Peter. ,,Tanz/Legende. Zur Diskursivierung von Tanzmotiven im Tanzlegendchen*.
www.gottfriedkeller.ch/allgemein/textkonstitution/tanzlegende.php o.). (05.05.2022).

Strohschneider, Peter. , Textheiligung. Geltungsstrategien legendarischen Erzdhlens im
Mittelalter am Beispiel von Konrads von Wiirzburg Alexius“. Geltungsgeschichten. Uber
die Stabilisierung und Legitimierung institutioneller Ordnungen. Hg. Gert Melville, Hans
Vorldander. K6ln, Weimar, Wien: Béhlau, 2002. 109-147.

Strowick, Elisabeth. ,,Gottfried Kellers Szenographie des Wirklichen“. Sprache und Literatur
49 (2020): 215-240.

Weitbrecht, Julia. ,,Brautschaft und keusche Ehe“. Legendarisches Erzdhlen. Optionen und
Modelle in Spdtantike und Mittelalter. Hg. Julia Weitbrecht u. a. Berlin: Erich Schmidt,
2019. 159-182.

Weixler, Antonius. ,,,Um modern zu reden‘. Gottfried Kellers Sieben Legenden zwischen
Reproduktion und Restauration erzdhlerischer Archetypik“. Internationales Archiv fiir
Sozialgeschichte der deutschen Literatur 44.2 (2019): 512-548.

Wolf, Werner. ,,Intermedialitat“. Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansdtze —
Personen — Grundbegriffe. Hg. Ansgar Niinning. Stuttgart: Metzler, °2013. 344-346.


http://www.gottfriedkeller.ch/allgemein/textkonstitution/tanzlegende.php




