
Zoe Zobrist

Poetik der Ambiguität

Generische und intermediale Bezüge in Gottfried Kellers
Tanzlegendchen

1 Einleitung

Für Gottfried Kellers Sieben Legenden (1872) ist das Vorwort Programm. Wie der
Titel der Sammlung verweist auch das Vorwort auf die Gattung der Legende:
„Beim Lesen einer Anzahl Legenden“, heißt es, „wollte es dem Urheber vorlie-
genden Büchleins scheinen, als ob in der überlieferten Masse dieser Sagen
nicht nur die kirchliche Fabulierkunst sich geltend mache, sondern wohl auch
die Spuren einer ehemaligen mehr profanen Erzählungslust oder Novellistik zu
bemerken seien“ (VII, 333). Die Voraussetzung dafür ist, dass „man aufmerk-
sam hinblicke“ (ebd.). Zusätzlich zu generischen Bezügen werden jedoch auch
intermediale Bezüge ausgestellt. So fährt das Vorwort fort:

Wie nun der Maler durch ein fragmentarisches Wolkenbild, eine Gebirgslinie, durch das
radierte Blättchen eines verschollenen Meisters zur Ausfüllung eines Rahmens gereizt
wird, so verspürte der Verfasser die Lust zu einer Reproduktion jener abgebrochen schwe-
benden Gebilde, wobei ihnen freilich zuweilen das Antlitz nach einer anderen Himmels-
gegend hingewendet wurde, als nach welcher sie in der überkommenen Gestalt schauen.
(VII, 333)

Mit dem intermedialen Bezug auf das Bild ist die Bedeutung anderer Medien
für die Gattung angekündigt. Im Titel der letzten der Sieben Legenden, dem
Tanzlegendchen, wiederholt sich dieselbe Konstellation: Er bezeichnet einer-
seits ein Medium – den Tanz – und andererseits die Gattung, so dass das Tanz-
legendchen die „Legende der Legende“ darstellt (Brandstetter 2002, 239), wie
es Gabriele Brandstetter formuliert, weil es der einzige der sieben Texte ist,
der sein „Genre, nämlich ‚Legende‘, im Titel führt“ (2002, 244). Gleichzeitig
wird durch das Diminutiv deutlich, dass es sich eben nur um ein Legendchen
handelt, wodurch sich der Text in ein spezifisches Verhältnis zur Gattung
setzt, was den Fokus auf die poetologische Selbstreflexivität des Tanzlegend-
chens noch verstärkt.

Open Access. ©2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-010

https://doi.org/10.1515/9783110698794-010


Damit bildet das Tanzlegendchen Höhepunkt und Abschluss der Sieben Le-
genden, deren Vorwort die poetologische Selbstreflexivität anstößt.1 Zwar bleibt
der ‚auszufüllende Rahmen‘ und somit die Gattungstradition gewahrt, dennoch
geht es um keinen simplen affirmativen Anschluss an die Gattungstradition, son-
dern um ein ‚Nicht-nur-sondern-auch‘-Spiel. „[I]n der überlieferten Masse dieser
Sagen“ mache sich nämlich laut Vorwort „nicht nur die kirchliche Fabulier-
kunst“ geltend, „sondern wohl auch die Spuren einer ehemaligen mehr profanen
Erzählungslust oder Novellistik“ (VII, 333). Dadurch werden zwei Register ange-
spielt: ein legendarisch-religiöses und ein profan-erotisches. Das ‚Nicht-nur-
sondern-auch‘ von kirchlicher Fabulierkunst und profaner Erzählungslust, das
ich als Poetik der Ambiguität verstehe, wird im Tanzlegendchen durch generische
und intermediale Bezüge erreicht. Dadurch schöpfen die Sieben Legenden, wie
ich im Folgenden zeigen werde, das Potenzial der Gattung für die Moderne aus.
Den Ausgangspunkt meiner Überlegungen bildet die Bedeutung der Sinnlichkeit
für die Gattungstradition der Legende, weil sich sowohl Kellers Quellentext2 –
eine Legendensammlung des protestantischen Pfarrers Ludwig Theoboul Kose-
garten, die in zwei Bänden 1804 erschienen ist (Kosegarten 1804) – als auch die
Sieben Legenden selbst auf spätantike und mittelalterliche Legenden beziehen (2).
Danach erläutere ich, wie generische und intermediale Bezüge im ersten Teil des
Tanzlegendchens eine Poetik der Ambiguität ausbilden, die im zweiten Teil ins
Groteske gesteigert wird (3). Vor diesem Hintergrund lässt sich zuletzt Kellers Re-
flexion auf die Gattung der Legende perspektivieren (4).

2 Die Sinnlichkeit der Legende

Seit jeher zeichnet Legenden eine „gattungsspezifische Dynamik des Wieder-
und Weitererzählens“ von Heiligenviten aus (Köbele 2012, 379), weil die Gat-
tung auf einer „volkssprachige[n] ‚Poetik des Wiedererzählens‘“ basiert, wie
Julia Frick und Coralie Rippl zeigen (2020, 7). Der Bezug auf andere Legenden
ist daher paradigmatisch für Legenden. Den Sieben Legenden wird zwar „zuwei-
len das Antlitz nach einer anderen Himmelsgegend hingewendet“ (VII, 333),
dennoch stellt Keller seine eigenen Legenden in die Gattungstradition.

 Auf die poetologische Dimension der realistischen Darstellungsverfahren in den Sieben Le-
genden hat Roland Spalinger jüngst am Beispiel von Dorotheas Blumenkörbchen hingewiesen
und gezeigt, dass mit der Emanzipation von der sakralen Struktur auch eine Loslösung vom
Heilsversprechen der Liebe einhergeht (Spalinger, 2022).
 Vgl. Keller an Ferdinand Freiligrath, 22. April 1860 (XXIII.2, 375).

158 Zoe Zobrist



Dies geschieht erstens ganz explizit durch das Vorwort der Sieben Legenden:
Der Verfasser des „Büchleins“ verspürt die ironische „Lust zu einer Reproduktion
jener abgebrochen schwebenden Gebilde“ (ebd.). Zweitens bezieht sich das
Tanzlegendchen über das Motto, das der Legende vorangestellt ist und wel-
ches das Alte Testament in der Fassung der Lutherbibel zitiert (XXIII.2, 367), auf
die Gattung: „Du Jungfrau Israel, du sollst noch fröhlich pauken, und herausge-
hen an den Tanz. – Alsdann werden die Jungfrauen fröhlich am Reigen sein,
dazu die junge Mannschaft, und die Alten miteinander. Jeremia 31. 4. 13“ (VII,
421). Das Motto evoziert die Tradition der Legende, die „einst für ihre Gültigkeit
bürgte“ (Morgenthaler 2007, 131). Drittens wird das vorgebliche Bürgen für die
Gültigkeit in der Quellennennung, mit der das Tanzlegendchen beginnt, beson-
ders deutlich: „Nach der Aufzeichnung des heiligen Gregorius war Musa die Tän-
zerin unter den Heiligen“ (VII, 421). Das Tanzlegendchen simuliert auf diese Art
und Weise eine Quellentreue, die es aber später selbst wieder unterminiert, wenn
es zur Frage, ob die Musen zu Festtagen im Himmel zugelassen seien oder nicht,
heißt: „was zwar vom heiligen Gregor von Nyssa bestritten, von demjenigen von
Nazianz aber aufrecht gehalten wird“ (VII, 425).

Brandstetter weist in diesem Zusammenhang darauf hin, dass dieser Streit in
der Legende nicht entschieden wird, der Hinweis aber „hintergründig auf das Pro-
blem des (Legenden-)Erzählens überhaupt und auf die Frage nach der Legitima-
tion von (Glaubens-)Wahrheit“ hinweist (2002, 233). Denn wenn sich die Texte
der Kirchenväter widersprechen, dann steht die Wahrheit der Legenden in Frage,
die aus ebendiesen Quellen ihre Glaubwürdigkeit schöpfen. Die gattungstypische
Praxis der Legende, ihre Quellen zu nennen, wird also im Tanzlegendchen hervor-
gehoben, ihre Legitimation aber gleichzeitig infrage gestellt. Dies wird noch ver-
stärkt, berücksichtigt man wie Georges Felten, dass sich weder Gregor von Nyssa
noch Gregor von Nazianz überhaupt je „über den etwaigen Verbleib der Musen
im Himmel ausgelassen“ haben (2015, 52). So laufen die fingierten Bezüge auf die
auctores ins Leere und können eben „nicht ernsthaft in einem theologischen Sinn
gelesen werden“ (ebd.). Die im Vorwort angekündigte Reproduktion, führt Anto-
nius Weixler aus, basiert demnach auf keinem präzisierbaren Prätext, sondern
vielmehr auf einem fingierten, der „erst im Moment der Neuschöpfung (Produk-
tion) und auch dann lediglich als ‚Spur‘ entsteht“ (2019, 524).

Sind die Sieben Legenden also nur eine ironische Neuschöpfung, mit der
Keller die christliche Religion verspottet? Oder fällt das Urteil über die Repro-
duktion anders aus, „wenn man aufmerksam hinblick[t]“ (VII, 333)? Das Spiel
mit der Gattungstradition der Legende in den Sieben Legenden hätte nämlich
auch auf eine ganz andere Fährte führen können. Der ursprünglich geplante

Poetik der Ambiguität 159



Titel Auf Goldgrund, sieben Legenden von N. N.3 hätte deutlich gemacht, dass
Keller den Gattungsbezug der Sammlung als Medienbezug konzipiert hat. Denn
der Titel spielt „auf alte Heiligenbilder“4 an und bezeichnet den blattgoldenen
Malgrund, der häufig für Heiligenbilder verwendet wird. Damit wird – Kosegarten
überspringend – unmittelbar an die religiös-rituelle Vermittlung von Heiligkeit
angeschlossen, in der sowohl Legenden als auch Sakralkunst als Medien dienen.
Aus mediävistischer Perspektive erinnert Christian Kiening daran (2007; Kiening/
Stercken 2019), dass Heiligkeit von Medien abhängt, „die sie übertragen und die
zugleich prekären Status besitzen“ (2004, 56). Denn Worte und Bilder können
Heiligkeit nur repräsentieren, nicht aber im gleichen Sinne sinnlich präsent
machen wie beispielsweise Reliquien (ebd.), wie auch Peter Strohschneider
ausführt: „In der Reliquie also ist der Heilige und das Heil real präsent, sie ist
die Gegenwart des Heiligen und des Heils in einem ganz substanziellen Sinn“
(2002, 112–113). Dadurch tritt bei der Reliquie auch eine „sinnliche Praxis“ hinzu:
„das Geblendetsein von göttlichem Glanz, das Riechen des süßen Geruchs der
Heiligkeit, die körperliche Berührung der Reliquie“ (Strohschneider 2002, 113).

Als Texte stehen Legenden also in einer medialen Spannung, die im Mittelal-
ter allerdings durch die „kultisch-rituellen Ordnungen der mittelalterlichen Fröm-
migkeit“ stabilisiert wurde, die für „die kommunikative Praxis legendarischen
Erzählens pragmatische Rahmungen“ boten (Strohschneider 2002, 118). Diese
Frömmigkeitspraktiken verbinden Legenden sowohl mit Praktiken der Realprä-
senz, wie Reliquien und Abendmahl, als auch mit der „bildlich-metaphorische[n]
Repräsentation des Heils in Hymnus und Preis“ (Strohschneider 2002, 118–119)
sowie der Sakralkunst – mit Medien also, welche die Texte um auditive und opti-
sche Reize und deren Sinnlichkeit ergänzen.

Aufgrund dieser Zusammenhänge lässt sich die mittelalterliche Legende nicht
allein über textbezogene Kriterien bestimmen, sondern muss darüber hinaus über
pragmatische Kategorien definiert werden (Strohschneider 2002, 120). Gerade von
diesem pragmatischen Rahmen und den religiösen Praktiken lösen sich die Legen-
den aber im Laufe der Säkularisierung. Die „Umstrukturierungen des religiösen
Systems“ und die „Ausdifferenzierungen des literarischen und künstlerischen“ er-
möglichen es im 19. Jahrhundert, „mit den Mustern der Legende – jenseits von Af-
firmation und Kritik – so umzugehen, dass eine Emphase ästhetischer Bedeutung
denkbar wurde“ (Kiening 2004, 59). Die Lösung aus dem pragmatischen Rahmen
führt dazu, dass sich die Bedingungen der Legende ändern. Wenn der Legende
nämlich der pragmatische Rahmen fehlt, dann verlagert sich die ursprünglich

 Keller an Friedrich Theodor Vischer, 1. Oktober 1871 (XXIII.2, 380–381).
 Keller an Friedrich Theodor Vischer, 1. Oktober 1871 (XXIII.2, 380).

160 Zoe Zobrist



christliche Sinnlichkeit, welche die Legende durch Praktiken der Realpräsenz und
bildliche Repräsentationen rahmte, in die Legende. Obwohl die Sieben Legenden
im Allgemeinen und das Tanzlegendchen im Besonderen nicht auf religiöse Prakti-
ken wie vor allem den Nachvollzug der Legende in der Sakralkunst vertrauen kön-
nen, haben sie deren sinnliches Potenzial durch intermediale Bezüge auf Tanz,
Malerei und Musik dem Text integriert. Auditive und visuelle Reize gibt es in den
Sieben Legenden also nur noch secondhand.

Da Keller jedoch dem generischen Titel Sieben Legenden gegenüber dem in-
termedialen Titel Auf Goldgrund, sieben Legenden von N. N. den Vorrang einge-
räumt hat, muss der generische Bezug als intermedialer mittelbar rekonstruiert
werden. Der Begriff der Intermedialität umfasst „jedes Überschreiten von Gren-
zen zwischen konventionell als distinkt angesehenen Ausdrucks- oder Kommu-
nikationsmedien“ (Wolf 2013, 344). Im Tanzlegendchen wird explizit auf andere
Medien referiert (Rajewsky 2002, 79), insbesondere auf den titelgebenden Tanz,
aber auch auf Musik. Durch bildhafte Beschreibungen, die sich intermedial auf
die Sakralkunst vor allem der Renaissance und des Barocks beziehen, referiert
der Text jedoch nicht nur auf die Malerei, sondern imitiert die Leistungen des
Mediums im Text. Durch diese intermedialen Bezüge wird das sinnliche Poten-
zial, das von den auditiven und optischen Reizen anderer Künste ausgeht, in
das Tanzlegendchen implementiert, wo es sowohl von ekphrastischen Verfah-
ren als auch von ikonographischen Pathosformeln abhängt.

3 Musa –Musen

Das Tanzlegendchen ist in zwei Teile gegliedert, in einen Teil auf der Erde und
einen Teil im Himmel. Der erste Teil auf Erden handelt von Musa, der „Tänzerin
unter den Heiligen“ (VII, 421), ihrer Buße und Himmelfahrt. Der zweite Teil im Him-
mel erzählt die Geschichte der neun Musen aus der Unterwelt, die beinahe dauer-
haft im Paradies hätten bleiben können. Diese Zweiteilung spiegelt sich bereits im
Motto, das dem Legendchen vorangestellt ist: „Du Jungfrau Israel, du sollst noch
fröhlich pauken, und herausgehen an den Tanz. – Alsdann werden die Jungfrauen
fröhlich am Reigen sein, dazu die junge Mannschaft, und die Alten miteinander“
(VII, 421). Beim Gedankenstrich überspringt das Motto ein paar Verse (Jer 31,4 zu
31,13) und schaltet um: vom Singular der Jungfrau Israel zum Plural der Jungfrauen.
Dem Motto entsprechen die zwei Teile des Tanzlegendchens: Der erste Teil handelt
von Musa, der einen Jungfrau, der zweite Teil von den Musen, den Jungfrauen im
Plural. Im Folgenden betrachte ich die beiden Teile des Tanzlegendchens im Hin-
blick auf drei Pathosformeln: Im ersten Teil der Pas de deux Musas und König Da-

Poetik der Ambiguität 161



vids (3.1) sowie Musas Himmelfahrt (3.2) und im zweiten Teil im Himmel den Choral
der Musen (3.3). Im Rahmen einer Poetik der Ambiguität erzeugt das Tanzlegend-
chen in seinen generischen und intermedialen Bezügen in beiden Teilen Effekte
einer „antagonistisch-gleichzeitige[n] Zweiwertigkeit“, wie Frauke Berndt und
Stephan Kammer semantische Ambiguitätsphänomene definieren (2009, 10).

3.1 Musas Tanz

Musa, „[g]uter Leute Kind […], welches der Mutter Gottes fleißig diente“, so setzt
das Tanzlegendchen ein, ist „nur von einer Leidenschaft bewegt, nämlich von
einer unbezwinglichen Tanzlust“ (VII, 421). Im Erzählanfang wird Musas Tanz
dem Gebet gegenübergestellt – entweder Musa tanzt oder sie betet: „wenn das
Kind nicht betete, [tanzte] es unfehlbar“ (ebd.). Der Tanz weist in diesen ersten
Zeilen eine sinnliche und potenziell sexuelle Qualität auf. Musa tanzt nämlich
„auf jegliche Weise“ und mit allen: „Musa tanzte mit ihren Gespielinnen, mit
Kindern, mit den Jünglingen und auch allein; sie tanzte in ihrem Kämmerchen,
im Saale, in den Gärten und auf den Wiesen“ (ebd.). Im nächsten Absatz aber
fallen Tanzlust und Gebet im getanzten Gebet zusammen. Dieser Zusammen-
fall wird durch die Konjunktion „Ja“ mit dem vorhergehenden Absatz verbun-
den: „Ja, eines Tages, als sie sich allein in der Kirche befand, konnte sie sich
nicht enthalten, vor dem Altar einige Figuren auszuführen und gewissermaßen
der Jungfrau Maria ein niedliches Gebet vorzutanzen“ (ebd.).

Während ihres getanzten Gebets fällt Musa in tiefe Selbstvergessenheit. Des-
halb wähnt sie zuerst nur zu träumen, „wie ein ältlicher aber schöner Herr ihr
entgegen tanzte und ihre Figuren so gewandt ergänzte, daß beide zusammen
den kunstgerechtesten Tanz begingen“ (VII, 421–422). Es handelt sich beim
schönen Herrn um den alttestamentarischen König David, den „königlichen
Ahnherrn der Jungfrau Maria“ (VII, 422). David ergänzt Musas Solo zu einem
Pas de deux. Der Paartanz von Musa und David rekurriert als Pathosformel in-
termedial auf das zeitgenössische Ballett, wie Peter Stamer ausführt, was zu
einer Überlagerung verschiedener Bedeutungsebenen führt, da der Pas de deux
als Liebesduett angelegt ist (Stamer o. J.). König David wird von einem Chor be-
gleitet, der sich aus einem halben Dutzend kleiner Engel zusammensetzt. Durch
die verspielte, schelmenhafte Darstellung der Engelchen verliert die Szene die
potenzielle Erhabenheit. Die Flügel der Engel werden mit Tauben verglichen:
Die Engelchen dehnen „knisternd die Schwungfedern aus, daß die Farben der-
selben schimmerten wie Taubenhälse“ (VII, 422). So werden die Engelchen in
Verbindung zur Liebesgöttin Venus gesetzt, deren Vögel die Tauben sind (Poe-
schel 2014, 316). Der Vergleich ruft das Bild der Liebenden auf, wie Christine

162 Zoe Zobrist



Renz zeigt (1993, 234). Das Zusammenspiel des Paartanzes als Liebesduett und
der puttenartigen Engel ambiguiert den himmlischen Tanz Davids und Musas.

König David tanzt mit großer Galanterie und scheint „sich dabei so wohl zu
gefallen, als die Jungfrau, welche im Himmel herumzuspringen meinte“ (VII, 422).
Die Ikonographie verlagert, so Renz, „die musizierenden Engel und David von
einer Erscheinung des Himmels in eine rokokohafte, galant-schäferliche Szene“
(1993, 235). Auch Brandstetter liest den Tanz mit David als „tänzerisch-erotische
Verführung durch die körperliche Beredsamkeit des Tänzer-Königs David“ (2002,
238). In ihrer Beschreibung ähnelt die Szene der Verführung der Jungfrau Maria
durch den Teufel in der Marienlegende Die Jungfrau und der Teufel, die ebenfalls
Teil von Kellers Legenden-Sammlung ist, und die den Kampf zwischen Gut und
Böse als Tanz beschreibt. Auch dort tritt der Verführer – der Teufel – sehr galant
auf, und die Szene wird von Musik begleitet, die in Die Jungfrau und der Teufel
einem Brunnen entspringt: „das Wasser machte die lieblichste Musik, denn jeder
Strahl gab einen andern Ton und das Ganze schien gestimmt wie ein Saitenspiel“
(VII, 361). Durch die Gleichsetzung von biblischem Ahnenvater und Verführer im
Tanzlegendchen und der Angleichung der Darstellung der Szene an den Kampf
zwischen Gut und Böse in Die Jungfrau und der Teufel wird nicht nur die Figur
König David ambiguiert, sondern die gesamte Paartanzszene.

Entsprechend der Ambiguität des Paartanzes ist auch der Handel, den David
Musa vorschlägt, nicht eindeutig von einem Teufelspakt zu unterscheiden. David
fragt Musa nämlich: „ob sie wohl Lust hätte, die ewige Seligkeit in einem unauf-
hörlichen Freudentanze zu verbringen, einem Tanze, gegen welchen der so eben
beendigte ein trübseliges Schleichen zu nennen sei?“ (VII, 422) Musa wünscht
sich nichts Besseres, muss dafür aber ein großes Opfer erbringen. Denn David for-
dert Askese: „So habe sie nichts Anderes zu thun, als während ihrer irdischen Le-
benstage aller Lust und allem Tanze zu entsagen und sich lediglich der Buße und
den geistlichen Uebungen zu weihen, und zwar ohne Wanken und ohne allen
Rückfall“ (VII, 423). Ob dieser Auflagen wird Musa stutzig, „und sie sagte: Also
gänzlich müßte sie auf das Tanzen verzichten?“ (ebd.) Musa zweifelt, „ob denn
auch im Himmel wirklich getanzt würde? Denn alles habe seine Zeit; dieser Erd-
boden schiene ihr gut und zweckdienlich, um darauf zu tanzen, folglich würde
der Himmel wohl andere Eigenschaften haben, ansonst ja der Tod ein überflüssi-
ges Ding wäre“ (VII, 423). Die Beschaffenheit des Erdbodens macht Musa zum Ar-
gument dafür, dass er zum Tanzen bestimmt ist. Wenn der Erdboden aber zum
Tanzen erschaffen wurde, wieso sollte sie dann auf den irdischen Tanz verzich-
ten? Durch ihre Zweifel macht Musa deutlich, dass es eine qualitative Differenz
zwischen Himmel und Erde geben muss. Denn sonst wären der Himmel und das
Streben nach dem Himmel und somit der Tod „ein überflüssiges Ding“. Indem sie
argumentiert, dass auch der Erdboden sich durchaus zum Tanzen eigne und sie

Poetik der Ambiguität 163



schon in ihrem bisherigen Erdenleben ausgiebig getanzt habe, erweist sich, so
Renz, „daß der Himmel zur Seligkeit wird allein vor einer durch auferlegten Ver-
zicht verödeten Erde“ (1993, 242). Genau dies beweist Davids Reaktion auf Musas
Argumentation: Er geht nicht darauf ein, sondern belegt nur anhand von Bibelstel-
len, dass im Himmel getanzt wird. Musa lässt sich davon aber nicht überzeugen:
„es schien ihr zu hart, von Stund’ an nicht mehr zu tanzen um eines unbekannten
Lohnes willen“ (VII, 423).

David verödet Musa das Tanzen auf Erden schließlich, indem er eine himm-
lisch schöne Musik spielen lässt, die Musa den eigenen „Leib viel zu schwer
und starr“ erscheinen lässt (ebd.). Nur deswegen willigt Musa in den Handel
ein. Der Spuk endet nun so plötzlich, wie er begann, die Engel „rauschten, flat-
terten“ (VII, 424) und fliegen durch ein offenes Kirchenfenster davon. Mit die-
sem letzten Aufbäumen der Lebenslust ist es auch mit Musas Lebensfreude und
Sinnlichkeit vorbei. Wie gefordert, lebt sie fortan ein asketisches Leben in einer
Zelle im Garten des Elternhauses. Sie geißelt sich und trägt ein raues Gewand,
die größte Buße besteht aber darin, „die Glieder still und steif zu halten“ (ebd.).
Als sie dennoch das Zucken der Füße nicht unterdrücken kann, lässt „sie sich
die feinen Füßchen mit einer leichten Kette zusammenschmieden“ (ebd.). Als
Asketin stiftet Musa nun allerdings ein Wunder nach dem anderen, in dem sie
jungen Mädchen zur Anmut verhilft: „Vorzüglich brachte man junge Mädchen
zu ihr, welche etwas unbeholfen auf den Füßen waren, da man bemerkt hatte,
daß alle, welche sie berührt, alsobald leichten und anmutvollen Ganges wur-
den“ (ebd.).

Musa verhilft den Mädchen also zwar zur Anmut, selbst kann sie ihre tänzeri-
sche Grazie aber nicht mehr ausleben. Stattdessen schwindet Musa langsam
dahin. Sie verbringt drei Jahre in ihrer Klause: „aber gegen das Ende des dritten
Jahres war Musa fast so dünn und durchsichtig wie ein Sommerwölkchen gewor-
den“ (ebd.). Die Beschreibung Musas als dünn und durchsichtig sowie der Ver-
gleich mit der Wolke bilden einerseits eine Reihe mit den Darstellungen anderer
Frauenfiguren in Kellers Werk, die beispielsweise im Grünen Heinrich, wie Winfried
Menninghaus nachvollzieht, Agentinnen des „erotischen Wolkenbilds“ sind (1982,
18). Andererseits aktualisiert das Tanzlegendchen zeitgenössische Darstellungen
von Tuberkulosekranken – eine Krankheit, welche Klinik und Ästhetik des 19. Jahr-
hunderts verbindet. So wurde, wie Susan Sontag zeigt, die Tuberkulöse als von
einer inneren Glut verzehrt dargestellt, die ihren Körper auflöst (1978, 23). Die wirk-
mächtige Tuberkulosemetapher verschränkt im 19. Jahrhundert zwei gegensätzli-
che Bildbereiche: Zum einen steht sie für den Tod von Menschen, die für zu rein
gehalten werden, um sexuell aktiv zu sein – beispielsweise Kinder, denen eine
„engelhafte[ ] Psyche“ zugeschrieben wird (Sontag 1978, 28). Zum anderen aber ist
die Tuberkulosemetapher auch ein Darstellungsmittel, um „sexuelle Gefühle zu

164 Zoe Zobrist



beschreiben“ (ebd.), da Tuberkulösen generell ein gesteigertes sexuelles Interesse
zugeschrieben wird (Max 2014). Wie eine Schwindsüchtige wird Musa ebenso von
ihrer unerfüllten sexuell konnotierten Tanzlust verzehrt. Sie „schaute voll Sehn-
sucht in den Himmel, und sie glaubte schon die goldenen Sohlen der Seligen
durch das Blau hindurch tanzen und schleifen zu sehen“ (VII, 425). Die Sehnsucht
nach dem Himmel ist immer noch eine Sehnsucht nach dem Tanz, wie durch den
Verweis auf die tanzenden Sohlen der Heiligen deutlich wird. Indem Musa also als
dahinschwindende tuberkulöse Asketin dargestellt und mit einer Wolke verglichen
wird, wird ihr Sterben ambiguiert: Sie ist nicht nur asketische Heilige, sondern
auch eine Verführte.

3.2 Musas Himmelfahrt

Musas anschließender Tod stellt den Übergang vom ersten zum zweiten Teil dar.
Denkt man an das Motto des Tanzlegendchens, handelt es sich bei dieser Szene
gewissermaßen um den Gedankenstrich, der Musa im Singular mit ihrem Plural,
den Musen, verbindet. Diesem Übergang kommt besondere Bedeutung zu, da er
stark verdichtet und ikonographisch hoch aufgeladen ist. Musa stirbt „[a]n einem
rauhen Herbsttage“ (VII, 425) im Garten ihres Elternhauses, der als locus amoenus
beschrieben wird (Renz 1993, 236). Für die Darstellung von Musas Sterbeszene
werden zwei Bildbereiche übereinandergelegt: Einerseits wird Musa in der Tradi-
tion einer Braut Christi geschildert, andererseits wird vor allem die Darstellung
der Natur erotisch aufgeladen. Musa „hatte sich das dunkle Bußkleid ausziehen
und mit blendend weißen Hochzeitsgewändern bekleiden lassen“ (VII, 425). Über
das Hochzeitsgewand wird sie mit der legendarischen Erzähltradition der sponsa
christi verbunden und dadurch mit der Tradition jungfräulicher Heiliger, für wel-
che die spirituelle Brautschaft ein wirkmächtiges Konzept weiblicher Askese dar-
stellte (Weitbrecht 2019, 159). Mit dem Einsetzen himmlischer Musik wandelt sich
die Szene indes und wird nun im Vergleich zur wenig sinnlichen Darstellung von
Musa als Asketin lebendiger. Die Erzählinstanz markiert diesen Wechsel: „Aber
unversehens“ setzt sie an,

wandelte sich das Wehen des Windes in Musik, in allen Baumkronen schien dieselbe zu
spielen, und als die Leute emporsahen, siehe, da waren alle Zweige mit jungem Grün be-
kleidet, die Myrten und Granaten blühten und dufteten, der Boden bedeckte sich mit Blu-
men und ein rosenfarbiger Schein lagerte sich auf die weiße zarte Gestalt der Sterbenden.
(VII, 425)

Mit Musas Sterben geht das Wunder eines zweiten Frühlings mitten im Herbst
einher, alles blüht und duftet. Die Szene spielt mit der mehrdeutigen Symbolik

Poetik der Ambiguität 165



der geschilderten Pflanzen, weil sowohl Myrte als auch Granate ikonographisch
mehrfach besetzt sind. Die Myrte wird Aphrodite zugeordnet und ist somit ero-
tisch konnotiert, wird aber unter anderem in der römischen Dichtung auch mit
der Hochzeitsymbolik und der Keuschheit der Braut in Verbindung gebracht
(Siede 2013, 383). Über die Myrte wird nicht zuletzt wieder ein Bogen zu Gregor
von Nyssa geschlagen, der die Metaphorik der Myrte als Zeichen süßer Anmut
in Zusammenhang mit der Vorstellung einer Brautschaft Christi brachte (Siede
2013, 387). Ebenso die Granaten, die auch Attribut Aphrodites sind, deren rote
Farbe aber auch auf das Blut der Märtyrer und das Leiden Christi bezogen
wurde (Engemann 1983, 689–718). Der Garten selbst erscheint paradieshaft. Die
Flora ergänzt den „rosenfarbige[n] Schein“ der fiebrig, leidenschaftlich und tu-
berkulös dargestellten Musa, so dass die Szene erneut ambiguiert wird, worauf
auch Renz hinweist: „Geistliches Paradiesgärtlein und erotische Landschaft
gehen ununterscheidbar in einander über“ (1993, 236–237).

Musas anschließender Sprung „in den offenen Himmel“ (VII, 425), stellt
den Übergang Musas von der Erde in den Himmel dar und ist gleichzeitig der
Wechsel vom ersten zum zweiten Teil.

In diesem Augenblicke gab sie ihren Geist auf, die Kette an ihren Füßen sprang mit einem
hellen Klange entzwei, der Himmel that sich auf weit in der Runde, voll unendlichen Glan-
zes und jedermann konnte hineinsehen. Da sah man viel tausend schöne Jungfern und
junge Herren im höchsten Schein, tanzend im unabsehbaren Reigen. Ein herrlicher König
fuhr auf einer Wolke, auf deren Rand eine kleine Extramusik von sechs Engelchen stand,
ein wenig gegen die Erde und empfing die Gestalt der seligen Musa vor den Augen aller
Anwesenden, die den Garten füllten. Man sah noch, wie sie in den offenen Himmel
sprang, und augenblicklich tanzend sich in den tönenden und leuchtenden Reihen verlor.
(VII, 425)

Renz vergleicht die Beschreibung des Himmels mit einem barocken Kuppelfresko
(1993, 240). Anders als dieses jedoch, das die Illusion einer geglaubten Wirklich-
keit vermitteln will, indem es die Illusion einer räumlichen Tiefe und den Eindruck
einer Öffnung in den Himmel hinein erzeugt, verfolgt das Tanzlegendchen eine um-
gekehrte Intention: Es lässt „den Illusionscharakter des Beschriebenen faßbar“
werden (Renz 1993, 240). Dieser Effekt wird dadurch realisiert, dass die extradie-
getisch-heterodiegetische Erzählinstanz die Blickvertikale von unten durch die Po-
sitionierung des „man“ in der erzählten Welt nachvollzieht: „jedermann konnte
hineinsehen“; „sah man“, „man sah noch“. Von der Erde aus nimmt ‚jeder/man(n)‘
den sich öffnenden Himmel wahr – eine Blickvertikale, wie sie der Pathosformel
der Assunta, der Aufnahme Mariae in den Himmel, entspricht, die beispielsweise
Rubens darstellt. Durch die Beschreibung von Musas Himmelfahrt mitsamt den
weiteren Anwesenden, die der Himmelfahrt beiwohnen und sie bezeugen, lehnt
sich das Tanzlegendchen intermedial an diese ikonographische Formel an.

166 Zoe Zobrist



Doch das Tanzlegendchen bricht mit der sakralen Erhabenheit des Sujets sti-
listisch dadurch, dass die Figur des „herrliche[n] König[s]“ mit seiner „kleine[n]
Extramusik von sechs Engelchen“ Musa empfängt (VII, 425). Intermedial verweist
die Extramusik auf das Theater, wie Renz festhält: „Die Bühnenmusik, die auf die
Bühne gefahren oder auf diese herabgelassen wird, ist Teil barocker Bühnen- und
Opernpraxis. Der Himmel wird zur Theateraufführung, das Visionär-Geschaute
zur Theaterkulisse“ (1993, 240). In dieser Perspektive ist die Wolke Teil der Kulisse
und fährt die Extramusik in den Bühnenraum hinein. Musa feiert einen großen
Abgang, indem sie in den offenen Himmel springt und sich in den synästhetisch
tönenden und leuchtenden Reihen verliert.

Der Sprung von der Bühne auf einen anderen Schauplatz ist ein wiederkeh-
rendes Motiv bei Keller: Auch andernorts wird in Kellers Theatern gesprungen.
Elisabeth Strowick hat jüngst am Beispiel der Meerkatzenszene im Grünen Heinrich
gezeigt, dass in einer „doppelten Optik […] Bühne und Backstage, on und off, zu
einem doppelten Szenario“ ineinander geblendet werden (2020, 229). Diese zwei
Szenarien werden nicht durch Auftritte, sondern durch Sprünge verbunden: „Kel-
lers Theater ist kein Theater des Auftritts, sondern eines des Sprungs: ‚mit einem
Sprunge‘ bewegen sich die Akteure zwischen Bühnenraum und Backstage“ (Stro-
wick 2020, 229). Weiter folgert sie: „Der Sprung, der immer ein Sprung ins off ist,
ist der so unmögliche wie konsequente ‚Auftritt‘ für Kellers anderen Schauplatz.
Ja, der Sprung bringt den Schauplatz als irreduzibel doppelten, Intervall, off/
abyss hervor“ (Strowick 2020, 230). Auch im Tanzlegendchen stellt der Sprung
Musas „in den offenen Himmel“ einen Sprung ins off, in den Backstagebereich
dar; der Auftritt für den anderen Schauplatz. Denn im Tanzlegendchen folgt nun
der zweite Teil im Himmel.

3.3 Der Gesang der Musen

Auf dem anderen Schauplatz im Tanzlegendchen kommt neben Erde und Himmel
noch eine dritte Sphäre zum Zug: die Hölle. Die neun Musen, „die sonst in der
Hölle saßen“, sind zum „hohe[n] Festtag“ geladen (VII, 425) und stürzen zuletzt
die gesamte Himmelsgesellschaft in „Erdenleid und Heimweh“ (VII, 427). Wie es
das Motto schon angekündigt hat, stehen in diesem zweiten Teil die Musen im
Fokus, und die bisherige Hauptfigur Musa gerät in den Hintergrund. Sie ist nun
Teil des off und wird zur Nebenfigur.

Nicht allein eine neue Sphäre kommt im zweiten Teil hinzu, sondern im Him-
mel wird auch die Poetik der Ambiguität ins Groteske gesteigert. In „antagonistisch-
gleichzeitige[r] Zweiwertigkeit“ (Berndt/Kammer 2009, 10) wird Heterogenes in
einem „Wechselspiel sich störender, gegenseitig aufhebender Perspektiven“ kombi-

Poetik der Ambiguität 167



niert (Haaser/Oesterle 2007, 745). Am Beispiel von Der Schmied seines Glückes
hat Wolfgang Preisendanz den Spielraum des Grotesken in Kellers Werk unter-
sucht (1989). Preisendanz beschreibt, wie Kellers Novelle einen Spagat zwischen
realistischem Erzählen und Groteskem macht, dies aber „innerhalb seiner eige-
nen Ästhetik“ (1989, 25). Auch im Tanzlegendchen öffnet sich Kellers Erzählen
dem Grotesken, indem es die Ambiguitäten bis zu Unvereinbarkeiten steigert.
Wie im Schmied seines Glückes werden im Tanzlegendchen durch die Kombina-
tion von zwei sich widersprechenden Konzepten, die sich in „theoretische[r]
Unvereinbarkeit“ gegenüberstehen (ebd.) – dort Groteske und Realismus, hier
Groteske und Legende – neue erzählerische Möglichkeiten erreicht. Kann die
Doppelstruktur in Schmied seines Glückes „als realistische Bändigung grotes-
ker Phantasie und als groteske Selbstüberbietung des poetischen Realismus“
gelesen werden (ebd.), so ermöglicht sie im Tanzlegendchen eine Reflexion über
die Möglichkeiten der Gattung der Legende in der Moderne.

Aus der Gattungstradition der Legende, in die sich das Tanzlegendchen ein-
schreibt, erwächst die Erwartung, dass der Himmel im Tanzlegendchen als Heils-
raum dargestellt wird. Aus dem bisherigen Verlauf des Tanzlegendchens ergibt
sich die Erwartung, dass im Himmel ein ‚unaufhörlicher Freudentanz‘ und ‚ewige
Freude‘ herrsche. So versprach es König David – und nur im Hinblick auf dieses
Versprechen war Musa bereit, auf den irdischen Tanz zu verzichten. Musas Begeh-
ren ist ganz auf die „goldenen Sohlen der Seligen“ ausgerichtet, die sie durch das
Blau des Himmels „hindurch tanzen und schleifen zu sehen“ glaubt (VII, 425).
Dieses Begehren wird aber im zweiten Teil im Himmel suspendiert. Der Himmel
im Tanzlegendchen bricht auf groteske Weise mit beiderlei Erwartungen: Mit Er-
wartungen, die aus der Gattungstradition der Legende erwachsen, und mit Erwar-
tungen, die der vorhergehende Text in Bezug auf Musa schürt.

Ein scheinbarer Anschluss an die Gattungstradition des „Wieder- und Weiter-
erzählens“ (Köbele 2012, 379) wird in der Einleitung des zweiten Teils im Himmel
geleistet. Genauso wie es statt einer Jungfrau nun mehrere Jungfrauen gibt, gibt
es im zweiten Teil auch statt einer Quelle gleich mehrere. Diese Quellen sollen
vorgeblich – so Marianne Schuller – „auf das mittelalterliche Verfahren der Be-
glaubigung durch eine kirchliche Autorität als Methode der Wahrheitsfindung“
verweisen (2018, 107). „Im Himmel“, so setzt der zweite Teil der Legende ein „war
eben hoher Festtag; an Festtagen aber war es, was zwar vom heiligen Gregor von
Nyssa bestritten, von demjenigen von Nazianz aber aufrecht gehalten wird, Sitte,
die neun Musen, die sonst in der Hölle saßen, einzuladen und in den Himmel zu
lassen, daß sie da Aushülfe leisteten“ (VII, 425–426). Nicht ein, sondern zwei Ge-
währsmänner werden genannt, die sich widersprechen. Damit ist – wie Felten
deutlich macht – die religionskritische Dimension dieses zweiten Teils markiert
(Felten 2015, 52). Der Bezug auf die Kirchenväter wird „ironisch gebrochen“

168 Zoe Zobrist



(ebd.). Schon in diesem Quellenbezug wird also deutlich, dass der Himmel des
Tanzlegendchens nicht widerspruchsfrei ist.

Doch nicht nur hinsichtlich der Quellen, sondern auch im Hinblick auf die
Gattungsmotive werden heterogene Verschränkungen vorgenommen. Der erste
Teil des Tanzlegendchens hat zwar einen ironischen Ton, folgt aber in seinen
Grundzügen Schemavorstellungen einer Heiligenlegende. Im Hinblick auf die
Gattungstradition ist es nicht ungewöhnlich, dass das Tanzlegendchen vom Him-
mel als Jenseitsraum erzählt. Maximilian Benz streicht für Antike und Mittelalter
heraus, dass „legendarische Erzählungen immer schon auch von Jenseitsorten
handeln“ (2018, 272). Wie Elke Koch für das legendarische Erzählen seit seinen
Anfängen in der Spätantike zeigt, wird von Heiligen stets „unter der Prämisse
erzählt, dass diese als Personen nach dem Tod fortexistieren“ (2019, 25). Dass
Musa im Himmel weiterlebt, ist also gemäß der Gattungstradition nur folgerich-
tig und sogar notwendig für ihren Status als Heilige. Doch stellt der Himmel in
spätantiken und mittelalterlichen Legenden gemeinhin einen Heilsraum dar.
Folgte das Tanzlegendchen den Vorstellungen einer religiösen Erlösungserzäh-
lung, so sollte in diesem Himmel nun die Erlösung – für Musa spezifisch eine
Erlösung im Tanz – folgen. Genau diese Erwartung wird aber suspendiert.

Die Erwartung für den zweiten Teil im Himmel ist ein großer Freudentanz,
eine sinnliche Explosion in der Beschreibung des Fests im Himmel. Eine solche
scheint Musas theatrale Himmelfahrt vorzubereiten. Aber nachdem Musa „tan-
zend sich in den tönenden und leuchtenden Reihen verlor“ (VII, 425), wird das
Tanzen zwar noch einmal erwähnt, dies aber nur nebenbei, bevor die eigentli-
che Handlung einsetzt: „Als nun die Tänze und Gesänge und alle Ceremonieen
zu Ende und die himmlischen Heerscharen sich zu Tische setzten, da wurde
Musa an den Tisch gebracht, an welchem die neun Musen bedient wurden“ (VII,
426). Ein „unaufhörliche[r] Freudentanz[ ]“ (VII, 422) ist in diesem Himmel nicht
zu finden, und für Musa, der ebendies von David versprochen wurde, gibt es in
diesem Himmel keine Erlösung.

Stattdessen wird die Erwartung, die aufgebaut wurde, suspendiert: Das eben
stattfindende Fest wird weltlich dargestellt und lehnt sich in der Darstellung der
„emsige[n] Martha aus dem Evangelium“ (VII, 426) intermedial an die Ikonogra-
phie der heiligen Martha an, die vor allem in der niederländischen Malerei des 15.
und 16. Jahrhunderts gerne in Küchenszenen mit Schürze dargestellt wurde (Anstett-
Janßen 1974, 566). Martha sorgt in eigener Person für Musa und die verschüchterten
Musen, die mit Musa am Tisch sitzen, und hat „ihre schönste Küchenschürze um-
gebunden“ und „einen zierlichen kleinen Rußfleck an dem weißen Kinn“ (VII,
426). Statt „tönenden und leuchtenden Reihen“ (VII, 425), in die sich Musa ur-
sprünglich verlor, wird unter der Ägide der biederen Heiligen der Häuslichkeit
eine Tischszene dargestellt. Die Tischgesellschaft, in der sich schließlich doch

Poetik der Ambiguität 169



„ein anmutig fröhliches Dasein in dem Frauenkreise“ entwickelt (VII, 426), be-
steht aus vielerlei Frauenfiguren unterschiedlicher intertextueller Herkunft, die,
wie Stamer herausarbeitet, zu einer Bildkomposition zusammengefügt werden, die
sich an ein Tableau vivant auf dem Theater anlehnt (o. J.). Figuren der griechisch-
antiken Mythologie und der biblisch-christlichen Welt werden beim Fest im Him-
mel bunt durcheinandergemischt. So sitzen mit Musa und den Musen noch Terpsi-
chore, die heilige Cäcilie, Polyhymnia und Euterpe am Tisch, „und alle hielten
sich bei den Händen“ (VII, 426).

Nicht nur die Erwartungen hinsichtlich des ewigen Freudentanzes werden
enttäuscht, sondern auch die Erwartungen hinsichtlich der himmlischen Musik,
die David Musa vorspielte, eine „unerhört glückselige[ ], überirdische[ ] Tanz-
weise“ (VII, 423). An die Stelle dieser Musik tritt im Himmel der Gesang der
Musen aus der Hölle, der das gesamte Himmelspersonal in eine Krise stürzt. Am
Anfang dieser Krise steht ein nicht eingehaltenes Versprechen. Den Musen flüs-
tert die Jungfrau Maria zu, „sie werde nicht ruhen, bis die Musen für immer im
Paradiese bleiben könnten“ (VII, 426). Die Erzählinstanz kommentiert lapidar:
„Es ist freilich nicht so gekommen“ (VII, 427). Dieser Kommentar stellt eine Zäsur
dar: Nun schlägt das Tanzlegendchen vollends ins Groteske um. Denn die Musen
wollen sich bedanken und üben nach dem Fest „in einem abgelegenen Winkel
der Unterwelt einen Lobgesang ein, dem sie die Form der im Himmel üblichen
feierlichen Choräle zu geben suchten“ (ebd.). Dafür teilen sie sich in „zwei Hälf-
ten von je vier Stimmen, über welche Urania eine Art Oberstimme führte, und
brachten so eine merkwürdige Vokalmusik zuwege“ (ebd.). Als der nächste Fest-
tag im Himmel gefeiert wird, beginnen die Musen in einem günstigen Moment
mit ihrem „sänftlich“-verstörenden Choral,

der bald gar mächtig anschwellte. Aber in diesen Räumen klang er so düster, ja fast trot-
zig und rauh, und dabei so sehnsuchtsschwer und klagend, daß erst eine erschrockene
Stille waltete, dann aber alles Volk von Erdenleid und Heimweh ergriffen wurde und in
ein allgemeines Weinen ausbrach.

Ein unendliches Seufzen rauschte durch die Himmel; bestürzt eilten alle Aeltesten und
Propheten herbei, indessen die Musen in ihrer guten Meinung immer lauter und melan-
cholischer sangen und das ganze Paradies mit allen Erzvätern, Aeltesten und Propheten,
alles, was je auf grüner Wiese gegangen oder gelegen, außer Fassung geriet. (ebd.)

Während dem Choral im 19. Jahrhundert gemeinhin eine gottesdienstliche Funk-
tion zugeschrieben wird, weil er religiöse Gefühle erwecken und bewegen soll
(Blankenburg 2010), wird er im Tanzlegendchen ins groteske Gegenteil verkehrt.
Kellers Gesang der Musen bezieht sich zwar auf die Pathosformel des bewegen-
den Chorals, kehrt die ausgelösten Gefühle aber um. Der Choral der Musen weckt
im Himmel keine religiösen Gefühle, sondern „Erdenleid und Heimweh“ und

170 Zoe Zobrist



„allgemeines Weinen“. Die „allerhöchste Trinität“ kommt schließlich „selber
heran“, schaut „zum Rechten“ und bringt die Musen mit „einem lang hinrol-
lenden Donnerschlage zum Schweigen“: „Da kehrten Ruhe und Gleichmut in
den Himmel zurück; aber die armen neun Schwestern mußten ihn verlassen
und durften ihn seither nicht wieder betreten“ (VII, 427). Mit diesem Aus-
schluss endet das Tanzlegendchen.

Anstelle der glückseligen Tanzweise, die Musa noch auf Erden vernommen
hat, folgt im Himmel ein Gesang, der „so düster, ja fast trotzig und rauh“ klingt,
dass die gesamte Himmelsgesellschaft „außer Fassung“ gerät (ebd.). Ausgerech-
net im Heilsraum erfolgt die Krise. Die Lösung dieser Krise durch „die allerhöchste
Trinität“ (ebd.) steigert den grotesken Effekt dieser Szene gar noch, wird in dieser
Formulierung schließlich das ‚Allerhöchste‘ – die Dreifaltigkeit Gottes – einer
Komik der Herabsetzung ausgeliefert. Der groteske Effekt, den die Krise der Him-
melsgesellschaft und die Lösung dieser durch die personifizierte Trinität hat, ist
eine Steigerung der Poetik der Ambiguität. Erreicht wird der groteske Effekt da-
durch, dass die Erwartungen, die von der Gattungstradition der Legende, in die
sich das Tanzlegendchen einschreibt, suspendiert werden. Statt einer Quelle, wel-
che die Glaubwürdigkeit absichern soll, gibt es zwei, die sich zudem auch noch
widersprechen. Statt eines Heilsraums, in dem Musa Erfüllung im Freudentanz
findet, wird der Tanz nur nebenbei erwähnt. Die suspendierte Leidenschaft für
den Tanz findet keine Erfüllung im Himmel, vielmehr wird die vormalige Hauptfi-
gur in eine biedere Küchenszene hineinerzählt und beim zweiten Festtag im Him-
mel gar nicht mehr erwähnt. Statt himmlischer Melodien, wie sie Musa noch auf
Erden vernahm, ist die Musik im Himmel ein Choral der Musen aus der Hölle, der
zwar die Sinnlichkeit und das Pathos sakraler Musik aufnimmt und maximale Ge-
fühle beim Himmelspersonal auslöst. Doch anstatt wie erwartet um positive Ge-
fühle, handelt es sich dabei um höchst zwiespältige und das Himmelsvolk stürzt
in „Erdenleid und Heimweh“. Zuletzt wird die allerhöchste Trinität dazu degra-
diert „zum Rechten zu sehen“ (VII, 427). Im Himmel, wo gemäß der Gattungstra-
dition „transzendente[ ] Vollkommenheit“ herrschen sollte (Benz 2018, 278),
erzeugen unerfüllte Versprechen und Leiden groteske Heterogenität.

4 Ambiguität und Affektivität

Diese groteske, religionskritische Darstellung des Himmels ermöglicht eine Refle-
xion der Gattung. Der Himmel im Tanzlegendchen hat keine „andere[n] Eigen-
schaften“ als die Erde (VII, 423), wie Musa im ersten Teil fordert, wenn es im
Himmel Küchenschürzen und düstere Gesänge gibt. Dadurch lässt das Tanzle-

Poetik der Ambiguität 171



gendchen offen, ob der Tod „ein überflüssiges Ding“ sein könnte, wie Musa noch
auf Erden hofft (ebd.). Anstatt den Himmel als Erlösungsort darzustellen, steigert
er im Tanzlegendchen die Poetik der Ambiguität ins Groteske.

Das Tanzlegendchen wird oft dahingehend gelesen, dass es „um die Rolle der
Kunst – um den Ort der Musen“ gehe (Brandstetter 2002, 244; vgl. Schuller 2018,
108), genauer noch um den „Platz der Musen, nach ihrer Verbannung aus dem
Himmel“ (Brandstetter 2002, 245). Ich verstehe das Tanzlegendchen auch dahinge-
hend, dass es nach dem Platz der Legende in der Moderne fragt. Felten sieht im
Tanzlegendchen „die christliche Heilsbotschaft gegen den Strich“ gebürstet (2015,
47). Auch Weixler geht davon aus, dass „eine Kritik an den Heilsversprechen von
religiösen Texten im Allgemeinen“ kaum deutlicher ausfallen könnte, ja er sieht
„Legenden im Besonderen“ in der Kritik (2019, 519). In der Tat sind die Sieben Le-
genden im Allgemeinen und das Tanzlegendchen im Besonderen keine Legenden
mehr, die „in einem genuin religiösen Funktionszusammenhang stehen“ und „die
Heiligkeit des Protagonisten zur Geltung bringen“, wie Koch die Legende definiert
(2016, 245). Legenden waren aber, wie die mediävistische Forschung mit Susanne
Köbele auch zeigt, nie ‚einfach‘ (2012), wie es André Jolles in den 1930er-Jahren
noch konstatiert (2006). Denn sie bewegen sich in einem Spannungsfeld zwischen
Rhetorik-Verzicht und Rhetorik-Faszination. Ihre „religiöse und ästhetische Attrak-
tion“ liegt darin, dass die Legenden die „von Ambivalenzen herrührenden Risiken“
kontrollieren müssen – sie liegt in der „Illusion der einfachen Form“ (Kö-
bele 2012, 402). Ihrem Selbstverständnis nach brauchten die mittelalterlichen Le-
genden nicht viel: „einen Heiligen, eine Reihe von Wundern, jemanden, der
davon erzählt, und jemanden, der das Erzählte glaubt“ (Köbele 2012, 370).

Von einem derartigen Selbstverständnis sind die Sieben Legenden weit ent-
fernt. Stattdessen finden sich im Tanzlegendchen eine Heilige, deren Status als
Heilige prekär ist, deren Büßerinnentum im Rückblick ambig wird, da die ent-
scheidende Erlösung in Frage gestellt wird und die zudem im zweiten Teil völlig
aus dem Blick gerät. Des Weiteren sind Musas Wunder, da sie Mädchen heilt,
„welche etwas unbeholfen auf den Füßen waren“ und ihnen einen „leichten und
anmutvollen Gang[ ]“ verleiht (VII, 424), ebenso zweifelhaft wie ihre Himmel-
fahrt, die womöglich nur ein barockes Trompe-lʼŒil ist. In den Sieben Legenden
geht es „nicht nur“ um „die kirchliche Fabulierkunst“, „sondern wohl auch“ um
eine „mehr profane[ ] Erzählungslust oder Novellistik“ (VII, 333). Im Rahmen
einer Poetik der Ambiguität gelingt es den Sieben Legenden dennoch beides zu-
gleich zu sein und die Bedingungen der Legende für die Moderne neu auszuhan-
deln. Im 19. Jahrhundert ist nämlich der Prozess der Lösung der Legende vom
pragmatischen Rahmen der religiösen Praktiken abgeschlossen. Vor dem Hinter-
grund der „Umstrukturierungen des religiösen Systems und [der] Ausdifferenzie-
rungen des literarischen und künstlerischen“, wird „eine Emphase ästhetischer

172 Zoe Zobrist



Bedeutung“ denkbar (Kiening 2004, 59). Für das Tanzlegendchen folgt daraus,
dass keine letztgültigen Ordnungssysteme mehr angeboten werden – keine sa-
kralen Inhalte, keine religiösen Funktionsbestimmungen und keine Heiligkeits-
konzepte.

Dennoch ist das Tanzlegendchen eine Legende – und zwar deshalb, weil
es die Sinnlichkeit der religiösen Praktiken zum Ausdruck bringt und die Gat-
tung so anschlussfähig für das 19. Jahrhundert macht. In seiner Poetik der
Ambiguität betreibt Keller dafür einen erheblichen Aufwand, der die generi-
schen und intermedialen Bezüge, aber auch sowohl ikonographische als auch
musikalische Pathosformeln umfasst. Diese Affektivität sorgt in Kellers Legend-
chen für Staunen – beispielsweise bei den Zuschauenden von Musas Himmel-
fahrt – und damit gerade für denjenigen Affekt, der für Legenden eine große
Bedeutung hat. Mireille Schnyder erläutert, dass das Staunen als Reaktion „auf
die Manifestation göttlicher Macht im Irdischen“ ausgelöst wird (2016, 171). Sie
interpretiert das Staunen als ein kollektives Phänomen des „Überwältigtsein[s]
von der sichtbar gewordenen Macht Gottes“ (ebd.). Das Tanzlegendchen bezieht
sich durch generische und intermediale Bezüge auf das Wunderbare und den
davon ausgelösten Affekt des Staunens (Gess 2013; 2019). Genau dadurch macht
die letzte Legende deutlich, was die Sieben Legenden als Ganzes tun und was
schon das Vorwort ankündigt: Sie schließen an die Gattung der Legende an,
„wobei ihnen freilich zuweilen das Antlitz nach einer anderen Himmelsgegend
hingewendet wurde, als nach welcher sie in der überkommenen Gestalt schauen“
(VII, 333). Dergestalt setzen die Sieben Legenden zu einer Neuausrichtung der Gat-
tung im 19. Jahrhundert an, die zum Experimentierfeld für die Möglichkeiten ur-
sprünglich religiöser Texte in einer säkularisierten Gesellschaft wird.

Literatur

Anstett-Janßen, Marga. „Martha von Bethanien“. Lexikon der christlichen Ikonographie. Bd. 7.
Ikonographie der Heiligen. Innozenz bis Melchisedech. Hg. Wolfgang Braunfels.
Freiburg/Br.: Herder, 1974. Sp. 565–568.

Benz, Maximilian. „Himmel, Hölle“. Literarische Orte in deutschsprachigen Erzählungen des
Mittelalters. Ein Handbuch. Hg. Tilo Renz, Monika Hanauska, Mathias Herweg. Berlin,
Boston: De Gruyter, 2018. 271–285.

Berndt, Frauke und Stephan Kammer. „Amphibolie – Ambiguität – Ambivalenz. Die Struktur
antagonistisch-gleichzeitiger Zweiwertigkeit“. Amphibolie – Ambiguität – Ambivalenz.
Hg. Frauke Berndt, Stephan Kammer. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2009. 7–30.

Blankenburg, Walter. „Choral/Choralgesang“. Theologische Realenzyklopädie Online. Hg.
Gerhard Krause u. a. Berlin, New York: De Gruyter, 2010. www.degruyter.com/database/
TRE/entry/tre.08_004_15/html (05.05.2022).

Poetik der Ambiguität 173

http://www.degruyter.com/database/TRE/entry/tre.08_004_15/html
http://www.degruyter.com/database/TRE/entry/tre.08_004_15/html


Brandstetter, Gabriele. „de figura. Überlegungen zu einem Darstellungsprinzip des Realismus.
Gottfried Kellers Tanzlegendchen“. de figura. Rhetorik – Bewegung – Gestalt. Hg.
Gabriele Brandstetter, Sibylle Peters. München: Fink, 2002. 223–245.

Engemann, Josef. „Granatapfel“. Reallexikon für Antike und Christentum. Sachwörterbuch zur
Auseinandersetzung des Christentums mit der antiken Welt. Bd. 12. Gottesschau (Visio
beatifica) – Gürtel. Hg. Theodor Klauser u. a. Stuttgart: Hiersemann, 1983. Sp. 689–718.

Felten, Georges. „(Um-)Wendung. Pas de deux von Poesie und Prosa in Gottfried Kellers Das
Tanzlegendchen“. Variations 23 (2015): 41–54.

Frick, Julia und Coralie Rippl. „Vorwort“. Dynamiken literarischer Form im Mittelalter. Hg. Julia
Frick, Coralie Rippl. Zürich: Chronos, 2020. 7–9.

Gess, Nicola. „Staunen als ästhetische Emotion. Zu einer Affektpoetik des Wunderbaren“. Wie
gebannt. Ästhetische Verfahren der affektiven Bindung von Aufmerksamkeit. Hg. Martin
Baisch, Andreas Degen, Jana Lüdtke. Freiburg/Br.: Rombach, 2013. 115–132.

Gess, Nicola. Staunen. Eine Poetik. Göttingen: Wallstein, 2019.
Haaser, Rolf und Günter Oesterle. „Grotesk“. Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft.

Neubearbeitung des Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte. Bd. 1. Hg. Klaus
Weimar. Berlin: De Gruyter, 2007. 745–748.

Jolles, André. Einfache Formen. Legende, Sage, Mythe, Rätsel, Spruch, Kasus,
Memorabile, Märchen, Witz. Tübingen: Max Niemeyer, 82006.

Kiening, Christian. „Ästhetische Heiligung. Von Hartmann von Aue zu Lars von Trier“. Neue
Rundschau 115.1 (2004): 56–71.

Kiening, Christian. „Medialität in mediävistischer Perspektive“. Poetica 39.3–4 (2007):
285–352.

Kiening, Christian und Martina Stercken (Hg.).Medialität. Historische Konstellationen. Zürich:
Chronos, 2019.

Köbele, Susanne. „Die Illusion der ‚einfachen Form‘. Über das ästhetische und religiöse Risiko
der Legende“. Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 134.3 (2012):
365–404.

Koch, Elke. „Legende“. Handbuch Literatur und Religion. Hg. Daniel Weidner. Stuttgart:
Metzler, 2016. 245–249.

Koch, Elke. „Bedingungen und Elemente des Erzählens von jenseitiger Heilsmittlerschaft.
Namenspraxis und Mirakelstruktur in Michael-Legenden“. Legendarisches Erzählen.
Optionen und Modelle in Spätantike und Mittelalter. Hg. Julia Weitbrecht u. a. Berlin:
Erich Schmidt, 2019. 25–44.

Kosegarten, Ludwig Theoboul. Legenden. 2 Bde. Berlin: in der Bossischen Buchhandlung,
1804.

Max, Katrin. „Fiebrige Leidenschaft. Die gesteigerte Libido der Tuberkulösen als
epochenübergreifende Metapher in der Literatur des 19. und 20. Jahrhunderts“. Epoche
und Metapher. Systematik und Geschichte kultureller Bildlichkeit. Hg. Benjamin Specht.
Berlin, Boston: De Gruyter, 2014. 255–279.

Menninghaus, Winfried. Artistische Schrift. Studien zur Kompositionskunst Gottfried Kellers.
Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1982.

Morgenthaler, Walter. „Sieben Legenden. Der Zyklus als Werk“. Gottfried Keller. Romane und
Erzählungen. Hg. Walter Morgenthaler. Stuttgart: Reclam, 2007. 119–133.

Poeschel, Sabine. Handbuch der Ikonographie. Sakrale und profane Themen der bildenden
Kunst. Darmstadt: Philipp von Zabern, 52014.

174 Zoe Zobrist



Preisendanz, Wolfgang. Poetischer Realismus als Spielraum des Grotesken in Gottfried Kellers
‚Der Schmied seines Glückes‘. Konstanz: Universitätsverlag, 1989.

Rajewsky, Irina O. Intermedialität. Tübingen, Basel: Francke, 2002.
Renz, Christine. Gottfried Kellers ‚Sieben Legenden‘. Versuch einer Darstellung seines

Erzählens. Tübingen: Max Niemeyer, 1993.
Schnyder, Mireille. „Staunen und ‚conversio‘“. Zwischen Ereignis und Erzählung. Konversion

als Medium der Selbstbeschreibung in Spätantike, Mittelalter und Früher Neuzeit. Hg.
Ruth von Beruht u. a. Berlin, Boston: De Gruyter, 2016. 169–185.

Schuller, Marianne. „Sieben Legenden“. Gottfried Keller Handbuch. Leben – Werk – Wirkung.
Hg. Ursula Amrein. Stuttgart: Metzler, 22018. 92–109.

Siede, Mechthild. „Myrte“. Reallexikon für Antike und Christentum. Sachwörterbuch zur
Auseinandersetzung des Christentums mit der antiken Welt. Bd. 25. Mosaik –
Nymphaeum. Hg. Georg Schöllgen u. a. Stuttgart: Hiersemann, 2013. Sp. 378–389.

Sontag, Susan. Krankheit als Metapher. Übers. Karin Kersten, Caroline Neubaur. München,
Wien: Hanser, 1978.

Spalinger, Roland. „Heiligkeit der Liebe. Die Struktur ‚reziproker Immanenz‘ in Gottfried
Kellers Legende Dorotheas Blumenkörbchen“. Gottfried Kellers Erzählen. Strukturen –
Funktionen – Reflexionen. Hg. Philipp Theisohn. Berlin, Boston: De Gruyter, 2022,
195–215.

Stamer, Peter. „Tanz/Legende. Zur Diskursivierung von Tanzmotiven im Tanzlegendchen“.
www.gottfriedkeller.ch/allgemein/textkonstitution/tanzlegende.php o.J. (05.05.2022).

Strohschneider, Peter. „Textheiligung. Geltungsstrategien legendarischen Erzählens im
Mittelalter am Beispiel von Konrads von Würzburg Alexius“. Geltungsgeschichten. Über
die Stabilisierung und Legitimierung institutioneller Ordnungen. Hg. Gert Melville, Hans
Vorländer. Köln, Weimar, Wien: Böhlau, 2002. 109–147.

Strowick, Elisabeth. „Gottfried Kellers Szenographie des Wirklichen“. Sprache und Literatur
49 (2020): 215–240.

Weitbrecht, Julia. „Brautschaft und keusche Ehe“. Legendarisches Erzählen. Optionen und
Modelle in Spätantike und Mittelalter. Hg. Julia Weitbrecht u. a. Berlin: Erich Schmidt,
2019. 159–182.

Weixler, Antonius. „‚Um modern zu reden‘. Gottfried Kellers Sieben Legenden zwischen
Reproduktion und Restauration erzählerischer Archetypik“. Internationales Archiv für
Sozialgeschichte der deutschen Literatur 44.2 (2019): 512–548.

Wolf, Werner. „Intermedialität“. Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze –
Personen – Grundbegriffe. Hg. Ansgar Nünning. Stuttgart: Metzler, 52013. 344–346.

Poetik der Ambiguität 175

http://www.gottfriedkeller.ch/allgemein/textkonstitution/tanzlegende.php



