Claudia Keller
Im Strudel der Einsamkeit

Zeitsemantik der generischen Formen in Gottfried Kellers
Der griine Heinrich

»Es ist an der Zeit!“ Mit dieser emphatischen Formel hat Johann Wolfgang
Goethe in seinem 1795 erschienenen Mdrchen die Etablierung einer neuen Ge-
sellschaftsordnung gefeiert:' Der Tempel fihrt unter dem Fluss hindurch vom
alten zum neuen Ufer und begriindet unter zahlreichen Anspielungen auf die
Johannes-Offenbarung ein neues tausendjihriges Reich.” Symbol fiir diese
auch neue Zeitsemantik, mit der Goethe eine gelungene Gemeinschaftsbil-
dung an das Ende der Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten stellt, ist die
breite Briicke, auf der im Schlusstableau ,,viele Tausende* des Volks in ewig
lebendiger Bewegung ,,hin- und wider gingen“ sowie ,,hin- und her flossen“
(FA 1, 9, 1111), Altes mit Neuem verbindend. In dieser rdumlichen Konstella-
tion wird eine Madrchenzeit realisiert, in der Tradition und Erneuerung, Dauer
und Wechsel ebenso miteinander verbunden sind, wie das Individuum sei-
nen natiirlich anmutenden Platz in der Gesellschaft einnimmt (Miilder-Bach
2019). Die Szene ist ein zentraler Intertext fiir zwei Stellen in der ersten Fas-
sung von Gottfried Kellers Der griine Heinrich (1854/55) — dem Brunnenspiel
am Anfang und dem Briickentraum -, in denen das Verhiltnis von moder-
nem Kiinstlerindividuum und Gesellschaft verhandelt wird. Ich mo6chte zei-
gen, wie diese Problematik in Kellers Roman mit einer Zeitsemantik der
generischen Formen einhergeht: Die Einsamkeit des Individuums im moder-
nen Bildungsroman geht auch mit einer schrumpfenden, eingeschrankten
Zeitlichkeit einher; wahrend das Marchen und das Epos fiir eine Gemein-
schaftserfahrung stehen, in der auch die Zeitlichkeit in ausgedehnter Fiille
erscheint.

1 Zu dem mit dieser Losung verbundenen ,Fiihrungswechsel der Zeithorizonte vgl. Oesterle
(1985).

2 Zu diesem ersten Abschnitt ausfiihrlicher vgl. Keller (2020). Zu den biblischen Konnotatio-
nen des Tempels vgl. Ohly (1995).

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-009


https://doi.org/10.1515/9783110698794-009

142 — Claudia Keller

1 Heinrichs Brunnenorakel als verfehlte
Marchenzeit

An einem Fluss liegt auch Heinrich Lees Heimatstadt. Auf der einen Seite befin-
det sich der Kirchhof, am anderen Ufer die Kirche, beide sind durch eine alte
holzerne Briicke verbunden. Es ist fiir Heinrich der Tag des Aufbruchs in die
grofBe Fremde, der Tag, an dem der ,,zwanzigjahrige|[ ] Gefithlsmensch* (XI, 19)
seine kleinbiirgerliche Herkunft zugunsten einer glorreichen Zukunft als Maler
hinter sich lassen will. Auf dem Friedhof stehend, erinnert er sich an sein liebs-
tes Kinderspiel. Er pfliickt eine jugendlich hoffnungsvolle Primel und ldsst sie
in die Quelle des Brunnens hineingleiten, rennt hinunter zur Briicke, folgt der
Blume, wie sie in einer ,,Wasserleitung® (XI, 21) unter der Briicke hindurch {iber
den Fluss gefiihrt und sodann in das Brunnenbecken vor der Kirche gespiilt
wird. Von der ,,schonste[n] Aussicht iiber den glanzenden See hin“ (ebd.) ange-
zogen, halt Heinrich jedoch mitten auf der Briicke inne und lésst ,,das arme
Schliisselbliimchen allein den Berg wieder hinaufgehen* (XI, 22). Oben ange-
kommen, findet er die Primel, wie sie sich schon emsig in einem ,,Wirbel unter
dem Wasserstrahle herum[drehte]“ und ,,nicht hinauskommen“ konnte (ebd.).
Das Schliisselbliimchen trdagt nicht nur den ,,Schliissel“ bereits im Namen; es
wird auch explizit ein ,,Zeichen* (XI, 21) genannt, was dazu Anlass gibt, in die-
sem nur vermeintlich harmlosen Kinderspiel eher ein Orakel zu sehen. Denn
das Bliimchen, das Heinrich hier in die Pipeline schickt, kiindigt nicht wie in
Goethes Mdrchen ein neues Reich an, sondern ist das Symbol seines Unter-
gangs: So hoffnungsvoll er am gleichen Tag mit der Schnellpost abfahrt — die
Primel verwelkt noch unterwegs an seinem Hut. Heinrich Lee bricht wie sein
Namensvetter mit dem Nachnamen Faust am Ostermorgen auf seine Weltfahrt
auf, doch schnell wird deutlich, was in einem Text, der bereits mit einer rasan-
ten Schifffahrt iiber den See beginnt und damit durchaus dem Zeitalter der Be-
schleunigung zuzurechnen ist, mit einem derart ,vertraumten‘ Individuum
geschieht, das sich ganz dem ,,Kribskrabs der Imagination® hingibt (FA I, 7.1,
141). Der Zeitpfeil, der den Fortschritt verspricht, schlédgt in die Unverfiigbarkeit
der Zeit um; Heinrich gerdt aus dem Takt und in eine Stagnation, in der zu viel
und zu wenig Zeit nicht mehr unterschieden werden kénnen.? Die véllige Um-
kehrung der hoffnungsvollen Anfangsszene zeigt sich an der Stelle, als er nach
den Heimatstrdumen tatsdchlich aufbricht, aber sein Weg ganz anders aus-
sieht: Heinrich war im ,,Dampfwagen® angekommen und hatte sich um die geo-
grafische Beschaffenheit seiner Umgebung ,,und um das Strafennetz nicht

3 Zum ,Zeitpfeil* und vergleichbarer Zeit-Formen vgl. Briiggemann (2015, bes. 17-52).



Im Strudel der Einsamkeit = 143

gekiimmert* (XII, 355). Als er losmarschiert, gelangt er an die Eisenbahngeleise,
wo ein ,,spdter Zug® voriiberbraust, ,,der in fliegender Eile an das gleiche Ziel
fiihrte, welches Heinrich zu erreichen strebte, und wehmiitig sah er die dréhnende
Wagenburg in der nichtlichen Ferne verschwinden® (ebd.). Heinrich schaut ihm
nach, geht seines Weges, nimmt — ohne nur eine blasse Ahnung der Richtung ha-
bend - zweimal die falsche Abzweigung und gerdt auf immer schmalere Wege ins
Landesinnere (ebd.). Bevor er dann zur Beerdigung seiner Mutter kommt, wird er
bekanntlich noch eine Zeit beim Grafen und Dorothea verbringen. Der Verlauf des
Romans zeigt, dass das lebendige Hin und Her einer epischen Marchenzeit mit
dem Bezug auf Goethes Mdrchen beim kindlichen Brunnenspiel nur noch zitiert
wird, um im Gegensatz dazu die Auflosung der Zeitordnungen und die Kontingenz
herauszustellen: Der lineare Fortschritt wird nicht in lebendiges Hin und Her ver-
wandelt, sondern verkehrt sich in den lahmenden Sog eines Wirbels, der in Hein-
richs besinnungslosem Bemalen von Fahnenstangen mit Spiral-Linien im Akkord
kulminiert, und geht sodann in die totale Orientierungslosigkeit iiber, wie sie sich
an seinem Irrweg nach Hause zeigt.*

2 Der Briickentraum: Minimale Koérperzeit vs.
der Traum epischer Unendlichkeit

Das Herausfallen des kiinstlerischen Individuums aus der Gesellschaft und die
damit einhergehenden Verdnderungen der generischen Zeitsemantiken wird
auch in den sogenannten Heimatstraumen zu einem Tableau verdichtet, unmit-
telbar bevor Heinrich sich zum ersten Mal auf den Heimweg macht. Auch die
Briicke, die dem goldenen Traumpferd zufolge die ,,Identitdt der Nation“ dar-
stellt (XII, 339), hat Goethes Mdrchen als Intertext zur Grundlage und lisst sich
als Spiegel des Anfangstableaus verstehen.” Als Heinrich an die Briicke gelangt,
fiihlt er sich an die holzerne {iberdachte Briicke erinnert, auf der er das Spiel
mit dem Schliisselbliimchen zu spielen pflegte. Doch die Gestalt der Briicke ist
im Traum verdndert: ,,[D]as war aber nicht mehr die alte holzerne Briicke, son-
dern ein marmorner Palast, welcher in zwei Stockwerken eine unabsehbare
Sdulenhalle bildete und so als eine nie gesehene Prachtbriicke {iber den Fluf3

4 Gerhard Neumann (2000) hat mit Blick auf Goethes Werther auch einmal vom Wirbel als
Zeitform des modernen Romans gesprochen. Zu weiteren solchen Zeit-Figuren, auch bei Gott-
fried Keller, vgl. Torra-Mattenklott (2016, bes. Kap. 1 und 5).

5 Auf die Verbindung dieser Stelle (nicht aber der Eingangspassage) mit Goethes Mdrchen hat
bereits Kauffmann (2005) hingewiesen.



144 —— Claudia Keller

fiihrte* (XII, 337). Am Ende von Goethes Mdrchen steht eine aus dem Selbstop-
fer der Schlange gebaute steinerne Briicke, auf der Verkehr mit Vieh und
Wagen in beide Richtungen mdglich ist. Eine solche Verwandlung hat sich
auch hier ereignet. Zusitzlich gibt es eine doppelstéckige Sdulenhalle, deren
Wénde mit ,,zahllosen Malereien“ bedeckt sind, die auch vom Volk, das ,,auf
der Briicke hin und her wogte“ (XII, 338), verstanden werden. Im Hin- und Her-
wogen, das schon bei Goethe in genau dieser Formulierung prominent das Zeit-
mafl des Austausches angibt, bildet sich zwischen dem lebendigen Volk und
den gemalten Bildern ein ,,Blutumlauf* (ebd.). Individuum und Kollektiv sind
aufeinander bezogen, und auch hier bewirkt die Verbindung der beiden Ufer,
dass ,,Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft nur ein Ding zu sein“ scheinen
(XI1, 339). Es wird eine Zeitlichkeit etabliert, die genau wie in Goethes Mdrchen
Dauer und Veranderung gleichzeitig impliziert: Die Bewegung des Hin und Her
schlief3t sich zu einem Kreislauf, in dem das Werden und Vergehen die Zeiten
bis in die Ewigkeit miteinander verbindet. Weil das Pferd diese ,,muntere und
lustige Sache“ als die ,,Identitdt der Nation“ bezeichnet (ebd.), wird klar, dass
hier ebenso wie in Goethes Mdrchen neben einer zyklischen Zeitsemantik auch
die Etablierung einer Gesellschaftsordnung zur Disposition steht, in der das In-
dividuum seinen Platz in dem ewigen Kreislauf zugewiesen bekommt. Der Un-
terschied zu Goethe besteht freilich darin, dass das Volk auf der Briicke und
der Palast — Regierte und Regierende — nicht mehr getrennt sind, sondern das
Volk sich selbst regiert, und entsprechend steht der Palast direkt auf der Briicke
statt daneben. Von der Situation in Ziirich ausgehend, wo, wie auf der ersten
Romanseite geschildert wird, gerade der ,,gesetzgebende Rath der Republik® im
Rathaus abgehalten wird (XI, 15), miisste der Traum keine gro3en Verschiebun-
gen mehr vornehmen, es liegt ja unmittelbar neben der Marktbriicke. Doch
Heinrich ist von diesem Kreislauf ausgeschlossen — er kann zunachst nur beob-
achten und dann, den Irrlichtern in Goethes Mdrchen gleich, das ,,gemiinzte*
Gold (XII, 344) in die gierige Menge verteilen, um sodann mit dem zu einer
Biene verwandelten Pferd wegzufliegen.

Ohne die ,,im Grunde unentrétselbaren Bilder“, wie Wolfram Groddeck die
Traumelemente bezeichnet (2009, 223), auf eindeutige ,Vorbilder‘ zuriickzufiihren,
mochte ich im Folgenden neben dem mdglichen Ziirich-Bezug einige Schichten
dieser Architektur aufzeigen, um zu verdeutlichen, was es mit der Verschiebung
von Goethes Mdrchen nicht zuletzt auch zeit- und gattungstheoretisch auf sich
hat. Friedrich Ohly (1995) hat fiir das Architekturensemble in Goethes Mdrchen
gezeigt, dass es sowohl auf das Pantheon wie auch auf die Engelsbriicke und den
Petersdom in Rom Bezug nimmt. In Heinrichs Briickentraum, wo ein demokrati-
scher ,,Blutumlauf* (XII, 338) und keine Monarchie herrscht, wird der Briicken-
Palast mit einem Verweis auf das republikanische Florenz erweitert: Die rot-griin-



Im Strudel der Einsamkeit = 145

weifle Fassadengeltung der Saulenhalle verweist durchaus, wie Wolfgang Rohe
festgestellt hat, auf das Basler Schiitzenfest® — architektonisch gesehen ist jedoch
zundchst viel eher an Giottos Glockenturm, das Baptisterium und den Dom St.
Maria del Fiore in Florenz zu denken. Der Florentiner Kontext wird noch deutli-
cher, wenn man die Sdulenhalle mit den Gemalden beriicksichtigt. Diese stellen,
wie es in der Traumbeschreibung heifdt, ,,die ganze fortlaufende Geschichte und
alle Thatigkeiten des Landes“ dar (XII, 337), verschiedene Stdnde, Berufe und
Handlungen treten ,,ungezwungen zusammen® (XII, 338). Ein solches Fresken-
programm mit republikanischem Kontext wurde in Florenz im Salone dei Cinque-
cento, dem Saal des Grof3en Rats, im Palazzo Vecchio ausgefiihrt: Legendar sind
die beiden unvollendet gebliebenen Cartoni von Leonardo und Michelangelo, mit
denen Heinrich durch die Lektiire von Goethes Cellini bekannt war.” Umgesetzt
wurde das Bildprogramm jedoch erst von Giorgio Vasari unter der Herrschaft des
Grof3herzogs Cosimo de’ Medici. In seinem Bildprogramm greifen antike Mytholo-
gie und die politische ebenso wie die kulturelle und kiinstlerische Geschichte von
Florenz in vielbeziiglichen Bildern ineinander — die Verbindung von Kunst und
Gesellschaft und eine prosperierende Republik greifen hier ganz anders als in
Heinrichs Gegenwart ineinander.

Als letzte Tiefenschicht lasst sich Homer ausmachen - ein Zusammenhang,
den auch der Maler Romer herstellt, als er Heinrich einen Heimkehrtraum als
Odysseus prophezeit (XII, 31-32). Hier geht es jedoch um den Schild des Achil-
leus in der Ilias, die ihm ,]lange nicht nahe treten wollte“ und dann doch offen-
sichtlich Spuren hinterlassen hat (XII, 31). In Lessings Worten ist dieser Schild
ein ,,Inbegriffe von allem, was in der Welt vorgehet“ und beansprucht eine ver-
gleichbare Totalitdt wie die Gemélde in der getraumten Sdulenhalle (Lessing
1766, 186): Auf die Himmelskorper folgen Meer und Erde; es werden Stéddte im
Krieg und im Frieden gezeigt, Tierherden, Weinernte und bukolische Szenen
geschmiickt mit Tanzern und Sangern. In Homers Beschreibung wird die Schilde-
rung der Entstehung des Schildes zur Erzdhlung einer Welterschaffung und trifft
sich so mit dem in Heinrichs Traum geschilderten ,,[E|ntstehen und [W]erden*
im Austausch zwischen gemaltem und wirklichem Leben (XII, 338).

Mit dem Bezug zum Homerischen Epos steht wiederum auch eine Zeitform zur
Disposition, die aus der Aktualitdt der Ereignisse herausgehoben ist. Die Form des
Schildes wie auch das Zeitmafd dieser Szene ist der Kreis, und so konnen beide —
die Schild-Beschreibung der Ilias und der Briickentraum — als metapoetische

6 Rohe liest die Farbgebung als Vorausdeutung auf das Basler Schiitzenfest, in dem der ,,rot-
weifle Staat seine organisch-griine Legitimitadt* erhalt (1993, 186).

7 Als Heinrich Lee dreif3ig Tage lang Goethe liest, wird auf die Autobiographie von Benvenuto
Cellini explizit hingewiesen (XII, 16).



146 —— Claudia Keller

Reflexion auf das epische Erzdhlen gelesen werden, das mit zyklischer Ewigkeit
verbunden ist. Homers Schild-Beschreibung steht, wie Erika Simon dargelegt
hat, an einem dramatischen Wendepunkt, der eine Verdnderung von Achilleus
vom passiv Grollenden zum aktiv Rachenden zur Folge hat. Bevor die Wendung
einsetzt, bewirkt die ausfiihrliche Schilderung des Schildes eine Retardation in
Form einer Dehnung und Stauung der Zeit (Simon 1995). Diese Funktion haben
auch die Traumerzdhlungen, indem sie ,epische‘ Erzdhlinseln im dramatischen
Niedergang von Heinrich darstellen. Dies wird im Verlauf des Traums explizit
zum Thema: Der Ritt iiber die Briicke erscheint Heinrich unendlich lang: ,Ist es
nicht wenigstens eine Stunde®, so bemerkt er gegeniiber seinem Goldfuchs, ,,daf3
wir auf dieser endlosen Briicke reiten und uns umsehen in dem Getiimmel?“
(XII, 341). Das besserwisserische Pferd hatte ihn darauf aufmerksam gemacht,
dass es sich bei dem endlosen Traum vom Epos zyklischer Zeit tatsachlich um
einen Traum von Heinrich handelt, dessen Zeitlichkeit in scharfem Kontrast zu
seiner materialen Korperzeit steht. Denn wiahrend Heinrichs Unbewusstes ihn in
die epische Aufhebung der Zeit fiihrt, liegt sein Kérper in einem von Armut ge-
zeichneten Zimmer. Er wird vom Pferd — dem damals aktuellen Stand der Natur-
wissenschaft entsprechend (Rohe 1993, 225) — dariiber belehrt, dass das ganze
Briickentableau nur eine zwei Sekunden dauernde Ausgeburt seiner Phantasie
sei: ,,Auch ist dieses Minimum von Zeit ein und dasselbe Minimum von Raum,
kurz die identische Kleinigkeit Deines in das Kopfkissen gedrtickten Schadels, in
welchem sich eine so weite Gegend und tausend belebte und verschiedene Dinge
gleichzeitig ausbreiten und zwar Alles auf Rechnung des einen Hufschlages*
eines auf der Strafle vorbeiziehenden Pferdes, womit der Goldfuchs auch gleich
die Begriindung seiner eigenen Existenz mitliefert (XII, 341). Unendliche Zeit und
reiche Vielfalt im Epos versus minimale Raum-Zeit-Konstellationen im modernen
Individuum. Heinrich kann sich eine Gesellschaft, wie Goethes Mdrchen sie am
Ende imaginiert, nur ertrdumen und noch im Traum hat das Bild Risse bzw. Lo-
cher, ist doch der Granitboden des Briickenpalasts mit ,,verschiedene[n] Locher[n]“
versehen, in die alles, was ,,sich Geheimnif3volles oder fremdartiges in dem
Handel und Wandel erblicken lief3 [...] mit einem groflen Besen hinabgekehrt*
und ,,schleunig“ vom Fluss weggefiihrt wird (XII, 338).

Heinrich erlebt im Traum noch einige weitere Episoden und gelangt auch
bis zu seinem alten Heimathaus, wo sich der Traum jedoch definitiv in einen
Alptraum verwandelt hat. Der Erzdhlerkommentar beim Aufwachen bemerkt
die kompensatorische Funktion der Traume im Sinne einer Wunscherfiillung:
Die Traume stellen ,,dem schlafenden Heinrich die Kraft und Schonheit des Va-
terlandes in den lieblichsten Traumbildern, wo alles glanzend iibertrieben war
in dem Mafe, als er sich dahin zuriicksehnte und seine verlangende Phantasie
das Ersehnte ausmalte® (XII, 349). Die Traume haben eine Wirkung wie die



Im Strudel der Einsamkeit = 147

»einer schonen Freundin, welche ihm das Elend versiifite“ und von deren Erin-
nerung er tagelang zehrt (ebd.). Mit der Zeit werden Heinrich die Phantasien
von Reichtum und Uberfluss aber unheimlich, zumal sie meistens ein boses
Ende nehmen, und so ,korrigiert* er seine Traume: ,,Je tiefer er aber in ganzliche
Verlassenheit hineinlebte, desto weniger mdrchenhaft und unsinnig wurden
die Traume, aber sie nahmen eine einfache Schonheit und Wahrheit an, wel-
che, selbst wenn sie traurigen Inhaltes war, eine trostliche Riihrung und Ruhe
in Heinrich’s Gemiith verbreitete“ (ebd.). Wie wenig Heinrich zum lebendigen
Hin und Her des gesellschaftlichen ,,Blutumlauf[s]“ (XII, 338) gehort, wird in
den letzten Traumsequenzen nun in explizite Bilder gefasst: Er sitzt einsam auf
einem dunklen Berg und iiberblickt das ,,in hellem Scheine“ vor ihm ausgebrei-
tete Land (XII, 350). Uberall ziehen Menschen in Gruppen vorbei, sammeln sich
,»ZzU heiteren Festen, zu allerhand Handlungen und Lebensiibungen® (ebd.),
was Heinrich beobachtet, ohne aber teilzunehmen. Als er von den Landsleuten
mit seiner solipsistischen Vereinzelung konfrontiert wird, verteidigt er sich mit
einer wohlgefiigten Rede, die wie ein Lied klingt. Die ,liedartige Rede herzu-
stellen oder vielmehr von Neuem abzufassen® (ebd.), ist nach dem Aufwachen
sein erstes Bestreben: ,,[Ulnd indem er ein altes Bleistiimpfchen und ein Fetz-
chen Papier mit Miihe zusammensuchte, schrieb er, in den Takt gerathend und
mit den Fingern zdhlend, diese Strophen auf“ (ebd.). Dabei ist klar: Wer mit
den Fingern Verse zdhlen muss, beherrscht sein Handwerk nicht. Keineswegs
wird Heinrich hier zum Dichter,® vielmehr zeigt sich da, wo er scheinbar ,in
den Takt gerat‘, wie kontaktlos er geworden ist. Es ist gerade das Mechanische
des Takt-Schlagens, das Heinrichs gesellschaftliche Isolation als Unverfiigbar-
keit der Zeit sichtbar werden lasst, kann doch der Kiinstler nicht mehr — und im
Gegensatz noch zum Handwerker — an den rhythmischen Puls der Gesellschaft
gebunden werden. Man kann Heinrichs Gedicht in einen regelméf3igen vierhe-
bigen Jambus pressen, aber das Mechanische wird gerade dort deutlich, wo es
davon spricht, dass die ,,miide Danaide“, die bekanntlich dazu verdammt ist,
im Tartaros bis in alle Ewigkeit Wasser in ein mit Lochern durchsetztes Fass zu
schopfen, ,[elinmal neugierig um sich blicket* (ebd.), da sich die Worte hier
gegen einen solch einténigen Rhythmus eigentlich streben. Heinrich macht
keine Kunst; das ,Himmern‘ der Verse dient allein dazu, seine ,,Gemiitsverfas-
sung“ auszudriicken, wiahrend ein eigentliches Kunstwerk, wie der Erzdhler an-
merkt, doch ,erst in der verséhnten Erinnerung entstehen kann* (XII, 351). Der
Vergleich mit den Danaiden konnte treffender nicht sein: Fiir Heinrich kristalli-
siert sich die Zeit niemals, weder in sozialer noch in dsthetischer Hinsicht, zu

8 Zu diesen Gedichten in der ersten und zweiten Fassung vgl. Groddeck (2009, 240-244).



148 — Claudia Keller

einer Form. Im Gegensatz zum ewigen Kreislauf in den Gemalden auf der Traum-
Briicke gibt es fiir Heinrich nur eine negative Unendlichkeit, den Sog des Wirbels
nach einem leeren Zentrum hin, ein Zerrinnen der Zeit und der Form.

3 Spiegelstrukturen — Reflexionen des Epischen

Wenn der 1dhmende Wirbel, aus dem die Primel sogleich am Anfang nicht mehr
herauskommt, dem vollendeten Kreis(lauf) im Briickenpalast gegeniibersteht,
dann liest sich das auch als eine Reflexion auf die generischen Formen von Gat-
tungen und ihren Zeitsemantiken — eine Frage, die durch den Intertext von
Goethes Mdrchen bereits von Anfang an im Raum steht. Im Griinen Heinrich miss-
lingt alles: Die Méarchenzeit des lebendigen Hin und Her und der zyklische Kreis-
lauf des Epos verwandeln sich in den Strudel der Einsamkeit, aber auch eine
Bildung des Protagonisten nach dem Modell des Zeitpfeils des Bildungsromans
gliickt nicht. Der Traum eines gesellschaftlichen Zusammenhangs wird konterka-
riert von der geschrumpften Korperzeit und den subjektivistischen Leidensge-
dichten. Damit wird auch deutlich, dass die Diagnose der Goethezeit, wonach die
Kunst aus der Kultur gefallen sei,’ in der Mitte des neunzehnten Jahrhunderts
aktueller war denn je: Der Briickentraum offenbart, dass die Integration des
Kiinstlers in die Gesellschaft nur noch ein Traum und zudem ein Traum der Ver-
gangenheit sein kann. Und die Traumszene auf dem einsamen Berg macht iiber-
deutlich, wie deplatziert, ja geradezu licherlich der Rekurs auf eine Asthetik des
Erhabenen in einem Roman ist, der wie vielleicht kein zweiter schonungslos of-
fenlegt, wie problematisch die Autonomiedsthetik im Zeitalter der beschleunigt-
industriellen Moderne geworden ist. Der panoramatisch-erhéhte Standpunkt,
den Heinrich Faust in seiner Hybris im letzten Akt von Faust II einnimmt, ist hier
konterkariert. Mit seinem Namensvetter hat Heinrich Lee einige Gemeinsamkei-
ten, wenn auch, abgesehen vom parallelen Werdegang, als Antithesen:'° Wih-
rend es im Faust um Party geht, macht sich bei Heinrich Lee Katerstimmung breit.
Mit dem gleichen Uberschuss an Phantasie, dem Drang nach Zusammenhang
und der Unfahigkeit ausgestattet, zwischen Schein und Sein zu unterscheiden, er-
zahlt seine Geschichte von der totalen Lihmung innerhalb der Beschleunigung.
Erst am Ende treffen sich beide Heinriche wieder — im Scheitern und mit der Bi-
lanz mehrerer Leichen. Der griine Heinrich spielt also auch durch, was geschieht,

9 Vgl. hierzu Keller (2018, 119-125) sowie weitere Literatur ebd.
10 Auf Parallelen zwischen dem Griinen Heinrich und Goethes Faust wurde immer wieder am
Rande hingewiesen, vgl. in diesem Zusammenhang bspw. Kaiser (1991, 46-49).



Im Strudel der Einsamkeit —— 149

wenn die im Faust entfesselten Kréfte voll entfaltet sind, jedoch kein Mephisto
mit immer mehr Geld und Zaubertricks zur Stelle ist und aus der Patsche hilft.
Entgegen der sonst allgegenwartigen Identifikation des neunzehnten Jahrhun-
derts mit dem titanischen Ubermenschen macht Keller deutlich, dass Heinrichs
Weltfahrt nur diejenige eines in allen Belangen gescheiterten Kiinstlers ist.

Doch dem faustischen Vorwartsstreben und der teleologischen Bildung Wil-
helm Meisters — der Bildungsroman ist eine weitere (Kontrast-)Folie zum Griinen
Heinrich — stellt bereits Goethe eine Gegenbewegung auf der Ebene des Textes
entgegen. Beide Texte, und der zweite Teil jeweils mehr als der erste, weisen Ten-
denzen zur Episierung auf, wie Goethe es mit Friedrich Schiller Mitte der 1790er
Jahre diskutiert: Gegen alle Einwénde Schillers, der einen ,,poetische[n] Reif* fiir
den Faust fordert (1977, 88), verteidigt Goethe die rhizomatisch aufquellende
Masse seines Stiicks und die Aushebelung eines linearen Narrativs zugunsten
der briichigen Szenenfolge allegorischer Bilderreihen und, besonders im Wilhelm
Meister, ein verraumlicht-topographisches Erzdhlen, ganz so wie es Schiller als
Modus des Epischen festhilt: ,,Wir eilen [...] nicht ungeduldig zu einem Ziele,
sondern verweilen uns mit Liebe bei jedem Schritte“ (1977, 66). Goethe und Schil-
ler konzipieren das Epische im Gegensatz zum Drama (und auch im Widerspruch
zu einer linear-teleologischen Konzeption des Bildungsromans) als ein standiges
Vor und Zuriick, oder anders formuliert, als ein Hin und Her, wie es auch die
entscheidende Formulierung im kurz zuvor entstandenen Mdrchen ist. Es kommt
ihnen dariiber hinaus beim Epischen alles darauf an, das Interesse vom Was auf
das Wie zu lenken und jegliche Neugierde zu vermeiden.

Eine solche Neugierde kann bei der Lektiire des Griinen Heinrich gar nicht
erst aufkommen, ist doch mit dem Brunnenorakel Heinrichs Schicksal bereits
auf den ersten Seiten besiegelt. Doch der Text schreitet keineswegs in dem glei-
chen Tempo ins Verderben, wie die Primel in den Sog des Brunnens schief3t. Der
Roman hat seine eigene Zeit-Form: So hat der Ritt {iber die Briicke, der Heinrich
als qualvoll endlos vorkommt, einerseits die Funktion, einen Komplementarkon-
trast zur geschrumpften Korperzeit Heinrichs darzustellen. Fiir die Erzdhlung
des Romans hingegen wird am Briickentableau eine Fabulierungs-, Verschie-
bungs- und Verdichtungslust ausgelebt, die ein Verweilen bei den einzelnen
Schilderungen mit sich bringt und nicht ungeduldig ,,zum Ziele“ schreitet —
auch im Wissen, dass es an diesem Ziel nichts zu holen gibt. Als Roman hélt Der
griine Heinrich der gescheiterten Freiheit seines Protagonisten die Sinnlichkeit
und Fiille des Epos entgegen.

Dies geschieht jedoch stets im Bewusstsein, dass das Epos als solches nicht
mehr moglich ist, sondern nur gebrochene Reflexionen davon. So thematisiert
der Roman die Gattung des Epos gerade an den immer wieder wegen ihrer ,,Un-
formlichkeit* kritisierten Stellen (XI, 14): Beim grofien Kiinstlerfest in Miinchen



150 — Claudia Keller

wird Peter Vischer explizit als Hephaistos bezeichnet und seine Werkstatt als
»lebendige[s] Epos*“, wo sich aus ,,[e]inem Kerne“, die ,,ehernen Gestalten und
eine Welt ebenmafliger Zierrathen® bilden, weil die ganze Familie in ,,Einem
Hause® zusammenarbeitet (XII, 147). Und die Gattungsbezeichnung taucht auch
auf in Heinrichs Nachsinnen iiber das freiheitliche romische Recht und das ger-
manische mit seinem ,,unechte[n] Individualismus* — eine Einsicht die Heinrich
erstmals einen ,,allgemeine[n] Begriff von der Rechtsgeschichte* vermittelt (XII,
255). Das romische Recht wird ihm zu einem Spiegel der Kulturgeschichte als
,ein wahrhaftes, grofes, singendes und klingendes Epos®, in welchem er — wie-
der diese Formulierung - die ,,hin- und herwandelnden® Vélkerbewegungen
verfolgt (ebd.). Hier wie dort steht das Epische fiir eine Bewegung und Mannig-
faltigkeit, in der doch eine Einheit existiert, ein Miteinander von Individuum
und Gesellschaft, wie es sich Heinrich eben nur ertrdaumen kann. In der Reihe
von den antiken Epen Homers {iber die Rechtsgeschichte, die mittelalterliche
Kunstproduktion, florentinische Freskenzyklen, moderne Kiinstlerfeste bis hin
zum ,,moderne[n] Epos*, das in Eriksons ironischer Rede als Massenprodukt ver-
spottet wird, verfolgt der Roman also mit solchen Fabulierungen auch die Trans-
formationen des Epischen bis in die Moderne und schreibt eine Art intermediale
Gattungsgeschichte, in der er sich selbstreflexiv verortet. Damit grenzt er sich von
Jeremias Gotthelf ab, dessen vielbewunderte epische Naivitadt ihre Grenzen darin
habe, wie Keller anldsslich von Gotthelfs Tod schreibt, dass dieser ,, Technik, Kri-
tik, Literaturgeschichte, Asthetik® nicht zu integrieren vermége (XV, 115).

Auf der Figurenebene markiert der Roman deutlich, dass entgegen der Dar-
stellung Hegels in der ,,zur Prosa geordnete[n] Wirklichkeit* (Hegel 1970, 392)
weder die Aussohnung des Individuums mit den Verhéaltnissen noch ein Abstrei-
fen der prosaischen Gestalt durch ,,Schénheit und Kunst“ moglich sind (Hegel
1970, 393). Auf der Ebene der Erzdhlverfahren wéhlt er in Bezug auf die Frage,
wie ,,auf diesem Boden der Prosa [die Poesie] ihr verlorenes Recht wieder[erlan-
gen|“ kann (ebd.), nicht die von Friedrich Theodor Vischer beschriebene Riick-
kehr zu vergangenen Zustanden, wie sie Gotthelf versucht. Keller wahlt vielmehr
die ,,Aufsuchung der griinen Stellen mitten in der eingetretenen Prosa“ (Vischer
1857, 1305), indem er epische Zustdnde aufsucht und die Lesenden bei deren Fa-
bulierungen so verweilen ldsst, wie man, so zumindest laut Goethe, iiberhaupt
bei der Farbe Griin verweilt, die ,,reale Befriedigung® verschafft und bei der man
Hhicht weiter* will und kann (FA I, 23.1, 256). Er sucht solche Stellen als epische
Erzdhlinseln auf — aber er hebt sich auch von ihnen ab, indem sie als Gattungszi-
tate in einer Montage anderer Zeit- und Gattungsformen markiert werden. Er setzt
sie anhand einer ihnen impliziten kulturhistorischen Reflexion in Beziehung.
Damit verhilt sich der Text ganz anders als der ewig griine Heinrich, dessen



Im Strudel der Einsamkeit = 151

jugendliche Naivitdt ihn direkt ins Verderben treibt, und er vermag durch
seine Verortung in der Epostradition wiederum auch die kulturhistorische
Funktion moderner ,biirgerlicher Epop6en‘ zu iibernehmen, wie sie etwa Karl
Wilhelm Ferdinand Solger in Bezug auf Goethes Wahlverwandtschaften formu-
liert hatte: ,,In diesem Roman ist, wie im alten Epos, alles, was die Zeit Bedeu-
tendes und Besonderes hat, enthalten, und nach einigen Jahrhunderten wtirde
man sich hieraus ein vollkommenes Bild von unserm jetzigen taglichen Leben
entwerfen konnen“ (1983, 201).

Dazu gehort auch, dass die Bewegung, die das Erzdhlen seinem Protagonisten
gegeniiber vollzieht, die Kreis-, Pfeil- und Wirbel-Formen in eine reflexive Spiegel-
struktur iiberfiihrt. ,,Eine Spiegelwelt ist die Welt der Keller’schen Schriften®, hat
schon Walter Benjamin bemerkt und verweist darauf, dass das ,,Abspiegeln [...] ge-
radezu das besondere Verhalten des Epikers* sei (1977, 291). Darin unterscheidet
sich der Epiker vom ,,Querschnitt durch die Struktur des Geschehens* des Dramati-
kers und von der ,,unendliche[n] Konzentration des Daseins“ des Lyrikers (ebd.).
Oder man koénnte auch sagen: In der Abwendung von der Teleologie des Dramas
und des Bildungsromans realisiert der Roman eine Zeitstruktur, die sich ihrerseits
an das lebendige Hin und Her des Mdrchens anndhert. Sein Bauplan stellt, wie
Frauke Berndt gezeigt hat, ein Triptychon dar, das, wie sie treffend bemerkt, zum
,Hin- und Her-Blicken“ zwingt (1999, 200)'%: Aufbruch und Heimkehr; Jugendge-
schichte und Kiinstlerleben stehen sich gegeniiber und begriinden damit auch das
Spiegelverhiltnis der Eingangsszene mit dem Brunnenspiel und dem Briicken-
traum: Zweimal wird hier anhand derselben Briicke, die aber jeweils andere Ge-
stalt hat, seine Ubergangssituation mit prophetischem Charakter dargestellt, wobei
sich die erste Situation auf seine gescheiterte Entwicklung als Individuum und der
Traum auf sein unmogliches Verhdltnis zur Gesellschaft bezieht. Ein solch spie-
gelndes Verfahren wird im Roman auch explizit als alternative Haltung zwischen
der nicht mehr moglichen Position dsthetischer Erhabenheit und einer unmittelba-
ren subjektiven Identifikation mit dem Geschehen eins, ndmlich wenn Romer vom
,rechte[n]“ Seher verlangt, sich im entscheidenden Augenblick einem Festzug an-
zuschlief3en, und zwar ,,mit seinem goldenen Spiegel, gleich dem achten Konige
im Macbeth, der in seinem Spiegel noch viele Kénige sehen lie3* (XII, 17). Die rich-
tige Position fiir das Zuschauen zwischen Ndhe und Distanz zu finden und so der
Gegenwart den Spiegel vorzuhalten, gelingt Heinrich nicht, {iber den es einmal

11 So geht das Epos bei ihm, so Bernd Neumann in Bezug auf Kellers Gotthelf-Besprechungen,
»durch die Reflexion® hindurch (1982, 333).

12 Mir scheint diese Figur auch passender fiir die von Berndt beschriebenen Spiegelungen als
den geschlossenen Kreis als eine ,Figur der Vollendung®, wie Berndt an anderer Stelle
schreibt (1999, 414). Die Kreisform des Epos ist ja gerade unméglich geworden.



152 — Claudia Keller

heif3t: ,,So war nun der schone Spiegel, welcher sein Volk widerspiegeln wollte,
zerschlagen und der Einzelne, welcher an der Mehrheit mitwachsen wollte, gebro-
chen“ (XII, 465). Das Spiegeln ist aber das poetologische Prinzip Kellers, nicht nur
in Benjamins Sinne als Abspiegeln, sondern weil er die ,griinen Stellen‘ noch stets
mit einem goldenen Schimmer verbindet, so wie er in seinem Verweis auf Shakes-
peare die Prazisierung des Spiegels als ,golden‘ hinzuerfindet. Auf dieser Ebene ist
auch der Briickentraum eine zentrale poetologische Passage, werden hier doch be-
sonders dichte Spiegelbeziehungen zwischen der Biografie Heinrichs, seiner psy-
chischen Verfassung, seiner sozialen Situation hergestellt und dabei auch, wie
aufgezeigt, ein Geflecht an Beziigen auf die reale Topographie sowie die Literatur-
und Kunstgeschichte etabliert. Das komplexe architektonische Gebilde aus Briicke,
Palast, zweistockiger Saulenhalle, Gemélde und Locher im Boden erhdlt damit
eine allegorisch-poetologische Dimension."

4 Kulturhistorisches Erzahlen im
,Revolutionszeitalter*

Dabei steht dieses Erzdhlen in engem Zusammenhang mit den Zeitdiagnosen, den
gesellschaftlichen Bedingungen, die mit ein Grund fiir Heinrichs Scheitern sind.
Die Bilderreihe des Briickenpalastes bewegt sich im Problemhorizont der Kultur-
geschichte bis in die Moderne: Sie beginnt mit der Folie der Antike und zeigt die
Bewegung der Renaissance hin zur modernen Gesellschaft, mit ihren zentralen
Fragen der Entstehung des modernen Individuums, der richtigen Staatsform oder
der addquaten Integration der Kunst in die Gesellschaft. Sie thematisiert mit der
Spiegelung von Goethes Mdrchen die Auswirkungen der Franzdsischen Revolu-
tion und reicht mit den Reflexen aus Heinrichs Lebenswelt bis in die Gegenwart
des noch jungen Schweizerischen Bundesstaats hinein. Die Fortschrittsskepsis,
die sich in radikaler Form in Heinrichs Unverfiigharkeit der Zeit zeigt, ist als mo-
derne Krisenzeit auch der Grundton, der die Erzahlung in ihrer Abwendung vom
Zeitpfeil und ihrer Umgestaltung zu einem spiegelnden Hin und Her bestimmt.
Das Hin und Her ist auch eine alternative Zeit-Form des Erzdhlens in einer moder-
nen Kulturgeschichte, einem ,Revolutionszeitalter‘, das Jacob Burckhardt zufolge
von der Renaissance bis in Kellers Gegenwart anhalt. Auch Burckhardt hat 1860,

13 Vgl. Martina Wagner-Egelhaaf, die mit Bezug auf die Heimatstraume von einer ,,allegori-
schen, sich iiber Bilder konstituierenden und sich an Bildern brechenden Darstellungsform
des Romans* spricht (1997, 452).



Im Strudel der Einsamkeit = 153

also wenige Jahre nach dem Erscheinen der ersten Fassung des Griinen Heinrich
in der Kultur der Renaissance aufgrund der Einsicht in die Diskontinuitdten und
Desynchronisierungen das Ziel einer gemeinsamen Kunst- und Kulturgeschichte
verabschiedet. Er hat, wie Philipp Miiller basierend auf Uberlegungen von Rainer
Warning dargelegt hat, die ehemals nach dramatisch-syntagmatischen Prinzi-
pien verstandene Historiographie in eine, Kellers Erzdhlverfahren vergleichbare,
entdramatisierte, verrdumlichte und paradigmatischen Erzahlprinzipien gehor-
chende Kulturgeschichte umgewandelt (Miiller 2008, 226-235). Gegen eine teleo-
logische Geschichtsphilosophie wird die Kontingenz des Geschichtsverlaufs
formuliert, die eine Verschiebung von den Kiinstlergeschichten zu den ,Trieb-
kréften® seiner Potenzenlehre nach sich zieht.

Im ,,Uebergangsgeschiebe“ (XII, 110) der Gegenwart haben die in den Griinen
Heinrich einverleibten ,griinen Stellen‘ epischer Schilderungen die Funktion
einer kulturhistorischen Analyse, die in poetischen Bildern verdichtet, die mini-
male materiale Kérperzeit von Heinrich ausweitet und die latent vorhandenen
Schichten der ,tausend belebte[n] und verschiedene[n] Dinge* wieder sichtbar
macht (XII, 341). Daraus ergeben sich Blickverschiebungen — auch fiir uns, wenn
wir das ndchste Mal iiber die Ziircher Gemiisebriicke neben dem Rathaus gehen
und all die oben herausgearbeiteten Schichten, mit Aby Warburg gesprochen,
,»Bilderfahrzeuge* kultureller Erinnerung sehen (2010, 636). Erzdhlung und Figur
stehen, blicken wir noch auf den Anfang des Romans zuriick, férmlich iiber
Kreuz: Die textuelle Gegenbewegung zum Protagonisten Heinrich beginnt mit
einem Panorama iiber die Alpen- und Seelandschaft um Ziirich und miindet in
eine gemdchliche, das Verweilen ermdglichende Schifffahrt von Rapperswil in
die Stadt hinein, wo das Tempo zunimmt und wir auf dem ,,leicht dahin schwe-
benden Kahn“ (XI, 15) ,,pfeilschnell® (XI, 16) unter den Briicken hindurch fahren.
Aus der Hohe und Ferne begibt sich dieses Erzdhlen in die Ndhe und in die Tiefe;
es lasst uns links und rechts blicken und hélt Bilder der Vergangenheit und Ge-
genwart ausfabulierend fest. Wir sehen den ,,Rath der Republik“ (XI, 15), héren
das ,,Get6se des Marktes“ (XI, 16) und als Zeugen der Vergangenheit treffen wir
auf den rémischen Lindenhain sowie die Statue Karls des Groflen. Sodann 6ffnet
sich der Blick wieder bis, mit verringertem Tempo, die Fahrt nach Baden fiihrt
und dort endet. Uberformt wird das Ganze vom allegorischen Bild, wonach die
eben durchfahrene Topografie der Giirtel der ,,personliche[n] Schutzgottin des
Landes® sei mit Ziirich ,,als grof3ere edle Rosette* (XI, 17).

Ein solcher Wechsel zwischen den Perspektiven, Tempi und Erzdhlmodi steht
fiir eine Erzahlhaltung, die wortlich mit dem Fluss der Zeit geht, sich dabei jedoch
ebenso sehend hineinbegibt wie spiegelnd herausbewegt. Wolfgang Preisendanz
hat die Ndhe und Distanz des Textes zu seinem Protagonisten als ein ,,Schwanken
zwischen Abstand und Innigkeit“ beschrieben und mit dem Verfahren einer,



154 — C(laudia Keller

nicht zuletzt durchgidngig von Humor grundierten, doppelten Perspektive den
poetischen Realismus Kellers beschrieben (1977, 78). So sehr der Roman mit der
rasanten Flussfahrt markiert, dass er in einer beschleunigten Gegenwart spielt, so
spielt er doch ebenso schnell seine Erzihlverfahren alternativer Zeit-Formen und
Bildmontagen aus und steht damit quer zu Heinrich, der, iiber die Briicke ren-
nend, nichts anderes in der Pipeline hat als seinen Untergang. Die beiden Zeitach-
sen haben jedoch einen gemeinsamen Schnittpunkt — ndmlich in dem Moment,
als Heinrich in der Mitte der Briicke innehdlt, wahrend wir mit dem Schiff unter
ihr hindurchfahren: Vom Anblick der Alpen angezogen, vergisst er ,,selbst iiber
dem Wasser schwebend“ sein Ziel (XI, 21). Fiir einen kurzen Moment ist unent-
schieden, ob sein Zégern ihn direkt in den lahmenden Strudel fiihrt — oder ob er
nicht doch auf unser Schiff aufspringt. Ware er auf das Schiff aufgesprungen, so
ware Heinrich wohl gliicklicher geworden. Der Text hitte ihm die Freiheit ge-
schenkt, die nicht allein im Humor, sondern auch in einer bestimmten Zeiterfah-
rung liegt — einer Zeiterfahrung, die er uns Lesenden gibt.

Literatur

Benjamin, Walter. ,,Gottfried Keller. Zu Ehren einer kritischen Gesamtausgabe seiner Werke“.
Gesammelte Schriften. Bd. 2.1. Hg. Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenh&user.
Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1977. 283-295.

Berndt, Frauke. Anamnesis. Studien zur Topik der Erinnerung in der erzdhlenden Literatur
zwischen 1800 und 1900 (Moritz — Keller — Raabe). Tiibingen: Max Niemeyer, 1999.

Briiggemann, Heinz. Modernitdt im Widerstreit. Zwischen Pluralismus und Homogenitdt. Eine
Theorie-, Kultur- und Literaturgeschichte (18.—20. Jahrhundert). Wiirzburg: Kénigshausen &
Neumann, 2015.

Goethe, Johann Wolfgang. Sdmtliche Werke, Briefe, Tagebiicher und Gesprdche. Hg. Henrik
Birus u. a. Frankfurt/M.: Deutscher Klassiker Verlag. 1985-1999 [Sigle FA, Band- und
Seitenangabe].

Groddeck, Wolfram. ,,,Traumkomposition‘ — Erzdhlung, Verdichtung, Gedicht“. ,Der griine
Heinrich‘. Gottfried Kellers Lebensbuch — Neu gelesen. Hg. Wolfram Groddeck. Ziirich:
Chronos, 2009. 221-244.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Vorlesungen iiber die Asthetik Ill. Auf der Grundlage der
Werke von 1832-1845 neu edierte Ausgabe. Hg. Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel.
Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1970.

Kaiser, Gerhard. Mutter Natur und die Dampfmaschine. Ein literarischer Mythos im Riickbezug
auf Antike und Christentum. Freiburg/Br.: Rombach, 1991.

Kauffmann, Kai. ,,Phantastische Austauschprozesse. Zu Goethes Mdrchen und den
Heimatstraumen in Kellers Griinem Heinrich“. Tauschprozesse. Kulturwissenschaftliche

14 Zur zweifachen Perspektive vgl. Preisendanz (1977, 108-127).



Im Strudel der Einsamkeit = 155

Verhandlungen des Okonomischen. Hg. Georg Mein, Franziska SchéBler. Bielefeld:
transcript, 2005. 203-226.

Keller, Claudia. Lebendiger Abglanz. Goethes Italien-Projekt als Kulturanalyse. Gottingen:
Wallstein, 2018.

Keller, Claudia. ,Hin und Her. Utopie lebendiger Gemeinschaft in Goethes Mdrchen und die
Folgen (,Wanderjahre“, Keller, Handke)“. Deutsche Vierteljahrsschrift fiir
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 94.2 (2020): 161-179.

Lessing, Gotthold Ephraim. Laokoon oder iiber die Grenzen der Mahlerey und Poesie. Berlin:
bey Christian Friedrich Vo83, 1766.

Milder-Bach, Inka. ,,Die Prosa der Gesellschaft. Literarische Form und soziale Bindung in
Goethes Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten“. Prosa schreiben. Literatur —
Geschichte — Recht. Hg. Jens Kersten, Martin Zimmermann. Paderborn: Fink, 2019.
225-248.

Miiller, Philipp. Erkenntnis und Erzédhlung. Asthetische Geschichtsdeutung in der
Historiographie von Ranke, Burckhardt und Taine. Kéln, Weimar, Wien: Béhlau, 2008.

Neumann, Bernd. Gottfried Keller. Eine Einfiihrung in sein Werk. Kénigstein: Athendum, 1982.

Neumann, Gerhard. ,,Goethes Werther. Die Geburt des modernen europdischen Romans*.
Spuren, Signaturen, Spiegelungen. Zur Goethe-Rezeption in Europa. Hg. Bernhard
Beutler, Anke Bosse. Kéln, Weimar, Wien: Bohlau, 2000. 515-537.

Oesterle, Ingrid. ,,Der ,Fiihrungswechsel der Zeithorizonte‘ in der deutschen Literatur®.
Studien zur Asthetik und Literaturgeschichte der Kunstperiode. Hg. Dirk Grathoff.
Frankfurt/M.: Peter Lang, 1985. 11-76.

Ohly, Friedrich. ,,Romisches und Biblisches in Goethes Mdrchen“. Ausgewdhlte und neue
Schriften zur Literaturgeschichte und Bedeutungsforschung. Hg. Uwe Ruberg, Dietmar
Peil. Stuttgart, Leipzig: S. Hirzel, 1995. 217-235.

Preisendanz, Wolfgang. Wege des Realismus. Zur Poetik und Erzdhlkunst im
19. Jahrhundert. Miinchen: Fink, 1977.

Rohe, Wolfgang. Roman aus Diskursen. Gottfried Keller ,Der griine Heinrich* (erste Fassung,
1854/55). Miinchen: Fink, 1993.

Schiller, Friedrich. Schillers Werke. Nationalausgabe. Bd. 29. Briefwechsel. Schillers Briefe. 1.
11.1796-31.10.1798.Hg. Norbert Oellers, Frithjof Stock. Weimar: Hermann Bohlaus
Nachfolger, 1977.

Simon, Erika. ,,Der Schild des Achilleus“. Beschreibungskunst — Kunstbeschreibung.
Ekphrasis von der Antike bis zur Gegenwart. Hg. Gottfried Boehm, Helmut Pfotenhauer.
Mdnchen: Fink, 1995. 123-141.

Solger, Karl Wilhelm Ferdinand. ,,Uber die Wahlverwandtschaften [1809/1810]“. ,Die
Wahlverwandtschaften‘. Eine Dokumentation der Wirkung von Goethes Roman 1808. Hg.
Heinz Hartl. Berlin: Akademie-Verlag, 1983. 199-202.

Torra-Mattenklott, Caroline. Poetik der Figur. Zwischen Geometrie und Rhetorik. Modelle der
Textkomposition von Lessing bis Valéry. Paderborn: Fink, 2016.

Vischer, Friedrich Theodor von. Asthetik oder Wissenschaft des Schénen. Dritter Theil.
Stuttgart: Macken, 1857.

Wagner-Egelhaaf, Martina. Die Melancholie der Literatur. Diskursgeschichte und
Textfiguration. Stuttgart, Weimar: Metzler, 1997.

Warburg, Aby. ,Mnemosyne Einleitung“. Aby Warburg. Werke in einem Band. Auf der
Grundlage der Manuskripte und Handexemplare. Hg. und komm. Martin Treml, Sigrid
Weigel, Perdita Ladwig. Berlin: Suhrkamp, 2010. 620-639.






