Genres






Caroline Torra-Mattenklott
Iconic turns

Bilderspuk in Gottfried Kellers Der Griine Heinrich

1 Umkehr der Blickrichtung

Unter Stichworten wie pictorial turn (Mitchell 1992) oder iconic turn (Boehm
1994b) haben die Bildwissenschaften seit den 1990er Jahren das Wirkpotential
der Bilder zu ihrem Thema gemacht. Der Begriff des turns, der ,Wende‘, kann
dabei nicht nur im Sinne eines Paradigmenwechsels, sondern ganz wortlich im
Sinne einer Umkehrung der Blickrichtung verstanden werden: Ahnlich etwa wie
die Dinge in der Wissenssoziologie Bruno Latours werden die Bilder von William
J.T. Mitchell, Gottfried Boehm und Horst Bredekamp nicht mehr in erster Linie als
Zeichen oder Objekte, sondern als Akteure betrachtet, d. h. als gleichsam leben-
dige Artefakte, von denen Macht oder Energie ausgeht (Latour 2014; Mitchell
2005; Boehm 1994a, 1994b, 2007; Bredekamp 2015). Diese Energie kann sich
darin duflern, dass der Betrachter das Bild als ein Gegeniiber wahrnimmt, das
ihn anblickt, als Verfiihrungskraft, die ihn in Bann schlédgt, aber auch als Provo-
kation, auf die er mit ikonoklastischen Akten reagiert — sei es, dass diese sich
gegen die Bilder selbst bzw. die ihnen entgegengebrachte kultische Verehrung
richten, sei es, dass die Bilder als Substitute fiir etwas Drittes in Anspruch genom-
men werden, das sie darstellen oder verkérpern. Ein vernunftgeleiteter Umgang
mit diesem energetischen Potential, so die These Bredekamps, setze die Bereit-
schaft voraus, dieses Potential allererst anzuerkennen, statt es ,,als Dingmagie
und Okkultismus“ zu disqualifizieren (Bredekamp 2015, 105-107). Die Aufklarung
habe diese Chance verpasst und das Problem in die Belletristik verbannt, statt
sich seiner auf rationale Weise anzunehmen.

Dieser Auffassung ldsst sich entgegenhalten, dass die Belletristik ein kon-
stitutives Medium der Aufkldrung ist und die von Bredekamp behauptete ,Ver-
bannung‘ daher keineswegs als Verdrdangung, sondern im Gegenteil als ein
Zur-Sprache-Kommen in einem dazu besonders geeigneten 6ffentlichen Me-
dium zu verstehen ist. Im Folgenden mdchte ich zeigen, dass sich Gottfried
Kellers belletristischer Diskurs iiber die Bilder in einem solchen aufklareri-
schen Sinne lesen ldsst, und zwar auch und gerade, insofern er als Literatur
auf Literatur Bezug nimmt, d. h. in seiner intertextuellen Struktur. Die Refle-
xion iiber die Bilder, die besonders ausfiihrlich und differenziert im Griinen
Heinrich (1854/55), aber auch in den Novellenzyklen, vor allem in den Sieben

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-007


https://doi.org/10.1515/9783110698794-007

114 — Caroline Torra-Mattenklott

Legenden (1872) und den Ziiricher Novellen (1878) stattfindet, ist nicht nur eine
autobiografische und dsthetische, sondern auch eine kulturkritische Reflexion,
die den gesellschaftlichen Bilderhaushalt in einer ganz bestimmten historischen
Situation zum Thema hat.! Das Scheitern des griinen Heinrichs als Landschafts-
maler hdngt unter anderem mit dieser gesellschaftlichen Bildokonomie zusam-
men, in der ein aufgeklartes Verhdltnis zum Bild aus verschiedenen Griinden
schwer zu gewinnen ist.

2 Bilderarmut und Bilderkult

Genau wie das historische Ziirich, das ihr Modell gestanden hat, ist die ,,eingebil-
dete“ deutsch-schweizerische Stadt, in der Heinrich aufwichst, reformiert,” und
sie prasentiert sich dem Leser dementsprechend als eine bilderarme Stadt. Die
reformatorischen Bilderstiirme scheinen nicht nur bilderfreie Kirchen,®> sondern
auch ein wenig kunstaffines Biirgertum hinterlassen zu haben, dessen allge-
meine sittliche Vorbehalte gegeniiber jeder Form der Sinneslust und der zweck-
freien dsthetischen Betdtigung sich mit einer spezifischeren, religios bedingten
Bilderfeindlichkeit verbinden. Mit seiner kindlichen Lust am Fabulieren st6f3t
Heinrich im Milieu seines Elternhauses infolgedessen ebenso wenig auf Ver-
stdndnis wie mit seinem spateren Wunsch, sich zum Landschaftsmaler ausbil-
den zu lassen. Im Gegenteil wird seine lebhafte Fantasie von der Rigiditat, mit
der das reformierte Biirgertum das mosaische Bilderverbot auslegt, von Beginn

1 Wihrend der historische Fokus des Griinen Heinrich auf Kellers eigener Lebenszeit liegt, be-
leuchten die Ziiricher Novellen verschiedene Abschnitte der Stadtgeschichte Ziirichs, u. a. die
reformatorischen Bilderstiirme (in Ursula) sowie die Sinnesfeindlichkeit und eingeschrinkte
Bildkompetenz des reformierten Ziircher Biirgertums im achtzehnten Jahrhundert (in Der
Landvogt von Greifensee). In den Sieben Legenden setzt Keller sich auf humoristische Weise
mit der katholischen Marienfrommigkeit und ihrem Bilderkult auseinander.

2 Das erste Kapitel der ersten Fassung des Romans (1854/55), auf die sich meine Ausfiihrun-
gen hier und im Folgenden beziehen, beginnt mit einer Schilderung der Stadt Ziirich als Bei-
spiel fiir die diversen Schweizer Stadte, die ,,an einem See und einem Fluf} zugleich liegen“.
Der Erzdhler gewinnt an ihnen ,,das Gefiihl der Wirklichkeit“ und entwirft ausgehend von die-
sem Modell im zweiten Kapitel die fiktive oder ,eingebildete* Heimatstadt des griinen Hein-
richs (IX, 15-17).

3 Vgl. zum Phdnomen des Bildersturms und seinen gesellschaftlichen Implikationen den nach
wie vor grundlegenden Sammelband von Martin Warnke (1973) sowie fiir eine gesamteuropdi-
sche Perspektive auf die Bilderstiirme der Reformationszeit Schnitzler (1996). Speziell zum refor-
matorischen Bildersturm in Ziirich vgl. die detaillierten Darstellungen von Peter Jezler (1990)
und Lee Palmer Wandel (1995, 53-101).



Iconic turns = 115

an in enge Schranken gewiesen. Wenn der kleine Heinrich sich Gott in Erman-
gelung anschaulicher Erkldarungen zundchst als einen Wetterhahn, spater als
einen Tiger vorstellt (XI, 86), so sind dies in der riickblickenden Deutung des
Ich-Erzdhlers die ersten tastenden Schritte seiner bilderhungrigen, ,,suchenden
Phantasie“ (XI, 108), die im abstrakten Gottesbegriff und den biblischen Erzih-
lungen seiner zur Askese neigenden Mutter keine ausreichende Orientierung
findet. Auf seine Frage ,,Was ist Gott? ist es ein Mann?“ erhdlt Heinrich von ihr
die Antwort ,,Nein, Gott ist ein Geist!“ (XI, 85). So bleibt Gott fiir ihn am Ende
»eine farblose und langweilige Person®, die ihn ,,zu allerlei Griibeleien und
Sonderbarkeiten reizt[ |“ (XI, 107).

Stoff fiir diese Griibeleien findet er in der Trodelhalle der Frau Margreth, in der
sich nicht nur das Bildinventar gepliinderter Kirchenrdume und vormals katholi-
scher Haushalte angesammelt hat, sondern auch eine Gesellschaft wissensdursti-
ger armer Leute unterschiedlichen Glaubens. Thnen bietet Frau Margreth nach
Geschiftsschluss einen stets iippig gedeckten Tisch; vor allem aber teilt sie mit
ihnen das Bediirfnis, ,,in Betreff des Religiésen und Wunderbaren eine krafti-
gere Nahrung zu suchen, als die 6ffentlichen Culturzustidnde ihnen darblie]
ten® (XI, 113). In der Wohnstube der Frau Margreth, in der die abendlichen Zu-
sammenkiinfte stattfinden, hdngen ,,alte Heiligenbilder auf Goldgrund und in den
Fenstern gemalte Scheiben; dort bewahrt sie Dinge auf, denen sie ,irgendeine
merkwiirdige Geschichte oder sogar geheime Krifte“ zuschreibt und die sie des-
halb nicht bereit ist zu verkaufen (XI, 111) — die vormals sakralen Objekte besitzen
fiir sie, um mit Walter Benjamin zu sprechen, nach wie vor einen Kultwert, keinen
Marktwert (Benjamin 1991, 482-484). Das Bildergedéchtnis der Trodelhalle reicht
indessen noch weiter zuriick als in die Zeit unmittelbar vor der Reformation. Wie
das rémische Zahlensystem, das Frau Margret ,,in ihrer frithen Jugend, in einer
entlegenen und vergessenen Landesgegend {iberkommen hatte, iiberliefert durch
einen Jahrtausend alten Gebrauch® (XI, 109), so verweist auch ihre Sammlung
von ,Heiden- oder auch Gotzenbiicher[n]“ (XI, 112) auf die vom Christentum ver-
drangte griechisch-romische Kultur, deren anschauliche Gotterwelt im Zuge der
Christianisierung damonisiert, aber nicht zum Verschwinden gebracht wurde und
fiir Frau Margreth unvermindert real geblieben ist:

Alle die Gotter und Go6tzen der alten und jetzigen heidnischen Volker beschaftigten sie
durch ihre Geschichte sowohl, als durch ihr dufieres Aussehen in den Abbildungen,
hauptsdchlich auch daher, daf3 sie dieselben fiir wirkliche lebendige Wesen hielt, welche
durch den wahren Gott bekdmpft und ausgerottet wiirden; das Spuken und Umgehen sol-
cher halb iiberwundenen schlimmen Kduze war ihr eben so schauerlich anziehend, wie
das grauenvolle Treiben eines Atheisten, unter welchem sie nichts Anderes verstand und
verstehen konnte, als einen Menschen, welcher seiner Ueberzeugung von dem Dasein
Gottes zum Trotz dasselbe hartndckig und muthwillig 1augne. (XI, 112-113)



116 —— Caroline Torra-Mattenklott

Nachdem Frau Margreth gestorben ist und ihr einziger Erbe alle wertvollen Gegen-
stinde abtransportiert und zu Geld gemacht hat, teilen ihre Freunde die Uberreste
des Trodelkrams als Andenken untereinander auf — ihr Auszug aus der Trédelhalle
wird zum Bild eines verspéateten Bildersturms. Von nun an haben die Heiligenbil-
der, ,,Gotzenbiicher” und Kultgegenstande blof3 noch sentimentale Bedeutung:

Der Eine trug eine Partie Heiden- und Gotzenbiicher auf der Schulter, mit einem tiichtigen
Stricke zusammengebunden und mit einem Scheite geknebelt, und unter dem Arme ein
Séacklein getrockneter Pflaumen; der Andere hing ein Muttergottesbild an seinem Stabe
iiber den Riicken und wiegte auf dem Kopfe eine kunstreich geschnitzte Lade, sehr ge-
schickt mit Kartoffeln angefiillt in allen ihren Fachern. Hagere lange Jungfrauen trugen
zierliche altmodische Weidenkorbe und buntbemalte Schachteln, angefiillt mit kiinstli-
chen Blumen und vergilbtem Flitterkram, Kinder schleppten wachserne Engel in den
Armen oder trugen chinesische Kriige in den Hénden, es war, als sdhe man eine Schaar
Bilderstiirmer aus einer gepliinderten Kirche kommen. Doch gedachte ein Jeder seine
Beute als ein werthes Angedenken an die Verstorbene aufzubewahren [...]. (XI, 129)

Die Art und Weise, in der Keller in der Figur der Frau Margreth und ihrer Trodel-
halle die Etappen der abendldandischen Bildkultur mit ihren religiésen Verwerfun-
gen Revue passieren lasst, ist — um auf Bredekamps These zuriickzukommen —
belletristisch in dem Sinne, dass die Episode nichts expliziert: Das Verhéltnis der
Menschen zu den Bildern wird hier im Einklang mit der Romankonstruktion in
poetischen Bildern reflektiert. Der analytisch-dozierende Tonfall, der den Griinen
Heinrich in spéteren Passagen essayistisch wirken ldsst (Andermatt 2016, 29 und
33),* steht dem jungen Ich-Erzahler, der in diesem Abschnitt seiner Jugendge-
schichte obendrein der Fantasiewelt seiner Kindheit auf der Spur ist, noch nicht
in vollem Umfang zur Verfiigung. Gleichwohl geht es hier weder um die senti-
mentale Evokation kindlicher ,,Kramseligkeit“, wie Heinrichs Neigung, sich mit
alten Dingen zu umgeben, an spéterer Stelle genannt wird (XII, 219), noch um
den rein anekdotischen Reiz einer scheinbar aus der Zeit gefallenen Figur und
ihres Milieus. Die Sichtung dessen, was die Gesellschaft aussortiert hat und als
Trodel feilbietet, ldsst vielmehr die Leerstellen erahnen, die der reformatorische
Bildersturm hinterlassen hat und die Frau Margreths Anhdnger, darunter auch der
griine Heinrich, in ihrer Wohnstube zu fiillen versuchen. Im Zusammenspiel mit
einer unzureichenden Alphabetisierung — Frau Margreth selbst kann nicht schrei-
ben und ,,nur gebrochen Gedrucktes lesen“ (XI, 109); sie misst allem Gedruckten
und Uberlieferten ,,eine gewisse Wahrheit“ bei (XI, 112) — fiihrt das unerfiillte

4 Andermatt bezieht sich in seiner Einschdtzung auf Rohe, der im Griinen Heinrich eine ,,Poly-
phonie von (Wissens)diskursen“ am Werk sieht (Rohe 1993, 242), diesen Diskurspluralismus
allerdings nicht als spezifisch essayistische Qualitdt bestimmter Kapitel, sondern als eine kon-
stitutive Eigenschaft der Romanform gewertet wissen will.



Iconic turns =— 117

Bediirfnis nach Wissen und sinnlichem Stoff zu einer ungebremsten Hingabe an
die Restbestdnde abgesunkenen Kulturguts, die von den reformatorischen und
aufkldrerischen Sauberungsmafinahmen ausgeschieden wurden und fiir geringe
Mittel zu haben sind. Dass sich an Frau Margreths Tisch neben der geistigen Nah-
rung auch bodenstdndige Leckereien genief3en lassen, die sie ihrem Handels-
und Leihverkehr mit der Landbevolkerung verdankt — noch nach dem dreitdgigen
Leichenschmaus reichen ihre Kartoffelvorrdate aus, um die leeren Schubladen der
hinterlassenen Mobel zu fiillen —, deutet {iberdies darauf hin, dass die geistige
wie korperliche Askese in Kellers Sicht ein primér stadtisches Phdnomen ist, was
sich im weiteren Verlauf des Romans bestdtigen wird. In novellistischer Verdich-
tung prasentiert die Frau-Margreth-Episode also einen wissenssoziologischen Be-
fund. Zugrunde liegt ihm die anthropologische Pramisse, dass der Hunger nach
Wissen ein menschliches Grundbediirfnis analog zum Bediirfnis nach Nahrung
ist und sich durch Abstraktionen nur in begrenztem Maf3e befriedigen lasst.

Von der vormodernen und synkretistischen, durch keine rationale Ordnung
gefilterten Bilder- und Mythenwelt der Trodelhalle wird Heinrichs Einbildungs-
kraft zwar gendhrt und angeregt, aber nicht kultiviert und aufgeklart. Besonders
deutlich zeigt sich dies an den Kinderspielen, die Heinrich, teils von den okkulten
Biichern der Frau Margreth, teils von den Naturaliensammlungen der ,,vorneh-
mern Knaben® (XI, 144-145) inspiriert, in eigener Regie betreibt: Die Darstellung
seiner Sammlungen und Experimente, die von Mineralien iiber aufgespiefte In-
sekten zu einer Menagerie lebendiger Kleintiere fortschreiten und in einer okkul-
ten Kosmologie ihren Abschluss finden (XI, 145-151), entspricht der Ordnung
naturgeschichtlicher Sammlungen des achtzehnten Jahrhunderts, wie sie etwa
Adalbert Stifter noch wahrend seiner Schulzeit in der Benediktinerabtei Krems-
miinster kennenlernte (Begemann 2002, 97-101), weist aber gerade durch die Zu-
falligkeit, mit der sich diese Ordnung in Heinrichs Spiel einzustellen scheint, auf
das Fehlen bewusst verfolgter Erkenntnisziele hin. Die kindliche Sammel- und
Experimentiertdtigkeit folgt allein dem sinnlichen Reiz der Objekte, der mangels
sachkundiger Pflege schnell verfliegt, und bezieht ihre Anregungen und Ord-
nungsprinzipien, weil sie keine andere Anleitung erhalt, schliefilich aus den Gét-
zenbiichern der Frau Margreth. An den grotesken Gestalten, die Heinrich, einer
theosophischen Experimentalanordnung folgend, aus fliissigem Wachs verfertigt
und wie Embryonen einer anatomischen Sammlung in Einmachgldsern aufbe-
wahrt (XI, 149-151), ldsst sich ablesen, wie dieses epistemisch fragwiirdige, aber
durchaus poetische Spiel mit Heinrichs spaterer, sich immer wieder ins Abstrakte
und Skurrile verirrender Kiinstlertdtigkeit zusammenhéngt: Von Beginn an sich
selbst iiberlassen, lernt Heinrich nicht, seine Sinne in den Dienst genauer Natur-
beobachtung zu stellen, sondern ersetzt Sachwissen und Empirie durch das un-
gehemmte Spiel einer Monstren gebdrenden Einbildungskraft.



118 —— Caroline Torra-Mattenklott

3 Wiederkehr der Bilder

Die Wiederkehr der Bilder — ebenfalls eine Umschreibung des iconic turn, hier in
einer Formulierung Boehms (1994b) — ist ein zentrales Motiv des Griinen Heinrich.
Es ist vorgeprdgt in den Erzdhlungen E.T.A. Hoffmanns, Ludwig Tiecks und Joseph
von Eichendorffs, deren Protagonisten ihre dsthetischen und erotischen Idealbil-
der in ihrer Lebenswelt aufzufinden suchen, im Spiegelkabinett ihrer Projektionen
irre zu gehen drohen und dabei stets im Unklaren bleiben, ob sie ihrer eigenen
Fantasie oder einem bdsen Spuk verfallen sind. So konnen die Kiinstlerfiguren in
E.T.A. Hoffmanns Die Serapionsbriider, etwa Theodor in Die Fermate oder Traugott
in Der Artushof, nur dann zu gliicklichen Eheménnern und erfolgreichen Kiinst-
lern werden, wenn sie ihre inneren Bilder von den Realitdten des Lebens, dstheti-
sche Inspiration von weltlicher Liebe zu unterscheiden lernen (von Matt 1971;
Torra-Mattenklott 2018, 116—118). Der Tannenhé&user in Tiecks Phantasus wird seit
seiner Jugend von ,,dunkle[n] Traumbilder[n]“ gedngstigt (Tieck 1985, 174), verirrt
sich in einem Geflecht aus unbestimmten Sehnsiichten, Eifersucht und imaginarer
Schuld, findet unter den heidnischen Damonen-Gottern im Venusberg voriiberge-
hend Erfiillung und sieht sich am Ende dazu getrieben, den Wahn real werden zu
lassen, indem er seine einstige Geliebte ermordet, um sich von ihr auf dem Weg
ins Verderben nicht aufhalten zu lassen.’ Auch in Eichendorffs Novelle Das Mar-
morbild wird der erotische Bilderspuk, der den jugendlichen Protagonisten narrt,
auf den vom Christentum verdrangten Venuskult zuriickgefiihrt, der sich in einer
antiken, in Friihlingsndchten zu ddmonischem Leben erwachenden Marmorstatue
materialisiert und die Grenzen zwischen Realitdt und Bilderwahn zum Verschwim-
men bringt. Die Wiederkehr der Bilder kann in diesen romantischen Erzdhlungen
als Folge narzisstischer Verblendung oder als Wiederkehr des Verdrdngten ver-
standen werden, sei es im individualpsychologischen Sinne, sei es im Sinne eines
kollektiven Unbewussten, aus dem tabuisierte erotische Sehnsiichte in Gestalt di-
monischer Wiederganger aufsteigen.

Auch bei Keller, der gezielt gegen diese romantische Tradition anschreibt,®
wird die Wiederkehr der Bilder als Spuk inszeniert, aber ihr gespenstischer Cha-
rakter wird stets als metaphorisch gekennzeichnet oder als Aberglaube entlarvt,
wie die bildmagischen Vorstellungen der Frau Margreth und die Gespensterge-
schichten ihres Ehemanns. Die grotesken Figuren, die Heinrich in Wachs mo-
delliert und spdter in seine Landschaften einzeichnet, sind Produkte seiner

5 Fiir die Geschichte vom Tannenhé&user vgl. Tieck (1985, 171-182).

6 So lasst sich etwa die Lehrzeit Heinrichs beim ,, Trodelmdnnchen® in der deutschen Resi-
denzstadt als Kontrafaktur zu Hoffmanns Kunstmadrchen Der goldene Topf lesen, vgl. Torra-
Mattenklott (2016, 200-207).



Iconic turns = 119

Einbildungskraft, die nicht etwa deshalb gespenstisch wirken, weil Heinrich
selbst sie fiir wirklich hielte, sondern weil ihnen keine Vorbilder in der realen
Welt entsprechen. Die Metaphorik des Gespenstischen ist im Griinen Heinrich
analytischer Art, dhnlich der des Phantasmagorischen bei Karl Marx.” Ein gutes
Beispiel dafiir ist die Bildermanufaktur des Herrn Habersaat, zu dem Heinrich
in die Lehre geht und dessen Bilderproduktion wértlich als ,,Kunstspuk® be-
zeichnet wird (XI, 309).

Unmittelbar bevor Heinrichs Mutter auf der Suche nach einer geeigneten
Lehrstelle fiir ihren Sohn bei Herrn Habersaat vorspricht, wird Heinrichs Wunsch
nach einer Aushildung zum Landschaftsmaler durch den Besuch einer 6ffentli-
chen Kunstausstellung befliigelt, deren Beschreibung sich zur Habersaat-Episode
wie das Positiv zum Negativ, d. h. wie die Kunst zum Spuk verhalt. Die Ausstel-
lung, von der Heinrich erfdhrt, dass sie ,,von einem Vereine mehrerer gréf3erer
Schweizerstddte veranlafdt, in diesen bereits ihre Runde gemacht* habe ,,und nun
noch durch die kleineren Stadte zirkulire, um auch hier der Kunst mehr Freunde
zu gewinnen® (XI, 308), ist ein Ereignis, fiir das die Besucher sich herausputzen
wie zum sonntdglichen Kirchgang, eine Assoziation, die durch den Glanz und
Zauber der Bilder sowie den Geruch ihrer frischen Firnisse noch verstarkt wird:

Da ich sah, daf3 nur fein gekleidete Leute hineingingen, lief ich nach Hause, putzte mich
ebenfalls moglichst heraus, als ob es in die Kirche ginge, und wagte mich alsbald in die
geheimnisvollen Raume. Ich trat in einen hellen Saal, in welchem es von allen Wanden
und von grof3en Gestellen, in frischen Farben und Gold ergldnzte. Der erste Eindruck war
ganz traumhaft, grofle klare Landschaften tauchten von allen Seiten, ohne daf3 ich sie
vorerst einzeln besah, auf und schwammen vor meinen Blicken mit zauberhaften Liiften
und Baumwipfeln, Abendréthen brannten, Kinderkdpfe, liebliche Studien, guckten da-
zwischen hervor und Alles entschwand wieder vor neuen Gebilden, so daf3 ich mich
ernstlich umsehen mufite, wo denn dieser herrliche Lindenhain oder jenes médchtige Ge-
birge hingekommen seien, die ich im Augenblicke noch zu sehen geglaubt? Dazu verbrei-
teten die frischen Firnisse der Bilder einen sonntdglichen Duft, der mir angenehmer
diinkte, als der Weihrauch einer katholischen Kirche, obschon ich diesen sehr gern roch.
(X1, 308)

Die Textpassage liest sich wie eine Illustration zu den Abschnitten in Benjamins
Kunstwerk-Aufsatz, in denen von der Sakularisierung des Kulthildes und seiner
Aura die Rede ist (Benjamin 1991, 475-484): Heinrichs erster Besuch in einer
Kunstausstellung gleicht einem katholischen Gottesdienst; der Zauber der gemal-
ten Landschaften manifestiert sich als Unverfiigharkeit (in Benjamins Worten: als
»einmalige Erscheinung einer Ferne, so nah sie sein mag* [1991, 479]), und die

7 Vgl. in diesem Sinne meine Ausfiihrungen zum Wort- und Metaphernfeld des ,Schemens‘ im
Griinen Heinrich (2016, 189-200). Zum Phantasmagorischen vgl. Marx (1962, 85-98).



120 — Caroline Torra-Mattenklott

Aura der Kunstwerke ist hier buchstéablich als ein Duft erfahrbar, der dem des
Weihrauchs gleicht. Auf diese Schilderung einer emphatischen Kunsterfahrung,
die als Initiationsszene gelesen werden kann, folgt unvermittelt die Beschreibung
der Habersaat’schen Kunstmanufaktur, deren 6konomischer Erfolg auf dem Prin-
zip der technischen Reproduzierbarkeit beruht. Wie Frau Margreth und wie der
biirgerliche Ausstellungsbetrieb ist auch Habersaat, der seine Manufaktur in
einem ehemaligen Frauenkloster eingerichtet hat, ein Erbe des Katholizismus:

So trieb sie [Heinrichs Mutter; CTM] endlich einen Mann auf die Beine, welcher in einem
alten Frauenklosterlein vor der Stadt, wenig beachtet, einen wunderlichen Kunstspuk
trieb. Er war ein Maler, Kupferstecher, Lithograph und Drucker in Einer Person, indem er,
in einer verschollenen Manier, vielbesuchte Schweizerlandschaften zeichnete, dieselben
in Kupfer kratzte, abdruckte und von einigen jungen Leuten mit Farben tiberziehen lief3.
Diese Blatter versandte er in alle Welt und fiihrte einen dankbaren Handel damit. [...] Bei
diesem Treiben unterstiitzte ihn ein tapferes Hauflein Gerechter, und der Schauplatz ihrer
Thaten war das ehemalige Refektorium der frommen Klosterfrauen. Dessen beide Lang-
seiten waren jede mit einem halben Dutzend hoher Fenster versehen mit runden Scheib-
chen, welche wohl Licht ein-, aber bei ihrer wellenférmigen Oberflache keinen Blick
hinauslieflen, was auf den Fleify der hier waltenden Kunstschule wohlthdtigen Einfluf}
iibte. Jedes dieser Fenster war mit einem Kunstbeflissenen besetzt, welcher, dem Hinter-
manne den Riicken zukehrend, dem Vordermanne in’s Genick sah. (XI, 309-310)

Die Bezeichnung ,,Kunstspuk“ kann hier auf unterschiedliche Weise gedeutet
werden: Erstens beruht Habersaats Geschiftsmodell auf der Ausbeutung ju-
gendlicher Arbeitskrifte, die ihm in der Hoffnung auf eine solide Ausbildung an-
vertraut werden, tatsdchlich aber ihre Zeit mit Handlangerdiensten vergeuden,
ohne dafiir entlohnt zu werden — in Kellers Bildlichkeit eine Form des Teufels-
pakts, den ein ,,hiistelnde[r] Kupferstecher® und eine Gruppe ,,melancholische]r]
Drucker als ,,infernalische Helfershelfer[ |, ,,Unterteufel und ,,Ddmonen* un-
terstiitzen (XI, 312).8 Zweitens verfertigt Habersaat seine Zeichnungen ohne
jeden Bezug zur lebendigen Natur nach einem einheitlichen Schema und mit
den immer gleichen Tuschen, so dass ,,Erde Weg und Steine [...] alle aus dem
ndmlichen Stoffe zu bestehen schienen® (X1, 316). Dass die Fenster des ehemali-
gen Refektoriums keinen Blick nach drauf3en erlauben und die Schiiler nichts
als den Riicken des jeweiligen Vordermanns vor sich sehen, gewdhrleistet, dass
dieses formalisierte, von der tatsdachlichen Landschaftswahrnehmung durch die
mechanische Kombination graphischer Versatzstiicke und multiple Reprodukti-
onsschritte abgekoppelte Verfahren nicht von dufieren Einfliissen gestort wird,
sondern sich immerfort selbst reproduziert. Auf diese Weise entstehen keine

8 Diesen Aspekt hat zuletzt — im Zusammenhang mit einer Rekonstruktion méglicher histori-
scher Vorbilder fiir Habersaats Betrieb — Bruno Weber (2020) besonders betont.



Iconic turns = 121

plastischen Abbilder der lebendigen Natur, sondern realitdtsferne, aber leicht ver-
kdufliche Blendereien, die Kunst und Naturbezug lediglich vortduschen. Drittens
schliefllich haben Habersaats Lehrlinge und Handlanger den Platz der vertriebe-
nen Nonnen eingenommen, sind statt mit dem Kopieren und Illuminieren mittel-
alterlicher Handschriften und Heiligenbilder aber mit dem Kolorieren industriell
gefertigter Kunstdrucke fiir den internationalen Vertrieb beschiftigt, agieren also
als damonische Wiedergdnger einer untergegangenen religiésen Kunstpraxis. In
ihrem historischen Bezug zur Reformation und zu den Bilderstiirmen kniipft die
Lokalisierung der Bildermanufaktur in einem sdkularisierten Frauenkloster direkt
an die Frau Margreth-Episode an. Wahrend die Bediirfnisse von Frau Margreths
Gasten auf die Leerstellen hinweisen, die Reformation und Bilderstiirme bei den
einfachen Leuten und Kindern hinterlassen haben, zeigt die industrielle Bilder-
produktion im ehemaligen Refektorium, warum die modernen Substitute diese
Bediirfnisse nicht befriedigen kénnen: Im Unterschied zu den Geschichten der
Frau Margreth fehlt ihnen der Bezug zum Leben und die sinnliche Fiille, die die
Abende in der Trédelhalle im doppelten Sinne nahrhaft wirken lassen.

Eine weitere Form des Bilderspuks, die sich den romantischen Bilderfantasien
auf den ersten Blick anzundhern scheint, ist Judiths Badeszene gegen Ende der
Jugendgeschichte, die als intertextuelle Referenz auf Eichendorffs Marmorbild be-
kannt ist: An einem Waldbach in der Nahe der ,,Heidenstube®, einer FelsenhGhle
im Wald, in der Anna wenige Jahre zuvor die Geister einer Heidenfamilie zu erbli-
cken glaubte, 16st Judith sich bei einem néachtlichen Spaziergang von Heinrich,
um ihm kurz darauf wie eine betorende Geistererscheinung, halb singende Lore-
lei, halb marmorne Venusfigur, durchs Wasser entgegenzugehen (XII, 80-82). Die
Episode beginnt mit einer gemeinsamen Lektiire in Ariosts Orlando furioso, bei
der Heinrich sich selbst den Part des fahrenden Ritters und Judith den der verfiih-
rerischen Kriegerin oder Zauberin zuschreibt (XII, 77-79), evoziert also nicht nur
Eichendorffs Venusstatue, sondern eine ganze Sippschaft heidnisch-ddmonischer
Frauenbilder. Fiir den Protagonisten und seine Freundin bleibt dieses Rollenspiel
jedoch als poetische Fiktion durchschaubar. So bleibt Judith in der Badeszene
stets als zitierende Urheberin der erotischen Inszenierung kenntlich, die ihr am
Ende selbst ein bisschen unheimlich wird (XII, 82), und nimmt an keiner Stelle
tatsdchlich den Charakter einer dimonischen Verfiihrerin an. Im Gegenteil gehort
es zu ihrer Rolle, Heinrich mit ihrem untriiglichen Realitdtssinn auf seine morali-
schen Verfehlungen aufmerksam zu machen.” Wenn sie ihm bei der ersten Be-
gegnung ,,wie eine reizende Pomona* erscheint (XI, 237), die ihre Friichte und

9 So ermahnt sie Heinrich streng, als er ihr vom ungliicklichen Ausgang seines Verhdltnisses
zu seinem Lehrer Romer erzihlt (XII, 73-75).



122 —— Caroline Torra-Mattenklott

Blumen vor ihm ausbreitet und ihn mit Milch und Apfeln versorgt, so ist auch
dies zwar ein Bild der Verfiihrung, zugleich aber ein Hinweis darauf, dass sie in
ihrer sinnlichen und ndhrenden Prdsenz auf der Seite des Natiirlichen und Leben-
digen steht, nicht auf der Seite der leeren Abstraktionen und des realitdtsfernen
Bilderspuks. Kellers Eichendorff-Referenz zielt auf eine Entddmonisierung des
sinnlichen Frauenkorpers ab, der seinen Zauber im Griinen Heinrich als lebendes
Bild, nicht als Gespenst ausiibt.

4 Im Blick des Bildes

Abschlief}end mochte ich auf ein Bild eingehen, das zu den wenigen gelungenen
Gemadlden gehért, die Keller im Griinen Heinrich beschreibt. Es stammt nicht vom
griinen Heinrich selbst, sondern ist das Hauptwerk seines Miinchner Malerfreun-
des Ferdinand Lys und steht in eklatantem Gegensatz zu Heinrichs ,spiritualisti-
schen‘ Bildern sowie seiner ,,kolossalen Kritzelei“, in denen der Bilderspuk und
mit ihm Heinrichs Schaffenskrise kulminiert.’® Das Gemilde bezieht sich auf die
Psalmworte ,,Wohl dem, der nicht sitzet auf der Bank der Spotter* (Ps 1,1; hier in
Kellers Formulierung), und wird von Lys auch als seine ,,Hohe Commission“ oder
sein ,,Ausschuf3 der Sachverstidndigen® bezeichnet (XII, 115). Auf einer halbkreis-
férmigen Steinbank sitzend, sind darauf ,vier bis fiinf Mdnner in der Tracht des
achtzehnten Jahrhunderts“ zu sehen, ,,einen antiken Marmortisch vor sich, auf
welchem Champagner in hohen venetianischen Gldsern perlt[ ] (XII, 113): ein
Jiingling, der ,,die Erfahrungen eines Greises in sich zu tragen“ scheint, ein Greis,
der mit einer Hand ,,Schnippchen® schldgt und den ,,Muthwillen eines Neunzehn-
jahrigen“ zeigt, in der Mitte ein ,,ausgemachter Taugenichts und Hanswurst“, der
,,die Nase verzieht“ und sich eine Rose vor den Mund héilt, daneben einen ,,stattli-
cher ernster Mann“, der ,,mit mitleidigem, bedauerlichem Spott“ dreinblickt, und
schliefilich ein ,,eleganter Abbé in seidener Soutane“, der sich ,,eine Prise in die
Nase“ driickt und dabei, wohl von der Lacherlichkeit des Gegeniibers vor dem
Bilde amiisiert, einen Augenblick innezuhalten scheint (XII, 113-114). Ihnen ge-
geniiber mit dem Riicken zum Betrachter sitzt ein reich gekleidetes Madchen, das
eine Laute stimmt und dabei von dem jiingsten der Mdnner mit Champagner ver-
sorgt wird. Die Mdnner blicken an dem Madchen vorbei aus dem Bild heraus, und
»der Beschauer, der nicht ganz seiner bewuf3t war, befand sich so {ibel unter die-

10 Zu Heinrichs ,Spiritualismus“ vgl. (XII, 117-120), zur ,.kolossalen Kritzelei“ vgl. (XII,
220-225), fiir die Formulierung vgl. (XII, 221). Zum ,gespenstischen‘ Charakter dieser kiinstleri-
schen Praxis s. 0., Anm. 7.



Iconic turns = 123

sen Blicken, dafd man eher versucht war auszurufen: Weh’ dem, der da steht vor
der Bank der Spétter! und sich gern in das Bild hinein gefliichtet hatte (XII, 114).

Die Pointe des Bildes besteht also in der Umkehrung der Bibelworte, die
einem Rollentausch - einem Wechsel der Blickrichtung — zwischen dem Be-
trachter und den dargestellten Personen entspricht: Nicht das Bild oder das Ab-
gebildete ist das Objekt der Betrachtung, sondern die Person, die dem Bild
gegeniibersteht. Nach dem Urteil des Erzdhlers liegt die besondere Qualitdt des
Gemadldes in dem Widerspruch zwischen der kritischen, ja negativen Haltung
der dargestellten Manner und ihrer lebendigen, naturnahen Darstellung:

Alles dies war so zweifellos, breit und sicher und doch ohne alle Manier und Unbescheiden-
heit, sondern aus dem reinsten naiven Wesen der Kunst und aus der Natur herausgemalt,
daf} der Widerspruch zwischen diesem freudigen, kraftvollen Glanz und dem kritischen Ge-
genstand der Bilder die wunderbarste Wirkung hervorrief. Dies klare und frohe Leuchten
der Formenwelt war Antwort und Verséhnung, und die ehrliche Arbeit, das volle Kénnen,
welche ihm zu Grunde lagen, waren der Lohn und Trost fiir den, der die skeptischen Blicke
der Spotter nicht zu scheuen brauchte, oder sie tapfer aushielt. (XII, 115)

Im Fortgang der Romanhandlung wird der kritische Blick der gemalten Spotter
Heinrich ebenso treffen wie Ferdinand Lys. Die kleine Mdnnerrunde, die gegen
Ende des Kiinstlerfests in einem Gewachshaus zwischen Myrten- und Orangen-
bdaumen die von Lys verlassene Agnes mit Gesang und Champagner trostet und
sie in einen bis zur Bewusstlosigkeit gesteigerten Alkoholrausch versetzt (XII,
193-195), dhnelt auffillig der Figurenkonstellation auf Lys’ Gemalde." Vor
allem aber findet das Duell zwischen Heinrich und Lys am ndchsten Morgen
unter der Beobachtung des Bildes statt:

Sie standen gerade vor dem wandgrof3en Bilde, auf welchem die Bank der Spotter gemalt
war. Das schone Bild glanzte im Morgenlicht und in all’ seiner festen, vollen Farben-
pracht, und die Spotter schienen die Kimpfenden neugierig und launig zu betrachten.
Der Abbé nahm seine Prise, der Alte schlug ein Schnippchen und der Taugenichts hielt
die Rose vor den hohnischen Mund. (XII, 204)

Ohne dass der Erzdhler dem Bild ein konkretes Urteil unterschobe, steht zu vermu-
ten, dass keiner der beiden Kiinstlerfreunde vor den Blicken der Spotter bestehen
kann. Als eine kritische Instanz, die selbst ihren Urheber nicht verschont, ist das

11 Zu der trinkfreudigen Runde gehdren neben dem griinen Heinrich ein ,Bergkonig“ mit
weiflem Bart und der muntere, als Winzer verkleidete Musiker und ,,Gottesmacher®, der wenig
spéter erfolgreich um Agnes’ Hand anhalten wird (XII, 193-194). Ferdinand Lys buhlt wéh-
renddessen, als ,,altorientalische[r] Kénig“ verkleidet (XII, 174), vergebens um Eriksons kiinf-
tige Frau Rosalie und stellt auf diese Weise ein anderes seiner Bilder nach, das ihn selbst als
prachtig gekleideten Salomo mit der Konigin von Saba zeigt (XII, 112).



124 — Caroline Torra-Mattenklott

Gemalde offenkundig ein Gegenentwurf zu Heinrichs Jugendgeschichte, die ihn in
seinem Narzissmus bestéatigt, statt ihm ein Korrektiv zu bieten (Schneider 2009,
75; Torra-Mattenklott 2016, 196-197).

Dass Lys’ Gemalde genau wie Judiths ndchtliche Inszenierung als Zitat eines
romantischen Sujets verstanden werden kann, legt neben dem Schauplatz — die
Spotter sitzen in einer romischen Villa unter einem Rebendach — vor allem die
Personenkonstellation nahe: Zu den fiinf Spéttern gehoren ein ,, Taugenichts*
und ,,ein eleganter Abbé in seidener Soutane“. Im Verbund mit der Bemerkung,
dass der Betrachter ,,sich am liebsten in das Bild hinein gefliichtet hitte* erin-
nert dieses Ensemble an das romische Gartenfest in Eichendorffs Novelle Aus
dem Leben eines Taugenichts, auf dem eine Gruppe deutscher Kiinstler das in
E.T.A. Hoffmanns Erzdhlung Die Fermate beschriebene Gemailde Johann Erd-
mann Hummels (Abb. 1) als lebendes Bild nachstellt (Eichendorff 1985, 531).

Abb. 1: Johann Erdmann Hummel: Die Fermate (um 1814). Bayerische
Staatsgemdldesammlungen — Neue Pinakothek Miinchen.



Iconic turns = 125

Die Fermate beginnt mit einer Beschreibung des Gemadldes, die zugleich
den Kern der Handlung andeutet:

Eine {ippig verwachsene Laube - ein mit Wein und Friichten besetzter Tisch — an demsel-
ben zwei italidnische Frauen einander gegeniibersitzend - die eine singt, die andere
spielt Chitarra — zwischen beiden hinterwérts stehend ein Abbate, der den Musikdirektor
macht. Mit aufgehobener Battuta paf3t er auf den Moment, wenn Signora die Kadenz, in
der sie mit himmelwarts gerichtetem Blick begriffen, endigen wird im langen Trillo, dann
schlédgt er nieder und die Chitarristin greift keck den Dominanten Akkord. — Der Abbate
ist voll Bewunderung — voll seligen Genusses — und dabei dngstlich gespannt. — Nicht um
der Welt willen méchte er den richtigen Niederschlag verpassen. (Hoffmann 2001, 71-72)

Erst im Anschluss an diese Beschreibung wird der Leser mit den beiden Prota-
gonisten Eduard und Theodor bekannt, die vor dem Bild stehen und es kommen-
tieren. Wahrend Eduard die Lebendigkeit der Gestalten lobt und in die Laube
am liebsten ,,gleich hineinsteigen“ mochte (Hoffmann 2001, 71), erkennt Theo-
dor in der Szene eine Episode aus seinem eigenen Leben wieder, deren Erzdh-
lung den groéfiten Teil der Novelle ausmacht. Die Uberschreitung der Grenze
zwischen Leben und Bild - sei es durch das Hineintreten des Betrachters ins
Bild, durch das Wiedererkennen des Erlebten im Bild oder durch die Verleben-
digung des Bildes in der Erzdhlung — ist eines ihrer zentralen Motive.

In Eichendorffs Leben eines Taugenichts wird die Darstellung des Hum-
mel’schen Gemaldes als lebendes Bild durch eine Eifersuchtsszene unterbrochen,
die der Gesangsdarbietung ein dhnlich abruptes Ende beschert wie in Hoffmanns
Erzdhlung: Die Sdangerin wird just in dem Moment gestort, in dem sie zu ihrem
ausgedehnten Triller vor dem Schlussakkord ansetzt. Wahrend es bei Hoffmann
jedoch der auf dem Gemaélde dargestellte Abbate ist, der die Fermate durch das
Niederschlagen der dirigierenden Hand vorzeitig beendet, wird der Triller bei Ei-
chendorff durch ein Ereignis auBerhalb des Bildes beendet. Die Ubertretung der
Grenze zwischen Bild und Leben, die Hoffmanns Erzdhlung in verschiedenen Va-
riationen thematisiert, wird bei Eichendorff also durch eine Stoérung der kiinstle-
rischen Darbietung umgesetzt, ohne die das lebende Bild als Interpretation von
Hoffmanns Die Fermate unvollstandig bliebe.

Kellers fiktive ,Bank der Spétter” ist keinesfalls eine weitere Reinszenie-
rung des von Hoffmann und Eichendorff zitierten Gemaldes. Sie kann vielmehr
als eine Kombination der von Hummel und Hoffmann dargestellten Szene mit
jener Tischrunde gelesen werden, die in Eichendorffs Erzahlung im Garten
iibrigbleibt und weitertrinkt, nachdem die meisten Géste des Kiinstlerfests sich
bereits zuriickgezogen haben. Am Tisch sitzen nun zwei Maler, der Taugenichts
und ein Madchen, das auf einer Gitarre klimpert:



126 —— Caroline Torra-Mattenklott

Ich war nur noch mit meinem Maler, und dem Herrn Eckbrecht — so hief3 der andre junge
Maler, der sich vorhin so herum gezankt hatte — allein oben zuriick geblieben. Der Mond
schien prachtig im Garten zwischen die hohen dunklen Baume herein, ein Licht flackerte
im Winde auf dem Tische vor uns und schimmerte iiber den vielen vergofinen Wein auf
der Tafel. Ich mufite mich mit hinsetzen und mein Maler plauderte mit mir iiber meine
Herkunft, meine Reise, und meinen Lebensplan. Herr Eckbrecht aber hatte das junge
hiibsche Madchen aus dem Wirtshause, nachdem sie uns Flaschen auf den Tisch gestellt,
vor sich auf den Schof3 genommen, legte ihr die Guitarre in den Arm, und lehrte sie ein
Liedchen darauf klimpern. (Eichendorff 1985, 535)

Die Tischrunde endet damit, dass das Serviermddchen weggerufen wird, der
mit dem Taugenichts naher bekannte Maler einschlaft und Herr Eckbrecht dem
Taugenichts, den er irrtiimlich ebenfalls fiir einen Kiinstler halt, ins Gewissen
redet. Da die iiberhebliche Moralpredigt offensichtlich auf einem Missverstand-
nis beruht, sucht der Taugenichts in einem unbeobachteten Moment das Weite.

Eine Gemeinsamkeit zwischen Hoffmanns Abbate und Eichendorffs Tauge-
nichts besteht darin, dass sie der Eitelkeit ihres jeweiligen Gegeniibers die
Grundlage entziehen, ohne dabei tiefergehende Absichten zu verfolgen — der
Abbate, indem er der Sidngerin durch das vorzeitige Niederschlagen die Gele-
genheit fiir ihren Triller raubt, der Taugenichts, indem er vor den besserwisseri-
schen Reden des deutschen Malers davonlduft. Bei beiden handelt es sich um
vermeintlich naive Figuren,'? die fiir Eitelkeiten gerade aufgrund ihrer Naivitit
keine Projektionsflache bieten. In dhnlicher Weise iiberkreuzen sich Naivitat
und Weisheit auch in dem kindlichen Greis und dem greisenhaften Jiingling,
die in Kellers Beschreibung von Lys’ ,,Hoher Commission®“ neben ihnen auf der
,Bank der Spotter” sitzen. Anders als auf Hummels Gemalde sind die Blicke
der médnnlichen Figuren auf dem von Keller entworfenen Bild nicht auf die mu-
sizierende Frauenfigur gerichtet; sie stehen nicht im Bann ihrer Schonheit oder
ihrer musikalischen Darbietung, sondern durchbrechen die dsthetische Imma-
nenz, indem sie den Betrachter auf3erhalb des Gemaéldes in den Blick nehmen.
Durch die Unentrinnbarkeit ihrer héhnischen Blicke verhindern sie jede Form
der idolatrischen Versenkung ins Bild. Unterliegt der Betrachter der Versu-
chung, die weibliche Figur genauer in Augenschein zu nehmen, die ihm den
Riicken zuwendet, so kann er dies nur unter der kritischen Beobachtung der
vier Mdnner tun, deren Spott ihn zwangsldaufig auf sich selbst zuriickwirft.

12 Als Ich-Erzédhler beweist Eichendorffs Taugenichts immer wieder eine Auffassungsgabe
und ein Reflexionsvermoégen, das den Horizont der naiven Figur weit {ibersteigt. Der Abbate
ist bei Hoffmann als Figur nicht weiter ausgearbeitet, wird aber entgegen seinem wohlmeinen-
den Bemiihen, es der Sdngerin recht zu machen, augenscheinlich durch einen unkontrollier-
baren ,satanischen‘ Trieb zum Gegenteil verfiihrt (Hoffmann 2001, 89).



Iconic turns =—— 127

Wie die badende Judith, so ruft also auch Ferdinand Lys’ ,,Hohe Commis-
sion“ eine ganze Serie friiherer Bilder auf und zitiert sie nicht zuletzt in ihrer
sinnlichen Fiille und Verfiihrungskraft. In beiden Féllen wird der erotische Reiz
jedoch gebrochen durch einen kritischen Blick, der den Betrachter trifft und
verhindert, dass sich das Bild zu einer illusiondren Wirklichkeit schlief3t. Wie
bei Eichendorff, so kehren auch bei Keller die verdriangten Bilder wieder — die
Anregungen dazu stammen nicht zuletzt aus dem katholischen Miinchen, in
dem es keinen Bildersturm gegeben hat, sowie aus der romantischen Italien-
Literatur. Anders als in Das Marmorbild nehmen die Bilder im Griinen Heinrich
jedoch weder ddmonische noch christliche Ziige an. Was sich zwischen den di-
lettantischen Bemiihungen und missgliickten Entwiirfen des griinen Heinrich
positiv andeutet — etwa in der Figur der Judith oder in Ferdinand Lys’ ,,Bank
der Spotter” —, ist die Vision eines kritischen Realismus, der die Poesie und Ver-
fiihrungskraft des Sinnlichen feiert, ohne sich dem ungehemmten Narzissmus
oder der Idolatrie eines wundergldubigen Katholizismus hinzugeben.

Literatur

Andermatt, Michael. ,,Der griine Heinrich (1854/55, 1879/80)“. Gottfried Keller-Handbuch.
Leben — Werk — Wirkung. Hg. Ursula Amrein. Stuttgart: Metzler, 2016. 16-46.

Begemann, Christian. ,Metaphysik und Empirie. Konkurrierende Naturkonzepte im Werk
Adalbert Stifters“. Wissen in Literatur im 19. Jahrhundert. Hg. Lutz Danneberg, Friedrich
Vollhardt. Tiibingen: Niemeyer, 2002. 92-126.

Benjamin, Walter. ,,Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. Dritte
Fassung®“. Gesammelte Schriften. Bd. 1.2. Hg. Rolf Tiedemann, Hermann
Schweppenhduser. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1991. 471-508.

Boehm, Gottfried. ,,Die Bilderfrage“. Was ist ein Bild? Hg. Gottfried Boehm. Miinchen: Fink,
1994a. 325-343.

Boehm, Gottfried. ,,Die Wiederkehr der Bilder“. Was ist ein Bild? Hg. Gottfried Boehm.
Miinchen: Fink, 1994b. 11-38.

Boehm, Gottfried. Wie Bilder Sinn erzeugen. Die Macht des Zeigens. Berlin: Berlin University
Press, 2007.

Bredekamp, Horst. Der Bildakt. Berlin: Wagenbach, 2015.

Eichendorff, Joseph von. ,,Aus dem Leben eines Taugenichts“. Werke in fiinf Binden. Bd. 2.
Ahnung und Gegenwart. Erzahlungen. Hg. Wolfgang Frithwald, Brigitte Schillbach.
Frankfurt/M.: Deutscher Klassiker Verlag, 1985. 446-561.

Hoffmann, E.T.A. ,,Die Serapions-Briider“. Samtliche Werke in sieben Bénden. Bd. 4. Hg. Wulf
Segebrecht. Frankfurt/M.: Deutscher Klassiker Verlag, 2001.

Jezler, Peter. ,,Etappen des Ziircher Bildersturms. Ein Beitrag zur soziologischen
Differenzierung ikonoklastischer Vorgange in der Reformation“. Bilder und Bildersturm
im Spdtmittelalter und in der friihen Neuzeit. Hg. Bob Scribner. Wiesbaden: Harrassowitz,
1990. 143-174.



128 — Caroline Torra-Mattenklott

Latour, Bruno. Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfiihrung in die Akteur-
Netzwerk-Theorie. Ubers. Gustav RoB3ler. Frankfurt/M.: Suhrkamp, >2014.

Marx, Karl. Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie. Karl Marx, Friedrich Engels. Werke.
Bd. 1. Der Produktionsprozef} des Kapitals. Hg. Institut fiir Marxismus-Leninismus beim
ZK der SED. Bd. 23. Berlin: Dietz, 1962.

Matt, Peter von. ,,Die gemalte Geliebte. Zur Problematik von Einbildungskraft und
Selbsterkenntnis im erzahlerischen Werk E.T.A. Hoffmanns“. Germanisch-Romanische
Monatsschrift 21.1 (1971): 395-412.

Mitchell, William J.T. ,,The Pictorial Turn“. Artforum 30.7 (1992): 89-94.

Mitchell, William J.T. What Do Pictures Want? The Lives and Loves of Images. Chicago, London:
University of Chicago Press, 2005.

Palmer Wandel, Lee. Voracious Idols and Violent Hands. Iconoclasm in Reformation Zurich,
Strasbourg, and Basel. Cambridge: Cambridge University Press, 1995.

Rohe, Wolfgang. Roman aus Diskursen. Gottfried Keller ,Der griine Heinrich* (Erste Fassung;
1854/55). Miinchen: Fink, 1993.

Schneider, Sabine. ,,,Poesie der Unreife‘. Autobiographisches Schreiben im Roman*. Der
griine Heinrich. Gottfried Kellers Lebensbuch — Neu gelesen. Hg. Wolfram Groddeck.
Ziirich: Chronos, 2009. 55-77.

Schnitzler, Norbert. Ikonoklasmus — Bildersturm. Theologischer Bilderstreit und
ikonoklastisches Handeln wdhrend des 15. und 16. Jahrhunderts. Miinchen: Fink, 1996.

Tieck, Ludwig. ,,Phantasus®. Schriften in zwélf Béinden. Bd. 6. Hg. Manfred Frank. Frankfurt/M.:
Deutscher Klassiker Verlag, 1985.

Torra-Mattenklott, Caroline. Poetik der Figur. Zwischen Geometrie und Rhetorik. Modelle der
Textkomposition von Lessing bis Valéry. Paderborn: Fink, 2016.

Torra-Mattenklott, Caroline. ,,,Da sieht man, was ein Bild doch kann!‘ Bildnisbegegnung und
Einbildungskraft in Richard Wagners Der fliegende Holldnder“. figurationen. gender —
literatur — kultur 19.2 (2018): 105-124.

Warnke, Martin (Hg.). Bildersturm. Die Zerstérung des Kunstwerks. Miinchen: Hanser, 1973.

Weber, Bruno. ,,Was bedeutet Meister Habersaats Refektorium? Uber Fiktion und Faktizitat bei
Gottfried Keller. Mitteilungen der Gottfried Keller-Gesellschaft Ziirich (2020): 22-59.



