
Stefan Tetzlaff

Theatrale Weltmodelle

Zur realistischen Sem-Ontologie in Gottfried Kellers
Sinngedicht

1 Fake it till you make it

In einer der Binnenerzählungen des Sinngedichts heißt es, deren Ereignisse seien
„eine unglückliche Frucht der Erfindung“ (VII, 240). Verkleidungen und verschlei-
erte Identität haben zur Katastrophe geführt und illustrieren das, was sowohl die
Rahmenhandlung als auch die verschiedenen eingebetteten Erzählungen in immer
neuen Varianten erproben: den Zusammenhang einer Wirklichkeit als Inszenie-
rung von Zeichen. Was mit Worten, Gesten und Requisiten behauptet wird, verfes-
tigt sich mit unterschiedlichen Folgen zur Tatsache. – Diese Kernidee lässt sich
zunächst an einem anderen Text verdeutlichen, der 1888, also kurz nach Kellers
Novellenzyklus Das Sinngedicht (1881), erscheint. Es handelt sich um Ernst Eck-
steins Humoreske Nervös, die hier als Folie dienen kann, weil sie das, was bei Kel-
ler in Varianten verhandelt wird, in einer einzigen illustren Pointe verbaut.

Ecksteins kurzer Text stellt einen Rechtsanwalt vor, der an Nervosität leidet.
Die zeitgenössisch beliebte Krankheit raubt ihm nicht nur den Schlaf, sondern
macht ihn auch so aggressiv, dass seine Frau einen Arzt um Hilfe bittet. Dieser
schickt gleich beide auf Kur und gibt jedem einzeln insgeheim den Hinweis mit,
der andere sei sehr angegriffen, so dass nur ausgiebige Zuneigung und Ver-
ständnis helfen. Daraufhin verhalten sich Mann und Frau so liebevoll zueinan-
der, dass beide nach der Kur psychisch und physisch wieder völlig hergestellt
sind. Ehe und Berufsleben sind gerettet, und auf diesen ersten Clou folgt ein
zweiter. Der Arzt nämlich verrät seine List, über die sich das Ehepaar allerdings
amüsiert, ohne dass dem Erfolg der Aufführung Abbruch getan würde.

Die Erzählung gibt sich als amüsante, leichte Kost und ist wie Eckstein
selbst heute nahezu vergessen.1 Dabei beschreibt sie etwas semiotisch Raffi-
niertes, nämlich so lange Zeichen zu prägen, bis die Wirklichkeit sozusagen

 Zeitgenössisch war Eckstein durchaus prominent und verfasste neben zahlreichen Novellen
und dem naturalistischen Roman Familie Hartwig die erste systematische Geschichte des Feuil-
letons (zu Eckstein im Feld vergessener Literaturen des neunzehnten Jahrhunderts vgl. Tetzlaff
[2018]). Heute wird Eckstein gelegentlich mit seiner Humoreske Der Besuch im Carcer erwähnt,
die als Ideengeber für Heinrich Spoerls Die Feuerzangenbowle gilt.

Open Access. ©2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-006

https://doi.org/10.1515/9783110698794-006


nachzieht. Etwas zu inszenieren sei hier semiotisch verstanden als Produktion
und Kommunikation von Signalen und Zeichen, die nicht unmittelbar von der
Wirklichkeit gedeckt sind.2 Solche Zeichen treten durch die hier zu beschrei-
benden Praktiken an die Stelle der Wirklichkeit. Passenderweise wird bei Eck-
stein zuletzt auf Goethe verwiesen: „So ward dann die Kunst, wie bei der
Goetheschen Bajadere, allmählich Natur“ (Eckstein o. J. [1888], 39). Gemeint ist
hier Goethes Ballade Der Gott und die Bajadere, die von der Liebe einer Prostitu-
ierten zu ihrem Freier handelt. Die Zuneigung ist zunächst gespielt, wandelt
sich auf Dauer aber zum echten Gefühl. Zum Lohn offenbart sich der Freier als
Gott und rettet die Bajadere.

Solche Konstellationen wie in Nervös finden sich nicht nur bei Eckstein
(ebenso prägnant auch in dessen Humoreske Arzt und Autor), sondern treten ins-
gesamt im späten neunzehnten Jahrhundert häufiger auf, beispielsweise bei Wil-
helm Heinrich Riehl (Der Märzminister), Louis Nötel (Vom Theater) oder Paul
Lindau (Spitzen). Das Entscheidende ist dabei, dass die jeweilige Inszenierung
von Zeichen über das gesellschaftliche Rollenspiel, also das Soziale als Theater,
hinausgeht. Dabei ist bereits der reine Theatertopos eine Schlüsselbeobachtung.3

Prominent ist dieser in Texten wie Theodor Fontanes Schach von Wuthenow, der
das zentrale Thema der sozialen Rolle im Wortsinne durchgehend ‚in Szene
setzt‘. Die titelgebende Hauptfigur, der Rittmeister Schach, sieht sich durch die
Liebschaft mit der von Blatternarben entstellten Victoire von Carayon vor einem
Dilemma: Ehre und Anstand gebieten eine Heirat, während die Rolle als gutaus-
sehender, repräsentativer Militär nur durch Auflösung der Verbindung unbeschä-
digt bliebe. Die Brisanz dieses Zwiespalts wird bedrängender mit jedem Auftritt
in der Öffentlichkeit, die ihrerseits – beispielsweise über die Verbreitung von Ka-
rikaturen – die Situation als Sujet kommentiert. Das Geschehen kreist dabei fort-
während um Selbstdarstellung und Gesehenwerden. Häufig geschieht dies in
offen theatralen Aufbauten, wie der Schlittenszene um das Regiment Gendarmes.

 Das hier Beschriebene versteht sich als Problemaufriss, der zunächst mit einem stipulativen
Verständnis von ‚Inszenierung‘ arbeitet. Dabei ist klar, dass weitergehende Überlegungen auch
die Begrifflichkeiten von ‚Szene‘, ‚Theatralität‘ und ‚Zeichen‘ selbst näher betrachten müssen.
Auch die Schnittmengen mit Lüge und Irrtum bis hin zum postfaktischen Denken, Fake News
und Bullshit sind einen differenzierteren Blick wert.
 Die Begriffe ‚Inszenierung‘ und ‚Theatralität‘ zielen in der Forschung bisher entweder auf das
in die Goethezeit zurückweisende Theatermotiv (Selbmann 1981, bes. 172‒195) oder das ‚Szenische
der Texte‘ im Sinne von Selbstreferenz, d. h. Text und Erzählen inszenieren sich vor Lesepublikum
(„Kellers Schilderungen sind ‚Szenen‘ im Sinne einer theatralischen Aufführung“ [Naumann 2012,
94]). Elisabeth Strowick nimmt am Beispiel von Kellers Grünem Heinrich Schrift selbst als „szeni-
sche Ausgestaltung“ und Wirklichkeit als zeichenhaft inszenierte in den Blick (2020, 216).

92 Stefan Tetzlaff



Die Beobachtung des Schauspiels von der Loge des Balkons aus ist in eine wech-
selseitige Blickkonstellation eingebunden, welche die Zuschauerinnen ihrerseits
als Beobachtete ausstellt, die sich auch selbst als solche inszenieren. Und als
Schach zuletzt der unrühmlichen Heirat nicht entgehen kann, inszeniert er diese
mit bester Miene, nur um sich anschließend in der Kutsche zu erschießen. So
stellt der Prinz zu Recht fest: „Das Theater ist die Stadt“ (Fontane 1970, 601).

Die Konstellationen sowohl im Sinngedicht als auch in literarhistorisch eher
randständigen Texten wie Ecksteins Nervös aber gehen einen Schritt weiter. Was
hier insgesamt als ‚Inszenierung‘ bezeichnet wird, meint die Überführung einer
epistemischen in eine ontologische Manipulation.4 Beschrieben wird nicht nur der
bewusst produzierte Schein, eine gesellschaftliche Rolle oder ein Verhaltenszwang
aufgrund von Settings und anderen Beteiligten, sondern es wird vorgeführt, wie –
fake it till you make it5 – aus diesem bewusst modellierenden Verhalten die Wirk-
lichkeit der erzählten Welt entsteht.

2 Romantische vs. realistische Sem-Ontologie

Das Sinngedicht erweist sich damit als Zusammenschau von Versuchsanord-
nungen, die auf je verschiedene Weise mit der beschriebenen Inszenierung von
Zeichen befasst sind. In wechselnden Verläufen werden diese im Gelingen und
im Scheitern vorgeführt, beispielsweise in der Erzählung Die Berlocken. Darin
geht es um kleine Schmuckanhänger, die der junge Thibaut für seine Uhren-
kette sammelt. Die Uhr selbst ist ein Geschenk Marie Antoinettes, und die Kette
dient als semiotische Leerstelle, die gefüllt werden muss. Zu diesem Zweck die-
nen die sogenannten ‚Berlocken‘, die es als Trophäe von etwaigen Liebschaften
zu erhalten gilt.

Thibaut allerdings behält die Berlocken nicht lediglich als Erinnerung oder
Statussymbol. Sondern er beginnt Liebesabenteuer von vornherein ausschließ-
lich, um der Kette jeweils weitere Anhänger hinzuzufügen. Die Insignien dienen
damit nicht als gern genommene Beigabe zu einer Reihe amouröser Eroberun-
gen. Genauso wenig täuschen sie Begegnungen vor, die gar nicht stattgefunden

 Der Begriff der ‚Sem-Ontologie‘ wird im Anschluss an Winfried Menninghausʼ (1987) Beob-
achtungen zur frühromantischen Kunsttheorie verwendet (zur Fortschreibung über die Ro-
mantik hinaus vgl. Hörisch [1992] sowie Grizelj [2018]).
 Hier wäre einem ideengeschichtlichen Bezug zu den am Ende des neunzehnten und Anfang
des zwanzigsten Jahrhunderts entstehenden Theorien der Autosuggestion (Émile Coué) und
zur Individualpsychologie Alfred Adlers (Rollenspiel als Selbstprägung) nachzugehen.

Theatrale Weltmodelle 93



haben, sondern die Relationen werden insofern umgekehrt, als die Berlocken
das einzige und eigentliche Ziel sind, dem das Liebesabenteuer nur als Mittel
zum Zweck dient. Diese Umkehrung wird direkt beim Erwerb des ersten Talis-
mans deutlich, als Thibaut das fragliche Erinnerungsstück noch regelrecht steh-
len muss. Ein anderes nimmt er dann in einer inzestuös grotesken Szene seiner
eigenen Tante ab. Ohne dass hier bereits Inszenierung zur Wirklichkeit wird, bil-
det sich doch eine wichtige Voraussetzung für diesen Vorgang ab: Zeichen und
konstruierte Realität sind wichtiger als das, wofür sie vermeintlich stehen. Folge-
richtig wird Thibaut genau dann betrogen, als er erstmals seine Werteskala um-
justiert und sich in eine amerikanische Ureinwohnerin verliebt. Diese gelangt an
die inzwischen umfangreiche Sammlung von Berlocken, an der Thibaut zum ers-
ten Mal nichts mehr liegt. Die Sprachbarriere allerdings produziert Missverständ-
nisse, so dass der Protagonist überrascht zusehen muss, wie der Verlobte der
jungen Frau auftaucht und diese samt den irrtümlich überlassenen Insignien mit
sich nimmt. In dem Moment also, da Thibaut seine Zeichenstrategie aufgibt, ver-
schwindet deren Material und die damit verbundene Absicht scheitert.

Dass in Kellers Text unterschiedliche Logiken konkurrieren, ist wiederholt
festgestellt worden.6 So hat die Forschung das Sinngedicht als Gegenüberstellung
von naturwissenschaftlichem Erklären und kulturwissenschaftlichem Verstehen,
„empirischer und hermeneutischer Wissenskultur“ gelesen (Schneider 2015, 14),
als Konflikt also, der die ‚zwei Kulturen‘ nach Snow ausstellt.7 Der Blick auf die
Inszenierung von Zeichen schließt an diese Dichotomie an; im Sinngedicht geht es
grundlegend um zwei Logiken, in deren Rahmen Dinge erfasst werden und Phä-
nomene zusammenhängen. Entscheidend aber ist ein Drittes, das noch oberhalb
von logischem Beweisen und sinnlichem Verstehen angebracht ist. Nach Gerhard
Kaiser schließlich hat die Verhandlung der zwei Kulturen keinen klaren Sieger,
obwohl man zu Recht vermuten könnte, in einem literarischen Text würden Kul-
tur und Hermeneutik siegen. Letztlich bleibt es aber beim reinen Wechselspiel der
beiden Logiken, so dass sich die Art und Weise, wie dieses Wechselspiel betrieben
wird, als Klammer, als eigenes Thema zeigt, das auch aus dem Text heraus in das
Literatursystem realistischen Erzählens insgesamt verweist. Eben diese Klammer
sei hier als ‚Inszenierung‘ bezeichnet.8

 Gerhart von Graevenitz sieht in Reinhard einen „zum Goetheanertum bekehrten Newto-
nianer“ (2002, 175); Rainer Würgau weist auf das „antagonistische Verhältnis zwischen natur-
wissenschaftlicher und musisch-literarischer Welterfahrung“ hin (2015, 181).
 Zentral für diesen Zugang ist Kaiser (2001).
 Zur Inszenierung als Praxis realistischen Erzählens insbesondere zur Aneignung und Mani-
pulation von Raum vgl. Tetzlaff (2016, 150–185).

94 Stefan Tetzlaff



Einen vergleichbaren Befund erhebt auch Wolfgang Preisendanz, der fest-
stellt, dass alle Erzählungen des Sinngedichts illustrieren, „wie sich der Mensch
vermummt, verhehlt, verbirgt, verschließt, wie er sich in den Anschein hüllen,
wie er sich besonders im Sprechen entziehen oder vorenthalten kann“ (1963,
142). Den Gedanken führt Gerhart von Graevenitz weiter und spricht von „virtu-
ellen Welten“ im Rahmen eines „mediale[n] Konstruieren[s]“ (2002, 187–188).
In beiden Darstellungen aber bleibt damit eine Hierarchie von „Wesen und Er-
scheinung“ (Preisendanz 1963, 138) beziehungsweise ‚echter‘ und lediglich si-
mulierter Welt mitgedacht, die allerdings bei Keller subtil bezweifelt wird.
Denn im Sinngedicht bleiben tatsächliche Umstände und täuschende Verstel-
lung zwar für Leserinnen und Leser als Handlungselemente unterscheidbar. In
der erzählten Welt aber wird die Inszenierung nicht nur als Täuschung gezeigt,
die sich vor die Wirklichkeit schiebt und diese verdeckt, sondern sie tritt als
Überlagerung auf, die zugleich in die Wirklichkeit eingreift und sich in diese
einschreibt. Es bleibt damit nicht bei Täuschung (Preisendanz) und Simulation
(von Graevenitz). Die Inszenierungen im Sinngedicht verlieren immer wieder für
einen Moment ihre Uneigentlichkeit. Der Schein überlagert nicht mehr das
Sein, sondern manifestiert sich darin.

Semiotisch gefasst bedeutet das, die Wirklichkeit und die umgebende Welt er-
scheinen verstärkt zeichenhaft, so dass das Produzieren und Inszenieren von Zei-
chen zum tatsächlichen Weltprägen wird. So formuliert gilt die Beobachtung
zunächst natürlich auch für die Romantik. Dennoch weist sie einen klaren Unter-
schied auf. Denn in der Romantik ist die Zeichenhaftigkeit der Welt materiell und
pantheistisch gedacht. Die Welt ist an sich und aus sich heraus lesbar, das Ver-
ständnis für die Zeichensprache der Natur aber ist verloren gegangen. Es geht also
darum, dass die tatsächliche und physische Natur, so wie sie gegeben ist, zugleich
aus lesbaren Zeichen besteht. Die Manipulation dieser Zeichen, aus denen Natur
und Welt bestehen, ist – speziell in der Spätromantik – zwar möglich, aber gefähr-
lich. Eines der zentralen Motive dafür ist der Eingriff in den Source Code der Welt
durch kabbalistische Schriftmagie wie in E.T.A. Hoffmanns Goldnem Topf.

Im realistischen Erzählen dagegen kehrt eine Art semiotischer Nüchternheit
ein. Dass die Welt zeichenhaft ist, gilt hier einerseits zwar auch. Die Vergleichbar-
keit mit der romantischen Sicht auf die Welt als Zeichen hält sich aber in Grenzen
und funktioniert vor allem in deren Handhabung anders. Denn die im Realismus
geschilderte Weltwahrnehmung, wie Christian Begemann am Beispiel von Adal-
bert Stifter zeigt (1995), zielt nicht darauf, dass die Welt von sich aus über ihre
Materialität hinaus zeichenhaft wäre und sich in dieser Textur ein transzendenter
Sinn verbirgt. Vielmehr meint ‚Zeichenhaftigkeit‘ hier, dass jede Wahrnehmung
Semiose bedeutet und jedes ‚Verhalten-in-der-Welt‘ ausschließlich und immer

Theatrale Weltmodelle 95



Zeichenpraxis ist. Und diese Zeichenpraxis geht von den Figuren aus, nicht von
‚Runenbergen‘ (Tieck) oder ‚Zauberworten‘ (Eichendorff).

In der Romantik also ist die Welt zeichenhaft auf einen ihr innewohnenden
Kern hin. Zeichen zu prägen oder zu verändern, bedeutet in etwas vorgängig Exis-
tierendes einzugreifen. Romantischer Zeichenmanipulation möchte man dement-
sprechend entgegnen: Never touch a running system! Im Realismus dagegen ist
der einzige Zugang zur Welt und zum Umgang mit anderen Menschen das Para-
digma des Zeichenhaften. Das eigene Handeln als Zeichenherstellen zu begreifen,
ist zunächst nichts Prekäres. Zeichenproduktion ist daher auf keine kabbalisti-
sche Sprachmagie mehr angewiesen, sondern sortiert den Blick auf die Welt (Stif-
ter), die Erinnerung (Raabe) oder die soziale Rolle (Fontane). Manche Texte – und
das ist das spezifisch Moderne an Kellers Sinngedicht – reflektieren aber, dass
sich eventuell hinter dieser Zeichenhaftigkeit der Welt gar nichts Substanzielles
und unabhängig von den Zeichen Existierendes mehr verbirgt. Die Radikalität der
Sprachkrise um 1900 ist damit zwar noch nicht erreicht, so dass die Einsicht in
die poietische Macht der Inszenierung auch in keine existenzielle Aporie führt.
Der Vektor zur Zeichenreflexion der Jahrhundertwende aber ist deutlich vorgege-
ben, wenn Wirklichkeit grundsätzlich aus Zeichen besteht und der Mensch sich
in und zur Welt verhält, indem er Zeichen prägt. Wirklichkeit erweist sich hier als
eine gemeinsam semiotisch hergestellte.

Diese Analogie, auch mit Worten Wirklichkeit zu schaffen, bringt ein merk-
würdiges Verschwimmen von Ursache und Wirkung hervor, das im Sinngedicht
wiederholt thematisiert wird. Eine Welt, die aus Zeichen besteht, aber nicht na-
turmagisch auf ein dahinterliegendes Absolutes bezogen ist, funktioniert als
Wechselwirkung zwischen allem, was gesagt, präsentiert und zeichenhaft in-
szeniert wird. So „wie überall nicht ein Wort fällt, welches nicht Ursache und
Wirkung zugleich wäre“ (VII, 11). Wiederholt fragen sich Figuren beim Inszenie-
ren, ob das, was sie spielen, nicht doch echt ist und eventuell sogar schon vor
Spielbeginn da war. Auch Thibaut, dem Sammler der Berlocken, ergeht es so,
wenn seine Inszenierung ihn „so närrisch verzückt, daß er selbst nicht wußte,
ob er das kleine Schmuckherz oder das liebende Menschenherz verlangte“
(VII, 283). Die Inszenierung des Zeichens geschieht so lange und nachdrücklich,
bis dessen Gehalt wie aus sich selbst heraus, unabhängig vom Zeichen, zu be-
stehen scheint – eben als Wirklichkeit, die vom Zeichen erst im Nachgang abge-
bildet und benannt wird.

Dieser Gedanke wiederholt sich im Sinngedicht und sogar in der Binnenerzäh-
lung um die Berlocken selbst, denn Thibaut ist sich mit wachsendem Erfolg bei
seinen Eroberungen „desto unklarer […], ob er eigentlich es sei, der die Schönen
sitzen ließ, oder ob er von ihnen verlassen werde“ (VII, 284). In Wirkzusammen-
hängen, die über Inszenierung organisiert sind, werden damit kausale Rollen indif-

96 Stefan Tetzlaff



ferent. Zeichenhandeln konstituiert eine Welt der Zeichen, von der zugleich intuitiv
und latent paradox angenommen wird, sie sei schon vor diesen Zeicheninszenie-
rungen so da gewesen.

3 Semiosphären

In gegenwärtigen Zeiten des Postfaktischen und einer convergence culture (Jenkins
2006) liegt diese Beobachtung einer zeichenhaft gemachten Wirklichkeit auf der
Hand. In der Hochphase realistischen Erzählens zwischen 1860 und 1890 darf dies
allerdings als hochmodern gelten. Die Reflexion wird dabei auf ein Vormodell des-
sen gelenkt, was Jurij Lotman ein Jahrhundert später als ‚Semiosphäre‘ beschreibt.
Seine Grundüberlegung besteht darin, „die Gesamtheit aller Zeichenbenutzer,
Texte und Kodes einer Kultur als semiotischen Raum anzusehen“ (Lotman 1990,
287). Lotmans holistischer Blick geht davon aus, dass Bedeutungsbildung immer
in wechselseitiger Beeinflussung mit zahlreichen anderen, nicht ausschließlich be-
nachbarten Elementen steht, so dass die Frage, was wirklich ist, erheblich mit den
kommunizierten Zeichen zu tun hat. Gesellschaftliche Praktiken – von Begrü-
ßungsgesten über Flirtsignale bis hin zu Verfahren des Rechtssystems – bilden
den Bereich der sozialen Kultur und interagieren mit demjenigen der mentalen
Kultur, der Konzepte wie Liebe, Wahrheit oder Sinn umfasst. Die materielle Kultur
schließlich besteht aus den Artefakten (im Sinne eines weiten Textbegriffs; Baßler
2007), die aus diesen Wechselbeziehungen hervorgehen und ihrerseits neue
Bedeutungszusammenhänge stiften (Posner 2003; Nies 2011).

Entscheidend ist die Eigendynamik solcher Zeichenprozesse, die zwar ma-
nipulierbar, aber kaum kontrollierbar sind. Die Semiosphäre stellt sich nicht
als „in sich geschlossene Sinnganzheit, sondern ein auf paradoxe Weise durch
Desintegration lebendig gehaltenes Gefüge“ dar (Koschorke 2012, 120). Lotmans
Modell macht als einen Faktor von Wirklichkeit genau das sichtbar, was im
Sinngedicht von allen Seiten beleuchtet wird: Kultur und gesellschaftliches Mit-
einander bilden einen Zeichenraum, der auf Einspeisung und Inszenierung von
Zeichen mit Verschiebungen reagiert.

Im Erzählen des neunzehnten Jahrhunderts wird von der Überlegung, wie
man Wirklichkeit erkennen kann, umgestellt auf die Überlegung, wie Wirklichkeit
semiotisch gemacht wird. Diese Überlegung zeigt sich im Sinngedicht als wieder-
kehrendes Muster, das auch direkt den Text eröffnet. Die Rahmenhandlung setzt
im Studierzimmer des Protagonisten Reinhard ein. Dessen faustische Einrichtung
stellt der Text selbst fest, benennt aber mit dem Zug „ins Moderne, Bequeme und
Zierliche“ (VII, 9) zugleich eine Abweichung. Anstelle von ganzen Gerippen finden

Theatrale Weltmodelle 97



sich ausschließlich Schädel und damit Platzhalter für den Kopf als dasjenige Kör-
perteil, in dem die drei zentralen Aspekte des Textes zusammentreffen: Sprechen,
Sehen und Erröten. Der Bezug auf Faust wird dabei mehrfach genutzt, um gerade
eine veränderte, neue Forscherhaltung zu beschreiben. Der Interessensverlage-
rung vom ganzen menschlichen Dasein (ganzer Körper; Gerippe) hin zur Wirklich-
keit als Wahrnehmung (Schädel; Kopf) entspricht, dass Stichworte speziell aus
Goethes Faust zwar aufgegriffen, aber deutlich umgewichtet werden. Während
Faust den Zusammenhang der Dinge für einen vergeblichen Moment im Zeichen
des Makrokosmos abgedruckt in einem Buch zu erkennen glaubt, beobachtet Rein-
hard diesen Zusammenhang direkt am physikalischen Gegenstand im Zuge seiner
Experimente. Beide betrachten ein „große[s] Schauspiel“ (VII, 12), „aber ach! ein
Schauspiel nur“ (Goethe 1986, 547, v. 454). Und beide werden frustriert. Wo Goe-
thes Forscher allerdings beim Versuch einer Bibelübersetzung das ‚Wort‘ als An-
fangsgrund schnell verwirft und über die ‚Kraft‘ zur ‚Tat‘ gelangt, wählt Reinhard
einen anderen Weg. Seine Überlegungen zum Schauspiel natürlicher, elementarer
Zusammenhänge formuliert er als Goetheparodie, wenn sich der „Reichtum der Er-
scheinungen unaufhaltsam auf eine einfachste Einheit zurückzuführen scheint,
wo es heißt, im Anfang war die Kraft, oder so was“ (VII, 12). Die Konstellation
bleibt damit nicht auf Reinhard und Faust beschränkt, weil die Kraft, die auch
Faust selbst schließlich verworfen hatte, auf einen Dritten verweist, nämlich auf
Heinrich Helmholtz. Dessen Studie Über die Erhaltung der Kraft erscheint 1847 und
wird dem Naturforscher Reinhard im Jahre 1855, der Zeit also, in der das Sinnge-
dicht spielt, bekannt sein.9 Helmholtz’ vielseitige Forscherbegabung, u. a. auch als
Anatom, weist einmal mehr auf die Verschaltung ganz unterschiedlicher Berei-
che hin, aus denen Faust und Reinhard jeweils den für sie entscheidenden aus-
wählen. Mit der ‚Kraft‘ lässt Reinhard sowohl faustisch naturmagische als auch
(im Begriffsverweis vieldeutig verschachtelte) moderne physikalische Zugänge
zurück. Er entscheidet sich für die „halbvergessenen menschlichen Dinge[ ]“
(VII, 12), die als Thema zwar ‚Moral‘ und ‚Gefühl‘ heißen, als Form aber Kommu-
nikation und Handhabung von Zeichen voraussetzen. Dazu muss er zunächst

 Auf den ebenso prominenten, 1855 sozusagen tagesaktuellen Bezug zu Ludwig Büchners
Kraft und Stoff weist Hans-Dietrich Irmscher hin und zeigt auf, inwiefern Keller zudem Goethes
Kritik an Newton „teilweise sogar wörtlich“ (2003, 74) in die Beschreibung von Reinhards Ver-
suchsaufbauten einfließen lässt. Hubert Thüring wiederum zeigt (speziell an Jakob Mole-
schotts Lebensbegriff und Diätetik) die Anknüpfung des Sinngedichts an die zeitgenössischen
Lebenswissenschaften. Die Rahmenhandlung um Reinhards Experiment konstruiere kein Kon-
kurrenzverhältnis, sondern ziele darauf, die verschiedenen Theorien und Modelle als „stoffli-
ches Referenzwissen von Natur und Leben in einer Kopräsenz zu verdichten, um es dann
narrativ im gelebten Leben zu entfalten“ (Thüring 2016, 150).

98 Stefan Tetzlaff



den Versuchsaufbau einer Experimentierkammer verlassen, die bis auf eine win-
zige Öffnung in der Jalousie abgedunkelt ist. Nur durch ein kleines Loch fällt ein
Lichtstrahl, den der Naturforscher für physikalische Experimente verwendet.
Deren Beobachtung bereitet ihm zunehmende Augenschmerzen, so dass er aus
dem Labor ins Freie tritt und die im Folgenden geschilderten Flirtexperimente
mit verschiedenen jungen Frauen unternimmt.

Kellers Sammlung von Erzählungen um inszenierte Zeichen beginnt damit
mit der Urszene dessen, was Jonathan Crary als mediale Revolution Anfang des
neunzehnten Jahrhunderts beschreibt, nämlich mit der Absage an ein Modell
von Wahrnehmung, das die Sinne als passive Projektionsfläche von absoluten
und wahrhaftigen Eindrücken begreift. Im Zuge physiologischer Erkenntnisse
wird Wahrnehmung zunehmend subjektiv gedacht.10 Wahrnehmungsorgane und
Wahrnehmungsvorgang stellen ein Bild her, das nicht in absoluter Entsprechung
zum betrachteten Gegenstand steht. Über Versuchsapparaturen wie das Stereo-
skop und das Zootrop werden dreidimensionale sowie präcinematisch bewegte
Bilder erzeugt, die zugleich eine offensichtliche Täuschung sind, in der Wahrneh-
mung aber manifest erscheinen. Grundlegende Ordnungen des Sehens erweisen
sich damit als mechanisch manipulierbar, während sich die optischen Geräte,
die zur Erforschung dieser Effekte entwickelt werden, zugleich als beliebtes Spiel-
zeug verbreiten. Durch ihre – im Wortsinne – Anschaulichkeit machen sie die
Faszination des Wahrnehmungsapparates zum populären Wissen. So zeigt sich
mit Crary, dass die Frühe Moderne diesen medialen Wandel nicht hervorgebracht
hat, sondern dass dieser als das Ergebnis einer „bedeutenden systematischen
Veränderung begriffen werden [kann], die bereits 1820 in vollem Gange war“
(1996, 16). Pointierter stellt Crary fest: „Das Stereoskop und Cézanne haben weit
mehr gemeinsam, als man zunächst annehmen möchte. Der Malerei selbst, ins-
besondere der frühen modernen Malerei, gebührt kein besonderes Verdienst bei
der Erneuerung des Sehens im neunzehnten Jahrhundert“ (1996, 131).

Die Idee, dass Kopf und Auge schlicht ein Behältnis sind, in das durch eine
Öffnung etwas hineingelangt, stützte sich im siebzehnten und achtzehnten
Jahrhundert auf die Leitmetapher der camera obscura.11 Diese wird mit den spä-
testens um 1820 einsetzenden Veränderungen von Wahrnehmungsmodellen
abgelöst. Die Öffnung für die Subjektivität und Manipulierbarkeit von Wahr-

 Entscheidend sind hier Jan Evangelista Purkynjěs (translit. = Johann Purkinje) Beiträge zur
Kenntnis des Sehens in subjectiver Hinsicht und Beobachtungen und Versuche zur Psychologie
der Sinne sowie Johann Müllers Handbuch der Physiologie des Menschen; vgl. dazu Crary (1996,
93–102 und 107–111).
 Zur entsprechenden Metaphorik von Constantijn Huygens über Georg Philipp Harsdörffer
bis zu John Lockes Essay Concerning Human Understanding vgl. Berns (2008).

Theatrale Weltmodelle 99



nehmung zeigt, dass zwischen Gegenstand und Eindruck noch manches ge-
schieht, das nun als physiologisch und kognitionswissenschaftlich erforschbar
erkannt wird. In literarischen Texten taucht vermehrt die projizierende laterna
magica als Gegenform zur Behältnismetapher auf, so beispielsweise in Stifters
früher Erzählung Der Condor.

Nach Crary geht der Abschied von der Vorstellung einer subjektunabhängigen
Wahrnehmung also damit einher, die menschliche Wahrnehmungsphysiologie
nicht mehr als passive camera obscura zu betrachten. Und mit ebendiesem Setting
beginnt Kellers Sinngedicht. Reinhard tritt buchstäblich aus einer lebensgroßen ca-
mera obscura heraus und lässt eine überkommene Vorstellung von Wahrnehmung
hinter sich. Das Primat des Visuellen, d. h. die Nachordnung der anderen Sinne
hinter das Sehen, gilt dabei als gesetzt: „[W]enn die Augen krank wurden, so war
es aus mit allen sinnlichen Forschungen“ (VII, 11). Als Verlustobjekt wird in der
Folge auch die ‚Gestalt‘ ins Spiel gebracht, da sich in diesem Begriff verschiedene
der erwähnten Aspekte treffen. Prominent durch Goethe mit „holistischen Implika-
tionen“ aufgeladen (Simonis 2001, 7), gilt die Gestalt auch Reinhard als das loh-
nendere Objekt der Betrachtung. Die reiche Begriffsgeschichte, die hier aufgerufen
wird, umfasst neben der dominanten Prägung durch Goethe auch Schiller, bei
dem der Form- und Stofftrieb verbindende Spieltrieb die „lebende Gestalt“ bildet
(Schiller 1992, 609). Im Grimm’schen Wörterbuch weist ‚Gestalt‘ zudem über seine
Etymologie von ‚stellen, setzen‘ eine „latente Semantik der Kreativität“ auf (Simo-
nis 2001, 13). In jedem Fall geht es darum, das Erkenntnisinteresse auf eine Ganz-
heitlichkeit eben im Sinne einer Gestalt zu richten, die sich nicht in naturmagisch
verborgenen Urgründen (Faust) oder unter dem Mikroskop (Reinhard) findet, son-
dern die mit dem Menschen als ‚ganzer‘ Entität zu tun hat. Dementsprechend ist
von besonderer Bedeutung, was Reinhard an die zitierte Stelle anschließend be-
merkt. Der Reiz der Gestalt „als Ganzes“ nämlich liegt nicht nur darin, dass sie
„schön und lieblich anzusehen ist“, sondern auch dass sie „wohllautende Worte
hören lässt“ (VII, 11).

Von dieser Feststellung ausgehend, erprobt Reinhard einen anderen Zugang
zur Wirklichkeit: denjenigen der Inszenierung. Der optischen Täuschung näm-
lich – und in diesem Gedanken artikuliert sich nachhaltig Kellers Moderne –
steht die diskursive, semiotische in nichts nach. Wo man Bilder nur akkurat
genug anordnen oder schnell genug aufeinander folgen lassen muss, um Drei-
dimensionalität und Bewegung sichtbar werden zu lassen, finden sich auch Ver-
fahren, aus zumeist sprachlichen Zeichen manifeste Sachverhalte zu generieren.
Die Analogie von Optischem zu Zeichenhaftigkeit und Sprachlichem wird bereits
darin deutlich, dass das Liebesrezept des ersten von Reinhards Versuchen ein
optisches ist. Am Logau’schen Sinnspruch orientiert: „Wie willst Du weiße Lilien
zu roten Rosen machen? / Küß eine weiße Galathee: sie wird errötend lachen.“

100 Stefan Tetzlaff



(VII, 13), versucht Reinhard, Frauen zu küssen und dabei zu beobachten, wie sie
erröten. Kuss und Erröten, der Wandel von der weißen Lilie reiner Unschuld zur
roten Rose der erotischen Liebe, ist der Kausalzusammenhang, den Reinhard er-
wirken will. Dass sich das Vorhaben an einer Galathea vollziehen soll, also der
Statue des Pygmalion, die Venus auf dessen Bitten hin belebt, bezeichnet noch
einmal die Verwandlung von semiotischem Artefakt in Wirklichkeit.

An diese Eingangsszene knüpfen die Episoden des Sinngedichts an, indem sie
durchspielen, wie sich der Bezug von sichtbarem Indiz und zugehöriger Tatsache
umkehrt. Indizien und Zeichen werden erst gesetzt, um Tatsachen zu schaffen. Sol-
ches geschieht auch in der Erzählung Die Geisterseher. Die Hauptfigur Hildeburg
gefällt sich zwischen zwei Verehrern und betreibt großen Aufwand, damit sich auf
der Ebene der sozialen Zeichen, der Äußerungen und Gesten, ihre Gunst gleichmä-
ßig verteilt. Die Entscheidung für einen der beiden Männer soll vielmehr vom
Schicksal getroffen werden. So vereinbart man, als beide in den Krieg ziehen, dass
der Überlebende Hildeburg zur Frau bekommen wird. Als schließlich aber beide
unversehrt zurückkehren, wird der Zustand merklich unhaltbar. Das Gleichgewicht
der Zuneigung ist kaum noch glaubwürdig zu inszenieren, jedes Verhalten wird
argwöhnisch interpretiert, und Hildeburg selbst ersehnt eine Entscheidung. Also
inszeniert sie das, was wie der gewünschte Zufall aussehen soll. Praktischerweise
spukt es angeblich auf ihrem Gut, woraufhin sie beschließt, dass derjenige ihr
Mann wird, der sich dem Geist tapferer entgegenstellt. Der Plan gelingt, da tatsäch-
lich einer der beiden erschrickt, während der andere ruhig bleibt und den Geist
darüber hinaus sogar entlarvt. Denn die Szene ist, wie angedeutet, eine Inszenie-
rung der Verehrten selbst. Hildeburg spielt mit angeklebter Nase und anderen
Hilfsmitteln die Geisterfrau, der tapferere von beiden Bewerbern demaskiert und
küsst sie auf der Stelle.

Dass hier eine Inszenierung nachhaltigen Einfluss auf die Wirklichkeit hat,
ist offensichtlich. Entscheidend aber ist ein Aspekt, der die Schraube sozusagen
noch ein bisschen weiterdreht. Denn zuletzt wird zwar ausgeführt, wie sehr Hil-
deburg bemüht war, den Versuchsaufbau neutral zu halten, indem sie beispiels-
weise auslost, in welcher Reihenfolge die Männer sich der Prüfung stellen. Aber
beim Ausgang der Sache wird dem Unterlegenen deutlich, „[d]aß durch den Sieg
meines Nebenbuhlers trotz des technisch untadelhaften Verfahrens ihren ge-
heimsten Wünschen besser entsprochen worden sei, als wenn ich gesiegt hätte“
(VII, 206). Diese Tendenz hatte sich schon zuvor angedeutet, als man vom späte-
ren Sieger noch glaubte, er sei im Krieg gefallen. Hildeburg nämlich ist offen-
sichtlich nicht einverstanden mit dieser Entscheidung und bemerkt wütend, die
Trauer des anderen Bewerbers sei falsch. In der Tat ergibt sich daraufhin die
Chance, den Zufall noch einmal entscheiden zu lassen, dieses Mal aber ganz und
gar als „frommer Selbstbetrug“ inszeniert (Albrecht 1997, 47). Diese Methode ist

Theatrale Weltmodelle 101



nicht auf die Binnenerzählung beschränkt. Schon bei der ersten Station, als
Reinhard mit der Zöllnerin Salome anbändelt, geht es darum, was wirkmächti-
ger ist: das Faktum oder der Diskurs, der es in dessen Abwesenheit konstituiert.
So verspricht Reinhard, er wolle „das Lob Deiner Schönheit verkünden und von
Dir erzählen, wo ich hinkomme“ (VII, 17). Die Zöllnerin aber gibt der Macht der
Inszenierung eine Abfuhr, indem sie feststellt: „Das ist nicht nötig, alle guten
Werke loben sich selbst“ (ebd.).

Die meisten Figuren im Sinngedicht teilen diesen Standpunkt nicht. Einige
Stunden später nämlich kehrt Reinhard in ein befreundetes Pfarrhaus ein und fin-
det das Leben der Bewohner als Sortierung von Zeichen vor. Der Pfarrer und seine
Frau „hatten alle ihre kleinen Erfahrungen und Vorkommnisse auf das Genaueste
eingereiht und abgeteilt, die angenehmen von den betrübenden abgesondert und
jedes einzelne in sein rechtes Licht gesetzt und in reinliche Beziehung zum an-
dern gebracht“ (VII, 20). Was auf Verfahrensebene nach Stifter klingt, weist in der
Sache auf eine allgemeinere Beobachtung hin: Das neunzehnte Jahrhundert, stellt
Walter Benjamin fest, ist „wie kein anderes wohnsüchtig“ (Benjamin 1982, 292),
nur dass die Einrichtungsakkuratesse hier zusätzlich einen zeichenhaft weltschaf-
fenden Zweck hat. Die eigene Existenz, das eigene Leben – die „wunderbarliche[ ]
Lebensfahrt“ (VII, 20), sagt der Pfarrer – wird in endlosen Rähmchen und Glasglo-
cken inszeniert und damit auch in die gewünschte Form gebracht. Nicht umsonst
heißt es von der Pfarrerstochter, sie sehe aus, als käme sie selbst gerade aus
einem der Glasschränke; so falsch ist das im Zeichensinne nicht.

Die Inszenierung ist ein Prozess im gewissenhaften Nachgang. Kaum ist
Reinhards Pferd versorgt, schreibt die Tochter Tagebuch und „rasch einen
Brief“ (VII, 21). Als der Gast sich kurz darauf verabschiedet, hat der Pfarrer den
Besuch simultan bereits im Familientagebuch beschrieben, um Reinhard die
Szene lesen zu lassen. Diese Selbstnarrativierung deutet wiederum auf die zent-
rale Frauenfigur voraus, mit der sich Reinhard zuletzt tatsächlich verbindet.
Lucie nämlich hegt eine sorgfältig studierte und mit Notizen versehene Samm-
lung von Autobiographien.12 Als man sich schließlich über die Binnenerzäh-
lung Von einer törichten Jungfrau unterhält, stellt Reinhard eine psychologische
Überlegung an, die einmal mehr beschreibt, wie Inszenierung zu Wirklichkeit
wird. In Bezug auf eine Kränkung befindet Reinhard,

 Wolfgang Albrecht weist daran anschließend auf die Ähnlichkeit der Figuren Lucie und
Reinhard hin. Lucies „Arbeitsmuseum“ (1997, 40), das die o. g. Sammlung von Autobiogra-
phien enthält, funktioniert als Rückzugsraum analog zu Reinhards Labor: „Die autobiographi-
schen Werke vermitteln Menschen- und Lebenskenntnisse, die Lucie vor ihrem Rückzug noch
nicht und hernach nicht mehr im direkten Weltkontakt selbst gewinnen konnte“ (1997, 42).

102 Stefan Tetzlaff



daß auch Vorzüge, die nur in der Einbildung vorhanden sind, wenn sie beleidigt oder in
Frage gestellt werden, die gleiche Wirkung zu thun vermögen, wie wirklich vorhandene Tu-
genden, so daß z. B. die Torheit, wenn ihre eingebildete Klugheit angegriffen wird, in ihrem
Schmerze darüber zuletzt wahrhaft weise […] werden kann. (VII, 57)

In seinen verschiedenen Versuchsaufbauten zeigt das Sinngedicht, wie diese Unsi-
cherheit die Inszenierung scheitern lassen und zur Katastrophe führen kann – so
auch in der Binnenerzählung Regine, über welche die Forschung so wie auch für
das Sinngedicht insgesamt wiederholt feststellt: Es finden sich immer Frauen, die
der Mann durch Bildung so formen will, dass sie in sein Leben passen.13 Regine
ist dementsprechend ein „Bildungswerk“ (VII, 88). Diese Problematisierung von
Geschlechterrollen aber ist ihrerseits in das Verfahren eingebettet, Wirklichkeit
durch Zeichen zu inszenieren. Denn auch die männlichen Figuren verkleiden sich
oder bauen wie der beschriebene Pfarrer ihre Lebenswelt zum Zeichenmaterial
um. Man denke auch an die Binnenerzählung Don Correa, deren gleichnamiger
Protagonist den abgerissenen Schiffbrüchigen so gut spielt, dass man ihm seine
wahre Identität später nicht mehr glaubt und eher das Schloss anzündet, in dem
er sich befindet. Diesem Komplex der Inszenierung entsprechend soll auch be-
sagte Regine nicht durch Bildung über die ärmliche Herkunft hinwegtäuschen,
sondern diese regelrecht umkodieren. Der erziehende Mann „schämt […] sich
nicht etwa ihres frühern niedern Standes, sondern wollte denselben nur so lange
geheimhalten, bis sie die völlige Freiheit und Sicherheit der Haltung und damit
eine Schutzwehr gegen Demütigungen erworben habe“ (VII, 82). Die angeeignete
Bildung verhilft also zu einer Entwicklung, durch welche die Rolle nicht mehr
eine zu entlarvende Inszenierung ist, sondern als Tatsächliches besteht, so dass
eine eventuelle Entlarvung gar nicht mehr relevant ist.

Interessant und für diesen Aspekt vielsagend ist die Verbindung von zwei
Haltungen, die nicht unbedingt und von sich aus kompatibel sind. Dies ist ei-
nerseits der Glaube daran, dass das wohlgeformte Äußere auf ein ebensolches
Inneres schließen lässt. Als Erwin, der ‚Erzieher‘ in der Erzählung um Regine,
im gebildeten Bürgertum endlich auf Frauen trifft, die ihm sympathisch sind,
stellt er fest: „[E]s ist nicht möglich, daß diese frohherzigen, sinnigen Wesen
inwendig schnöd und philisterhaft beschaffen seien!“ (VII, 63) Zugleich aber
geht er selbstverständlich mit der Strategie der Rolle um. Als Deutscher aus
Amerika zur Brautschau angereist beschließt er, „sich in bestimmter Gestalt
und auf alle Fälle als Amerikaner zu zeigen“ (VII, 62). Im Gegenzug hofft er, „in
Reginen […] ein Bild verklärten deutschen Volkstumes über das Meer zu brin-
gen“ (VII, 83). Diese Verbindung zweier wesensfremder Haltungen ist doppelt

 Für die Binnenerzählung Don Correa zeigt dies Ursula Amrein (1994, 122–151).

Theatrale Weltmodelle 103



mit Uneigentlichkeit aufgeladen. Regine fungiert nicht nur als Bild und damit
mittelbares Medium von etwas, sondern vollzieht diese Funktion auch noch im
Modus der Verklärung. Und doch qualifiziert sich diese ausdrückliche Inszenie-
rung von Zeichen auf Dauer als Realität beziehungsweise als etwas, das einen
höheren Stellenwert hat als die vorgängige Realität.

Gerade in Bezug auf Regine aber scheitert die Inszenierung zuletzt doch,
und die Erzählung endet im Selbstmord der Protagonistin. Dieser ist das Ergeb-
nis einer Verschränkung ganz ähnlicher Strategien verschiedener Beteiligter,
die allerdings konfligieren. So gibt Erwin beispielsweise Regine in seiner Abwe-
senheit in die Obhut dreier Damen, die überall „die drei Parzen“ genannt wer-
den (VII, 88). Seinem Pygmalionprojekt entsprechend, sich eine optimale Frau
zu formen, spricht für diese Damen deren Bildung. Wie diese aber definiert
wird, lässt aufhorchen:

Da waren voraus drei Damen, deren Umgang ihrem Manne zweckmäßig für sie geschie-
nen hatte, da sie im Rufe einer großen und schönen Bildung standen; denn überall, wo es
etwas zu sehen und zu hören gab, waren sie in der vordersten Reihe zu finden, und sie
verehrten und beschützten alles und jedes, das von sich reden machte. (ebd.)

Bildung wird damit gleichgesetzt, im Diskurs und in der Semiosphäre prominent
zu sein. Die drei Damen gehen souverän mit allem um, was bekannt und in der
Öffentlichkeit präsent ist. Passenderweise verhalten sie sich selbst zudem aus-
drücklich theatral und agieren zuweilen – genau wie eine befreundete Malerin –
als Männer verkleidet, während zudem das Gerücht geht, untereinander sei ihr Um-
gangston ganz entgegen dem medienwirksamen Gebaren grob und ungeniert. Die
Parzen sind damit in erster Linie selbst Könnerinnen der Inszenierung. So viel
Schauspiel aber kommt sich in die Quere. Von ihren Erzieherinnen verleitet lässt
sich Regine freizügig malen. Anschließend gerät das Bild trotz gegenteiliger Ver-
sprechen in Umlauf. Claus-Michael Ort (1998) hat gezeigt, wie gefährlich Kopräsenz
von Bild und Original im Realismus sind – noch schlimmer aber, wenn es mehrere
Bilder gibt. Regine nämlich empfängt Erwin bei dessen Rückkehr zusätzlich in der
Pose der Venus von Milo, die zudem selbst als Gipskopie im Vorzimmer steht.

Aus Erwins Sicht ist dies die falsche Form von Bildung. Während er noch
überlegt, wie man einen Rufschaden verhindern kann, ergeben sich weitere
Missverständnisse, denn Regine erhält nachts Herrenbesuch. Dies bemerkt zwar
nur die Dienerin, berichtet aber Erwin davon, der wiederum eine Affäre befürch-
tet. Diese beiden Verfehlungen schließlich: ein Nacktbild zirkuliert zu haben
und über unangemessenen Besuch ins Gerede gekommen zu sein, belasten Re-
gine so sehr, dass sie sich in ihrer ursprünglichen einfachen Kleidung erhängt.
Im Tod streift sie ihre Inszenierung ab. Die makabre Pointe dabei ist, dass es
sich bei dem männlichen Besucher um Regines Bruder handelt, so dass Regine

104 Stefan Tetzlaff



eigentlich keine Sorge hatte, als Ehebrecherin dazustehen. Es ist vielmehr der
Leumund des kriminellen Bruders, der sie verzweifeln und fürchten lässt, dieser
könnte die Reputation ihrer Rolle beschädigen.

Dass sie mit den Parzen ausgerechnet eine Aufführung von Schillers Maria
Stuart besucht, passt zur beschriebenen Konstellation. Bei der Königin, die
ebenfalls mit ihren verschiedenen Rollen hadert,14 bekommt es Regine mit „See-
lenangst“ zu tun (VII, 107). Dass zuletzt die Katastrophe eintritt, ist verkürzt ge-
sagt auf fehlende offene Kommunikation zurückzuführen. Aus strategischen
Gründen spielen alle Figuren verschiedene Rollen, produzieren und zirkulieren
Zeichen, bis eine Wirkung eintritt, die weniger mit den Tatsachen gemein hat
als vielmehr mit den Zeichen. Vor diesem Hintergrund ist eine Parallelstelle zur
Erzählung mit den Geistersehern bezeichnend. Denn in Regine heißt es, als Rein-
hard von der Haushälterin erfährt, sie habe einen Mann bei Regine beobachtet:

Endlich sagte ich: „Wir müssen uns, glaube ich, in den Fall versetzen, wo in einem Hause
gebildeter Leute ein Gespenst gesehen worden ist oder gar eine fortgesetzte Spuk- und
Geistergeschichte rumort hat. Die schreckhaften Dinge, Erscheinungen, Poltertöne sind
nicht mehr zu leugnen, weil vernünftige und nüchterne Personen Zeugen waren und sie
zugeben müssen. Allein obgleich keine natürliche Erklärung, kein Durchdringen des Ge-
heimnisses für einmal möglich ist, so bleibt doch nichts anderes übrig, als an dem Ver-
nunftgebote festzuhalten und sich darauf zu verlassen, daß über kurz oder lang die
einfache Wahrheit ans Tageslicht treten und jedermann zufriedenstellen wird.“ (VII, 106)

Dass aber genau dieses Programm nicht mehr gelingt, zeigt sich bereits im Ver-
suchsaufbau der Geisterseher. Die Hoffnung besteht zunächst darin, dass trotz
klar hörbarer Geräusche, Zeugen und Unerklärlichkeit des Phänomens hinter
den Zeichen zuletzt doch eine logische Wahrheit steht und dass hinter dem The-
ater irgendwann die sogenannte „einfache Wahrheit“ hervortritt. Erstens aber
tut sie dies selbst in Regine erst zu spät, nämlich nachdem die Inszenierung
längst irreversiblen Einfluss genommen hat. Und zweitens gelingt das Vorhaben
in den Geistersehern noch weniger, da sich hier die „einfache Wahrheit“ zwar
offenbart, zuletzt aber die Geisterinszenierung selbst die Tatsachen schafft.

Vor diesem Hintergrund tritt gerade die diskursive Inszenierung in der Er-
zählung Von einer törichten Jungfrau noch deutlicher hervor und steht mit all
den thematischen Varianten der anderen Binnenerzählungen in einem Dialog.
Hier nämlich wird das Diskurstheater auf die Rolle des Publikums hin befragt:
Nachdem der junge Drogo hartnäckig behauptet, Salome sei in ihn verliebt, wi-
derspricht sie ihm zwar spöttisch, wünscht sich aber bereits eine Verbindung.

 „[D]aß ich ihm nur / Ein Weib bin, und ich meinte doch, regiert / Zu haben, wie ein Mann,
und wie ein König“ (Schiller 1996, 48, v. 1169–1171).

Theatrale Weltmodelle 105



Schon hier verschränken sich die verschiedenen Widersprüche zwischen tat-
sächlicher Begebenheit und diskursiver Behauptung. Denn Drogo meint im
Scherz, was sich daraufhin erst manifestiert, während Salome das Gegenteil be-
hauptet, obwohl ihre Haltung längst der vermeintlich im Scherz beschriebenen
entspricht.

Dieses beiderseitige Kokettieren verhindert eine Entwicklung so lange, bis
eine unfreiwillige Theaterszene Fakten schafft. Drogo nämlich schleicht sich in
eine Gartenlaube, um dort Salomes Stimme zu imitieren und eine Liebesszene
inklusive „förmliche[m] Küsseregen“ (VII, 49) zu Gehör zu bringen. Auf dem
Weg zum Schauplatz hat er sichergestellt, dass man ihn allerseits gesehen hat
und ihm gefolgt ist. So weiß er sich nun von einem Publikum belauscht, das die
Szene seinerseits für echt hält – womit es Recht behalten wird. Denn selbst un-
erkannt befindet sich auch Salome in der Laube und sieht ihre Chance. Sie erwi-
dert Drogos Küsse, die beobachtende Gesellschaft gibt sich zu erkennen, so dass
kein Weg mehr hinter die inszenierte Paarfindung zurückführt, deren tatsächli-
ches Zustandekommen sich kaum plausibel oder glaubwürdig erklären ließe.

Die Nachhaltigkeit und Streuweite solcher inszenierter Fakten zeigt sich
daran, wie parodistisch vollständig das Spektrum der Personen ist, die gemeinsam
gelauscht haben und das Paar nun zur unmittelbaren Verlobung drängen. Neben
der Landbevölkerung sind nicht nur Drogos Freunde sowie Verwandte und Eltern
des Mädchens da, sondern auch ihr just aus dem Militärdienst heimgekehrter,
sehr ernsthafter Bruder. Aus den inszenierten Zeichen ist mit dem Schritt auf die
Bühne Realität geworden. Das folgende Heiratsversprechen fixiert den Effekt,
indem es nebenbei selbst ein Realität schaffender diskursiver Akt ist. Später aller-
dings scheitert die Verbindung aus anderen Gründen, weil Salome sich nicht dem
Diskurstheater der gesellschaftlichen Schicht ihres Verlobten anzupassen vermag,
der ihr schließlich berichtet, man nenne sie ihres plumpen Benehmens wegen
„das Kamel“ (VII, 51). Obwohl Kränkung und beiderseitige Enttäuschung eine
Heirat verhindern, bietet Von einer törichten Jungfrau eine besonders ausdrück-
liche Thematisierung von Zeichen, die als Tatsache manifest werden.

4 Fazit

Die hier gemachten Beobachtungen schließen zunächst an die jüngere Realismus-
forschung an, die vermehrt semiotische Zugänge wählt.15 Mit der Denkfigur der
Inszenierung allerdings weist insbesondere Kellers Sinngedicht einen modernen

 Arndt (2009); Meyer (2009); Schneider/Hunfeld (2008); Kittsteiner/Kugler (2007).

106 Stefan Tetzlaff



Vektor auf, weil Inszenieren und Fingieren nicht nur den zeichenhaften Aufbau
der Welt ausstellen.16 Vielmehr wird auf sem-ontologischer Grundlage die Frage
verhandelt, wer auf welche Weise die Definitionsmacht über solche zeichenhafte
Wahrheit, Tatsachen und Weltmodelle hat. Modern ist dieser Vektor insofern, als
er die Instabilität einer Realität vordenkt, die nicht nur aus Zeichen gemacht ist,
sondern in der auch derjenige über Macht verfügt, der diese Zeichen setzt. Die ein-
zelnen Erzählungen im Sinngedicht führen die konkurrierenden Ansprüche einer
Poiesis vor, indem Tatsachen nicht nur als Zusammenhang von Zeichen, sondern
als Wettstreit von Inszenierungspraktiken erscheinen, die bereits das moderne
Vorzeichen des Zweifels an einer zeichenunabhängigen Wirklichkeit tragen.

Als Resümee sei noch einmal Ecksteins Nervös herangezogen, weil hier die
große Bandbreite von Reflexionen sowohl auf gelingende als auch scheiternde in-
szenierte Zeichen recht arglos in einer einzigen Pointe zusammengefasst wird. In
der eingangs beschriebenen Humoreske um die zärtlich tuenden Eheleute, die so
lange spielen, bis die Ehe tatsächlich wieder harmonisch verläuft, findet sich der
erwähnte Verweis auf Goethes Bajadere. Entscheidend für Texte wie Nervös und
Kellers Sinngedicht, welche die Inszenierung von Wirklichkeit behandeln, ist der
Umstand, dass es bei Goethe noch einen Gott braucht, der die Inszenierung um-
setzt und in Realität überführt. Diese Wirkmacht geht bei Eckstein und Keller von
den Zeichenproduzierenden und von der Eigendynamik der Zeichen selbst aus. In
Erzählungen wie Regine wird ausgesprochen modern über die Funktionsweisen
der Semiosphäre ‚Öffentlichkeit‘ reflektiert. Lucie, die Frau, in der sich Reinhards
Suche zuletzt erfüllt, ordnet dieses Diskurstheater bezeichnend mehrdeutig ein:
„Das Geheimnis ist ein sehr einfaches […]. Manchmal scheint mir, daß jeder etwas
anderes sagt als er denkt, oder wenigstens nicht recht sagen kann, was er denkt,
und daß dieses sein Schicksal sei“ (VII, 298–299).

Es bleibt offen, ob sich „dieses sein Schicksal“ auf den Umstand bezieht,
die eigenen Gedanken nicht klar zu kommunizieren, oder auf das Gesagte
selbst, das dementsprechend von der wirklichen Innenwelt abweicht. Gerade
im zweiten Fall wäre die Feststellung, dass dieses konstruierte und nichtau-
thentische Gesagte leicht zum Schicksal wird, ein treffendes Fazit.

 Diesen Aspekt arbeiten grundlegend Hans Vilmar Geppert (1994), Claus-Michael Ort (1998)
und speziell für Die Leute von Seldwyla Martin Stingelin (2003) heraus.

Theatrale Weltmodelle 107



Literatur

Albrecht, Wolfgang. „Die Utopie der Liebe. Über den rahmenstiftenden Sinnzusammenhang in
Kellers Novellenzyklus Das Sinngedicht“.Michigan Germanic Studies 23.1 (1997): 39–56.

Amrein, Ursula. Augenkur und Brautschau. Zur diskursiven Logik der Geschlechterdifferenz in
Gottfried Kellers ‚Sinngedicht‘. Bern: Peter Lang, 1994.

Arndt, Christiane. Abschied von der Wirklichkeit. Probleme bei der Darstellung von Realität im
deutschsprachigen literarischen Realismus. Freiburg/Br.: Rombach, 2009.

Baßler, Moritz. „Texte und Kontexte“. Handbuch Literaturwissenschaft. Bd. 1. Gegenstände
und Grundbegriffe. Hg. Thomas Anz. Stuttgart, Weimar: Metzler, 2007. 355–369.

Begemann, Christian. Die Welt der Zeichen. Stifter-Lektüren. Stuttgart, Weimar: Metzler, 1995.
Benjamin, Walter. Das Passagen-Werk. Bd. 1. Hg. Rolf Tiedemann. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1982.
Berns, Jörg Jochen. „Geflacker in dunklen Räumen. Von der ‚Camera obscura‘ zu Kino und

Bildschirm“. Modernisierung des Sehens. Sehweisen zwischen Künsten und Medien. Hg.
Matthias Bruhn, Kai-Uwe Hemken. Bielefeld: transcript, 2008. 25‒36.

Crary, Jonathan. Techniken des Betrachters. Sehen und Moderne im 19. Jahrhundert. Dresden,
Basel: Verlag der Kunst, 1996.

Eckstein, Ernst. Nervös. Die Zwillinge. Zwei Novellen. Leipzig, o. J. [1888].
Fontane, Theodor. „Schach von Wuthenow“. Werke. Schriften und Briefe. Abteilung

I. Sämtliche Romane, Erzählungen, Gedichte, Nachgelassenes. Bd. 1. Hg. Walter Keitel,
Helmuth Nürnberger. München: Hanser, 1970. 555‒684.

Geppert, Hans Vilmar. Der realistische Weg. Formen pragmatischen Erzählens bei Balzac,
Dickens, Hardy, Keller, Raabe und anderen Autoren des 19. Jahrhunderts. Tübingen: Max
Niemeyer, 1994.

Goethe, Johann Wolfgang. „Faust. Eine Tragödie“. Sämtliche Werke nach Epochen seines
Schaffens. Münchner Ausgabe. Bd. 6.1. Weimarer Klassik. 1798‒1806. Hg. Victor
Lange. München: Hanser, 1986. 535‒673.

Graevenitz, Gerhart von. „Wissen und Sehen. Anthropologie und Perspektivismus in der
Zeitschriftenpresse des 19. Jahrhunderts und in realistischen Texten. Zu Stifters Bunten
Steinen und Kellers Sinngedicht“. Wissen in Literatur im 19. Jahrhundert. Hg. Lutz
Danneberg, Friedrich Vollhardt. Tübingen: Max Niemeyer, 2002. 147‒189.

Grizelj, Mario. Wunder und Wunden. Religion als Formproblem von Literatur. München:
Fink, 2018.

Hörisch, Jochen. Brot und Wein. Die Poesie des Abendmahls. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1992.
Hunfeld, Barbara und Sabine Schneider (Hg.). Die Dinge und die Zeichen. Dimensionen des

Realistischen in der Erzählliteratur des 19. Jahrhunderts. Würzburg: Königshausen &
Neumann, 2008.

Irmscher, Hans-Dietrich. „Physik und Liebe. Ein Versuch über Gottfried Kellers Sinngedicht“.
Klassik-Rezeption. Auseinandersetzung mit einer Tradition. Hg. Peter Ensberg, Jürgen
Kost. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2003. 71–87.

Jenkins, Henry. Convergence Culture. Where Old and New Media Collide. New York, London:
New York University Press, 22006.

Kaiser, Gerhard. „Experimentieren oder Erzählen. Zwei Kulturen in Gottfried Kellers
Sinngedicht“. Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 45 (2001): 278‒301.

Kittstein, Ulrich und Stefani Kugler (Hg.). Poetische Ordnungen. Zur Erzählprosa des
deutschen Realismus. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2007.

108 Stefan Tetzlaff



Koschorke, Albrecht. Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer Allgemeinen Erzähltheorie.
Frankfurt/M.: Fischer, 2012.

Lotman, Jurij. „Über die Semiosphäre“. Zeitschrift Für Semiotik 12.4 (1990): 287–305.
Menninghaus, Winfried. Unendliche Verdopplung. Die frühromantische Grundlegung der

Kunsttheorie im Begriff absoluter Selbstreflexion. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1987.
Meyer, Ingo. Im ‚Banne der Wirklichkeit‘? Studien zum Problem des deutschen Realismus und

seinen narrativ-symbolistischen Strategien. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2009.
Naumann, Barbara. Bilderdämmerung. Bildkritik im Roman. Basel: Schwabe, 2012.
Nies, Martin. „Kultursemiotik“. Interkulturelle Kommunikation und Kulturwissenschaft.

Grundbegriffe, Wissenschaftsdisziplinen, Kulturräume. Hg. Christoph Barmeyer, Petia
Genkowa, Jörg Scheffer. Passau: Stutz, 22011. 207–255.

Ort, Claus-Michael. Zeichen und Zeit. Probleme des literarischen Realismus. Tübingen: Max
Niemeyer, 1998.

Posner, Roland. „Kultursemiotik“. Konzepte der Kulturwissenschaften. Theoretische
Grundlagen – Ansätze – Perspektiven. Hg. Ansgar Nünning, Vera Nünning. Stuttgart,
Weimar: Metzler, 2003. 39–71.

Preisendanz, Wolfgang. „Gottfried Kellers „Sinngedicht““. Zeitschrift Für Deutsche Philologie
82.2 (1963): 129‒151.

Schiller, Friedrich. „Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen“.
Werke und Briefe in zwölf Bänden. Bd. 8. Theoretische Schriften. Hg. Rolf-Peter Janz.
Frankfurt/M.: Deutscher Klassiker Verlag, 1992. 556‒676.

Schiller, Friedrich. „Maria Stuart. Trauerspiel in fünf Aufzügen“. Werke und Briefe in zwölf
Bänden. Bd. 5. Dramen IV. Hg. Matthias Luserke. Frankfurt/M.: Deutscher Klassiker
Verlag, 1996. 9‒148.

Schneider, Sabine. „Offene Versuchskulturen. Gottfried Kellers Sinngedicht“. Labor der
Phantasie. Texte zur Literatur- und Wissensgeschichte. Hg. Jutta Müller-Tamm. Berlin:
Alpheus, 2015. 1‒30.

Selbmann, Rolf. Theater im Roman. Studien zum Strukturwandel des deutschen
Bildungsromans. München: Fink, 1981.

Simonis, Annette. Gestalttheorie von Goethe bis Benjamin. Diskursgeschichte einer deutschen
Denkfigur. Köln, Weimar, Wien: Böhlau, 2001.

Stingelin, Martin. „Seldwyla als inszenierte semiotische Welt. Ein unvermuteter
schweizerischer Schauplatz der Zeichenreflexion“. Inszenierte Welt. Theatralität als
Argument literarischer Texte. Hg. Ethel Matala de Mazza, Clemens Pornschlegel.
Freiburg/Br.: Rombach, 2003. 209‒226.

Strowick, Elisabeth. „Gottfried Kellers Szenographie des Wirklichen“. Sprache und Literatur
49 (2020): 215‒240.

Tetzlaff, Stefan. Heterotopie als Textverfahren. Erzählter Raum in Romantik und Realismus.
Berlin, Boston: De Gruyter, 2016.

Tetzlaff, Stefan. „Überlegungen zu ‚prekären‘ Literaturen am Beispiel von Theodor Fontane,
Ernst Eckstein und Paul Lindau“. Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft 59 (2018): 70‒90.

Thüring, Hubert. „‚Kraft, oder so was‘. Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in der
Rahmenerzählung von Gottfried Kellers Sinngedicht“. LebensWissen. Poetologien des
Lebendigen im langen 19. Jahrhundert. Hg. Peter Schnyder, Judith Preiss, Benjamin
Brückner. Freiburg/Br., Berlin, Wien: Rombach, 2016. 135–168.

Würgau, Rainer. „Der Kristallograph in Gottfried Kellers Sinngedicht. Christian Heusser als ein
Modell für den Naturforscher Reinhart“. Monatshefte 107.2 (2015): 179‒200.

Theatrale Weltmodelle 109




