Stefan Tetzlaff
Theatrale Weltmodelle

Zur realistischen Sem-Ontologie in Gottfried Kellers
Sinngedicht

1 Fake it till you make it

In einer der Binnenerzdhlungen des Sinngedichts heif3t es, deren Ereignisse seien
,»eine ungliickliche Frucht der Erfindung® (VII, 240). Verkleidungen und verschlei-
erte Identitat haben zur Katastrophe gefiihrt und illustrieren das, was sowohl die
Rahmenhandlung als auch die verschiedenen eingebetteten Erzihlungen in immer
neuen Varianten erproben: den Zusammenhang einer Wirklichkeit als Inszenie-
rung von Zeichen. Was mit Worten, Gesten und Requisiten behauptet wird, verfes-
tigt sich mit unterschiedlichen Folgen zur Tatsache. — Diese Kernidee lasst sich
zundchst an einem anderen Text verdeutlichen, der 1888, also kurz nach Kellers
Novellenzyklus Das Sinngedicht (1881), erscheint. Es handelt sich um Ernst Eck-
steins Humoreske Nervés, die hier als Folie dienen kann, weil sie das, was bei Kel-
ler in Varianten verhandelt wird, in einer einzigen illustren Pointe verbaut.

Ecksteins kurzer Text stellt einen Rechtsanwalt vor, der an Nervositat leidet.
Die zeitgendssisch beliebte Krankheit raubt ihm nicht nur den Schlaf, sondern
macht ihn auch so aggressiv, dass seine Frau einen Arzt um Hilfe bittet. Dieser
schickt gleich beide auf Kur und gibt jedem einzeln insgeheim den Hinweis mit,
der andere sei sehr angegriffen, so dass nur ausgiebige Zuneigung und Ver-
standnis helfen. Daraufhin verhalten sich Mann und Frau so liebevoll zueinan-
der, dass beide nach der Kur psychisch und physisch wieder vollig hergestellt
sind. Ehe und Berufsleben sind gerettet, und auf diesen ersten Clou folgt ein
zweiter. Der Arzt ndmlich verrdt seine List, {iber die sich das Ehepaar allerdings
amiisiert, ohne dass dem Erfolg der Auffiihrung Abbruch getan wiirde.

Die Erzdhlung gibt sich als amiisante, leichte Kost und ist wie Eckstein
selbst heute nahezu vergessen.! Dabei beschreibt sie etwas semiotisch Raffi-
niertes, ndmlich so lange Zeichen zu prédgen, bis die Wirklichkeit sozusagen

1 Zeitgendssisch war Eckstein durchaus prominent und verfasste neben zahlreichen Novellen
und dem naturalistischen Roman Familie Hartwig die erste systematische Geschichte des Feuil-
letons (zu Eckstein im Feld vergessener Literaturen des neunzehnten Jahrhunderts vgl. Tetzlaff
[2018]). Heute wird Eckstein gelegentlich mit seiner Humoreske Der Besuch im Carcer erwdhnt,
die als Ideengeber fiir Heinrich Spoerls Die Feuerzangenbowle gilt.

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-006


https://doi.org/10.1515/9783110698794-006

92 —— Stefan Tetzlaff

nachzieht. Etwas zu inszenieren sei hier semiotisch verstanden als Produktion
und Kommunikation von Signalen und Zeichen, die nicht unmittelbar von der
Wirklichkeit gedeckt sind.? Solche Zeichen treten durch die hier zu beschrei-
benden Praktiken an die Stelle der Wirklichkeit. Passenderweise wird bei Eck-
stein zuletzt auf Goethe verwiesen: ,,So ward dann die Kunst, wie bei der
Goetheschen Bajadere, allmihlich Natur® (Eckstein o. J. [1888], 39). Gemeint ist
hier Goethes Ballade Der Gott und die Bajadere, die von der Liebe einer Prostitu-
ierten zu ihrem Freier handelt. Die Zuneigung ist zundchst gespielt, wandelt
sich auf Dauer aber zum echten Gefiihl. Zum Lohn offenbart sich der Freier als
Gott und rettet die Bajadere.

Solche Konstellationen wie in Nervos finden sich nicht nur bei Eckstein
(ebenso pragnant auch in dessen Humoreske Arzt und Autor), sondern treten ins-
gesamt im spaten neunzehnten Jahrhundert hdufiger auf, beispielsweise bei Wil-
helm Heinrich Riehl (Der Mdrzminister), Louis Notel (Vom Theater) oder Paul
Lindau (Spitzen). Das Entscheidende ist dabei, dass die jeweilige Inszenierung
von Zeichen tiiber das gesellschaftliche Rollenspiel, also das Soziale als Theater,
hinausgeht. Dabei ist bereits der reine Theatertopos eine Schliisselbeobachtung.’
Prominent ist dieser in Texten wie Theodor Fontanes Schach von Wuthenow, der
das zentrale Thema der sozialen Rolle im Wortsinne durchgehend ,in Szene
setzt‘. Die titelgebende Hauptfigur, der Rittmeister Schach, sieht sich durch die
Liebschaft mit der von Blatternarben entstellten Victoire von Carayon vor einem
Dilemma: Ehre und Anstand gebieten eine Heirat, wahrend die Rolle als gutaus-
sehender, reprasentativer Militar nur durch Auflésung der Verbindung unbescha-
digt bliebe. Die Brisanz dieses Zwiespalts wird bedrdngender mit jedem Auftritt
in der Offentlichkeit, die ihrerseits — beispielsweise iiber die Verbreitung von Ka-
rikaturen — die Situation als Sujet kommentiert. Das Geschehen kreist dabei fort-
wahrend um Selbstdarstellung und Gesehenwerden. Haufig geschieht dies in
offen theatralen Aufbauten, wie der Schlittenszene um das Regiment Gendarmes.

2 Das hier Beschriebene versteht sich als Problemaufriss, der zundchst mit einem stipulativen
Verstindnis von ,Inszenierung‘ arbeitet. Dabei ist klar, dass weitergehende Uberlegungen auch
die Begrifflichkeiten von ,Szene‘, ,Theatralitdt’ und ,Zeichen‘ selbst ndher betrachten miissen.
Auch die Schnittmengen mit Liige und Irrtum bis hin zum postfaktischen Denken, Fake News
und Bullshit sind einen differenzierteren Blick wert.

3 Die Begriffe ,Inszenierung‘ und ,Theatralitdt® zielen in der Forschung bisher entweder auf das
in die Goethezeit zuriickweisende Theatermotiv (Selbmann 1981, bes. 172-195) oder das ,Szenische
der Texte® im Sinne von Selbstreferenz, d. h. Text und Erzdhlen inszenieren sich vor Lesepublikum
(,,Kellers Schilderungen sind ,Szenen‘ im Sinne einer theatralischen Auffiihrung® [Naumann 2012,
94)). Elisabeth Strowick nimmt am Beispiel von Kellers Griinem Heinrich Schrift selbst als ,,szeni-
sche Ausgestaltung® und Wirklichkeit als zeichenhaft inszenierte in den Blick (2020, 216).



Theatrale Weltmodelle —— 93

Die Beobachtung des Schauspiels von der Loge des Balkons aus ist in eine wech-
selseitige Blickkonstellation eingebunden, welche die Zuschauerinnen ihrerseits
als Beobachtete ausstellt, die sich auch selbst als solche inszenieren. Und als
Schach zuletzt der unrithmlichen Heirat nicht entgehen kann, inszeniert er diese
mit bester Miene, nur um sich anschlief3end in der Kutsche zu erschieflen. So
stellt der Prinz zu Recht fest: ,,Das Theater ist die Stadt“ (Fontane 1970, 601).

Die Konstellationen sowohl im Sinngedicht als auch in literarhistorisch eher
randstdndigen Texten wie Ecksteins Nervds aber gehen einen Schritt weiter. Was
hier insgesamt als ,Inszenierung* bezeichnet wird, meint die Ubetfiihrung einer
epistemischen in eine ontologische Manipulation.” Beschrieben wird nicht nur der
bewusst produzierte Schein, eine gesellschaftliche Rolle oder ein Verhaltenszwang
aufgrund von Settings und anderen Beteiligten, sondern es wird vorgefiihrt, wie —
fake it till you make it® — aus diesem bewusst modellierenden Verhalten die Wirk-
lichkeit der erzdhlten Welt entsteht.

2 Romantische vs. realistische Sem-Ontologie

Das Sinngedicht erweist sich damit als Zusammenschau von Versuchsanord-
nungen, die auf je verschiedene Weise mit der beschriebenen Inszenierung von
Zeichen befasst sind. In wechselnden Verldufen werden diese im Gelingen und
im Scheitern vorgefiihrt, beispielsweise in der Erzdhlung Die Berlocken. Darin
geht es um kleine Schmuckanhéanger, die der junge Thibaut fiir seine Uhren-
kette sammelt. Die Uhr selbst ist ein Geschenk Marie Antoinettes, und die Kette
dient als semiotische Leerstelle, die gefiillt werden muss. Zu diesem Zweck die-
nen die sogenannten ,Berlocken’, die es als Trophde von etwaigen Liebschaften
zu erhalten gilt.

Thibaut allerdings behalt die Berlocken nicht lediglich als Erinnerung oder
Statussymbol. Sondern er beginnt Liebesabenteuer von vornherein ausschlief3-
lich, um der Kette jeweils weitere Anhdnger hinzuzufiigen. Die Insignien dienen
damit nicht als gern genommene Beigabe zu einer Reihe amour6ser Eroberun-
gen. Genauso wenig tduschen sie Begegnungen vor, die gar nicht stattgefunden

4 Der Begriff der ,Sem-Ontologie‘ wird im Anschluss an Winfried Menninghaus’ (1987) Beob-
achtungen zur frithromantischen Kunsttheorie verwendet (zur Fortschreibung iiber die Ro-
mantik hinaus vgl. Horisch [1992] sowie Grizelj [2018]).

5 Hier ware einem ideengeschichtlichen Bezug zu den am Ende des neunzehnten und Anfang
des zwanzigsten Jahrhunderts entstehenden Theorien der Autosuggestion (Emile Coué) und
zur Individualpsychologie Alfred Adlers (Rollenspiel als Selbstpragung) nachzugehen.



94 —— Stefan Tetzlaff

haben, sondern die Relationen werden insofern umgekehrt, als die Berlocken
das einzige und eigentliche Ziel sind, dem das Liebesabenteuer nur als Mittel
zum Zweck dient. Diese Umkehrung wird direkt beim Erwerb des ersten Talis-
mans deutlich, als Thibaut das fragliche Erinnerungsstiick noch regelrecht steh-
len muss. Ein anderes nimmt er dann in einer inzestuds grotesken Szene seiner
eigenen Tante ab. Ohne dass hier bereits Inszenierung zur Wirklichkeit wird, bil-
det sich doch eine wichtige Voraussetzung fiir diesen Vorgang ab: Zeichen und
konstruierte Realitdt sind wichtiger als das, wofiir sie vermeintlich stehen. Folge-
richtig wird Thibaut genau dann betrogen, als er erstmals seine Werteskala um-
justiert und sich in eine amerikanische Ureinwohnerin verliebt. Diese gelangt an
die inzwischen umfangreiche Sammlung von Berlocken, an der Thibaut zum ers-
ten Mal nichts mehr liegt. Die Sprachbarriere allerdings produziert Missverstand-
nisse, so dass der Protagonist {iberrascht zusehen muss, wie der Verlobte der
jungen Frau auftaucht und diese samt den irrtiimlich iiberlassenen Insignien mit
sich nimmt. In dem Moment also, da Thibaut seine Zeichenstrategie aufgibt, ver-
schwindet deren Material und die damit verbundene Absicht scheitert.

Dass in Kellers Text unterschiedliche Logiken konkurrieren, ist wiederholt
festgestellt worden.® So hat die Forschung das Sinngedicht als Gegeniiberstellung
von naturwissenschaftlichem Erkldren und kulturwissenschaftlichem Verstehen,
Lempirischer und hermeneutischer Wissenskultur® gelesen (Schneider 2015, 14),
als Konflikt also, der die ,zwei Kulturen‘ nach Snow ausstellt.” Der Blick auf die
Inszenierung von Zeichen schlief3t an diese Dichotomie an; im Sinngedicht geht es
grundlegend um zwei Logiken, in deren Rahmen Dinge erfasst werden und Pha-
nomene zusammenhadngen. Entscheidend aber ist ein Drittes, das noch oberhalb
von logischem Beweisen und sinnlichem Verstehen angebracht ist. Nach Gerhard
Kaiser schlief3lich hat die Verhandlung der zwei Kulturen keinen klaren Sieger,
obwohl man zu Recht vermuten konnte, in einem literarischen Text wiirden Kul-
tur und Hermeneutik siegen. Letztlich bleibt es aber beim reinen Wechselspiel der
beiden Logiken, so dass sich die Art und Weise, wie dieses Wechselspiel betrieben
wird, als Klammer, als eigenes Thema zeigt, das auch aus dem Text heraus in das
Literatursystem realistischen Erzdhlens insgesamt verweist. Eben diese Klammer
sei hier als ,Inszenierung* bezeichnet.®

6 Gerhart von Graevenitz sieht in Reinhard einen ,,zum Goetheanertum bekehrten Newto-
nianer“ (2002, 175); Rainer Wiirgau weist auf das ,,antagonistische Verhdltnis zwischen natur-
wissenschaftlicher und musisch-literarischer Welterfahrung“ hin (2015, 181).

7 Zentral fiir diesen Zugang ist Kaiser (2001).

8 Zur Inszenierung als Praxis realistischen Erzdhlens insbesondere zur Aneignung und Mani-
pulation von Raum vgl. Tetzlaff (2016, 150—185).



Theatrale Weltmodelle —— 95

Einen vergleichbaren Befund erhebt auch Wolfgang Preisendanz, der fest-
stellt, dass alle Erzahlungen des Sinngedichts illustrieren, ,,wie sich der Mensch
vermummt, verhehlt, verbirgt, verschlief3t, wie er sich in den Anschein hiillen,
wie er sich besonders im Sprechen entziehen oder vorenthalten kann“ (1963,
142). Den Gedanken fiihrt Gerhart von Graevenitz weiter und spricht von ,,virtu-
ellen Welten® im Rahmen eines ,,mediale[n] Konstruieren[s]“ (2002, 187-188).
In beiden Darstellungen aber bleibt damit eine Hierarchie von ,,Wesen und Er-
scheinung® (Preisendanz 1963, 138) beziehungsweise ,echter’ und lediglich si-
mulierter Welt mitgedacht, die allerdings bei Keller subtil bezweifelt wird.
Denn im Sinngedicht bleiben tatsdchliche Umstdnde und tauschende Verstel-
lung zwar fiir Leserinnen und Leser als Handlungselemente unterscheidbar. In
der erzdhlten Welt aber wird die Inszenierung nicht nur als Tauschung gezeigt,
die sich vor die Wirklichkeit schiebt und diese verdeckt, sondern sie tritt als
Uberlagerung auf, die zugleich in die Wirklichkeit eingreift und sich in diese
einschreibt. Es bleibt damit nicht bei Tduschung (Preisendanz) und Simulation
(von Graevenitz). Die Inszenierungen im Sinngedicht verlieren immer wieder fiir
einen Moment ihre Uneigentlichkeit. Der Schein iiberlagert nicht mehr das
Sein, sondern manifestiert sich darin.

Semiotisch gefasst bedeutet das, die Wirklichkeit und die umgebende Welt er-
scheinen verstarkt zeichenhaft, so dass das Produzieren und Inszenieren von Zei-
chen zum tatsdchlichen Weltprdgen wird. So formuliert gilt die Beobachtung
zundchst natiirlich auch fiir die Romantik. Dennoch weist sie einen klaren Unter-
schied auf. Denn in der Romantik ist die Zeichenhaftigkeit der Welt materiell und
pantheistisch gedacht. Die Welt ist an sich und aus sich heraus lesbar, das Ver-
standnis fiir die Zeichensprache der Natur aber ist verloren gegangen. Es geht also
darum, dass die tatsdchliche und physische Natur, so wie sie gegeben ist, zugleich
aus lesharen Zeichen besteht. Die Manipulation dieser Zeichen, aus denen Natur
und Welt bestehen, ist — speziell in der Spatromantik — zwar moglich, aber gefdhr-
lich. Eines der zentralen Motive dafiir ist der Eingriff in den Source Code der Welt
durch kabbalistische Schriftmagie wie in E.T.A. Hoffmanns Goldnem Topf.

Im realistischen Erzahlen dagegen kehrt eine Art semiotischer Niichternheit
ein. Dass die Welt zeichenhatft ist, gilt hier einerseits zwar auch. Die Vergleichbar-
keit mit der romantischen Sicht auf die Welt als Zeichen hélt sich aber in Grenzen
und funktioniert vor allem in deren Handhabung anders. Denn die im Realismus
geschilderte Weltwahrnehmung, wie Christian Begemann am Beispiel von Adal-
bert Stifter zeigt (1995), zielt nicht darauf, dass die Welt von sich aus iiber ihre
Materialitdat hinaus zeichenhaft ware und sich in dieser Textur ein transzendenter
Sinn verbirgt. Vielmehr meint ,Zeichenhaftigkeit‘ hier, dass jede Wahrnehmung
Semiose bedeutet und jedes ,Verhalten-in-der-Welt* ausschlie8lich und immer



96 —— Stefan Tetzlaff

Zeichenpraxis ist. Und diese Zeichenpraxis geht von den Figuren aus, nicht von
,Runenbergen‘ (Tieck) oder ,Zauberworten‘ (Eichendorff).

In der Romantik also ist die Welt zeichenhaft auf einen ihr innewohnenden
Kern hin. Zeichen zu pragen oder zu verdndern, bedeutet in etwas vorgédngig Exis-
tierendes einzugreifen. Romantischer Zeichenmanipulation méchte man dement-
sprechend entgegnen: Never touch a running system! Im Realismus dagegen ist
der einzige Zugang zur Welt und zum Umgang mit anderen Menschen das Para-
digma des Zeichenhaften. Das eigene Handeln als Zeichenherstellen zu begreifen,
ist zundchst nichts Prekares. Zeichenproduktion ist daher auf keine kabbalisti-
sche Sprachmagie mehr angewiesen, sondern sortiert den Blick auf die Welt (Stif-
ter), die Erinnerung (Raabe) oder die soziale Rolle (Fontane). Manche Texte — und
das ist das spezifisch Moderne an Kellers Sinngedicht — reflektieren aber, dass
sich eventuell hinter dieser Zeichenhaftigkeit der Welt gar nichts Substanzielles
und unabhédngig von den Zeichen Existierendes mehr verbirgt. Die Radikalitédt der
Sprachkrise um 1900 ist damit zwar noch nicht erreicht, so dass die Einsicht in
die poietische Macht der Inszenierung auch in keine existenzielle Aporie fiihrt.
Der Vektor zur Zeichenreflexion der Jahrhundertwende aber ist deutlich vorgege-
ben, wenn Wirklichkeit grundsétzlich aus Zeichen besteht und der Mensch sich
in und zur Welt verhilt, indem er Zeichen pragt. Wirklichkeit erweist sich hier als
eine gemeinsam semiotisch hergestellte.

Diese Analogie, auch mit Worten Wirklichkeit zu schaffen, bringt ein merk-
wiirdiges Verschwimmen von Ursache und Wirkung hervor, das im Sinngedicht
wiederholt thematisiert wird. Eine Welt, die aus Zeichen besteht, aber nicht na-
turmagisch auf ein dahinterliegendes Absolutes bezogen ist, funktioniert als
Wechselwirkung zwischen allem, was gesagt, prasentiert und zeichenhaft in-
szeniert wird. So ,,wie iiberall nicht ein Wort fallt, welches nicht Ursache und
Wirkung zugleich ware® (VII, 11). Wiederholt fragen sich Figuren beim Inszenie-
ren, ob das, was sie spielen, nicht doch echt ist und eventuell sogar schon vor
Spielbeginn da war. Auch Thibaut, dem Sammler der Berlocken, ergeht es so,
wenn seine Inszenierung ihn ,,so néarrisch verziickt, daf3 er selbst nicht wufdte,
ob er das kleine Schmuckherz oder das liebende Menschenherz verlangte*
(VII, 283). Die Inszenierung des Zeichens geschieht so lange und nachdriicklich,
bis dessen Gehalt wie aus sich selbst heraus, unabhédngig vom Zeichen, zu be-
stehen scheint — eben als Wirklichkeit, die vom Zeichen erst im Nachgang abge-
bildet und benannt wird.

Dieser Gedanke wiederholt sich im Sinngedicht und sogar in der Binnenerzah-
lung um die Berlocken selbst, denn Thibaut ist sich mit wachsendem Erfolg bei
seinen Eroberungen ,desto unklarer [...], ob er eigentlich es sei, der die Schénen
sitzen lie3, oder ob er von ihnen verlassen werde* (VII, 284). In Wirkzusammen-
hédngen, die iiber Inszenierung organisiert sind, werden damit kausale Rollen indif-



Theatrale Weltmodelle —— 97

ferent. Zeichenhandeln konstituiert eine Welt der Zeichen, von der zugleich intuitiv
und latent paradox angenommen wird, sie sei schon vor diesen Zeicheninszenie-
rungen so da gewesen.

3 Semiosphdren

In gegenwiértigen Zeiten des Postfaktischen und einer convergence culture (Jenkins
2006) liegt diese Beobachtung einer zeichenhaft gemachten Wirklichkeit auf der
Hand. In der Hochphase realistischen Erzahlens zwischen 1860 und 1890 darf dies
allerdings als hochmodern gelten. Die Reflexion wird dabei auf ein Vormodell des-
sen gelenkt, was Jurij Lotman ein Jahrhundert spéter als ,Semiosphére‘ beschreibt.
Seine Grundiiberlegung besteht darin, ,,die Gesamtheit aller Zeichenbenutzer,
Texte und Kodes einer Kultur als semiotischen Raum anzusehen“ (Lotman 1990,
287). Lotmans holistischer Blick geht davon aus, dass Bedeutungsbildung immer
in wechselseitiger Beeinflussung mit zahlreichen anderen, nicht ausschlief3lich be-
nachbarten Elementen steht, so dass die Frage, was wirklich ist, erheblich mit den
kommunizierten Zeichen zu tun hat. Gesellschaftliche Praktiken — von Begrii-
Bungsgesten {iiber Flirtsignale bis hin zu Verfahren des Rechtssystems — bilden
den Bereich der sozialen Kultur und interagieren mit demjenigen der mentalen
Kultur, der Konzepte wie Liebe, Wahrheit oder Sinn umfasst. Die materielle Kultur
schlielich besteht aus den Artefakten (im Sinne eines weiten Textbegriffs; BaBler
2007), die aus diesen Wechselbeziehungen hervorgehen und ihrerseits neue
Bedeutungszusammenhinge stiften (Posner 2003; Nies 2011).

Entscheidend ist die Eigendynamik solcher Zeichenprozesse, die zwar ma-
nipulierbar, aber kaum kontrollierbar sind. Die Semiosphére stellt sich nicht
als ,in sich geschlossene Sinnganzheit, sondern ein auf paradoxe Weise durch
Desintegration lebendig gehaltenes Gefiige* dar (Koschorke 2012, 120). Lotmans
Modell macht als einen Faktor von Wirklichkeit genau das sichtbar, was im
Sinngedicht von allen Seiten beleuchtet wird: Kultur und gesellschaftliches Mit-
einander bilden einen Zeichenraum, der auf Einspeisung und Inszenierung von
Zeichen mit Verschiebungen reagiert.

Im Erzédhlen des neunzehnten Jahrhunderts wird von der Uberlegung, wie
man Wirklichkeit erkennen kann, umgestellt auf die Uberlegung, wie Wirklichkeit
semiotisch gemacht wird. Diese Uberlegung zeigt sich im Sinngedicht als wieder-
kehrendes Muster, das auch direkt den Text eréffnet. Die Rahmenhandlung setzt
im Studierzimmer des Protagonisten Reinhard ein. Dessen faustische Einrichtung
stellt der Text selbst fest, benennt aber mit dem Zug ,,ins Moderne, Bequeme und
Zierliche“ (VII, 9) zugleich eine Abweichung. Anstelle von ganzen Gerippen finden



98 —— Stefan Tetzlaff

sich ausschlief3lich Schiddel und damit Platzhalter fiir den Kopf als dasjenige Kor-
perteil, in dem die drei zentralen Aspekte des Textes zusammentreffen: Sprechen,
Sehen und Err6ten. Der Bezug auf Faust wird dabei mehrfach genutzt, um gerade
eine verdnderte, neue Forscherhaltung zu beschreiben. Der Interessensverlage-
rung vom ganzen menschlichen Dasein (ganzer Korper; Gerippe) hin zur Wirklich-
keit als Wahrnehmung (Schadel; Kopf) entspricht, dass Stichworte speziell aus
Goethes Faust zwar aufgegriffen, aber deutlich umgewichtet werden. Wahrend
Faust den Zusammenhang der Dinge fiir einen vergeblichen Moment im Zeichen
des Makrokosmos abgedruckt in einem Buch zu erkennen glaubt, beobachtet Rein-
hard diesen Zusammenhang direkt am physikalischen Gegenstand im Zuge seiner
Experimente. Beide betrachten ein ,,grof8e[s] Schauspiel® (VII, 12), ,,aber ach! ein
Schauspiel nur” (Goethe 1986, 547, v. 454). Und beide werden frustriert. Wo Goe-
thes Forscher allerdings beim Versuch einer Bibeliibersetzung das ,Wort‘ als An-
fangsgrund schnell verwirft und iiber die ,Kraft‘ zur ,Tat* gelangt, wahlt Reinhard
einen anderen Weg. Seine Uberlegungen zum Schauspiel natiirlicher, elementarer
Zusammenhdnge formuliert er als Goetheparodie, wenn sich der ,,Reichtum der Er-
scheinungen unaufhaltsam auf eine einfachste Einheit zuriickzufiihren scheint,
wo es heif3t, im Anfang war die Kraft, oder so was“ (VII, 12). Die Konstellation
bleibt damit nicht auf Reinhard und Faust beschrankt, weil die Kraft, die auch
Faust selbst schlie3lich verworfen hatte, auf einen Dritten verweist, namlich auf
Heinrich Helmholtz. Dessen Studie Uber die Erhaltung der Kraft erscheint 1847 und
wird dem Naturforscher Reinhard im Jahre 1855, der Zeit also, in der das Sinnge-
dicht spielt, bekannt sein.” Helmholtz’ vielseitige Forscherbegabung, u. a. auch als
Anatom, weist einmal mehr auf die Verschaltung ganz unterschiedlicher Berei-
che hin, aus denen Faust und Reinhard jeweils den fiir sie entscheidenden aus-
wdahlen. Mit der ,Kraft‘ ldsst Reinhard sowohl faustisch naturmagische als auch
(im Begriffsverweis vieldeutig verschachtelte) moderne physikalische Zugédnge
zuriick. Er entscheidet sich fiir die ,halbvergessenen menschlichen Dinge[ |“
(VII, 12), die als Thema zwar ,Moral‘ und ,Gefiihl‘ heif3en, als Form aber Kommu-
nikation und Handhabung von Zeichen voraussetzen. Dazu muss er zunachst

9 Auf den ebenso prominenten, 1855 sozusagen tagesaktuellen Bezug zu Ludwig Biichners
Kraft und Stoff weist Hans-Dietrich Irmscher hin und zeigt auf, inwiefern Keller zudem Goethes
Kritik an Newton ,,teilweise sogar wortlich (2003, 74) in die Beschreibung von Reinhards Ver-
suchsaufbauten einflieflen ldsst. Hubert Thiiring wiederum zeigt (speziell an Jakob Mole-
schotts Lebensbegriff und Didtetik) die Ankniipfung des Sinngedichts an die zeitgenossischen
Lebenswissenschaften. Die Rahmenhandlung um Reinhards Experiment konstruiere kein Kon-
kurrenzverhéltnis, sondern ziele darauf, die verschiedenen Theorien und Modelle als ,,stoffli-
ches Referenzwissen von Natur und Leben in einer Koprdsenz zu verdichten, um es dann
narrativ im gelebten Leben zu entfalten“ (Thiiring 2016, 150).



Theatrale Weltmodelle —— 99

den Versuchsaufbau einer Experimentierkammer verlassen, die bis auf eine win-
zige Offnung in der Jalousie abgedunkelt ist. Nur durch ein kleines Loch fillt ein
Lichtstrahl, den der Naturforscher fiir physikalische Experimente verwendet.
Deren Beobachtung bereitet ihm zunehmende Augenschmerzen, so dass er aus
dem Labor ins Freie tritt und die im Folgenden geschilderten Flirtexperimente
mit verschiedenen jungen Frauen unternimmt.

Kellers Sammlung von Erzdhlungen um inszenierte Zeichen beginnt damit
mit der Urszene dessen, was Jonathan Crary als mediale Revolution Anfang des
neunzehnten Jahrhunderts beschreibt, ndmlich mit der Absage an ein Modell
von Wahrnehmung, das die Sinne als passive Projektionsfliche von absoluten
und wahrhaftigen Eindriicken begreift. Im Zuge physiologischer Erkenntnisse
wird Wahrnehmung zunehmend subjektiv gedacht.'® Wahrnehmungsorgane und
Wahrnehmungsvorgang stellen ein Bild her, das nicht in absoluter Entsprechung
zum betrachteten Gegenstand steht. Uber Versuchsapparaturen wie das Stereo-
skop und das Zootrop werden dreidimensionale sowie pracinematisch bewegte
Bilder erzeugt, die zugleich eine offensichtliche Tauschung sind, in der Wahrneh-
mung aber manifest erscheinen. Grundlegende Ordnungen des Sehens erweisen
sich damit als mechanisch manipulierbar, wahrend sich die optischen Gerdte,
die zur Erforschung dieser Effekte entwickelt werden, zugleich als beliebtes Spiel-
zeug verbreiten. Durch ihre — im Wortsinne — Anschaulichkeit machen sie die
Faszination des Wahrnehmungsapparates zum populdren Wissen. So zeigt sich
mit Crary, dass die Frithe Moderne diesen medialen Wandel nicht hervorgebracht
hat, sondern dass dieser als das Ergebnis einer ,,bedeutenden systematischen
Verdanderung begriffen werden [kann], die bereits 1820 in vollem Gange war*
(1996, 16). Pointierter stellt Crary fest: ,,Das Stereoskop und Cézanne haben weit
mehr gemeinsam, als man zundchst annehmen mdéchte. Der Malerei selbst, ins-
besondere der frithen modernen Malerei, gebiihrt kein besonderes Verdienst bei
der Erneuerung des Sehens im neunzehnten Jahrhundert“ (1996, 131).

Die Idee, dass Kopf und Auge schlicht ein Behdltnis sind, in das durch eine
Offnung etwas hineingelangt, stiitzte sich im siebzehnten und achtzehnten
Jahrhundert auf die Leitmetapher der camera obscura." Diese wird mit den spa-
testens um 1820 einsetzenden Verdnderungen von Wahrnehmungsmodellen
abgeldst. Die Offnung fiir die Subjektivitit und Manipulierbarkeit von Waht-

10 Entscheidend sind hier Jan Evangelista Purkynjés (translit. = Johann Purkinje) Beitrdge zur
Kenntnis des Sehens in subjectiver Hinsicht und Beobachtungen und Versuche zur Psychologie
der Sinne sowie Johann Miillers Handbuch der Physiologie des Menschen; vgl. dazu Crary (1996,
93-102 und 107-111).

11 Zur entsprechenden Metaphorik von Constantijn Huygens iiber Georg Philipp Harsdorffer
bis zu John Lockes Essay Concerning Human Understanding vgl. Berns (2008).



100 —— Stefan Tetzlaff

nehmung zeigt, dass zwischen Gegenstand und Eindruck noch manches ge-
schieht, das nun als physiologisch und kognitionswissenschaftlich erforschbar
erkannt wird. In literarischen Texten taucht vermehrt die projizierende laterna
magica als Gegenform zur Behéltnismetapher auf, so beispielsweise in Stifters
friiher Erzahlung Der Condor.

Nach Crary geht der Abschied von der Vorstellung einer subjektunabhdngigen
Wahrnehmung also damit einher, die menschliche Wahrnehmungsphysiologie
nicht mehr als passive camera obscura zu betrachten. Und mit ebendiesem Setting
beginnt Kellers Sinngedicht. Reinhard tritt buchstéblich aus einer lebensgrofien ca-
mera obscura heraus und ldsst eine iiberkommene Vorstellung von Wahrnehmung
hinter sich. Das Primat des Visuellen, d. h. die Nachordnung der anderen Sinne
hinter das Sehen, gilt dabei als gesetzt: ,,[W]enn die Augen krank wurden, so war
es aus mit allen sinnlichen Forschungen® (VII, 11). Als Verlustobjekt wird in der
Folge auch die ,Gestalt ins Spiel gebracht, da sich in diesem Begriff verschiedene
der erwdhnten Aspekte treffen. Prominent durch Goethe mit ,,holistischen Implika-
tionen“ aufgeladen (Simonis 2001, 7), gilt die Gestalt auch Reinhard als das loh-
nendere Objekt der Betrachtung. Die reiche Begriffsgeschichte, die hier aufgerufen
wird, umfasst neben der dominanten Pragung durch Goethe auch Schiller, bei
dem der Form- und Stofftrieb verbindende Spieltrieb die ,,Jlebende Gestalt“ bildet
(Schiller 1992, 609). Im Grimm’schen Worterbuch weist ,Gestalt® zudem iiber seine
Etymologie von ,stellen, setzen‘ eine ,,latente Semantik der Kreativitdt“ auf (Simo-
nis 2001, 13). In jedem Fall geht es darum, das Erkenntnisinteresse auf eine Ganz-
heitlichkeit eben im Sinne einer Gestalt zu richten, die sich nicht in naturmagisch
verborgenen Urgriinden (Faust) oder unter dem Mikroskop (Reinhard) findet, son-
dern die mit dem Menschen als ,ganzer‘ Entitdt zu tun hat. Dementsprechend ist
von besonderer Bedeutung, was Reinhard an die zitierte Stelle anschlief3end be-
merkt. Der Reiz der Gestalt ,,als Ganzes“ namlich liegt nicht nur darin, dass sie
,,schon und lieblich anzusehen ist“, sondern auch dass sie ,,wohllautende Worte
hoéren 1asst* (VII, 11).

Von dieser Feststellung ausgehend, erprobt Reinhard einen anderen Zugang
zur Wirklichkeit: denjenigen der Inszenierung. Der optischen Tduschung nam-
lich — und in diesem Gedanken artikuliert sich nachhaltig Kellers Moderne —
steht die diskursive, semiotische in nichts nach. Wo man Bilder nur akkurat
genug anordnen oder schnell genug aufeinander folgen lassen muss, um Drei-
dimensionalitdt und Bewegung sichtbar werden zu lassen, finden sich auch Ver-
fahren, aus zumeist sprachlichen Zeichen manifeste Sachverhalte zu generieren.
Die Analogie von Optischem zu Zeichenhaftigkeit und Sprachlichem wird bereits
darin deutlich, dass das Liebesrezept des ersten von Reinhards Versuchen ein
optisches ist. Am Logau’schen Sinnspruch orientiert: ,,Wie willst Du weif3e Lilien
zu roten Rosen machen? / Kiif3 eine weifle Galathee: sie wird errétend lachen.



Theatrale Weltmodelle =— 101

(VII, 13), versucht Reinhard, Frauen zu kiissen und dabei zu beobachten, wie sie
erroten. Kuss und Erréten, der Wandel von der weif3en Lilie reiner Unschuld zur
roten Rose der erotischen Liebe, ist der Kausalzusammenhang, den Reinhard er-
wirken will. Dass sich das Vorhaben an einer Galathea vollziehen soll, also der
Statue des Pygmalion, die Venus auf dessen Bitten hin belebt, bezeichnet noch
einmal die Verwandlung von semiotischem Artefakt in Wirklichkeit.

An diese Eingangsszene kniipfen die Episoden des Sinngedichts an, indem sie
durchspielen, wie sich der Bezug von sichtbarem Indiz und zugehéoriger Tatsache
umkehrt. Indizien und Zeichen werden erst gesetzt, um Tatsachen zu schaffen. Sol-
ches geschieht auch in der Erzahlung Die Geisterseher. Die Hauptfigur Hildeburg
gefillt sich zwischen zwei Verehrern und betreibt grofen Aufwand, damit sich auf
der Ebene der sozialen Zeichen, der Aufierungen und Gesten, ihre Gunst gleichma-
Rig verteilt. Die Entscheidung fiir einen der beiden Méanner soll vielmehr vom
Schicksal getroffen werden. So vereinbart man, als beide in den Krieg ziehen, dass
der Uberlebende Hildeburg zur Frau bekommen wird. Als schlieBlich aber beide
unversehrt zuriickkehren, wird der Zustand merklich unhaltbar. Das Gleichgewicht
der Zuneigung ist kaum noch glaubwiirdig zu inszenieren, jedes Verhalten wird
argwoOhnisch interpretiert, und Hildeburg selbst ersehnt eine Entscheidung. Also
inszeniert sie das, was wie der gewiinschte Zufall aussehen soll. Praktischerweise
spukt es angeblich auf ihrem Gut, woraufhin sie beschlief3t, dass derjenige ihr
Mann wird, der sich dem Geist tapferer entgegenstellt. Der Plan gelingt, da tatsdch-
lich einer der beiden erschrickt, wahrend der andere ruhig bleibt und den Geist
dariiber hinaus sogar entlarvt. Denn die Szene ist, wie angedeutet, eine Inszenie-
rung der Verehrten selbst. Hildeburg spielt mit angeklebter Nase und anderen
Hilfsmitteln die Geisterfrau, der tapferere von beiden Bewerbern demaskiert und
kiisst sie auf der Stelle.

Dass hier eine Inszenierung nachhaltigen Einfluss auf die Wirklichkeit hat,
ist offensichtlich. Entscheidend aber ist ein Aspekt, der die Schraube sozusagen
noch ein bisschen weiterdreht. Denn zuletzt wird zwar ausgefiihrt, wie sehr Hil-
deburg bemiiht war, den Versuchsaufbau neutral zu halten, indem sie beispiels-
weise auslost, in welcher Reihenfolge die Mdnner sich der Priifung stellen. Aber
beim Ausgang der Sache wird dem Unterlegenen deutlich, ,,[d]afy durch den Sieg
meines Nebenbuhlers trotz des technisch untadelhaften Verfahrens ihren ge-
heimsten Wiinschen besser entsprochen worden sei, als wenn ich gesiegt hétte®
(VII, 206). Diese Tendenz hatte sich schon zuvor angedeutet, als man vom spéte-
ren Sieger noch glaubte, er sei im Krieg gefallen. Hildeburg namlich ist offen-
sichtlich nicht einverstanden mit dieser Entscheidung und bemerkt wiitend, die
Trauer des anderen Bewerbers sei falsch. In der Tat ergibt sich daraufthin die
Chance, den Zufall noch einmal entscheiden zu lassen, dieses Mal aber ganz und
gar als ,frommer Selbstbetrug” inszeniert (Albrecht 1997, 47). Diese Methode ist



102 —— Stefan Tetzlaff

nicht auf die Binnenerzdhlung beschrankt. Schon bei der ersten Station, als
Reinhard mit der Zollnerin Salome anbadndelt, geht es darum, was wirkmachti-
ger ist: das Faktum oder der Diskurs, der es in dessen Abwesenheit konstituiert.
So verspricht Reinhard, er wolle ,,das Lob Deiner Schonheit verkiinden und von
Dir erzdhlen, wo ich hinkomme* (VII, 17). Die Zéllnerin aber gibt der Macht der
Inszenierung eine Abfuhr, indem sie feststellt: ,,Das ist nicht noétig, alle guten
Werke loben sich selbst“ (ebd.).

Die meisten Figuren im Sinngedicht teilen diesen Standpunkt nicht. Einige
Stunden spater namlich kehrt Reinhard in ein befreundetes Pfarrhaus ein und fin-
det das Leben der Bewohner als Sortierung von Zeichen vor. Der Pfarrer und seine
Frau ,,hatten alle ihre kleinen Erfahrungen und Vorkommnisse auf das Genaueste
eingereiht und abgeteilt, die angenehmen von den betriibenden abgesondert und
jedes einzelne in sein rechtes Licht gesetzt und in reinliche Beziehung zum an-
dern gebracht“ (VII, 20). Was auf Verfahrensebene nach Stifter klingt, weist in der
Sache auf eine allgemeinere Beobachtung hin: Das neunzehnte Jahrhundert, stellt
Walter Benjamin fest, ist ,,wie kein anderes wohnsiichtig® (Benjamin 1982, 292),
nur dass die Einrichtungsakkuratesse hier zusatzlich einen zeichenhaft weltschaf-
fenden Zweck hat. Die eigene Existenz, das eigene Leben - die ,,wunderbarliche[ ]
Lebensfahrt* (VII, 20), sagt der Pfarrer — wird in endlosen Réahmchen und Glasglo-
cken inszeniert und damit auch in die gewiinschte Form gebracht. Nicht umsonst
heifdit es von der Pfarrerstochter, sie sehe aus, als kidme sie selbst gerade aus
einem der Glasschranke; so falsch ist das im Zeichensinne nicht.

Die Inszenierung ist ein Prozess im gewissenhaften Nachgang. Kaum ist
Reinhards Pferd versorgt, schreibt die Tochter Tagebuch und ,rasch einen
Brief* (VII, 21). Als der Gast sich kurz darauf verabschiedet, hat der Pfarrer den
Besuch simultan bereits im Familientagebuch beschrieben, um Reinhard die
Szene lesen zu lassen. Diese Selbstnarrativierung deutet wiederum auf die zent-
rale Frauenfigur voraus, mit der sich Reinhard zuletzt tatsdachlich verbindet.
Lucie namlich hegt eine sorgfiltig studierte und mit Notizen versehene Samm-
lung von Autobiographien.'? Als man sich schliefllich iiber die Binnenerzih-
lung Von einer térichten Jungfrau unterhilt, stellt Reinhard eine psychologische
Uberlegung an, die einmal mehr beschreibt, wie Inszenierung zu Wirklichkeit
wird. In Bezug auf eine Krdankung befindet Reinhard,

12 Wolfgang Albrecht weist daran anschliefend auf die Ahnlichkeit der Figuren Lucie und
Reinhard hin. Lucies ,,Arbeitsmuseum® (1997, 40), das die o. g. Sammlung von Autobiogra-
phien enthélt, funktioniert als Riickzugsraum analog zu Reinhards Labor: ,,Die autobiographi-
schen Werke vermitteln Menschen- und Lebenskenntnisse, die Lucie vor ihrem Riickzug noch
nicht und hernach nicht mehr im direkten Weltkontakt selbst gewinnen konnte* (1997, 42).



Theatrale Weltmodelle = 103

daf} auch Vorziige, die nur in der Einbildung vorhanden sind, wenn sie beleidigt oder in
Frage gestellt werden, die gleiche Wirkung zu thun vermogen, wie wirklich vorhandene Tu-
genden, so daf z. B. die Torheit, wenn ihre eingebildete Klugheit angegriffen wird, in ihrem
Schmerze dariiber zuletzt wahrhaft weise [...] werden kann. (VII, 57)

In seinen verschiedenen Versuchsaufbauten zeigt das Sinngedicht, wie diese Unsi-
cherheit die Inszenierung scheitern lassen und zur Katastrophe fiihren kann - so
auch in der Binnenerzdhlung Regine, iiber welche die Forschung so wie auch fiir
das Sinngedicht insgesamt wiederholt feststellt: Es finden sich immer Frauen, die
der Mann durch Bildung so formen will, dass sie in sein Leben passen.””> Regine
ist dementsprechend ein ,,Bildungswerk“ (VII, 88). Diese Problematisierung von
Geschlechterrollen aber ist ihrerseits in das Verfahren eingebettet, Wirklichkeit
durch Zeichen zu inszenieren. Denn auch die mannlichen Figuren verkleiden sich
oder bauen wie der beschriebene Pfarrer ihre Lebenswelt zum Zeichenmaterial
um. Man denke auch an die Binnenerzdhlung Don Correa, deren gleichnamiger
Protagonist den abgerissenen Schiffbriichigen so gut spielt, dass man ihm seine
wahre Identitdt spater nicht mehr glaubt und eher das Schloss anziindet, in dem
er sich befindet. Diesem Komplex der Inszenierung entsprechend soll auch be-
sagte Regine nicht durch Bildung iiber die drmliche Herkunft hinwegtduschen,
sondern diese regelrecht umkodieren. Der erziehende Mann ,,schamt [...] sich
nicht etwa ihres frithern niedern Standes, sondern wollte denselben nur so lange
geheimhalten, bis sie die vollige Freiheit und Sicherheit der Haltung und damit
eine Schutzwehr gegen Demiitigungen erworben habe“ (VII, 82). Die angeeignete
Bildung verhilft also zu einer Entwicklung, durch welche die Rolle nicht mehr
eine zu entlarvende Inszenierung ist, sondern als Tatsdchliches besteht, so dass
eine eventuelle Entlarvung gar nicht mehr relevant ist.

Interessant und fiir diesen Aspekt vielsagend ist die Verbindung von zwei
Haltungen, die nicht unbedingt und von sich aus kompatibel sind. Dies ist ei-
nerseits der Glaube daran, dass das wohlgeformte Aufiere auf ein ebensolches
Inneres schlief3en lasst. Als Erwin, der ,Erzieher‘ in der Erzdhlung um Regine,
im gebildeten Biirgertum endlich auf Frauen trifft, die ihm sympathisch sind,
stellt er fest: ,,[E]s ist nicht mdglich, daf3 diese frohherzigen, sinnigen Wesen
inwendig schndd und philisterhaft beschaffen seien!* (VII, 63) Zugleich aber
geht er selbstverstdndlich mit der Strategie der Rolle um. Als Deutscher aus
Amerika zur Brautschau angereist beschliefit er, ,sich in bestimmter Gestalt
und auf alle Fille als Amerikaner zu zeigen® (VII, 62). Im Gegenzug hofft er, ,,in
Reginen [...] ein Bild verklidrten deutschen Volkstumes iiber das Meer zu brin-
gen“ (VII, 83). Diese Verbindung zweier wesensfremder Haltungen ist doppelt

13 Fiir die Binnenerzahlung Don Correa zeigt dies Ursula Amrein (1994, 122-151).



104 —— Stefan Tetzlaff

mit Uneigentlichkeit aufgeladen. Regine fungiert nicht nur als Bild und damit
mittelbares Medium von etwas, sondern vollzieht diese Funktion auch noch im
Modus der Verklarung. Und doch qualifiziert sich diese ausdriickliche Inszenie-
rung von Zeichen auf Dauer als Realitdt beziehungsweise als etwas, das einen
hoheren Stellenwert hat als die vorgédngige Realitat.

Gerade in Bezug auf Regine aber scheitert die Inszenierung zuletzt doch,
und die Erzahlung endet im Selbstmord der Protagonistin. Dieser ist das Ergeb-
nis einer Verschrankung ganz dhnlicher Strategien verschiedener Beteiligter,
die allerdings konfligieren. So gibt Erwin beispielsweise Regine in seiner Abwe-
senheit in die Obhut dreier Damen, die iiberall ,,die drei Parzen®“ genannt wer-
den (VII, 88). Seinem Pygmalionprojekt entsprechend, sich eine optimale Frau
zu formen, spricht fiir diese Damen deren Bildung. Wie diese aber definiert
wird, lasst aufhorchen:

Da waren voraus drei Damen, deren Umgang ihrem Manne zweckméflig fiir sie geschie-
nen hatte, da sie im Rufe einer grof3en und schénen Bildung standen; denn iiberall, wo es
etwas zu sehen und zu horen gab, waren sie in der vordersten Reihe zu finden, und sie
verehrten und beschiitzten alles und jedes, das von sich reden machte. (ebd.)

Bildung wird damit gleichgesetzt, im Diskurs und in der Semiosphédre prominent
zu sein. Die drei Damen gehen souverdn mit allem um, was bekannt und in der
Offentlichkeit prisent ist. Passenderweise verhalten sie sich selbst zudem aus-
driicklich theatral und agieren zuweilen — genau wie eine befreundete Malerin —
als Méanner verkleidet, wahrend zudem das Geriicht geht, untereinander sei ihr Um-
gangston ganz entgegen dem medienwirksamen Gebaren grob und ungeniert. Die
Parzen sind damit in erster Linie selbst Kénnerinnen der Inszenierung. So viel
Schauspiel aber kommt sich in die Quere. Von ihren Erzieherinnen verleitet 1asst
sich Regine freiziigig malen. Anschlieflend gerdt das Bild trotz gegenteiliger Ver-
sprechen in Umlauf. Claus-Michael Ort (1998) hat gezeigt, wie gefahrlich Kopréasenz
von Bild und Original im Realismus sind — noch schlimmer aber, wenn es mehrere
Bilder gibt. Regine ndmlich empfangt Erwin bei dessen Riickkehr zusitzlich in der
Pose der Venus von Milo, die zudem selbst als Gipskopie im Vorzimmer steht.

Aus Erwins Sicht ist dies die falsche Form von Bildung. Wahrend er noch
iiberlegt, wie man einen Rufschaden verhindern kann, ergeben sich weitere
Missverstandnisse, denn Regine erhdlt nachts Herrenbesuch. Dies bemerkt zwar
nur die Dienerin, berichtet aber Erwin davon, der wiederum eine Affare befiirch-
tet. Diese beiden Verfehlungen schlief3lich: ein Nacktbild zirkuliert zu haben
und iiber unangemessenen Besuch ins Gerede gekommen zu sein, belasten Re-
gine so sehr, dass sie sich in ihrer urspriinglichen einfachen Kleidung erhdngt.
Im Tod streift sie ihre Inszenierung ab. Die makabre Pointe dabei ist, dass es
sich bei dem mannlichen Besucher um Regines Bruder handelt, so dass Regine



Theatrale Weltmodelle =— 105

eigentlich keine Sorge hatte, als Ehebrecherin dazustehen. Es ist vielmehr der
Leumund des kriminellen Bruders, der sie verzweifeln und fiirchten lasst, dieser
konnte die Reputation ihrer Rolle beschddigen.

Dass sie mit den Parzen ausgerechnet eine Auffiihrung von Schillers Maria
Stuart besucht, passt zur beschriebenen Konstellation. Bei der Konigin, die
ebenfalls mit ihren verschiedenen Rollen hadert," bekommt es Regine mit ,,See-
lenangst“ zu tun (VII, 107). Dass zuletzt die Katastrophe eintritt, ist verkiirzt ge-
sagt auf fehlende offene Kommunikation zuriickzufiihren. Aus strategischen
Griinden spielen alle Figuren verschiedene Rollen, produzieren und zirkulieren
Zeichen, bis eine Wirkung eintritt, die weniger mit den Tatsachen gemein hat
als vielmehr mit den Zeichen. Vor diesem Hintergrund ist eine Parallelstelle zur
Erzdhlung mit den Geistersehern bezeichnend. Denn in Regine heif3t es, als Rein-
hard von der Haushdlterin erfahrt, sie habe einen Mann bei Regine beobachtet:

Endlich sagte ich: ,,Wir miissen uns, glaube ich, in den Fall versetzen, wo in einem Hause
gebildeter Leute ein Gespenst gesehen worden ist oder gar eine fortgesetzte Spuk- und
Geistergeschichte rumort hat. Die schreckhaften Dinge, Erscheinungen, Polterténe sind
nicht mehr zu leugnen, weil verniinftige und niichterne Personen Zeugen waren und sie
zugeben miissen. Allein obgleich keine natiirliche Erklarung, kein Durchdringen des Ge-
heimnisses fiir einmal moglich ist, so bleibt doch nichts anderes iibrig, als an dem Ver-
nunftgebote festzuhalten und sich darauf zu verlassen, dafl iiber kurz oder lang die
einfache Wahrheit ans Tageslicht treten und jedermann zufriedenstellen wird.* (VII, 106)

Dass aber genau dieses Programm nicht mehr gelingt, zeigt sich bereits im Ver-
suchsaufbau der Geisterseher. Die Hoffnung besteht zundchst darin, dass trotz
klar horbarer Gerdausche, Zeugen und Unerklédrlichkeit des Phdnomens hinter
den Zeichen zuletzt doch eine logische Wahrheit steht und dass hinter dem The-
ater irgendwann die sogenannte ,,einfache Wahrheit*“ hervortritt. Erstens aber
tut sie dies selbst in Regine erst zu spdt, ndmlich nachdem die Inszenierung
langst irreversiblen Einfluss genommen hat. Und zweitens gelingt das Vorhaben
in den Geistersehern noch weniger, da sich hier die ,,einfache Wahrheit*“ zwar
offenbart, zuletzt aber die Geisterinszenierung selbst die Tatsachen schafft.

Vor diesem Hintergrund tritt gerade die diskursive Inszenierung in der Er-
zahlung Von einer torichten Jungfrau noch deutlicher hervor und steht mit all
den thematischen Varianten der anderen Binnenerzdhlungen in einem Dialog.
Hier namlich wird das Diskurstheater auf die Rolle des Publikums hin befragt:
Nachdem der junge Drogo hartndckig behauptet, Salome sei in ihn verliebt, wi-
derspricht sie ihm zwar spottisch, wiinscht sich aber bereits eine Verbindung.

14 ,[D]af3 ich ihm nur / Ein Weib bin, und ich meinte doch, regiert / Zu haben, wie ein Mann,
und wie ein Konig“ (Schiller 1996, 48, v. 1169-1171).



106 —— Stefan Tetzlaff

Schon hier verschranken sich die verschiedenen Widerspriiche zwischen tat-
sachlicher Begebenheit und diskursiver Behauptung. Denn Drogo meint im
Scherz, was sich daraufhin erst manifestiert, wihrend Salome das Gegenteil be-
hauptet, obwohl ihre Haltung langst der vermeintlich im Scherz beschriebenen
entspricht.

Dieses beiderseitige Kokettieren verhindert eine Entwicklung so lange, bis
eine unfreiwillige Theaterszene Fakten schafft. Drogo namlich schleicht sich in
eine Gartenlaube, um dort Salomes Stimme zu imitieren und eine Liebesszene
inklusive ,,formliche[m] Kiisseregen* (VII, 49) zu Gehor zu bringen. Auf dem
Weg zum Schauplatz hat er sichergestellt, dass man ihn allerseits gesehen hat
und ihm gefolgt ist. So weif3 er sich nun von einem Publikum belauscht, das die
Szene seinerseits fiir echt halt — womit es Recht behalten wird. Denn selbst un-
erkannt befindet sich auch Salome in der Laube und sieht ihre Chance. Sie erwi-
dert Drogos Kiisse, die beobachtende Gesellschaft gibt sich zu erkennen, so dass
kein Weg mehr hinter die inszenierte Paarfindung zuriickfiihrt, deren tatsachli-
ches Zustandekommen sich kaum plausibel oder glaubwiirdig erkldren lief3e.

Die Nachhaltigkeit und Streuweite solcher inszenierter Fakten zeigt sich
daran, wie parodistisch vollstindig das Spektrum der Personen ist, die gemeinsam
gelauscht haben und das Paar nun zur unmittelbaren Verlobung drdangen. Neben
der Landbevolkerung sind nicht nur Drogos Freunde sowie Verwandte und Eltern
des Madchens da, sondern auch ihr just aus dem Militdrdienst heimgekehrter,
sehr ernsthafter Bruder. Aus den inszenierten Zeichen ist mit dem Schritt auf die
Biihne Realitdt geworden. Das folgende Heiratsversprechen fixiert den Effekt,
indem es nebenbei selbst ein Realitdt schaffender diskursiver Akt ist. Spater aller-
dings scheitert die Verbindung aus anderen Griinden, weil Salome sich nicht dem
Diskurstheater der gesellschaftlichen Schicht ihres Verlobten anzupassen vermag,
der ihr schlief3lich berichtet, man nenne sie ihres plumpen Benehmens wegen
»das Kamel“ (VII, 51). Obwohl Krankung und beiderseitige Enttduschung eine
Heirat verhindern, bietet Von einer torichten Jungfrau eine besonders ausdriick-
liche Thematisierung von Zeichen, die als Tatsache manifest werden.

4 Fazit

Die hier gemachten Beobachtungen schlief3en zunéchst an die jiingere Realismus-
forschung an, die vermehrt semiotische Zuginge wihlt.”” Mit der Denkfigur der
Inszenierung allerdings weist insbesondere Kellers Sinngedicht einen modernen

15 Arndt (2009); Meyer (2009); Schneider/Hunfeld (2008); Kittsteiner/Kugler (2007).



Theatrale Weltmodelle = 107

Vektor auf, weil Inszenieren und Fingieren nicht nur den zeichenhaften Aufbau
der Welt ausstellen.'® Vielmehr wird auf sem-ontologischer Grundlage die Frage
verhandelt, wer auf welche Weise die Definitionsmacht iiber solche zeichenhafte
Wahrheit, Tatsachen und Weltmodelle hat. Modern ist dieser Vektor insofern, als
er die Instabilitédt einer Realitdt vordenkt, die nicht nur aus Zeichen gemacht ist,
sondern in der auch derjenige {iber Macht verfiigt, der diese Zeichen setzt. Die ein-
zelnen Erzahlungen im Sinngedicht fiihren die konkurrierenden Anspriiche einer
Poiesis vor, indem Tatsachen nicht nur als Zusammenhang von Zeichen, sondern
als Wettstreit von Inszenierungspraktiken erscheinen, die bereits das moderne
Vorzeichen des Zweifels an einer zeichenunabhéngigen Wirklichkeit tragen.

Als Resiimee sei noch einmal Ecksteins Nervés herangezogen, weil hier die
grof3e Bandbreite von Reflexionen sowohl auf gelingende als auch scheiternde in-
szenierte Zeichen recht arglos in einer einzigen Pointe zusammengefasst wird. In
der eingangs beschriebenen Humoreske um die zdrtlich tuenden Eheleute, die so
lange spielen, bis die Ehe tatsdchlich wieder harmonisch verlduft, findet sich der
erwahnte Verweis auf Goethes Bajadere. Entscheidend fiir Texte wie Nervds und
Kellers Sinngedicht, welche die Inszenierung von Wirklichkeit behandeln, ist der
Umstand, dass es bei Goethe noch einen Gott braucht, der die Inszenierung um-
setzt und in Realitét {iberfiihrt. Diese Wirkmacht geht bei Eckstein und Keller von
den Zeichenproduzierenden und von der Eigendynamik der Zeichen selbst aus. In
Erzdhlungen wie Regine wird ausgesprochen modern {iber die Funktionsweisen
der Semiosphire ,Offentlichkeit* reflektiert. Lucie, die Frau, in der sich Reinhards
Suche zuletzt erfiillt, ordnet dieses Diskurstheater bezeichnend mehrdeutig ein:
,»Das Geheimnis ist ein sehr einfaches [...]. Manchmal scheint mir, daf} jeder etwas
anderes sagt als er denkt, oder wenigstens nicht recht sagen kann, was er denkt,
und daB dieses sein Schicksal sei* (VII, 298-299).

Es bleibt offen, ob sich ,,dieses sein Schicksal“ auf den Umstand bezieht,
die eigenen Gedanken nicht klar zu kommunizieren, oder auf das Gesagte
selbst, das dementsprechend von der wirklichen Innenwelt abweicht. Gerade
im zweiten Fall ware die Feststellung, dass dieses konstruierte und nichtau-
thentische Gesagte leicht zum Schicksal wird, ein treffendes Fazit.

16 Diesen Aspekt arbeiten grundlegend Hans Vilmar Geppert (1994), Claus-Michael Ort (1998)
und speziell fiir Die Leute von Seldwyla Martin Stingelin (2003) heraus.



108 —— Stefan Tetzlaff

Literatur

Albrecht, Wolfgang. ,,Die Utopie der Liebe. Uber den rahmenstiftenden Sinnzusammenhang in
Kellers Novellenzyklus Das Sinngedicht“. Michigan Germanic Studies 23.1 (1997): 39-56.

Amrein, Ursula. Augenkur und Brautschau. Zur diskursiven Logik der Geschlechterdifferenz in
Gottfried Kellers ,Sinngedicht‘. Bern: Peter Lang, 1994.

Arndt, Christiane. Abschied von der Wirklichkeit. Probleme bei der Darstellung von Realitdt im
deutschsprachigen literarischen Realismus. Freiburg/Br.: Rombach, 2009.

BaBler, Moritz. ,, Texte und Kontexte“. Handbuch Literaturwissenschaft. Bd. 1. Gegenstinde
und Grundbegriffe. Hg. Thomas Anz. Stuttgart, Weimar: Metzler, 2007. 355-369.

Begemann, Christian. Die Welt der Zeichen. Stifter-Lektiiren. Stuttgart, Weimar: Metzler, 1995.

Benjamin, Walter. Das Passagen-Werk. Bd. 1. Hg. Rolf Tiedemann. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1982.

Berns, Jorg Jochen. ,,Geflacker in dunklen Raumen. Von der ,Camera obscura‘ zu Kino und
Bildschirm®“. Modernisierung des Sehens. Sehweisen zwischen Kiinsten und Medien. Hg.
Matthias Bruhn, Kai-Uwe Hemken. Bielefeld: transcript, 2008. 25-36.

Crary, Jonathan. Techniken des Betrachters. Sehen und Moderne im 19. Jahrhundert. Dresden,
Basel: Verlag der Kunst, 1996.

Eckstein, Ernst. Nervos. Die Zwillinge. Zwei Novellen. Leipzig, o. ). [1888].

Fontane, Theodor. ,,Schach von Wuthenow®. Werke. Schriften und Briefe. Abteilung
I. Sdmtliche Romane, Erzahlungen, Gedichte, Nachgelassenes. Bd. 1. Hg. Walter Keitel,
Helmuth Niirnberger. Miinchen: Hanser, 1970. 555-684.

Geppert, Hans Vilmar. Der realistische Weg. Formen pragmatischen Erzdhlens bei Balzac,
Dickens, Hardy, Keller, Raabe und anderen Autoren des 19. Jahrhunderts. Tibingen: Max
Niemeyer, 1994.

Goethe, Johann Wolfgang. ,,Faust. Eine Tragddie“. Sdmtliche Werke nach Epochen seines
Schaffens. Miinchner Ausgabe. Bd. 6.1. Weimarer Klassik. 1798-1806. Hg. Victor
Lange. Miinchen: Hanser, 1986. 535-673.

Graevenitz, Gerhart von. ,Wissen und Sehen. Anthropologie und Perspektivismus in der
Zeitschriftenpresse des 19. Jahrhunderts und in realistischen Texten. Zu Stifters Bunten
Steinen und Kellers Sinngedicht“. Wissen in Literatur im 19. Jahrhundert. Hg. Lutz
Danneberg, Friedrich Vollhardt. Tiilbingen: Max Niemeyer, 2002. 147-189.

Grizelj, Mario. Wunder und Wunden. Religion als Formproblem von Literatur. Miinchen:

Fink, 2018.

Horisch, Jochen. Brot und Wein. Die Poesie des Abendmahls. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1992.

Hunfeld, Barbara und Sabine Schneider (Hg.). Die Dinge und die Zeichen. Dimensionen des
Realistischen in der Erzdhlliteratur des 19. Jahrhunderts. Wiirzburg: Kénigshausen &
Neumann, 2008.

Irmscher, Hans-Dietrich. ,,Physik und Liebe. Ein Versuch {iber Gottfried Kellers Sinngedicht*.
Klassik-Rezeption. Auseinandersetzung mit einer Tradition. Hg. Peter Ensberg, Jiirgen
Kost. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 2003. 71-87.

Jenkins, Henry. Convergence Culture. Where Old and New Media Collide. New York, London:
New York University Press, 22006.

Kaiser, Gerhard. ,,Experimentieren oder Erzdhlen. Zwei Kulturen in Gottfried Kellers
Sinngedicht“. Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 45 (2001): 278-301.

Kittstein, Ulrich und Stefani Kugler (Hg.). Poetische Ordnungen. Zur Erzihlprosa des
deutschen Realismus. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 2007.



Theatrale Weltmodelle = 109

Koschorke, Albrecht. Wahrheit und Erfindung. Grundziige einer Allgemeinen Erzdhltheorie.
Frankfurt/M.: Fischer, 2012.

Lotman, Jurij. ,Uber die Semiosphére®. Zeitschrift Fiir Semiotik 12.4 (1990): 287-305.

Menninghaus, Winfried. Unendliche Verdopplung. Die friihromantische Grundlegung der
Kunsttheorie im Begriff absoluter Selbstreflexion. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1987.

Meyer, Ingo. Im ,Banne der Wirklichkeit‘? Studien zum Problem des deutschen Realismus und
seinen narrativ-symbolistischen Strategien. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 2009.

Naumann, Barbara. Bilderddmmerung. Bildkritik im Roman. Basel: Schwabe, 2012.

Nies, Martin. ,Kultursemiotik®. Interkulturelle Kommunikation und Kulturwissenschaft.
Grundbegriffe, Wissenschaftsdisziplinen, Kulturrdume. Hg. Christoph Barmeyer, Petia
Genkowa, Jorg Scheffer. Passau: Stutz, 22011. 207-255.

Ort, Claus-Michael. Zeichen und Zeit. Probleme des literarischen Realismus. Tiibingen: Max
Niemeyer, 1998.

Posner, Roland. ,,Kultursemiotik“. Konzepte der Kulturwissenschaften. Theoretische
Grundlagen — Ansdtze — Perspektiven. Hg. Ansgar Niinning, Vera Niinning. Stuttgart,
Weimar: Metzler, 2003. 39-71.

Preisendanz, Wolfgang. ,,Gottfried Kellers ,,Sinngedicht““. Zeitschrift Fiir Deutsche Philologie
82.2(1963): 129-151.

Schiller, Friedrich. ,,Uber die dsthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen®.
Werke und Briefe in zwélf Bdnden. Bd. 8. Theoretische Schriften. Hg. Rolf-Peter Janz.
Frankfurt/M.: Deutscher Klassiker Verlag, 1992. 556-676.

Schiller, Friedrich. ,,Maria Stuart. Trauerspiel in fiinf Aufziigen“. Werke und Briefe in zwdlf
Bdnden. Bd. 5. Dramen IV. Hg. Matthias Luserke. Frankfurt/M.: Deutscher Klassiker
Verlag, 1996. 9-148.

Schneider, Sabine. ,,Offene Versuchskulturen. Gottfried Kellers Sinngedicht“. Labor der
Phantasie. Texte zur Literatur- und Wissensgeschichte. Hg. Jutta Miiller-Tamm. Berlin:
Alpheus, 2015. 1-30.

Selbmann, Rolf. Theater im Roman. Studien zum Strukturwandel des deutschen
Bildungsromans. Miinchen: Fink, 1981.

Simonis, Annette. Gestalttheorie von Goethe bis Benjamin. Diskursgeschichte einer deutschen
Denkfigur. Koln, Weimar, Wien: Béhlau, 2001.

Stingelin, Martin. ,,Seldwyla als inszenierte semiotische Welt. Ein unvermuteter
schweizerischer Schauplatz der Zeichenreflexion“. Inszenierte Welt. Theatralitdt als
Argument literarischer Texte. Hg. Ethel Matala de Mazza, Clemens Pornschlegel.
Freiburg/Br.: Rombach, 2003. 209-226.

Strowick, Elisabeth. ,,Gottfried Kellers Szenographie des Wirklichen“. Sprache und Literatur
49 (2020): 215-240.

Tetzlaff, Stefan. Heterotopie als Textverfahren. Erzdhlter Raum in Romantik und Realismus.
Berlin, Boston: De Gruyter, 2016.

Tetzlaff, Stefan. ,Uberlegungen zu ,prekiren* Literaturen am Beispiel von Theodor Fontane,
Ernst Eckstein und Paul Lindau“. Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft 59 (2018): 70-90.

Thiiring, Hubert. ,,,Kraft, oder so was‘. Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in der
Rahmenerzdhlung von Gottfried Kellers Sinngedicht“. LebensWissen. Poetologien des
Lebendigen im langen 19. Jahrhundert. Hg. Peter Schnyder, Judith Preiss, Benjamin
Briickner. Freiburg/Br., Berlin, Wien: Rombach, 2016. 135-168.

Wiirgau, Rainer. ,,Der Kristallograph in Gottfried Kellers Sinngedicht. Christian Heusser als ein
Modell fiir den Naturforscher Reinhart“. Monatshefte 107.2 (2015): 179-200.






