Dorothea von Miicke

Gottfried Kellers Mediendsthetik

Der Griine Heinrich und Das verlorene Lachen

1 Einleitung

Mit dem Bauen von ,,Luftschlossern® vergleicht die extradiegetisch-homodiegeti-
sche Erzdhlinstanz — das erzdhlende Ich — in der zweiten Fassung des Bildungs-
romans Der griine Heinrich (1879/80) zwar nicht ganz ohne Ironie (III, 25), aber
deshalb noch lange nicht abfillig, das idealistische Anliegen des Protagonisten,
die menschliche Willensfreiheit zu verteidigen. Dieses Bediirfnis miindet in Hein-
richs ersten literarischen Versuchen, den Bleistiftaufzeichnungen seiner Spinnen-
beobachtungen. In der Novelle Das verlorene Lachen, die den zweiten Band des
Zyklus’ Die Leute von Seldwyla (1873/74) abschlief3t, erregt eine alpine Panorama-
tapete an den Wanden der Gaststube, in die der Protagonist gesellschaftlich
marginalisierte Gestalten zu einem Abendessen eingeladen hat, ganz plétzlich
Aufmerksamkeit, obwohl sie anfangs nur als nicht wahrgenommener Hintergrund
fungiert. Unter den Gasten wird sie zum Anlass von Verbriiderungen und patrioti-
schen Gesdngen, aber auch erneuten Streitigkeiten. In beiden Beispielen setzt
sich Gottfried Keller mit den material-medialen Bedingungen von Kunst auseinan-
der, wie ich im Hinblick auf Kellers Herder-Rezeption und im Dialog mit Jacques
Ranciére entwickeln werde. Letztlich soll es mir darum gehen zu zeigen, wie Kel-
lers Realismus Kunst als eine Moglichkeit des Eingriffs in die Wirklichkeit ver-
steht, d. h. eine Intervention in die vermittelnden Medien und das heterogene
Zeichenrepertoire von Weltkonstitution.

2 Anthropologie der Mediendsthetik:
Der griine Heinrich

Im Folgenden soll zunéchst einmal die Kellers Mediendsthetik zugrundeliegende
philosophische Anthropologie, die sich nicht zuletzt seiner Herderrezeption ver-
dankt, nachgezeichnet werden. Hierzu werde ich mich vor allem auf den Ubergang
vom dritten zum vierten Buch des Griinen Heinrich stiitzen. Innerhalb der Handlung
geht es hier um einen potenziellen Neuanfang fiir Heinrich, angekiindigt in der Ent-
deckung eines neuen Sujets fiir seine kiinstlerischen Ambitionen. Bei Heinrichs Ver-
such, eine Kopie des borghesischen Fechters abzuzeichnen, wird sein Interesse fiir

@ Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-005


https://doi.org/10.1515/9783110698794-005

68 —— Dorothea von Miicke

die menschliche Gestalt geweckt, so dass er sich von seiner bisher praktizierten
Landschaftsmalerei abwendet. Weil er mit seinen zeichnerischen Versuchen nicht
zufrieden ist, entscheidet er sich fiir ein Studium, im Zuge dessen er ein {iberwal-
tigendes Bediirfnis — einem Sendungsbewusstsein gleich — die menschliche Wil-
lensfreiheit zu verteidigen, entdeckt und sich veranlasst sieht, den Pinsel durch
die Feder zu ersetzen. Wahrend fiir die Romanhandlung Heinrichs Studienphase
und die Entdeckung seines literarischen Sendungsbewusstseins eher von unterge-
ordneter Bedeutung sind — zumindest dahingehend, dass diese Episoden keine
langerfristigen Folgen fiir die Berufswahl des Protagonisten zeitigen, ja Heinrich
sogar wieder die Landschaftsmalerei aufnimmt und sich auch als Anstreicher von
Fahnenstangen ein wenig Geld verdient —, so sind diese Kapitel jedoch duf3erst
relevant, was eine grundlegende Positionierung von Kellers Medienasthetik be-
trifft. Denn es geht in diesen Kapiteln zu Heinrichs Wechsel von der Kunst zur
Literatur um eine Abkehr von einem mimetischen Paradigma der Kunst, d. h.
einer Auffassung, nach der die Kunst eine vorhandene Wirklichkeit abbildet, hin
zu einer Kunstauffassung, in der Kiinstler:innen die Wirklichkeit einer von Men-
schen konstruierten und damit auch veranderbaren Welt behaupten.

In der Geschichte der Asthetik findet sich dieser emphatische Wechsel von
einem Paradigma der Reprasentation zu einem der Prasentation und Herstellung
von Wirklichkeit besonders deutlich und programmatisch artikuliert in Herders
Plastik. In diesen Aufsdtzen aus den 1770er Jahren kritisiert Herder, dass Lessing
in seinem Laokoon, indem er die Malerei und die Plastik als miteinander aus-
tauschbare bildende Kiinste gleichermafien der Dichtkunst entgegensetzt, das
besondere Merkmal der Plastik zugunsten eines semiotischen Modells der Repra-
sentation unterschldgt. Denn beim Betrachten einer Skulptur, so Herder, bewegt
man sich und ist ganzheitlich angesprochen. Es geht dabei nicht, wie etwa beim
Betrachten eines Tafelgemédldes, darum, ein nicht als wirkliches Objekt anwesen-
des Bezeichnetes wahrzunehmen. Auch geht es nicht nur ausschliefilich um die
visuelle Wahrnehmung, sondern auch um das Korpergefiihl und den Tastsinn,
mit deren Hilfe die Betrachtenden einer Skulptur ganzheitlich, d. h. kérperlich
und seelisch angesprochen werden. Im Laufe dieser Kunstbetrachtung machen
sie eine Prasenzerfahrung, die in einem iiber das Kunstwerk vermittelten, kom-
munikativen Austausch mit dem schopferischen Geist des Bildhauers kulminiert,
in dem sich letztlich die Kunstbetrachter:innen emphatisch in ihrem vollen men-
schlichen Potential erleben konnen. In der Vermittlung dieser Erfahrung liegt
dann auch nach Herder die grundlegende Funktion der Kunst.'

1 Zu Herders Lessing-Kritik und der damit einhergehenden Modellierung eines neuen, neo-
humanistischen Betrachter-Kunstwerkverhiltnisses vgl. von Miicke (1991, 174-179).



Gottfried Kellers Medienédsthetik —— 69

Zwar bezieht sich Herder in seinen Plastik-Aufsdtzen auf antike Skulpturen
als Beispiele fiir das humanistische Potential der Darstellung der menschlichen
Gestalt und ist dabei bemiiht, dem semiotisch fundierten Paradigma der Repra-
sentation kritisch mit einem diesem Paradigma entgegengesetzten Modell der
Kunst zu begegnen, doch heifdt dies keinesfalls, dass sich Kunst ausschliefllich im
Medium der Plastik realisieren ldsst. Hier findet sich nun auch der systematische
Verkniipfungspunkt zwischen Herders Asthetik und seiner neo-humanistischen
Sprachphilosophie. Bei der Darstellung des Menschen geht es um diesen als ein
koérperlich-sinnliches Wesen, das im Gegensatz zum Tier nicht vollig von instinkti-
ven Reaktionen auf eine bestimmte Umwelt vorbestimmt ist, sondern gerade
wegen seiner relativen Instinktarmut eine jeweils eigene Umwelt aufbauen kann
und muss. Diese weltkonstituierende Fahigkeit besitzt der Mensch zunéchst ein-
mal aufgrund seiner Sprache, eines ihn als Gattungswesen auszeichnenden Al-
leinstellungsmerkmals. Denn nur die menschliche Sprache muss von jedem
Individuum von neu auf erlernt werden, und nur die menschliche Sprache kann
und muss sich in der Art und Weise verandern, wie sie Sinnesdaten filtert und
Aufmerksamkeit und Wahrnehmung steuert.

Herders Sprachphilosophie baut auf dem Tier-Mensch-Gegensatz auf. Bei
diesem beruft sich Herder auf Samuel Reimarus’ Verhaltensforschung, in der dar-
gelegt wird, wie die ,,Kunsttriebe* der Tiere (Herder 1985, 713), z. B. ihre Fahigkeit
zum Nestbau oder zur Konstruktion von Spinnennetzen, in den die jeweilige Tier-
art bestimmenden Instinkten von Geburt an angelegt ist; konstant regelt diese
,Fertigkeit das Verhdltnis der Art zu der jeweiligen 6kologischen Nische (Herder
1985, 712-713).2 Bei der Gattung Mensch verhilt es sich grundsitzlich anders.
Diese vermag sich ausschlief3lich mit Hilfe der menschlichen Sprache und Kultur
unter den unterschiedlichsten Bedingungen eine Welt einzurichten. Bei der men-
schlichen Sprache, so Herder, handelt es sich in ihrer Grundfunktion nicht pri-
mdr um ein intersubjektives Verstandigungsmittel von schon vorab festgelegten

2 Herder bezieht sich auf Hermann Samuel Reimarus, Allgemeine Betrachtungen iiber die
Triebe der Thiere, hauptsdchlich iiber ihre Kunst-Triebe (1760). — In Herders Text finden sich
Zitate, doch keine Seitenverweise auf Reimarus. Stattdessen verweist Herder auf seine Betrach-
tungen in den Briefen, die neueste Literatur betreffend. So zitiert Herder, um nur die wichtigste
Passage rauszugreifen: ,,Jedes Tier hat seinen Kreis, in den es von der Geburt an gehort, gleich
eintritt, in dem es lebenslang bleibet, und stirbt: nun ist es aber sonderbar, ,daf je schdrfer die
Sinne der Tiere, und je wunderbarer ihre Kunstwerke sind, desto kleiner ist ihr Kreis: desto einar-
tiger (sic!) ist ihr Kunstwerk. [...] Die Spinne webet mit der Kunst der Minerve; aber alle ihre
Kunst ist auch in diesem engen Spinnraum verwebet; das ist ihre Welt! Wie wundersam ist das
Insekt, und wie enge der Kreis seiner Wiirkung! [...]. Nach aller Wahrscheinlichkeit und Analo-
gie lassen sich also, ,alle Kunsttriebe und Kunstfihigkeiten aus den Vorstellungskrdften der
Tiere erkldren‘“ (1985, 712-713).



70 —— Dorothea von Miicke

Wahrnehmungen und Bediirfnissen, sondern um einen variablen Filter von Sin-
nesdaten, ein Instrument der Aufmerksamkeitssteuerung und somit um ein Me-
dium der Welt- und Sinnkonstitution. Daraus folgt, dass von vorneherein im
Menschen als Gattungswesen die Moglichkeit zur Freiheit angelegt ist (Herder
1985, 711-720). Wahrend nun normalerweise Individuen in ihrem Alltag die Welt
ihrer jeweiligen Kultur wahrnehmen und bewohnen, kommt es vor allem im
Kunsterlebnis zur Moglichkeit der Erfahrung des menschlichen Potentials, krea-
tiv in die Gestaltung der Welt einzugreifen. Bei der Betrachtung der idealisierten
menschlichen Gestalt in Form einer griechischen Plastik kann daher genauso wie
bei der Lektiire oder Auffiihrung eines Shakespeare-Dramas im Kunsterlebnis
das Potential des Gattungswesens im einzelnen Menschen aktiviert werden.>

Dieser zugegebenermafien recht verkiirzte und schematische Blick auf Her-
ders Kunsttheorie und Sprachphilosophie sollte nicht nur ausreichen, den syste-
matischen Stellenwert Herders fiir die drei Kapitel von Kellers Griinem Heinrich zu
betonen, die sich mit Heinrichs neu entdeckter Mission, die menschliche Willens-
freiheit zu verteidigen, befassen, sondern auch, den programmatischen Aspekt
dieser Kapitel fiir Kellers Asthetik zu unterstreichen. Dabei méchte ich im Folgen-
den allerdings keinesfalls behaupten, dass Keller Herders Sprachphilosophie und
dessen darauf aufbauende Asthetik einfach iiberndhme. Stattdessen méchte ich
zeigen, wie die drei Kapitel, die in der zweiten Fassung vom Griinen Heinrich die
Titel ,,Der Grillenfang®, ,,Der borghesische Fechter” und ,,Vom freien Willen* tra-
gen, einerseits auf Herders Sprachphilosophie und Asthetik zuriickgreifen, diese
andererseits jedoch, mittels einer Auseinandersetzung mit einer materialistischen
Anthropologie aus Evolutionsperspektive, ganz entscheidend abwandeln. Dabei
bleibt jedoch ein zentraler Aspekt von Herders Sprachphilosophie und Kunsttheo-
rie konstant. Dieser liegt fiir Keller ebenso wie fiir Herder in der Insistenz auf der
weltkonstituierenden Funktion von Sprache, die fiir beide mit der Ablehnung
eines ausschliellich mimetischen Kunstverstdndnisses einhergeht, das auf einem
Modell von Reprdsentation beruht.

3 ,,Wir treten an eine Bildsdule, wie in ein heiliges Dunkel, als ob wir jetzt erst den simpelsten
Begriff und Bedeutung der Form und zwar der edelsten, schonsten, reichsten Form, eines Men-
schlichen Korpers, uns ertasten miifiten. Je einfacher wir dabei zu Werk gehen, und wie dort
Hamlet sagt, alle Alltags-Kopien und das Gemal und Gekritzel von Buchstaben und Ziigen aus
unserm Gehirn wegwischen: desto mehr wird das stumme Bild zu uns sprechen und die hei-
lige Kraftvolle Form, die aus den Handen des grofiten Bildners kam und von seinem Hauch
durchwehet dastand, sich unter der Hand, unter dem Finger unsers innern Geistes beleben.
Der Hauch dessen, der schuf, wehe mich an, daf} ich bei seinem Werk bleibe, treu fithle und
treu schreibe!“ (Herder 1994, 282).



Gottfried Kellers Medienédsthetik = 71

Wie schon erwdhnt, findet sich Kellers programmatische Auseinanderset-
zung mit der Aufgabe des Schriftstellers eingebettet in eine mit Ironie durch-
flochtene Schilderung der Erfahrungen, die Heinrich wahrend seines Studiums
macht. Der Umstand, dass die Entdeckung seiner idealistischen Mission und
seines literarischen Sendungsbewusstseins im Kontext eines Kollegs zur Evolu-
tion des Nervensystems und der Physiologie der menschlichen Sinneswahrneh-
mung geschieht, verdient ndhere Aufmerksamkeit.* In der ersten Fassung des
Griinen Heinrich (1854/55) wird der Darstellung der Vorlesungsveranstaltung
sowie Heinrichs Aufnahme und Verarbeitung derselben sogar noch wesentlich
mehr Aufmerksamkeit gewidmet. In der zweiten Fassung bildet die Erzdhlung
von Heinrichs Studium und Teilnahme am anthropologischen Kolleg, entschie-
den verkiirzt, die zweite Hilfte des Kapitels ,,Der borghesische Fechter”. Auch
wird in der zweiten Fassung im Gegensatz zur ersten Heinrichs Studium starker
auf das anthropologische Kolleg fokussiert und den anschlielenden Studienbe-
richten von Heinrichs Erfahrung mit der Rechts- und Geschichtswissenschaft
weniger Platz eingerdumt. Zur Profilierung tragt in der zweiten Fassung weiter-
hin die Tatsache bei, dass zwar weniger vom Inhalt der Vorlesungen mitgeteilt
wird, doch deren Aufnahme und Wirkung auf Heinrich insbesondere hinsicht-
lich ihrer philosophischen Implikationen wesentlich starker markiert werden.

So betont das erzdhlende Ich der zweiten Fassung, dass der Dozent seinen
Gegenstand kontinuierlich, detailliert und vollig sachlich darstellt, so dass an-
fangs das erlebende Ich des jungen Heinrich, der bislang an dem Schopfungs-
gedanken festhielt, diesen allmahlich fallen ldasst. Dabei zeigt Heinrich sich
zunehmend fasziniert, wenn der Dozent erklart, wie sich die Funktionalitat der
sich im Laufe der Evolution entwickelnden Organe jeweils perfektioniert hat.
Allerdings lasst sich Heinrich auch gelegentlich durch anschauliche, verbild-
lichte Vorstellungen des Vorgetragenen ablenken. Das Kapitel ,,Der borghesi-
sche Fechter” schlief3t dann mit folgendem Absatz:

Doch der Ernst des Lehrers und die ebenmaéfige Ruhe seiner Rede {iberwanden schlie3lich
solche Stérungen und stellten eine Aufmerksamkeit her, die bis zum Schlusse andauerte,
hier aber einer gewissen Betroffenheit Platz machte. Denn nachdem er die Lehre von der
Sinnesentwicklung mit der Entstehung des menschlichen Bewuf3tseins abgeschlossen, en-
digte er, aus seiner Zuriickhaltung heraustretend, mit der unverhohlenen Bestreitung der

4 Zu Kellers Auseinandersetzung mit der zeitgendssischen Naturwissenschaft und dem Mate-
rialismus im Hinblick auf seine Lehrerfiguren wahrend seines Heidelberger Studiums, vor
allem zu Ludwig Feuerbach, Jakob Henle und Jakob Moleschott vgl. Ritzer (2000). Ritzer zeigt,
wie Keller in seinem Bildungsroman die beiden Physiologen Henle und Moleschott in einen
Charakter umbildet, wobei seinem Helden Heinrich gerade Moleschotts bornierter Determinis-
mus (im Gegensatz zu Henles physiologischem Materialismus) zum Stein des Anstof3es wird.



72 —— Dorothea von Miicke

Existenz eines sogenannten freien Willens. Er that es mit wenigen gemafligten Worten,
die, wenn auch sanft und friedlich, doch keineswegs triumphierend oder selbstzufrieden
tonten; vielmehr klang ein so herbes Entsagen deutlich hindurch, daf3 ich mich sofort da-
gegen auflehnte, da die Jugend nie gewillt ist, etwas fiir gut und kostlich Geltendes so
leicht dahin zu geben. (III, 18)

Das anthropologische Kolleg hat offenbar seinen intellektuellen Hohepunkt er-
reicht, als es dem Dozenten gelungen ist, seinen Zuhorern (sic!) in systematisch
aufeinander aufbauenden Vorlesungen zu erkldren, wie sich das menschliche
Bewusstsein innerhalb einer Evolutionsgeschichte der Physiologie der Sinnes-
wahrnehmungsorgane sowie des zentralen Nervensystems entwickeln konnte,
ja gewissermafien musste. Entgegen seiner bis dahin durchgehaltenen Absti-
nenz irgendwelcher Kommentare zu dieser Entwicklungsgeschichte und der Un-
terordnung seines Vortragsstils unter die strengen Prinzipien einer objektiven
naturwissenschaftlichen Darstellung, die Heinrich dazu gleich anfangs veran-
lasst hatten, seine mitgebrachten Vorurteile in Form von Vorstellungen von der
gottlichen Schopfung fallen zu lassen und stattdessen die sich ihm bietende
Evolutionsgeschichte vorurteilsfrei zu verfolgen, provoziert die abschlieRende
Betrachtung des Dozenten, bei der er deutend das Resultat seiner Prasentation in
eine wertende Perspektive setzt, bei Heinrich eine ebenfalls wertende Perspektive
auf die des Dozenten. Dabei wird Heinrichs Reaktion fast als ein spontaner Ver-
teidigungsreflex beschrieben, der geradezu im Gegensatz zu einer Schlussfolge-
rung, die aus rationaler Uberlegung erfolgt wire, zu verstehen ist. Es gilt jedoch
ebenfalls zu beachten, dass die ethisch wertende Perspektive, die vom Dozenten
durch sein Leugnen der Moglichkeit der menschlichen Willensfreiheit eingeblen-
det wird, aus der Perspektive des erzdahlenden Ich als ein eher lebensgeschicht-
lich bedingter Registerwechsel des Dozenten beschrieben wird, als Teil seiner auf
Reife beruhenden Fahigkeit zur Selbstbeherrschung und Entsagung. Diese arti-
kuliert sich gerade auch im Vortragsstil des Dozenten, was nun allerdings dessen
Leugnung der menschlichen Willensfreiheit innerhalb dieses vitalistischen Rah-
mens des erzdhlenden Ich genauso wenig in naturwissenschaftlichen objektiven
Tatsachen gegriindet sein ldsst wie die vehemente Verteidigung dieses vermeint-
lich menschlichen Alleinstellungsmerkmals seitens des jungen Heinrichs. Ja,
dessen Fahigkeit zur Entsagung lief3e sich ironischerweise gerade entgegen der
Behauptung des Dozenten als ein Beweis seiner Willensfreiheit deuten.

Der Vergleich mit den ,,Luftschlossern” findet sich ausschliefllich in der zwei-
ten Fassung des Griinen Heinrich (III, 25) — in einer Textpassage, in der Heinrichs
Studium abschlieflend resiimiert wird. Dieses Studium wurde zundchst mit der
Absicht aufgenommen, sich mit der menschlichen Anatomie vertraut zu machen,
um besser die menschliche Gestalt zeichnen zu kénnen. Doch Heinrich besucht
anstelle einer anatomischen Lehrveranstaltung ein anthropologisches Kolleg, wo



Gottfried Kellers Medienésthetik = 73

er, wie oben resiimiert, als Reaktion auf die Verneinung der Willensfreiheit seitens
des Dozenten bei sich den dringenden Wunsch entdeckt, diese zu verteidigen. Da-
raufhin unternimmt er seine ersten literarischen Versuche. Vor allem aber — das
ist die eigentliche Pointe — geht er in einen nahegelegenen Park und beobachtet
dort Spinnen. Beeindruckt von der ungestorten Zielstrebigkeit einer Spinne beim
Bau und Wiederaufbau ihres Netzes, zerstort er dieses Netz, was allerdings am
Verhalten der Spinne nichts dndert. Heinrichs Reaktion auf diese Beobachtung
wird vom erzdhlenden Ich folgendermafien kommentiert:

Hieriiber erstaunte ich nicht wenig; denn eine solche Entschluf3fdhigkeit in dem winzigen
Gehirnchen [der Spinne; DvM] erhob sich beinahe zu der menschlichen Willensfreiheit,
die ich behauptete, oder sie zog diese zu sich herunter in den Bereich des blinden Natur-
gesetzes, des leidenschaftlichen Antriebes. Um diesem zu entrinnen, erhdhte ich sofort
meine sittlichen Anspriiche, da es beim Bau von Luftschlossern auf ein Mehr oder Weni-
ger an Unkosten ja niemals ankommt. Ob auch Luftschldsser sich verwirklichen, oder ob
sie mindestens dazu dienen, eine goldene Mittelstrafie zu schiitzen, wie das r6mische
Kastrum einst den Heerweg, wird wohl das Geheimnis einer Erfahrung sein, welches er-
worbene Bescheidenheit nicht immer preisgibt. So war ich also mit dem gldnzenden
Schwerte der Willensfreiheit bewaffnet, ohne aber ein Fechter zu sein. Daf} ich erst beab-
sichtigt hatte, einige anatomische Einsicht behufs der Darstellung der menschlichen Ge-
stalt zu holen, wuf3te ich fast nicht mehr und unterlief jedes weitere Vorgehen in dieser
Richtung. (III, 25)

Das erzdhlende Ich beschreibt, wie das erinnerte und erlebende Ich in seiner
Umdeutung des instinktgesteuerten Verhaltens in ein Zeichen von duf3erster
Entschlussfahigkeit in seinen humanistischen Grundannahmen zutiefst verun-
sichert wird. Der Tier-Mensch-Unterschied, der nach Heinrichs philosophischer
Anthropologie in der menschlichen Willensfreiheit liegt, ist plotzlich erschre-
ckend verringert worden. Als Reaktion darauf versucht er nun noch vehemen-
ter, dieses sittliche Alleinstellungsmerkmal des Menschen zu stiitzen, was sein
neu entdecktes Sendungsbewusstsein starkt. Dass der Anlass zur erneuten Akti-
vierung von Heinrichs Missionsbediirfnis, die menschliche Willensfreiheit zu
verteidigen, ausgerechnet auf seiner Reaktion auf die Beobachtung des unbeirr-
baren Insistierens einer Spinne, ihr Netz neu zu konstruieren, beruht, hebt an
dieser entscheidenden Stelle Kellers intertextuellen Bezug zu Herders Sprach-
philosophie und Anthropologie hervor.

Die Verteidigung der menschlichen Willensfreiheit, in der fiir Heinrich das
Hauptanliegen seiner literarischen Versuche zu liegen scheint, wird dann noch
kommentierend vom erzidhlenden Ich als ein ,Luftschlésser-Bauen‘ charakteri-
siert. Dabei erscheint das ,Bauen‘ zundchst in seiner umgangssprachlichen Ver-
wendung als eine unrealistische, idealistische Traumerei. Doch dann wird dieses
Bild auf die idealistische Dimension der Literatur und ihre potentiell zivilisatori-



74 =—— Dorothea von Miicke

sche Leistungsfahigkeit hin befragt. Luftschlésser mogen vielleicht nichts kosten,
doch das heif3t noch lange nicht, dass der geistigen, imaginativen, planerischen
Arbeit ihres ,Bauens‘ keine eigenstdndige zivilisatorische Funktion zukommen
kann, die sich mit dem provisorisch geplanten und kurzfristig eingerichteten
Marschlager der romischen Armee vergleichen ldsst, das dazu diente, schnelle
Verkehrswege fiirs expandierende Territorium zu schiitzen.

Als tertium comparationis der Gegeniiberstellung des rémischen Kastrums
und der Literatur wird die Funktion gewdhlt, eine ,,goldene Mittelstra3e“ zu
schiitzen. welche die Lebensweisheit vom goldenen Mittelweg zitiert und ab-
wandelt. Dabei reichert die Substitution von ,,Straf3e” fiir ,,Weg“ die abgegrif-
fene Metapher um eine wortliche Dimension an. Eine Strafle muss geplant und
gebaut werden, wozu technisches Wissen gehort. Doch was ware unter den zu
vermeidenden Extremen zu verstehen, gegen welche die literarische Praxis
einen Schutz bieten kdnnte? Innerhalb der Straflenmetapher ginge es wohl
darum, den Abstand zwischen tierisch-instinktivem Verhalten und menschli-
cher Willensfreiheit zu erhalten, und dabei weder in das Extrem eines materia-
listischen Determinismus noch in das eines voluntaristischen Idealismus zu
verfallen. Inwieweit nun diese Praxis mit Erfolg gekrént wird und worin dieser
bestiinde, diese Uberlegung wird vom erzidhlenden Ich in einer ut omittam-
Geste offengelassen, womit sie ganz gezielt auf dem Abstand zwischen erzih-
lendem und erlebenden Ich insistiert. In den beiden riickblickenden, Heinrichs
Studium zusammenfassenden Sitzen, wird dann noch einmal der Wechsel von
der Kunst zur Literatur zusammengefasst, wobei das erzdhlende Ich ironisch
daran erinnert, wie fiir ihn der Abschied von der Landschaftsmalerei seinen
Ausgang von der intensiven Beschéftigung mit dem borghesischen Fechter ge-
nommen hat.

Bevor ich mich nun im Folgenden der Gegeniiberstellung von Heinrichs
,kolossale[r] Kritzelei“ (II, 264) in einer unbeendeten Federskizze mit seiner Ver-
tiefung in die Betrachtung des borghesischen Fechters zuwende, um die Analyse
der Darstellung von Heinrichs Entdeckung seines literarischen Sendungsbe-
wusstseins abzuschliefSen, mochte ich darauf aufmerksam machen, wie sich
z.B. in der wiederholten Verwendung des Wortes ,Luftschloss‘ ein ganz ent-
scheidendes Element von Kellers Prosa zeigt, auf das sich der linguistische Be-
griff des Code-Switching anwenden lief3e. In Kellers Prosa geht es ndmlich um
den Wechsel zwischen unterschiedlichen Sprecherpositionen, Zeichenregistern
und Diskursen. Besonders hdufig findet sich dieses Code-Switching bei Keller
dann, wenn ausgedehnte Vergleiche oder Metaphern aus einer figurativen Ver-
wendung ins Wortliche gekippt werden und diese Wendung dann wieder riick-
gingig gemacht wird. Letzteres ist sowohl beim ,Luftschlésser-Bauen‘ als auch
bei der ,,goldene[n] MittelstraBBe“ der Fall (I, 25). Das Code-Switching verwan-



Gottfried Kellers Medienédsthetik =— 75

delt somit eine Textpassage in ein heterogenes Universum, in dem Lesende
dazu aufgefordert werden, aktiv zwischen einer semiotisch-rhetorischen Lek-
tlire, welche die Beziige unterschiedlicher Zeichen untereinander fokussiert,
und einer mimetisch-diegetischen Lektiire, die sich aufs Signifikat konzentriert,
hin- und herzuwechseln und diese unterschiedlichen Lesestrategien miteinan-
der zu kombinieren und in Bezug zu setzen. Bei diesem Prozess ergeben sich
Besetzungen von hergebrachten Begriffen und Metaphern, was tiefe Einsichten
und neue Verwendungen ermdglicht.

Die Strategie des Code-Switching der oben zitierten Prosapassage ldsst eine
entscheidende pragmatische Dimension von Kellers Texten aufscheinen. Da-
durch dass der rhetorische, mimetische oder dsthetische Charakter von Zeichen
und ihrer Verwendung nicht stabil oder eindeutig vorgegeben ist, sondern das
Register wechseln kann, werden Lesende zur Einiibung einer aktiven Auseinan-
dersetzung mit den wahrgenommenen Zeichen, Dingen und Verweisen aufge-
fordert. Dieser Appellcharakter der Literatur fiir einen aktiven Umgang mit
Symbolisierungsprozessen soll im Folgenden weiter analysiert werden. Ja, der
aktive Umgang mit der eigenen Umgebung und Wahrnehmung, der dieser
Funktion der Kunst zugrunde liegt, enthiillt sich dem Protagonisten des Griinen
Heinrich im letzten Kapitel des dritten Buchs, in dem Heinrichs Jugenderzah-
lung zu einem Abschluss gebracht wird und der Protagonist aufgibt, seine al-
leinerziehende Mutter fiir seine Schwierigkeiten im Leben verantwortlich zu
machen. Stattdessen nimmt er ein Studium in Angriff, weil er plotzlich erkennt,
wie er seine Umgebung und sich selbst anders und aktiv wahrnehmen kann.

Zundchst werde ich mich mit einem Negativbeispiel beschiftigen, d. h. einem
Beispiel dafiir, wie Heinrichs bisherige kiinstlerischen Bestrebungen in Isolation
von seiner Umgebung in einer Krise miinden bzw. stagnieren, sich verrennen und
verfahren, weil er eben gerade nicht aktiv mit Symbolisierungsprozessen umgeht,
sondern in volliger Passivitdt verharrt. Es handelt sich um die Erzahlung von
Heinrichs ,,Kritzelei“ im Kapitel ,,Der Grillenfang®, in die Heinrich verfallt, nach-
dem er seinen Freund und Rivalen Ferdinand schwer bei einem Duell verletzt
hat und sich nun von Schuldgefiihlen und Sorgen geplagt in seinem Zimmer
isoliert. Grimms Worterbuch bestimmt die ,,GRILLENFANGEREI“ als einen nur
metaphorisch verwendeten Ausdruck, der urspriinglich die Beschéftigung mit
eher verspielt-witzigen, sinnlosen Spinnereien und Hirngespinsten bezeich-
nete, dann aber zunehmend fiir eine melancholisch-pedantische, aber auch
sinnlos-minutitse Verstrickung in die eigenen Gedanken verwendet wird.> Im
Kapitel ,,Der Grillenfang“ wird nun erzahlt, wie Heinrich eine angefangene

5 Grimm (online) Bd. 9, Sp. 327-329.



76 —— Dorothea von Miicke

Skizze wiederaufnimmt und mit der Feder an diesem Bild weiterarbeitet, wobei er
allmdhlich eine riesige Flache bekritzelt:

An diese Kritzelei setzte sich nach und nach ein unendliches Gewebe von Federstrichen,
welches ich jeden Tag in verlorenem Hinbriiten weiterspann, so oft ich zur Arbeit anhe-
ben wollte, bis das Unwesen wie ein ungeheures graues Spinnennetz den grofiten Teil
der Fliche bedeckte. [...] Nur hier und da zeigten sich kleinere oder gréf3ere Stockungen,
gewisse Verknotungen in den Irrgdngen meiner zerstreuten gramseligen Seele, und die
sorgsame Art, wie die Feder sich aus der Verlegenheit zu ziehen gesucht, bewies, wie das
trdumende Bewuf3tsein in dem Netze gefangen war. So ging es Tage, Wochen hindurch
[...]. (11, 263)

Der Vergleich von Heinrichs obsessiver ,,Kritzelei“ mit der ,Gefangenschaft® in
einem ,,Spinnennetz* erlaubt es dem erzdhlenden Ich, seine Kunst als vergebliche
Versuche seines Bewusstseins zu schildern, zu sich zu kommen. Die ,,Kritzelei“
produziert Zeichen ohne Code, Zeichen, die genauso unleserliche Schrift- wie un-
erkennbare Bildelemente sein konnten (Berndt 2021). In diesem Sinne sind es
weder Merkzeichen, mit deren Hilfe er sich {iber eigene Gedanken oder Empfin-
dungen Klarheit verschaffen kdnnte, noch Zeichen, mit deren Hilfe er ,,Luftschlos-
ser* bauen oder eine wahrzunehmende Welt konstruieren kénnte. Die Oberfldche
des Bildes ist vielmehr das Verzeichnis der Spuren von Heinrichs obsessivem, vol-
lig in sich selbst verstricktem Briiten, reines Symptom, eine bekritzelte Oberfliche
ohne Rahmen oder Formelemente, die somit weder eine Totalitdt noch ein Netz-
werk noch einen Rhythmus erkennen lassen. Heinrichs Kritzelei, so konnte man
auch sagen, ist ein Bild oder ein Modell von Weltlosigkeit.

Weil Heinrich sich nicht selbst aus seiner Verstrickung in dieses ,Unwesen’
16sen kann, erlebt er es als Befreiung, dass sein Freund Erikson das aufgespannte
Zeichenblatt mit der Faust zerst6f3t. Durch diesen Befreiungsakt wird Heinrichs
Blick auf seine Umgebung grundlegend gedndert. Was bislang nur ein nicht wahr-
genommener Hintergrund seiner unmittelbaren Umgebung war, wird ihm plétz-
lich zum Anlass einer aktiven Auseinandersetzung mit sich und seiner Umwelt.°
Diese neue Wahrnehmung ist nicht einfach ein passives Aufnehmen, sondern sie
ist aktiv und durch einen Kunstgegenstand vermittelt. Als er die Plastik des bor-
ghesischen Fechters in seinem Zimmer zum ersten Mal wahrmimmt, scheint ihm

6 Vgl. hierzu auch Neumann, die Heinrichs Kritzelei im ,,Ubergang zwischen Bild und Schrift
angesiedelt* analysiert (2009, 159-200) und in der Zerstérung des Bildes einen ,,Umschwung
der Betrachtungsweise®“ Heinrichs lokalisiert (2009, 173). Neumann zeigt sehr detailliert auf
dem Hintergrund der Rezeption des borghesischen Fechters, wie sich Keller mit Hilfe von
Heinrichs Begegnung mit diesem Symbol unterschiedlichster neo-klassischer Kunstverstand-
nisse von eben genau diesen entschieden verabschiedet zu Gunsten einer Auseinandersetzung
mit der zeitgendssischen Anthropologie und Naturwissenschaft.



Gottfried Kellers Mediendsthetik —— 77

diese Skulptur ein eigenes inneres Licht auszustrahlen, obwohl es sich bei ihr nur
um eine verkleinerte, etwas schidbige Kopie handelt. In Heinrichs Beschaftigung
mit dem borghesischen Fechter hitten wir nun ein positives Beispiel dafiir, wie
ein Kunstgegenstand Wahrnehmungs- und Symbolisierungsprozesse freisetzen
kann. Heinrich bemiiht sich, die kleine Plastik abzuzeichnen. Anschliefend ver-
sucht er, die Stellung des Fechters in seiner Darstellung zu dndern. Zwar wird er
bei diesem Versuch mit seinen technischen Grenzen konfrontiert, doch enthiillt
sich ihm dabei auch ein neues Verhidltnis zum Kunstwerk. In der intensiven
Auseinandersetzung mit dieser dreidimensionalen Skulptur, die er in seiner Vor-
stellung zu modifizieren, ja zu animieren anstrebt, indem er in seiner Vorstellung
den dargestellten Fechter eine aufrechte Stellung einnehmen zu lassen versucht,
wird Heinrich mit der emphatischen Prdsenz einer Plastik konfrontiert, die ihm
im Gegensatz zur illusionistischen Reprdsentation eines Gemdldes oder einer
Zeichnung zu stehen scheint. Dieser zweite intertextuelle Bezug zu Herders Plastik
betont die vehemente Kritik einer Verabsolutierung des Reprédsentationsparadig-
mas. Wahrend es beim illusionistischen Geméalde um die Reprasentation eines im
Hier und Jetzt abwesenden Gegenstandes geht, wird in der intensiven Beschéfti-
gung des Betrachters mit der Plastik die menschliche Gestalt prasent.” Heinrichs
Beschiftigung mit dem borghesischen Fechter wird ihm zum Ansporn, sich einem
neuen Gegenstand zuzuwenden, und zwar der belebten menschlichen Gestalt.
Nach Heinrichs Konfrontation mit den Grenzen seiner Fahigkeiten als Zeich-
ner und Maler folgt ein positives Beispiel, bei dem er sich zwar nicht als besserer
Kiinstler entdeckt, aber dafiir als aktiv in seine eigene Haltung und Einstellung
zur Welt eingreifend erfdahrt. Er realisiert namlich, dass die Hinwendung zur Dar-
stellung des Menschen von ihm auch einen grundlegenden Wandel in seiner Ein-
stellung zu sich und seiner Vergangenheit verlangt. Bis zu diesem Zeitpunkt
hatte er sich vornehmlich als Opfer der Erziehung seiner Mutter verstanden. Sie
war es, die es ihm als Alleinerziehende erlaubt hatte, sich ausschlief3lich der
Landschaftsmalerei, einer aus seiner Sicht technisch nicht gerade anspruchsvol-
len Gattung der Malerei, zu widmen, die daher auch kein weiteres Studium von
ihm verlangte. Im Gegensatz dazu hétte vaterliche Strenge ihn sowohl an Diszi-
plin gewo6hnt als auch seinen Widerspruchsgeist und Freiheitsdrang gefordert. So
versucht Heinrich dann, das Vaterbild in seiner Erinnerung wiederzubeleben:

7 Selbstverstindlich kann dieser Aspekt von Kellers Asthetik auch im gréfieren Kontext von
Kellers Auseinandersetzung mit dem zeitgendssischen Diskurs zur Lessings Laokoon gesehen
werden. Siehe hierzu besonders Dominik Miillers Aufsatz in diesem Band, sowie Ernst Oster-
kamps Analyse der Eingangspassage der ersten Fassung des Griinen Heinrich als einen Kom-
mentar auf das Landschaftsgemadlde in der Dichtung statt in der Malerei (2009, 141-158).



78 =—— Dorothea von Miicke

Indem ich bei dieser Vorstellung von Sehnsucht und Widerspruch, von einem mir unbekann-
ten aber siiflen Gefiihle des Gehorsams und trotziger Freiheitslust gleichzeitig ergliihte,
suchte ich die mir fast génzlich verwischte Gestalt [des Vaters; DvM] heraufzufiihren, ver-
mochte es aber im Wogen der Gedanken zuletzt nur durch das Auge der Mutter, wie sie den
Abgeschiedenen im Traume gesehen. (111, 11-12)

Wahrend die Mutter ihm ein Vaterbild eines miihselig beladenen in die Ewig-
keit fortschreitenden Wanderers vermittelt, vermag Heinrich nun zum ersten
Mal in seiner neu aktivierten Erinnerung an die Traumberichte seiner Mutter
dieses Vaterbild fiir sich zu korrigieren:

Mir hingegen erweckte jetzt das Gedenken dieses unverdrossenen Wanderns des freund-
lichen Geistes durch die unbekannte Ewigkeit eher das vorbildliche Anschauen eines
nicht zu brechenden Lebensmutes, des rastlosen Verfolgens eines Zieles. Ich sah den
Mann selbst dahinschreiten und mir zuwinken, und als das Bild allmdhlich sich von der
Tafel der Erinnerung 16ste und verschwand, sagte ich mir entschlossen: Was kann es hel-
fen! du darfst nicht langer sdumen und muflt die fehlende Kenntnify nachholen! Ich
nahm mir also vor, mich unverweilt an das Studium der Anatomie zu machen, so weit
dieselbe wenigstens zu Verstandnis und Darstellung der menschlichen Gestalt unent-
behrlich ist. (III, 12-13)

Heinrich erfdhrt die Moglichkeit, seine Einstellung zu dndern, seine weitere
Laufbahn in die Hand zu nehmen und sich dabei von den ihn pragenden Ein-
fliissen seiner Mutter abzugrenzen. Thm gelingt dies, indem er ein Bild aus der
Erinnerung isoliert, seiner hergebrachten Deutung entzieht und gezielt umco-
diert und neu semantisiert.

Natiirlich wissen Lesende dieses Romans, dass die meisten Projekte des
Protagonisten, die auf derart herzhaften Entschliissen fuflen, kaum je von
dauerhaftem Erfolg gekront sind. Doch darauf kommt es in diesem Kontext
nicht an. Stattdessen geht es darum, wie sich fiir Heinrich die menschliche Fa-
higkeit zeigt, aktiv in vorgepragte Wahrnehmungs- und Handlungsweisen ein-
zugreifen. Die Moglichkeit menschlicher Willensfreiheit duflert sich in einem
Symbolisierungszugriff, der in einer affektiven Umbesetzung eines vorgegebe-
nen, ihn pragenden Erinnerungsbildes besteht.

Allerdings folgen die Auflerungen der menschlichen Willensfreiheit keinem
Masterplan. Stattdessen werden die aktive Symbolisierung und Wahrnehmung
der duleren Umgebung und inneren Einstellung immer wieder durch zuféllige
Provokationen und Ereignisse hervorgerufen. Das ist der Fall, als Heinrich erst
nach der Zerstérung der ,,Kritzelei“ zum ersten Mal die kleine Kopie des borghesi-
schen Fechters wahrnehmen kann, oder als er bemerkt, wie seine Spinnenbeob-
achtungen ausgerechnet das von ihm behauptete Alleinstellungsmerkmal des
Menschen gefdhrden, oder auch in der eigenen inneren Verfassung, als es ihm
plotzlich moéglich wird, das ihn steuernde Vaterbild umzucodieren. Dieser eher



Gottfried Kellers Mediendsthetik =—— 79

zufdllige Anstof kommt von auf3en und veranlasst eine spontane Reaktion, die
mit einem Windstof} verglichen wird, der eine ruhige Wasseroberflache sich krau-
seln lasst. Was somit dann noch von diesem menschlichen Alleinstellungsmerk-
mal der Willensfreiheit iibrig bleibt, ist eine regulative Idee im Sinne Kants. Dieser
Gedanke wird besonders eindringlich in Heinrichs letzter Bleistiftformulierung:

,Ja, ein verantwortlichkeitsschwangeres Wesen treibt in den Dingen und kraduselt den
Spiegel der ruhigen Seele: die Frage nach einem gesetzméfligen freien Willen ist zugleich
in ihrem Entstehen die Ursache und Erfiillung desselben, und wer einmal diese Frage
gethan, hat die Verantwortung fiir eine sittliche Bejahung auf sich genommen!* (III, 22)

Wie es bei den Auflerungen der menschlichen Willensfreiheit immer auch um
zufédllige Anst6f3e von aufien geht, weil sie keinem bewussten Plan untergeord-
net werden konnen, so kann Heinrich nach seiner Entdeckung des Wunsches,
die menschliche Willensfreiheit zu verteidigen, dieses Sendungsbewusstsein
zwar zumindest fiir eine gewisse Zeit in literarischen Versuchen realisieren,
doch lasst sich daraus noch lange kein durchdachtes und realisierbares Ausbil-
dungsprogramm ableiten. Stattdessen ist mit diesem Drang bei Heinrich nur
ein allgemeines menschliches Potential aktiviert worden, dessen genauere Ent-
faltung keineswegs vorhersehbar ist.

In der ersten Fassung des Griinen Heinrich beschreibt die extradiegetisch-
heterodiegetische Erzdhlinstanz die Aktivierung dieses Potentials prominent im
Einleitungsabsatz des dritten Kapitels des vierten Buches:

Aber der freie Wille des Menschen gleicht dem Keime, der im Samenkorne liegt und des
feuchten und warmen Erdreiches bedarf, um sich entwickeln und wachsen zu konnen.
Heinrich mufdte sogleich erfahren, daf} dieser Keim, dieser 16bliche Vorsatz des freien Wil-
lens, auch beim besten Willen, noch {iber seine Meinung hinaus das bedingteste Wesen
von der Welt ist und ohne die nothwendige Nahrung, ohne einen geséttigten Grund von
Erfahrung, Einsicht und bereits erfiillten Bestimmungen so ruhig schlaft, wie das Weizen-
korn auf dem Speicher. Dieser Grund, dieser Humus aber ist fiir jede Anlage ein anderer,
gleichwie die Distel nicht da gedeiht, wo das Korn wichst, die Fichte noch fortkommt, wo
die Tanne verschwindet, und selbst auf dem gleichen Boden bildet der Lindenkeim ein
rundes Blatt, die Eiche ein gezacktes. (XII, 252)

Mit dem Bild des Samenkorns wird das wohl bekannteste, auf Aristoteles zuriick-
gehende Bild einer teleologischen Entwicklung aufgegriffen und auf die Entwick-
lungschancen des Protagonisten des Bildungsromans angewandt. Durch die
spezifischen Verweise aus dem Erfahrungsbereich des Acker- und Waldbaus an-
gereichert, vermag das Bild in dieser Fassung das idealistische Bildungsideal
eines Herder, Goethe oder Humboldt abzuwandeln, zu konkretisieren und mate-
rialistisch zu rahmen. Nachdem Heinrich die menschliche Willensfreiheit jedoch
als Alleinstellungsmerkmal des Menschen im gesamten Tierreich entdeckt hat,



80 —— Dorothea von Miicke

wird nun ausgerechnet mit diesem Bild dieses Alleinstellungsmerkmal mit dem
im Samenkorn angelegten Entwicklungsziel eines Organismus im Pflanzen-
reich gleichgesetzt. Dabei dienen die Einschiibe aus dem Erfahrungsbereich
des Wald- und Ackerbaus, das seit Aristoteles etablierte Bild einer vorbestimm-
ten Entwicklung auf ein festgelegtes Ziel hin in seiner Ubertragungsfihigkeit
auf die Entwicklung des Menschen als Einzel- und Gattungswesen einerseits
ganz entschieden der Idealisierung. Andererseits entziehen sich die Einschiibe
aber auch einem vereinheitlichenden Schematismus, indem suggeriert wird,
dass es letztlich um die unterschiedlichsten Voraussetzungen und Umstande
geht, mit deren Hilfe sich die verschiedenen Arten und Unterarten in ihrer je-
weiligen Eigenheit entfalten. Kurz, statt um die Realisierung des Freiheitsideals
des Menschen als Gattungswesen, wie es im Zentrum des idealistischen Kunst-
programms in der deutschen Klassik steht, geht es Kellers Bildungsroman so-
wohl um das menschliche Bemiihen als auch um das Scheitern und Irren des
Individuums. Diesen Realismus pragt die Auseinandersetzung mit den Prakti-
ken der Symbolisierung, Sinnstiftung und Weltkonstitution.

3 Politik der Medienasthetik: Das verlorene
Lachen

Kellers Realismus ldsst sich als eine Auseinandersetzung mit der Kunstauffas-
sung einer neo-humanistischen Anthropologie verstehen. Wie ich bisher gezeigt
habe, zeigt sich dies vor allem in der Insistenz auf der weltkonstituierenden
Funktion symbolischer Praktiken sowie der Ablehnung eines mimetischen Text-
und Kunstmodells. Dabei konnte ebenfalls beobachtet werden, dass sich Keller
kritisch von dem aus der klassischen Antike {ibernommenen idealisierenden
Menschenbild abgrenzt. Wie sich in seiner Auseinandersetzung mit Herders neo-
humanistischer Anthropologie ablesen lasst, fordert er, dass sich die Literatur
statt mit der idealisierten Gestalt des Menschen, wie z. B. dem borghesischen
Fechter, mit Menschen aller Art in ihrer lebendigen Vielfalt mit ihrem men-
schlichen Potential, ihrer Bedingtheit und ihren allzu menschlichen Schwachen
befassen soll. Doch das Bemiihen, Menschen aus bislang in der Literatur weniger
beachteten sozialen Klassen, Beschéftigungsgruppen und Regionen in die Litera-
tur einzubeziehen, wie sie sich in der realistischen Literatur seiner Zeitgenossen,
eines Jeremias Gotthelf oder Bertold Auerbach findet, ist auch nicht ohne seine
Probleme, bzw. 16st damit noch nicht dieses neu formulierte Darstellungsanlie-
gen der Literatur. Hinsichtlich dieser Bemiihungen stellt Keller gleich am Anfang
seiner ersten Gotthelf-Rezension die etwas pointierte Frage: Wen adressiert und



Gottfried Kellers Medienésthetik = 81

interessiert die differenzierte Darstellung ldndlicher, darmerer Leute eigentlich?
Sind es die Hiittenbewohner des Landvolks oder die Biirgerklassen der Stadte?
War es nicht eher eine Marquise als ein Schafhirt, die Gessners Idyllen gelesen
hat (XV, 67-88)? In Kellers Fragen, inwiefern Bemiihungen, das Sujet der Litera-
tur zu erweitern, auch dazu fiihren, dass das Publikum inklusiver wird, zeigt sich
ein entscheidender Aspekt seines Realismusverstandnisses, der im Folgenden ge-
nauer analysiert werden soll.

Um Kellers Replik auf diejenige Spielweise des Realismus zu pointieren, die
sich fiir die Aufnahme aller Menschen in die Kunst einsetzt und damit traditionelle
Standes- und Gattungsklauseln fiir nichtig erklart, werde ich mich allerdings nicht
mit Kellers Gotthelf-Rezensionen, die weithin als Kellers ausfiihrlichste literatur-
kritische Schriften anerkannt sind, beschéaftigen, sondern vor allem mit einigen
Passagen aus Das verlorene Lachen. Wie schon im ersten Teil dieses Aufsatzes, so
soll auch hier die poetologische Dimension von Kellers Erzdhlwerk im Vorder-
grund stehen. Zwar geht es in dieser Novelle vordergriindig nicht um Kunst oder
dichterische Versuche, jedoch hat die weltkonstituierende Funktion symbolischer
Praktiken auch in dieser Erzdhlung einen prominenten Stellenwert. Gerade Das
verlorene Lachen, in dem erzahlt wird, wie sich Jukundus, nachdem er sich von
seiner Ehefrau getrennt hat, lokalpolitisch engagieren will und sich dazu vor
allem mit gesellschaftlich marginalisierten Gestalten assoziiert, vermag ein Licht
auf Kellers Auseinandersetzung mit den politischen Aspirationen, Implikationen
und damit auch Méglichkeiten des Realismus zu werfen.

Jukundus’ Einstellung zu sich selbst bei der Wahl seiner neuen Genossen
wird folgendermaf3en geschildert:

Wenn er in den Clubs und Versammlungen neben handfesten und bekannten Agitatoren
allerlei aus dunklen Lochern hervorgekrochene Gesellen sah, die langjdhrigen Unstern in
der allgemeinen Siindflut mit schmutzigen Handen zu ersdufen suchten oder die obere
Schicht wie mit Feuerhaken zu sich herunterzureifien bestrebt waren, so sah er wohl, daf3
es keine Oberkirchenrdte waren, die ihm die Hand driickten. Aber er empfand jetzt eher
ein tiefes Mitleid mit solchen Heiligen, die er als die Opfer einer Welt betrachtete, von der
er auch ein Lied singen zu konnen glaubte. Wie die heilige Elisabeth eine Vorliebe fiir
unreinliche Kranke und Elende bezeigte und sich sogar in das Bett eines Aussdtzigen
legte, so hegte auch Jukundus eine wahre Zartlichkeit fiir seine Rdudigen und ging tag-
lich mit Leuten, die er frither, wie man zu sagen pflegt, nicht mit einem Stecklein hitte
anriihren mogen. (V, 314)

Gerade wegen der Zwielichtigkeit seiner neuen Kumpane lasst sich Jukundus
zu einem tiefen Mitleid bewegen und nimmt damit fiir sich eine Heiligenpose
ein, die sich letztlich im Umweg iiber die Heilige Elisabeth auf die in den Evan-
gelien bezeugte Autoritdt Jesu beruft, d. h. auf Jesu radikale Offenheit fiir alle,
gerade auch fiir gesellschaftlich ausgestofene und marginalisierte Menschen.



82 —— Dorothea von Miicke

Aus literaturgeschichtlicher Perspektive wird in der oben zitierten Beschreibung
dieser Geste aber auch auf realistische und politisch engagierte Schriftsteller,
wie z. B. Jakob Michael Reinhold Lenz oder Georg Biichner, angespielt, die
ebenfalls den radikalen Inklusionsanspruch ihrer Kunst von dem Jesu aus dem
neuen Testament ableiten (Lehmann 2015). In der beiflenden Ironie der Er-
zdhlinstanz erscheint Jukundus’ Selbststilisierung dagegen als Form eines mo-
ralischen Narzissmus, wie auch z. B. in der folgenden Formulierung, in der
seine Beweggriinde, die neuen Freunde zum Abendessen einzuladen, deutlich
werden: ,,Um seinen Mut offenkundig zu bewdhren und zu zeigen, daf3 er sie
beschiitze, lud er eines Tages eine schone Auswahl seiner Freunde zu einem
Festmabhl ein“ (V, 315).

Nach der Charakterisierung dieses geplanten Gastmahls, in der Jukundus
als eine Art von Kiinstler, der die Standesklausel moralisch selbstgefdllig auf-
hebt, karikiert wird, lauft die Erzahlung vom Ablauf der eigentlichen Abendun-
terhaltung darauf hinaus, dass Jukundus den Gesprdachen, dem Klatsch und
den Verleumdungsintrigen seiner Gaste in keiner Weise folgen kann und in
jeder Hinsicht von der Unterhaltung ausgeschlossen ist. Die Art und Weise, in
der Jukundus die Inhalte des heftigen Austauschs seiner Kumpane voéllig unzu-
ginglich sind, wird von der Erzdhlinstanz mit einem radikal bedeutungsent-
leerten, hochst kunstvollem dsthetischen Gebilde verglichen:

Es erhob sich jedoch da oder dort ein Widerspruch des einen gegen den andern oder die
Auflehnung eines dritten, die Einsprache eines vierten, die ndhere Erlduterung eines fiinf-
ten, woraus ein wirrer Larm gegenseitiger Vorwiirfe und Anschuldigungen wurde und fiir
den unbefangenen Zuhorer sich ergab, daf3 es sich um ein ziemlich ausgebreitetes und
verknotetes Gewebe von geringen wenig rithmlichen Verrichtungen handelte, wegen wel-
cher alle sich gegenseitig die ausgezeichnetsten Spitzbuben schalten, und zwar in einer
so kiinstlichen Durch- und Uberkreuzung, daff wenn man, etwa nach Art der Chladni-
schen Klangfiguren, ein sichtbares Bild davon hétte machen kénnen, dieses die schonste
Briisseler Spitzenarbeit dargestellt hitte, oder das zierlichste Genueser Silberfiligran, so
wunderbar und mannigfaltig sind Gottes Werke. (V, 315-316)

Die salbungsvoll religiose Dimension, die Jukundus fiir sich mit Hilfe seines sorg-
sam inszenierten Abendessens kultivieren mdchte, wird von der Erzédhlinstanz,
die diese Abendeinladung auch ein ,,Liebesmahl“ (V, 316) nennt, bissig hervorge-
hoben. Denn das ,,Liebesmahl® bezeichnet in der Herrnhuter Gemeinde ein regel-
mafliges briiderlich-schwesterliches Zusammenkommen der Gemeindemitglieder
in der Tradition der Agape-Feiern aus dem Urchristentum. In diesem Sinne steht
Jukundus’ Einstellung zu seinem Unterfangen in krassem Gegensatz zum eigent-
lichen Geschehen bei dieser Abendveranstaltung, das hauptsachlich auf ein In-
trigenspinnen und Gezéanke der Versammelten hinauslauft.



Gottfried Kellers Mediendsthetik = 83

Weiterhin bringt die oben zitierte Passage den Gewinn und die Kosten von
Jukundus’ politischen bzw. kiinstlerischen Aspirationen auf den Punkt. Denn
die Transformation eines hésslichen Gezédnkes in einen Gegenstand des &stheti-
schen Wohlgefallens geschieht, wie bei den ,,Chladnischen Klangfiguren®, in
der Transposition des Klangs in ein optisches Gebilde, das iiber den Vergleich
mit der ,,schonste[n] Briisseler Spitzenarbeit* oder dem ,,zierlichste[n] Genueser
Silberfiligran“ die Reden der Gaste radikal entsemantisiert und allein deren
Verlauf als Netzwerk optisch fixiert. Das Produkt dieser Transposition, eine
komplexe visuell wahrnehmbare Struktur, 1dsst sich dann als ein an-ikonisches
Bild oder Gebilde betrachten, das, gerade weil es sich nicht auf einen Begriff
bringen lasst und in keiner Weise auf etwas anderes zu verweisen scheint als
auf sich selbst, in seiner geordneten Mannigfaltigkeit dem Betrachter den Ge-
genstand eines interesselosen Wohlgefallens bietet, als handle es sich um ein
Beispiel der wunderbaren Weisheit der Einrichtung der gottlichen Werke.

Wenn wir nun aber Jukundus hinter diesem Kunstwerk als dessen Veranstal-
ter sehen, wird klar, dass der die Standesklausel demonstrativ aufhebende, auf
Inklusion bedachte M6chtegern-Kiinstler/Politiker seine Subjekte der Sprache be-
raubt bzw. diese nicht horen und verstehen kann. Doch bevor wir nun Jukundus
allzu schnell dafiir verurteilen, gilt es ebenso zu beachten, dass nicht nur er seine
Gaste fiir eine selbstgefillige Inszenierung seiner politischen Ambitionen instru-
mentalisiert, sondern er sich — wie der Handlungsverlauf dieser Episode zeigt —
wiederum selbst von seinen neuen Kumpanen unwissentlich zum Werkzeug ihrer
Intrigen machen lisst. Erst als er im Auftrag seiner Genossen das sogenannte Ol-
weib, die Hauptquelle von bdsen Geriichten, aufsucht, um bei ihr die politische
Opposition kompromittierende Informationen zu sammeln, und diese ihm ganz
stolz von ihrer liignerischen Erfindungstechnik berichtet, wird ihm bewusst, dass
er sich mit seiner Mission zum Instrument einer Verleumdungskampagne hat ma-
chen lassen. Es bedarf dieser Konfrontation mit der stolz ausgestellten Beherr-
schung der rhetorischen Erfindungstechnik, damit Jukundus zur Einsicht gelangt,
dass es sich nicht einfach um das Sammeln von Informationen und die Wieder-
gabe einer vorhandenen Wirklichkeit, sondern um deren aktive Fabrikation han-
delt. Erst in diesem Moment 16st er sich von seiner Eskapade in die Politik und
kann sich wieder seiner Frau zuwenden. Ja, die lautstarke Auseinandersetzung
zwischen Jukundus und dem Olweib 16st die Wiederbegegnung mit seiner Frau
Lucinde aus, da diese genau zum gleichen Zeitpunkt bei den Bewohnerinnen der
anderen Haushailfte zu Besuch ist. Die Versohnung zwischen den entfremdeten
Ehegatten wird dadurch ermdoglicht, dass sie sich in die Augen blicken und
Jukundus Lucinde auffordert, das Schimpfwort, mit dem sie ihn vertrieben hatte,
liebevoll zu wiederholen. Kurz, sie geschieht durch einen gemeinsamen Akt der
affektiven Umbesetzung eines Wortes, dessen De- und Resemantisierung.



84 —— Dorothea von Miicke

Das oben zitierte Bild eines komplexen Beziehungsgefiiges, das als ,,schénste
Briisseler Spitzenarbeit“ oder ,,zierlichste[s] Genueser Silberfiligran“ wahrgenom-
men werden kann, sollte allerdings nicht ausschlief3lich als ironischer Kommen-
tar auf einen naiven, unterkomplexen Realismus verstanden werden, der seinen
dargestellten Subjekten die Rede entzieht. Stattdessen sollte es auch als Element
in einer Reihe von Beschreibungen von derartig dekorativen Bildern gelesen wer-
den, die ganz zentral mit Kellers Mediendsthetik einer realistischen Prosa zu tun
haben. Letztere lasst sich auch noch etwas genauer im Dialog mit Jacques Ran-
ciére entfalten. Ranciére nennt das durch den europdischen Realismus des neun-
zehnten Jahrhunderts initiierte Kunstmodell ein ,,dsthetische[s] Regime® (2016,
39) im Gegensatz zu dem von Aristoteles eingefiihrten Regime der Reprasentation.
Nach Ranciére zeichnet sich diese neue Phase der Kunst nicht allein dadurch aus,
dass Menschen aus allen sozialen Gruppen der kiinstlerischen Darstellung fiir
wiirdig befunden werden, sondern auch dadurch, dass diese Intervention, die auf
der prinzipiellen Darstellbarkeit von allem insistiert, einen grundlegenden Eingriff
in die Ordnung des Sinnlichen bedeutet, worin nun Ranciére die entscheidende
politische Dimension realistischer Kunst sieht. Anders gesagt, mit der realisti-
schen Kunst des neunzehnten Jahrhunderts wird die herrschende Ordnung und
Regelung dessen, wer wie was sinnlich wahrnehmen kann, ganz fundamental
in Frage gestellt.

Ranciére zu Folge reflektiert realistische Kunst auf die politische Dimension
des ,,asthetische[n] Regime[s]“ immer dann, wenn sie im verbalen Medium die
lebendige Rede der duflerlichen Anordnung von Schriftzeichen und im visuellen
Medium die Struktur oder Organisation der Oberfldche eines Bildes ohne Tiefen-
dimension der illusionistischen Perspektive der Renaissance entgegensetzt. Bei
Keller, so konnte man nun riickblickend auf das Kapitel ,,Der Grillenfang* im
Griinen Heinrich argumentieren, findet sich diese Betonung einer komplex struk-
turierten, a-mimetischen Oberflache der Kritzelei, aus der Heinrich erst wie aus
einem Spinnennetz befreit werden muss, um dann im Gegensatz zu diesem un-
lesbaren Schriftbild oder dieser ungegenstandlichen Zeichnung die Kopie des
borghesischen Fechters als Inkarnation der belebten menschlichen Gestalt wahr-
nehmen zu konnen. Dabei gelten allerdings fiir Keller weder Heinrichs Kritzelei
noch deren Gegenpol, die Kopie des borghesischen Fechters, als Modelle fiir die
Kunst schlechthin. Stattdessen bieten sich beide als gegensétzliche Modelle an,
mit deren Hilfe ein bestimmtes Stadium in Heinrichs Auseinandersetzung mit un-
terschiedlichen Medien und Gegenstianden markiert wird. Statt der privilegierten
Festlegung auf eine ausschlieBlich semiotisch-rhetorische oder ausschlie8lich
mimetisch-diegetische Lektiire geht es bei Keller um die Moglichkeit, zwischen
beiden Registern zu wechseln. Dies konnte schon als ein entscheidendes stilisti-
sches Merkmal seiner Erzdhlprosa hinsichtlich der pragmatischen Dimension des



Gottfried Kellers Medienédsthetik = 85

Code-Switching am Beispiel der Passagen zum ,Luftschlésser-Bauen‘ bemerkt
werden. Doch dariiber hinaus bildet die Moglichkeit des Wechsels zwischen se-
miotisch-rhetorischer und mimetisch-diegetischer Lektiire auch einen entschei-
denden Aspekt von Kellers Realismusverstdandnis, der ganz besonders deutlich in
den ekphrastischen Passagen artikuliert wird.

In der Symposion- oder ,,Liebesmahl“-Episode im Verlorenen Lachen wird
Jukundus’ Ausschluss von der Abendunterhaltung seiner Gaste nicht nur in
dem ins Optische der ,,Chladnischen Klangfiguren“ transponierte Bild bzw. Ge-
bilde thematisiert, sondern es wird eine weitere ekphrastische Passage geradezu
im Gegensatz zum Vergleich mit ,,Briisseler Spitzenarbeit*“ oder ,,Genueser Sil-
berfiligran® ins Spiel gebracht — gemeint ist die Panoramatapete. Wahrend es
sich bei dem ersten Bild um einen Gegenstand eines puren interesselosen Wohl-
gefallens handelt, der sich vollig sinnentleert auf keinen Begriff bringen lasst,
handelt es sich bei der die Versammelten umgebenden Tapete, dem ,,gemalten
néchtlichen Tapetenvaterland“ (V, 319), um einen zunéchst vollig unbemerkten,
nicht wahrgenommenen Hintergrund, der dann plétzlich von einem Mitglied
der Versammelten, auch bezeichnenderweise der ,Idealist genannt (ebd.),
wahrgenommen und thematisiert wird, als er seine Kumpanen auffordert, zu
dem sie umgebenden vaterldndischen Alpenpanorama passende patriotische
Gesédnge anzustimmen (Zimmer 1998). Dem Aufruf des Idealisten wird allerdings
nicht einstimmig Folge geleistet. Denn einige Kumpane feiern und essen fréh-
lich weiter und werfen die Schwimmblasen der verzehrten Heringe, auch ,,He-
ringsseelen“ genannt (V, 319), iibermiitig an die verruflte Decke, so dass diese an
den abgebildeten Gletschern der am Deckenrand umgefalteten, da iibergrofien
Tapete kleben bleiben.

Die politische Intervention dieses Idealisten liegt wohl darin, einen im Ge-
sang vereinten homogenen politischen Korper stiften zu wollen — vergleichbar
etwa mit Rousseaus antitheatralischem Volksfest und Tanz um den Maibaum.
Doch dem Appell des Idealisten wird nicht uniform gehorcht. Der sich bei den
Heringsessern dufiernde Widerstand gegen dieses idealistische Regime auf der
intradiegetischen Ebene wird auf der extradiegetischen in der langen, duf3erst
witzigen Ekphrase der Erzdhlinstanz gespiegelt, in der die Tapete als ein so-
wohl drucktechnisch- als auch innenarchitektonisch etwas missgliicktes, abge-
nutztes und beschmutztes konkretes Gebilde beschrieben wird. Es bietet den
Betrachtenden ein radikal heterogenes Zeichenrepertoire, das sie sich je nach
Bedarf in unterschiedlichen Gemeinschaftsbildungen aneignen kénnen, sobald
sie dieses erst einmal wahrnehmen:



86 —— Dorothea von Miicke

Dieselbe [Tapete; DvM] stellte eine groméchtige und zusammenhingende Schweizer-
landschaft vor, welche um sdmtliche vier Wande herumlief und die Gebirgswelt darstellte
mit Schneespitzen, Alpen, Wasserfédllen und Seen. Da aber der Saal, fiir welchen dieses
prachtige Tapetenwerk friither bestimmt gewesen, um die Halfte h6her war als der Raum,
in welchen es jetzt verpflanzt worden, so hatte zugleich die Decke damit bekleidet werden
konnen, also daf3 die gewaltigen Bergriesen, namlich die Jungfrau, der M6nch, der Eiger
und das Wetterhorn, das Schreck- und das Finsterarhorn, sich in ihrer halben Héhe um-
bogen und ihre schneeigen Haupter an der Mitte der niedrigen Zimmerdecke zusammen-
stieflen, wo sie jedoch von Dunst und Lampenrufl etwas verdiistert waren. An der Wand
hingegen thronten die griinen Alpen mit roten und weifien Kiihen besdet, weiter unten
leuchteten die blauen Seeen, Schiffe fuhren darauf mit bunten Wimpeln, auf Gasthofter-
rassen sah man Herren und Damen spazieren in blauen Fracken und gelben Récken und
mit altmodischen hohen Hiiten. Auch standen Soldaten gereiht mit weifien Hosen und
schonen Tschakos; bei einer ganzen schnurgeraden Reihe war das linke rote Wanglein
ein wenig neben die gehorige Stelle abgesetzt oder gedruckt durch den Tapetendrucker,
was der kommandierende Oberst mit seinem grofien Bogenhut und ausgestrecktem Arm
eben zu mif3billigen schien; denn die halbwegs neben den leeren Backen stehenden roten
Scheibchen waren anzusehen, wie der aus der Mondscheibe tretende Erdschatten bei
einer Mondfinsternis. Auf dem ganzen gemalten Lande herum ging jedoch in der Hohe
eines sitzenden Mannes eine dunkle Beschmutzung von den fettigen Képfen der Stamm-
gdste, die sich im Verlaufe der Zeit schon daran gerieben hatten. (V, 318-319)

Kellers Mediendsthetik wird gerade in dieser Passage auf den Punkt gebracht,
weil ein vollig heterogenes Universum prasentiert wird. Dies gelingt, indem die
Erzdhlinstanz, standig die Perspektive und den Code wechselnd, die Tapete nicht
nur als einen schlecht passenden Gebrauchsgegenstand der Wandbedeckung
des Gaststattensaals, der die Schmutzspuren seines Alters aufzeigt, und als bun-
ten Druck mit sichtbaren Spuren des Druckverfahrens beschreibt, sondern auch
als Darstellung einer ikonischen Alpenszene mit vaterlindischen Konnotationen
sowie als Abbild einer referentialisierbaren Berggruppe. Dabei wird mit dieser
komplexen Ekphrasis weder ein einheitlich lesbares, transparentes Bild geliefert,
das einen illusionistischen Tiefenblick in die Weite einer Landschaft erméglicht,
noch wird diesem Bild, wie dies nach Ranciéres Modell der Fall sein miisste, ein
opakes, unlesbares Modell einer Oberflache entgegengesetzt. Im Gegensatz zu
diesen beiden Optionen bietet nun gerade diese Passage einen Einblick in die un-
terschiedlichsten medientechnischen, symbolischen sowie dekorativen Praktiken
von Welt- und Gemeinschaftskonstitution.

Gewiss, beim ,,gemalten ndchtlichen Tapetenvaterland* handelt es sich nicht
wie beim borghesischen Fechter um eine leicht beschadigte Kopie eines beriihm-
ten Kunstwerks, sondern eher um eine kitschige Wanddekoration. Der Umstand,
dass die Dimension von Kitsch und Recycling in den Blick gerét, leitet zu einer
zweiten Tapetenpassage iiber, in der es nicht um eine wirkliche Tapete innerhalb
der Diegese geht, sondern das Tapezieren einer Wand, das in einer ausgedehnten



Gottfried Kellers Mediendsthetik = 87

Metapher die Homiletik des Pfarrers von Schwanau illustrieren soll. Dieser Pfarrer
hat in seinen Reformbestrebungen, die ortsansdssige Gemeinde zu modernisieren,
sowohl die schlichte alte Kirche innenarchitektonisch ,verschonert® als auch die
Lehre, Liturgie und Gottesdienstordnung durch viele weltliche literarische Zitate
und Einsprengsel geschmacklerisch aufgelockert und entschieden erweitert. Ja,
die Erzdhlinstanz ldsst keine Zweifel dariiber, dass der modische Pfarrer von
Schwanau sich zu einem Instrument der Reformbestrebungen der christlichen Kir-
che macht, denen es weder um die christliche Religion noch um die geistlichen
Bediirfnisse der Gemeindemitglieder geht. Stattdessen bemiiht sich der Pfarrer
vor allem darum, die institutionelle Macht der Kirche zu sichern und dort, wo die
modernen Naturwissenschaften ihre Grenzen erreicht haben, seine eigene, per-
sonliche Stellung als die einzige Quelle der Weisheit zu behaupten. In einem sehr
ausgiebigen Bericht wird dieser neue Predigtstil des Pfarrers von Schwanau an-
lasslich einer Abendeinladung, bei der er den eingeladenen Gemeindemitgliedern
im Pfarrhaus aus seiner ,,Abhandlung iiber die zeitgemédfle Wiederbelebung und
Erneuerung der Kirche durch die Kiinste* vorliest (V, 292), aufs Genaueste darge-
stellt. In seinen Predigten benutzt er abgekiirzte Paraphrasen und entstellende Zi-
tate aus Goethes Faust und Iphigenie auf Tauris, Schillers Worte des Glaubens
sowie eine ganze Reihe von Strophen aus Riickerts Gedichten, die mit biblischen
Phrasen in Luthers Ubersetzung des Alten Testaments sinnentstellend und salba-
dernd vermischt werden.?

Noch bevor fiir uns Lesende der Text dieser Predigt mit all den entstellten Zi-
taten in einer sich iiber drei Seiten erstreckenden Passage wiedergegeben wird,
fiihrt die Erzahlinstanz kommentierend in den Stil dieser Rede des Pastors ein:

Das Gebdude seiner Rede tapezierte er schliefilich mit tausend Verslein und Bildern aus
den Dichtern aller Zeiten und Volker auf das Schonste aus, wie nie zuvor gesehen wor-
den; es war wie in dem Stiibchen eines Zolleinnehmers, der die Armut seiner vier Wande
mit Bildausschnitten und Fragmenten, mit Briefkdpfen und Wechselvignetten aus allen
Ecken der Welt iiberklebt und vor dem Fenster ein Kapuzinerchen stehen hat, das die Ka-
puze auf und ab thut. (V, 296)

Uber den Vergleich der homiletischen Praxis des Pfarrers mit der Wanddekoration
eines Zolleinnehmers, der die Armut seiner vier Wande mit ausgeschnittenen
Briefkopfen aus fremden Landern zu verdecken versucht, wird sein Predigtstil
zum Symptom seiner geistigen Armut und déformation professionelle. Die aufge-
klebten Ausschnitte bleiben genau das, was sie sind, und zwar Fragmente ohne

8 Zu Kellers Bezug auf seinen Zeitgenossen, reformbegeisterten Pfarrer und Theologen Hein-
rich Lang vgl. Honold (2018, 327-332) und Bénzinger (1990).



88 —— Dorothea von Miicke

Kontext, Zeichen einer deiktischen Funktion ohne Aufienbezug. Gerade der Termi-
nus ,,Wechselvignette“ macht klar, dass es sich hier um isolierte Zeichen ohne
Sinn und Bedeutung, d. h. ohne Verweis auf etwas anderes handelt. Doch gilt es
ebenso zu beachten, dass diese ausgebaute Metapher seitens der Erzdhlinstanz
nicht nur ein anschauliches Beispiel fiir einen misslungenen Versuch der Welt-
konstitution liefert, sondern auch eine ekphrastische Hochleistung und — im Ge-
gensatz zur symbolischen Praxis des Pfarrers — ein Paradebeispiel realistischer
Wirklichkeitsillusion darstellt. Das abschlieflende Detail vom Kapuzinerpiippchen
mit beweglicher Kapuze vermag dieser Textpassage den von Roland Barthes ana-
lysierten Realititseffekt zu verleihen, d. h. gerade durch die scheinbare Uberfliis-
sigkeit dieses Details zu suggerieren, dass die Beschreibung auf einer konkreten
spezifischen Beobachtung der Wirklichkeit beruht (Barthes 2006). Im Unterschied
zur unbeholfenen symbolischen Praxis des Pfarrers mit seiner gescheiterten Mis-
sion markiert das Kapuzinerchen somit die Virtuositit einer literarischen Praxis,
und zwar die der realistischen Prosa Kellers.

Auch der Pfarrer von Schwanau wird nun gerade durch den Vergleich mit
dem Zollner wiederum in die Gruppe der gesellschaftlich Marginalisierten ge-
riickt, denen der realistische Schriftsteller, wie schon Jesus im Matthdusevange-
lium dem Zoéllner Zachdus, seine besondere Aufmerksamkeit widmet. Doch wie
ich hoffe gezeigt zu haben, geht es mit Kellers Realismusverstandnis nicht ein-
fach darum, Menschen aus marginalisierten Gruppen in die Literatur aufzuneh-
men, sondern es sollen auch deren vielfiltige, je eigene symbolische Praktiken
zum Gegenstand der Darstellung werden. Diese Forderung macht die Praktiken
deshalb allerdings noch lange nicht zu kiinstlerischen Praktiken, wie wir beim
geschmaicklerischen Predigtstil der krampfhaften Modernisierungsbestrebungen
des Pfarrers beobachten konnten. Die Verbindung zu Kellers ,humanistischem
Materialismus‘ (Benjamin 1991), wie er im Griinen Heinrich in Heinrichs Studien-
kapiteln entwickelt wird, liegt nun aber auch gerade nicht darin, dass es darum
ginge, im Gegensatz zum geschméicklerischen Kitsch ein neo-humanistisches
Ideal zum Gegenstand der Kunst zu machen, wofiir ganz prominent die schabige
Kopie des borghesischen Fechters stiinde. Stattdessen geht es darum, Menschen
in ihrer Pluralitdt darzustellen und zu zeigen, wie sie sich auf unterschiedlichste
Weise ihre Welt zusammenzimmern, Bedeutung stiften, Souvenirs sammeln,
Spiele und Rituale aufgreifen und abwandeln und in die bedingte Ordnung des
Sinnlichen nicht einfach integriert sind, sondern auch aktiv in diese eingreifen
und sie dabei transformieren kénnen.



Gottfried Kellers Mediendsthetik —— 89

4 Fazit

Kellers Interesse und Sensibilitdt fiir das weite Spektrum des menschlichen Ver-
mogens der Weltkonstitution zieht sich durch sein Gesamtwerk. Es zeigt sich ganz
besonders in der Schilderung, wie unterschiedliche Charaktere einzeln oder auch
gemeinsam mit anderen mit dem heterogenen Zeichenrepertoire ihrer Umwelt
umgehen, welche Elemente von ihnen ausgewdhlt, angeeignet und verwandelt
werden. Man mag in diesem Kontext an die Gegeniiberstellung der Seldwyler Auf-
merksamkeit und der Ruechensteiner Blindheit fiir das galante Konversationspo-
tential der Damasttischwdsche in Dietegen denken. Als die Seldwyler Biirgerinnen
und Biirger eine Einladung in das verfeindete Nachbarstddtchen Ruechenstein an-
nehmen, treffen sie dort auf recht freudlose, stumme und verlegene Gastgeber.
Doch zu ihrem grofien Vergniigen und zur Emporung der priiden und {iiberstren-
gen Ruechensteiner entdecken die Gaste plotzlich im feinen Damast eingewirkte
Darstellungen von galanten Episoden aus der klassischen Mythologie, was den
Seldwylern zum willkommenen Anlass amiisanter Unterhaltung wird. Bemerkens-
wert sind auch die spielenden Kinder in Romeo und Julia auf dem Dorfe, die eine
lebendige Fliege in den hohlen Kopf einer Puppe einschlieRen und dem brum-
menden Prophetenkopf fasziniert lauschen, bevor sie ihn auf dem verwilderten
Feld feierlich begraben. Ja, jede einzelne der Seldwyla-Novellen fokussiert den ak-
tiven Umgang der Menschen mit dem sie umgebenden Bilder- und Zeichenreper-
toire, seien dies nun Sprichworter, Redewendungen, Namen, Aushangeschilder,
Bibelzitate, Liedstrophen oder auch Erinnerungsbilder und Traume. Kurz: ,,Klei-
der machen Leute“, aber vor allem: Leute machen Kleider.

Literatur

Bdnzinger, Hans. ,,Das Tabernakel des Pfarrers von Schwanau. Zur Kritik des religiosen
Liberalismus in Kellers Novelle Das verlorene Lachen“. Schweizerische Monatshefte:
Zeitschrift Fiir Politik, Wirtschaft, Kultur 70.6 (1990): 529-535.

Barthes, Roland. ,,Der Wirklichkeitseffekt“. Das Rauschen der Sprache. Ubers. und hg. Dieter
Hornig. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2006. 164-172.

Benjamin, Walter. ,,Gottfried Keller. Zu Ehren einer kritischen Gesamtausgabe seiner Werke*.
Gesammelte Schriften. Bd. 2.1. Hg. Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhduser.
Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1991. 283-295.

Berndt, Frauke. ,,Grass. Gottfried Keller’s Structural Realism“. Colloquia Germanica 53.4
(2021): 421-448.

Grimm, Jacob und Wilhelm Grimm. ,,GRILLENFANGEREI“. Deutsches Worterbuch von Jacob
Grimm und Wilhelm Grimm. Digitalisierte Fassung im Worterbuchnetz des Trier Center for



90 —— Dorothea von Miicke

Digital Humanities. Version 01/21. Bd. 9. Sp. 327-329. www.woerterbuchnetz.de/DWB/
grillenfangerei (05.05.2022).

Herder, Johann Gottfried. ,,Abhandlung {iber den Ursprung der Sprache“. Werke in zehn
Bdnden. Bd. 1. Frithe Schriften 1764—-1772. Hg. Ulrich Gaier. Frankfurt/M.: Deutscher
Klassiker Verlag, 1985. 697-810.

Herder, Johann Gottfried. ,,Plastik. Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele“.
Werke in zehn Bidnden. Bd. 4. Schriften zu Philosophie, Literatur, Kunst und Altertum
1774-1787. Hg. Jirgen Brummack, Martin Bollacher. Frankfurt/M.: Deutscher Klassiker
Verlag, 1994. 243-326.

Honold, Alexander. Die Tugenden und die Laster. Gottfried Kellers ,Die Leute von Seldwyla“.
Basel: Schwabe, 2018.

Lehmann, Johannes. ,Der deutsche Realismus in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts.
Versuch einer Hinfiihrung“. Zeitschrift Fiir Deutschsprachige Kultur & Literatur 24 (2015):
233-268.

Miicke, Dorothea E. von. Virtue and the Veil of lllusion. Generic Innovation and the
Pedagogical Project in Eighteenth-Century Literature. Stanford: Stanford University Press,
1991.

Neumann, Barbara. ,,Die ,kolossale Kritzelei‘, der ,borghesische Fechter und andere
Versuche“. Der griine Heinrich. Gottfried Kellers Lebensbuch — Neu gelesen. Hg. Wolfram
Groddeck. Ziirich: Chronos, 2009. 159-200.

Osterkamp, Ernst. ,,Erzdhlte Landschaften®. Der griine Heinrich. Gottfried Kellers
Lebensbuch — Neu gelesen. Hg. Wolfram Groddeck. Ziirich: Chronos, 2009. 141-158.

Ranciére, Jacques. ,,Die Aufteilung des Sinnlichen“. Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik
der Kunst und ihre Paradoxien. Ubers. und hg. Maria Muhle u. a. Berlin : b-books, 2006.
21-73.

Ritzer, Monika. ,,Physiologische Anthropologien. Zur Relation von Philosophie und
Naturwissenschaft um 1850%“. Materialismus und Spiritualismus. Philosophie und
Wissenschaft. Hg. Andreas Arndt, Walter Jaeschke. Hamburg: F. Meiner, 2000. 113-140.

Zimmer, Oliver. ,,In Search of Natural Identity. Alpine Landscape and the Reconstruction of the
Swiss Nation“. Comparative Studies in Society and History 40.4 (1998): 637-665.


http://www.woerterbuchnetz.de/DWB/grillenf%E4ngerei
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB/grillenf%E4ngerei

