
Dorothea von Mücke

Gottfried Kellers Medienästhetik

Der Grüne Heinrich und Das verlorene Lachen

1 Einleitung

Mit dem Bauen von „Luftschlössern“ vergleicht die extradiegetisch-homodiegeti-
sche Erzählinstanz – das erzählende Ich – in der zweiten Fassung des Bildungs-
romans Der grüne Heinrich (1879/80) zwar nicht ganz ohne Ironie (III, 25), aber
deshalb noch lange nicht abfällig, das idealistische Anliegen des Protagonisten,
die menschliche Willensfreiheit zu verteidigen. Dieses Bedürfnis mündet in Hein-
richs ersten literarischen Versuchen, den Bleistiftaufzeichnungen seiner Spinnen-
beobachtungen. In der Novelle Das verlorene Lachen, die den zweiten Band des
Zyklus’ Die Leute von Seldwyla (1873/74) abschließt, erregt eine alpine Panorama-
tapete an den Wänden der Gaststube, in die der Protagonist gesellschaftlich
marginalisierte Gestalten zu einem Abendessen eingeladen hat, ganz plötzlich
Aufmerksamkeit, obwohl sie anfangs nur als nicht wahrgenommener Hintergrund
fungiert. Unter den Gästen wird sie zum Anlass von Verbrüderungen und patrioti-
schen Gesängen, aber auch erneuten Streitigkeiten. In beiden Beispielen setzt
sich Gottfried Keller mit den material-medialen Bedingungen von Kunst auseinan-
der, wie ich im Hinblick auf Kellers Herder-Rezeption und im Dialog mit Jacques
Rancière entwickeln werde. Letztlich soll es mir darum gehen zu zeigen, wie Kel-
lers Realismus Kunst als eine Möglichkeit des Eingriffs in die Wirklichkeit ver-
steht, d. h. eine Intervention in die vermittelnden Medien und das heterogene
Zeichenrepertoire von Weltkonstitution.

2 Anthropologie der Medienästhetik:
Der grüne Heinrich

Im Folgenden soll zunächst einmal die Kellers Medienästhetik zugrundeliegende
philosophische Anthropologie, die sich nicht zuletzt seiner Herderrezeption ver-
dankt, nachgezeichnet werden. Hierzu werde ich mich vor allem auf den Übergang
vom dritten zum vierten Buch des Grünen Heinrich stützen. Innerhalb der Handlung
geht es hier um einen potenziellen Neuanfang für Heinrich, angekündigt in der Ent-
deckung eines neuen Sujets für seine künstlerischen Ambitionen. Bei Heinrichs Ver-
such, eine Kopie des borghesischen Fechters abzuzeichnen, wird sein Interesse für

Open Access. ©2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-005

https://doi.org/10.1515/9783110698794-005


die menschliche Gestalt geweckt, so dass er sich von seiner bisher praktizierten
Landschaftsmalerei abwendet. Weil er mit seinen zeichnerischen Versuchen nicht
zufrieden ist, entscheidet er sich für ein Studium, im Zuge dessen er ein überwäl-
tigendes Bedürfnis – einem Sendungsbewusstsein gleich – die menschliche Wil-
lensfreiheit zu verteidigen, entdeckt und sich veranlasst sieht, den Pinsel durch
die Feder zu ersetzen. Während für die Romanhandlung Heinrichs Studienphase
und die Entdeckung seines literarischen Sendungsbewusstseins eher von unterge-
ordneter Bedeutung sind – zumindest dahingehend, dass diese Episoden keine
längerfristigen Folgen für die Berufswahl des Protagonisten zeitigen, ja Heinrich
sogar wieder die Landschaftsmalerei aufnimmt und sich auch als Anstreicher von
Fahnenstangen ein wenig Geld verdient –, so sind diese Kapitel jedoch äußerst
relevant, was eine grundlegende Positionierung von Kellers Medienästhetik be-
trifft. Denn es geht in diesen Kapiteln zu Heinrichs Wechsel von der Kunst zur
Literatur um eine Abkehr von einem mimetischen Paradigma der Kunst, d. h.
einer Auffassung, nach der die Kunst eine vorhandene Wirklichkeit abbildet, hin
zu einer Kunstauffassung, in der Künstler:innen die Wirklichkeit einer von Men-
schen konstruierten und damit auch veränderbaren Welt behaupten.

In der Geschichte der Ästhetik findet sich dieser emphatische Wechsel von
einem Paradigma der Repräsentation zu einem der Präsentation und Herstellung
von Wirklichkeit besonders deutlich und programmatisch artikuliert in Herders
Plastik. In diesen Aufsätzen aus den 1770er Jahren kritisiert Herder, dass Lessing
in seinem Laokoon, indem er die Malerei und die Plastik als miteinander aus-
tauschbare bildende Künste gleichermaßen der Dichtkunst entgegensetzt, das
besondere Merkmal der Plastik zugunsten eines semiotischen Modells der Reprä-
sentation unterschlägt. Denn beim Betrachten einer Skulptur, so Herder, bewegt
man sich und ist ganzheitlich angesprochen. Es geht dabei nicht, wie etwa beim
Betrachten eines Tafelgemäldes, darum, ein nicht als wirkliches Objekt anwesen-
des Bezeichnetes wahrzunehmen. Auch geht es nicht nur ausschließlich um die
visuelle Wahrnehmung, sondern auch um das Körpergefühl und den Tastsinn,
mit deren Hilfe die Betrachtenden einer Skulptur ganzheitlich, d. h. körperlich
und seelisch angesprochen werden. Im Laufe dieser Kunstbetrachtung machen
sie eine Präsenzerfahrung, die in einem über das Kunstwerk vermittelten, kom-
munikativen Austausch mit dem schöpferischen Geist des Bildhauers kulminiert,
in dem sich letztlich die Kunstbetrachter:innen emphatisch in ihrem vollen men-
schlichen Potential erleben können. In der Vermittlung dieser Erfahrung liegt
dann auch nach Herder die grundlegende Funktion der Kunst.1

 Zu Herders Lessing-Kritik und der damit einhergehenden Modellierung eines neuen, neo-
humanistischen Betrachter-Kunstwerkverhältnisses vgl. von Mücke (1991, 174–179).

68 Dorothea von Mücke



Zwar bezieht sich Herder in seinen Plastik-Aufsätzen auf antike Skulpturen
als Beispiele für das humanistische Potential der Darstellung der menschlichen
Gestalt und ist dabei bemüht, dem semiotisch fundierten Paradigma der Reprä-
sentation kritisch mit einem diesem Paradigma entgegengesetzten Modell der
Kunst zu begegnen, doch heißt dies keinesfalls, dass sich Kunst ausschließlich im
Medium der Plastik realisieren lässt. Hier findet sich nun auch der systematische
Verknüpfungspunkt zwischen Herders Ästhetik und seiner neo-humanistischen
Sprachphilosophie. Bei der Darstellung des Menschen geht es um diesen als ein
körperlich-sinnliches Wesen, das im Gegensatz zum Tier nicht völlig von instinkti-
ven Reaktionen auf eine bestimmte Umwelt vorbestimmt ist, sondern gerade
wegen seiner relativen Instinktarmut eine jeweils eigene Umwelt aufbauen kann
und muss. Diese weltkonstituierende Fähigkeit besitzt der Mensch zunächst ein-
mal aufgrund seiner Sprache, eines ihn als Gattungswesen auszeichnenden Al-
leinstellungsmerkmals. Denn nur die menschliche Sprache muss von jedem
Individuum von neu auf erlernt werden, und nur die menschliche Sprache kann
und muss sich in der Art und Weise verändern, wie sie Sinnesdaten filtert und
Aufmerksamkeit und Wahrnehmung steuert.

Herders Sprachphilosophie baut auf dem Tier-Mensch-Gegensatz auf. Bei
diesem beruft sich Herder auf Samuel Reimarus’ Verhaltensforschung, in der dar-
gelegt wird, wie die „Kunsttriebe“ der Tiere (Herder 1985, 713), z. B. ihre Fähigkeit
zum Nestbau oder zur Konstruktion von Spinnennetzen, in den die jeweilige Tier-
art bestimmenden Instinkten von Geburt an angelegt ist; konstant regelt diese
‚Fertigkeit‘ das Verhältnis der Art zu der jeweiligen ökologischen Nische (Herder
1985, 712–713).2 Bei der Gattung Mensch verhält es sich grundsätzlich anders.
Diese vermag sich ausschließlich mit Hilfe der menschlichen Sprache und Kultur
unter den unterschiedlichsten Bedingungen eine Welt einzurichten. Bei der men-
schlichen Sprache, so Herder, handelt es sich in ihrer Grundfunktion nicht pri-
mär um ein intersubjektives Verständigungsmittel von schon vorab festgelegten

 Herder bezieht sich auf Hermann Samuel Reimarus, Allgemeine Betrachtungen über die
Triebe der Thiere, hauptsächlich über ihre Kunst-Triebe (1760). – In Herders Text finden sich
Zitate, doch keine Seitenverweise auf Reimarus. Stattdessen verweist Herder auf seine Betrach-
tungen in den Briefen, die neueste Literatur betreffend. So zitiert Herder, um nur die wichtigste
Passage rauszugreifen: „Jedes Tier hat seinen Kreis, in den es von der Geburt an gehört, gleich
eintritt, in dem es lebenslang bleibet, und stirbt: nun ist es aber sonderbar, ‚daß je schärfer die
Sinne der Tiere, und je wunderbarer ihre Kunstwerke sind, desto kleiner ist ihr Kreis: desto einar-
tiger (sic!) ist ihr Kunstwerk.‘ […] Die Spinne webet mit der Kunst der Minerve; aber alle ihre
Kunst ist auch in diesem engen Spinnraum verwebet; das ist ihre Welt! Wie wundersam ist das
Insekt, und wie enge der Kreis seiner Würkung! […]. Nach aller Wahrscheinlichkeit und Analo-
gie lassen sich also, ‚alle Kunsttriebe und Kunstfähigkeiten aus den Vorstellungskräften der
Tiere erklären‘“ (1985, 712–713).

Gottfried Kellers Medienästhetik 69



Wahrnehmungen und Bedürfnissen, sondern um einen variablen Filter von Sin-
nesdaten, ein Instrument der Aufmerksamkeitssteuerung und somit um ein Me-
dium der Welt- und Sinnkonstitution. Daraus folgt, dass von vorneherein im
Menschen als Gattungswesen die Möglichkeit zur Freiheit angelegt ist (Herder
1985, 711–720). Während nun normalerweise Individuen in ihrem Alltag die Welt
ihrer jeweiligen Kultur wahrnehmen und bewohnen, kommt es vor allem im
Kunsterlebnis zur Möglichkeit der Erfahrung des menschlichen Potentials, krea-
tiv in die Gestaltung der Welt einzugreifen. Bei der Betrachtung der idealisierten
menschlichen Gestalt in Form einer griechischen Plastik kann daher genauso wie
bei der Lektüre oder Aufführung eines Shakespeare-Dramas im Kunsterlebnis
das Potential des Gattungswesens im einzelnen Menschen aktiviert werden.3

Dieser zugegebenermaßen recht verkürzte und schematische Blick auf Her-
ders Kunsttheorie und Sprachphilosophie sollte nicht nur ausreichen, den syste-
matischen Stellenwert Herders für die drei Kapitel von Kellers Grünem Heinrich zu
betonen, die sich mit Heinrichs neu entdeckter Mission, die menschliche Willens-
freiheit zu verteidigen, befassen, sondern auch, den programmatischen Aspekt
dieser Kapitel für Kellers Ästhetik zu unterstreichen. Dabei möchte ich im Folgen-
den allerdings keinesfalls behaupten, dass Keller Herders Sprachphilosophie und
dessen darauf aufbauende Ästhetik einfach übernähme. Stattdessen möchte ich
zeigen, wie die drei Kapitel, die in der zweiten Fassung vom Grünen Heinrich die
Titel „Der Grillenfang“, „Der borghesische Fechter“ und „Vom freien Willen“ tra-
gen, einerseits auf Herders Sprachphilosophie und Ästhetik zurückgreifen, diese
andererseits jedoch, mittels einer Auseinandersetzung mit einer materialistischen
Anthropologie aus Evolutionsperspektive, ganz entscheidend abwandeln. Dabei
bleibt jedoch ein zentraler Aspekt von Herders Sprachphilosophie und Kunsttheo-
rie konstant. Dieser liegt für Keller ebenso wie für Herder in der Insistenz auf der
weltkonstituierenden Funktion von Sprache, die für beide mit der Ablehnung
eines ausschließlich mimetischen Kunstverständnisses einhergeht, das auf einem
Modell von Repräsentation beruht.

 „Wir treten an eine Bildsäule, wie in ein heiliges Dunkel, als ob wir jetzt erst den simpelsten
Begriff und Bedeutung der Form und zwar der edelsten, schönsten, reichsten Form, eines Men-
schlichen Körpers, uns ertasten müßten. Je einfacher wir dabei zu Werk gehen, und wie dort
Hamlet sagt, alle Alltags-Kopien und das Gemal und Gekritzel von Buchstaben und Zügen aus
unserm Gehirn wegwischen: desto mehr wird das stumme Bild zu uns sprechen und die hei-
lige Kraftvolle Form, die aus den Händen des größten Bildners kam und von seinem Hauch
durchwehet dastand, sich unter der Hand, unter dem Finger unsers innern Geistes beleben.
Der Hauch dessen, der schuf, wehe mich an, daß ich bei seinem Werk bleibe, treu fühle und
treu schreibe!“ (Herder 1994, 282).

70 Dorothea von Mücke



Wie schon erwähnt, findet sich Kellers programmatische Auseinanderset-
zung mit der Aufgabe des Schriftstellers eingebettet in eine mit Ironie durch-
flochtene Schilderung der Erfahrungen, die Heinrich während seines Studiums
macht. Der Umstand, dass die Entdeckung seiner idealistischen Mission und
seines literarischen Sendungsbewusstseins im Kontext eines Kollegs zur Evolu-
tion des Nervensystems und der Physiologie der menschlichen Sinneswahrneh-
mung geschieht, verdient nähere Aufmerksamkeit.4 In der ersten Fassung des
Grünen Heinrich (1854/55) wird der Darstellung der Vorlesungsveranstaltung
sowie Heinrichs Aufnahme und Verarbeitung derselben sogar noch wesentlich
mehr Aufmerksamkeit gewidmet. In der zweiten Fassung bildet die Erzählung
von Heinrichs Studium und Teilnahme am anthropologischen Kolleg, entschie-
den verkürzt, die zweite Hälfte des Kapitels „Der borghesische Fechter“. Auch
wird in der zweiten Fassung im Gegensatz zur ersten Heinrichs Studium stärker
auf das anthropologische Kolleg fokussiert und den anschließenden Studienbe-
richten von Heinrichs Erfahrung mit der Rechts- und Geschichtswissenschaft
weniger Platz eingeräumt. Zur Profilierung trägt in der zweiten Fassung weiter-
hin die Tatsache bei, dass zwar weniger vom Inhalt der Vorlesungen mitgeteilt
wird, doch deren Aufnahme und Wirkung auf Heinrich insbesondere hinsicht-
lich ihrer philosophischen Implikationen wesentlich stärker markiert werden.

So betont das erzählende Ich der zweiten Fassung, dass der Dozent seinen
Gegenstand kontinuierlich, detailliert und völlig sachlich darstellt, so dass an-
fangs das erlebende Ich des jungen Heinrich, der bislang an dem Schöpfungs-
gedanken festhielt, diesen allmählich fallen lässt. Dabei zeigt Heinrich sich
zunehmend fasziniert, wenn der Dozent erklärt, wie sich die Funktionalität der
sich im Laufe der Evolution entwickelnden Organe jeweils perfektioniert hat.
Allerdings lässt sich Heinrich auch gelegentlich durch anschauliche, verbild-
lichte Vorstellungen des Vorgetragenen ablenken. Das Kapitel „Der borghesi-
sche Fechter“ schließt dann mit folgendem Absatz:

Doch der Ernst des Lehrers und die ebenmäßige Ruhe seiner Rede überwanden schließlich
solche Störungen und stellten eine Aufmerksamkeit her, die bis zum Schlusse andauerte,
hier aber einer gewissen Betroffenheit Platz machte. Denn nachdem er die Lehre von der
Sinnesentwicklung mit der Entstehung des menschlichen Bewußtseins abgeschlossen, en-
digte er, aus seiner Zurückhaltung heraustretend, mit der unverhohlenen Bestreitung der

 Zu Kellers Auseinandersetzung mit der zeitgenössischen Naturwissenschaft und dem Mate-
rialismus im Hinblick auf seine Lehrerfiguren während seines Heidelberger Studiums, vor
allem zu Ludwig Feuerbach, Jakob Henle und Jakob Moleschott vgl. Ritzer (2000). Ritzer zeigt,
wie Keller in seinem Bildungsroman die beiden Physiologen Henle und Moleschott in einen
Charakter umbildet, wobei seinem Helden Heinrich gerade Moleschotts bornierter Determinis-
mus (im Gegensatz zu Henles physiologischem Materialismus) zum Stein des Anstoßes wird.

Gottfried Kellers Medienästhetik 71



Existenz eines sogenannten freien Willens. Er that es mit wenigen gemäßigten Worten,
die, wenn auch sanft und friedlich, doch keineswegs triumphierend oder selbstzufrieden
tönten; vielmehr klang ein so herbes Entsagen deutlich hindurch, daß ich mich sofort da-
gegen auflehnte, da die Jugend nie gewillt ist, etwas für gut und köstlich Geltendes so
leicht dahin zu geben. (III, 18)

Das anthropologische Kolleg hat offenbar seinen intellektuellen Höhepunkt er-
reicht, als es dem Dozenten gelungen ist, seinen Zuhörern (sic!) in systematisch
aufeinander aufbauenden Vorlesungen zu erklären, wie sich das menschliche
Bewusstsein innerhalb einer Evolutionsgeschichte der Physiologie der Sinnes-
wahrnehmungsorgane sowie des zentralen Nervensystems entwickeln konnte,
ja gewissermaßen musste. Entgegen seiner bis dahin durchgehaltenen Absti-
nenz irgendwelcher Kommentare zu dieser Entwicklungsgeschichte und der Un-
terordnung seines Vortragsstils unter die strengen Prinzipien einer objektiven
naturwissenschaftlichen Darstellung, die Heinrich dazu gleich anfangs veran-
lasst hatten, seine mitgebrachten Vorurteile in Form von Vorstellungen von der
göttlichen Schöpfung fallen zu lassen und stattdessen die sich ihm bietende
Evolutionsgeschichte vorurteilsfrei zu verfolgen, provoziert die abschließende
Betrachtung des Dozenten, bei der er deutend das Resultat seiner Präsentation in
eine wertende Perspektive setzt, bei Heinrich eine ebenfalls wertende Perspektive
auf die des Dozenten. Dabei wird Heinrichs Reaktion fast als ein spontaner Ver-
teidigungsreflex beschrieben, der geradezu im Gegensatz zu einer Schlussfolge-
rung, die aus rationaler Überlegung erfolgt wäre, zu verstehen ist. Es gilt jedoch
ebenfalls zu beachten, dass die ethisch wertende Perspektive, die vom Dozenten
durch sein Leugnen der Möglichkeit der menschlichen Willensfreiheit eingeblen-
det wird, aus der Perspektive des erzählenden Ich als ein eher lebensgeschicht-
lich bedingter Registerwechsel des Dozenten beschrieben wird, als Teil seiner auf
Reife beruhenden Fähigkeit zur Selbstbeherrschung und Entsagung. Diese arti-
kuliert sich gerade auch im Vortragsstil des Dozenten, was nun allerdings dessen
Leugnung der menschlichen Willensfreiheit innerhalb dieses vitalistischen Rah-
mens des erzählenden Ich genauso wenig in naturwissenschaftlichen objektiven
Tatsachen gegründet sein lässt wie die vehemente Verteidigung dieses vermeint-
lich menschlichen Alleinstellungsmerkmals seitens des jungen Heinrichs. Ja,
dessen Fähigkeit zur Entsagung ließe sich ironischerweise gerade entgegen der
Behauptung des Dozenten als ein Beweis seiner Willensfreiheit deuten.

Der Vergleich mit den „Luftschlössern“ findet sich ausschließlich in der zwei-
ten Fassung des Grünen Heinrich (III, 25) – in einer Textpassage, in der Heinrichs
Studium abschließend resümiert wird. Dieses Studium wurde zunächst mit der
Absicht aufgenommen, sich mit der menschlichen Anatomie vertraut zu machen,
um besser die menschliche Gestalt zeichnen zu können. Doch Heinrich besucht
anstelle einer anatomischen Lehrveranstaltung ein anthropologisches Kolleg, wo

72 Dorothea von Mücke



er, wie oben resümiert, als Reaktion auf die Verneinung der Willensfreiheit seitens
des Dozenten bei sich den dringenden Wunsch entdeckt, diese zu verteidigen. Da-
raufhin unternimmt er seine ersten literarischen Versuche. Vor allem aber – das
ist die eigentliche Pointe – geht er in einen nahegelegenen Park und beobachtet
dort Spinnen. Beeindruckt von der ungestörten Zielstrebigkeit einer Spinne beim
Bau und Wiederaufbau ihres Netzes, zerstört er dieses Netz, was allerdings am
Verhalten der Spinne nichts ändert. Heinrichs Reaktion auf diese Beobachtung
wird vom erzählenden Ich folgendermaßen kommentiert:

Hierüber erstaunte ich nicht wenig; denn eine solche Entschlußfähigkeit in dem winzigen
Gehirnchen [der Spinne; DvM] erhob sich beinahe zu der menschlichen Willensfreiheit,
die ich behauptete, oder sie zog diese zu sich herunter in den Bereich des blinden Natur-
gesetzes, des leidenschaftlichen Antriebes. Um diesem zu entrinnen, erhöhte ich sofort
meine sittlichen Ansprüche, da es beim Bau von Luftschlössern auf ein Mehr oder Weni-
ger an Unkosten ja niemals ankommt. Ob auch Luftschlösser sich verwirklichen, oder ob
sie mindestens dazu dienen, eine goldene Mittelstraße zu schützen, wie das römische
Kastrum einst den Heerweg, wird wohl das Geheimnis einer Erfahrung sein, welches er-
worbene Bescheidenheit nicht immer preisgibt. So war ich also mit dem glänzenden
Schwerte der Willensfreiheit bewaffnet, ohne aber ein Fechter zu sein. Daß ich erst beab-
sichtigt hatte, einige anatomische Einsicht behufs der Darstellung der menschlichen Ge-
stalt zu holen, wußte ich fast nicht mehr und unterließ jedes weitere Vorgehen in dieser
Richtung. (III, 25)

Das erzählende Ich beschreibt, wie das erinnerte und erlebende Ich in seiner
Umdeutung des instinktgesteuerten Verhaltens in ein Zeichen von äußerster
Entschlussfähigkeit in seinen humanistischen Grundannahmen zutiefst verun-
sichert wird. Der Tier-Mensch-Unterschied, der nach Heinrichs philosophischer
Anthropologie in der menschlichen Willensfreiheit liegt, ist plötzlich erschre-
ckend verringert worden. Als Reaktion darauf versucht er nun noch vehemen-
ter, dieses sittliche Alleinstellungsmerkmal des Menschen zu stützen, was sein
neu entdecktes Sendungsbewusstsein stärkt. Dass der Anlass zur erneuten Akti-
vierung von Heinrichs Missionsbedürfnis, die menschliche Willensfreiheit zu
verteidigen, ausgerechnet auf seiner Reaktion auf die Beobachtung des unbeirr-
baren Insistierens einer Spinne, ihr Netz neu zu konstruieren, beruht, hebt an
dieser entscheidenden Stelle Kellers intertextuellen Bezug zu Herders Sprach-
philosophie und Anthropologie hervor.

Die Verteidigung der menschlichen Willensfreiheit, in der für Heinrich das
Hauptanliegen seiner literarischen Versuche zu liegen scheint, wird dann noch
kommentierend vom erzählenden Ich als ein ‚Luftschlösser-Bauen‘ charakteri-
siert. Dabei erscheint das ‚Bauen‘ zunächst in seiner umgangssprachlichen Ver-
wendung als eine unrealistische, idealistische Träumerei. Doch dann wird dieses
Bild auf die idealistische Dimension der Literatur und ihre potentiell zivilisatori-

Gottfried Kellers Medienästhetik 73



sche Leistungsfähigkeit hin befragt. Luftschlösser mögen vielleicht nichts kosten,
doch das heißt noch lange nicht, dass der geistigen, imaginativen, planerischen
Arbeit ihres ‚Bauens‘ keine eigenständige zivilisatorische Funktion zukommen
kann, die sich mit dem provisorisch geplanten und kurzfristig eingerichteten
Marschlager der römischen Armee vergleichen lässt, das dazu diente, schnelle
Verkehrswege fürs expandierende Territorium zu schützen.

Als tertium comparationis der Gegenüberstellung des römischen Kastrums
und der Literatur wird die Funktion gewählt, eine „goldene Mittelstraße“ zu
schützen. welche die Lebensweisheit vom goldenen Mittelweg zitiert und ab-
wandelt. Dabei reichert die Substitution von „Straße“ für „Weg“ die abgegrif-
fene Metapher um eine wörtliche Dimension an. Eine Straße muss geplant und
gebaut werden, wozu technisches Wissen gehört. Doch was wäre unter den zu
vermeidenden Extremen zu verstehen, gegen welche die literarische Praxis
einen Schutz bieten könnte? Innerhalb der Straßenmetapher ginge es wohl
darum, den Abstand zwischen tierisch-instinktivem Verhalten und menschli-
cher Willensfreiheit zu erhalten, und dabei weder in das Extrem eines materia-
listischen Determinismus noch in das eines voluntaristischen Idealismus zu
verfallen. Inwieweit nun diese Praxis mit Erfolg gekrönt wird und worin dieser
bestünde, diese Überlegung wird vom erzählenden Ich in einer ut omittam-
Geste offengelassen, womit sie ganz gezielt auf dem Abstand zwischen erzäh-
lendem und erlebenden Ich insistiert. In den beiden rückblickenden, Heinrichs
Studium zusammenfassenden Sätzen, wird dann noch einmal der Wechsel von
der Kunst zur Literatur zusammengefasst, wobei das erzählende Ich ironisch
daran erinnert, wie für ihn der Abschied von der Landschaftsmalerei seinen
Ausgang von der intensiven Beschäftigung mit dem borghesischen Fechter ge-
nommen hat.

Bevor ich mich nun im Folgenden der Gegenüberstellung von Heinrichs
„kolossale[r] Kritzelei“ (II, 264) in einer unbeendeten Federskizze mit seiner Ver-
tiefung in die Betrachtung des borghesischen Fechters zuwende, um die Analyse
der Darstellung von Heinrichs Entdeckung seines literarischen Sendungsbe-
wusstseins abzuschließen, möchte ich darauf aufmerksam machen, wie sich
z. B. in der wiederholten Verwendung des Wortes ‚Luftschloss‘ ein ganz ent-
scheidendes Element von Kellers Prosa zeigt, auf das sich der linguistische Be-
griff des Code-Switching anwenden ließe. In Kellers Prosa geht es nämlich um
den Wechsel zwischen unterschiedlichen Sprecherpositionen, Zeichenregistern
und Diskursen. Besonders häufig findet sich dieses Code-Switching bei Keller
dann, wenn ausgedehnte Vergleiche oder Metaphern aus einer figurativen Ver-
wendung ins Wörtliche gekippt werden und diese Wendung dann wieder rück-
gängig gemacht wird. Letzteres ist sowohl beim ‚Luftschlösser-Bauen‘ als auch
bei der „goldene[n] Mittelstraße“ der Fall (III, 25). Das Code-Switching verwan-

74 Dorothea von Mücke



delt somit eine Textpassage in ein heterogenes Universum, in dem Lesende
dazu aufgefordert werden, aktiv zwischen einer semiotisch-rhetorischen Lek-
türe, welche die Bezüge unterschiedlicher Zeichen untereinander fokussiert,
und einer mimetisch-diegetischen Lektüre, die sich aufs Signifikat konzentriert,
hin- und herzuwechseln und diese unterschiedlichen Lesestrategien miteinan-
der zu kombinieren und in Bezug zu setzen. Bei diesem Prozess ergeben sich
Besetzungen von hergebrachten Begriffen und Metaphern, was tiefe Einsichten
und neue Verwendungen ermöglicht.

Die Strategie des Code-Switching der oben zitierten Prosapassage lässt eine
entscheidende pragmatische Dimension von Kellers Texten aufscheinen. Da-
durch dass der rhetorische, mimetische oder ästhetische Charakter von Zeichen
und ihrer Verwendung nicht stabil oder eindeutig vorgegeben ist, sondern das
Register wechseln kann, werden Lesende zur Einübung einer aktiven Auseinan-
dersetzung mit den wahrgenommenen Zeichen, Dingen und Verweisen aufge-
fordert. Dieser Appellcharakter der Literatur für einen aktiven Umgang mit
Symbolisierungsprozessen soll im Folgenden weiter analysiert werden. Ja, der
aktive Umgang mit der eigenen Umgebung und Wahrnehmung, der dieser
Funktion der Kunst zugrunde liegt, enthüllt sich dem Protagonisten des Grünen
Heinrich im letzten Kapitel des dritten Buchs, in dem Heinrichs Jugenderzäh-
lung zu einem Abschluss gebracht wird und der Protagonist aufgibt, seine al-
leinerziehende Mutter für seine Schwierigkeiten im Leben verantwortlich zu
machen. Stattdessen nimmt er ein Studium in Angriff, weil er plötzlich erkennt,
wie er seine Umgebung und sich selbst anders und aktiv wahrnehmen kann.

Zunächst werde ich mich mit einem Negativbeispiel beschäftigen, d. h. einem
Beispiel dafür, wie Heinrichs bisherige künstlerischen Bestrebungen in Isolation
von seiner Umgebung in einer Krise münden bzw. stagnieren, sich verrennen und
verfahren, weil er eben gerade nicht aktiv mit Symbolisierungsprozessen umgeht,
sondern in völliger Passivität verharrt. Es handelt sich um die Erzählung von
Heinrichs „Kritzelei“ im Kapitel „Der Grillenfang“, in die Heinrich verfällt, nach-
dem er seinen Freund und Rivalen Ferdinand schwer bei einem Duell verletzt
hat und sich nun von Schuldgefühlen und Sorgen geplagt in seinem Zimmer
isoliert. Grimms Wörterbuch bestimmt die „GRILLENFÄNGEREI“ als einen nur
metaphorisch verwendeten Ausdruck, der ursprünglich die Beschäftigung mit
eher verspielt-witzigen, sinnlosen Spinnereien und Hirngespinsten bezeich-
nete, dann aber zunehmend für eine melancholisch-pedantische, aber auch
sinnlos-minutiöse Verstrickung in die eigenen Gedanken verwendet wird.5 Im
Kapitel „Der Grillenfang“ wird nun erzählt, wie Heinrich eine angefangene

 Grimm (online) Bd. 9, Sp. 327–329.

Gottfried Kellers Medienästhetik 75



Skizze wiederaufnimmt und mit der Feder an diesem Bild weiterarbeitet, wobei er
allmählich eine riesige Fläche bekritzelt:

An diese Kritzelei setzte sich nach und nach ein unendliches Gewebe von Federstrichen,
welches ich jeden Tag in verlorenem Hinbrüten weiterspann, so oft ich zur Arbeit anhe-
ben wollte, bis das Unwesen wie ein ungeheures graues Spinnennetz den größten Teil
der Fläche bedeckte. […] Nur hier und da zeigten sich kleinere oder größere Stockungen,
gewisse Verknotungen in den Irrgängen meiner zerstreuten gramseligen Seele, und die
sorgsame Art, wie die Feder sich aus der Verlegenheit zu ziehen gesucht, bewies, wie das
träumende Bewußtsein in dem Netze gefangen war. So ging es Tage, Wochen hindurch
[…]. (II, 263)

Der Vergleich von Heinrichs obsessiver „Kritzelei“ mit der ‚Gefangenschaft‘ in
einem „Spinnennetz“ erlaubt es dem erzählenden Ich, seine Kunst als vergebliche
Versuche seines Bewusstseins zu schildern, zu sich zu kommen. Die „Kritzelei“
produziert Zeichen ohne Code, Zeichen, die genauso unleserliche Schrift- wie un-
erkennbare Bildelemente sein könnten (Berndt 2021). In diesem Sinne sind es
weder Merkzeichen, mit deren Hilfe er sich über eigene Gedanken oder Empfin-
dungen Klarheit verschaffen könnte, noch Zeichen, mit deren Hilfe er „Luftschlös-
ser“ bauen oder eine wahrzunehmende Welt konstruieren könnte. Die Oberfläche
des Bildes ist vielmehr das Verzeichnis der Spuren von Heinrichs obsessivem, völ-
lig in sich selbst verstricktem Brüten, reines Symptom, eine bekritzelte Oberfläche
ohne Rahmen oder Formelemente, die somit weder eine Totalität noch ein Netz-
werk noch einen Rhythmus erkennen lassen. Heinrichs Kritzelei, so könnte man
auch sagen, ist ein Bild oder ein Modell von Weltlosigkeit.

Weil Heinrich sich nicht selbst aus seiner Verstrickung in dieses ‚Unwesen‘
lösen kann, erlebt er es als Befreiung, dass sein Freund Erikson das aufgespannte
Zeichenblatt mit der Faust zerstößt. Durch diesen Befreiungsakt wird Heinrichs
Blick auf seine Umgebung grundlegend geändert. Was bislang nur ein nicht wahr-
genommener Hintergrund seiner unmittelbaren Umgebung war, wird ihm plötz-
lich zum Anlass einer aktiven Auseinandersetzung mit sich und seiner Umwelt.6

Diese neue Wahrnehmung ist nicht einfach ein passives Aufnehmen, sondern sie
ist aktiv und durch einen Kunstgegenstand vermittelt. Als er die Plastik des bor-
ghesischen Fechters in seinem Zimmer zum ersten Mal wahrnimmt, scheint ihm

 Vgl. hierzu auch Neumann, die Heinrichs Kritzelei im „Übergang zwischen Bild und Schrift
angesiedelt“ analysiert (2009, 159–200) und in der Zerstörung des Bildes einen „Umschwung
der Betrachtungsweise“ Heinrichs lokalisiert (2009, 173). Neumann zeigt sehr detailliert auf
dem Hintergrund der Rezeption des borghesischen Fechters, wie sich Keller mit Hilfe von
Heinrichs Begegnung mit diesem Symbol unterschiedlichster neo-klassischer Kunstverständ-
nisse von eben genau diesen entschieden verabschiedet zu Gunsten einer Auseinandersetzung
mit der zeitgenössischen Anthropologie und Naturwissenschaft.

76 Dorothea von Mücke



diese Skulptur ein eigenes inneres Licht auszustrahlen, obwohl es sich bei ihr nur
um eine verkleinerte, etwas schäbige Kopie handelt. In Heinrichs Beschäftigung
mit dem borghesischen Fechter hätten wir nun ein positives Beispiel dafür, wie
ein Kunstgegenstand Wahrnehmungs- und Symbolisierungsprozesse freisetzen
kann. Heinrich bemüht sich, die kleine Plastik abzuzeichnen. Anschließend ver-
sucht er, die Stellung des Fechters in seiner Darstellung zu ändern. Zwar wird er
bei diesem Versuch mit seinen technischen Grenzen konfrontiert, doch enthüllt
sich ihm dabei auch ein neues Verhältnis zum Kunstwerk. In der intensiven
Auseinandersetzung mit dieser dreidimensionalen Skulptur, die er in seiner Vor-
stellung zu modifizieren, ja zu animieren anstrebt, indem er in seiner Vorstellung
den dargestellten Fechter eine aufrechte Stellung einnehmen zu lassen versucht,
wird Heinrich mit der emphatischen Präsenz einer Plastik konfrontiert, die ihm
im Gegensatz zur illusionistischen Repräsentation eines Gemäldes oder einer
Zeichnung zu stehen scheint. Dieser zweite intertextuelle Bezug zu Herders Plastik
betont die vehemente Kritik einer Verabsolutierung des Repräsentationsparadig-
mas. Während es beim illusionistischen Gemälde um die Repräsentation eines im
Hier und Jetzt abwesenden Gegenstandes geht, wird in der intensiven Beschäfti-
gung des Betrachters mit der Plastik die menschliche Gestalt präsent.7 Heinrichs
Beschäftigung mit dem borghesischen Fechter wird ihm zum Ansporn, sich einem
neuen Gegenstand zuzuwenden, und zwar der belebten menschlichen Gestalt.

Nach Heinrichs Konfrontation mit den Grenzen seiner Fähigkeiten als Zeich-
ner und Maler folgt ein positives Beispiel, bei dem er sich zwar nicht als besserer
Künstler entdeckt, aber dafür als aktiv in seine eigene Haltung und Einstellung
zur Welt eingreifend erfährt. Er realisiert nämlich, dass die Hinwendung zur Dar-
stellung des Menschen von ihm auch einen grundlegenden Wandel in seiner Ein-
stellung zu sich und seiner Vergangenheit verlangt. Bis zu diesem Zeitpunkt
hatte er sich vornehmlich als Opfer der Erziehung seiner Mutter verstanden. Sie
war es, die es ihm als Alleinerziehende erlaubt hatte, sich ausschließlich der
Landschaftsmalerei, einer aus seiner Sicht technisch nicht gerade anspruchsvol-
len Gattung der Malerei, zu widmen, die daher auch kein weiteres Studium von
ihm verlangte. Im Gegensatz dazu hätte väterliche Strenge ihn sowohl an Diszi-
plin gewöhnt als auch seinen Widerspruchsgeist und Freiheitsdrang gefördert. So
versucht Heinrich dann, das Vaterbild in seiner Erinnerung wiederzubeleben:

 Selbstverständlich kann dieser Aspekt von Kellers Ästhetik auch im größeren Kontext von
Kellers Auseinandersetzung mit dem zeitgenössischen Diskurs zur Lessings Laokoon gesehen
werden. Siehe hierzu besonders Dominik Müllers Aufsatz in diesem Band, sowie Ernst Oster-
kamps Analyse der Eingangspassage der ersten Fassung des Grünen Heinrich als einen Kom-
mentar auf das Landschaftsgemälde in der Dichtung statt in der Malerei (2009, 141–158).

Gottfried Kellers Medienästhetik 77



Indem ich bei dieser Vorstellung von Sehnsucht und Widerspruch, von einem mir unbekann-
ten aber süßen Gefühle des Gehorsams und trotziger Freiheitslust gleichzeitig erglühte,
suchte ich die mir fast gänzlich verwischte Gestalt [des Vaters; DvM] heraufzuführen, ver-
mochte es aber im Wogen der Gedanken zuletzt nur durch das Auge der Mutter, wie sie den
Abgeschiedenen im Traume gesehen. (III, 11–12)

Während die Mutter ihm ein Vaterbild eines mühselig beladenen in die Ewig-
keit fortschreitenden Wanderers vermittelt, vermag Heinrich nun zum ersten
Mal in seiner neu aktivierten Erinnerung an die Traumberichte seiner Mutter
dieses Vaterbild für sich zu korrigieren:

Mir hingegen erweckte jetzt das Gedenken dieses unverdrossenen Wanderns des freund-
lichen Geistes durch die unbekannte Ewigkeit eher das vorbildliche Anschauen eines
nicht zu brechenden Lebensmutes, des rastlosen Verfolgens eines Zieles. Ich sah den
Mann selbst dahinschreiten und mir zuwinken, und als das Bild allmählich sich von der
Tafel der Erinnerung löste und verschwand, sagte ich mir entschlossen: Was kann es hel-
fen! du darfst nicht länger säumen und mußt die fehlende Kenntniß nachholen! Ich
nahm mir also vor, mich unverweilt an das Studium der Anatomie zu machen, so weit
dieselbe wenigstens zu Verständnis und Darstellung der menschlichen Gestalt unent-
behrlich ist. (III, 12–13)

Heinrich erfährt die Möglichkeit, seine Einstellung zu ändern, seine weitere
Laufbahn in die Hand zu nehmen und sich dabei von den ihn prägenden Ein-
flüssen seiner Mutter abzugrenzen. Ihm gelingt dies, indem er ein Bild aus der
Erinnerung isoliert, seiner hergebrachten Deutung entzieht und gezielt umco-
diert und neu semantisiert.

Natürlich wissen Lesende dieses Romans, dass die meisten Projekte des
Protagonisten, die auf derart herzhaften Entschlüssen fußen, kaum je von
dauerhaftem Erfolg gekrönt sind. Doch darauf kommt es in diesem Kontext
nicht an. Stattdessen geht es darum, wie sich für Heinrich die menschliche Fä-
higkeit zeigt, aktiv in vorgeprägte Wahrnehmungs- und Handlungsweisen ein-
zugreifen. Die Möglichkeit menschlicher Willensfreiheit äußert sich in einem
Symbolisierungszugriff, der in einer affektiven Umbesetzung eines vorgegebe-
nen, ihn prägenden Erinnerungsbildes besteht.

Allerdings folgen die Äußerungen der menschlichen Willensfreiheit keinem
Masterplan. Stattdessen werden die aktive Symbolisierung und Wahrnehmung
der äußeren Umgebung und inneren Einstellung immer wieder durch zufällige
Provokationen und Ereignisse hervorgerufen. Das ist der Fall, als Heinrich erst
nach der Zerstörung der „Kritzelei“ zum ersten Mal die kleine Kopie des borghesi-
schen Fechters wahrnehmen kann, oder als er bemerkt, wie seine Spinnenbeob-
achtungen ausgerechnet das von ihm behauptete Alleinstellungsmerkmal des
Menschen gefährden, oder auch in der eigenen inneren Verfassung, als es ihm
plötzlich möglich wird, das ihn steuernde Vaterbild umzucodieren. Dieser eher

78 Dorothea von Mücke



zufällige Anstoß kommt von außen und veranlasst eine spontane Reaktion, die
mit einem Windstoß verglichen wird, der eine ruhige Wasseroberfläche sich kräu-
seln lässt. Was somit dann noch von diesem menschlichen Alleinstellungsmerk-
mal der Willensfreiheit übrig bleibt, ist eine regulative Idee im Sinne Kants. Dieser
Gedanke wird besonders eindringlich in Heinrichs letzter Bleistiftformulierung:

‚Ja, ein verantwortlichkeitsschwangeres Wesen treibt in den Dingen und kräuselt den
Spiegel der ruhigen Seele: die Frage nach einem gesetzmäßigen freien Willen ist zugleich
in ihrem Entstehen die Ursache und Erfüllung desselben, und wer einmal diese Frage
gethan, hat die Verantwortung für eine sittliche Bejahung auf sich genommen!‘ (III, 22)

Wie es bei den Äußerungen der menschlichen Willensfreiheit immer auch um
zufällige Anstöße von außen geht, weil sie keinem bewussten Plan untergeord-
net werden können, so kann Heinrich nach seiner Entdeckung des Wunsches,
die menschliche Willensfreiheit zu verteidigen, dieses Sendungsbewusstsein
zwar zumindest für eine gewisse Zeit in literarischen Versuchen realisieren,
doch lässt sich daraus noch lange kein durchdachtes und realisierbares Ausbil-
dungsprogramm ableiten. Stattdessen ist mit diesem Drang bei Heinrich nur
ein allgemeines menschliches Potential aktiviert worden, dessen genauere Ent-
faltung keineswegs vorhersehbar ist.

In der ersten Fassung des Grünen Heinrich beschreibt die extradiegetisch-
heterodiegetische Erzählinstanz die Aktivierung dieses Potentials prominent im
Einleitungsabsatz des dritten Kapitels des vierten Buches:

Aber der freie Wille des Menschen gleicht dem Keime, der im Samenkorne liegt und des
feuchten und warmen Erdreiches bedarf, um sich entwickeln und wachsen zu können.
Heinrich mußte sogleich erfahren, daß dieser Keim, dieser löbliche Vorsatz des freien Wil-
lens, auch beim besten Willen, noch über seine Meinung hinaus das bedingteste Wesen
von der Welt ist und ohne die nothwendige Nahrung, ohne einen gesättigten Grund von
Erfahrung, Einsicht und bereits erfüllten Bestimmungen so ruhig schläft, wie das Weizen-
korn auf dem Speicher. Dieser Grund, dieser Humus aber ist für jede Anlage ein anderer,
gleichwie die Distel nicht da gedeiht, wo das Korn wächst, die Fichte noch fortkommt, wo
die Tanne verschwindet, und selbst auf dem gleichen Boden bildet der Lindenkeim ein
rundes Blatt, die Eiche ein gezacktes. (XII, 252)

Mit dem Bild des Samenkorns wird das wohl bekannteste, auf Aristoteles zurück-
gehende Bild einer teleologischen Entwicklung aufgegriffen und auf die Entwick-
lungschancen des Protagonisten des Bildungsromans angewandt. Durch die
spezifischen Verweise aus dem Erfahrungsbereich des Acker- und Waldbaus an-
gereichert, vermag das Bild in dieser Fassung das idealistische Bildungsideal
eines Herder, Goethe oder Humboldt abzuwandeln, zu konkretisieren und mate-
rialistisch zu rahmen. Nachdem Heinrich die menschliche Willensfreiheit jedoch
als Alleinstellungsmerkmal des Menschen im gesamten Tierreich entdeckt hat,

Gottfried Kellers Medienästhetik 79



wird nun ausgerechnet mit diesem Bild dieses Alleinstellungsmerkmal mit dem
im Samenkorn angelegten Entwicklungsziel eines Organismus im Pflanzen-
reich gleichgesetzt. Dabei dienen die Einschübe aus dem Erfahrungsbereich
des Wald- und Ackerbaus, das seit Aristoteles etablierte Bild einer vorbestimm-
ten Entwicklung auf ein festgelegtes Ziel hin in seiner Übertragungsfähigkeit
auf die Entwicklung des Menschen als Einzel- und Gattungswesen einerseits
ganz entschieden der Idealisierung. Andererseits entziehen sich die Einschübe
aber auch einem vereinheitlichenden Schematismus, indem suggeriert wird,
dass es letztlich um die unterschiedlichsten Voraussetzungen und Umstände
geht, mit deren Hilfe sich die verschiedenen Arten und Unterarten in ihrer je-
weiligen Eigenheit entfalten. Kurz, statt um die Realisierung des Freiheitsideals
des Menschen als Gattungswesen, wie es im Zentrum des idealistischen Kunst-
programms in der deutschen Klassik steht, geht es Kellers Bildungsroman so-
wohl um das menschliche Bemühen als auch um das Scheitern und Irren des
Individuums. Diesen Realismus prägt die Auseinandersetzung mit den Prakti-
ken der Symbolisierung, Sinnstiftung und Weltkonstitution.

3 Politik der Medienästhetik: Das verlorene
Lachen

Kellers Realismus lässt sich als eine Auseinandersetzung mit der Kunstauffas-
sung einer neo-humanistischen Anthropologie verstehen. Wie ich bisher gezeigt
habe, zeigt sich dies vor allem in der Insistenz auf der weltkonstituierenden
Funktion symbolischer Praktiken sowie der Ablehnung eines mimetischen Text-
und Kunstmodells. Dabei konnte ebenfalls beobachtet werden, dass sich Keller
kritisch von dem aus der klassischen Antike übernommenen idealisierenden
Menschenbild abgrenzt. Wie sich in seiner Auseinandersetzung mit Herders neo-
humanistischer Anthropologie ablesen lässt, fordert er, dass sich die Literatur
statt mit der idealisierten Gestalt des Menschen, wie z. B. dem borghesischen
Fechter, mit Menschen aller Art in ihrer lebendigen Vielfalt mit ihrem men-
schlichen Potential, ihrer Bedingtheit und ihren allzu menschlichen Schwächen
befassen soll. Doch das Bemühen, Menschen aus bislang in der Literatur weniger
beachteten sozialen Klassen, Beschäftigungsgruppen und Regionen in die Litera-
tur einzubeziehen, wie sie sich in der realistischen Literatur seiner Zeitgenossen,
eines Jeremias Gotthelf oder Bertold Auerbach findet, ist auch nicht ohne seine
Probleme, bzw. löst damit noch nicht dieses neu formulierte Darstellungsanlie-
gen der Literatur. Hinsichtlich dieser Bemühungen stellt Keller gleich am Anfang
seiner ersten Gotthelf-Rezension die etwas pointierte Frage: Wen adressiert und

80 Dorothea von Mücke



interessiert die differenzierte Darstellung ländlicher, ärmerer Leute eigentlich?
Sind es die Hüttenbewohner des Landvolks oder die Bürgerklassen der Städte?
War es nicht eher eine Marquise als ein Schafhirt, die Gessners Idyllen gelesen
hat (XV, 67–88)? In Kellers Fragen, inwiefern Bemühungen, das Sujet der Litera-
tur zu erweitern, auch dazu führen, dass das Publikum inklusiver wird, zeigt sich
ein entscheidender Aspekt seines Realismusverständnisses, der im Folgenden ge-
nauer analysiert werden soll.

Um Kellers Replik auf diejenige Spielweise des Realismus zu pointieren, die
sich für die Aufnahme aller Menschen in die Kunst einsetzt und damit traditionelle
Standes- und Gattungsklauseln für nichtig erklärt, werde ich mich allerdings nicht
mit Kellers Gotthelf-Rezensionen, die weithin als Kellers ausführlichste literatur-
kritische Schriften anerkannt sind, beschäftigen, sondern vor allem mit einigen
Passagen aus Das verlorene Lachen. Wie schon im ersten Teil dieses Aufsatzes, so
soll auch hier die poetologische Dimension von Kellers Erzählwerk im Vorder-
grund stehen. Zwar geht es in dieser Novelle vordergründig nicht um Kunst oder
dichterische Versuche, jedoch hat die weltkonstituierende Funktion symbolischer
Praktiken auch in dieser Erzählung einen prominenten Stellenwert. Gerade Das
verlorene Lachen, in dem erzählt wird, wie sich Jukundus, nachdem er sich von
seiner Ehefrau getrennt hat, lokalpolitisch engagieren will und sich dazu vor
allem mit gesellschaftlich marginalisierten Gestalten assoziiert, vermag ein Licht
auf Kellers Auseinandersetzung mit den politischen Aspirationen, Implikationen
und damit auch Möglichkeiten des Realismus zu werfen.

Jukundus’ Einstellung zu sich selbst bei der Wahl seiner neuen Genossen
wird folgendermaßen geschildert:

Wenn er in den Clubs und Versammlungen neben handfesten und bekannten Agitatoren
allerlei aus dunklen Löchern hervorgekrochene Gesellen sah, die langjährigen Unstern in
der allgemeinen Sündflut mit schmutzigen Händen zu ersäufen suchten oder die obere
Schicht wie mit Feuerhaken zu sich herunterzureißen bestrebt waren, so sah er wohl, daß
es keine Oberkirchenräte waren, die ihm die Hand drückten. Aber er empfand jetzt eher
ein tiefes Mitleid mit solchen Heiligen, die er als die Opfer einer Welt betrachtete, von der
er auch ein Lied singen zu können glaubte. Wie die heilige Elisabeth eine Vorliebe für
unreinliche Kranke und Elende bezeigte und sich sogar in das Bett eines Aussätzigen
legte, so hegte auch Jukundus eine wahre Zärtlichkeit für seine Räudigen und ging täg-
lich mit Leuten, die er früher, wie man zu sagen pflegt, nicht mit einem Stecklein hätte
anrühren mögen. (V, 314)

Gerade wegen der Zwielichtigkeit seiner neuen Kumpane lässt sich Jukundus
zu einem tiefen Mitleid bewegen und nimmt damit für sich eine Heiligenpose
ein, die sich letztlich im Umweg über die Heilige Elisabeth auf die in den Evan-
gelien bezeugte Autorität Jesu beruft, d. h. auf Jesu radikale Offenheit für alle,
gerade auch für gesellschaftlich ausgestoßene und marginalisierte Menschen.

Gottfried Kellers Medienästhetik 81



Aus literaturgeschichtlicher Perspektive wird in der oben zitierten Beschreibung
dieser Geste aber auch auf realistische und politisch engagierte Schriftsteller,
wie z. B. Jakob Michael Reinhold Lenz oder Georg Büchner, angespielt, die
ebenfalls den radikalen Inklusionsanspruch ihrer Kunst von dem Jesu aus dem
neuen Testament ableiten (Lehmann 2015). In der beißenden Ironie der Er-
zählinstanz erscheint Jukundus’ Selbststilisierung dagegen als Form eines mo-
ralischen Narzissmus, wie auch z. B. in der folgenden Formulierung, in der
seine Beweggründe, die neuen Freunde zum Abendessen einzuladen, deutlich
werden: „Um seinen Mut offenkundig zu bewähren und zu zeigen, daß er sie
beschütze, lud er eines Tages eine schöne Auswahl seiner Freunde zu einem
Festmahl ein“ (V, 315).

Nach der Charakterisierung dieses geplanten Gastmahls, in der Jukundus
als eine Art von Künstler, der die Standesklausel moralisch selbstgefällig auf-
hebt, karikiert wird, läuft die Erzählung vom Ablauf der eigentlichen Abendun-
terhaltung darauf hinaus, dass Jukundus den Gesprächen, dem Klatsch und
den Verleumdungsintrigen seiner Gäste in keiner Weise folgen kann und in
jeder Hinsicht von der Unterhaltung ausgeschlossen ist. Die Art und Weise, in
der Jukundus die Inhalte des heftigen Austauschs seiner Kumpane völlig unzu-
gänglich sind, wird von der Erzählinstanz mit einem radikal bedeutungsent-
leerten, höchst kunstvollem ästhetischen Gebilde verglichen:

Es erhob sich jedoch da oder dort ein Widerspruch des einen gegen den andern oder die
Auflehnung eines dritten, die Einsprache eines vierten, die nähere Erläuterung eines fünf-
ten, woraus ein wirrer Lärm gegenseitiger Vorwürfe und Anschuldigungen wurde und für
den unbefangenen Zuhörer sich ergab, daß es sich um ein ziemlich ausgebreitetes und
verknotetes Gewebe von geringen wenig rühmlichen Verrichtungen handelte, wegen wel-
cher alle sich gegenseitig die ausgezeichnetsten Spitzbuben schalten, und zwar in einer
so künstlichen Durch- und Überkreuzung, daß wenn man, etwa nach Art der Chladni-
schen Klangfiguren, ein sichtbares Bild davon hätte machen können, dieses die schönste
Brüsseler Spitzenarbeit dargestellt hätte, oder das zierlichste Genueser Silberfiligran, so
wunderbar und mannigfaltig sind Gottes Werke. (V, 315–316)

Die salbungsvoll religiöse Dimension, die Jukundus für sich mit Hilfe seines sorg-
sam inszenierten Abendessens kultivieren möchte, wird von der Erzählinstanz,
die diese Abendeinladung auch ein „Liebesmahl“ (V, 316) nennt, bissig hervorge-
hoben. Denn das „Liebesmahl“ bezeichnet in der Herrnhuter Gemeinde ein regel-
mäßiges brüderlich-schwesterliches Zusammenkommen der Gemeindemitglieder
in der Tradition der Agape-Feiern aus dem Urchristentum. In diesem Sinne steht
Jukundus’ Einstellung zu seinem Unterfangen in krassem Gegensatz zum eigent-
lichen Geschehen bei dieser Abendveranstaltung, das hauptsächlich auf ein In-
trigenspinnen und Gezänke der Versammelten hinausläuft.

82 Dorothea von Mücke



Weiterhin bringt die oben zitierte Passage den Gewinn und die Kosten von
Jukundus’ politischen bzw. künstlerischen Aspirationen auf den Punkt. Denn
die Transformation eines hässlichen Gezänkes in einen Gegenstand des ästheti-
schen Wohlgefallens geschieht, wie bei den „Chladnischen Klangfiguren“, in
der Transposition des Klangs in ein optisches Gebilde, das über den Vergleich
mit der „schönste[n] Brüsseler Spitzenarbeit“ oder dem „zierlichste[n] Genueser
Silberfiligran“ die Reden der Gäste radikal entsemantisiert und allein deren
Verlauf als Netzwerk optisch fixiert. Das Produkt dieser Transposition, eine
komplexe visuell wahrnehmbare Struktur, lässt sich dann als ein an-ikonisches
Bild oder Gebilde betrachten, das, gerade weil es sich nicht auf einen Begriff
bringen lässt und in keiner Weise auf etwas anderes zu verweisen scheint als
auf sich selbst, in seiner geordneten Mannigfaltigkeit dem Betrachter den Ge-
genstand eines interesselosen Wohlgefallens bietet, als handle es sich um ein
Beispiel der wunderbaren Weisheit der Einrichtung der göttlichen Werke.

Wenn wir nun aber Jukundus hinter diesem Kunstwerk als dessen Veranstal-
ter sehen, wird klar, dass der die Standesklausel demonstrativ aufhebende, auf
Inklusion bedachte Möchtegern-Künstler/Politiker seine Subjekte der Sprache be-
raubt bzw. diese nicht hören und verstehen kann. Doch bevor wir nun Jukundus
allzu schnell dafür verurteilen, gilt es ebenso zu beachten, dass nicht nur er seine
Gäste für eine selbstgefällige Inszenierung seiner politischen Ambitionen instru-
mentalisiert, sondern er sich – wie der Handlungsverlauf dieser Episode zeigt –
wiederum selbst von seinen neuen Kumpanen unwissentlich zum Werkzeug ihrer
Intrigen machen lässt. Erst als er im Auftrag seiner Genossen das sogenannte Öl-
weib, die Hauptquelle von bösen Gerüchten, aufsucht, um bei ihr die politische
Opposition kompromittierende Informationen zu sammeln, und diese ihm ganz
stolz von ihrer lügnerischen Erfindungstechnik berichtet, wird ihm bewusst, dass
er sich mit seiner Mission zum Instrument einer Verleumdungskampagne hat ma-
chen lassen. Es bedarf dieser Konfrontation mit der stolz ausgestellten Beherr-
schung der rhetorischen Erfindungstechnik, damit Jukundus zur Einsicht gelangt,
dass es sich nicht einfach um das Sammeln von Informationen und die Wieder-
gabe einer vorhandenen Wirklichkeit, sondern um deren aktive Fabrikation han-
delt. Erst in diesem Moment löst er sich von seiner Eskapade in die Politik und
kann sich wieder seiner Frau zuwenden. Ja, die lautstarke Auseinandersetzung
zwischen Jukundus und dem Ölweib löst die Wiederbegegnung mit seiner Frau
Lucinde aus, da diese genau zum gleichen Zeitpunkt bei den Bewohnerinnen der
anderen Haushälfte zu Besuch ist. Die Versöhnung zwischen den entfremdeten
Ehegatten wird dadurch ermöglicht, dass sie sich in die Augen blicken und
Jukundus Lucinde auffordert, das Schimpfwort, mit dem sie ihn vertrieben hatte,
liebevoll zu wiederholen. Kurz, sie geschieht durch einen gemeinsamen Akt der
affektiven Umbesetzung eines Wortes, dessen De- und Resemantisierung.

Gottfried Kellers Medienästhetik 83



Das oben zitierte Bild eines komplexen Beziehungsgefüges, das als „schönste
Brüsseler Spitzenarbeit“ oder „zierlichste[s] Genueser Silberfiligran“ wahrgenom-
men werden kann, sollte allerdings nicht ausschließlich als ironischer Kommen-
tar auf einen naiven, unterkomplexen Realismus verstanden werden, der seinen
dargestellten Subjekten die Rede entzieht. Stattdessen sollte es auch als Element
in einer Reihe von Beschreibungen von derartig dekorativen Bildern gelesen wer-
den, die ganz zentral mit Kellers Medienästhetik einer realistischen Prosa zu tun
haben. Letztere lässt sich auch noch etwas genauer im Dialog mit Jacques Ran-
cière entfalten. Rancière nennt das durch den europäischen Realismus des neun-
zehnten Jahrhunderts initiierte Kunstmodell ein „ästhetische[s] Regime“ (2016,
39) im Gegensatz zu dem von Aristoteles eingeführten Regime der Repräsentation.
Nach Rancière zeichnet sich diese neue Phase der Kunst nicht allein dadurch aus,
dass Menschen aus allen sozialen Gruppen der künstlerischen Darstellung für
würdig befunden werden, sondern auch dadurch, dass diese Intervention, die auf
der prinzipiellen Darstellbarkeit von allem insistiert, einen grundlegenden Eingriff
in die Ordnung des Sinnlichen bedeutet, worin nun Rancière die entscheidende
politische Dimension realistischer Kunst sieht. Anders gesagt, mit der realisti-
schen Kunst des neunzehnten Jahrhunderts wird die herrschende Ordnung und
Regelung dessen, wer wie was sinnlich wahrnehmen kann, ganz fundamental
in Frage gestellt.

Rancière zu Folge reflektiert realistische Kunst auf die politische Dimension
des „ästhetische[n] Regime[s]“ immer dann, wenn sie im verbalen Medium die
lebendige Rede der äußerlichen Anordnung von Schriftzeichen und im visuellen
Medium die Struktur oder Organisation der Oberfläche eines Bildes ohne Tiefen-
dimension der illusionistischen Perspektive der Renaissance entgegensetzt. Bei
Keller, so könnte man nun rückblickend auf das Kapitel „Der Grillenfang“ im
Grünen Heinrich argumentieren, findet sich diese Betonung einer komplex struk-
turierten, a-mimetischen Oberfläche der Kritzelei, aus der Heinrich erst wie aus
einem Spinnennetz befreit werden muss, um dann im Gegensatz zu diesem un-
lesbaren Schriftbild oder dieser ungegenständlichen Zeichnung die Kopie des
borghesischen Fechters als Inkarnation der belebten menschlichen Gestalt wahr-
nehmen zu können. Dabei gelten allerdings für Keller weder Heinrichs Kritzelei
noch deren Gegenpol, die Kopie des borghesischen Fechters, als Modelle für die
Kunst schlechthin. Stattdessen bieten sich beide als gegensätzliche Modelle an,
mit deren Hilfe ein bestimmtes Stadium in Heinrichs Auseinandersetzung mit un-
terschiedlichen Medien und Gegenständen markiert wird. Statt der privilegierten
Festlegung auf eine ausschließlich semiotisch-rhetorische oder ausschließlich
mimetisch-diegetische Lektüre geht es bei Keller um die Möglichkeit, zwischen
beiden Registern zu wechseln. Dies konnte schon als ein entscheidendes stilisti-
sches Merkmal seiner Erzählprosa hinsichtlich der pragmatischen Dimension des

84 Dorothea von Mücke



Code-Switching am Beispiel der Passagen zum ‚Luftschlösser-Bauen‘ bemerkt
werden. Doch darüber hinaus bildet die Möglichkeit des Wechsels zwischen se-
miotisch-rhetorischer und mimetisch-diegetischer Lektüre auch einen entschei-
denden Aspekt von Kellers Realismusverständnis, der ganz besonders deutlich in
den ekphrastischen Passagen artikuliert wird.

In der Symposion- oder „Liebesmahl“-Episode im Verlorenen Lachen wird
Jukundus’ Ausschluss von der Abendunterhaltung seiner Gäste nicht nur in
dem ins Optische der „Chladnischen Klangfiguren“ transponierte Bild bzw. Ge-
bilde thematisiert, sondern es wird eine weitere ekphrastische Passage geradezu
im Gegensatz zum Vergleich mit „Brüsseler Spitzenarbeit“ oder „Genueser Sil-
berfiligran“ ins Spiel gebracht – gemeint ist die Panoramatapete. Während es
sich bei dem ersten Bild um einen Gegenstand eines puren interesselosen Wohl-
gefallens handelt, der sich völlig sinnentleert auf keinen Begriff bringen lässt,
handelt es sich bei der die Versammelten umgebenden Tapete, dem „gemalten
nächtlichen Tapetenvaterland“ (V, 319), um einen zunächst völlig unbemerkten,
nicht wahrgenommenen Hintergrund, der dann plötzlich von einem Mitglied
der Versammelten, auch bezeichnenderweise der „Idealist“ genannt (ebd.),
wahrgenommen und thematisiert wird, als er seine Kumpanen auffordert, zu
dem sie umgebenden vaterländischen Alpenpanorama passende patriotische
Gesänge anzustimmen (Zimmer 1998). Dem Aufruf des Idealisten wird allerdings
nicht einstimmig Folge geleistet. Denn einige Kumpane feiern und essen fröh-
lich weiter und werfen die Schwimmblasen der verzehrten Heringe, auch „He-
ringsseelen“ genannt (V, 319), übermütig an die verrußte Decke, so dass diese an
den abgebildeten Gletschern der am Deckenrand umgefalteten, da übergroßen
Tapete kleben bleiben.

Die politische Intervention dieses Idealisten liegt wohl darin, einen im Ge-
sang vereinten homogenen politischen Körper stiften zu wollen – vergleichbar
etwa mit Rousseaus antitheatralischem Volksfest und Tanz um den Maibaum.
Doch dem Appell des Idealisten wird nicht uniform gehorcht. Der sich bei den
Heringsessern äußernde Widerstand gegen dieses idealistische Regime auf der
intradiegetischen Ebene wird auf der extradiegetischen in der langen, äußerst
witzigen Ekphrase der Erzählinstanz gespiegelt, in der die Tapete als ein so-
wohl drucktechnisch- als auch innenarchitektonisch etwas missglücktes, abge-
nutztes und beschmutztes konkretes Gebilde beschrieben wird. Es bietet den
Betrachtenden ein radikal heterogenes Zeichenrepertoire, das sie sich je nach
Bedarf in unterschiedlichen Gemeinschaftsbildungen aneignen können, sobald
sie dieses erst einmal wahrnehmen:

Gottfried Kellers Medienästhetik 85



Dieselbe [Tapete; DvM] stellte eine großmächtige und zusammenhängende Schweizer-
landschaft vor, welche um sämtliche vier Wände herumlief und die Gebirgswelt darstellte
mit Schneespitzen, Alpen, Wasserfällen und Seen. Da aber der Saal, für welchen dieses
prächtige Tapetenwerk früher bestimmt gewesen, um die Hälfte höher war als der Raum,
in welchen es jetzt verpflanzt worden, so hatte zugleich die Decke damit bekleidet werden
können, also daß die gewaltigen Bergriesen, nämlich die Jungfrau, der Mönch, der Eiger
und das Wetterhorn, das Schreck- und das Finsterarhorn, sich in ihrer halben Höhe um-
bogen und ihre schneeigen Häupter an der Mitte der niedrigen Zimmerdecke zusammen-
stießen, wo sie jedoch von Dunst und Lampenruß etwas verdüstert waren. An der Wand
hingegen thronten die grünen Alpen mit roten und weißen Kühen besäet, weiter unten
leuchteten die blauen Seeen, Schiffe fuhren darauf mit bunten Wimpeln, auf Gasthofter-
rassen sah man Herren und Damen spazieren in blauen Fräcken und gelben Röcken und
mit altmodischen hohen Hüten. Auch standen Soldaten gereiht mit weißen Hosen und
schönen Tschakos; bei einer ganzen schnurgeraden Reihe war das linke rote Wänglein
ein wenig neben die gehörige Stelle abgesetzt oder gedruckt durch den Tapetendrucker,
was der kommandierende Oberst mit seinem großen Bogenhut und ausgestrecktem Arm
eben zu mißbilligen schien; denn die halbwegs neben den leeren Backen stehenden roten
Scheibchen waren anzusehen, wie der aus der Mondscheibe tretende Erdschatten bei
einer Mondfinsternis. Auf dem ganzen gemalten Lande herum ging jedoch in der Höhe
eines sitzenden Mannes eine dunkle Beschmutzung von den fettigen Köpfen der Stamm-
gäste, die sich im Verlaufe der Zeit schon daran gerieben hatten. (V, 318–319)

Kellers Medienästhetik wird gerade in dieser Passage auf den Punkt gebracht,
weil ein völlig heterogenes Universum präsentiert wird. Dies gelingt, indem die
Erzählinstanz, ständig die Perspektive und den Code wechselnd, die Tapete nicht
nur als einen schlecht passenden Gebrauchsgegenstand der Wandbedeckung
des Gaststättensaals, der die Schmutzspuren seines Alters aufzeigt, und als bun-
ten Druck mit sichtbaren Spuren des Druckverfahrens beschreibt, sondern auch
als Darstellung einer ikonischen Alpenszene mit vaterländischen Konnotationen
sowie als Abbild einer referentialisierbaren Berggruppe. Dabei wird mit dieser
komplexen Ekphrasis weder ein einheitlich lesbares, transparentes Bild geliefert,
das einen illusionistischen Tiefenblick in die Weite einer Landschaft ermöglicht,
noch wird diesem Bild, wie dies nach Rancières Modell der Fall sein müsste, ein
opakes, unlesbares Modell einer Oberfläche entgegengesetzt. Im Gegensatz zu
diesen beiden Optionen bietet nun gerade diese Passage einen Einblick in die un-
terschiedlichsten medientechnischen, symbolischen sowie dekorativen Praktiken
von Welt- und Gemeinschaftskonstitution.

Gewiss, beim „gemalten nächtlichen Tapetenvaterland“ handelt es sich nicht
wie beim borghesischen Fechter um eine leicht beschädigte Kopie eines berühm-
ten Kunstwerks, sondern eher um eine kitschige Wanddekoration. Der Umstand,
dass die Dimension von Kitsch und Recycling in den Blick gerät, leitet zu einer
zweiten Tapetenpassage über, in der es nicht um eine wirkliche Tapete innerhalb
der Diegese geht, sondern das Tapezieren einer Wand, das in einer ausgedehnten

86 Dorothea von Mücke



Metapher die Homiletik des Pfarrers von Schwanau illustrieren soll. Dieser Pfarrer
hat in seinen Reformbestrebungen, die ortsansässige Gemeinde zu modernisieren,
sowohl die schlichte alte Kirche innenarchitektonisch ‚verschönert‘ als auch die
Lehre, Liturgie und Gottesdienstordnung durch viele weltliche literarische Zitate
und Einsprengsel geschmäcklerisch aufgelockert und entschieden erweitert. Ja,
die Erzählinstanz lässt keine Zweifel darüber, dass der modische Pfarrer von
Schwanau sich zu einem Instrument der Reformbestrebungen der christlichen Kir-
che macht, denen es weder um die christliche Religion noch um die geistlichen
Bedürfnisse der Gemeindemitglieder geht. Stattdessen bemüht sich der Pfarrer
vor allem darum, die institutionelle Macht der Kirche zu sichern und dort, wo die
modernen Naturwissenschaften ihre Grenzen erreicht haben, seine eigene, per-
sönliche Stellung als die einzige Quelle der Weisheit zu behaupten. In einem sehr
ausgiebigen Bericht wird dieser neue Predigtstil des Pfarrers von Schwanau an-
lässlich einer Abendeinladung, bei der er den eingeladenen Gemeindemitgliedern
im Pfarrhaus aus seiner „Abhandlung über die zeitgemäße Wiederbelebung und
Erneuerung der Kirche durch die Künste“ vorliest (V, 292), aufs Genaueste darge-
stellt. In seinen Predigten benutzt er abgekürzte Paraphrasen und entstellende Zi-
tate aus Goethes Faust und Iphigenie auf Tauris, Schillers Worte des Glaubens
sowie eine ganze Reihe von Strophen aus Rückerts Gedichten, die mit biblischen
Phrasen in Luthers Übersetzung des Alten Testaments sinnentstellend und salba-
dernd vermischt werden.8

Noch bevor für uns Lesende der Text dieser Predigt mit all den entstellten Zi-
taten in einer sich über drei Seiten erstreckenden Passage wiedergegeben wird,
führt die Erzählinstanz kommentierend in den Stil dieser Rede des Pastors ein:

Das Gebäude seiner Rede tapezierte er schließlich mit tausend Verslein und Bildern aus
den Dichtern aller Zeiten und Völker auf das Schönste aus, wie nie zuvor gesehen wor-
den; es war wie in dem Stübchen eines Zolleinnehmers, der die Armut seiner vier Wände
mit Bildausschnitten und Fragmenten, mit Briefköpfen und Wechselvignetten aus allen
Ecken der Welt überklebt und vor dem Fenster ein Kapuzinerchen stehen hat, das die Ka-
puze auf und ab thut. (V, 296)

Über den Vergleich der homiletischen Praxis des Pfarrers mit der Wanddekoration
eines Zolleinnehmers, der die Armut seiner vier Wände mit ausgeschnittenen
Briefköpfen aus fremden Ländern zu verdecken versucht, wird sein Predigtstil
zum Symptom seiner geistigen Armut und déformation professionelle. Die aufge-
klebten Ausschnitte bleiben genau das, was sie sind, und zwar Fragmente ohne

 Zu Kellers Bezug auf seinen Zeitgenossen, reformbegeisterten Pfarrer und Theologen Hein-
rich Lang vgl. Honold (2018, 327–332) und Bänzinger (1990).

Gottfried Kellers Medienästhetik 87



Kontext, Zeichen einer deiktischen Funktion ohne Außenbezug. Gerade der Termi-
nus „Wechselvignette“ macht klar, dass es sich hier um isolierte Zeichen ohne
Sinn und Bedeutung, d. h. ohne Verweis auf etwas anderes handelt. Doch gilt es
ebenso zu beachten, dass diese ausgebaute Metapher seitens der Erzählinstanz
nicht nur ein anschauliches Beispiel für einen misslungenen Versuch der Welt-
konstitution liefert, sondern auch eine ekphrastische Hochleistung und – im Ge-
gensatz zur symbolischen Praxis des Pfarrers – ein Paradebeispiel realistischer
Wirklichkeitsillusion darstellt. Das abschließende Detail vom Kapuzinerpüppchen
mit beweglicher Kapuze vermag dieser Textpassage den von Roland Barthes ana-
lysierten Realitätseffekt zu verleihen, d. h. gerade durch die scheinbare Überflüs-
sigkeit dieses Details zu suggerieren, dass die Beschreibung auf einer konkreten
spezifischen Beobachtung der Wirklichkeit beruht (Barthes 2006). Im Unterschied
zur unbeholfenen symbolischen Praxis des Pfarrers mit seiner gescheiterten Mis-
sion markiert das Kapuzinerchen somit die Virtuosität einer literarischen Praxis,
und zwar die der realistischen Prosa Kellers.

Auch der Pfarrer von Schwanau wird nun gerade durch den Vergleich mit
dem Zöllner wiederum in die Gruppe der gesellschaftlich Marginalisierten ge-
rückt, denen der realistische Schriftsteller, wie schon Jesus im Matthäusevange-
lium dem Zöllner Zachäus, seine besondere Aufmerksamkeit widmet. Doch wie
ich hoffe gezeigt zu haben, geht es mit Kellers Realismusverständnis nicht ein-
fach darum, Menschen aus marginalisierten Gruppen in die Literatur aufzuneh-
men, sondern es sollen auch deren vielfältige, je eigene symbolische Praktiken
zum Gegenstand der Darstellung werden. Diese Forderung macht die Praktiken
deshalb allerdings noch lange nicht zu künstlerischen Praktiken, wie wir beim
geschmäcklerischen Predigtstil der krampfhaften Modernisierungsbestrebungen
des Pfarrers beobachten konnten. Die Verbindung zu Kellers ‚humanistischem
Materialismus‘ (Benjamin 1991), wie er im Grünen Heinrich in Heinrichs Studien-
kapiteln entwickelt wird, liegt nun aber auch gerade nicht darin, dass es darum
ginge, im Gegensatz zum geschmäcklerischen Kitsch ein neo-humanistisches
Ideal zum Gegenstand der Kunst zu machen, wofür ganz prominent die schäbige
Kopie des borghesischen Fechters stünde. Stattdessen geht es darum, Menschen
in ihrer Pluralität darzustellen und zu zeigen, wie sie sich auf unterschiedlichste
Weise ihre Welt zusammenzimmern, Bedeutung stiften, Souvenirs sammeln,
Spiele und Rituale aufgreifen und abwandeln und in die bedingte Ordnung des
Sinnlichen nicht einfach integriert sind, sondern auch aktiv in diese eingreifen
und sie dabei transformieren können.

88 Dorothea von Mücke



4 Fazit

Kellers Interesse und Sensibilität für das weite Spektrum des menschlichen Ver-
mögens der Weltkonstitution zieht sich durch sein Gesamtwerk. Es zeigt sich ganz
besonders in der Schilderung, wie unterschiedliche Charaktere einzeln oder auch
gemeinsam mit anderen mit dem heterogenen Zeichenrepertoire ihrer Umwelt
umgehen, welche Elemente von ihnen ausgewählt, angeeignet und verwandelt
werden. Man mag in diesem Kontext an die Gegenüberstellung der Seldwyler Auf-
merksamkeit und der Ruechensteiner Blindheit für das galante Konversationspo-
tential der Damasttischwäsche in Dietegen denken. Als die Seldwyler Bürgerinnen
und Bürger eine Einladung in das verfeindete Nachbarstädtchen Ruechenstein an-
nehmen, treffen sie dort auf recht freudlose, stumme und verlegene Gastgeber.
Doch zu ihrem großen Vergnügen und zur Empörung der prüden und überstren-
gen Ruechensteiner entdecken die Gäste plötzlich im feinen Damast eingewirkte
Darstellungen von galanten Episoden aus der klassischen Mythologie, was den
Seldwylern zum willkommenen Anlass amüsanter Unterhaltung wird. Bemerkens-
wert sind auch die spielenden Kinder in Romeo und Julia auf dem Dorfe, die eine
lebendige Fliege in den hohlen Kopf einer Puppe einschließen und dem brum-
menden Prophetenkopf fasziniert lauschen, bevor sie ihn auf dem verwilderten
Feld feierlich begraben. Ja, jede einzelne der Seldwyla-Novellen fokussiert den ak-
tiven Umgang der Menschen mit dem sie umgebenden Bilder- und Zeichenreper-
toire, seien dies nun Sprichwörter, Redewendungen, Namen, Aushängeschilder,
Bibelzitate, Liedstrophen oder auch Erinnerungsbilder und Träume. Kurz: „Klei-
der machen Leute“, aber vor allem: Leute machen Kleider.

Literatur

Bänzinger, Hans. „Das Tabernakel des Pfarrers von Schwanau. Zur Kritik des religiösen
Liberalismus in Kellers Novelle Das verlorene Lachen“. Schweizerische Monatshefte:
Zeitschrift Für Politik, Wirtschaft, Kultur 70.6 (1990): 529–535.

Barthes, Roland. „Der Wirklichkeitseffekt“. Das Rauschen der Sprache. Übers. und hg. Dieter
Hornig. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2006. 164–172.

Benjamin, Walter. „Gottfried Keller. Zu Ehren einer kritischen Gesamtausgabe seiner Werke“.
Gesammelte Schriften. Bd. 2.1. Hg. Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhäuser.
Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1991. 283–295.

Berndt, Frauke. „Grass. Gottfried Keller’s Structural Realism“. Colloquia Germanica 53.4
(2021): 421–448.

Grimm, Jacob und Wilhelm Grimm. „GRILLENFÄNGEREI“. Deutsches Wörterbuch von Jacob
Grimm und Wilhelm Grimm. Digitalisierte Fassung im Wörterbuchnetz des Trier Center for

Gottfried Kellers Medienästhetik 89



Digital Humanities. Version 01/21. Bd. 9. Sp. 327–329. www.woerterbuchnetz.de/DWB/
grillenfängerei (05.05.2022).

Herder, Johann Gottfried. „Abhandlung über den Ursprung der Sprache“. Werke in zehn
Bänden. Bd. 1. Frühe Schriften 1764–1772. Hg. Ulrich Gaier. Frankfurt/M.: Deutscher
Klassiker Verlag, 1985. 697–810.

Herder, Johann Gottfried. „Plastik. Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele“.
Werke in zehn Bänden. Bd. 4. Schriften zu Philosophie, Literatur, Kunst und Altertum
1774–1787. Hg. Jürgen Brummack, Martin Bollacher. Frankfurt/M.: Deutscher Klassiker
Verlag, 1994. 243–326.

Honold, Alexander. Die Tugenden und die Laster. Gottfried Kellers ‚Die Leute von Seldwyla‘.
Basel: Schwabe, 2018.

Lehmann, Johannes. „Der deutsche Realismus in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts.
Versuch einer Hinführung“. Zeitschrift Für Deutschsprachige Kultur & Literatur 24 (2015):
233–268.

Mücke, Dorothea E. von. Virtue and the Veil of Illusion. Generic Innovation and the
Pedagogical Project in Eighteenth-Century Literature. Stanford: Stanford University Press,
1991.

Neumann, Barbara. „Die ‚kolossale Kritzelei‘, der ‚borghesische Fechter‘ und andere
Versuche“. Der grüne Heinrich. Gottfried Kellers Lebensbuch – Neu gelesen. Hg. Wolfram
Groddeck. Zürich: Chronos, 2009. 159–200.

Osterkamp, Ernst. „Erzählte Landschaften“. Der grüne Heinrich. Gottfried Kellers
Lebensbuch – Neu gelesen. Hg. Wolfram Groddeck. Zürich: Chronos, 2009. 141–158.

Rancière, Jacques. „Die Aufteilung des Sinnlichen“. Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik
der Kunst und ihre Paradoxien. Übers. und hg. Maria Muhle u. a. Berlin : b-books, 2006.
21–73.

Ritzer, Monika. „Physiologische Anthropologien. Zur Relation von Philosophie und
Naturwissenschaft um 1850“. Materialismus und Spiritualismus. Philosophie und
Wissenschaft. Hg. Andreas Arndt, Walter Jaeschke. Hamburg: F. Meiner, 2000. 113–140.

Zimmer, Oliver. „In Search of Natural Identity. Alpine Landscape and the Reconstruction of the
Swiss Nation“. Comparative Studies in Society and History 40.4 (1998): 637–665.

90 Dorothea von Mücke

http://www.woerterbuchnetz.de/DWB/grillenf%E4ngerei
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB/grillenf%E4ngerei

