
Dominik Müller

Laokoon-Lehren

Gottfried Kellers Aneignung von Lessings Mediologie
im Zürcher Kontext

1

In den letzten Sätzen der mehr als hundertseitigen Einleitung zu seiner Edition
von Gotthold Ephraim Lessings Laokoon oder über die Grenzen der Malerei und
der Poesie wird der äußerst gelehrte Altertumswissenschaftler Hugo Blümner
beinahe ausfällig:

Man betrachte unsere öffentlichen Monumente, man durchwandle unsere Gemäldegalerien,
und auf Schritt und Tritt wird man auf unmalbare Gegenstände stoßen, selbst bei unsern
ersten Künstlern, einem Cornelius, Genelli u. a., um von den Lieblingen des Publikums,
einem Kaulbach, Makart, Doré, zu schweigen. In der Tat, unsern Künstlern und unserm Pu-
blikum ist das Bewußtsein von dem, was Pinsel und Meißel darstellen dürfen und was
nicht, vollständig abhanden gekommen; auf diesem Gebiete soll der Laokoon seine Wirkung
noch thun. Möge die Zeit nicht zu fern sein, da auch hier die von dem großen Reformator
unserer Aesthetik aufgestellten Gesetze in ihrer vollen Bedeutung erkannt, gewürdigt und
befolgt werden! (1880, 139)

Blümner ist einer der wichtigsten Exponenten in der Rezeption von Lessings Ab-
handlung über die Zuständigkeitsbereiche von Literatur und bildender Kunst in
der zweiten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts. Seine umfangreiche Laokoon-
Ausgabe erschien 1876. Diese erfreute sich offenbar einer großen Nachfrage,
denn bereits 1880 wurde eine zweite Auflage angeboten. Ihr stellte Blümner eine
über hundertseitige Einleitung voran, die mit den zitierten Sätzen endet. Für heu-
tige Begriffe ist Blümners Werk ein Zwitter: halb mit positivistischer Akribie er-
stellte historisch-kritische Edition, halb Kampfschrift. Blümner ist nicht einfach
bemüht, als Editor einen originalen Wortlaut des Textes zu ermitteln und als kun-
diger Kommentator Quellen aufzudecken und Anspielungen aufzuschlüsseln,
sondern er macht sich zum engagierten Verkünder, Wiederverkünder von Les-
sings normativer Lehre. Dass man in der Literatur – anders als in den bildenden
Künsten – die medialen Grenzen beachte, hält Blümner vor allem Goethe und
Schiller zugute und fährt dann fort:

Auch unsere moderne Literatur, untergeordnete Größen abgerechnet, welche sich nach
wie vor in Ausmalung körperlicher Schönheiten u. dgl. gefallen, läßt diesen Einfluß des
Laokoon überall erkennen: Dichter wie beispielsweise Wilh. Jordan, Gottfr. Keller, Paul

Open Access. ©2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-004

https://doi.org/10.1515/9783110698794-004


Heyse, Gust. Freytag, schildern nie das Coexistente, ohne es in Handlung umzusetzen;
man kann in der That behaupten, daß das Gesetz, der Dichter solle nicht malen, heute zu
einem allgemein anerkannten Dogma geworden ist. (1880, 140)

Die beiden Zitate dokumentieren zwei wichtige Akzentsetzungen, die über
Blümners Kommentare hinaus für die affirmative Rezeption von Lessings Lao-
koon in der zweiten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts bezeichnend zu sein
scheinen: 1) Lessings Schrift wird nicht einfach als ästhetikgeschichtliches Do-
kument gelesen, wie man das vom Historismus erwarten könnte, sondern als
ein normsetzendes und überzeitliches Regelwerk für bildende Künstler:innen
und Dichter:innen. 2) Lessings Anspruch, den beiden Medien als überlegener
und neutraler Grenzwächter in gleichem Masse gerecht zu werden, wird in
Frage gestellt.

In der berühmten protosemiotischen Grundlegung seines Konzepts im 16.
Kapitel setzt Lessing bis in die Syntax hinein mit einer strengen Symmetrie Aus-
gewogenheit in Szene:

Gegenstände, die neben einander oder deren Teile neben einander existieren, heißen Kör-
per. Folglich sind Körper mit ihren sichtbaren Eigenschaften die eigentlichen Gegen-
stände der Malerei.

Gegenstände, die auf einander oder deren Teile auf einander folgen, heißen überhaupt
Handlungen. Folglich sind Handlungen der eigentliche Gegenstand der Poesie.(1990, 116)

Die Rezeption des neunzehnten Jahrhunderts arbeitet demgegenüber die Asym-
metrien heraus. Bald wird nachgewiesen, dass Lessing weit weniger von der
bildenden Kunst als von Literatur verstanden habe, bald, dass man sich in der
Literatur viel gewissenhafter an Lessings Lehrsätze halte als in der bildenden
Kunst. In die Liste der Musterschüler unter den zeitgenössischen deutschspra-
chigen Schriftstellern setzt Blümner Gottfried Keller, hinter dem heute gänzlich
vergessenen Wilhelm Jordan, an die zweite Stelle. Das ist nicht erstaunlich,
rühmt die zeitgenössische Kritik doch gerne die Anschaulichkeit von Kellers
Texten (das wird an den Äußerungen Friedrich Theodor Vischers noch zu zei-
gen sein), oft unter Verweis auf die Anfänge des Dichters als Maler.1

 Obwohl zu Kellers Lebzeiten seine Bilder und Zeichnungen nicht an die Öffentlichkeit
kamen, war aufgrund von biographischen Notizen, von denen einige auf Keller selber zurück-
gingen, und von Artikeln über ihn bekannt, dass er als Maler angefangen hatte: Vgl. dazu die
Sammlung der früh von Keller selber verfassten oder der von anderen redigierten biographi-
schen Notizen (XV, 397–402 und 636–650), und die wichtige Rezension von Kellers Lieder
eines Autodidakten von 1845, in der Caroline Schulze an den Gedichten rühmt, dass sie „eine
unmittelbare Anschauung des Objekts geben“, was darauf zurückzuführen sei, dass der Verfasser
„Dichter und Maler zugleich“ sei (XXVII, 476).

50 Dominik Müller



Dass Blümner Keller nennt, kann aber auch mit der persönlichen Bekannt-
schaft zusammenhängen. Blümner versah von 1877 bis zu seinem Tod im Jahre
1915 die Professur für Archäologie und Klassische Philologie an der Universität Zü-
rich. Karl Dilthey, sein mit Keller gut befreundeter Vorgänger, machte ihn mit dem
Dichter bekannt, der am 8. Dezember 1877 auch Blümners Antrittsvorlesung bei-
wohnte. Diese stand unter dem ebenfalls Deskriptives und Normatives verbin-
denden Titel: „Über den Entwicklungsgang und die gegenwärtigen Aufgaben der
Kunstgeschichte“. Adolf Frey überlieferte Kellers wohlwollenden Kommentar über
den neuen Professor: „Der scheint über seine Nase hinauszusehen, was bei diesen
Herren sonst nicht immer der Fall ist“ (zit. Waser 1922, 16).

In seinem vierten Zürcher Jahr veröffentlicht Blümner zwei umfangreiche
Laokoon-Studien (1881). Diese verlängern zur Hauptsache das schon in der Einlei-
tung zur Text-Edition begonnene Sündenregister der aktuellen bildenden Kunst.
Die Titel der beiden Teile umreißen deren Themen: „Über den Gebrauch der Alle-
gorie in den bildenden Künsten“ und „Über den fruchtbaren Moment und das
Transitorische in den bildenden Künsten“. Die Vorliebe gegenwärtiger Kunst für
die Allegorie tobe sich laut Blümner ganz besonders bei der Gestaltung der So-
ckelpartie von Denkmälern aus. Dass in Zürich im Atelier Rudolf Kisslings gerade
ein Denkmal mit einem solchen Sockel in Arbeit war, das 1889 eingeweihte
Escher-Denkmal für den Bahnhofsplatz, dürfte Blümner zur Zeit der Niederschrift
seiner Laokoon-Studien noch nicht gewusst haben.2 Diese Koexistenz von allego-
rischer Praxis und Ächtung der Allegorie ist aber charakteristisch für die zweite
Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts. Sie ist auch bei Keller selber anzutreffen.
Eine Briefbemerkung an Theodor Storm am 11. April 1881 und das, was ihr Anlass
war, die Verstärkung der allegorischen Züge bei der Überarbeitung des Grünen Hein-
rich, die sich etwa in der neu eingeführten Figur des Albertus Zwiehan3 manifestiert,
sollen hier als Belege genügen: „Namentlich wegen des Zwiehans und seines Schä-
dels, dieser etwas gar zu deutlichen Allegorie und Prototypik für einen Verlierer sei-
nes Wesens oder seiner Person, hätte ich Strafe verdient“ (GB III.1, 455).

Blümner schickt die beiden Hefte seiner Laokoon-Studien auch Keller zu. Der
Beschenkte bedankt sich dafür am 22. November 1882 mit einem Brief, der, abge-
sehen von Anrede und Gruß, bloß aus einem einzigen Satz besteht.

 Keller fordert in seinem Artikel vom 15. Juli 1884 in der Neuen Zürcher Zeitung das Publikum
auf, für das Denkmal zu spenden, indem er auf die Verdienste Eschers hinweist. Gegen die
Darstellungen auf dem „Piedestal“ scheint Keller nichts einzuwenden zu haben, rät aber,
diese anders zu platzieren (XV, 330–331).
 Vgl. das Kapitel „Der Schädel“ im dritten Band der Fassung des Romans von 1879/80.

Laokoon-Lehren 51



Empfangen Sie meinen verbindlichsten Dank für die „Laokoon-Studien“, die ich um so
aufmerksamer lese, als der ewige Fluß der Anschauung der ewigen Schönheitsgesetze
sich auch auf dem poetisch-literarischen Gebiet geltend zu machen beginnt, indem die
von den Lessing’schen Grundwahrheiten abgeleitete Rezeptivkunst (z. B. in der Beschrei-
bungs-Frage) einer neuen Betrachtung ruft. (GB IV, 246–247)

Keller gibt sich in dieser Reaktion als Kenner der Materie zu erkennen. Ganz im
Sinne Blümners räumt er Lessings Grundsätzen den Status von „ewigen Schön-
heitsgesetzen“ ein, von „Grundwahrheiten“. Damit stimmt er in den großen
Chor jener ein, die in dem Verfasser des Laokoon, nicht mehr – wie zu Lebzeiten
Lessings seine Gegner – einen „Dictator“ (Barner 1990, 725), sondern den Kün-
der einer verbindlichen Wahrheit sehen.

Für Kellers Auseinandersetzungen mit Lessings Schrift, denen hier nachge-
gangen werden soll, ist der kurze Brief an Blümner der expliziteste Beleg. Des-
halb wird er auch zuerst zitiert. Er bringt, unter dem Stichwort „Rezeptivkunst“4

gleich das ins Spiel, was für Keller in der Auseinandersetzung mit Lessings
Schrift im Vordergrund stand. Dem in seiner Kritik ganz auf die bildende Kunst
hin orientierten Blümner hält Keller entgegen, dass es auch in der Literatur Er-
scheinungen gebe, die von „Lessing’schen Grundwahrheiten“ ‚abgeleitet‘ seien,
was nicht – nach modernem Wortverständnis – bedeutet, dass sie davon dedu-
ziert sind, sondern dass sie von diesen wegführten.5 Was genau unter „Receptiv-
kunst“ zu verstehen sei, geht aus dem Brief selber nicht klar hervor. Andere
Äußerungen im Zusammenhang mit Lessings Laokoon-Schrift werden aber zei-
gen, dass Keller damit eine Prosaliteratur bezeichnete, die sich in detaillierten
und statischen Beschreibungen ergeht. Solche Schilderungen schätzte er als pro-
blematisch ein und sah darin eine Gefahr, vor der er sich wegen seiner Herkunft
von der Malerei ganz besonders in Acht zu nehmen habe. Den nachfolgenden
Ausführungen liegt die Hypothese zugrunde, dass Lessings Schrift Keller beim
Erkennen dieser Gefahr behilflich war.

Kellers Austausch mit Blümner, von dem wir nicht wissen, ob er in persön-
lichen Gesprächen vertieft wurde, ist nur eine, zudem späte Episode in Kellers

 In der von Carl Helbling herausgegebenen Briefsammlung (Keller 1950–1954) wird die Or-
thographie modernisiert. Keller schrieb eigentlich „Receptivkunst“ (www.ehkka.ch/ehkka/
[05.05.2022]). Im Folgenden wird diese originale Schreibung verwendet.
 Die eHKKA (www.ehkka.ch/ehkka/ [05.05.2022]) erlaubt die Feststellung, dass Keller das Verb
„ableiten“ einzig an der vorliegenden Stelle verwendet. Aufschluss über Kellers Verwendung des
Wortes gibt seine Bemerkung, „daß Heyse seit bald dreißig Jahren dichterisch thätig ist, ohne ein
einziges Jahr Ableitung oder Abwechslung durch Amt, Lehrthätigkeit oder irgend eine andere
profane Arbeitsweise genossen zu haben“ (Keller an Storm, 20. Dezember 1879 [Laage 1992, 50]).

52 Dominik Müller

http://www.ehkka.ch/ehkka/
http://www.ehkka.ch/ehkka/


Auseinandersetzung mit Lessings Laokoon-Schrift. Adolf Frey berichtet in sei-
nen Erinnerungen an Gottfried Keller:

Längere Zeit überlegte er sich eine kleinere Schrift gegen Lessings Laokoon. Der um seine
Bildung Verkürzte hatte den Segen dieses unvergleichlichen Buches doppelt empfunden,
weil er ihn erst spät empfing, erst gegen das dreißigste Lebensjahr, und sah immer mit
hoher Bewunderung und Dankbarkeit zu dem „tapferen“ Lessing empor; aber das hohe
Gewicht des Werkes schien ihm eine energische und rückhaltlose Einsprache gegen die
unbilligen Übertreibungen und drakonischen Härten zu fordern – „aber nicht durch
einen Schulmeister, denn die verstehen nichts.“ (Frey 1919, 51)

Außer dieser Aussage Freys gibt es keine Hinweise auf ein solches Vorhaben
Kellers. Dessen respektvolle Aussagen lassen alle durchblicken, dass Keller mit
Lessings Schrift viel verband. Sein scharfer Sinn für historische Veränderungen
machte ihm allerdings klar, dass gewisse Entwicklungen in den Künsten seit
Lessings Zeiten nach einer – wie er sich im Brief an Blümner ausdrückt – „neuen
Betrachtung“ riefen. Nichts deutet aber darauf hin, dass sich ihm deswegen
gleich eine „energische und rückhaltlose Einsprache“ gegenüber den Lessing-
schen Prinzipien aufgedrängt habe.

Der Austausch mit Blümner und mit Frey, der später selber auch ein Buch
über den Laokoon schreiben sollte, dokumentiert, dass Kellers Interesse für Les-
sings Schrift im zeitgenössischen Kontext keine Besonderheit darstellte. Ihre
Rezeption in der zweiten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts ist, anders als
diejenige der Goethezeit,6 noch wenig untersucht. Wer sich jetzt für Lessings
Grenzziehung stark machte, tat dies in doppelter Frontstellung einerseits zur
Rhetorik der medialen Entgrenzung in der Romantik, andererseits zu den Ge-
samtkunstwerksideen Richard Wagners. Diesem diente in Schauspiel und das
Wesen der dramatischen Dichtkunst, dem zweiten Teil der in Zürich entstande-
nen Abhandlung Oper und Drama (Wagner 2000), Lessings Laokoon als Folie
für die Entwicklung des Konzepts eines die medialen Grenzen sprengenden Mu-
sikdramas. Die Überlegungen Lessings drehten sich um eine Kunst, die Wag-
ner, im Gegensatz zur „wirklichen Kunst“, wie sie auf der Bühne zum Leben
erblühe, als die „künstliche“ bezeichnet und schließlich auch noch als ‚egois-
tisch‘ pathologisiert, weil sie so ängstlich auf die Einhaltung von Grenzen be-
dacht sei (Wagner 2000, 128).

 Zur früheren Rezeption vgl. den ausführliche Kommentar Winfried Barners und die Zusam-
menstellung von Rezeptionszeugnissen in Lessing (1990, 650–661 und 674–734) sowie Wolf
(2002) und Schneider (2014). Zur späteren Rezeption Willems (1989, bes. 334–340).

Laokoon-Lehren 53



2

Für Kellers Lessing-Verehrung gibt es zahlreiche Belege (Luck 1970, 128–129),
von denen wohl der Beginn der Rahmengeschichte des Sinngedichts die char-
manteste ist. Der Freund, der umfangreichste von Kellers Dramenversuchen aus
der Jugendzeit (XVI.1, 206–267; XVIII, 365–419), ist ein Remake von Emilia Galotti.
Bezeichnend für den immerhin schon neunzehnjährigen Verfasser ist, dass er die
Figur des Malers, die bei Lessing Conti heißt und eine Nebenrolle spielt, unter
dem Namen Römer als Vater der verführten jungen Frau zu einer Hauptfigur auf-
rücken lässt.

Im Tagebuch, das Keller 1843 in den Wochen führte, in denen die Literatur mit
einer rauschhaften Produktion von Gedichten der Malerei ernsthafte Konkurrenz
zu machen begann und so für ihn die Medienkonkurrenz zur Lebensfrage wurde,
finden sich auch medientheoretische Überlegungen, aber keine Hinweise auf die
Laokoon-Schrift. Keller macht sich hingegen Gedanken über E.T.A. Hoffmann, den
„Musicer, Dichter und Maler“ (XVIII, 33). Indem Keller sich aber schließlich nicht
das romantische Modell der Koexistenz der Medien zu eigen machte, sondern den
Übertritt von der bildenden Kunst zur Literatur als Schnitt verstand, schloss er sich
dem medientheoretischen Rigorismus an, wie Lessing ihn vertrat.

Laut Adolf Frey lernte Keller den Laokoon erst kennen, als er schon fast drei-
ßig war, also in den späten 1840er Jahren. Die Arbeit am Grünen Heinrich hatte
die bildende Kunst in den Hintergrund gedrängt. Stimmt die Angabe, dann hatte
Lessings Buch die mediale Umorientierung noch nicht begleitet, war Keller nun
aber als nachträgliche Bestätigung für die Art willkommen, wie er den Konflikt
mit der Niederschrift des Grünen Heinrich für sich zu klären im Begriff war. Kel-
lers Fall unterscheidet sich von dem anderer „Doppelbegabungen“ dadurch,
dass die Distanzierung von der bildenden Kunst nicht nur eine biographische
Weichenstellung darstellte, sondern die erste große Prosa-Arbeit inhaltlich ali-
mentierte. Keller etablierte sich als der Prosaautor, als der er sich einen Namen
machte, indem er dem Maler, der er hätte bleiben können, in seinem Erstling
eine Zukunft absprach.7

Wichtige, wenn auch nur indirekte Hinweise, wie sich Keller in dieser Start-
phase seiner Karriere als Prosaautor positionierte, geben die vier umfangrei-
chen Rezensionen von Werken Jeremias Gotthelfs, welche die Redaktion der
Blätter für literarische Unterhaltung bei dem noch unbekannten Schweizer in
Auftrag gab, wohl weil man sich von ihm besonders kundige Aufschlüsse über

 Ausführlicheres dazu bei Dominik Müller: „Vom Malen zum Schreiben. Kellers Anfänge in
den Studienbüchern und im „Tagebuch““ (im Erscheinen).

54 Dominik Müller



das Werk seines Landsmannes versprach. Keller kritisiert zwar die weltan-
schaulich-politische Ausrichtung des Berner Pfarrers, rühmt ihn aber als großen
Epiker. Am deutlichsten wird das Lob im vierten und letzten der Aufsätze formu-
liert, der nach Gotthelfs Tod auch zu einem Nachruf wurde:

Zu den ersten äußern Kennzeichen des wahren Epos gehört, daß wir alles Sinnliche, Sicht-
und Greifbare in vollkommen gesättigter Empfindung mitgenießen, ohne zwischen der re-
gistrirten Schilderung und der Geschichte hin- und hergeschoben zu werden, d. h. daß die
Erscheinung und das Geschehende ineinander aufgehen. Ein Beispiel bei Gotthelf. Nir-
gends verliert er sich in die moderne Landschafts- und Naturschilderung mit den düssel-
dorfer oder Adalbert Stifter’schen Malermitteln (welche uns andern Allen mehr oder
weniger ankleben und welche wir über kurz oder lang wieder werden ablegen müssen),
und doch wandeln wir bei ihm überall im lebendigen Sonnenschein der grünen prächtigen
Berghalden und im Schatten der schönen Thäler und sehen die dräuende Gewitternacht
der tapfern Gebirgswelt über die hellen Höfe hereinziehen. (XV, 118)

Der Rezensent lässt sich in den letzten Zeilen der zitierten Passage von seinem
Gegenstand anstecken und gibt das Kondensat einer jener Landschaftspanora-
men, die Gotthelf gerne an den Anfang seiner Romane oder Erzählungen setzt.
Das, was Keller in seinem Brief an Blümner auf die Formel der „Receptivkunst“
bringt, ein Darstellungsvermögen, das den Lesenden den Eindruck zu vermit-
teln sucht, das Beschriebene selber wahrzunehmen, zu ‚recipieren‘, umschreibt
er hier, wo er sich nicht an einen Hochschulprofessor wendet, als ein „Mitge-
nießen“. Die Feststellung, dass Gotthelf seine Leser dazu einlade, ergibt das po-
sitiv formulierte Lob, dem eines ex negativo nachgeschoben wird, das – ganz
auf dem Boden von Lessings Medientheorie – literarische Qualität von der Be-
achtung medialer Grenzen abhängig macht. Die „Malermittel“, die Gotthelf zu
vermeiden wisse, werden mit zwei Attributen charakterisiert: „düsseldorfer“
und „Adalbert Stifter’sche[ ]“. Mit dem ersten dürfte auf die Düsseldorfer Maler-
schule angespielt werden, die durch ihre starke Ausstrahlungskraft offenbar
auch Schriftsteller:innen in den Bann zieht. Das zweite bringt mit Adalbert Stif-
ter einen bis heute emblematischen Beschreibungskünstler ins Spiel. 1855, zwei
Jahre vor der Veröffentlichung seines Nachsommers, stand er auf dem Höhe-
punkt seines Ruhms, den er einer Reihe von Novellen verdankte. Einige von
diesen hatte er zu einer Sammlung vereint, der er die aus dem Bereich der Ma-
lerei übernommene Überschrift „Studien“ gab. Ob Keller zu diesem Zeitpunkt
wusste, dass Stifter, der „Tüftler“ – wie Keller ihn in einem Brief an Hermann
Hettner vom 15. Oktober 1853 bezeichnete (GB I, 380) –, selber auch malte und
diese Tätigkeit nach seinem Durchbruch als Schriftsteller auch weiter intensiv
betrieb, ist nicht bekannt.

Vielleicht verrät auch noch ein formales Detail dieser vierten und beson-
ders grundsätzlichen Gotthelf-Rezension die Laokoon-Lektüre Kellers. Lessing

Laokoon-Lehren 55



hat bekanntlich in seiner Schrift die explizite Auseinandersetzung mit Winckel-
manns Geschichte der Kunst des Altertums hinausgeschoben. Das 26. Kapitels
setzt dann mit der vorgeschoben alarmierten Mitteilung ein, das Buch Winckel-
manns sei eben jetzt erschienen: „Ich wage keinen Schritt weiter, ohne dieses
Werk gelesen zu haben“ (Lessing 1990, 183). Hat Keller diesen Trick, der sich
der Gliederungsstrategie schuldet, nachgemacht, wenn er die Besprechung von
Gotthelfs Erlebnisse eines Schuldenbauers abbricht und mit der Mitteilung neu
einsetzt: „Seit obige Zeilen geschrieben sind, ist die unerwartete Nachricht von
dem schnellen Tode Jeremias Gotthelf’s (22. Oct. 1854) eingetroffen“ (XV, 114). Der
Ton wechselt, und es folgt die feierliche Hommage, aus der oben zitiert worden
ist. Das Verfahren erspart es Keller, die vorwiegend negative Beurteilung von Gott-
helfs letztem Roman und seine grundsätzliche Bewunderung umständlich gegen-
einander auszutarieren und gegen das Gebot zu verstoßen, am Werk eines Toten
herumzumäkeln.

3

In einer „Grübelei“ über das „malerische[ ] Schilderungswesen[ ]“ in der Erzähl-
literatur, die sich – nun wieder zu Beginn der 1880er Jahre – in einem weiteren
Dankesschreiben für ein übersandtes Buch findet, führt Keller die im Brief an
Blümner nur angedeuteten Bedenken gegenüber der „Receptivkunst“ aus. Der
Adressat ist Paul Heyse und der Anlass ist dessen Übersendung des 13. Bandes
seiner Novellensammlung. In dem auf den 30. Dezember 1880 datierten Brief
geht Keller auf das letzte Stück des Bandes, Die Hexe vom Corso, näher ein:

Bei Anlaß dieser Hexe fällt mir eine Grübelei ein, die ich schon wiederholt angestellt,
nämlich daß der „Laokoon“ hinsichtlich des malerischen Schilderungswesens einer Revi-
sion unterzogen werden dürfte. Seit er geschrieben wurde, hat sich die innere Sehkraft
der Menge durch die Verbreitung der ästhetischen Bildung, die Realistik der Bühne etc.
so vermehrt, daß man jetzt durch die Erwähnung einer Farbe, eines rothen Mantels, eines
Landschaftstones, eines Inkarnates etc. eine augenblickliche Wirkung erreicht, an die vor
hundert Jahren nicht zu denken war. (GB III.1, 50)

Hier wird deutlicher, was die „neue Betrachtung“ ausmachen dürfte, nach der
die „Receptivkunst“ rufe. Es ist die Einsicht, dass Beschreibungen in Texten
nur unter Rückgriff auf die Wahrnehmungserfahrung der Lesenden Anschau-
lichkeit vermitteln können, die „Receptivkunst“ also erst vom Rezipienten voll-
endet wird. Dies bedeutet, dass bei einem, Receptivkunstwerk‘ gewissermaßen
zwei Künstler am Werk sind. Da sich die Wahrnehmungserfahrungen im Laufe

56 Dominik Müller



der Zeit verändert hätten und das Archiv gespeicherter Sinneseindrücke reicher
geworden sei, müsste bei Beschreibungen heute anders verfahren werden als
zu Zeiten Lessings.

Die Berücksichtigung der ganz konkreten Rezeptionsbedingungen dürfte
ein weiteres Charakteristikum der kunst- und literaturtheoretischen Reflexio-
nen über Lessings Schrift in der zweiten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts
gewesen sein. Anlass zu dieser Einschätzung gibt auch Heinrich Fischers Lao-
koon-Monographie von 1887, die, wie Blümners Laokoon-Studien, ihr Augen-
merk auf die bildenden Künste richtet und etwas schulmeisterlich mit Lessings
fehlendem Verständnis für die bildende Kunst abrechnet. Fischer vergleicht
darin ausführlich das Bildwissen, das Lessing bei seinem zeitgenössischen Pub-
likum voraussetzen konnte, mit dem Bildwissen gebildeter Menschen der zwei-
ten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts (Fischer 1887, 5–7). Dabei bringt es
uns Lesende des einundzwanzigsten Jahrhunderts, die im Internet Zugriff auf
einen riesigen Fundus hochauflösender Reproduktionen haben, zum Schmunzeln,
wenn Fischer das Publikum des achtzehnten Jahrhunderts bedauert, weil ihm
noch nicht die illustrierten, enzyklopädischen Nachschlagewerke des neunzehn-
ten Jahrhunderts zur Verfügung standen. Auch Wagner argumentiert in seinen
Ausführungen zum Laokoon rezeptionstheoretisch, wenn er die sinnliche Wahr-
nehmung des Theater- oder Opernpublikums gegen die Einbildungskraft stiller Le-
sender ausspielt, „zu der sich das Gedicht nur anregend“ verhalte (2000, 127).

Gerade um ein solches Zusammenwirken von Textpartitur und lesender Aus-
führung ist es dem Nichtmusiker und Prosakünstler Keller zu tun. Die vermehrte
„innere Sehkraft der Menge“ – so die im Brief an Heyse entwickelte These – helfe
der Beschreibungskunst nach, so dass sich der Schriftsteller mit Andeutungen
begnügen könne, ja müsse. Keller lässt höflich offen, ob er diese „Grübelei“ nun
vorbringe, um Heyses Novelle zu rühmen oder um sie zu tadeln und dem Schrift-
stellerfreund zu bedeuten, er möge doch etwas weniger dick auftragen. Eine
Textprobe aus Die Hexe vom Corso spricht eher für die zweite Möglichkeit.8 In ihr

 Heyses Antwort deutet darauf hin, dass er die „Grübelei“ eher als Kritik verstand: „Was Du
über die Laokoonfrage schreibst ist ganz nach meinem Herzen. Ich habe längst erwartet, daß
einer der modernen Experimental-Aesthetiker eine Abhandlung schreiben würde über den
Einfluß der Photographie auf unsere Kunst u. Literatur, da ich in derselben die Erzeugerin
u. Amme unseres heutigen Realismus erblicke. […] Freund Petersen hab’ ich jene Stelle Deines
Briefes mitgetheilt, als Antwort auf seine Frage, warum ich bei meiner Hexe von der guten
alten Gepflogenheit abgewichen, den Leser sich allein etwas malen zu lassen. Übrigens hat er
auch übersehen, daß in diesem Falle das Unterschlagen des Portraits eine pure Affectation ge-
wesen wäre. Mein Held wacht ja aus der Ohnmacht auf u. entdeckt Zug für Zug das Gesicht
u. die Gestalt, die sich’s an seinem Fußende bequem gemacht hat“ eHKKA (www.ehkka.ch/
ehkka/ [05.05.2022]).

Laokoon-Lehren 57

http://www.ehkka.ch/ehkka/
http://www.ehkka.ch/ehkka/


erscheint der von Keller erwähnte rote Mantel, der bezeichnend ist für die grellen
Farben, mit denen Heyse ans Werk geht.

Ein Gesicht vom reinsten römischen Schnitt, ein echtes Cameen-Profil, nur die schlanke
Nase verlief fast ohne jede Biegung, in griechischer Reinheit der Contur. Die Stirn entzog
sich mir, da die losgegangenen schwarzen Haare darüber herabfielen, aber die schöne
breite Wange sah ich und den etwas streng geschürzten Mund, nicht sehr roth gefärbt, aber
jetzt, da er im Traume ein wenig lächelte und die ganz regelmäßigen Zähne sehen ließ, von
einem fast schalkhaften Reiz. Daß ich auch das Ohr nicht vergesse, dessen zierlich und
doch kräftig geformte Muschel wachsbleich aus den Haaren hervorsah. Die Gestalt war in
einen granatrothen Schlafrock gehüllt, mit einer golddurchwirkten schwarzen Schnur ge-
gürtet. Sie schien nicht sehr groß zu sein, vom herrlichsten Wuchs, so viel das dreiarmige
Lämpchen verrieth, das auf einem Stuhl mir zu Häupten stand. Langsam bewegte sich, wie
sie im Schlaf athmete, die kräftige Brust und die Nasenflügel zitterten leise. (Heyse 1885, 183)

Wie anders Keller selber verfährt, zeigt sich, wenn er in seinem Altersroman mit
der Schwägerin von Martin Salanders Widersacher Louis Wohlwend eine Figur
einführt, die ebenfalls auf Klischeebilder mediterraner Weiblichkeit Bezug nimmt
und in Heyses Novelle gar eine Anregung gefunden haben mochte. Wie sehr die
Projektionen des kunstbeflissenen deutschen Bildungsbürgers das Bild der
Frau bestimmt, deutet auch Heyses Erzähler an, wenn er von deren „Cameen-
Profil“ spricht: Die Kunsterfahrung mit geschnittenen Steinen aus der Antike
geht der Begegnung mit der Person in Fleisch und Blut voraus. Doch erhebt der
Erzähler dann doch den Anspruch, seine Figur zu ihrem Recht kommen zu las-
sen und ihr zu einer Rehabilitierung zu verhelfen. Keller begnügt sich mit einer
viel kürzeren Beschreibung, die er einbettet in den Kommentar des Schwagers,
der sich auch hier als geschwätziger Verkäufer aufführt, und einer raschen Wie-
deraufnahme des Handlungsberichts.

„Nimm’ Dich in acht!“ sagte Louis Wohlwend scherzend, „es fließt wahrscheinlich helle-
nisches Blut in ihren Adern. Mein seliger Herr Schwiegerpapa hat ihre selige Mama vom
Schwarzen Meer herübergeholt und deren Vorfahren sollen aus Thessalien dorthin ge-
kommen sein.“

Martin blickte die stille Nachbarin von der Seite an, die ihm jetzt ganz nahe war. Er sah
ein Paar leuchtende Augen, die sich ihm wie in gleichgültiger Trauer zuwendeten, aus dem
dunklen Haarknoten eine tadellose Stirn- und Nasenlinie sich niedersenken und unter dem
schwellenden Munde das schönste Kinn sich rundete, alles wie nach dem Rezept für altgrie-
chische Frauenköpfe.

Salander fühlte ein prickelndes Behagen neben der seltenen Gestalt, und als Wohl-
wend Champagner kommen ließ und er ein paar Gläser genossen hatte, war es ihm, wie
wenn er einen neuen Weltteil oder ein neues Prinzip entdeckt, kurz, das Ei des Kolumbus
gefunden hätte. (VIII, 237)

58 Dominik Müller



Bei Keller bleibt die ganze Beschreibung der Perspektivierung durch das einlei-
tende „Er sah“ unterstellt. Die Figurenperspektive färbt danach auch die Bild-
lichkeit, die der auktoriale Erzähler für die Darstellung von Salanders Reaktion
auf den Anblick der jungen Frau wählt und die auf die kolonialen Verstrickungen
des Romanhelden anspielt, die vom Roman sonst nicht problematisiert werden.
Kellers Roman lässt bis ans Ende völlig offen, wer dieses Fräulein Myrrha Gla-
wicz in Tat und Wahrheit ist. Sie spielt, anders als die Figur Heyses, nur eine Ne-
benrolle. Vom Titelhelden wird sie angehimmelt, wogegen dessen nüchterner
Sohn vermutet, dass sie „blödsinnig ist, wo nicht gar verrückt“ (VIII 346), was
gut zu Salanders allerersten Beobachtung passt, ihr Blick sei von „gleichgültiger
Trauer“.

4

Dass Keller sich beim Beschreiben zurückhalte, wird ihm bereits in einer der
frühsten ausführlichen Studien, die seinem Werk gewidmet wurden, zugutege-
halten. Unter einem ausdrücklichen Hinweis auf Lessing rühmt Friedrich Theo-
dor Vischer:

Keller beschreibt nicht, er führt uns kein Bild anders auf als in Bewegung und Handlung.
Er verwechselt auch nicht das Geschäft des Dichters mit dem des Analytikers. Es ist ein Ge-
setz, das so gut wie jenes Lessing-Gebot: ‚Du sollst nicht malen!‘ zum A B C der Aesthetik
gehört, […]! (1874, Nr. 209)

Dass Keller das Geschäft des Dichters mit dem des Malers nicht verwechsle,
spricht Vischer hier in auffälliger Weise nur indirekt aus, wenn er ihm attes-
tiert, dass er sein Geschäft „auch nicht“ mit dem des „Analytikers“ verwechsle.
(Wie sehr sich Keller auch an diese Grenzziehung hielt, wäre zu erörtern: Die
Überarbeitung des Grünen Heinrich, dem viele Erzählerreflexionen zum Opfer
fielen, deutet aber darauf hin, dass er, vielleicht auch unter dem Einfluss Vi-
schers, von diesem anderen „Gebot“ Notiz nahm).

Schon in seinem 1857 abgeschlossenen Monumentalwerk Ästhetik oder Wis-
senschaft des Schönen, deren vier dicke Bände zeitgleich wie die vier Bände von
Kellers Grünem Heinrich entstanden, ist über Lessing zu lesen: „Seit wir seinen
Laokoon besitzen, gehört der Satz, daß der Dichter nicht malen soll, zum ABC
der Poesie“ (Vischer 1846–1857, Bd. 3, 1200). Bemerkenswert auch der voraus-
gegangene Satz: „Die deutsche Literatur darf stolz darauf sein, durch Lessing
das große Grundgesetz der Dichtkunst, welches dieser §. ausspricht, ein für al-
lemal hingestellt zu haben“ (ebd.). Auch wenn Vischer Lessing gelegentlich ex-

Laokoon-Lehren 59



plizit am Zeug herumflickt, übernimmt er in seinem enzyklopädischen Werk
stillschweigend dessen Fragestellungen und Grundthesen, etwa wenn er die
Zeitdarstellung in der bildenden Kunst zum Thema eines Paragraphen macht.9

Vischer wurde 1855 auf den Lehrstuhl für Ästhetik und Deutsche Literatur
am neu geschaffenen Eidgenössischen Polytechnikum in Zürich berufen, für den
auch Keller im Gespräch gewesen war. Er übersiedelte also fast gleichzeitig wie
Keller von Deutschland nach Zürich, wo die beiden dann in freundschaftlichem
Kontakt standen.10 Dass es der angesehene Vischer war, der mit seinem umfang-
reichen, zweiteiligen Essay von 1874 die erste umfassende Studie über Keller ver-
öffentlichte – und das in der Beilage zur Allgemeinen Zeitung auch noch an sehr
prominenter Stelle –, war eine wirkungsvolle Werbung für Keller. Sie durfte die-
sen darin bestärkt haben, zwei Jahre später das Wagnis einzugehen, den Brotbe-
ruf des Züricher Staatsschreibers an den Nagel zu hängen. Dass das Lob von
einem Lessing-Adepten stammt, dürfte zudem auch noch eine Bestärkung in der
Wertschätzung der Laokoon-Schrift dargestellt haben. In der Bekanntschaft mit
Vischer und mit dessen klassizistischen Prinzipien dürfte aber auch ein Grund
für die Skrupel liegen, mit denen Keller die Vorstöße in Richtung Moderne im
Grünen Heinrich und imMartin Salander vornahm.

Gerade ein so durchsystematisiertes, wissenschaftliches Monumentalwerk
wie Vischers Ästhetik schärft den Blick für die lockere, improvisatorische Form
von Lessings Laokoon-Schrift. Hettner – einiges spricht dafür, dass er es war,
der Keller auf die Schrift hinwies, – hatte diesem schon am 21. Juni 1850 von
seinem Projekt eines „kleinen dramatischen Katechismus“ berichtet, dem er die
„Form von Lessings ‚Laokoon‘“ (GB I, 325) zu geben gedenke. Darüber hinaus
hoffte Hettner, dass dieser „Katechismus“ eine ähnlich durchschlagende Wir-
kung erzielen werde wie das Vorbild, das „mit einem Schlage die beschrei-
bende Poesie vernichtete“, wie er am 6. April 1840 an Fanny Lewald schreibt
(Luck 1970, 116). Die 1852 erscheinende Schrift Das moderne Drama ist dann

 Gottfried Willems stellt über Vischer und sein Verhältnis zu Lessings Laokoon fest: „Um den
kanonischen Rang des ‚Laokoon‘, seine Funktion als Gewährsträger der klassischen Doktrin
und die Allgegenwart seiner Thesen […] zu verdeutlichen, sei für das 19. Jahrhundert auf das
Beispiel F.Th. Vischers hingewiesen. Die Kunstlehre seiner ‚Ästhetik‘, eines Werks, das ebenso
repräsentativ für die Anschauungen seiner Epoche wie reich an Wirkungen auf die Folgezeit
war, scheint ganz von Laokoon-Gedanken durchdrungen, auch da, wo der Name Lessings
nicht fällt. Das gilt sowohl für die Lehre von der Einteilung der Künste, als auch für die vom
Wesen der Bildenden Künste, insbesondere von deren ‚Beziehung auf die Zeit‘ [Vischer 1846–
1857, Bd. 3, 309–403], und auch für die vom Wesen der Dichtkunst und hier wiederum beson-
ders für deren ‚Stilgesetze‘ [Vischer 1846–1857, Bd. 4, 1199–1204]“ (1989, 207).
 Eine detaillierte Würdigung des Verhältnisses zwischen Keller und Vischer, die wechselsei-
tig über einander schrieben bei Luck (1970, 200–259).

60 Dominik Müller



auch tatsächlich so locker aufgebaut, dass darin auch lange Passagen aus Brie-
fen Kellers Platz finden (XV, 627–635).

Der Machart von Lessings Buch wird mehr als ein halbes Jahrhundert spä-
ter Frey seine Studie widmen: Die Kunstform des Lessingschen Laokoon. Frey
war wohl 1898 nicht zuletzt deshalb als Nachfolger des Keller-Biographen
Jakob Baechtold zum Professor für Deutsche Literaturgeschichte an der Univer-
sität Zürich ernannt worden, weil er ebenfalls über eine Keller-Connection ver-
fügte. Frey hatte schon als Student den Kontakt zu dem Dichter gesucht und
gefunden. Er erzählt davon in seinen 1892 erstmals erschienenen Erinnerungen
an Gottfried Keller, aus der oben zitiert wurde. Frey setzt darin den Plan seines
Mentors in die Tat um. Dieser wird darin auch ausführlich gewürdigt, ohne
dass allerdings Kellers Äußerungen zu Lessings Buch nochmals zur Sprache
kämen. Frey vermutet eine Verwandtschaft in der persönlichen Ausdrucksweise
Lessings und von dessen „große[m] Verehrer Gottfried Keller“. Bei letzterem
habe sie sich bemerkbar gemacht „in der Schärfe gegen andere und in eigen-
tümlicher Selbstironie und Selbstherabsetzung, die bei herben, männlichen Na-
turen lediglich ein Widerschein des Vertrauens in sich selbst ist“ (Frey 1905, 9).
Im zweiten, mit „Beiträgen zu einem Laokoonkommentar“ überschriebenen
Teil des Buches zitiert Frey seitenweise aus dem Grünen Heinrich, um zu de-
monstrieren, wie ein Meister bestimmte Anweisungen Lessings mustergültig be-
folgt habe. Was von Blümner und von Vischer pauschal beschworen wird,
dokumentiert Frey nun an Beispielen: der ästhetische Gewinn einer strengen
Befolgung von Lessings Devisen. Unter anderem führt er die Schilderung von
Lys’ Gemälde „Weh dem, der vor der Bank der Spötter steht“ an (II, 148–150).
Heinrich, den Landschaftsmaler, beeindruckt das Bild als höchst virtuose und
mutmaßlich autobiographisch grundierte Manifestation der Historienmalerei.
Frey bezeichnet die Passage metonymisch als „prachtvolles Bild“ (Frey 1905,
121), ohne dabei innezuwerden, dass er damit ja gerade gegen Lessings Gebot
der medialen Distinktion verstößt. Es wird auch nicht in Erwägung gezogen, ob
Keller sich in dieser minutiösen Beschreibung vielleicht für einmal selber der
gescholtenen „Malermittel“ bedient habe, die laut Lessing durch ein Übermaß
an Detailangaben bei deren „endlichen Wiederzusammensetzung“ (Lessing
1990, 127) die Vorstellungskraft der Leserinnen und Leser überfordere.

In größerer Übereinstimmung zu Lessings Direktiven steht dagegen Freys
Hinweis auf die ihren Gegenstand grandios in Bewegung setzende Schilderung
des Borghesischen Fechters (III, 9–10). Damit überbietet der erzählende Heinrich
nicht nur souverän die eigenen Bemühungen, eine Kopie der Statue abzuzeich-
nen, sondern auch die dürren und spitzfindigen Ausführungen im vorletzten, 28.
Kapitel von Lessings Schrift. Dort geht es nur um den Nachweis, dass es sich bei
dem Fechter um den griechischen Feldherren Chabrias handle. Freys Laokoon-

Laokoon-Lehren 61



Buch bekräftigte noch einmal den Geltungsanspruch von Lessings medialen
Distinktionsprinzipien zu einem Zeitpunkt, da eine neue bildende Kunst diesen
um die Wende vom neunzehnten zum zwanzigsten Jahrhundert ein Ende zu set-
zen begann. Frey ist nach Vischer und Blümner der dritte aus einer Gruppe von
Universitätsprofessoren, die zeigt, dass Lessings Maximen in Kellers Zürich ganz
besonders hochgehalten wurden. Auch in Kellers Spätwerk finden sich jedoch
Anzeichen dafür, dass diese Maximen mit dem Ausklingen des Realismus, unter
dessen Auspizien sich die Literatur in der Schweiz besonders reich entfaltet
hatte, ihre Verbindlichkeit einbüßen werden. Die allegorischen Verfahren, die
sich Keller, gewissermaßen hinter dem Rücken der eigenen Leitsätze, erlaubte,
sind Vorboten einer neuen literarischen Ästhetik. In der Moderne, die das mime-
tische Potential eines literarischen Textes als Qualitätskriterium relativiert, ver-
schiebt sich der Blick auf die Problemlage. Das ermöglicht auf der Seite der
Rezeption auch gerade eine neue Wertschätzung der Werke Stifters, deren Be-
schreibungsfuror heute – jenseits der Erörterung ihrer Anschaulichkeit – eher als
Faszinosum denn als Schwäche gewertet wird.

5

Von Kellers expliziten Erwähnungen des Lessing’schen Laokoon ist diejenige,
die sich in seiner autobiographischen Skizze von 1876 findet, die merkwür-
digste. Der Text stammt aus dem Jahr, in dem Keller vom Staatsschreiberamt
zurücktrat und sich als Schriftsteller wieder vermehrt ins Gespräch zu bringen
suchte:

Betrachte ich nun meine geringfügige Gestalt, wie sie in der literarischen Gemeindestube
in der Nähe der Thüre sitzt, etwas genauer, so gehört sie zu jener zweifelhaften Geister-
schaar, welche mit zwei Pflügen ackert und in den Nachschlagebüchern den Namen
„Maler und Dichter“ führt. Sie sind es, bei deren Dichtungen der Philister jeweilen beifäl-
lig ausruft: Aha, hier sieht man den Maler! und vor deren Gemälden: Hier sieht man den
Dichter! Die Naiveren unter ihnen thun sich wohl etwas zu Gute auf solches Lob; Andere
aber, die ihren Lessing nicht vergessen, fühlen sich ihr Leben lang davon beunruhigt und
es juckt sie stets irgendwo, wenn man von der Sache spricht. (XV, 406–407)

Dass Keller sich 1876 auch in einem nicht an ein Fachpublikum adressierten Text
mit der Nennung von Lessings Namen begnügen konnte, ist ein Indiz für die all-
gemeine Bekanntheit von dessen Werk. Verwunderlich an diesen Zeilen ist, dass
Keller sich zu einem Zeitpunkt immer noch auch den Malern zurechnete, zu dem
er seit mehr als 30 Jahren kaum mehr je einen Pinsel angerührt hatte. Was könnte
ihn dazu bewogen haben? Wollte er mit dieser Positionierung ein Markenzeichen

62 Dominik Müller



bestätigen, das in den besagten „Nachschlagebüchern“ tatsächlich immer wieder
erneuert wurde und dem er auch in der nachfolgenden Schilderung seiner maleri-
schen Anfänge neue Nahrung gibt? Hoffte er mit der Nähe zur bildenden Kunst
als realistischer, der Anschaulichkeit verpflichteter Schriftsteller zu punkten?
Oder geht die Selbstcharakterisierung, wie schon die Aussage, er sitze „in der lite-
rarischen Gemeindestube in der Nähe der Thüre“, auf das Konto des Bescheiden-
heitstopos, dem mehr oder weniger der ganze Aufsatz unterstellt ist und den man
als Bestätigung jener „Selbstherabsetzung“ deuten kann, die ihm Adolf Frey at-
testierte. So oder so: Die Passage ist das einzige explizite Zeugnis dafür, dass Kel-
ler Lessings Schrift mit seinem eigenen Fall in Verbindung brachte.

Am Ende dieser Musterung der expliziten Äußerungen Gottfried Kellers
über Gotthold Ephraim Lessings Laokoon-Schrift sei hier nun noch eine Text-
passage besprochen, die Keller nicht als Kunst- oder Literaturtheoretiker zeigt,
sondern als Meister der Erzählkunst. Es geht dabei höchstens mittelbar um Les-
sings Schrift, primär aber um dessen Ausgangspunkt, die spätantike Laokoon-
Statue. Keller lässt sie im Grünen Heinrich im Maskenzug des fastnächtlichen
Künstlerfestes in der deutschen Kunststadt erscheinen. Es ist der zweite von
Heinrichs Malerfreunden, der Landschaftsmaler Erikson, der in einer Nachstel-
lung der Statue den von den Schlangen bedrängten Laokoon vorstellt. In der
Fassung des Romans von 1854/55 hält sich der Erzähler nur kurz dabei auf. Die
auffallende Erwähnung, dass die „kräftigen Muskeln“ des Darstellers „alle in
wunderschönem Spiele seiner Bewegung gehorchten“ (XII, 170), wird damit le-
gitimiert, dass der Anblick Rosalie, Eriksons Geliebte, fessele.

Man mag die Neuformulierung der Passage in der Fassung von 1879/80 der im
Zusammenhang mit dem Bad der Judith viel diskutierten Tilgung von „Nuditäten“
zurechnen, wie Keller am 10. September 1871 an Emil Kuh schreibt (GB III.1, 161).
Was Keller an die Stelle setzt, zeugt aber einmal mehr von größtem Raffinement.
Keller mochte in der ersten Fassung bei der Beschreibung des lebenden Bildes
vordergründig den Lessing’schen Devisen nachgekommen sein, indem er den
Muskeln des Statuendarstellers (wie später auch denen des Borghesischen Fech-
ters) eine Handlung zuschreibt. Die Neufassung ist etwas ausführlicher und kann
als eine Richtigstellung gedeutet werden, weil sie dem Tatbestand Rechnung
trägt, dass sich Erikson eben gerade nicht bewegen darf. Dabei kommt statt des
attraktiven Männerkörpers indirekt das in den Blick, was seit Lessing das „Lao-
koon-Problem“ heißt:

Als auch diese Wolke sich verzogen, wurde eine Laokoonsgruppe sichtbar, von Erikson
und zwei jungen Satyrn mit Hilfe zweier großen Schlangen dargestellt, die man aus Draht
und Leinwand gemacht hatte. Es war keine leichte Anstrengung, mit gespannten Muskeln
in der vorgeschriebenen Lage zu verharren; diese wurde aber noch schwieriger, als er in

Laokoon-Lehren 63



dem krampfhaft zurückgebogenen Kopfe die Augen einmal abwärts bewegte und in dem
nunmehrigen augenblicklichen Gesichtsfelde Rosalien sah, wie sie von Lys am Arme vor-
übergeführt wurde, […]. (II, 196)

Laut Lessing hat der antike Bildhauer für die Darstellung des mit den Schlangen
kämpfenden Laokoon die seinem Medium gemäße Form gefunden. Doch die Be-
tonung des Behelfsmäßigen der Nachstellung, das auch aus der Machart der
Schlangen spricht, unterstreicht, dass hier von dem für Lessing ausschlaggeben-
den „bequemen Verhältnis“ (Lessing 1990, 116) zwischen Dargestelltem und Dar-
stellungsmitteln, zwischen „Bezeichnetem“ und „Zeichen“ keine Rede mehr sein
kann. Die Rückführung in Handlung stellt Lessings Axiom in Frage, dass der an-
tike Bildhauer einen transitorischen Moment gefunden habe, in dem die Hand-
lung zu einer vorübergehenden Ruhe komme, die sich mit der medienbedingten
Stillstellung der Handlung im Bild vertrage. Damit wird Lessing in ein ironisches
Licht gerückt, was zur Fastnacht passt. Die Ironie wird noch dadurch gesteigert,
dass der Maler Erikson, durch seine fordernde Rolle am Handeln gehindert, nicht
gegen die Grenzübertretung einschreiten kann, die Lys zu begehen im Begriff ist,
wenn er sich an die Geliebte seines Freundes heranmacht.

Diese wird sich indessen von den Verführungskünsten Lys’, der auch in sei-
ner allegorischen Malerei, anders als der strenge Landschaftsmaler Erikson,
Grenzen überschreitet, keinen Moment beeindrucken lassen. Heinrich dagegen
wird den Übergriff dem holländischen Malerkollegen noch heimzuzahlen versu-
chen. Es kommt zum Duell zwischen dem Grenzübertreter und dem Rigoristen,
in dem – so das erzählte Urteil im Roman – weder der eine noch der andere eine
gute Figur macht.

Literatur

Barner, Wilfried. „Kommentar“. Gotthold Ephraim Lessing. Werke und Briefe in zwölf Bänden.
Bd. 5.2. Hg. Wilfried Barner. Frankfurt/M.: Deutscher Klassiker Verlag, 1990. 619–916.

Blümner, Hugo. „Einleitung“. Lessings Laokoon. Hg. Hugo Blümner. Berlin: Weidmannsche
Buchhandlung, 21880. 1–140.

Blümner, Hugo. Laokoon-Studien. Freiburg/Br.: J.C.B. Mohr, 1881.
Fischer, Heinrich. Lessings Laokoon und die Gesetze der bildenden Kunst. Berlin:

Weidmannsche Buchhandlung, 1887.
Frey, Adolf. Die Kunstform des Lessingschen Laokoon. Stuttgart: Cotta, 1905.
Frey, Adolf. Erinnerungen an Gottfried Keller. Leipzig: H. Haessel, 31919.
Heyse, Paul. „Die Hexe vom Corso“. Gesammelte Werke. Bd. 17. Novellen VIII. Berlin: Wilhelm

Hertz, 1885. 171–241.
Laage, Karl Ernst (Hg.). Theodor Storm – Gottfried Keller. Briefwechsel. Kritische Ausgabe.

Berlin: Schmidt, 1992.

64 Dominik Müller



Lessing, Gotthold Ephraim. „Laokoon oder über die Grenzen der Malerei und Poesie“. Werke
und Briefe in zwölf Bänden. Bd. 5.2. Hg. Wilfried Barner. Frankfurt/M.: Deutscher
Klassiker Verlag, 1990. 9–321.

Luck, Rätus. Gottfried Keller als Literaturkritiker. Bern: Francke, 1970.
Müller, Dominik. „Vom Malen zum Schreiben. Kellers Anfänge in den Studienbüchern und im

Tagebuch“. Gottfried Keller – Spielräume der Phantasie. Hg. Ursula Amrein. Stuttgart,
Weimar: Metzler (im Erscheinen).

Schneider, Sabine. „Die Laokoon-Debatte. Kunstreflexion und Mediendebatte im
18. Jahrhundert“. Handbuch Literatur & Visuelle Kultur. Hg. Claudia Benthien, Brigitte
Weingart. Berlin, New York: De Gruyter, 2014. 68–85.

Vischer, Friedrich Theodor. Aesthetik. Oder Wissenschaft des Schönen. Zum Gebrauch für
Vorlesungen. 4 Bde. Reutlingen, Leipzig, Stuttgart: Verlagsbuchhandlung Carl Mäcken,
1846–1857.

Vischer, Friedrich Theodor. „Gottfried Keller. Eine Studie“. Beilage Zur Allgemeinen Zeitung
Nr. 203, 204, 207, 209, 210. 22.–29. Juli 1874.

Wagner, Richard. Oper und Drama. Hg. Klaus Kropfinger. Stuttgart: Reclam, 2000.
Waser, Otto. „Hugo Blümner“. Biographisches Jahrbuch Für Die Altertumswissenschaft 41

(1922): 1–44.
Willems, Gottfried. Anschaulichkeit. Zur Theorie und Geschichte der Wort-Bild-Beziehungen

und des literarischen Darstellungsstils. Tübingen: Max Niemeyer, 1989.
Wolf, Norbert Christian. „‚Fruchtbarer Augenblick‘ – ‚prägnanter Moment‘. Zur

medienspezifischen Funktion einer ästhetischen Kategorie in Aufklärung und Klassik
(Lessing, Goethe)“. Prägnanter Moment. Studien zur deutschen Literatur der Aufklärung
und Klassik. Festschrift für Hans-Jürgen Schings. Hg. Peter-Andre ́ Alt u. a. Würzburg:
Königshausen & Neumann, 2002. 373–404.

Laokoon-Lehren 65




