
Dennis Borghardt

Gottfried Kellers medial-realistische Poetik

1 Realismus und Medialität

Medialität im Realismus als eine Poetik sui generis zu beschreiben, setzt, aus
einer heuristischen Warte betrachtet, mehrerlei voraus – zum einen ein Ver-
ständnis dessen, was genau an einer realistischen Darstellungsweise ‚medial‘
zu nennen ist, zum anderen, was im Rahmen einer solchen Disposition realisti-
sche Repräsentationen auszeichnet, mithin die Reflexion dessen, was sich in li-
terarischer Hinsicht nicht nur als ‚medial‘ und ‚realistisch‘ im Sinn zweier
gleichrangiger Attribute, sondern auch als Verschränkung realistischer und me-
dialer Verfahrensweisen beschreiben lässt, in denen sich beide Aspekte wech-
selseitig gewichten und aufwerten. Erschwert wird ein solcher Zugang dadurch,
dass dem Medienbegriff selbst bereits eine Polysemie zu eigen ist, die etwa von
der Vorstellung eines neutral „‚Vermittelnde[n]‘ oder ‚Zwischenmittel[s]‘“ über
eine Trägermaterie (Hoffmann 2014, 14), die – in Absetzung von einem klassi-
schen Formbegriff – bisweilen „ein hohes Maß an Auflösung gewährleiste[t]“
(Luhmann 1986, 6), bis hin zur „unabschließbaren Bewegung des differentiellen
Verweisens sprachlicher Zeichen“ reichen kann (Heilmann/Venus 2014, 58). Das
Spektrum an Positionen lässt sich dadurch charakterisieren, dass „bereits die Fra-
gen, was Welt und Realität überhaupt sind und in welchem Verhältnis Subjekt
und Welt zueinanderstehen, zu Debatten über die Medien und deren Wirkungs-
macht führen“ (Helmes/Köster 2018, 15). So sehr sich also ein regelrechtes Überan-
gebot an theoretischen Anknüpfungspunkten zu diesem Komplex ausmachen
lässt, so sehr ist dabei die Realität als eine Größe zu berücksichtigen, in der sich
substanzielle und repräsentationale Momente1 niederschlagen und widerspiegeln.

Dass im poetischen Realismus auf Medien ausführlich referiert wird, insofern
sie im neunzehnten Jahrhundert weithin expandierende Teile der Wirklichkeit
sind, kann kaum überraschen – erst recht nicht, wenn man die Entwicklung von
Informations- und Kommunikationsmedien wie Zeitung, Zeitschrift und Brief sowie
deren voranschreitende Distributionsmöglichkeiten miteinbezieht.2 Gleichwohl ist

 Der poetische Realismus ist insofern substanziell realistisch, als er ‚Wirklichkeit‘ zum be-
herrschenden Paradigma erklärt, und er ist insofern repräsentational, als er die Wirklichkeit –
bzw. seine Auffassung über dieselbige – über poetische Zeichen vermittelt, diese Poetizität je-
doch kein schieres Abbildungsverhältnis meinen muss.
 Zur Mediengeschichte des neunzehnten Jahrhunderts vgl. Requate (2009) und Telesko (2010);
zur Rolle und Funktion der Briefkultur im neunzehnten Jahrhundert vgl. Baasner (1999); zur

Open Access. ©2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110698794-003

https://doi.org/10.1515/9783110698794-003


mit einer solchen gegenständlichen Herangehensweise noch nicht die Frage
nach der Medialität realistischer Texte, zumal in einem poetologischen Sinn,
plausibel beantwortet oder auch nur aufgeworfen. Dieser Umstand sei an einem
Beispiel illustriert: Schlicht für Die drei gerechten Kammmacher (1856) zu konsta-
tieren, dass sich in der lackierten Lade der Züs Bünzlin, wie sie dort beschrieben
wird, unter anderem ein „kleines Buch“ sowie „fünf oder sechs Liebesbriefe“ be-
finden (IV, 229), zeigt zuvorderst eine topische Dimension, die dem Text an der
entsprechenden Stelle zukommt, an;3 jedoch wird hierdurch noch kein Spezifi-
kum auf der Ebene realistisch-medialer Erzählverfahren erfasst. Möglicherweise
ließen sich ebenfalls realistische Texturen mit ähnlichem Sinnangebot erzeugen,
wenn statt der Bücher und Liebesbriefe ein Handspiegel oder eine Haarschleife
in der Lade lägen.4 Und auch mit Konnotaten eines (vergangenen) Liebeslebens
der eingeführten Figur ist noch keine Aussage über die Funktionen gemacht, die
dem Brief als Medium, abseits seiner referentiellen Funktion auf eine in der Die-
gese zu verortende Figurendisposition, zukommen können bzw. in bestimmten
Kontexten literarisch zukommen. Poetisch-realistische Zeichen in ihrer Textprä-
senz zu lesen, erfordert gleichfalls, eine über diese Präsenz selbst hinausgehende
Reflexionsebene5 aufzuspannen und zu diskutieren; in diesem Sinn hielt Claus-
Michael Ort bereits 1998 fest, „[d]aß sich die ‚realistische Literatur‘ sehr weitgehend

Geschichte der Zeitung im neunzehnten Jahrhundert vgl. Koszyk (1966) sowie zur Entwick-
lung der Zeitschriften Obenaus (1986).
 Da es sich an dieser Stelle zudem um die Einführung der Züs Bünzlin handelt, lässt sich die
Beschreibung der Lade gleichsam als eine Charakterisierung der Figur lesen.
 Strukturalistisch gesprochen können auch andere Zeichen als ‚Liebesbriefe‘ derartige Seme
enthalten bzw. Kohärenzen mit ihnen bilden.
 Diese nennt Moritz Baßler „Bedeutungsebene“, in Abgrenzung zur „Darstellungsebene“ und
„Textebene“ (2013a, 8). Charakteristisch für den poetischen Realismus ist demzufolge, dass zwi-
schen Text- und Darstellungsebene ein weitestgehend automatisiertes Verhältnis (anders als
etwa in Avantgarde- oder surrealistischen Texten) vorherrscht und zwischen der Darstellungs-
und Bedeutungsebene eine Tendenz zur Verklärung besteht. Diese letztere Tendenz eröffnet zu-
gleich die Möglichkeit, die Wirklichkeit mit übergeordneten Signifikanzen, ‚Metacodes‘, zu bele-
gen. Vgl. zum Automatisierungsaspekt auch Katharina Grätz: „Realistische Texte streben zumeist
danach, den Eindruck genauer mimetischer Abbildung außerliterarischer Realität zu vermitteln;
sie geben sich den Anschein, als erhalte die Welt des Gegenständlichen in ihnen unmittelbare
Präsenz“ (2013, 116). Zum Verklärungsaspekt, der sich im poetischen Realismus nicht als Streben
zu einer Totalität, sondern zusehends als auf Partikularzeichen gerichteter erweist, vgl. Christian
Rakow: „Vorgeführt wird [im poetischen Realismus; DB] nicht mehr eine aus sich heraus umfas-
send symbolische Diegese, sondern ein poetologischer Verweis auf die angestrebte Symbolkraft
bzw. auf ihre permanente Verfehlung. Im Zuge dieser Reflexivwerdung des Realismus partikulari-
siert sich sein Projekt. Man findet wohl Figuren, die je individuell verklärungsfähig sind. Eine
weithin verklärte Diegese findet man nicht“ (2013b, 39).

28 Dennis Borghardt



als metasemiotisch erweist und Zeichenhaftigkeit, d. h. Zeichen und das Verhältnis
zu deren Referenten selbst ‚mise-en-abyme‘ und rekurrent thematisiert“ (1998, 1).

Darüber hinaus ist im von Ort aufgeworfenen Zusammenhang zu klären,
„welche explizite und implizite Semiotik die literarischen Erzähltexte des ‚Rea-
lismus‘ transportieren, wenn sie über ‚Realität‘ bevorzugt als Referenten von
mimetisch motivierter oder arbiträrer Repräsentation ‚reden‘“ (ebd.). Angespielt
wird hiermit grosso modo auf solche Verfahren, die den poetischen Realismus
aufgrund seiner rekursiven Referenzstruktur vor anderen Poetiken auszeich-
nen.6 Hierzu ist allerdings neben der mimetischen auch die mediale Dimension
solcher Verfahren ins Auge zu fassen. Denn fokussiert wird über realistische
Zeichen nicht genau die eine – eben realistische – Bezugsebene, die dann auf
flachen Zeichen beruhen würde;7 vielmehr lässt sich von einer Plastizität spre-
chen, die in den und anhand der Zeichen zum Ausdruck kommt, wovon der
poetische Realismus ausgiebigen Gebrauch macht. Julian Schmidt brachte dies
im Jahr 1852 programmatisch auf den Punkt:

Um poetisch wahr darzustellen, um einmal nicht gegen das Gesetz der Wirklichkeit zu
verstoßen, und um den Schein des Lebens, die plastische Körperlichkeit seiner Figuren
hervorzubringen, muß er [der poetische Realismus; DB] die materiellen Mittel in der volls-
ten Ausdehnung in seinem Besitz haben. (2001, 115)

Die Aspekte der Korporalität und Plastizität sowie der Verlebendigung rufen Fra-
gen nach materialistischen Spielarten der Literatur auf den Plan, die – mit
Schmidt – unter Ausschöpfung der „materiellen Mittel“ zu erlangen wären. Me-
dial gewendet, wäre dann –mit Niklas Luhmann – die

Materie das Medium der Realität, dann auch das Medium eines Realitätskontinuums von
Sein und Bewußtsein und schließlich, soweit die Welt als congregatio corporum in Be-
tracht [kommt], das Medium eines Realitätskontinuums, das zum Beispiel Wahrnehmung
überhaupt erst ermöglicht. (1986, 6)

Die von Luhmann umrissene Disposition zielt auf eine im neunzehnten Jahrhun-
dert verbreitete Auffassung über das Verhältnis von Materie und Medialität ab.
Auch so etwas wie eine ‚Idee‘ – so sie denn in einer intelligiblen Form existiert –
wird demgemäß allererst in einer materialen Manifestation erschlossen, dies jedoch

 So lässt sich etwa die genannte ‚mise-en-abyme‘-Struktur per se umstandslos auf die Idyllik
übertragen, worin häufig Bilder in Bildern geschaffen, jedoch mit anderen Verfahrensweisen
literarisch ausgestaltet werden, als dies im poetischen Realismus der Fall wäre.
 Dies hieße, dass die Referenzmomente, die der Text zur Wirklichkeit einnimmt, sich gänz-
lich analog zu den Referenzmomenten der intratextuellen Zeichen untereinander verhielten.

Gottfried Kellers medial-realistische Poetik 29



nicht auf epikureistischem Wege, sondern anhand der Materie als einer vorgeord-
neten Instanz.8 Es bleibt ein gewisser Widerspruch bestehen, der erst aufgelöst wer-
den muss, indem entweder in der Form der Stoff oder im Stoff die Form zu suchen
ist. Dergestalt zeigt sich im Grünen Heinrich (1854/55) der Protagonist Heinrich
Lee hinsichtlich eines Kirchturmhahns, den er in seiner frühen Jugend vom Dach-
zimmer aus erblickt, selbst „des bestimmten Glaubens“ überzeugt, „dass dieser
Hahn Gott sein muss“ (I, 34). Eine solche Gottesvorstellung, die sich auf einen
konkreten Körper richtet, wirkt umso frappanter, wenn man bedenkt, dass Hein-
rich kurz zuvor seine Mutter nach demWesen Gottes fragte und sie so nachdrück-
lich wie eindeutig antwortete: „Gott ist ein Geist!“ (ebd.). Erst der Stoff in seiner
Anschauung vermag hier eine formale Vorstellung, namentlich die von Gott, mit-
hin die höchste überhaupt, zu stiften.9 Je nachdem, welche Art von Medialität
hier zugrunde liegt, wirft sich vor diesem Hintergrund überhaupt die Frage auf,
ob realistische Positionen, wie man mit Blick auf die sich in der Mitte des neun-
zehnten Jahrhunderts formierenden Philosophien eines Ludwig Feuerbach und
Karl Marx annehmen könnte, vorwiegend materialistische – auf das Objekt als
materiales gerichtete – zu nennen sind. Die traditionelle Forschung zum Zeichen-
verständnis des poetischen Realismus bewegt sich – in loser Tradition zu den
sich am Materialismus-Streit des neunzehnten Jahrhunderts10 orientierenden Lite-
raturgeschichten11 – in einem Spannungsfeld, in dem insbesondere zwischen

 Epikureistisch wäre demgegenüber, überhaupt erst keine Vor- und Nachordnung von Mate-
rie und Ideen zuzulassen, sondern die Materie als einzige maßgebliche ontologische Größe
anzuerkennen.
 Vgl. zur Dialektik von Säkularisierung und Sakralisierung bei Gottfried Keller ausführlicher
Amrein (2006).
 Vgl. prägnant hierzu Bayertz u. a.: „Somit stehen sich im Materialismus-Streit nicht die ei-
gentlichen Extreme – Materialisten und Spiritualisten –, sondern Anhänger eines ontologi-
schen Materialismus und eines Dualismus von Materie und Geist gegenüber – wobei beide
Positionen nicht ausdrücklich formuliert zu sein brauchen; häufig bleiben sie unausgespro-
chen im Hintergrund“ (2012, xix).
 So ist etwa bei Glaser u. a. die Rede davon, dass sich „[i]nsgesamt […] Realismus als ein
‚Gegenidealismus‘“ verstehe (41985, 239), während Grabert und Mulot zufolge „in dieser Hin-
gabe an die Wirklichkeit […] das Erbe und die Tradition des klassischen Idealismus durch[bra-
chen], der dem Leben mit einer festen sittlichen Grundhaltung gegenübertrat“ (1964, 322).
Dass sich diese teils philosophischen, teils ideologischen Beziehungen nicht ohne weiteres
vereindeutigen lassen, belegen auch sozialgeschichtliche Einlassungen wie diejenigen bei Eh-
lert, denen zufolge man im neunzehnten Jahrhundert zuvorderst „von der Literatur […] Ent-
spannung durch Spannung, phantastische Gegenwelten und Harmonie gegen den Zwang der
Arbeit“ erwartete (2001, 294). Es entstehen somit durch die nicht eindeutig auf einen Nenner
zu bringende ‚realistische Position‘, immer wieder gewisse Bifurkationen und Herausforderungen
für die Literaturgeschichtsschreibung, so sie den Anspruch hat, sich auch mit dem Verhältnis

30 Dennis Borghardt



‚wirklichkeitsgetreuen‘ und ‚idealistischen‘ Zeichen oszilliert wird. Dabei werden
regelmäßig Bedeutungsdimensionen betont, in denen sich eine durch idealisti-
sche Versatzstücke geradezu emphatisch aufgeladene Nähe realistischer Zeichen
zur Wirklichkeit manifestiere; übertragen wird diese Denkfigur, mehr noch, bis-
weilen auf die Ebene nationalliterarischer Geschichtsschreibung, wenn etwa erst
auf der Folie des französischen Realismus ein deutscher Realismus konzeptuell
definierbar erscheint. In diesem Sinn setze nämlich letzterer jenem

ein durch umfangreiche theoretische Bemühungen gekennzeichnetes Realismuskonzept
entgegen, das gerade das Element unbeteiligten ‚Sezierens‘ ausschließt und anstrebt,
eine relativ wirklichkeitsnahe Darstellung mit den Traditionen der idealistischen Philoso-
phie auszusöhnen. (Kohl 1977, 109)

Nicht nur hinsichtlich des Zugriffs auf die Wirklichkeit – der nach dem hier vor-
gebrachten Realismusverständnis gerade kein analytischer sein soll –, sondern
auch hinsichtlich der im Realismus verhandelten Semiotik ist der Begriff des Idea-
lismus genauer zu umreißen. Verfolgt man dies historisch weiter zurück, so
steht – gleichsam als Ankerpunkt – der Symbolbegriff der Goethezeit Pate, der
von einer Kraft ausgeht, „die im Besonderen das Allgemeine (und im Allgemeinen
das Besondere) darzustellen vermag“ (Homberger 2003, 553) – was so zu verste-
hen ist, dass jeder wirklichen Gegebenheit das Naturgesetz derselbigen eingege-
ben ist. Auf die Vor- und Gegenbildlichkeit des goetheschen Symbolbegriffs und
dessen supponierter Koinzidenz von Erscheinung und zugrundeliegendem Natur-
gesetz – sowie unter Heranziehung von Zeichenbegriffen, die von Charles Sanders
Peirce12 inspiriert sind – hat in jüngerer Zeit Baßler hingewiesen:

Alle Gegebenheiten der Diegese bedeuten ja einerseits (als sin-Zeichen) Singularitäten in
einem metonymischen Zusammenhang – das eben ist Realismus –, sie sollen andererseits
aber auch, wie in Goethes Symbolik, ihr Gesetz, ihr Wesen, eine Art Metacode bedeuten
(als legi-Zeichen). (2015, 45)

Das Spannungsverhältnis, das zwischen transzendierenden Größen und realis-
tischen Texturen besteht, ist hiermit in nuce erfasst. Wurde bei Stefan Kohl

von Ideal und Wirklichkeit im Poetischen Realismus auseinanderzusetzen. Wenn neuere Litera-
turgeschichten ereignis- und gattungsgeschichtliche Ansätze miteinander verknüpfen (Sprengel
2020), so bewegt sich dies in einem merklichen Gegensatz zu verfahrensgeschichtlichen Ausrich-
tungen (Baßler 2015). Letztere aber sind neben ihrem historisch-erklärenden Anspruch Beschrei-
bungsmittel für Verfahrensweisen, die quasi-synchron anmuten.
 Als sin-Zeichen gelten solche, die noch nicht mit einem spezifischen Bedeutungsinhalt ver-
sehen wurden; legi-Zeichen hingegen als solche, in denen präsupponierte Regeln in Zeichen-
aktualitäten überführt werden – eine Position, die in beiden genannten Hinsichten weit
entfernt vom goetheschen Symbolbegriff anzusiedeln ist.

Gottfried Kellers medial-realistische Poetik 31



noch die Ablehnung eines analytischen Zugriffs, des „Sezierens“, in Richtung
eines positiv besetzten Ziels, eines regelrechten „[A]ussöhnen[s]“ von Wirklich-
keit und Ideal, gewendet, so insistiert Baßler mit der Kategorie des Metacodes
nicht auf weitere individuelle Zeichen, sondern auf ein Zeichensystem,13 das
zur weiteren Vermittlung größerer Sinneinheiten befähigt. Hierdurch tritt das
Desiderat nach einem medialen Moment, das in einer Harmonisierung münden
soll, allererst zutage. Idealität und Realität sind insofern nicht nur zwei verschie-
dene Sphären, zwei Sphären, welche – mit Alexander Honold gesprochen – die
„in sich widersprüchliche Bilanz des Sowohl-als-auch oder gar des Weder-noch“
enthalten (2018, 15), sondern zwei Sphären, die der Vermittlung bedürfen – und
zu dieser auch fähig sind. Wie aber wird simultan zwischen Stoff und Form
sowie zwischen Codes unterschiedlicher Provenienz vermittelt? Und was ist es,
was nach einem solchen Vermittlungsprozess poetische Wirkungen zeitigt, die
auch für eine zeitgenössische Leserschaft attraktiv erscheinen können? In Kellers
Poetik lassen sich – so der Vorschlag, der im Folgenden ausgebreitet wird – als
eine wesentliche Strategie im Zeichenumgang medial-realistische Verfahren aus-
machen, die produktiv (und nicht schlichtweg ‚mimetisch‘) und polyvalent (und
nicht ‚vereindeutigend‘) zu nennen sind.

2 Medialität als Zeichenvermittlung in Kellers
Poetik

Die oben beschriebene Tendenz zu einer Harmonisierung eigentlich heterogener
Zeichen und Codes soll im Folgenden näher betrachtet und anhand weiterer Bei-
spiele illustriert werden, die Keller in seiner realistischen Poetik14 verfolgt. Dabei
lässt sich ein Streben in numinose Sphären, das Anblicken einer göttlichen, ide-
ellen oder mythischen Sphäre, ebenso ausmachen wie die entgegengesetzte Be-
wegung in diejenigen Weltbereiche, in denen die profanen Sachzusammenhänge

 Verstanden als eine auf Roland Barthesʼ Konzept der Codes rekurrierende Vorstellung, die
auf „eine Perspektive aus Zitaten, eine Luftspiegelung von Strukturen“ abzielt (Barthes 1987,
25). Diese ‚Luftspiegelung‘ ist konkreter als Parastruktur zu fassen, die im Text zu einer spezifi-
schen Textur verwoben wird: „[J]eder Code ist eine der Kräfte, die sich des Textes bemächtigen
können (von denen der Text das Netzwerk ist), eine der STIMMEN, aus denen der Text gewebt
ist“ (ebd.).
 Hiermit sind keine explizit programmatischen Einlassungen oder ähnliches gemeint; viel-
mehr stehen diejenigen Textgegebenheiten zur Diskussion, in denen sich Zeichen dergestalt
medial wirksam zwischen verschiedenen Ebenen zu erkennen geben, dass ohne größeres Ri-
siko von poetologischen Eingebungen gesprochen werden kann.

32 Dennis Borghardt



vorherrschen. Dass sich mit letzterer, gewissermaßen nach ‚unten‘ strebender
Bewegung jedoch nicht schlechthin einem Reservoir an Topoi zugewandt
wird, wird gerade dadurch verhindert, dass das Zeichen auf ‚mittlerer‘ Ebene
fortbesteht und beide Kehrseiten janusköpfig in sich vereint. Medialität ist
dann eine Texteigenschaft zu nennen, die semiotische Zugriffe in zwei Rich-
tungen simultan herstellt. Wie bereits angedeutet, genügt es für Kellers Rea-
lismus nicht, dass die Wirklichkeit ein Zeichen selbst als Medium enthält,
durch dessen Aufgreifen der Text bereits substanziell ‚medial‘ würde. Die me-
diale Anverwandlung bedeutet mehr als das Ausschöpfen von Codes,15 die
von der Wirklichkeit gleichsam bereitgestellt würden, insofern jegliche Ver-
fahrenslogik ihre Struktur aus den Verfahren selbst und nicht primär aus dem
schieren Objektbereich heraus bezieht. Im Modus der Medialität müssen die
poetischen Zeichen hierfür selbst nicht im engeren Sinn ‚Medien‘ sein; es können
auch eher unkonventionelle, ja überraschende Gegenstände sein, mit denen in
diesem Sinn umgegangen wird. Ein weithin verhandeltes Beispiel stellt die Reini-
gungsszene der Sarg-Glasscheibe der Anna-Figur im Grünen Heinrich dar. Diese
bereits mit platonisch-idealisierenden Charakteristika ausgestattete, „ganz das
Bild der fragilen und vergeistigten Kindfrau“ (Andermatt 2016, 23) verkörpernde
Figur wird auch nach ihrem Ableben weithin spannungsreich inszeniert. Denn
nachdem Heinrich Lee den Glasdeckel des für Anna vorgesehenen Sarges empor-
gehoben hat und diesen in die Sonne hält, erblickt er auf geradezu mirakulöse –
jedoch längst nicht ‚phantastische‘16 –Weise

drei reizende, musicirende Engelknaben; der mittlere hielt ein Notenblatt und sang, die
beiden anderen spielten auf alterthümlichen Geigen, und Alle schaueten freudig und an-
dachtsvoll nach oben; aber die Erscheinung war so luftig und zart durchsichtig, daß ich
nicht wußte, ob sie auf den Sonnenstrahlen, im Glase, oder nur in meiner Phantasie
schwebte. Wenn ich die Scheibe bewegte, verschwanden die Engel auf Augenblicke, bis
ich sie plötzlich mit einer anderen Wendung wieder entdeckte. Ich habe seither erfahren,
daß Kupferstiche oder Zeichnungen, welche lange, lange Jahre hinter einem Glase unge-
stört liegen, während der dunklen Nächte dieser Jahre sich dem Glase mittheilen und
gleichsam ihr dauerndes Spiegelbild in demselben zurücklassen. (XII, 94)

Der Glasdeckel des Sarges ist hier mit den Funktionen der Vermittlung zwi-
schen der metaphorischen und metonymischen Ebene einerseits sowie der Ver-
mittlung zwischen der engelsgleichen Sphäre und der Kausalität der Natur

 Dieses in der Realismus-Forschung vielfach diskutierte Sujet von einem regelrechten ‚Ver-
brauchen der Codes‘ wurde prominent von Hans Vilmar Geppert (1994) aufgestellt.
 Zur Anverwandlung der Phantastik im Realismus vgl. hingegen umfassend Gregor Reichelt
(2001).

Gottfried Kellers medial-realistische Poetik 33



andererseits aufgeladen.17 Er fungiert demgemäß als ein Medium zwischen Ver-
klärung und Erklärung. Genau dies stellt nach Baßler wiederum ein genuin rea-
listisches Merkmal dar:

Damit [mit dem Verfahren der Verklärung; DB] ist eine Darstellung gemeint, die, nach dem
Muster Goethe’scher Symbolik, in der Wiedergabe des Wirklichen dessen Wesensgesetz
durchscheinen lässt, im Metonymischen das Paradigmatische. Geppert, Ort und anderen
semiotisch geschulten Realismus-Forschern zufolge scheitert der Poetische Realismus nun
allerdings immer aufs Neue daran, den Metacode eines solchen Wesensgesetzes – bei Goe-
the war das noch die Natur – zu positivieren, gibt das Begehren danach jedoch nicht auf.
(2013b, 30)18

Während sich die Aufladung mit Bedeutung in paradigmatischer, die Ereignis-
folge im Plot hingegen in syntagmatischer Dimension bewegt, ist auch die me-
taphorische Bedeutung in reziprokem Verhältnis zur metonymischen zu sehen.
Dass die engelsgleiche Anna – als paradigmatischer Fortsatz der Glasscheibe
ihres vorgesehenen Sarges – in der Diegese doch nur in einem weiteren (meto-
nymischen) Effekt der Imprägnierung des Materials besteht, lässt sich zeichen-
theoretisch dadurch beschreiben, dass „die semiotische Bewegung des Textes
[…] zurück auf die Achse der Metonymisierung [kippt]“ (Baßler 2015, 56); ist je-
doch ein ‚Zuviel‘ an natürlicher, oder besser: naturalistischer Realität im Text
vorhanden, so „kippt die Bewegung zurück, und es setzen wieder Prozesse der
verklärenden Bedeutungsaufladung ein“ (ebd.). Dies löst der Text im weiteren
Verlauf dadurch ein, dass Heinrich Anna auch postum im Herzen weiter ver-
klärt, wie zum Ende der Jugendgeschichte deutlich wird:

Ich fühlte mein Wesen in zwei Theile gespalten und hätte mich vor Anna bei der Judith
und vor Judith bei der Anna verbergen mögen. Ich gelobte aber, nie wieder zur Judith zu
gehen und mein Versprechen zu brechen; denn ich empfand ein gränzenloses Mitleid mit
Anna, die ich in der grauen feuchten Tiefe schlafend wußte. (XI, 470)

Selbst in solcherlei expressiven Momenten bleibt die Kippfigur präsent, inso-
fern die Judith-Figur so etwas wie ein sinnlich aufgeladenes Gegenbild zur
Anna-Figur bildet. Hierdurch wird die chiastische Zuspitzung, „vor Anna bei
der Judith und vor Judith bei der Anna“, zu einem Mittelpunkt der realistischen
Diegese erhoben. Mehr noch, da Heinrich seinen Onkel in der Folge über den
Grund seines nächtlichen Ausbleibens belügt und er es nach eigener Angabe
doch eigentlich längst verlernt habe, was Lügen überhaupt sei, kommt es ihm
vor, „als ob [er] aus einem schönen Garten hinaus gestoßen würde, in welchem
[er] eine Zeit lang zu Gast gewesen“ (ebd.).

 Vgl. zu den „Tücken der Metonymisierung“ im poetischen Realismus auch Rakow (2013b).
 Baßler bezieht sich hier insbesondere auf Geppert (1994) und Ort (1998).

34 Dennis Borghardt



Vordergründig mag es den Anschein haben, dass in Kellers Realismus Dinge
dann am besten funktionieren, wenn sie auf bestimmte Zeit gestellt sind. Man
darf im Garten Eden – realistischerweise – nur diesseitig, metaphorisch sowie
eine Zeit lang zu Gast sein;19 die als Berufung empfundene Neigung zum Maler-
tum muss irgendwann durch einen mit ausreichendem Broterwerb versehenen,
bürgerlichen Beruf ersetzt werden. Und auch die schönste, kitschigste Künstler-
und Liebeskorrespondenz geht – wie in denMissbrauchten Liebesbriefen (1865) –
irgendwann einmal zu Ende. Insgesamt stehen bei alledem – im Vergleich etwa
zur emphatischen Moderne – weniger Introspektionen und Psychologisierungen
als vielmehr das Paradigma der Lebbarkeit in einem poetologischen Zuschnitt im
Zentrum des Interesses, der sich nicht auf ‚klassische‘ Mimesis-Konzepte be-
schränken lässt.20 Der Zeichenhorizont erschöpft sich nicht in einem referierenden
Moment, sondern erweist sich als produktiv hinsichtlich seiner Objekte. Erst nach-
dem die Briefe als Medium zwischen den Metacodes ‚Kunst‘ und ‚Liebe‘ und der
Glassarg zwischen himmlischen Engeln und irdischem Material vermittelt haben,
kann am Ende die Entlassung der Zeichen in einen unbestimmten Raum stehen,
der zugleich auf Dauer und nicht auf Dauer gestellt ist.21 An diesem Punkt ist der
theoretische Schritt heraus aus der Betrachtung der Semiotik hin zur Medialität
und Werttheorie zu machen. Der etymologische Grund der Medialität (medium)
scheint hierbei als ein ‚Mittleres‘ bzw. als ‚mittlere‘ Ebene22 auf, anhand derer
Werte zwischen den Extrema des Idealismus und Materialismus nicht nur ‚über-
mittelt‘, sondern geradezu hervorgebracht werden.

 Vgl. zudem in Bezug auf dezidiert religiös instruierte Figuren Amrein: „Kellers Märtyrer und
Heilige finden ihr Glück denn auch nicht im Himmel, sondern ganz profan auf der Erde, gleich-
sam in einem irdischen Paradies“ (2008, 75).
 Zum einen als platonische ‚Nachahmung‘, zum anderen als aristotelische ‚Darstellung‘;
vgl. hierzu umfassend Jürgen H. Petersen (2000).
 Im Sammelband Entsagung und Routines wird dieses Phänomen passim als ‚Entsagung‘
und ‚Verklärung‘ bestimmt (Baßler 2013c). Einschlägiges Beispiel ist die Tatsache, dass Judith
und Heinrich nicht heiraten (was eine clôture bedeuten würde), sondern sich in unregelmäßi-
gen Abständen wiedersehen – ein Befund, der für den poetischen Realismus überhaupt ty-
pisch ist; vgl. auch Baßler (2015, 33–42).
 So sieht Michael Andermatt gerade in der „fehlende[n] Mitte“ ein Desiderat – und produk-
tionsästhetischen Impuls – des poetischen Realismus überhaupt: „Orientierungsverlust, Ver-
drossenheit und Klage über die fehlende Mitte dominieren das Weltbild der meisten Realisten“
(2008, 43).

Gottfried Kellers medial-realistische Poetik 35



3 Medialität und Valorisierung in Kellers
Erzählprosa

Wenn es in einem ontologischen Sinn zutrifft, dass Zeichen, zumindest als Zei-
chen, nicht schlechthin gottgewollt ‚in der Welt‘ sind, so ist die Frage nach ihrer
Hervorbringung (poiesis) immer wieder neu aufzuwerfen.23 Die bisherigen Be-
trachtungen bieten hierfür verschiedene Möglichkeiten: Auf einer ersten Begrün-
dungsebene verhalten sich poetisch-realistische Zeichen vorwiegend struktural
zueinander,24 indem sie metonymisch-metaphorische Gefüge bilden bzw. zwi-
schen paradigmatischen und syntagmatischen Darstellungsstrategien oszillie-
ren.25 Auf einer zweiten Ebene streben sie nach einer Vermittlung heterogener
Codes, die als solche nicht realistisch sein müssen, sehr wohl aber als realistisches
Zeichen lesbar gemacht werden sollen und hierdurch ihren allgemeinen Wert26 er-
halten. Auf einer weiteren Ebene sind sie somit werttheoretisch erfassbar, indem
sie aus Sicht von Valenzen betrachtet werden, die überhaupt erst eine Güterhierar-
chie und damit auch die Übergänge – sowie die Motivation – von Verklärung und
Erklärung ermöglichen. Denn ein Streben nach Idealen in die eine Richtung und
ein gleichzeitiges Bereitstellen von Kausalitätsangeboten in die andere Richtung
sind keine beliebigen Mechanismen, sondern an allgemeinen Werten orientiert.
Baßlers Strukturmodell lässt sich auf eine mediale Ebene applizieren und wert-
theoretisch weiter aufschlüsseln, indem das Oszillieren zwischen den verschiede-
nen Zeichensphären bzw. Codes als Disposition lesbar gemacht wird, die auf das
Hervorbringen realistischer Werte im Spannungsfeld ursprünglich divergenter
Werteordnungen abzielt. Das Wechselspiel funktioniert erst dann, wenn man das
mediale Moment anhand von Werten beachtet. Hierzu seien zunächst die Bestim-
mungen von Till A. Heilmann und Jochen Venus zum Verhältnis von Medialität
und Semiotik herangezogen:

 Die theologische Position einer radikalen Zeichen- und Sinnstiftung als gottgewollte Konstitu-
tion der Welt ist dem neunzehnten Jahrhundert insgesamt durchaus fremder als dem achtzehn-
ten Jahrhundert mit dessen pietistischen, pantheistischen und panentheistischen Strömungen.
 Die streng genommen allererste Begründungsebene, nach Baßler die Textebene, sei hier
zum Zwecke einer stärkeren Fokussierung auf das Verhältnis von Darstellungs- und Bedeu-
tungsebene ausgeklammert.
 Etwa – wie es Baßler betont hat – anhand einer möglichst engen Assimilation von Darstel-
lungs- und Textebene.
 ‚Allgemein‘ ist dieser Wert zu nennen, da das Zeichenverständnis des Realismus mehr auf
das – mit Fontane – ‚volle Menschenleben‘ abzielt denn auf Individualwerte, wie es etwa in
den Avantgarden der klassischen Moderne um die Jahrhundertwende noch der Fall werden
sollte.

36 Dennis Borghardt



Mediale Gegenstände sind unabhängig von ihrer möglichen Semiotizität als solche erkenn-
bar. […] Aber mediale Gegenstände können, wie alle anderen Gegenstände auch, solche Be-
züge ‚indizieren‘. Und wer die Absicht hat, ikonische, indexikalische oder symbolische
Gegenstandsbezüge zur Geltung zu bringen, der wird dazu mediale Gegenstände verwen-
den, die sich der Wahrnehmung aufdrängen. (2014, 53)

Hinsichtlich der Zeichentypen wird auf eine klassische Trias der Sprachwissen-
schaft rekurriert; und doch hängt deren Erkennbarkeit nicht vom semiotischen
Gehalt einzelner Zeichen ab. Muss es sich dabei indes, wie angeführt, um ein
„[A]ufdrängen“ handeln? Zudem ist die Frage zu klären, was es, bezogen auf
Kellers Realismus, mit dem genannten „[I]ndizieren“ auf sich hat.

Als hauptsächlicher Indikator ist eine dem poetischen Realismus genü-
gende Strategie der Konvergenz – oben vorgeführt im Zeichen der Glasscheibe –
und der Divergenz – oben vorgeführt im Zeichen der Antinomie von sinnlicher
und platonischer Liebe – auszumachen. Nicht nur geht es dabei um (paradig-
matische) Verklärung und (metonymische) Erklärung, um das spannungsreiche
Spiel von Erfüllung und Entsagung; auch die Zeichen selbst führen ein media-
les Wechselspiel miteinander. Mag deren Referenzialität – wie bei Heilmann
und Venus ausgeführt – selbstverständliche Bedingung der Bezugnahme sein,
so ist eine solche Vermittlung indessen nicht ohne bestimmte Valenzen zu den-
ken, die sie allererst ermöglichen. Das Streben in eine numinose Sphäre mag
auf Plot-Ebene mit einem epiphanischen Sujet besetzt sein; es macht jedoch
vor allem Sinn, überhaupt von einer Verklärung zu sprechen, wenn der poeto-
logische Bereich, in den hineingereicht werden soll, mit höheren Weihen als
das profane Diesseits bedacht wird.27 Charakteristisch ist nun, dass in einem
‚normalen‘ Werteregime diese Sphäre ihre Superiorität behaupten kann, mithin
‚oben‘ bleibt, in einer realistischen Wertzuschreibung sich dies jedoch vorwie-
gend in den Momenten des Verklärens und Erklärens vollzieht.

Zu diesem Zweck sei noch etwas näher auf das Konzept der Valorisierung
eingegangen. Hierzu lässt sich auf die facettenreiche Bestimmung zurückgrei-
fen, die François Vatin mit Rückgriff auf die französische Antinomie von éva-
luer und valoriser anbringt; sie gründet sich auf dem Befund,

that valuation has two faces. It is a vital process that comes with and within any produc-
tive undertaking, in the most general sense that one can give to the expression; it is there-
by also a system of social regulation to be dealt with. (2013, 47)

 Prominente Beispiele für solche Strebeprozesse sind diejenigen nach dem Ideal eines
Künstlerberufs (Der Grüne Heinrich), nach intellektuell-künstlerischer Anerkennung (Die miss-
brauchten Liebesbriefe) oder – wie in Dorotheas Blumenkörbchen – gar nach dem „krystallene[n]
Haus der heiligen Dreifaltigkeit“ selbst (VII, 420).

Gottfried Kellers medial-realistische Poetik 37



Das Hervorbringen von Werten ist demzufolge nicht aus der reinen Bewertung
einer Sache selbst abzuleiten – eine solche wäre regulativ zu nennen bzw. würde
sich regulativen Ordnungen angleichen; vielmehr handle es sich im Zuge der Kon-
zeptbestimmung um „the difference between assessment of value (évaluer) and
production of value (valoriser)“ (Vatin 2013, 31). Während sich ein Bewertungsakt
referentiell zu einem Gegenstand verhält, ist das Valorisieren produktiv in Hinsicht
auf jegliche Modalitäten, die eine Evaluation implizieren und über sie hinausgehen
können. Hierin ist der begrifflich-konzeptuelle Schritt hin zu valorization zu sehen:

[E]valuation no longer appears as a simple preliminary to valorization, as the economics
of conventions would have it. All along the chain of production, valorization is present in
acts of evaluation, in that they are provisional modalities for establishing a value that is
under construction. (Vatin 2013, 45)

Mögen Vatins Ausführungen auch genuin soziologischen und ökonomischen
Perspektiven entstammen, so lassen sich die aufgeworfenen Kategorien auch
poetologisch anbringen. Die Wertungen im Rahmen von Kellers Realismus mei-
nen in diesem Sinn Zeichenproduktionen, die sich auf verklärende (valoriser)
und erklärende (évaluer) Momente applizieren lassen. Medialität bedeutet dann
eine (vorübergehende) Überwindung der Divergenz, die einerseits in einem rea-
listischen Wert besteht, der Ideelles und Materiales konvergieren lässt, anderer-
seits aber allererst aus den (ideellen und materialen) Gütern hervorzubringen
ist. Diese Art von Wert ist durch mehr bestimmt als durch die Indienstnahme
stabiler präsupponierter Wertemuster; er schafft vielmehr neue Zeichen von ei-
gener Prägnanz. Bezogen auf Kellers Realismus geht es dann weniger um ein
bloßes Ausschöpfen bereits existierender – und eindeutig zu bewertender – Zei-
chensysteme als vielmehr um ein fortgesetztes Spiel mit den Erwartungen, die
man auf solche Zeichen richtet (Borghardt 2019). Wenn Kellers Erzählprosa –
mit Vatin gesprochen – valorisiert, so lässt diese Valorisierung divergente Be-
reiche nicht auf Dauer konvergieren, sondern durch die poetischen Zeichen
neue Regulative (etwa: ‚Entsagung‘) fortleben. Erst dieses Verfahren erzeugt,
wenn man so möchte, aus Bedeutung letztlich Bedeutsamkeit. Die Bewertung
einer Sache ist mithin aus zwei Warten zu betrachten, die verschiedene Register
anlegen: Die Verklärung zur Engelsfigur reguliert den zuvor profanen Wert der
Glasscheibe – der bis dahin lediglich funktional war –, wie die Erklärung der
imprägnierenden Sonnenkraft das Engelsideal ex negativo in Wert setzt.28 Das

 Insofern Valorisierung nicht nur Auf-, sondern auch Ab- und Umwertungen umfassen
kann, ist hiermit der werttheoretische Horizont aufgespannt, anhand dessen sich dieses Proze-
dere beschreiben lässt.

38 Dennis Borghardt



Regulativ selbst ist dann als der realistische Code beschreibbar. Sein Flucht-
punkt bleibt der Metacode, etwa Entsagung und Verklärung. Um dies noch wei-
ter zu illustrieren, ist in der Jugendgeschichte im Grünen Heinrich noch etwas
weiter zurückzugreifen, als oben bereits geschehen – namentlich auf die Szene,
in der Anna und Heinrich sich auf einer Bergebene zum ersten Mal duzen und
damit einen – über die sich hingießende Abendröte hochgradig aufgeladenen –
Freundschaftsbund schließen. Neben den teils fast schon epiphanischen Einge-
bungen der Szene ist hier ebenso von einem Erwerb von Gütern die Rede:

So wechselten wir unsere Taufnamen, verzagt und spröde; aber der meinige schlüpfte
wie ein Flötenton in mein Ohr, und als Anna schnell und ängstlich im Schatten ihrer
Bergseite verschwand und wir auf der unserigen niederstiegen, hatte ich zwei Dinge er-
worben: einen großen und mächtigen Kunstgönner, der unsichtbar über die dämmernde
Welt hinschritt, und ein allerliebstes Schätzchen von meinem Alter im Herzen. (XI, 269)

Die Szenerie ruft mit Natur, Kunst und Liebe Sujets von größtmöglichem Verklä-
rungspotential auf. Der Berghang, über den Anna davongeht, ist Naturraum und
zugleich Sublimierungssymbol der neu gewonnenen Freundschaft;29 der empha-
tisch aufgerufene Topos des „Kunstgönner[s]“ wiederum meint hier niemand an-
deren als „de[n] liebe[n] Gott“ selbst (ebd.); er erweist sich indes in der benannten
Funktion zuvorderst als „Freund und Schutzpatron der Landschaftsmaler“ (ebd.).
Die Wirklichkeit, in ihrem durch die Kunst zu vermittelnden Status, steht hier wie-
derum in einem spannungsreichen Verhältnis zur Vermittlung der Kunst durch
Gott. Die beiden maßgeblichen semiotischen Achsen verlaufen zwischen Wirklich-
keit und Kunst (‚Landschaft‘ und ‚Malerei‘: ‚Landschaftsmaler‘) sowie zwischen
Gott und Künstler (‚Kunst‘ und ‚Gönnerhaftigkeit‘: ‚Kunstgönner‘). Beides ist, im
oben beschriebenen Sinn, umstandslos als Metacode lesbar, den der Text virtuos
arrangiert. Jedoch werden hiermit sowohl die Möglichkeiten eines Zusammen-
führens als auch eines Auseinanderdriftens mit sich geführt. Wertereihen, die
sich realistischerweise als metonymische Verkettung lesen lassen – etwa die
Freundschafts- und Liebesgeschichte zwischen Heinrich und Anna – indizieren,
wie auch der Kirchturmhahn, eine Sphäre zwischen Himmel und Erde.

Auch in anderen Kontexten wird mit Werten und ihrer Vermittlung gespielt:
Im Sinn einer figural beabsichtigten Aufwertung wird der Briefverkehr, der in den
Missbrauchten Liebesbriefen zwischen Viggi Störteler und Gritli (bzw. eigentlich
Schulmeister Wilhelm) stattfindet, zu einem Prozess, in dem das Medium (hier: die
Liebes-/Künstlerbriefe) zwischen den Wertsphären Kunst und Liebe changiert. Wird
es versehentlich außer Acht gelassen, muss eine Leerstelle gefüllt werden: „Es war

 Da sie sich hierüber „schnell und ängstlich“ fortbewegt, lässt sie die klassischen Bezie-
hungstugenden der Scheue und Keuschheit (pudicitia, pudor) aufscheinen.

Gottfried Kellers medial-realistische Poetik 39



Wilhelm, welcher sich auf den ersten Ton von Herrn Störtelers Gesang erhob und
davoneilte. Dafür setzte sich dieser an seinen Platz, als er eine dicke Brieftasche
dort liegen sah, die jener offenbar vergessen“ (V, 127). In der Platzhalterfunktion der
kurzzeitig verwaisten Brieftasche manifestiert sich zugleich deren Medialität.30

Nicht nur die Brieftasche ist hier herrenlos geworden; auch die metonymische
Ereignisverkettung – die bis dahin in einem Wechselspiel aus pseudopoetischen
Briefen Viggis an Gritlis und den fingierten Responsionen hierauf bestand – wird
unterbrochen, um dann auf kuriose Weise fortgesetzt zu werden. Bei seiner Rück-
kehr nach Hause – bei der sich sein und Wilhelms Weg nochmals kurz kreuzen –
deckt Viggi die wahren Ausmaße des ihm widerfahrenden ‚Betrugs‘ auf:

In einem Schubkästchen fand er denn auch seine eigenen Briefe und zu seinem neuen
Erstaunen im andern die Originale zu den Briefen seiner Frau, von fremder Hand, ja mit
der Unterschrift des Schulmeisters. Er besah einen nach dem andern, machte sie auf und
wieder zu und wieder auf und warf alle auf einen runden Tisch, der im Zimmer stand.
Dann zog er auch die Briefe aus seiner Reisetasche hervor, beschaute sie auch nochmals
und warf sie ebenfalls auf den Tisch; es gab einen ganz artigen Haufen. (V, 129)

In Viggi Störtelers Einbildungskraft mag demnach ein so festes Band zwischen
ihm und Gritli wie zwischen ihm und der Kunst bestehen bzw. bestanden
haben; in der Realität bleibt indes nicht mehr übrig als ein „artige[r] Haufen“.

Wenn im Grünen Heinrich in der sogenannten Meierlein-Episode die Freund-
schaftserlebnisse des Protagonisten von seinem nur etwas älteren Freund Meier-
lein monetär verrechnet werden, „indem er sich haushälterisch aus [s]einem Gelde
eine kleine Kasse ansammelte“ (XI, 188), so verquickt sich die Idee der Freund-
schaft mit der ökonomischen Bauernschläue des (vermeintlichen) Freundes. Mehr
noch: Immer dann, wenn Heinrich nicht an sein ‚Schatzkästchen‘ kam,31 zahlte
ihm Meierlein „mäßige Vorschüsse […], die wir gemeinsam verbrauchten und die
er in ein zierlich angefertigtes Büchelchen eintrug, dessen Seiten mit Soll und
Haben ansehlich überschrieben waren“ (ebd.). Die Einrichtung eines Schuldver-
hältnisses entspricht daher nicht schlichtweg einer ökonomischen Wertesphäre,
sondern setzt Freundschaft in neuen Wert, indem es sie evaluiert. Hier kreuzen
sich, wenn man so möchte, klassisch-philosophische32 mit ökonomischen33 Güter-
lehren. Es zeigt sich, dass bei alledem auch humoristische Eingebungen eine Rolle

 Anders hierzu betont Manuela Günter das Irritationsmoment dieser Szene, die eine regel-
recht „außer Kontrolle“ geratene Situation zeitige (2008, 130).
 Hierbei handelt es sich um eine – auf Initiative der Mutter angelegte – Schatulle mit
Ersparnissen.
 Vgl. etwa Aristoteles’ Nikomachische Ethik oder Politik.
 Vgl. analytisch hierzu sowie in Bezug auf den Realismus als Epoche Rakow (2013a) und
Agethen (2018).

40 Dennis Borghardt



spielen: Es sind Möchtegernkünstler und erbitterte Abrechnungsakrobaten, die
einen speziellen – und dadurch auch durchaus unterhaltsamen – Umgang mit der
(Neu-)Auslegung von Werten zutage treten lassen.34 Natur und Kunst, Entsagung
und Verklärung, Platzhalter und Ersetzungen – mit derartigen Antipoden wird bei
Keller bisweilen medial sehr spielerisch umgegangen.

4 Verkomplizierte Vermittlungen

Der herrenlose Acker in Kellers wohl berühmtester Novelle, Romeo und Julia auf
dem Dorfe (1856), stellt in gewisser Weise die Bifurkation des oben beschriebenen
Zeichenprozesses dar. Auf der einen Seite steht der emotional geführte Rechts-
streit der Vaterfiguren, auf der anderen Seite die Liebe zweier Heranwachsender.
Diese zwei Ebenen in Romeo und Julia auf dem Dorfe benennt Hans Richter, wenn
er davon spricht, dass Keller „[d]iese Vorgänge [so] schildert […], daß zweierlei
deutlich wird: einmal das verborgene Anwachsen der Leidenschaften und das
Reifen des Wunsches, einander ganz anzugehören, und zum anderen der natürli-
che Anstand, das ordentliche und saubere Gebaren der beiden Liebenden“ (1960,
134). Gleichwohl ist einzuwenden, dass dies hier weniger geschieht, um – wie
Richter weiterhin anführt – „dem ‚gebildeten‘ Publikum seiner Zeit die vorbildli-
che Liebe gänzlich armer und ungebildeter Leute [zu] zeigen“ (ebd.), als vielmehr
die realistischen Bedingungen deutlich zu machen, unter denen das Gelingen
und Misslingen als Grunderfahrungen des Lebens ausgestellt werden können.
Denn das semiotische Kippmodell ist nicht eindimensional auf die Sichtbarma-
chung solcher Erfahrungen beschränkt, wie es Richter vorschwebt; vielmehr be-
dingt es auch, dass kein Wert per se den anderen dominiert. Die eigentliche
Komplikation besteht nicht in der Unvereinbarkeit von Werten innerhalb einer
einzelnen Werteordnung, sondern in der Gefährdung einer Werteordnung (Liebe)
durch eine andere (Erbschaft; Ökonomie).

Die ökonomische Dimension des Handelns muss nicht zwingend in der Ver-
klärung eines wie auch immer geeigneten Gegenpols – etwa einer ‚platonischen
Liebe‘ – zum ‚normalen Leben‘ gipfeln, sondern wird gelegentlich zu einem re-
gelrechten Zwischenschritt erkoren. So werden in der Die Leute von Seldwyla be-
schließenden Novelle Das verlorene Lachen (1874) Ökonomie und Ökologie vom
Protagonisten Jukundus als zwei prinzipiell unvereinbare Gegensätze eingestuft.
Die Verklärung der Natur ist der Ökonomie gewissermaßen vorgelagert und

 Hierauf wird in Teil 4 des Beitrags noch genauer einzugehen sein.

Gottfried Kellers medial-realistische Poetik 41



zählt zum Figurenprofil von Jukundus; ihr monetärer Tauschwert kann somit
nicht ins Kalkül einbezogen werden – wie es etwa Bernd Neumann formuliert:

Doch Jukundus vermag nicht von der sinnlich-natürlichen Qualität dessen, womit er han-
delt, abzusehen; er bringt es nicht fertig, aus dem sinnlich schönen Dasein der Bäume
und Wälder deren kapitalistisch-rationalen Tauschwert zu abstrahieren. (Neumann 1982, 158)

Die Gegenüberstellung von qualitativen (Natur und Sinne) und quantitativen Wer-
ten (Tauschwert) befähigt zu einem Wechselspiel auf die beschriebene Weise. Je-
doch geht es nicht in einem eigentlichen Sinn um Abstraktion als vielmehr um
die Antinomie zweier sich widersprechender Systeme. Die Wolfhartsgeeren-Eiche
im Wald, die „ein Monument dar[stellte], wie kein Fürst der Erde und kein Volk
es mit allen Schätzen hätte errichten oder auch nur versetzen können“ (V, 274),
wird zum hierfür maßgeblichen Indikator entwickelt. Sie ist wiederum nur über
den ‚Umweg‘ der Ökonomie, den käuflichen Erwerb, zu schützen:

Da kaufte er selbst die Eiche und das Stück Boden, auf welchem sie stund, säuberte den
Boden und stellte eine Bank unter den Baum, unter dem es eine schöne Fernsicht gab,
und Jedermann lobte ihn nun für seine That und ließ sich den Anblick gefallen. Aber von
diesem Augenblicke an suchte auch Jedermann, ihn zu benutzen und zu übervortheilen,
wie einen großen Herrn, der keiner Schonung bedürfe. (V, 275)

Sein ökologisches Bewusstsein lebt Jukundus im Weiteren auf geradezu mani-
sche Weise aus,

indem er den Holzhandel verließ und dafür sich auf den Verkehr mit jenen Schätzen
warf, welche aus dem Schooße der Erde kommen und das Holz ersetzen. Er errichtete Ma-
gazine von Stein- und Braunkohlen, führte Thon- und Eisenrohre ein, um die hölzernen
Wasserleitungen zu verdrängen, Backsteine zu leichteren Baulichkeiten, die man sonst
von Holz zu erstellen pflegte, Cement für allerlei Behälter, und verleitete einen reichen
Bauer, sich ein gewaltiges festes und kühles Mostfaß aus Cement errichten zu lassen. Als
dies gelang, sah er im Geiste schon statt der hölzernen Fässer in jedem Keller solche Vor-
rathsgefäße, gleich den großen in der Erde ruhenden Weinkrügen der Alten, und das
gute Eichenholz gespart. Auch kaufte er Massen von ausgedienten Eisenbahnschienen,
welche in hundert Fällen einen Holzbalken vertreten. (V, 276)

Der Widerwille macht ihn – gemessen an den ökonomischen Konventionen der
Zeit – paradoxerweise geradewegs zu einer Art Turbokapitalisten. Er verlässt
den Holzhandel und handelt mit Ersatzprodukten. Diese Produkte behaupten
aber ihren Wert als Stellvertreter für den ökologischen Diskurs.

Komplizierte Werteordnungen müssen in Kellers Erzählprosa nicht auf den
Rahmen der Novellistik im engeren Sinn beschränkt sein. Abschließend sei auf
Spiegel, das Kätzchen (1856) eingegangen: Durch den im Untertitel angeführten
Gattungsbezug wird die Werteordnung des Wunderbaren aufgerufen: Ein Märchen.

42 Dennis Borghardt



Das Zeichen im Text, um das sich scheinbar alles dreht, ist der Schmeer.35 Er ist
zugleich Ingredienz der Magie, das Fett – als fleischlicher Kontrapunkt der Seele –
sowie als das Fleischliche ein Sinnes-Medium par excellence.36 Jedoch ist dasje-
nige, was die Erzählung aufrechterhält, nun eine ganze Reihe an verhinderten Din-
gen: die verhinderte Magie, der uneingelöste Teufelspakt, das Übernatürliche, das
doch immer wieder auf allzu Natürliches zurückfällt, ein Hexenmeister, der eigent-
lich kein Hexenmeister ist, sondern eher als eine Art Kurator für den Ort vorgeführt
wird, in dem er lebt, etc. Ein commercium zwischen Sinnlichkeit und Übersinnlich-
keit wird immer wieder angestrebt, aber nicht zufriedenstellend eingelöst und
lässt sich nur auf der Folie einer materialistisch-epikureistischen Wertesphäre und
der Wertesphäre der Magie verstehen. Der Name der titelgebenden Katze ist daher
wörtlich und unwörtlich zugleich, und den rhetorisch-poetischen Fluchtpunkt
des Märchens im Ganzen bildet die Figur der Inversion, wie Paul Fleming festhält:

Der Name der Hauptfigur – Spiegel – kann deshalb als eine Allegorie für Kellers realisti-
sches Schreiben angesehen werden. So heißt es bei Walter Benjamin: ‚Eine Spiegelwelt
ist die Welt der kellerschen Schriften.‘ Diese ‚Spiegelwelt‘ zeichnet sich weder durch un-
endliche Spiegelung der Romantik aus, noch durch die Ab- oder Widerspiegelung der mi-
mesis. […] Kellers Welt ist, mit anderen Worten, spiegelverkehrt: ‚Während das Tätige,
Gewichtige in ihr scheinbar unangetastet seine Ordnung wahrt‘, schreibt Benjamin,
‚wechselt das Männliche ins Weibliche, das Weibliche ins Männliche unmerklich hinü-
ber‘. Diese unmerkliche Bewegung der Inversion unterhalb der Oberfläche des Gewöhnli-
chen ereignet sich nicht nur zwischen dem Männlichen und dem Weiblichen […] oder
zwischen reich und arm (zum Beispiel in ‚Kleider machen Leute‘), sondern im Falle von
Spiegel, das Kätzchen zwischen Mensch und Tier. (2011, 73)37

Der Hexenmeister und sein Kater sind ein hergebrachter Topos. Die Wertesphä-
ren des Verklärenden und Übernatürlichen werden hier auch immer wieder
über einzelne Zeichen aufgerufen, jedoch desavouiert. Die Zeichen bleiben in
der Vermittlung gleichsam hängen, was den Hexenmeister auf die sprichwört-
liche Palme bringt:

‚Wie!‘ rief Pineiß, ‚Du sollst so leben, daß Du dick und rund wirst und nicht Dich abjagen!
Ich merke aber wohl, wo Du hinauswillst! Du denkst mich zu äffen und hinzuhalten, daß
ich Dich in Ewigkeit in diesem Mittelzustande herumlaufen lasse?‘ (IV, 277)

 Originalschreibweise (im Gegensatz zur späteren Schreibweise ‚Schmer‘).
 Zu dieser klassischen Position lässt sich Aristoteles’ wirkmächtige Schrift De anima heran-
ziehen, insbesondere Buch II, Kap. 11, wo es heißt, dass beim Tastsinn Medium (‚μέσον‘
[méson], als zum lateinischen medium vorgängiger Ausdruck) und Sinnesorgan in eins fallen,
nämlich anhand des Fleisches.
 Die von Fleming angeführten Zitate beziehen sich auf Walter Benjamin (2007, 46).

Gottfried Kellers medial-realistische Poetik 43



Der Mittelzustand, aus dem nicht ausgebrochen werden kann, macht den –
auch für die Lesenden höchst unterhaltsamen – Hexenmeister Pineiß zu einer
poetologisch verdichteten Karikatur, die zwischen (verhindertem) Realismus
und Märchen changiert.

5 Schlussbemerkungen

Wollte man ein konservatives Moment in Kellers Realismus bestimmen, so wäre
dieses am ehesten darin zu verorten, dass selbst im Rahmen metonymisch-
metaphorischer Wechselprozesse Werten produktive Funktionen zugesprochen
werden, die durchaus gewisse normative Ideale implizieren können. Sie kreisen
jedoch nicht um einen stabilen ‚Bedeutungskern‘, sondern sind zuvorderst als
Vermittlungszeichen in Form ihrer realistischen Nutzbarmachung zu lesen: Kel-
lers Realismus lädt, wie es seit Ort in der Forschung obligatorisch betont wird,
zum Reflektieren auf einer metasemiotischen Ebene gleichsam ein; indes ist
dies nur unter den Voraussetzungen der Er- und Verklärungen zuneigenden
Kippprozesse sowie dem wieder zu einer mittleren Ebene zurückstrebenden
Regulativ zu denken. Dieses medial-realistische Regulativ bewegt sich wert-
theoretisch zwischen den Ebenen der Evaluation und Valorisierung und führt –
zumindest seinem grundsätzlichen Impetus nach – divergente Extreme auf
eine konvergente, erzähl- und lebbare Ebene zurück.

Der letztgenannte Aspekt zeigt zugleich die Schwierigkeiten an, die darauf be-
ruhen, Codes, Verklärung und metonymische Darstellung auf einen homogenen
Medienbegriff zu bringen, der über das Identifizieren topischer Grundbestände –
von Briefen, Zeitungen, Büchern, Geld, Kirchturmhähnen etc. – hinausgeht. Für
die Keller-Forschung lassen sich hieraus weitere Desiderate ableiten, die einer
noch ausführlicheren Untersuchung bedürfen: Inwiefern ist die Vermittlung von
Werten als ein auf die Kategorien des Gelingens und Misslingens rückführbarer
Akt zu verstehen? Wie funktionieren die beschriebenen Vermittlungsprozesse auf
anderen restringierenden (etwa moralischen) Wertebenen? Und wie verhält sich
diese Poetik zu zeitgenössischen Literaten wie Stifter, Storm und Fontane? Nicht
so sehr sind es dann Abstraktion und Reflexion, die als die maßgeblichen semiolo-
gischen Verfahren zu gelten haben, sondern Mediation und Valorisierung, die ins
Blickfeld rücken. Und dieses Blickfeld scheint sich regelmäßig in einem erstaunlich
dynamischen, nicht einmal unbedingt ‚konservativ‘ zu nennenden Zustand zu be-
finden oder sich in diesen hineinzubegeben.

44 Dennis Borghardt



Literatur

Agethen, Matthias. Vergemeinschaftung, Modernisierung, Verausgabung. Nationalökonomie
und Erzählliteratur in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Göttingen: Vandenhoeck
und Ruprecht, 2018.

Amrein, Ursula. „Als ich Gott und Unsterblichkeit entsagte. Zur Dialektik von Säkularisierung
und Sakralisierung in Gottfried Kellers literarischen Projekten aus der Berliner Zeit
(1850–1855)“. Religion als Relikt? Christliche Traditionen im Werk Fontanes. Hg. Hanna
Delf von Wolzogen, Hubertus Fischer. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2006.
219–236.

Amrein, Ursula. „Todesfiguren. Zur Begründung des Realismus bei Gottfried Keller“. Gottfried
Keller und Theodor Fontane. Vom Realismus zur Moderne. Hg. Ursula Amrein, Regina
Dieterle. Berlin, New York: De Gruyter, 2008. 63–86.

Andermatt, Michael. „Kontingenz als Problem des bürgerlichen Realismus. Raumgestaltung
bei Fontane und Keller“. Gottfried Keller und Theodor Fontane. Vom Realismus zur
Moderne. Hg. Ursula Amrein, Regina Dieterle. Berlin, New York: De Gruyter, 2008. 41–62.

Andermatt, Michael. „Der grüne Heinrich (1854/55, 1879/80)“. Gottfried Keller-Handbuch.
Leben – Werk – Wirkung. Hg. Ursula Amrein. Stuttgart: Metzler, 2016. 16–46.

Aristoteles. De anima. Recognovit brevique adnotatione critica instruxit W. D. Ross. Oxford:
University Press, 1956.

Aristoteles. Politica. Recognovit brevique adnotatione critica instruxit W. D. Ross. Oxford:
University Press, 1957.

Aristoteles. Ethica Nicomachea. Recognovit brevique adnotatione critica instruxit I. Bywater.
Oxford: University Press, 1988.

Baasner, Rainer (Hg.). Briefkultur im 19. Jahrhundert. Tübingen: Max Niemeyer, 1999.
Baßler, Moritz. „Zeichen auf der Kippe. Aporien des Spätrealismus und die Routines der

Frühen Moderne“. Entsagung und Routines. Aporien des Spätrealismus und Verfahren
der Frühen Moderne. Hg. Moritz Baßler. Berlin, Boston: De Gruyter, 2013a. 3–21.

Baßler, Moritz. „Die Unendlichkeit des realistischen Erzählens. Eine kurze Geschichte
moderner Textverfahren und die narrativen Optionen der Gegenwart“. Die Unendlichkeit
des Erzählens. Der Roman in der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur seit 1989. Hg.
Carsten Rohde, Hansgeorg Schmidt-Begmann. Bielefeld: Aisthesis, 2013b. 27–45.

Baßler, Moritz (Hg.). Entsagung und Routines. Aporien des Spätrealismus und Verfahren der
Frühen Moderne. Berlin, Boston: De Gruyter, 2013c.

Baßler, Moritz. Deutsche Erzählliteratur 1850–1950. Eine Geschichte literarischer Verfahren.
Berlin: Erich Schmidt, 2015.

Bayertz, Kurt, Myriam Gerhard und Walter Jaeschke. „Einleitung“. Der Materialismus-Streit.
Hg. Kurt Bayertz, Myriam Gerhard, Walter Jaeschke. Hamburg: Meiner, 2012. i–xxxiv.

Barthes, Roland. S/Z. Übers. Jürgen Hoch. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1987.
Benjamin, Walter. „Gottfried Keller (1927)“. Erzählen. Schriften zur Theorie der Narration und

zur literarischen Prosa. Hg. Alexander Honold. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2007. 39–50.
Borghardt, Dennis. „Medialität als realistisches Prinzip. Gottfried Kellers Umwertungen der

Wirklichkeit“. Literaturkritik.de. Rezensionsforum. Schwerpunktausgabe: 200. Geburtstag
von Gottfried Keller 7 (2019). https://literaturkritik.de/medialitaet-als-realistisches-
prinzip-gottfried-kellers-umwertungen-der-wirklichkeit,25867.html (05.05.2022).

Gottfried Kellers medial-realistische Poetik 45

https://literaturkritik.de/medialitaet-als-realistisches-prinzip-gottfried-kellers-umwertungen-der-wirklichkeit,25867.html
https://literaturkritik.de/medialitaet-als-realistisches-prinzip-gottfried-kellers-umwertungen-der-wirklichkeit,25867.html


Ehlert, Klaus. „Realismus und Gründerzeit“. Deutsche Literaturgeschichte. Von den Anfängen
bis zur Gegenwart. Hg. Wolfgang Beutin u. a. Stuttgart, Weimar: Metzler, 62001. 293–341.

Fleming, Paul. „Der Schmer des Realismus. Der Körper in Kellers Spiegel, das Kätzchen“.
Organismus und Gesellschaft. Der Körper in der deutschsprachigen Literatur des
Realismus (1830–1930). Hg. Christiane Arndt, Silke Brodersen. Bielefeld: transcript, 2011.
69–92.

Geppert, Hans Vilmar. Der realistische Weg. Formen pragmatischen Erzählens bei Balzac,
Dickens, Hardy, Keller, Raabe und anderen Autoren des 19. Jahrhunderts. Tübingen: Max
Niemeyer, 1994.

Glaser, Hermann, Jakob Lehmann und Arno Lubos. Wege der deutschen Literatur. Eine
geschichtliche Darstellung. Frankfurt/M., Berlin: Ullstein, 41985.

Grabert, Willy und Arno Mulot. Geschichte der deutschen Literatur. München: BSV, 91964.
Grätz, Katharina. „Realistische Realien. Zur Zeichenfunktion des Gegenständlichen bei

Adalbert Stifter“. Entsagung und Routines. Aporien des Spätrealismus und Verfahren der
Frühen Moderne. Hg. Moritz Baßler. Berlin, Boston: De Gruyter, 2013. 115–129.

Günter, Manuela. Im Vorhof der Kunst. Mediengeschichten der Literatur im 19. Jahrhundert.
Bielefeld: transcript, 2008.

Heilmann, Till A. und Jochen Venus. „Semiotik und Dekonstruktion“. Handbuch
Medienwissenschaft. Hg. Jens Schröter. Stuttgart, Weimar: Metzler, 2014. 51–60.

Helmes, Günter und Werner Köster. „Einleitung“. Texte zur Medientheorie. Hg. Günter Helmes,
Werner Köster. Stuttgart: Reclam, 22018. 15–21.

Hoffmann, Stefan. „Medienbegriff und Medienwissenschaft“. Handbuch Medienwissenschaft.
Hg. Jens Schröter. Stuttgart, Weimar: Metzler, 2014. 13–20.

Homberger, Dietrich. Sachwörterbuch zur Sprachwissenschaft. Stuttgart: Reclam, 22003.
Honold, Alexander. Die Tugenden und die Laster. Gottfried Kellers ‚Die Leute von Seldwyla‘.

Berlin: Schwabe Verlag, 2018.
Kohl, Stefan. Realismus. Theorie und Geschichte. München: Fink, 1977.
Koszyk, Kurt. Deutsche Presse im 19. Jahrhundert. Berlin: Colloquium Verlag, 1966.
Luhmann, Niklas. „Das Medium der Kunst“. Delfin 7 (1986): 6–9.
Neumann, Bernd. Gottfried Keller. Eine Einführung in sein Werk. Königstein/Ts.: Athenäum,

1982.
Obenaus, Sibylle. Literarische und politische Zeitschriften 1830–1848. Stuttgart: Metzler,

1986.
Ort, Claus-Michael. Zeichen und Zeit. Probleme des literarischen Realismus. Tübingen:

Max Niemeyer, 1998.
Petersen, Jürgen H. Mimesis – Imitatio – Nachahmung. Eine Geschichte der europäischen

Poetik. Stuttgart: UTB, 2000.
Rakow, Christian. Die Ökonomien des Realismus. Kulturpoetische Untersuchungen zur

Literatur und Volkswirtschaftslehre 1850–1900. Berlin, Boston: De Gruyter, 2013a.
Rakow, Christian. „Auf dem Weg in die Marotte. Wilhelm Raabes Else von der Tanne,

Villa Schönow, Stopfkuchen und die Tücken der Metonymisierung im Poetischen
Realismus“. Entsagung und Routines. Aporien des Spätrealismus und Verfahren der
Frühen Moderne. Hg. Moritz Baßler. Berlin, Boston: De Gruyter, 2013b. 25–47.

Reichelt, Gregor. Fantastik im Realismus. Literarische und gesellschaftliche Einbildungskraft
bei Keller, Storm und Fontane. Stuttgart, Weimar: Metzler, 2001.

Requate, Jörg (Hg.). Das 19. Jahrhundert als Mediengesellschaft. Les médias au XIXe
siècle. München: Oldenbourg, 2009.

46 Dennis Borghardt



Richter, Hans. Gottfried Kellers frühe Novellen. Berlin: Rütten & Loening, 1960.
Schmidt, Julian. „Das Prinzip des Realismus“. Theorie des bürgerlichen Realismus. Eine

Textsammlung. Hg. Gerhard Plumpe. Stuttgart: Reclam, 32001. 113–118.
Sprengel, Peter. Geschichte der deutschsprachigen Literatur 1830–1870. Vormärz –

Nachmärz. München: Beck, 2020.
Telesko, Werner. Das 19. Jahrhundert. Eine Epoche und ihre Medien. Wien: Böhlau, 2010.
Vatin, François. „Valuation as Evaluating and Valorizing“. Valuation Studies 1.1 (2013): 31–50.

Gottfried Kellers medial-realistische Poetik 47




