
Christian Wevelsiep

„Staatserzählungen“

1 Einleitung: Das Bild der Paulskirche

Politische Ideen haben bekanntlich einen starken Bezug zur symbolischen Reprä-
sentation. Der Streit um die „richtige“ Form der Repräsentation gehört zum
Selbstverständnis jener politischen Gemeinschaften, die sich um ihre historischen
Orte Gedanken machen. Der Berliner Reichstag stand bekanntlich in den 1990er
Jahren im Zentrum von Kontroversen mit Vergangenheits- und Gegenwartbezug.
In welcher Form sollte die politische Macht sichtbar werden – sollte sie unsicht-
bar, verschwiegen sein, gegen die brachiale Gewalt der Repräsentation vergange-
ner Zeiten gerichtet? Oder geht es nicht darum, dass auch die demokratische
Macht sichtbare Symbole in der Architektur braucht? Das Ergebnis ist bekannt
und jederzeit sichtbar: die Kuppel des Reichstags, in der sich die Ikonographie der
traditionellen Macht spiegelt, ist begehbar und transparent. Der Leviathan ver-
gangener Zeiten ist entmächtigt, weil nun jene in ihm leibhaftig erscheinen dür-
fen, die sonst nur als Objekt oder Verfügungsmasse in Erscheinung treten konn-
ten. Der überlieferten Ikonographie des Staates wurde die Spitze genommen.

Vergleichbare Kontroversen lassen sich mit Bezug auf die Frankfurter Pauls-
kirche beobachten, wieder einmal. Der politischen Klasse mangelte es offensicht-
lich nicht an Einfällen, wie man aus einem historischen Gebäude einen sinn- und
bedeutungstragenden Ort machen könne: sollte an dem Ort, an dem das erste ge-
samtdeutsche Parlament tagte, nicht ein Raum für die Sitzungen des Frankfurter
Stadtparlaments geschaffen werden? Oder wäre man näher an der Aura des Or-
tes, wenn man ein nationales Gedenkzentrum einrichtet, ein Zentrum für Demo-
kratie vielleicht, an dem man also in bester Absicht der politischen Vitalisierung
demokratischer Ideen nahekommt? 1

Diese Frage kann man selbstredend nicht einem Ort aufbürden, der zwischen
den politischen Fronten aufgerieben wird. Die Geschichte an sich, die mit dem Na-
men der Paulskirche verknüpft wird, taugt schwerlich für eine Selbstdeutung der
demokratischen Gesellschaft. Sie benötigt insofern eine Tiefe der Auseinanderset-
zung in Richtung politischer Ideengeschichte und zugleich im Hinblick auf die Iko-
nen, die politische Ideen und Manifestationen begleitet haben.

1 Zimmermann, Niklas: Bürger, habt Ihr Ideen? In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 04. Fe-
bruar 2020, 11.

Dieses Werk ist lizenziertOpen Access. © 2023 Christian Wevelsiep, publiziert von De Gruyter.
unter der Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110697452-002



Wenn man die Ereignisse rund um die Frankfurter Paulskirche von 1848 auf
einen Punkt bringen oder vielleicht in einer Erzählung zusammenführen will,
dann bietet sich der Begriff der Staatserzählung an – ein vielschichtiger und kom-
plexer Begriff, der nicht frei von Widersprüchen ist. Ebenso verhält es sich mit
der historischen Situation jener Zeit: eine Fülle von dringenden politischen und
sozialen Problemen standen zur Lösung an. Ein neues Parlament sollte alte Privi-
legien und ständische Traditionen überwinden, aus einem Bund souveräner Teil-
staaten sollte ein Staatenbund entstehen. Neue Grenzen waren zu ziehen, territo-
riale, politische und auch soziale. Das Bürgertum hatte ein neues Selbstbewusst-
sein errungen, das sich zur Vollendung einer Revolution in der Lage sah. Welche
Form einer Staatserzählung würde man dieser Zeit entnehmen wollen, wenn die
Dinge doch im Grunde erst in der zeitlichen Streckung sichtbar würden? Die Ge-
schichte, die sich auf den Ort der Paulskirche und das Datum von 1848 reduziert,
wäre insofern vor allem ein Abbild einer diffusen Konstellation, mit ungelösten
Konflikten und Rivalitäten. Ein Bild, dessen Signatur im Gegeneinander besteht:
Klein- und Großbürger, Liberale, Demokraten, Arbeiter, und dies alles vor dem
Hintergrund der europäischen Pentarchie mit Großbritannien, Russland, Öster-
reich, Preußen und Frankreich.

Im Folgenden wird der Versuch unternommen, weitere Denkmöglichkeiten,
Perspektiven und Blickwinkel auf den Staat im Allgemeinen zu eröffnen, als die
erwähnten. Es sollen Horizonte des Staatsdenkens umrissen werden, die sich an
den altbekannten Erzählungen und den oft verwendeten Staatsbildern orientie-
ren. Auf drei höchst unterschiedlichen Ebenen wird dem Phänomen Rechnung ge-
tragen: einleitend sollen Staatserzählungen in den Mittelpunkt rücken, ihre ver-
meintlich hinfälligen Sujets und ihre gegenwärtige Funktion (2). Ferner ist nach
den Bedingungen zu fragen, die es erlauben, von einem politischen Wandel hin
zur verfassungsgebenden Gewalt des Volkes zu sprechen. Welche Definition der
Macht liegt den Narrativen des Staates zugrunde: Macht als selbstbezügliches Phä-
nomen, das sich in Systemeigenschaften ausdrückt, oder Macht verstanden als he-
gemoniale Selbstwirksamkeit (3)? Beide Perspektiven führen auf die Frage zurück,
unter welchen Voraussetzungen von staatlicher Souveränität überhaupt gespro-
chen werden kann. Und dies führt letztlich auf die abschließende Frage, worauf
die Idee der Souveränität gegründet werden kann, wenn sowohl der Glaube eine
erschöpfte Ressource zu sein scheint und wenn die überlieferten Staatserzählun-
gen ihre Überzeugungskraft einbüßen. Die Antwort zielt in Richtung einer Souve-
ränität, die letztlich auch mit starken Bildern einhergehen müsste (4).

16  Christian Wevelsiep



2 Staatserzählungen

Der moderne Staat steht angeblich im Zwielicht. Je nach Blickwinkel werden Ur-
teile abgegeben, die etwas über die Vitalität oder den Bedeutungsverlust des mo-
dernen Staates aussagen. Der Staat wird als Phänomen betrachtet, das mal als
stark oder schwach, als unzeitgemäß oder zerfallend beschreiben wird; im enge-
ren Sinn sei der europäische Nationalstaat ein Relikt vergangener Tage.2

Der Staat, um des hier geht, wurde bekanntlich in Europa „erfunden“. Zu sei-
ner Erzählung zählte, dass er von einer Mehrheit der Gewaltunterworfenen ge-
glaubt wurde, dass er seine Verfügungs- und Amtsgewalt mit Entscheidungs- und
Organisationsfähigkeit zu verbinden wusste. Die Denkmuster, die der europäische
Staat gefördert hat, gehen auf unterschiedliche Vergangenheiten in den europäi-
schen Ländern und Regionen zurück. Aber das immer noch prägnante Bild des
souveränen Staates, das diesen jeweiligen Entwicklungen zugrunde liegt, bleibt
eine Denknotwendigkeit, bei aller Kritik von Seiten der Politischen Philosophie3.
Ohne in diesem Punkt in die Tiefe zu gehen, wäre die Frage zu stellen, unter wel-
chen Bedingungen wir heute den Staat erkennen und anerkennen.

Dazu müsste man einleitend fragen, inwieweit überhaupt Erzählungen sinn-
voll und notwendig sind. Grundlegend wird man zugestehen, dass politische For-
men prinzipiell auf starke und überzeugende Narrative angewiesen sind. Sie bie-
ten Möglichkeiten der Zukunftsorientierung, indem sie aufzeigen, welche politi-
schen und sozialen Wege sich als überzeugend erwiesen haben in einer Welt
immenser Komplexität. Erzählungen zeigen die „Gangbarkeit eines Weges“ auf;
sie prägen das „kollektive Gedächtnis“, indem sie Ereignisse und Entscheidungen
zugleich erinnern und bestätigen. Sie sind somit als Konstrukte zu begreifen, die
Sinn stiften und als „politisch-kulturelle Wegweiser“4 im Unübersichtlichen die-
nen.

Erzählungen können von mindestens zwei Seiten betrachtet werden: von
dem aus, der eine Geschichte erzählt, und von der anderen Seite, der Zuhörer-
schaft oder dem Publikum. Richten wir die Aufmerksamkeit zuerst auf den Autor
bzw. die erzählende Autorität. Erzählungen ziehen Linien der Tradition bis in frü-
heste Vergangenheiten; sie betonen etwas Gewachsenes, das nicht zur Disposition

„Staatserzählungen“  17

2 Reinhard, Wolfgang: Geschichte der Staatsgewalt. Eine vergleichende Verfassungsgeschichte
Europas von den Anfängen bis zur Gegenwart. München Beck 1999, 440.
3 Schlichte, Klaus: Staatlichkeit als Ideologie. Zur politischen Soziologie der Weltgesellschaft. Hg.:
Klaus-Gerd Giesen: Ideologien in der Weltpolitik. Wiesbaden: VS 2004, 149–167.
4 Münkler, Herfried: Auf der Suche nach einer neuen Europaerzählung. Hg.: Ders./Jürgen Kaube/
Wolfgang Schäuble: Staatserzählungen. Die Deutschen und ihre politische Ordnung. Berlin: Ro-
wohlt 2018, 169–197, hier 172.



steht. Der Charakter der Bindung und Verpflichtung speist sich aus der Breite der
Darstellungen und Medien, die vom Staate erzählen. Solche Erzählungen können
sich auf Geschichtswerke und Nationalliteratur, auf epische und lyrische Formen
erstrecken. Sie werden nicht von oben her diktiert, sondern feierlich beschworen,
durch „gebundene Sprache“ oder gar mit „musikalischer Begleitung“5. Erzählun-
gen wollen Sinn stiften, weil sie zwanglose Überzeugungen ermöglichen, sie bil-
den das Imaginarium einer schützenden Gemeinschaft, einer verschworenen Ein-
heit oder einer bedrohten Mitte.

Die Wirksamkeit einer Staatserzählung ist schwer unter Beweis zu stellen. Sie
auf ein herausragendes Dokument zu beziehen, das der Erzählung in besonderer
Weise nahekommt, wäre missverständlich. Exemplarisch sind die Zusammenhän-
ge zwischen Staatserzählungen und der jeweiligen Kriegsbereitschaft zu nennen:
Die Wege, die etwa zum Ausbruch des Ersten Weltkriegs geführt haben, können
die grundlegenden Aspekte der Wahrnehmungsformierung aufzeigen.

Welchen Stellenwert hat die erzählte Geschichte für die politische Kultur? Jo-
hannes Burkhardt beschreibt lange und kurze Wege in den Ersten Weltkrieg, die
von historischen Signaturen zugänglich gemacht wurden6. In den rückblickenden
Erzählungen vergangener Kriege wurden Sinnkonstrukte bereitgestellt, die die
Entscheidung zum Kampf erleichterten und beschleunigten, ohne dass man einen
Einzelnachweis einer bewussten Umsetzung erbringen könnte. Die Zusammen-
hänge um die Entstehung des Ersten Weltkrieges sind bekanntlich komplex: auf
der Ebene der Handelnden erkannte man halbbewusste, gleichsam schlafwandle-
rische Dispositionen7. Diese dominante Lesart des Krieges rückt die Orientierungs-
losigkeit und die abgründigen Motive der Herrschenden in den Mittelpunkt. Da-
mit werden profunde Analysen möglich, aber man übersieht dabei die Zentralstel-
lung des Faktors „Geschichte“ in der politischen Kultur der Zeit. Man müsste –

Burkhardts Reflexionen folgend – darüber hinaus fragen, inwiefern historische
Erzählungen einen Raum in der Bewusstseinsformierung einnehmen. Wie stark
prägen Erzählungen über vergangene Kriege gleichsam die Mentalität der Kriegs-
bereitschaft? In dieser vereinfachten Lesart reduzierte sich alles auf den Enthusi-
asmus, auf den überwältigenden nationalen Gefühlsausbruch, den man etwa im
sogenannten Augusterlebnis erkennen wollte. Eine Zuspitzung, die der Vielschich-

18  Christian Wevelsiep

5 Ebd., 178.
6 Burkhardt, Johannes: Kriegsgrund Geschichte? 1870, 1813, 1756 – historische Argumente und
Orientierungen bei Ausbruch des Ersten Weltkrieges. Hg.: Johannes Burkhardt/Jürgen Becker/
Stig Förster /Georg Kronenbitter (Hg.): Lange und kurze Wege in den Ersten Weltkrieg. München:
Ernst Vögel 1996, 9–87.
7 Clark, Christopher: Die Schlafwandler. Wie Europa in den Ersten Weltkrieg zog. Aus dem Eng-
lischen von Norbert Juraschitz. München: Deutsche Verlagsanstalt 2013.



tigkeit der Haltung zum Krieg im Bewusstsein der Betroffenen möglicherweise
nicht gerecht wird8.

Aber: die Kriegsmentalität, die man nicht auf einzelne Verantwortliche redu-
ziert, betraf doch eher eine Kultur im Ganzen, ein kollektives Gedächtnis einer
Gemeinschaft, die sich in engen Bindungen zur eigenen Geschichte befand. Die
Geschichtsschreibung hatte insofern einen überragenden Stellenwert: sie war ein
Faktor in Sozialisation und Bildung, sie war in der Lage, Völker zu erziehen und
eine Kultur zu beflügeln. Der kommende Krieg stand in der rückerinnernden Ord-
nung auf einer Linie der Kontinuität der Jahre 1870, 1813 und 1756: Drei Daten, die
einschlägige Kriege bezeichnen, aber zugleich einen spezifischen Erfahrungsraum
umranden. In der Synthese ergeben diese Daten Rückschlüsse auf historisch-kul-
turelle Erfahrungsräume, die sich in einer großen Erzählung verdichten lassen.
Die vergangenen Kriege von 1864, 1866 und 1870 hatten ein bellizistisches Be-
wusstsein gefördert: Krieg war demgemäß kurz, lokal begrenzt, intensiv und vor
allem siegreich. Die Tendenz in der Wendung zum Krieg war glorifizierend; sie
stützte sich zudem auf einen „kriegsüberformten Reichsgründungsmythos, aus
dem vertrauten Umgang mit dem Präventivkrieg nach dem Lehrstück Bismarcks
und aus einer Kriegserwartung, die 1914 wider besseres Wissen militärisch wie
politisch doch im Banne der siegreichen historischen Gründungskriege blieb.“9

Auch das Datum 1813 hatte einen vergleichbaren Einfluss. Der Widerstand ge-
gen das Napoleonische Regime hatte sich fest in der deutschen Nationalgeschichte
verankert; er galt als patriotischer Krieg gegen äußere Bedrohungen. Die liberalen
und nationalen Bewegungen nahmen hier bekanntlich ihren Anfang. In der Rück-
schau fiel der Kriegsenthusiasmus mit der Erinnerung an die Befreiungskriege zu-
sammen: der Geist von 1813 sollte mit dem Geist von 1914 zusammenwirken; erst
nach einem Jahrhundert sollten die Freiheitskriege im bevorstehenden Ringen
der Großmächte zur Vollendung gebracht werden. Die Semantik übertönte frei-
lich alle politischen Realitäten. Denn der Rückbezug war gewissermaßen „gewagt“
und stark konstruiert. Die Kontinuitäten wurden beschworen ohne ein reales
Fundament: 1813 ging es um eine Allianz gegen eine Hegemonialmacht, 1914 um
das Ringen um die Vorherrschaft unter Gleichen. Die Koalitionen und Feindschaf-
ten waren jenseits des französischen Feindbildes schwerlich vergleichbar. Warum
es trotzdem im Horizont der Zeitgenossen sinnvoll erschien, den kommenden
Krieg mit dem vergangenen auf einer gedanklichen Linie zu verorten, wird erst
aus dem patriotischen Sinnkonstrukt her ersichtlich. In der frühen Neuzeit des 17.
Jahrhunderts waren es bekanntlich Söldner und Gewaltunternehmer, die das Bild
des Krieges geprägt hatten. Die Idee, sich einem großen, sinnerfüllten Krieg hinzu-

„Staatserzählungen“  19

8 Mombacher, Annika: Die Julikrise. Europas Weg in den Ersten Weltkrieg. München 2014.
9 Burkhardt, 1996, 36.



geben, war vergleichsweise neu. Das Sterben und Töten für das Vaterland hatte in
den Befreiungskriegen den entscheidenden Impuls erhalten; erst seitdem gehörte
das Aufgebot von Kriegsfreiwilligen und die Einführung einer allgemeineren
Wehrpflicht zur Wirklichkeit des idealisierten, nationalstaatlich geprägten Krie-
ges.

Das heroische Einstehen für die gemeinsame Sache der Nation führte bis in
die frühe Neuzeit des friderizianischen Staates zurück. So weit hergeholt die Tra-
ditionen heute erscheinen mögen, so hatte der Siebenjährige Krieg einen Status
als Geburtsstunde des deutschen Patriotismus10. Eine wiederum gewagte Histori-
sierung, die das von den „Hand- und Geschichtsbüchern aufgenommene preu-
ßisch-kleindeutsche Geschichtsbild“11 auf die deutsche Geschichte übertrug So
sehr dies nur durch elementare Auslassungen funktionieren konnte, so war wohl
auch hier der militärgeschichtliche Gedanke vorrangig: der Mythos, der das sieg-
reiche Überleben in einer Welt von Feinden begründete. Ein Mythos, der sich aus
der Bedrohungsvorstellung der Einkreisung begründete und mit einer Mischung
aus Angst und Machtstreben die entscheidenden geopolitischen Motive bereit
stellte12. Das Preußen von 1756 und der Beginn des Siebenjährigen Krieges galten
in kühnen Konstruktionen als Träger der preußisch-deutschen Identität, die der
erdrückenden Übermacht halb Europas entgegen stand.

In der Zusammenschau wird man behaupten dürfen: Staatserzählungen er-
scheinen hier als Kriegserzählungen. Nicht die einzelne große Erzählung, sondern
das Panorama inmitten historiographischer Forschung, Schullektüre und Publizis-
tik ergibt Hinweise auf ein historisches Bewusstsein. Verschiedene Motive wurden
im Blick auf den bevorstehenden Krieg plausibel: das Vertrauen, das man einer
militärischen Führung im Bewusstsein vergangener Siege entgegenbrachte und
stärker vielleicht noch die Idee des Einsatzes des eigenen Lebens für eine höhere
Sache – hier mit Bezug auf die Akteure des Krieges. Diese Motive legen es nahe,
von einem engen Zusammenhang von Staat und Krieg auszugehen13. Aber die ein-
seitige Interpretation, nach der moderne Staaten auf das Geschäft des Krieges an-
gewiesen sind und sich demnach vor allem als Kriegsführungsstaaten auszeich-
nen, müsste doch erweitert werden. Denn die Pathologie der Staatsraison umfasst

20  Christian Wevelsiep

10 Kunisch, Johannes: Friedrich der Große. Der König und seine Zeit. München: Beck 2004; Kes-
sel, Eberhard: Friedrich der Große im Wandel der kriegsgeschichtlichen Überlieferung. In: Ders.:
Militärgeschichte und Kriegstheorien in neuer Zeit, hg. v. Johannes Kunisch, Berlin 1987, 57–79.
11 Burkhardt, 1996, S. 54.
12 Faber, Karl-Georg: Zur Vorgeschichte der Geopolitik. In: Weltpolitik, Europagedanken, Regio-
nalismus. Festschrift für Hans Gollwitzer. Münster 1982, 389–406.
13 Krippendorff, Ekkehard: Staat und Krieg. Die historische Logik politischer Unvernunft. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1985; Friedrich Meinecke: Die Idee der Staatsräson. München und Berlin
1924.



natürlich das strategische geopolitische Kalkül, die Hinwendung zum machtpoliti-
schen Erfolg. Aber sie müsste auch jene dunklen Motive erfassen, die den folgen-
den Krieg an jenen Abgrund brachte, den man die Urkatastrophe des 20. Jahrhun-
derts genannt hatte.

Der Gedanke, dass es lange Wege in den Krieg gibt, die sich vor allem auf
Kriegserzählungen zurückführen lassen, ist hilfreich, um den Ersten Weltkrieg zu-
mindest ein Stück weit zu verstehen. Zugleich deuten wir solche Erzählungen
heute mit dem besseren Wissen der Nachgeborenen. Narrative haben ihre Höhe-
punkte und ihre Moden, sie stehen im Zentrum eines historischen Geschehens, sie
bieten wirkmächtige Referenzen und Sinnkonstruktionen, die sich bis auf die Be-
reitschaft zum Töten und Getötetwerden erstrecken. Aber sie verblassen mit der
Zeit so, wie auch das Gedenken an vergangene Kriege nachlässt.

Welche Erzählungen im Verhältnis von Staat und Krieg ließen sich demgegen-
über heute noch begründen? Das gemeinsame Erbe von Ruhm und Reue, die ge-
meinsam vergossenen Tränen, erlittenes Leid und geteilte Freude, an die einst Er-
nest Renan dachte14, als er von der Imagination der Nation schrieb, ist Teil einer
Vergangenheit, der wir heute distanziert gegenüberstehen. Erzählungen, die dem
nationalen Staat mit dem Pathos des aktiven Opfers oder des passiven Erduldens
nahestanden, haben heute natürlich nur noch schwache Bindungskräfte. Andere
Erzählungen treten in den Mittelpunkt, die selbstredend nicht mehr auf den Lini-
en der isolierten Nationalgeschichte verortet sind, Erzählungen, die sich auf neue
soziale und politische Horizonte erstrecken. In Frage stünde etwa, so Herfried
Münkler15, eine neue Europaerzählung, die sich nicht mehr an den Symbolen und
Ritualen der nationalen Loyalität orientierte. In den Jahrzehnten nach 1945 waren
es bekanntlich Narrative des zukünftigen Friedens und des Wohlstandes, die poli-
tischen Sinn versprechen konnten. Europa wäre demnach ein Hort des Friedens,
von dem im Gegensatz zu früheren Zeiten das Versprechen auf Gewaltlosigkeit
ausginge.

Doch auch diese Narrative haben ihre Höhepunkte hinter sich – und so schei-
nen sich gegenwärtig neue Deutungskämpfe um eine sinnstiftende und überzeu-
gende Europaerzählung zu entwickeln. Worauf diese sich berufen können, ist zu
fragen – Münkler erkennt hier mit guten Gründen die Gefahr einer schleichenden
Entpolitisierung und plädiert für ein geschlossenes Europa, das die Rolle des „Glo-
bal Player“ übernimmt16. Mit ebenso guten Gründen könnte man fragen, welche
orientierende Erzählung der Revolution von 1848 entnommen werden könnte.

„Staatserzählungen“  21

14 Renan, Ernest: Was ist eine Nation? Rede am 11. März 1882 an der Sorbonne. Europäische
Verlagsanstalt, Hamburg 1996.
15 Münkler, 2018, 189–196.
16 Ebd., 192.



Auf den ersten Blick wird man hier fündig: denn der Weg zur Paulskirche war ja
bekanntlich ein langer Weg des Werdens einer politischen Nation mit revolutio-
närem Anstrich, der dem Willen einer bürgerlich-liberalen Mehrheit entsprach.
Könnte man also jene Elemente aufgreifen, die gewissermaßen den „eigentlichen
Geist“ der Revolution zum Ausdruck brachten? Wäre an die Geburtsstunde der
deutschen Parteien anzuknüpfen, an die Entfaltung einer Interessenartikulation,
die nach Öffentlichkeit verlangte, die sie bislang nicht erfahren konnte? Wäre
eine solche Erzählung von 1848 in jenem Moment richtig erfasst, der die Errich-
tung einer sozialen Republik ins Zentrum und sich damit in die Kontinuität der
politischen Revolutionen der Neuzeit stellt?

Es wäre eine Erzählung mit starken und durchaus aktuellen Motiven. Denken
wir an die langatmigen Grundrechtsdebatten, die man in einen verbindlichen Ka-
talog von Menschen- und Bürgerrechten nach dem französischen und amerikani-
schen Vorbild überführen wollte: es ging um elementare Rechte, aber zugleich
um die Frage, wie man die errungene Macht im bestehenden Staat erhalten könn-
te.

So überzeugend diese hellen Motive hier erscheinen – so blenden sie doch
Teile eines Geschehens aus, das eine komplexere Herangehensweise benötigt. An
den Enthusiasmus und die Erwartungen der Nationalversammlung anzuknüpfen,
wäre Teil einer jener Erzählungen, die sich mit guten Gründen auf das Werden
einer souveränen Nation besinnen. Aber es wäre eine jener großen Erzählungen,
deren Geltung Jean-Francois Lyotard und andere bereits vor Jahrzehnten in das
Zwielicht der Postmoderne gestellt haben17. Demgegenüber wäre der Begriff der
Souveränität aufzugreifen, der mehr als nur eine Perspektive und somit mehr als
nur ein Narrativ benötigt.

3 Souveränität im Zwielicht

Ein schwieriger Begriff, der eine Fülle historischer Anschlüsse nahelegt: die Volks-
souveränität. Der Vorgang der demokratischen Verfassungsgebung hat einen his-
torischen und rechtlichen Stellenwert, den niemand abstreiten kann. Aber mit
welchen narrativen Mitteln können die Geschehnisse erfasst werden, mit denen
eben diese hochwertige politische Idee in eine wirksame Maxime umgeformt wur-
de? Dabei sollte es nicht um falschen Idealismus gehen oder um ein einseitiges
Bild, das die Realität der gesellschaftlichen Machtverhältnisse unterläuft. Aber im-
merhin um eine Haltung und eine Perspektive auf die faktischen Weltläufte.

22  Christian Wevelsiep

17 Lyotard, Jean-François: Das postmoderne Wissen. Wien: Passagen 1994.



Dazu müsste man freilich nach den Bedingungen fragen, die es erlauben, von
einem politischen Wandel hin zur verfassungsgebenden Gewalt des Volkes zu
sprechen. Solche Bedingungen zielen auf eine Definition der Macht; Macht als
selbstbezügliches Phänomen, das sich in Systemeigenschaften ausdrückt; oder
Macht, verstanden als hegemoniale Wirksamkeit, als der Moment der faktischen
Durchsetzung und Entscheidung.

Revolutionen, die neue Verfassungen hervorbringen, sind meist als dramati-
sche historische Zäsuren erkennbar. Solche Zäsuren gehen mit starken Bildern
einher. Menschen bevölkern die Straßen und üben Druck aus; in den verfassungs-
gebenden Versammlungen wird gleichsam Geschichte gemacht; neue Rechte wer-
den in stürmischen Debatten gefordert oder verteidigt. Geschichte wird aktivisch,
sie wird von jenen gemacht, die sich einer großen Idee verschrieben haben. Es ist
ein schönes Panorama im historischen Bildersaal. Aber es stimmt kaum mit jenem
Blick überein, der im Element der verfassungsgebenden Gewalt ein gleichsam au-
tologisches Manöver erkennt. Wer steht hinter der dramatischen historischen Zä-
sur der Umstellung auf moderne Verfassungen? Wer hat die großen Ideen der
Aufklärung in politische Praxis übersetzt und sich in langwierigen Kämpfen um
politische Anerkennung aufgerieben, um schließlich dem prozeduralen Verfas-
sungsbegriff der Aufklärung zur Gestaltwerdung zu verhelfen? Sind es die großen
Männer, die angeblich Geschichte machen, mit jener Atemlosigkeit und Gewalt,
die seit jeher zu den historischen Umbrüchen dazugehörten? Oder handelt es sich
um ein selbstläufiges Geschehen, in dem die Verfassung und die verfassungsge-
bende Gewalt einander bedingen? Die eigentlichen Akteure der Verfassungsge-
schichte, so Niklas Luhmann, seien die Codierungen von Recht und Unrecht18. Die
Geschichte politischen Wandels inklusive der Verfassungsrevolutionen kommt
nicht in dem Bild zu sich, das im Allgemeinen überliefert wird: dass eine Menge
von Akteuren in konkreten Situationen eine neue politische Wirklichkeit hervor-
bringt. Sondern eher in dem Bild, in dem ein kreisförmiges Geschehen der Selbst-
referentialität bestätigt wird. Verfassung und Staatssouveränität genügen diesem
Bild der selbstgenügsamen, systemischen Mechanik.

Eine andere Signatur, die einer vergleichbaren Radikalität entspricht, erkennt
man im Blick auf die Situation des Ausnahmezustands. Von Carl Schmitt bis zu
den Reflexionen von Giorgio Agamben erstreckt sich ein Denken, das die Beherr-
schung des Ausnahmezustands als Ausweis der Souveränität identifiziert. Souve-
ränität – der Begriff bleibt hier freilich undeutlich und missverständlich. Sowohl
in Carl Schmitts „Politischer Theologie“ als auch bei Agambens Theorie der Mo-

„Staatserzählungen“  23

18 Luhmann, Niklas: Verfassung als evolutionäre Errungenschaft. In: Rechtshistorisches Journal
9, 1990, 176–220; Ders.: Das Recht der Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1994.



derne heißt Souveränität äußere Exekutivgewalt19. Die Rechtsordnung reduziert
sich auf den Moment der Gewaltanwendung, der zwangsläufig aus den Bestim-
mungen der Ausnahme resultiert. Bei Schmitt war es bekanntlich der Moment
des Souveräns, der sich auf nichts anderes als die politische Dezision beruft. In
der Stunde der Exekutive werden alle Reden und alle Diskursivität hinfällig. Alle
Legitimierung und Erzeugung des positiven Rechts bestünden demnach in einer
fatalen (oder eben praktischen) Abhängigkeit der einmal ergriffenen Herrschaft.
Es sind Perspektiven, die anders als bei Luhmann das staatliche Gewaltmonopol
in einer tendenziösen Lesart auf die exekutive und administrative Herstellung
von Sicherheit und Ordnung zurückführen – entweder als Kritik oder als Partei-
nahme der Macht. Übersehen wird mit fatalen Folgen hier wie dort der ursprüng-
liche Zusammenhang von Freiheitsrechten und Volkssouveränität, der ursprüng-
lich (und weiterhin) die Bindung der Staatsapparate an das demokratische Gesetz
verlangt. Seit Kant ist das demokratische Recht nur dann richtig verstanden, so-
lange weder die Freiheit der Individuen noch das demokratische Prinzip der
Selbstgesetzgebung in Frage gestellt wird20.

Diese demokratietheoretische Errungenschaft ist komplex und vorausset-
zungsreich – und in den erwähnten Bildern nur unzulänglich erfasst. Es handelt
sich weder um einen selbstbezüglichen Prozess, der weit entfernt von einem „Pu-
blikum“ stattfindet, auch wenn die Verselbständigung politischer Prozesse heute
natürlich ein virulentes Thema ist. Es handelt sich bei dem Motiv der Souveräni-
tät auch nicht um eine Gewalt, die sich allen anderen Sphären des Rechts wider-
setzen kann – auch wenn die faktische Gewalt in den Sphären der internationalen
Beziehungen immer nachweisbar ist. Souveränität wird dann pervertiert, wenn
sie die ursprünglichen Quellen der demokratischen Gestaltungsmacht verdunkelt.
Agambens Kritik an der Wirklichkeit ist damit natürlich nicht widerlegt und soll
auch nicht bestritten werden; die Vermutung, dass der Ausnahmezustand längst
zum Signum moderner Staaten geworden ist, lässt sich mit wenigen Andeutungen
belegen. Aber auch hier bleibt die Frage, wieviel gewonnen ist, wenn wir die Exis-
tenz rechtsfreier Räume als die eigentliche Erscheinung einer Souveränität benen-
nen, deren Herkunft und Bestimmung verdunkelt bleiben.

Die Frage bleibt also bestehen, wer sich mit welchem Recht als „souverän“
bezeichnen darf – und inwiefern wir unter Umständen auf jenen Moment in der

24  Christian Wevelsiep

19 Schmitt, Carl: Politische Romantik. Berlin 1925; Ders.: Der Begriff des Politischen. München
1932; Ders.: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität. Berlin 1934 (1922),
Agamben, Giorgio: Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben. Frankfurt am Main:
Suhrkamp 2002; Ders.: Ausnahmezustand. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2004.
20 Maus, Ingeborg: Über Volkssouveränität. Elemente einer Demokratietheorie. Frankfurt am
Main: Suhrkamp 2011, 22–44.



Paulskirche verweisen dürfen, in dem – idealistisch formuliert – ein historischer
Transformationsprozess vollendet wurde; in dem also die Wahrnehmung der
Menschenrechte und die Etablierung einer Öffentlichkeit mit dem gesetzgebenden
Willen des Volkes zusammengeführt werden sollte.

4 Wer ist souverän?

Unter welchen Voraussetzungen können wir Geschichte erzählen? Geschichte ist
eine kulturelle Praxis des deutenden Umgangs mit Vergangenheit. Als Inbegriff
aller Formen, Inhalte und Funktionen kultureller Praxis eröffnet die Historie ei-
nen Bedeutungsraum, in dem Menschen sich ihrer Vergangenheit zuwenden. Die
Zeit begegnet den Menschen freilich in zweifacher Weise: in realen Veränderun-
gen, die gedeutet werden müssten und in Form einer inneren „Erstreckung ihres
Bewusstseins“, das von starken mentalen Kräften bedingt wird. Realer Wandel
und subjektive Bedeutung fließen ineinander; sie nehmen die Form einer „sinn-
trächtigen“ und „handlungsleitenden Vorstellung eines Zeitverlaufs“21 an. Solches
geschichtliche Bewusstsein umgreift Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, es
ist sowohl normativ als auch empirisch ausgerichtet. Es ist insofern ein eigenstän-
diges „Denkgebilde“22, das Orientierung in der Zeit organisiert.

Nach der Zeit der großen Weltbilder, die Geschichte im Horizont eines großen
Anderen verortete, hat sich bekanntlich ein Gespür für das Individuelle und Be-
sondere in der Geschichte entwickelt, das sich dem teleologischen Denken wie
auch den allgemeinen Gesetzgebungen entzieht. Geschichte zu erzählen, heißt
seitdem: die historische Relevanz einer Vergangenheit mit einer narrativen Struk-
tur zu verbinden. Die Zeit der Geschichte kann etwa für P. Ricœur oder H. White
als literarische Form entbunden werden23.

Der einschlägige Streit um die literarischen Formen der Geschichtsschreibung
soll hier nicht aufgewärmt werden. Hilfreich und produktiv erscheint aber der
Gedanke, dass wir vergangenen Ereignissen eine narrative Form auferlegen und
sie als einen narrativen Diskurs darstellen können. Verbunden mit der Frage
nach politischer Souveränität ergibt sich hier die Chance, Geschichte in eine nar-
rative Figur zu überführen, die welterschließende und handlungsermöglichende

„Staatserzählungen“  25

21 Rüsen, Jörn: Kann gestern besser werden? Zum Bedenken der Geschichte. Berlin: Kadmos
2003, 111.
22 Ebd.
23 Ricœur, Paul: Zeit und Erzählung. 3 Bände: München: Fink, 1988–1991; White, Hayden: Meta-
history. Die historische Einbildungskraft im 19. Jahrhundert in Europa. Frankfurt am Main: Fi-
scher 1991.



Deutungen eröffnet. Kein unmittelbarer Handlungsentwurf wird sich aus dem
deutenden Rückgriff einer Erzählung ergeben, aber ein erweiterter Raum von Ori-
entierungsmöglichkeiten.

Zur Souveränität zählen formal betrachtet Begriffe wie Legitimität, Vertrag
und Sicherheit. Die Frage nach Souveränität legt viele Anschlüsse nahe, darunter
die Frage nach der legitimen Herrschaft Beherrschter. In einem erweiterten Sinne
geht es aber um Verhältnisse, die als formales Verfahren nur ungenügend erfasst
werden. Ob Verträge eingehalten und Herrschaft bestätigt wird, ob Gewaltfreiheit
praktiziert wird und Regeln beachtet werden, hat mit dem engen Verhältnis von
Sprache und Gefolgschaft zu tun.

Wer sich demnach als souverän bezeichnen will, hat nicht nur mit der Autori-
tät einer übergeordneten, gewaltfähigen Macht zu tun. Die Erzählungen des Staa-
tes in traditioneller Perspektive sehen in der Drohung des Bürgerkriegs das ent-
scheidende Motiv zur Legitimierung des gewaltmonopolisierenden Staates. Der
religiöse Bürgerkrieg, den die Philosophen des 17. Jahrhunderts noch vor Augen
hatten, hatte den Schrecken einer Gewaltsituation hervorgebracht, in dem nicht
mehr zwischen Gut und Böse, dem Wunsch nach Frieden und dem Willen zu
Macht unterschieden werden konnte. Erst im neuzeitlichen Staat, der den Glau-
ben und damit das Gift des Fanatismus in den Bereich des Privaten abdrängte,
konnte diese Ordnung wieder errungen werden. Für Thomas Hobbes galt be-
kanntlich, dass die politische Vernunftmoral des Gewaltverzichts sich nur in der
Errichtung eines Staates erfüllen konnte. In der Todesangst flüchten die Men-
schen in ein sanktionsgestütztes Gehäuse, jenen irdischen Staat, der das Leben
der Menschen verlängert – zum Preis des unbedingten Vorrangs des Staatsinter-
esses.

Der furchteinflößende Staat, der in so wirkmächtigen Bildern präsentiert
wurde wie im Frontispiz des Leviathan, hat gegenwärtig natürlich ein andere Ge-
stalt. Er rechtfertigt sich heute natürlich nicht mehr bloß durch seine Gewaltfähig-
keit, sondern immer auch durch Sprache, Diskursivität, den rationalen Austausch
von Argumenten. Im modernen Staat geht es um friedliche, sprachlich vermittelte
Formen der Auseinandersetzung. Aber er lebt bekanntlich von Voraussetzungen,
die er selbst nicht garantieren kann (W. Böckenförde) und muss in bestimmter
Hinsicht die Sphären des kommunikativen Diskurses überschreiten.

Wer souverän ist, entscheidet mit Bildern – so beantwortet Horst Bredekamp
in unerwarteter Diktion die gegenwärtigen Herausforderungen des Staates. Heute
hat der Staat mit Problemen zu kämpfen, die nicht im Vertrauen auf die „höhere“
Gewalt des Souveräns als den Inhaber der Gewaltmittel24 – aufgehen. Bredekamp

26  Christian Wevelsiep

24 Dabei ist die Moderne gewissermaßen angetreten, um die Evidenz des Vertrauens zu festigen.
Zwischen Vertrauen und Gewaltlosigkeit bestehen bekanntlich enge Verbindungen. Eine eminen-



weist darauf hin, dass in postmodernen und postheroischen Gesellschaften staatli-
ches Handeln mit Texten und Bildern einher gehen muss, um politisch-ethische
Resonanz zu erzeugen. Zu einem umfassenden Begriff von Politik „gehören unab-
dingbar auch die Simulakren des Körpers und der Gestaltung: Bilder im weitesten
Sinne.“25

Der Gedanke kann mit Gewinn auf die hier interessierende Frage angewendet
werden, in welcher Form man an die Ereignisse in der Paulskirche anknüpft. Wel-
che Erzählung ließe sich nach allem, was bisher aufgezeigt wurde, als lebensdien-
lich erweisen? Eine Staatserzählung, die sich auf den Moment des Vertragsschlus-
ses zwischen Herrscher und Beherrschten fixiert, ist offensichtlich unzureichend.
Die Menschen auf dem Frontispiz des Leviathans versammeln sich im Augenblick
des Vertragsschlusses, um den Kampf aller gegen alle zu beenden. Sie tun dies
freilich in einer Form der vertikalen Demut und richten ihr Haupt auf jene Auto-
rität, die in paradoxer Weise das Ganze verkörpert26. Die Macht wird bekanntlich
in diesem Bild ein für allemal abgetreten. Die Autorisierung wird zwar vom Volk
ausgeführt, aber sie ist fragil. Daher bedarf jeder Vertragsschluss der Überzeu-
gungskraft, die nicht allein von Worten, sondern vom Waffenbesitz oder von star-
ken Bildern ausgeht27. Dieser Staat verbleibt also in der Dimension des autoritati-
ven Gründungsakts: man benötigt Gewaltbereitschaft, um Gewalt einzudämmen,
sichtbare Macht, um Verträge zu sichern; man benötigt ferner die visuelle Prä-
senz, um dem drohenden Bürgerkrieg wirksam entgegen zu treten. Der politische
Körper bleibt das riesenhafte Kunstwesen, das sich nur über das ewige Spiel von
Macht und Gegenmacht definiert.

Bilder, die sich auf die Darstellung eines ins Riesenhafte gesteigerten Organis-
mus konzentrieren, oder Bilder, die als technische Apparaturen den Maschinen-
vorstellungen des Materialismus vergangener Zeiten entstammen, bringen frei-

„Staatserzählungen“  27

te Konstellation der Moderne gehört mittlerweile zum alltäglichen Sprachgebrauch. Wir sind als
Bewohner einer weitgehend befriedeten Region an den wechselseitigen Gewaltverzicht gewöhnt.
Jede Begegnung und jede Auseinandersetzung, die wir ohne Gewalt erfahren können, bringt uns
dem Ideal ein Stück weit näher, so Jan Phillip Reemtsma in: Vertrauen und Gewalt. Versuch über
eine besondere Konstellation der Moderne. Hamburg: Sigma 2006. Dieses Vertrauen kann natür-
lich erschüttert werden, es ist fragil und wird bei jeglichem Gefühl der Bedrohung ausgesetzt.
25 Bredekamp, Horst: Der Bildakt. Frankfurter Adorno Vorlesungen 2007. Neufassung, Berlin:
Wagenbach 2015; Ders.: Souverän ist, wer mit Bildern entscheidet. Hg.: Grit Straßenberger und
Felix Wassermann: Staatserzählungen. Die Deutschen und ihre politische Ordnung. Berlin: Ro-
wohlt 2018, 127–149.
26 Skinner, Quentin: Die drei Körper des Staates. Aus dem Englischen von Katrin Wördemann.
Göttingen: Wallstein 2012.
27 Bredekamp, Horst: Der Bildakt. Frankfurter Adorno Vorlesungen. Berlin: Klaus Wagenbach
2007, S. 194–198.



lich nicht die Handlungszusammenhänge zum Ausdruck, die wir als geschichtli-
che und somit als erinnerungswürdige bezeichnen dürfen. Unter welchen Eindrü-
cken die Teilnehmer an der Frankfurter Nationalversammlung oder die Straßen-
kämpfer in Berlin Geschichte schreiben wollten – es waren Ereignisse, die nicht
in einem sozialtechnologischen Bild aufgehen. Es bedarf weiterer Erzählungen
und Signaturen, die unmittelbar an einem Verständnis menschlicher Praxis anset-
zen. Das eigentliche Motiv, das erinnerungswürdig erscheint, liegt nicht im Mo-
ment der Macht oder im Bild einer technischen Apparatur, sondern im Blick auf
die humane Funktion gesellschaftlicher Institutionen. Damit wird nicht behaup-
tet, dass die Elemente demokratischer Verfahren – sprich Souveränität, Wahlrech-
te, Unabhängigkeit der Gerichte oder der Ausschluss von Willkürherrschaft – in
einen linearen Zusammenhang zu bringen sind. Sondern eher um den kritischen
Schnittpunkt zwischen formalen Einsichten und der Praxis konkreter Handlungs-
träger. Die Grundgehalte der Aufklärung waren bekanntlich in starke Argumente
überführt worden; die Perspektiven der Menschen- und Bürgerrechte waren als
Vokabular bereits verfügbar. Aber das entscheidende Motiv findet sich vermutlich
erst im Blick auf die endlichen, fragilen und kontingenten Bedingungen der politi-
schen Auseinandersetzungen. Vermutlich „bleibt“ der Memoria weder ein starkes,
imposante Bild, das die formale Prozedur abbilden würde noch eine alles über-
strahlende, große Erzählung, die vom einmaligen Akt einer revolutionären Tat
ausgeht. Es wäre vielmehr die faktische Bejahung einer politischen Praxis, in der
täglichen „Konfrontation und Penetration der in ihren Mängeln erfahrenen gesell-
schaftlichen Wirklichkeit“28, die kaum in ein einzelnes Bild zu überführen ist,
aber ihre Geltungskraft nach wie vor unter Beweis stellt.

28  Christian Wevelsiep

28 Rentsch, Thomas: Die Konstitution der Konstitution. Rechtsphilosophische Bemerkungen zur
Legitimation des Grundgesetzes. In: Ders.: Negativität und praktische Vernunft. Frankfurt am
Main: Suhrkamp 2000, 129–151, hier 134.


