Eva-Maria Faber
Wann ist es genug?

Zur 6kumenischen Herausforderung des satis est

Selbst wer versucht, 6kumenisch einen langen Atem zu haben, kennt Momente, in
denen er oder sie ,,genug hat“. Um es gleich von dieser psychologischen Ebene auf
die theologische Ebene zu heben: Es stellt sich die Frage, wann denn in den
O6kumenischen Bemiihungen endlich genug geschehen sei, um néchste Schritte zu
tun. Vor diesem Hintergrund mochte ich das satis est der Confessio Augustana (CA)
wiirdigen und aktualisierend fragen, welche Relevanz ein solches satis est in der
heutigen 6kumenischen Situation hat. Mein Fokus ist also nicht primdr die his-
torische Riickfrage nach Umstdnden und Implikationen des damaligen satis est,
sondern die Transposition auf die 6kumenischen Bemiihungen heute. Dabei
nehme ich einen konfessionellen Standpunkt insofern ein, als ich die Heraus-
forderung primér an meine eigene, die romisch-katholische Kirche wende und (im
Sinne des Okumenedekretes des II. Vatikanischen Konzils Unitatis Redintegratio
[UR] 4)* selbstkritisch analysiere, inwiefern sich die katholische Seite offenkundig
schwer tut, sich liberhaupt auf eine Bestimmung des satis est einzulassen. Mein
Ziel ist es, in dieser Sache Wege nach vorn aufzuzeigen. Anndherungen an dieses
Thema hat es natiirlich schon vielfach gegeben. Ich setze darum viele diesbe-
ziigliche Reflexionen voraus und konzentriere mich auf einige Faktoren, die es
nach meinem Dafiirhalten verdienen, besser beachtet zu werden.

1 Das satis est im damaligen Kontext

Der Text von CA 7 gehort zu den bekanntesten und am meisten diskutierten Ar-
tikeln der Confessio Augustana. Er ldsst auf die Wesensbestimmung der christli-
chen Kirche von Evangelium und Sakrament her die Ausdeutung folgen:

Denn dieses ist gnug zu warer einigkeit der Christlichen kirchen, das da eintrechtiglich nach
reinem verstand das Evangelium gepredigt und die Sacrament dem Gottlichen wort gemes
gereicht werden. Und ist nicht not zu warer einigkeit der Christlichen kirchen, das allent-
halben gleichformig Ceremonien von menschen eingesatzt, gehalten werden, wie Paulus

1 ,,Aber in erster Linie sollen sie [die katholischen Glidubigen] doch ehrlich und eifrig ihr
Nachdenken darauf richten, was in der eigenen katholischen Familie zu erneuern und was zu tun
ist, damit ihr Leben mit mehr Treue und Klarheit fiir die Lehre und die Einrichtungen Zeugnis
gebe, die ihnen von Christus her durch die Apostel {iberkommen sind.“ (UR 4).

8 OpenAccess. © 2022 Eva-Maria Faber, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert

unter einer Creative Commons Namensnennung — Nicht kommerziell — Keine Bearbeitung 4.0 International
Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110683868-024



300 —— Eva-Maria Faber

spricht Ephes. iiii.: ,,Ein leib, ein geist, wie ihr beruffen seid zu einerley hoffnung euers
beruffs, Ein Herr, ein glaub, ein Tauffe.*?

Fiir meine Zielsetzung geniigt hier zur Orientierung ein Resiimee von drei As-
pekten der Forschung und Debatten um diesen Artikel.

Ein erster relevanter Aspekt ist seine Kontextualisierung. Es besteht heute
weitgehend Konsens dariiber, dass der Augsburger Reichstag und somit auch die
Confessio Augustana noch nicht auf eine formelle Spaltung reagierten, sondern
innerhalb einer wenn auch tiefgreifenden Kontroverse um Einigung bemiiht
waren.? Dafiir sprechen Aussagen katholischer Akteure* ebenso wie die Knapp-
heit der Ausfiihrungen der CA.> Damit handelt es sich bei CA 7 um den Versuch
einer binnenkirchlichen, nicht (anachronistisch gesprochen) ,,zwischenkonfes-
sionellen” Kldrung, wie Einheit im Notwendigen und Vielfalt in wandelbaren
Gestaltformen sich zueinander verhalten.

Eine zweite Frage betrifft den Bezug des satis est. Erschopft sich sein Inhalt
mit den in CA 7 genannten Merkmalen, oder weist der Artikel iiber sich selbst
hinaus? Zahlreiche historische ebenso wie aktualisierende® Auslegungen von

2 BSELK, 102; vgl. den lateinischen Text: Et ad veram unitatem Ecclesiae satis est consentire de
doctrina Evangelii et administratione Sacramentorum. Nec necesse est ubique esse similes tradi-
tiones humanas seu ritus aut ceremonias ab hominibus institutas. Sicut inquit Paulus: ,,Una fides,
unum baptisma, unus Deus et pater omnium etc.“ (BSELK, 103).

3 So auch Gemeinsame Romisch-katholische/Evangelisch-lutherische Kommission, Alle unter
einem Christus. Stellungnahme zum Augsburgischen Bekenntnis, 1980, in: Dokumente wach-
sender Ubereinstimmung. Samtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespriache
auf Weltebene, [Bd. 1:] 1931-1982, hg.v. Harding Meyer/Hans J6rg Urban/Lukas Vischer, Pader-
born/Frankfurt a. M. 1983, 323-328, Nr. 2.

4 Siehe z. B. Bernwardt Schmidt, Katholiken und die Reformation. Uberlegungen zu einer dku-
menisch interessierten Reformationsgeschichtsschreibung, in: Cath(M) 72 (2018), 273289, 286,
mit Hinweis auf Herzog Georg von Sachsen, der im Kontext des Augsburger Reichstags 1530 zwar
die Gefahr einer Spaltung sah, aber die Hoffnung duflerte, es mége nicht so weit kommen.

5 Wenzel Lohff argumentiert mit der knappen Form der Darlegung, die ,,zureichend nur sein
konnte, wenn man eine fundamentale Ubereinstimmung mit der kirchlichen Lehriiberlieferung
eben voraussetzen konnte“: Wenzel Lohff, Die Bedeutung der Augsburgischen Konfession fiir die
Lutherische Kirche und ihr Verhéltnis zur rémisch-katholischen Kirche, in: Harding Meyer/Heinz
Schiitte (Hg.), Confessio Augustana. Bekenntnis des einen Glaubens. Gemeinsame Untersuchung
lutherischer und katholischer Theologen, Paderborn/Frankfurt a. M. 1980, 1-21, 3.

6 ,,Zugleich werden die in CA VII formulierten Bedingungen kirchlicher Einheit auch nicht ex-
Klusiv verstanden.“: Bernd Oberdorfer/Oliver Schuegraf (Hg.), Sichtbare Einheit der Kirche in
lutherischer Perspektive. Eine Studie des Okumenischen Studienausschusses der Vereinigten
Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands und des Deutschen Nationalkomitees des Lu-
therischen Weltbundes, Leipzig 2017, 81, als Formulierung der Position des LWB. Siehe auch
Theodor Dieter (Hg.), Lutherische Identitit. Lutheran Identity. Im Auftrag des Instituts fiir Oku-



Wann ist es genug? — 301

lutherischer Seite sehen in CA 7 das kirchliche Amt als Dienst an Wort und Sa-
krament (vgl. CA 5) ebenso wie institutionelle Formen der Konsensbildung tiber
die schriftgemife Verkiindigung und Sakramentsverwaltung impliziert.” Eine
reduktive Lesart ginge demnach am damaligen Kontext vorbei und wiirde auch
heutigen lutherischen Positionen nicht gerecht.

Eine dritte Beobachtung betrifft die damalige katholische Reaktion. Die
Confutatio geht auf die Thematik des satis est nur insofern ein, als sie die Legi-
timitdt unterschiedlicher partikuldrer Riten anerkennt, aber an der Verbindlich-
keit universaler Riten festhdlt.® 1980 formulierten Harding Meyer und Heinz
Schiitte den Eindruck: ,,In Augsburg hat man von katholischer Seite auch hier,
jedenfalls was die Formel anbetrifft, kein gravierendes Problem gesehen.“’ Dieser
Befund macht nachdenklich hinsichtlich der weiteren Entwicklungen. Ich méchte
sie unter dem Stichwort ,,Grenzverschiebungen“ beleuchten, und zwar fiir die
Reformationszeit ebenso wie fiir spatere romisch-katholische Entwicklungen.

2 Grenzverschiebungen

2.1 Verschiebung der Grenzen der Kircheneinheit

Es ist die Tragik der Reformationszeit, dass die Kontroversen relativ bald nicht
mehr als Konflikt im Binnenraum ausgetragen wurden. Vielmehr wurden Grenzen
aktiv gezogen bzw. verschoben. Was im Jahr 1500 und moglicherweise noch im
Jahr 1530 fiir das Leben, Verstdndnis und die Einheit der Kirche genug war, schien
wenige Jahre spdter nicht mehr genug zu sein. Es erfolgten Verengungen, die

menische Forschung in Strasbourg, Leipzig 2019. Das Dokument nimmt die Konzentration auf die
beiden in CA 7 genannten Merkmale auf (vgl. Nr. 25 und 67), hilt aber fest: ,,Der gemeinsame
Gottesdienst bedarf einer Verstdndigung tiber das kirchliche Amt insbesondere der ordinierten
Amtstrédger, die diesem Gottesdienst vorstehen. Es ist darum 6kumenisch notwendig, zu einem
gemeinsamen Verstandnis des Amtes, seiner Strukturen und angemessener Formen gemeinsamer
Austiibung dieses Amtes zu kommen. Es ist wohl die schwierigste Aufgabe der 6kumenischen
Dialoge, eine Verstdndigung dariiber zu erreichen, welche Gemeinsamkeiten in der Institution des
Amtes und in seiner Ausiibung noétig sind, damit man die sichtbare Communio der Kirchen er-
fahren kann.“ (Nr. 94).

7 Dass dies fiir die reformierte Ekklesiologie ebenfalls gilt, zeigt Michael Beintker, Leitlinien
reformatorischer Ekklesiologie. Das Beispiel Calvins, in: ZThK 114 (2017), 398 —416.

8 Vgl. Confutatio Nr. 7: Die Confutatio der Confessio Augustana vom 3. August 1530, bearb. v.
Herbert Immenkétter, Miinster 1979 (Corpus Catholicorum 33), 96f.

9 Harding Meyer/Heinz Schiitte, Die Auffassung von Kirche im Augsburgischen Bekenntnis, in:
Meyer/Schiitte, Bekenntnis des einen Glaubens, 168 —197, 184.



302 —— Eva-Maria Faber

Konsequenzen fiir die Einschdtzung des satis est haben mussten. Im Laufe der
folgenden Jahrhunderte setzte sich diese Abgrenzungs- und Verengungsdynamik
fort.

Klaus Unterburger hat aufgewiesen, wie sich Martin Luther ekklesiologisch im
Rahmen von Traditionsstrangen positionierte, ,,die bislang nach- und auch ne-
beneinander existierten und mitunter auch schon vorher unter bestimmten As-
pekten in Konflikt geraten waren.“!° Selbst papalistisch argumentierende Theo-
retiker lielen am Vorabend der Reformation noch ein ,,Notstandsrecht“ gelten.
Doch ekklesiologische Optionen im Sinne eines ,,altkatholischen Kirchenrechts*
oder des Notstandsrechts gerieten in der Kontroverse ins Abseits und waren je
ldnger je mehr nicht mehr ,,genug® fiir ein romisch akzeptables Kirchenver-
stdandnis. Damit wurden im Laufe des Geschehens die Regeln dafiir verandert, was
unabdingbar fiir die Kircheneinheit ist.

Positiv ldsst sich natiirlich dasselbe Geschehen so deuten, dass sich im Laufe
von geschichtlichen Ereignissen und auch Kontroversen Einsichten heraus-
schélten, hinter die es danach kein Zuriick mehr gab. Beispiele dafiir gibt es in der
Profan- und Kirchengeschichte genug. Gleichwohl ist Sorgfalt der Unterscheidung
angezeigt. Denn derartige nachfolgende Grenzverschiebungen fiihr(t)en nicht
selten zu verzerrten Beurteilungen der Reformation. Im Riickblick neigte die r6-
misch-katholische Seite dazu, fiir das 16. Jahrhundert ein kompaktes Set von
selbstverstandlichen Gegebenheiten anzusetzen, die durch die Reformatoren
verletzt worden waren. Dies gilt selbst fiir differenziertere Einschdtzungen wie die
folgende, 1980 von Walter Kasper formulierte:

Die katholische Antwort auf die Herausforderung der Reformation konnte nicht in der blo-
en Wiederholung der — ohnedies wenig durchreflektierten — altkirchlichen Verhéltnisbe-
stimmung von Schrift, Bekenntnis und apostolischer Sukzession innerhalb der sakramen-
talen communio bestehen. Die Antwort auf die neue Frage fiihrte notwendig zu einer neuen
geschichtlichen Gestalt des Katholischen, die freilich durch das II. Vatikanische Konzil
nunmehr an ihr Ende gekommen ist.**

Die altkirchliche Verhiltnisbestimmung von ,,Schrift, Bekenntnis und apostoli-
scher Sukzession innerhalb der sakramentalen communio“ konnte nicht ,,in
blof3er Wiederholung*“ aufgenommen werden, weil sie insbesondere im Punkt der

10 Klaus Unterburger, Unter dem Gegensatz verborgen. Tradition und Innovation in der Aus-
einandersetzung des jungen Martin Luther mit seinen theologischen Gegnern, Miinster 2015, 109;
vgl. insgesamt 94—119.

11 Walter Kasper, Bekenntnis und Bekenntnisgemeinschaft in katholischer Sicht, in: Meyer/
Schiitte, Bekenntnis des einen Glaubens, 22-46, 33 (auch in: ders., Einheit in Jesus Christus.
Schriften zur Okumene 2, Gesammelte Schriften 15, Freiburg i.B./Basel/Wien 2013, 49 -75, 61).



Wann ist es genug? —— 303

apostolischen Sukzession so weder altkirchlich schlechthin existierte noch im
16. Jahrhundert selbstverstandliche Voraussetzung war.’> Kasper deutet dies
durch die Parenthese an, die das Problem allerdings — méglicherweise dem da-
maligen Forschungsstand geschuldet — unterbelichtet. Brisanter noch ist der
folgende Satz, insofern er erkennen ladsst, dass die rémische Kirche in der Folge
der Kontroversen eine ,,neue Gestalt“ entwickelte — war und ist es wirklich eine
neue geschichtliche ,,Gestalt des Katholischen“? Inwiefern war oder ist es be-
rechtigt, an dieser verdnderten Gestalt die Bedingungen fiir Kircheneinheit ab-
zulesen? War diese Entwicklung notwendig (und fiihrte sie zu Recht zu weiter-
gehenden Forderungen des fiir die Einheit Notwendigen), wenn sie inzwischen an
ihr Ende gekommen ist (und ist sie das wirklich)?

Grenzverschiebungen hinsichtlich der Bedingungen und Kriterien fiir die
Kircheneinheit dauern bis in die Gegenwart fort. Ich greife einige aktuelle Be-
obachtungen von unterschiedlichem Gewicht heraus.

Ein erstes Beispiel sind unterschiedliche Thematisierungen des Petrus-
dienstes. Urspriinglich hitte die Beschreibung kirchlicher Einheit in Nr. 2 des
Okumenedekretes die ,,Bischéfe mit dem Nachfolger Petri“ nennen sollen, ohne
den Zusatz ,als Haupt“?®. Eine Initiative von Papst Johannes Paul II., den Pe-
trusdienst als solchen von Formen seiner Ausiibung zu unterscheiden, wird spater
noch zu erinnern sein. Demgegeniiber insistiert Dominus Iesus darauf, dass Vor-
aussetzung fiir die volle Gemeinschaft mit der romisch-katholischen Kirche die
katholische Lehre vom Primat sei.'*

Unter anderen Beispielen fiir Verdnderungen im Kirchenbegriff arbeitet
Bruno Hiinerfeld in seiner Studie Verschiebungen hinsichtlich der Bedeutung der
successio apostolica heraus. Die Bindung nicht nur der Einheit der Kirche, son-
dern des Kirchenbegriffs®® an die Kriterien des im Sinne der apostolischen Suk-
zession giiltigen Episkopates und der vollstindigen Wirklichkeit des eucharisti-

12 Dazu hat der Okumenische Arbeitskreis erhellende Studien vorgelegt: vgl. die drei Binde:
Dorothea Sattler/Gunther Wenz (Hg.), Das kirchliche Amt in apostolischer Nachfolge, Bd. 1-3,
Freiburg i.B./Gottingen 2004/2006/2008 (Dialog der Kirchen 12-14). Siehe zudem: Georg Kret-
schmar, Die Wiederentdeckung des Konzeptes der ,,Apostolischen Sukzession“ im Umkreis der
Reformation, in: ders., Das bischofliche Amt. Kirchengeschichtliche und 6kumenische Studien
zur Frage des kirchlichen Amtes, hg.v. Dorothea Wendebourgh, Géttingen 1999, 300 —344.

13 Vgl. Bernd Jochen Hilberath, Theologischer Kommentar zum Dekret {iber den Okumenismus
Unitatis redintegratio, in: HThK Vat II 3 (2005), 69 —223, 118. Siehe unten Anm. 32.

14 Vgl. Kongregation fiir die Glaubenslehre, Erklarung Dominus lesus iiber die Einzigkeit und die
Heilsuniversalitét Jesu Christi und der Kirche, 2000, Nr. 17: http://www.vatican.va/roman_curia/
congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_ge.html (18.06.
2021).

15 Vgl. Kongregation fiir die Glaubenslehre, Dominus lesus, Nr. 17.


about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank

304 —— Eva-Maria Faber

schen Mysteriums hat in der rémisch-katholischen Kirche keine lange Tradition.
Es war die im 19. Jahrhundert entstandene anglikanische Branch-Theorie, welche
die apostolische Sukzession als Unterscheidungskriterium fiir eine gestufte An-
erkennung von kirchlichen Gemeinschaften entwickelte. Das damalige rémische
Lehramt lehnte eine solche kriterielle Unterscheidung ab.'® Darauf weist auch das
Votum des Okumenischen Arbeitskreises evangelischer und katholischer Theo-
logen Gemeinsam am Tisch des Herrn hin:

Eine Engfiihrung der Bestimmung des ,,eigentlichen“ Kircheseins auf das exklusive Kriteri-
um der apostolischen Sukzession im Weihesakrament ist eine neuere Entwicklung in ein-
zelnen romisch-katholischen Lehrschreiben. Diese Begrifflichkeit und die dabei leitende
theologische Intention kénnen sich nicht auf das 2. Vatikanische Konzil berufen."”

Zu erwahnen ist eine terminologische Verschiebung. Der Refrain rémisch-ka-
tholischer Aussagen zum Ziel der Okumene fokussiert heute auf die ,,volle und
sichtbare Gemeinschaft“!® (Papst Johannes Paul II.), oder in weiterer Differen-
zierung die ,,sichtbare Einheit im Glauben, im sakramentalen Leben und in den
kirchlichen Amtern“*® (Kurt Koch). Der Begriff der sichtbaren Einheit kommt je-
doch, dies stellt Johannes Oeldemann niichtern fest, in den Dokumenten des II.
Vatikanischen Konzils nirgends vor.*° Damit ist nicht gesagt, dass in den Konzils-
texten nicht von der Sichtbarkeit der Kirche (und zwar auch im Rahmen von 6ku-
menischen Zielvorstellungen) die Rede wire.”* Das Anliegen wird ja auch von der

16 Vgl. Bruno Hiinerfeld, Ecclesiae et Communitates ecclesiales. Eine Analyse des ekklesiolo-
gischen Status von Protestanten und ihren Gemeinschaften in den lehramtlichen Dokumenten
der Pontifikate von Pius IX. (1846 —1878) bis Benedikt XVI. (2005-2013), Miinster 2016 (Dogma
und Geschichte 9), 13-17.

17 Siehe Abschnitt 6.4 im Dokument unter https://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/
fb2/zentraleseiten/aktuelles/gemeinsam_am_tisch_des_herrn._ein_votum_des___kumeni
schen_arbeitskreises_evangelischer_und_katholischer_theologen.pdf (18.06.2021), dort S. 49.
18 Papst Johannes Paul II., Enzyklika Ut unum sint [UUS] Nr. 95: http://www.vatican.va/content/
john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html (18.06.2021).
19 Kurt Koch, Auf dem Weg zur Kirchengemeinschaft. Welche Chance hat eine gemeinsame Er-
kldrung zu Kirche, Eucharistie, Amt?, in: Cath(M) 69 (2015), 77— 94, 92.

20 ,,In den Dokumenten des Zweiten Vatikanischen Konzils ist dagegen nirgends von ,sichtbarer
Einheit‘ die Rede, sondern vielmehr von ,voller Gemeinschaft’ der Kirchen. Was fiir eine solche
volle Gemeinschaft erforderlich ist und welche ,sichtbaren’ Elemente unabdingbar dazugehéren,
ist eine Frage, die in der Okumene nach 2017 weiter diskutiert werden muss.*“: Johannes Oelde-
mann, Okumene nach 2017 ... auf dem Weg zur Einheit?, Paderborn/Leipzig 2018 (Blickpunkt
Okumene 1), 54.

21 Vgl. UR1; LG 8.


about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank

Wann ist es genug? —— 305

Charta Oecumenica und von lutherischen Dokumenten geteilt.?> Es geht mir um die
Formel der ,,sichtbaren Einheit“ als Beispiel fiir — unbemerkte? leichtfertige? — Ak-
zentverschiebungen, die in diesem Fall zur Klarung iiberdies wenig beitragen. Der
Formel ldsst sich nicht entnehmen, welche Art von Sichtbarkeit sie fiir unabdingbar
erklart. Die jiingst postulierte Gemeinschaft in der eucharistischen Mahlgemein-
schaft®® wire ja auch eine Form sichtbarer Einheit, wie sie derzeit von rémisch-ka-
tholischer Seite abgelehnt wird.

Derzeit scheint sich eine weitere Verschiebung zu vollziehen. In einem Artikel
iiber die Moglichkeit einer Gemeinsamen Erklarung zu Kirche, Eucharistie und Amt
bemerkt Kardinal Kurt Koch: ,,Ein sakramentales Verstindnis von Kirche [...] bildet
freilich die Basis, auf der erst und sinnvollerweise die Moglichkeit einer gemeinsa-
men Erkldrung zu Kirche, Eucharistie und Amt ausgelotet werden kann.“** Damit
scheint ein weiteres Thema als notwendig fiir die Kirchengemeinschaft ebenso
wie schon fiir weitere Schritte der Anndherung gesetzt zu werden: die Anerken-
nung eines sakramentalen Kirchenverstdndnisses, dessen genaue Konturen je-
doch unklar sind. Was genau meinte das II. Vatikanische Konzil mit dem ekkle-
siologischen Sakramentsbegriff, wie ist dieses Verstindnis nachkonziliar
aufgeladen worden, was daran gehort mit welcher Begriindung zu einem ver-
bindlichen rémisch-katholischen Kirchenbegriff?

2.2 Doktrinalisierung

Zu Grenzverschiebungen gehort auch der Ausbau des Lehrsystems. Noch gegen-
laufig scheint sich das Konzil von Trient in seiner dritten Sitzung 1546 zu arti-
kulieren, wenn es dem Dekret iiber das Glaubensbekenntnis eine mit dem nicédno-
konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnis verbundene Einleitung voran-
schickt: Das Konzil entscheide sich,

das Glaubensbekenntnis, das die heilige Romische Kirche gebraucht, als jenen Ursprung, in
dem alle, die den Glauben an Christus bekennen, notwendig zusammenfinden (necessario
conveniunt), und (als jenes) feste und einzige Fundament, {iber das die Pforten der Unterwelt
niemals Gewalt haben werden (vgl. Mt 16,18), mit denselben Worten, mit denen es in allen
Kirchen gelesen wird, ausdriicken zu sollen.”

22 Eine lutherische Studie fiihrt die Formel auf den Okumenischen Rat der Kirchen zuriick und
sieht darin anglikanischen Einfluss wirksam: vgl. Oberdorfer/Schuegraf, Sichtbare Einheit, 99.
23 Siehe oben Anm. 17.

24 Koch, Auf dem Weg, 90.

25 DH, 1500.



306 —— Eva-Maria Faber

Im necessario conveniunt liegt ein ,,es ist notwendig, necesse est“ vor, und im
Hofundamentum firmum et unicum® zugleich implizit so etwas wie ein satis est.
Dabei wird das Bekenntnis nicht der Kontroverse angepasst und erweitert, son-
dern ,,mit denselben Worten“, totidem verbis ausgedriickt. Hitte sich das Konzil
von Trient damit begniigt, so waren weitere Verstandigungen moglich gewesen.
Stattdessen stehen wir mit dem Konzil von Trient an der Schwelle zu fortschrei-
tenden Doktrinalisierungen. Die ,,Uberdoktrinalisierung“?® gilt nach Jérg Lauster
fiir beide Seiten, doch hat sich die evangelische Seite nicht zuletzt mit dem satis
est ein Korrektiv eingebaut, um Doktrinen nicht {iberzubewerten und revidierbar
zu halten.”” Dies ist im Lehrsystem der rémisch-katholischen Kirche bekannter-
mafden schwieriger.

Bereits in der Reformationszeit fallt bei den rémischen Stellungnahmen auf,
dass sie nicht nur die Wahrheit reformatorischer Positionen anfechten, sondern
auch und vielleicht primér Fehlendes monieren. Das Konzil von Trient kennt dafiir
bei den Canones die Formulierung ,,wer leugnet, dass [...], anathema sit“. Mehr
noch: bei zahlreichen Canones, welche die positive Formulierung ,,wer sagt, dass
[...], anathema sit“ verwenden, folgt eine negative Formulierung, so dass implizit
eine Leugnung verurteilt wird, z.B.:

Wer sagt, in der katholischen Kirche sei die Bufie nicht wahrhaft und eigentlich ein von
Christus, unserem Herrn, eingesetztes Sakrament, um die Glaubigen, sooft sie nach der Taufe
in Siinden fallen, mit Gott wiederzuverséhnen, der sei mit dem Anathema belegt®.

Ich spitze die Beobachtung zu und aktualisiere die Fragestellung: Ist es also nur
dann genug, wenn all dieses Fehlende, das die andere Seite leugnet bzw. von dem

26 Jorg Lauster, Verzauberung der Welt. Eine Kulturgeschichte des Christentums, Miinchen 2014,
329.

27 Interessant ist der Hinweis von Martin Brecht auf ein ,,Adiaphora-Gutachten* von Johannes
Brenz, das sinngemaf deklariere: ,,Es gentigt jetzt nicht zu sagen, ich glaube an Jesus Christus —
das Apostolicum ist wohl zitiert —, sondern es muf3 mit einem Zusatz versehen werden. Aktuelles
Bekennen heifdt jetzt, ich muf3 gleichzeitig dazusagen: Ich glaube, daf3 der Papst mit seiner
ganzen Sache nichts ist.“ Hier habe man ,,eine Art von Verbindung von praktisch Mif3brauch-
Kritik und Bekenntnis, die h6chst eigentiimlich ist.“: Diskussionsbeitrag in: Erwin Iserloh (Hg.),
Confessio Augustana und Confutatio. Der Augsburger Reichstag 1530 und die Einheit der Kirche.
Internationales Symposion der Gesellschaft zur Herausgabe des Corpus Catholicorum in Augs-
burg vom 3.-7. September 1979, Miinster 1980 (Reformationsgeschichtliche Studien und Texte
118), 309. Vgl. Johannes Brenz, Werke. Friihschriften, Teil 1, Tiibingen 1970, 119: ,,Es ist ytzt die zeyt,
das man Cristum nit bekent mit difen worten: Ich glaub an Jesum Cristum, sonder es will anders
gefedemt [begonnen] sein, nemlich: Ich halt und glaub auff die baptistischen mes nichtz. Ich
glaub nichtz, da mich menschen gebot mogen zur todsund verbinden.“

28 DH, 1701.



Wann ist es genug? — 307

sie sagt, dass es nicht so ist, akzeptiert ist? So gesehen ware es nicht verwun-
derlich, dass hinsichtlich der Rechtfertigungslehre eine Gemeinsame Erklarung
gelungen ist, wie sie fiir Sakramente und Kirche, inshesondere Eucharistie und
Amt noch aussteht. Bei der Rechtfertigungslehre konnte eine Komplementaritat
von zwei Perspektiven herausgearbeitet werden. In Sachen Eucharistie und Amt
bzw. allgemeiner Sakramente und Kirche gibt es eine umfangreichere rémisch-
katholische Lehrsubstanz, die evangelischerseits nicht geteilt wird. Dabei handelt
es sich nicht nur um schon in der Reformationszeit kontroverse Themen, sondern
dariiber hinaus um Hinzugewachsenes. Schldagt man den Denzinger-Hiinermann
ungefdhr in der Mitte auf, so befindet man sich bei den Lehrdokumenten des
Jahres 1800... Das illustriert ansatzweise die Notwendigkeit, sich katholischerseits
Gedanken iiber das satis est zu machen.

Ein Indiz fiir das Problem zeigt sich in der lutherisch/rémisch-katholischen
Erkldarung zur Confessio Augustana von 1980. Nach der Aufzdhlung von vielem,
was die Confessio Augustana an Gemeinsamkeiten birgt, folgt ein Abschnitt, der
benennt, was in diesem Bekenntnis fehlt, etwa auch Auflerungen zu Dogmen, die
spéter verkiindet wurden.?® Zu Recht stellt Johannes Brosseder dazu die Frage,
,»0b ein ,Lehrperfektionismus‘ zum Zustandekommen gelebter kirchlicher Ge-
meinschaft notwendig ist, der so nicht einmal im engeren Gehduse der katholi-
schen Kirche faktisch gegeben ist.“3°

Ich lasse es dabei bewenden. Meine Ausfiihrungen wollten den Finger darauf
legen, dass die Aussagen der rémisch-katholischen Kirche dariiber, welches die
unverzichtbaren Bedingungen fiir die Einheit der Kirche sind, durchaus wech-
selnd ausgefallen sind und dass es schon in der Reformationszeit, aber auch
danach zu verschirfenden Grenzverschiebungen kam.

3 Systematische Uberlegungen

Der letzte Teil des Artikels soll die Reihe solcher Beobachtungen in systematische
Reflexionen iiberfiihren.

29 Vgl. Gemeinsame Romisch-katholische/Evangelisch-lutherische Kommission, Alle unter ei-
nem Christus, Nr. 23. Nr. 24 fragt zwar im Anschluss nach dem Gewicht dieser Punkte und Di-
vergenzen, doch wurde seit 1980 das ,erforderliche Mal an Gemeinsamkeit“ (Nr. 25) nicht
wirklich prazisiert.

30 Johannes Brosseder, ,,Alle unter einem Christus“. Erwagungen zu zwei Vert6ffentlichungen
aus Anlaf3 des 450jahrigen Jubildums der Confessio Augustana, in: US 35 (1980), 248 — 256, 253.



308 —— Eva-Maria Faber

3.1 Satis est im Horizont verpflichtender 6kumenischer
Zusammengehdorigkeit

Wer das satis est der CA auf heutige 6kumenische Fragen iibertragen will, muss
sich Rechenschaft iiber die verdnderte Situation ablegen. Wahrend die Confessio
Augustana trotz aller vorausgehenden Verwerfungen noch nicht eine formelle
Trennung voraussetzt, bewegen sich die 6kumenischen Bemiihungen heute
zwischen unterdessen formell getrennten Kirchen. Wir fragen heute nach einem
satis est nicht fiir das Verbleiben in Einheit, sondern fiir das Gewinnen von Ein-
heit. Zu ergdnzen ist zudem die prozessuale Frage: Welche 6kumenische Annda-
herung ware hinreichend, um daraus lebenspraktische Konsequenzen zu ziehen?

Der Unterschied zwischen dem Verbleiben in Einheit und dem Gewinnen von
Einheit fiihrt zu einer Grundsatzfrage. Sind die damit verbundenen Kriterien
identisch? Oder miissen beim Gewinnen von Einheit sogar hohere Anspriiche
erfiillt werden? Bei den Grenzverschiebungen sah es ja so aus, als miissten die
Kriterien nach zerbrochener Einheit verscharft werden. Demgegeniiber gilt das II.
Vatikanische Konzil als Abschied von der sog. Riickkehrkumene.? Dies aber
wiirde bedeuten, dass fiir das Eintreten in Kirchengemeinschaft nicht dieselben
Faktoren wirksam sind wie fiir die binnenkirchliche Einheit. Doch das II. Vati-
kanum konKkretisiert nicht, was dies bedeuten wiirde. Im Vergleich laufen das
Dekret iiber den Okumenismus und die Dogmatische Konstitution iiber die Kirche
Lumen Gentium (LG) in etwa auf identische Vorstellungen von Kirche und Kir-
cheneinheit bzw. Kirchenzugehorigkeit hinaus.>* Wenngleich einzelne Formulie-

31 Siehe dazu als Resiimee des Okumenedekretes: Hilberath, Kommentar, 195-200.

32 UR 2 benennt dieselben zwei Faktoren wie CA 7, Verkiindigung des Evangeliums und Ver-
waltung der Sakramente, legt dann aber weitere strukturelle Konkretionen hinzu. Es sei der Wille
Jesu, dass die Kirche durch ,,glaubige Predigt des Evangeliums und Verwaltung der Sakramente
durch die Apostel und durch ihre Nachfolger, die Bischofe mit dem Nachfolger Petri als Haupt,
sowie durch ihre Leitung in Liebe unter der Wirksamkeit des Heiligen Geistes wachse“. Die
Vollendung der Gemeinschaft in der Einheit wird an Bekenntnis, gemeinsame Feier des Gottes-
dienstes und Eintracht der Familie Gottes gebunden. Bekenntnis, Sakramente und Leitung sind
auch jene drei Faktoren, die LG 14 fiir die volle Kirchenzugehérigkeit (von einzelnen) nennt, auch
hier konkretisiert als Eingliederung in den ,,sichtbaren Verband mit Christus, der sie durch den
Papst und die Bischofe leitet“. Hinzu kommt an dieser Stelle pauschal, dass zur vollen Einglie-
derung in die Kirche gehort, ,ihre ganze Ordnung und alle in ihr eingerichteten Heilsmittel*
anzunehmen. Hinsichtlich von Ortskirchen &ffnet sich das Konzil gerade erst der Perspektive,
dass Teilkirchen (Ecclesiae particulares) ,,sich eigener Uberlieferungen erfreuen” (LG 13), nédmlich
»ihrer eigenen Disziplin, eines eigenen liturgischen Brauches und eines eigenen theologischen
und geistlichen Erbes.“ (LG 23) Dies gilt ,,unbeschadet des Primats des Stuhles Petri, welcher der
gesamten Liebesgemeinschaft vorsteht, die rechtméssigen Verschiedenheiten schiitzt und zu-



Wann ist es genug? —— 309

rungen vor allem in UR 2 dazu dienen, die traditionellen Formeln von blof3en
Unterwerfungsaussagen zu befreien und sie mit eher pneumatologischen Ansat-
zen kompatibel zu machen, bleiben die Formulierungen doch an den Maf3gaben
der romisch-katholischen Ekklesiologie orientiert.®> Wire es aber zur Erlangung
der Einheit der Kirchen erforderlich (und womoéglich mit einer besonderen
Wachsamkeit eingefordert), dass andere Kirchen ,,alles“ aus romisch-katholischer
Sicht Fehlende anerkennen, dann waren wir faktisch immer noch bei so etwas wie
einer Riickkehrokumene.

Dass Papst Franziskus fiir die Okumene das Bild des Polyeders verwendet, der
eine Einheit bildet, obwohl seine Teile verschieden sind,** spricht jedoch dafiir,
dass die Ordnung innerhalb von Kirchen andere Gestaltungsprinzipien hat als die
Verbundenheit zwischen den Kirchen. Der Vergleich ratifiziert damit die Abwen-
dung von der Riickkehr6kumene, ohne allerdings die weiterfithrenden Fragen zu
16sen.

Die gegenwadrtige Situation mochte ich aber noch andersherum wenden, um
die erwdhnte prozessuale Herausforderung zu konturieren. Die Einsicht, dass sich
innerhalb einer Lebensgemeinschaft Differenzen durch gegenseitigen Austausch
relativieren, gebietet es in der gegenwdrtigen okumenischen Situation, Zwi-
schenschritte der Okumene zu definieren. Hier wird ein prozessuales satis est von
Bedeutung. Die rdmisch-katholische Seite neigt dazu, so sehr auf das Ziel voller
Einheit fokussiert zu sein, dass sie sich zu wenig Rechenschaft dariiber ablegt,
wann die erreichten Anndherungen genug weitreichend waren, um vorlaufige
Schritte einer erfahrbaren Gemeinschaft zu ermdglichen, die ihrerseits zur ge-
genseitigen Anndherung beitragen wiirden.

Dies ist umso dringlicher, als im 6kumenischen Prozess vielfach anerkannt
und begriifit wurde, dass trotz der Trennung eine grundlegende Einheit nicht
zerbrochen ist und dass das Gemeinsame gewichtiger ist als das, was uns trennt.
In diesem Sinne betonen die evangelisch-lutherisch/rémisch-katholischen Dia-
logdokumente, dass das 6kumenische Ziel gegeben, vorgegeben, zu empfangen
und jetzt schon unter uns gegenwartig und wirksam ist. Zu realisieren ware, wie

gleich dariiber wacht, dass die Besonderheiten der Einheit nicht nur nicht schaden, sondern ihr
vielmehr dienen. (LG 13).

33 Es wird ,das spezifisch Katholische (bei Kardinal Bellarmin als Unterstellen unter die
rechtméfige Hierarchie, besonders den rémischen Pontifex gefasst) als ,Lenkung in Liebe‘ be-
schrieben und [...] mit dem Wirken des Heiligen Geistes verbunden [...], so dass die pneumato-
logische Ekklesiologie nicht verloren geht.“: Hilberath, Kommentar, 118.

34 Papst Franziskus, Ansprache bei einem privaten Besuch in Caserta aus Anlass der Begegnung
mit Pastor Giovanni Traettino, 2014: https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2014/
july/documents/papa-francesco_20140728_caserta-pastore-traettino.html (18.06.2021).


about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank

310 —— Eva-Maria Faber

sehr dieses teleologisch wirksame Ziel zugleich klarend und gebieterisch vor den
Kirchen steht.*

1980 formulierten lutherische und rémisch-katholische Theologen gemein-
sam:

Getrennte kirchliche Gemeinschaften konnen sich aber in der vorgegebenen Einheit der ei-
nen Kirche, ,,die immer bleiben wird“ (perpetuo mansura), wiedererkennen. Das verpflichtet
sie, Schritte zur Wiedervers6hnung zu tun und zu priifen, ob die fortdauernde Trennung vor
Gott verantwortet werden kann.*®

Wann ist es genug, um Zwischenschritte zu tun?

3.2 Einheit in Vielfalt: ein binnenkatholisches Problem

Wenngleich die Frage nach einem zwischenkirchlichen satis est nicht mit dem
binnenkirchlichen satis est identisch ist, lohnt sich an dieser Stelle ein Blick auf
die entsprechende binnenkatholische Problematik. Theoretisch kennt die r6-
misch-katholische Ekklesiologie durchaus die Unterscheidung von Notwendigem
und freier Vielfalt Uberlassenem. Allerdings hat sie — nicht zuletzt infolge der
Reformation — einiges an Freude {iber den Reichtum von Vielfalt eingebiift und ist
eher durch die Sorge um Einheit geprégt. Das II. Vatikanische Konzil unterscheidet
in der Pastoralkonstitution iiber die Kirche in der Welt von heute Gaudium et spes
in der Nr. 92 jedoch die rechtméfliigen Verschiedenheiten von der geforderten
Eintracht.

Das aber verlangt von uns, dass wir vor allem in der Kirche selbst, bei Anerkennung aller
rechtméfigen Verschiedenheit, gegenseitige Hochachtung, Ehrfurcht und Eintracht pflegen,
um ein immer fruchtbareres Gesprach zwischen allen in Gang zu bringen, die das eine Volk
Gottes bilden, Geistliche und Laien. Stadrker ist, was die Glaubigen eint als was sie trennt. Es
gelte im Notwendigen Einheit, im Zweifel Freiheit, in allem die Liebe.*

Die Uberzeugung, dass das, was die Glaubigen eine, stirker sei, als was sie trennt,
ist hier auf den Binnenraum der eigenen Konfessionskirche bezogen. Appellativ

35 Vgl. Eva-Maria Faber, ,,Sich ausstrecken auf das Kommende“. Plddoyer fiir eine antizipato-
rische Struktur der Okumene, in: André Birmelé u.a. (Hg.), Auf dem Weg zur Gemeinschaft.
50 Jahre internationaler evangelisch-lutherisch/romisch-katholischer Dialog, Paderborn/Leipzig
2018, 209 —234, v.a. 224—-233.

36 Confessio Augustana — Bekenntnis des einen Glaubens, in: Meyer/Schiitte, Bekenntnis des
einen Glaubens, 333 -337, 337.

37 Gaudium et spes, Nr. 92.



Wann ist es genug? — 311

endet der Absatz mit einer CA 7 verwandten Unterscheidung der Einheit im Not-
wendigen und der Freiheit beim Zweifel ({iber dieses Notwendige). Ein verwandter
Gedanke wird im Dekret iiber den Okumenismus aufgenommen bei positiverer
Begriindung der Freiheit: Zu unterscheiden sei die Einheit im Notwendigen und
die Freiheit in den verschiedenen Formen von Lebensgestaltung, Liturgie und
Theologie.*® Interessanterweise ist auch im Okumenedekret an dieser Stelle eher
die Praxis innerhalb der rémisch-katholischen Kirche selbst im Blick. Ich mochte
das hier positiv werten: Es scheint dem Konzil bewusst gewesen zu sein, dass
Okumene nur gelingen kann, wenn das Thema Verschiedenheit nicht nur ,,fiir die
anderen” auf die Tagesordnung gesetzt wird. Die rémisch-katholische Kirche kann
glaubwiirdige Akteurin in Richtung einer Einheit unter Respekt der Verschie-
denheiten nur sein, wenn sie dies im Binnenraum praktiziert. Bekannterweise
liegt hier manches im Argen und ist eine echte Vielfalt wenig eingeiibt. Gewiss
lieBen sich Beispiele fiir solche Vielfalt auffiihren, von der Dualitédt des Kirchen-
rechtes iiber Ordensstrukturen und -spiritualitédten, liturgische Vielfalt*® bis zu
kulturell unterschiedlichen Pragungen der Ortskirchen. Gleichwohl ldsst der Co-
dex fiir die orientalischen Kirchen durchaus noch Wachstumsspielraume hin-
sichtlich des Respektes vor den orientalischen Traditionen zu. Die Eigenheiten der
verschiedenen Orden werden zu wenig als Lernchance fiir die Gesamtkirche ge-
nutzt. Was die kulturellen Verschiedenheiten angeht, ist die Angstlichkeit ge-
geniiber ortskirchlich gestalteten Prozessen und Lebensformen uniibersehbar.
Die Erfordernisse der Einheit werden binnenkatholisch sehr unterstrichen.
Spielrdume miissen erkdmpft werden und bleiben eher in einer Grauzone, als
dass ein beherztes satis est Freigabe ermdglichen wiirde. Das Postulat der De-
zentralisierung taucht bei Papst Franziskus zwar z.B. in seinem Apostolischen
Schreiben Evangelii Gaudium (EG) auf,*® ohne dass die Umsetzung schon gelingen

38 ,,Alle in der Kirche sollen unter Wahrung der Einheit im Notwendigen je nach der Aufgabe
eines jeden in den verschiedenen Formen des geistlichen Lebens und der dusseren Lebensge-
staltung, in der Verschiedenheit der liturgischen Riten sowie der theologischen Ausarbeitung der
Offenbarungswahrheit die gebiihrende Freiheit walten lassen, in allem aber die Liebe iiben.“ (UR
4). Siehe auch LG 13 und 23.

39 Vgl. das Dokument des Okumenischen Arbeitskreises evangelischer und katholischer Theo-
logen ,,Gemeinsam am Tisch des Herrn“, das im 4. Abschnitt die historische gewachsene Vielfalt
der Feiergestalten aufweist.

40 ,Ich glaube auch nicht, dass man vom papstlichen Lehramt eine endgiiltige oder vollstandige
Aussage zu allen Fragen erwarten muss, welche die Kirche und die Welt betreffen. Es ist nicht
angebracht, dass der Papst die ortlichen Bischofe in der Bewertung aller Problemkreise ersetzt,
die in ihren Gebieten auftauchen. In diesem Sinn spiire ich die Notwendigkeit, in einer heilsamen
,Dezentralisierung‘ voranzuschreiten.”: Papst Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii
Gaudium {iiber die Verkiindigung des Evangeliums in der Welt von heute, 2013, Nr. 16: http://



312 —— Eva-Maria Faber

wiirde. Zu einer Unterscheidung 1ddt dasselbe Schreiben hinsichtlich des Re-
formthemas in Nr. 43 ein:

In ihrem bewédhrten Unterscheidungsvermégen kann die Kirche auch dazu gelangen, eigene,
nicht direkt mit dem Kern des Evangeliums verbundene, zum Teil tief in der Geschichte
verwurzelte Brduche zu erkennen, die heute nicht mehr in derselben Weise interpretiert
werden und deren Botschaft gew6hnlich nicht entsprechend wahrgenommen wird. Sie
mogen schon sein, leisten jedoch jetzt nicht denselben Dienst im Hinblick auf die Weitergabe
des Evangeliums. Haben wir keine Angst, sie zu revidieren! In gleicher Weise gibt es
kirchliche Normen oder Vorschriften, die zu anderen Zeiten sehr wirksam gewesen sein
mogen, aber nicht mehr die gleiche erzieherische Kraft als Richtlinien des Lebens besitzen.
Der heilige Thomas von Aquin betonte, dass die Vorschriften, die dem Volk Gottes von
Christus und den Aposteln gegeben wurden, ,,ganz wenige“ sind [STh I [1107,4]. Indem er den
heiligen Augustinus zitierte, schrieb er, dass die von der Kirche spater hinzugefiigten Vor-
schriften mit Maf3 einzufordern sind, ,,um den Glaubigen das Leben nicht schwer zu ma-
chen“ und unsere Religion nicht in eine Sklaverei zu verwandeln, wéahrend ,,die Barmher-
zigkeit Gottes wollte, dass sie frei sei“. Diese Warnung, die vor einigen Jahrhunderten
gegeben wurde, besitzt eine erschreckende Aktualitdt. Sie miisste eines der Kriterien sein,
die in Betracht zu ziehen sind, wenn iiber eine Reform der Kirche und ihrer Verkiindigung
nachgedacht wird, die wirklich erlaubt, alle zu erreichen.**

An der hier erwdhnten Stelle zitiert Thomas von Aquin den Brief des Augustinus
an Januarius,”? der auch in dem jiingsten Dokument des Okumenischen Ar-
beitskreises (Abschnitt 4.6) angefiihrt wird, um die variatio per loca zu verteidigen.
Auf dieselbe Stelle weist auch CA 26 hin. Die Confutatio von 1530 nimmt den
Bezug auf. Doch obwohl sie der Unterscheidung zwischen partiellen Kirchen-
brauchen und universalen apostolischen Brauchen zustimmt, zitiert sie den Brief
des Augustinus durch Zitatverkiirzung in dem einseitigen Sinn, ,,das man die
breuch und haltung der gemainen cristenhait nit abthun sollt, dann zu vermutten
sey,//das die von Aposteln herkhomen“®. Immerhin ist mit dem Hinweis von
Papst Franziskus nun auch die andere Seite des Briefes von Augustinus wieder-
gewonnen...

Die Unterscheidung zwischen apostolischen und kirchlichen Traditionen ist
somit der rémisch-katholischen Tradition durchaus vertraut und spielt auf dem
Konzil von Trient** ebenso eine Rolle wie im aktuellen Katechismus der Katholi-

w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazi-
one-ap_20131124_evangelii-gaudium.html (18.06.2021).

41 Evangelii Gaudium, Nr. 43.

42 Ep. 54 ad inquisitiones lanuarii 1,1-2,2: CSEL 34,158 -160.

43 Confutatio Nr. 7: CCath 33,96.

44 Vgl. DH, 1501.



Wann ist es genug? — 313

schen Kirche.*> Gescheut wird aber die konkrete Durchfiihrung dieser Unter-
scheidung, die es verlangen wiirde, kirchliche Traditionen wirklich frei zu geben
und den Status der apostolischen Traditionen bzw. des ius divinum in historischer
Redlichkeit zu iiberpriifen. Einzugestehen wire, dass vielfach zu kldren ist, in-
wiefern konkrete Gestaltformen und Traditionen zu den konstitutiven Merkmalen
des Christ- und Kircheseins gehéren und dafiir ,,apostolische” Wiirde bzw. den
Charakter des ius divinum tragen und inwiefern sie Teil menschlicher und
kirchlicher Gestaltung sind. Bekannterweise sind die Grenzen schwer zu ziehen.

Diese Frage betrifft Gestaltformen der Kirche ebenso wie die kirchliche Lehre.

3.3 Der katholische Glaube und das kirchliche Lehrgebaude

Die Herausforderung der Unterscheidung von Wesentlichem und Variablem kann
eine Anwendung im Kleinen und noch im Vorfeld der grofien Themen von Kir-
chengemeinschaft verdeutlichen. Ich bediene mich hier eines Artikels von Georg
Hintzen zur Frage, welcher katholische Eucharistieglaube gefordert ist, damit ein
Nichtkatholik an der Kommunion teilnehmen kann. Hintzen durchleuchtet die
Kriterien minutiés und zeigt sachlich ausgehend von UR 8 weitergehende Mog-
lichkeiten auf, als es die derzeitigen Bestimmungen vorsehen. In unseren Kate-
gorien formuliert: Genug ist die Sorge um die Gnade; diese ernst genommen ist es
nicht notwendig (und nicht sachgeméif), die Bedingung der Nichterreichbarkeit ei-
nes Spenders der eigenen Kirche aufzustellen; das Kirchenrecht miisse konse-
quenterweise gedndert werden.

Schwierigkeiten diagnostiziert Hintzen bei der Frage, welches das unverzicht-
bare Minimum zur Bekundung des katholischen Eucharistieglaubens ist. Skeptisch
formuliert er:

Wenn man bedenkt, welche Implikationen das katholische Eucharistieverstandnis hat — z. B.
beziiglich des Amts- und des Kirchenverstandnisses —, stellt sich erst recht die Frage, ob eine
Bekundung des katholischen Eucharistieglaubens der Sache nach nicht am Ende auf eine —
zumindest implizite - Bekundung des ,,ganzen® katholischen Glaubens hinauslaufe.*®

Realistischer miisste hier wohl statt ,,ganzer katholische Glaube* ,,ganzes kirch-
liches Lehrgebdude“ stehen. Dann aber ist mit Hintzens Beobachtung der kriti-
sche Punkt rémisch-katholischen Agierens in der Okumene auch in anderen

45 Vgl. Katechismus der Katholischen Kirche, Nr. 83.
46 Georg Hintzen, Die Sorge um die Gnade. Anmerkungen zur Orientierungshilfe der Deutschen
Bischofskonferenz, in: Cath(M) 72 (2018), 263 —272, 269.



314 —— Eva-Maria Faber

Bereichen pragnant zur Sprache gebracht. Méglicherweise konnte man rémisch-
katholisch sogar den Satz von CA 7 unterschreiben: satis est consentire de doctrina
Evangelii et administratione Sacramentorum. Doch ein Konsens in der Lehre des
Evangeliums und der Verwaltung der Sakramente geht in rémisch-katholischer
Optik sehr bald ins Detail. In der ,,Hierarchie der Wahrheiten“ von UR 11 ist dann
vor allem wichtig, dass alle Wahrheiten der katholischen Lehre in einem Zu-
sammenhang stehen, so dass nach manchen Auffassungen an jedem Zipfel das
Ganze auf dem Spiel steht. Demgegeniiber ist die rémisch-katholische Seite ge-
fordert, die Kunst der Unterscheidung von Glauben und kirchlicher Lehre einzu-
iiben, und zwar nicht nur in vagen allgemeinen Auflerungen, sondern in kon-
kreter Relativierung von Lehraussagen. Anders ldsst sich die Struktur des
differenzierenden Konsens, dem das gemeinsame Bekenntnis im Notwendigen
genug ist, wahrend es nicht notwendig ist, in den Entfaltungen zu denselben
Aussagen zu kommen, kaum auf jene Themen beziehen, die katholischerseits mit
detaillierten Lehraussagen dargelegt werden.

3.4 Satis est im Zuriickbuchstabieren von Entwicklungen nach
der Trennung?

Um einen Hoffnungsschimmer und Ansatz fiir ein katholisches satis est zu ent-
falten, mochte ich auf den Petrusdienst zuriickkommen. Aus vielen rémisch-ka-
tholischen Aussagen iiber die anvisierte Einheit in Leitungsstrukturen lasst sich
fiir andere Kirchen bislang letztlich nur schlief3en, dass damit eine Einverleibung
hinein in die heutigen Strukturen der romisch-katholischen Kirche unvermeidlich
wire.”

Gegenldufig zu diesem Eindruck ldsst sich der Anstof3 von Papst Johannes
Paul II. identifizieren, gemeinsam nach einer Primatsausiibung zu suchen, ,,die
zwar keineswegs auf das Wesentliche ihrer Sendung verzichtet, sich aber einer
neuen Situation 6ffnet“, in Formen, ,,in denen dieser Dienst einen von den einen
und anderen anerkannten Dienst der Liebe zu verwirklichen vermag*““®. Niichtern

47 Eine ausfiihrliche Sondierung verschiedener Modelle ebenso wie der Vorschlag von Zwi-
schenschritten findet sich in: Gemeinsame Romisch-katholische/Evangelisch-lutherische Kom-
mission, Einheit vor uns, 1984, in: Dokumente wachsender Ubereinstimmung. Samtliche Berichte
und Konsenstexte interkonfessioneller Gesprach auf Weltebene, Bd. 2: 1982-1990, hg.v. Harding
Meyer/Damaskinos Papandreou/Hans Jorg Urban/Lukas Vischer, Paderborn/Frankfurt a. M. 1992,
451-506. Die Vorschldge des Dokumentes sind aber nicht in formelle rdmisch-katholische
Lehraussagen eingegangen.

48 UUS, Nr. 95.



Wann ist es genug? — 315

bemerkt Papst Franziskus dazu: ,In diesem Sinn sind wir wenig vorangekom-
men.“4°

Doch l&sst sich hier ein Mosaikstein ergdnzen, der sehr viel mit dem satis est
zu tun hat. An einer Stelle hat sich die rémisch-katholische Kirche getraut, ein
entgegenkommendes satis est in Betracht zu ziehen.

Der Theologe Joseph Ratzinger formulierte 1976 den Gedanken, dass die an-
gestrebte Versohnung und Einheit mit den orthodoxen Kirchen auf der Basis der
kirchlichen Gepflogenheiten des 1. Jahrtausends moglich ware:

Obgleich uns nicht gegeben ist, die Geschichte stillzustellen, den Weg von Jahrhunderten
zuriickzunehmen, darf man doch sagen, dass nicht heute christlich unméglich sein kann,
was ein Jahrtausend lang moglich war. [...] Anders gesagt: Rom muss vom Osten nicht mehr
an Primatslehre fordern, als auch im ersten Jahrtausend formuliert und gelebt wurde.*®

Wahrend Ratzinger das Thema meines Wissens als Papst nicht weiterfiihrte, hat
Papst Franziskus diese Perspektive aufgenommen und 2014 in der Patriarchats-
kirche St. Georg von Istanbul vor Vertretern der Orthodoxie erklart:

Jedem von euch mdéchte ich versichern, dass die katholische Kirche, um das ersehnte Ziel der
vollen Einheit zu erreichen, nicht beabsichtigt, irgendeine Forderung aufzuerlegen als die,
den gemeinsamen Glauben zu bekennen, und dass wir bereit sind, im Licht der Lehre der
Schrift und der Erfahrung des ersten Jahrtausends gemeinsam die Bedingungen zu suchen,
um mit diesen die notwendige Einheit der Kirche unter den gegenwartigen Umstdanden zu
gewihrleisten®.

Dies wire nun in verbindliche Formen zu gief3en. Dann ware in Sachen Einheit im
Notwendigen festzulegen, was ,genug ist“ (satis est), und freizugeben, was in
Verschiedenheit gelebt werden kann (non necesse est). Es wire ein grofer Schritt,
wenn die rémisch-katholische Kirche sich hier im Dialog mit der Orthodoxie
verbindlich festlegen und im Licht des 1. Jahrtausends ein verbindliches nec
necesse est erlernen konnte.

49 EG, Nr. 32

50 Joseph Ratzinger, Prognosen fiir die Zukunft des Okumenismus, in: ders., Kirche — Zeichen
unter den Vélkern. Schriften zu Ekklesiologie und Okumene. 2. Teilband, Gesammelte Schriften 8/
2, Freiburg i.B. 2010, 717-730, 724 (Erstveroffentlichung 1976). Wichtig ist hier die doppelte An-
gabe ,formuliert und gelebt“. Es geht also nicht um erhobene Primatsanspriiche, sondern ge-
meinsam gelebte Strukturen.

51 Papst Franziskus, Ansprache in der Patriarchatskirche St. Georg, Istanbul, 2014: http://w2.vati
can.va/content/francesco/de/homilies/2014/documents/papa-francesco_20141130_divina-litur
gia-turchia.html (18.06.2021).


about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank

316 —— Eva-Maria Faber

Wenn aber dies gegeniiber der Orthodoxie méoglich ist, muss es auch gegeniiber
den reformatorischen Kirchen méglich sein.** Denn in der Konkretisierung wird
deutlich, dass fiir die Orthodoxen, um mit dem Grébsten zu beginnen, die Aner-
kennung des I. Vatikanischen Konzils und seiner Primatslehre nicht notwendig ware.
Dasselbe miisste den reformatorischen Kirchen gegeniiber gelten, denn dieses
Konzil gehort in die Periode, die nicht mehr gemeinsam gelebt wurde. Ich mochte
sogar noch einen Schritt weitergehen. Zwar konnte eine Ubertragung des fiir die
Orthodoxie formulierten Perspektive fiir die reformatorischen Kirchen lauten: Wir
suchen im Licht der Lehre der Schrift und der Erfahrung der ersten gemeinsamen 15
Jahrhunderte gemeinsam die Bedingungen, um die notwendige Einheit der Kirche
unter den gegenwdrtigen Umstanden zu gewahrleisten. Doch lief3e sich ja im Dialog
mit den Orthodoxen lernen, dass sich gerade die schon vor der Jahrtausendwende
zugespitzten Primatsideen zerstorerisch auf die Einheit der Kirche gewirkt haben. So
wadre in diesem Licht einzusehen, wie iiberzogene zentralistische Einheitsvorstel-
lungen — {iberzogene Bestimmungen des fiir die Einheit Notwendigen — die Kirche
zerrissen haben. Diese Einsicht wire auch fiir die Okumene mit den Kirchen aus der
Reformation anzuwenden, selbst wenn dies bei Kirchen, die nicht sduberlich auf
,0st“ und ,,West“ zu verteilen sind, schwerer fallt. Damit kénnte das Konzept des
consensus quinquesaecularis/antiquitatis, das ja auch in reformatorischer Theologie
eine bedeutende Rolle spielt, neue Aktualitit erhalten.>®

Relevant ist dieser Ansatz nicht nur fiir ekklesiologische Themen. Die Argu-
mentation von Joseph Ratzinger, es kénne christlich nicht unméglich sein, was ein
Jahrtausend lang moglich war, kdnnte zahlreiche Anwendungen finden.

Ein Beispiel neben der Primatslehre ist die Thematik der Sakramente. Im Licht
des ersten Jahrtausends 6ffnet sich die fixierte Siebenzahl auf einen grofieren Fa-
cher von unterschiedlich gewichteten sakramentalen Handlungen.>* Bezeichnen-

52 So auch Hermann Doring, Die Confessio Augustana und die Dogmen von 1854, 1870 und 1950,
in: Harding Meyer/Heinz Schiitte/Hans-Joachim Mund (Hg.), Katholische Anerkennung des
Augsburgischen Bekenntnisses? Ein Vorstof3 zur Einheit zwischen katholischer und lutherischer
Kirche, Frankfurt a.M. 1977 (Okumenische Perspektiven 9), 93-102, 93f: ,In Analogie zu der
Einstellung gegeniiber den Kirchen des Ostens darf, wenn man die CA als ein katholisches Be-
kenntnis anerkennen will, von den Kirchen des Augsburgischen Bekenntnisses nicht mehr ab-
verlangt werden, als was zur Zeit der Entstehung der CA katholischerseits formuliert und gelebt
wurde.“ Doring bezieht sich hier nicht explizit auf Joseph Ratzinger.

53 Andreas Merkt, Das patristische Prinzip. Eine Studie zur theologischen Bedeutung der Kir-
chenviter, Leiden 2001 (Supplements to Vigiliae Christianae 58).

54 Vgl. Eva-Maria Faber, Den Facher des gottlichen Segens weit 6ffnen. Sakramentliche Feiern
auf den facettenreichen Lebenswegen der Menschen, in: Julia Knop u. a. (Hg.), Segensfeiern in der
offenen Kirche. Neue Gottesdienstformen in theologischer Reflexion, Freiburg i.B. 2020 (Quae-
stiones disputatae 305), 266 —282.



Wann ist es genug? — 317

derweise blenden rémisch-katholische Aussagen iiber die grofie Nahe zur Ortho-
doxie durchaus bestehende Differenzen in der Sakramententheologie gern aus: die
in orthodoxer Perspektive nur relative Bedeutung der Siebenzahl, unterschiedliche
Zahlungen von Sakramenten in altorientalischen Kirchen (anders gefasste Sie-
benzahl mit dem ,,Sakrament des Sauerteigs®) bis zur Skepsis gegeniiber bzw.
Ablehnung der Transsubstantiationslehre. Zuweilen diirfte die postulierte Uber-
einstimmung in schierer Unkenntnis iiber faktische Unterschiede der Sakramen-
tentheologie griinden; bewusst vollzogen wére auch hier impliziert, dass von den
Orthodoxen nicht erwartet wird, die Lehrentwicklungen des 2. Jahrtausends zu
tibernehmen. Erwdhnenswert ist an dieser Stelle die Sorgfalt des Konzils von Trient
in Sachen Ehe. In der Opposition gegen die reformatorische Ablehnung der Ehe als
verrechtlichte Institution und Sakrament bemiihte man sich, weder die anderen
Auffassungen der Orthodoxie noch Lehren von Kirchenvatern zu verurteilen. Auf-
fassungen, die in der Alten Kirche mdoglich waren und von geschétzten Kirchen-
vitern vertreten wurden, sollten weiterhin unverurteilt bestehen kénnen. Wiirde
dies heute generell beachtet, wiirde sich der Bereich des non necesse est bedeutend
weiten.

3.5 Grof3ziigiges satis est im Binnenbereich

Ich md&chte schlieflen mit einem binnenkatholischen Phdnomen iiberraschender
Milde hinsichtlich dessen, was ,,genug“ ist, um im Binnenraum nicht Inkoha-
renzen und Diskontinuitdten zu riskieren.

1947 veranderte Papst Pius XII. durch die Apostolische Konstitution Sacra-
mentum ordinis® die Kirchliche Lehre und Praxis iiber Form und Materie des Sa-
kraments des ordo, die auf dem Konzil von Florenz 1439 anderslautend festgelegt
worden war.>® Die Vollmacht, dies zu tun, wurde damit begriindet, dass das Wesen
des Sakramentes davon unberiihrt bleibe. Damit werden Form und Materie des
Sakramentes in den Bereich verwiesen, fiir den es nicht notwendig ist, Kontinuitat
zu bewahren. Zudem scheint sich die Moglichkeit aufzutun, zwischen Praxis und
Deutung zu unterscheiden. Wahrend die Praxis der Handauflegung weitergefiihrt
wurde, verdanderte sich doch die Deutung: Jahrhundertelang galt die Handauflegung
als lediglich vorbereitender Ritus, wahrend sie heute als konstitutiv angesehen wird.
Ausdriicklich erkldrt die Apostolische Konstitution Sacramentum ordinis, dass auch
zur Zeit einer anderslautenden romisch-katholischen Lehre die orthodoxe Praxis als

55 DH, 3857-3861.
56 Vgl. DH, 1326.



318 —— Eva-Maria Faber

giiltig anerkannt gewesen sei. Fiir die Einheit im Sinne einer Anerkennung der
Giiltigkeit des ordo jenseits der eigenen Grenzen ist demnach der Konsens iiber Form
und Materie nicht konstitutiv.

Erstaunlich klein wird auf einmal der Unterschied zur Position der Confessio
Augustana, fiir die — ich zitiere hier die Auslegung der Studie des Okumenischen
Studienausschusses der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands
und des Deutschen Nationalkomitees des Lutherischen Weltbundes von 2017 — das
ordinationsgebundene Amt notwendig zu den Funktionen der Evangeliumsver-
kiindigung und der Sakramentsspendung gehort, wiahrend seine ,,konkrete Ausge-
staltung und Einbettung in ein institutionelles Gefiige dem geschichtlichen Wandel
und der pragmatischen Anpassung an verdnderte kirchliche und gesellschaftliche
Konstellationen ausgesetzt* ist.>”

Doch der Hoffnungsschimmer triigt: Bekannterweise werden die Grenzen zwi-
schen satis est und non necesse est in der Bewertung der anglikanischen Weihen im
Brief Apostolicae curae von 1896°® anders gezogen. Auch in anderen amtstheologi-
schen Hinsichten (Gliederung des ordo, sakramentale Bewertung der Bischofsweihe)
beweist die rémisch-katholische Kirche gegeniiber Briichen in ihrer eigenen Tradi-
tion eine gelassene Grof3ziigigkeit, die sie nicht schon gegeniiber anderen Tradi-
tionen anwendet. Entgegen der Reflexion auf den Unterschied zwischen binnen-
konfessionellen und zwischenkirchlichen Bestimmungen der Kircheneinheit
werden die Grenzen zwischen satis est und non necesse est hier nach auf3en strikter
gezogen als im Binnenbereich. Dass dies der Kohdrenz entbehrt, weckt Hoffnung auf
bessere Einsicht.

Welches ware der Weg zu besserer Einsicht? Wie gelangen wir zu einer Klarung
dessen, was zur Einheit notwendig ist, im Unterschied zu jenen Aspekten kirchlicher
Struktur und Lehre, die der Vielfalt iiberlassen bleiben konnen? Im Riickblick auf gut
50 Jahre Okumene scheint mir — bei aller Wertschitzung der bi- und multilateralen
Dialoge — eines zu kurz zu kommen: die Reflexion im Binnenraum iiber Kldrungen
und Reformen, die im eigenen Bereich vorzunehmen wiren, um einerseits die
Friichte der Dialoge zu rezipieren und umzusetzen und um andererseits kiinftige
Schritte vorzubereiten. Die theologisch notwendigen Forschungen und Differenzie-
rungen liegen fiir die meisten der relevanten Fragestellungen vor. Fiir die Rezeption
wadren in historischer Redlichkeit Hausaufgaben zu machen. Was hief3e es, ernst zu
nehmen, dass die Vorschriften, die dem Volk Gottes von Christus und den Aposteln
gegeben wurden, ,ganz wenige* sind? Was ist genug, was ist nicht notwendig? CA 7
gibt der romisch-katholischen Kirche zu denken.

57 Oberdorfer/Schuegraf, Sichtbare Einheit, 17 f.
58 DH, 3315-3319.



