
Eva-Maria Faber

Wann ist es genug?

Zur ökumenischen Herausforderung des satis est

Selbst wer versucht, ökumenisch einen langen Atem zu haben, kennt Momente, in
denen er oder sie „genug hat“.Um es gleich von dieser psychologischen Ebene auf
die theologische Ebene zu heben: Es stellt sich die Frage, wann denn in den
ökumenischen Bemühungen endlich genug geschehen sei, um nächste Schritte zu
tun.Vor diesem Hintergrundmöchte ich das satis est der Confessio Augustana (CA)
würdigen und aktualisierend fragen, welche Relevanz ein solches satis est in der
heutigen ökumenischen Situation hat. Mein Fokus ist also nicht primär die his-
torische Rückfrage nach Umständen und Implikationen des damaligen satis est,
sondern die Transposition auf die ökumenischen Bemühungen heute. Dabei
nehme ich einen konfessionellen Standpunkt insofern ein, als ich die Heraus-
forderung primär anmeine eigene, die römisch-katholische Kirche wende und (im
Sinne des Ökumenedekretes des II. Vatikanischen Konzils Unitatis Redintegratio
[UR] 4)¹ selbstkritisch analysiere, inwiefern sich die katholische Seite offenkundig
schwer tut, sich überhaupt auf eine Bestimmung des satis est einzulassen. Mein
Ziel ist es, in dieser Sache Wege nach vorn aufzuzeigen. Annäherungen an dieses
Thema hat es natürlich schon vielfach gegeben. Ich setze darum viele diesbe-
zügliche Reflexionen voraus und konzentriere mich auf einige Faktoren, die es
nach meinem Dafürhalten verdienen, besser beachtet zu werden.

1 Das satis est im damaligen Kontext

Der Text von CA 7 gehört zu den bekanntesten und am meisten diskutierten Ar-
tikeln der Confessio Augustana. Er lässt auf die Wesensbestimmung der christli-
chen Kirche von Evangelium und Sakrament her die Ausdeutung folgen:

Denn dieses ist gnug zu warer einigkeit der Christlichen kirchen, das da eintrechtiglich nach
reinem verstand das Evangelium gepredigt und die Sacrament dem Göttlichen wort gemes
gereicht werden. Und ist nicht not zu warer einigkeit der Christlichen kirchen, das allent-
halben gleichformig Ceremonien von menschen eingesatzt, gehalten werden, wie Paulus

 „Aber in erster Linie sollen sie [die katholischen Gläubigen] doch ehrlich und eifrig ihr
Nachdenken darauf richten,was in der eigenen katholischen Familie zu erneuern und was zu tun
ist, damit ihr Leben mit mehr Treue und Klarheit für die Lehre und die Einrichtungen Zeugnis
gebe, die ihnen von Christus her durch die Apostel überkommen sind.“ (UR 4).

OpenAccess. © 2022 Eva-Maria Faber, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International
Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110683868-024



spricht Ephes. iiii.: „Ein leib, ein geist, wie ihr beruffen seid zu einerley hoffnung euers
beruffs, Ein Herr, ein glaub, ein Tauffe.“²

Für meine Zielsetzung genügt hier zur Orientierung ein Resümee von drei As-
pekten der Forschung und Debatten um diesen Artikel.

Ein erster relevanter Aspekt ist seine Kontextualisierung. Es besteht heute
weitgehend Konsens darüber, dass der Augsburger Reichstag und somit auch die
Confessio Augustana noch nicht auf eine formelle Spaltung reagierten, sondern
innerhalb einer wenn auch tiefgreifenden Kontroverse um Einigung bemüht
waren.³ Dafür sprechen Aussagen katholischer Akteure⁴ ebenso wie die Knapp-
heit der Ausführungen der CA.⁵ Damit handelt es sich bei CA 7 um den Versuch
einer binnenkirchlichen, nicht (anachronistisch gesprochen) „zwischenkonfes-
sionellen“ Klärung, wie Einheit im Notwendigen und Vielfalt in wandelbaren
Gestaltformen sich zueinander verhalten.

Eine zweite Frage betrifft den Bezug des satis est. Erschöpft sich sein Inhalt
mit den in CA 7 genannten Merkmalen, oder weist der Artikel über sich selbst
hinaus? Zahlreiche historische ebenso wie aktualisierende⁶ Auslegungen von

 BSELK, 102; vgl. den lateinischen Text: Et ad veram unitatem Ecclesiae satis est consentire de
doctrina Evangelii et administratione Sacramentorum. Nec necesse est ubique esse similes tradi-
tiones humanas seu ritus aut ceremonias ab hominibus institutas. Sicut inquit Paulus: „Una fides,
unum baptisma, unus Deus et pater omnium etc.“ (BSELK, 103).
 So auch Gemeinsame Römisch-katholische/Evangelisch-lutherische Kommission, Alle unter
einem Christus. Stellungnahme zum Augsburgischen Bekenntnis, 1980, in: Dokumente wach-
sender Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche
auf Weltebene, [Bd. 1:] 1931– 1982, hg.v. Harding Meyer/Hans Jörg Urban/Lukas Vischer, Pader-
born/Frankfurt a.M. 1983, 323–328, Nr. 2.
 Siehe z. B. Bernwardt Schmidt, Katholiken und die Reformation. Überlegungen zu einer öku-
menisch interessierten Reformationsgeschichtsschreibung, in: Cath(M) 72 (2018), 273–289, 286,
mit Hinweis auf Herzog Georg von Sachsen, der im Kontext des Augsburger Reichstags 1530 zwar
die Gefahr einer Spaltung sah, aber die Hoffnung äußerte, es möge nicht so weit kommen.
 Wenzel Lohff argumentiert mit der knappen Form der Darlegung, die „zureichend nur sein
konnte, wenn man eine fundamentale Übereinstimmung mit der kirchlichen Lehrüberlieferung
eben voraussetzen konnte“:Wenzel Lohff, Die Bedeutung der Augsburgischen Konfession für die
Lutherische Kirche und ihr Verhältnis zur römisch-katholischen Kirche, in: Harding Meyer/Heinz
Schütte (Hg.), Confessio Augustana. Bekenntnis des einen Glaubens. Gemeinsame Untersuchung
lutherischer und katholischer Theologen, Paderborn/Frankfurt a.M. 1980, 1–21, 3.
 „Zugleich werden die in CA VII formulierten Bedingungen kirchlicher Einheit auch nicht ex-
klusiv verstanden.“: Bernd Oberdorfer/Oliver Schuegraf (Hg.), Sichtbare Einheit der Kirche in
lutherischer Perspektive. Eine Studie des Ökumenischen Studienausschusses der Vereinigten
Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands und des Deutschen Nationalkomitees des Lu-
therischen Weltbundes, Leipzig 2017, 81, als Formulierung der Position des LWB. Siehe auch
Theodor Dieter (Hg.), Lutherische Identität. Lutheran Identity. Im Auftrag des Instituts für Öku-

300 Eva-Maria Faber



lutherischer Seite sehen in CA 7 das kirchliche Amt als Dienst an Wort und Sa-
krament (vgl. CA 5) ebenso wie institutionelle Formen der Konsensbildung über
die schriftgemäße Verkündigung und Sakramentsverwaltung impliziert.⁷ Eine
reduktive Lesart ginge demnach am damaligen Kontext vorbei und würde auch
heutigen lutherischen Positionen nicht gerecht.

Eine dritte Beobachtung betrifft die damalige katholische Reaktion. Die
Confutatio geht auf die Thematik des satis est nur insofern ein, als sie die Legi-
timität unterschiedlicher partikulärer Riten anerkennt, aber an der Verbindlich-
keit universaler Riten festhält.⁸ 1980 formulierten Harding Meyer und Heinz
Schütte den Eindruck: „In Augsburg hat man von katholischer Seite auch hier,
jedenfalls was die Formel anbetrifft, kein gravierendes Problem gesehen.“⁹ Dieser
Befund macht nachdenklich hinsichtlich der weiteren Entwicklungen. Ichmöchte
sie unter dem Stichwort „Grenzverschiebungen“ beleuchten, und zwar für die
Reformationszeit ebenso wie für spätere römisch-katholische Entwicklungen.

2 Grenzverschiebungen

2.1 Verschiebung der Grenzen der Kircheneinheit

Es ist die Tragik der Reformationszeit, dass die Kontroversen relativ bald nicht
mehr als Konflikt im Binnenraum ausgetragen wurden.Vielmehr wurden Grenzen
aktiv gezogen bzw. verschoben. Was im Jahr 1500 und möglicherweise noch im
Jahr 1530 für das Leben,Verständnis und die Einheit der Kirche genug war, schien
wenige Jahre später nicht mehr genug zu sein. Es erfolgten Verengungen, die

menische Forschung in Strasbourg, Leipzig 2019. Das Dokument nimmt die Konzentration auf die
beiden in CA 7 genannten Merkmale auf (vgl. Nr. 25 und 67), hält aber fest: „Der gemeinsame
Gottesdienst bedarf einer Verständigung über das kirchliche Amt insbesondere der ordinierten
Amtsträger, die diesem Gottesdienst vorstehen. Es ist darum ökumenisch notwendig, zu einem
gemeinsamen Verständnis des Amtes, seiner Strukturen und angemessener Formen gemeinsamer
Ausübung dieses Amtes zu kommen. Es ist wohl die schwierigste Aufgabe der ökumenischen
Dialoge, eine Verständigung darüber zu erreichen,welche Gemeinsamkeiten in der Institution des
Amtes und in seiner Ausübung nötig sind, damit man die sichtbare Communio der Kirchen er-
fahren kann.“ (Nr. 94).
 Dass dies für die reformierte Ekklesiologie ebenfalls gilt, zeigt Michael Beintker, Leitlinien
reformatorischer Ekklesiologie. Das Beispiel Calvins, in: ZThK 114 (2017), 398–416.
 Vgl. Confutatio Nr. 7: Die Confutatio der Confessio Augustana vom 3. August 1530, bearb. v.
Herbert Immenkötter, Münster 1979 (Corpus Catholicorum 33), 96 f.
 Harding Meyer/Heinz Schütte, Die Auffassung von Kirche im Augsburgischen Bekenntnis, in:
Meyer/Schütte, Bekenntnis des einen Glaubens, 168– 197, 184.

Wann ist es genug? 301



Konsequenzen für die Einschätzung des satis est haben mussten. Im Laufe der
folgenden Jahrhunderte setzte sich diese Abgrenzungs- und Verengungsdynamik
fort.

Klaus Unterburger hat aufgewiesen,wie sich Martin Luther ekklesiologisch im
Rahmen von Traditionssträngen positionierte, „die bislang nach- und auch ne-
beneinander existierten und mitunter auch schon vorher unter bestimmten As-
pekten in Konflikt geraten waren.“¹⁰ Selbst papalistisch argumentierende Theo-
retiker ließen am Vorabend der Reformation noch ein „Notstandsrecht“ gelten.
Doch ekklesiologische Optionen im Sinne eines „altkatholischen Kirchenrechts“
oder des Notstandsrechts gerieten in der Kontroverse ins Abseits und waren je
länger je mehr nicht mehr „genug“ für ein römisch akzeptables Kirchenver-
ständnis. Damit wurden im Laufe des Geschehens die Regeln dafür verändert,was
unabdingbar für die Kircheneinheit ist.

Positiv lässt sich natürlich dasselbe Geschehen so deuten, dass sich im Laufe
von geschichtlichen Ereignissen und auch Kontroversen Einsichten heraus-
schälten, hinter die es danach kein Zurück mehr gab. Beispiele dafür gibt es in der
Profan- und Kirchengeschichte genug. Gleichwohl ist Sorgfalt der Unterscheidung
angezeigt. Denn derartige nachfolgende Grenzverschiebungen führ(t)en nicht
selten zu verzerrten Beurteilungen der Reformation. Im Rückblick neigte die rö-
misch-katholische Seite dazu, für das 16. Jahrhundert ein kompaktes Set von
selbstverständlichen Gegebenheiten anzusetzen, die durch die Reformatoren
verletzt worden waren. Dies gilt selbst für differenziertere Einschätzungen wie die
folgende, 1980 von Walter Kasper formulierte:

Die katholische Antwort auf die Herausforderung der Reformation konnte nicht in der blo-
ßen Wiederholung der – ohnedies wenig durchreflektierten – altkirchlichen Verhältnisbe-
stimmung von Schrift, Bekenntnis und apostolischer Sukzession innerhalb der sakramen-
talen communio bestehen. Die Antwort auf die neue Frage führte notwendig zu einer neuen
geschichtlichen Gestalt des Katholischen, die freilich durch das II. Vatikanische Konzil
nunmehr an ihr Ende gekommen ist.¹¹

Die altkirchliche Verhältnisbestimmung von „Schrift, Bekenntnis und apostoli-
scher Sukzession innerhalb der sakramentalen communio“ konnte nicht „in
bloßer Wiederholung“ aufgenommen werden,weil sie insbesondere im Punkt der

 Klaus Unterburger, Unter dem Gegensatz verborgen. Tradition und Innovation in der Aus-
einandersetzung des jungen Martin Luther mit seinen theologischen Gegnern, Münster 2015, 109;
vgl. insgesamt 94– 119.
 Walter Kasper, Bekenntnis und Bekenntnisgemeinschaft in katholischer Sicht, in: Meyer/
Schütte, Bekenntnis des einen Glaubens, 22–46, 33 (auch in: ders., Einheit in Jesus Christus.
Schriften zur Ökumene 2, Gesammelte Schriften 15, Freiburg i.B./Basel/Wien 2013, 49–75, 61).

302 Eva-Maria Faber



apostolischen Sukzession so weder altkirchlich schlechthin existierte noch im
16. Jahrhundert selbstverständliche Voraussetzung war.¹² Kasper deutet dies
durch die Parenthese an, die das Problem allerdings – möglicherweise dem da-
maligen Forschungsstand geschuldet – unterbelichtet. Brisanter noch ist der
folgende Satz, insofern er erkennen lässt, dass die römische Kirche in der Folge
der Kontroversen eine „neue Gestalt“ entwickelte – war und ist es wirklich eine
neue geschichtliche „Gestalt des Katholischen“? Inwiefern war oder ist es be-
rechtigt, an dieser veränderten Gestalt die Bedingungen für Kircheneinheit ab-
zulesen? War diese Entwicklung notwendig (und führte sie zu Recht zu weiter-
gehenden Forderungen des für die Einheit Notwendigen),wenn sie inzwischen an
ihr Ende gekommen ist (und ist sie das wirklich)?

Grenzverschiebungen hinsichtlich der Bedingungen und Kriterien für die
Kircheneinheit dauern bis in die Gegenwart fort. Ich greife einige aktuelle Be-
obachtungen von unterschiedlichem Gewicht heraus.

Ein erstes Beispiel sind unterschiedliche Thematisierungen des Petrus-
dienstes. Ursprünglich hätte die Beschreibung kirchlicher Einheit in Nr. 2 des
Ökumenedekretes die „Bischöfe mit dem Nachfolger Petri“ nennen sollen, ohne
den Zusatz „als Haupt“¹³. Eine Initiative von Papst Johannes Paul II., den Pe-
trusdienst als solchen von Formen seiner Ausübung zu unterscheiden,wird später
noch zu erinnern sein. Demgegenüber insistiert Dominus Iesus darauf, dass Vor-
aussetzung für die volle Gemeinschaft mit der römisch-katholischen Kirche die
katholische Lehre vom Primat sei.¹⁴

Unter anderen Beispielen für Veränderungen im Kirchenbegriff arbeitet
Bruno Hünerfeld in seiner Studie Verschiebungen hinsichtlich der Bedeutung der
successio apostolica heraus. Die Bindung nicht nur der Einheit der Kirche, son-
dern des Kirchenbegriffs¹⁵ an die Kriterien des im Sinne der apostolischen Suk-
zession gültigen Episkopates und der vollständigen Wirklichkeit des eucharisti-

 Dazu hat der Ökumenische Arbeitskreis erhellende Studien vorgelegt: vgl. die drei Bände:
Dorothea Sattler/Gunther Wenz (Hg.), Das kirchliche Amt in apostolischer Nachfolge, Bd. 1–3,
Freiburg i.B./Göttingen 2004/2006/2008 (Dialog der Kirchen 12– 14). Siehe zudem: Georg Kret-
schmar, Die Wiederentdeckung des Konzeptes der „Apostolischen Sukzession“ im Umkreis der
Reformation, in: ders., Das bischöfliche Amt. Kirchengeschichtliche und ökumenische Studien
zur Frage des kirchlichen Amtes, hg.v. Dorothea Wendebourgh, Göttingen 1999, 300–344.
 Vgl. Bernd Jochen Hilberath, Theologischer Kommentar zum Dekret über den Ökumenismus
Unitatis redintegratio, in: HThK Vat II 3 (2005), 69–223, 118. Siehe unten Anm. 32.
 Vgl. Kongregation für die Glaubenslehre, Erklärung Dominus Iesus über die Einzigkeit und die
Heilsuniversalität Jesu Christi und der Kirche, 2000, Nr. 17: http://www.vatican.va/roman_curia/
congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_ge.html (18.06.
2021).
 Vgl. Kongregation für die Glaubenslehre, Dominus Iesus, Nr. 17.

Wann ist es genug? 303

about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank


schen Mysteriums hat in der römisch-katholischen Kirche keine lange Tradition.
Es war die im 19. Jahrhundert entstandene anglikanische Branch-Theorie, welche
die apostolische Sukzession als Unterscheidungskriterium für eine gestufte An-
erkennung von kirchlichen Gemeinschaften entwickelte. Das damalige römische
Lehramt lehnte eine solche kriterielle Unterscheidung ab.¹⁶ Darauf weist auch das
Votum des Ökumenischen Arbeitskreises evangelischer und katholischer Theo-
logen Gemeinsam am Tisch des Herrn hin:

Eine Engführung der Bestimmung des „eigentlichen“ Kircheseins auf das exklusive Kriteri-
um der apostolischen Sukzession im Weihesakrament ist eine neuere Entwicklung in ein-
zelnen römisch-katholischen Lehrschreiben. Diese Begrifflichkeit und die dabei leitende
theologische Intention können sich nicht auf das 2. Vatikanische Konzil berufen.¹⁷

Zu erwähnen ist eine terminologische Verschiebung. Der Refrain römisch-ka-
tholischer Aussagen zum Ziel der Ökumene fokussiert heute auf die „volle und
sichtbare Gemeinschaft“¹⁸ (Papst Johannes Paul II.), oder in weiterer Differen-
zierung die „sichtbare Einheit im Glauben, im sakramentalen Leben und in den
kirchlichen Ämtern“¹⁹ (Kurt Koch). Der Begriff der sichtbaren Einheit kommt je-
doch, dies stellt Johannes Oeldemann nüchtern fest, in den Dokumenten des II.
Vatikanischen Konzils nirgends vor.²⁰ Damit ist nicht gesagt, dass in den Konzils-
texten nicht von der Sichtbarkeit der Kirche (und zwar auch im Rahmen von öku-
menischen Zielvorstellungen) die Rede wäre.²¹ Das Anliegen wird ja auch von der

 Vgl. Bruno Hünerfeld, Ecclesiae et Communitates ecclesiales. Eine Analyse des ekklesiolo-
gischen Status von Protestanten und ihren Gemeinschaften in den lehramtlichen Dokumenten
der Pontifikate von Pius IX. (1846– 1878) bis Benedikt XVI. (2005–2013), Münster 2016 (Dogma
und Geschichte 9), 13– 17.
 Siehe Abschnitt 6.4 im Dokument unter https://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/
fb2/zentraleseiten/aktuelles/gemeinsam_am_tisch_des_herrn._ein_votum_des___kumeni
schen_arbeitskreises_evangelischer_und_katholischer_theologen.pdf (18.06. 2021), dort S. 49.
 Papst Johannes Paul II., Enzyklika Ut unum sint [UUS] Nr. 95: http://www.vatican.va/content/
john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html (18.06.2021).
 Kurt Koch, Auf dem Weg zur Kirchengemeinschaft.Welche Chance hat eine gemeinsame Er-
klärung zu Kirche, Eucharistie, Amt?, in: Cath(M) 69 (2015), 77–94, 92.
 „In den Dokumenten des Zweiten Vatikanischen Konzils ist dagegen nirgends von ‚sichtbarer
Einheit‘ die Rede, sondern vielmehr von ‚voller Gemeinschaft‘ der Kirchen.Was für eine solche
volle Gemeinschaft erforderlich ist und welche ‚sichtbaren‘ Elemente unabdingbar dazugehören,
ist eine Frage, die in der Ökumene nach 2017 weiter diskutiert werden muss.“: Johannes Oelde-
mann, Ökumene nach 2017… auf dem Weg zur Einheit?, Paderborn/Leipzig 2018 (Blickpunkt
Ökumene 1), 54.
 Vgl. UR 1; LG 8.

304 Eva-Maria Faber

about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank


Charta Oecumenica und von lutherischen Dokumenten geteilt.²² Es geht mir um die
Formel der „sichtbaren Einheit“ als Beispiel für – unbemerkte? leichtfertige? – Ak-
zentverschiebungen, die in diesem Fall zur Klärung überdies wenig beitragen. Der
Formel lässt sich nicht entnehmen,welche Art von Sichtbarkeit sie für unabdingbar
erklärt. Die jüngst postulierte Gemeinschaft in der eucharistischen Mahlgemein-
schaft²³ wäre ja auch eine Form sichtbarer Einheit, wie sie derzeit von römisch-ka-
tholischer Seite abgelehnt wird.

Derzeit scheint sich eine weitere Verschiebung zu vollziehen. In einem Artikel
über die Möglichkeit einer Gemeinsamen Erklärung zu Kirche, Eucharistie und Amt
bemerkt Kardinal Kurt Koch: „Ein sakramentales Verständnis von Kirche […] bildet
freilich die Basis, auf der erst und sinnvollerweise die Möglichkeit einer gemeinsa-
men Erklärung zu Kirche, Eucharistie und Amt ausgelotet werden kann.“²⁴ Damit
scheint ein weiteres Thema als notwendig für die Kirchengemeinschaft ebenso
wie schon für weitere Schritte der Annäherung gesetzt zu werden: die Anerken-
nung eines sakramentalen Kirchenverständnisses, dessen genaue Konturen je-
doch unklar sind. Was genau meinte das II. Vatikanische Konzil mit dem ekkle-
siologischen Sakramentsbegriff, wie ist dieses Verständnis nachkonziliar
aufgeladen worden, was daran gehört mit welcher Begründung zu einem ver-
bindlichen römisch-katholischen Kirchenbegriff?

2.2 Doktrinalisierung

Zu Grenzverschiebungen gehört auch der Ausbau des Lehrsystems. Noch gegen-
läufig scheint sich das Konzil von Trient in seiner dritten Sitzung 1546 zu arti-
kulieren,wenn es dem Dekret über das Glaubensbekenntnis eine mit dem nicäno-
konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnis verbundene Einleitung voran-
schickt: Das Konzil entscheide sich,

das Glaubensbekenntnis, das die heilige Römische Kirche gebraucht, als jenen Ursprung, in
dem alle, die den Glauben an Christus bekennen, notwendig zusammenfinden (necessario
conveniunt), und (als jenes) feste und einzige Fundament, über das die Pforten der Unterwelt
niemals Gewalt haben werden (vgl. Mt 16,18), mit denselben Worten, mit denen es in allen
Kirchen gelesen wird, ausdrücken zu sollen.²⁵

 Eine lutherische Studie führt die Formel auf den Ökumenischen Rat der Kirchen zurück und
sieht darin anglikanischen Einfluss wirksam: vgl. Oberdorfer/Schuegraf, Sichtbare Einheit, 99.
 Siehe oben Anm. 17.
 Koch, Auf dem Weg, 90.
 DH, 1500.

Wann ist es genug? 305



Im necessario conveniunt liegt ein „es ist notwendig, necesse est“ vor, und im
„fundamentum firmum et unicum“ zugleich implizit so etwas wie ein satis est.
Dabei wird das Bekenntnis nicht der Kontroverse angepasst und erweitert, son-
dern „mit denselben Worten“, totidem verbis ausgedrückt. Hätte sich das Konzil
von Trient damit begnügt, so wären weitere Verständigungen möglich gewesen.
Stattdessen stehen wir mit dem Konzil von Trient an der Schwelle zu fortschrei-
tenden Doktrinalisierungen. Die „Überdoktrinalisierung“²⁶ gilt nach Jörg Lauster
für beide Seiten, doch hat sich die evangelische Seite nicht zuletzt mit dem satis
est ein Korrektiv eingebaut, um Doktrinen nicht überzubewerten und revidierbar
zu halten.²⁷ Dies ist im Lehrsystem der römisch-katholischen Kirche bekannter-
maßen schwieriger.

Bereits in der Reformationszeit fällt bei den römischen Stellungnahmen auf,
dass sie nicht nur die Wahrheit reformatorischer Positionen anfechten, sondern
auch und vielleicht primär Fehlendesmonieren. Das Konzil von Trient kennt dafür
bei den Canones die Formulierung „wer leugnet, dass […], anathema sit“. Mehr
noch: bei zahlreichen Canones,welche die positive Formulierung „wer sagt, dass
[…], anathema sit“ verwenden, folgt eine negative Formulierung, so dass implizit
eine Leugnung verurteilt wird, z.B.:

Wer sagt, in der katholischen Kirche sei die Buße nicht wahrhaft und eigentlich ein von
Christus, unseremHerrn, eingesetztes Sakrament, um die Gläubigen, sooft sie nach der Taufe
in Sünden fallen, mit Gott wiederzuversöhnen, der sei mit dem Anathema belegt²⁸.

Ich spitze die Beobachtung zu und aktualisiere die Fragestellung: Ist es also nur
dann genug,wenn all dieses Fehlende, das die andere Seite leugnet bzw.von dem

 Jörg Lauster,Verzauberung der Welt. Eine Kulturgeschichte des Christentums, München 2014,
329.
 Interessant ist der Hinweis von Martin Brecht auf ein „Adiaphora-Gutachten“ von Johannes
Brenz, das sinngemäß deklariere: „Es genügt jetzt nicht zu sagen, ich glaube an Jesus Christus –
das Apostolicum ist wohl zitiert –, sondern es muß mit einem Zusatz versehen werden. Aktuelles
Bekennen heißt jetzt, ich muß gleichzeitig dazusagen: Ich glaube, daß der Papst mit seiner
ganzen Sache nichts ist.“ Hier habe man „eine Art von Verbindung von praktisch Mißbrauch-
Kritik und Bekenntnis, die höchst eigentümlich ist.“: Diskussionsbeitrag in: Erwin Iserloh (Hg.),
Confessio Augustana und Confutatio. Der Augsburger Reichstag 1530 und die Einheit der Kirche.
Internationales Symposion der Gesellschaft zur Herausgabe des Corpus Catholicorum in Augs-
burg vom 3.–7. September 1979, Münster 1980 (Reformationsgeschichtliche Studien und Texte
118), 309.Vgl. Johannes Brenz,Werke. Frühschriften,Teil 1,Tübingen 1970, 119: „Es ist ytzt die zeyt,
das man Cristum nit bekent mit dißen worten: Ich glaub an Jesum Cristum, sonder es will anders
gefedemt [begonnen] sein, nemlich: Ich halt und glaub auff die baptistischen mes nichtz. Ich
glaub nichtz, da mich menschen gebot mogen zur todsund verbinden.“
 DH, 1701.

306 Eva-Maria Faber



sie sagt, dass es nicht so ist, akzeptiert ist? So gesehen wäre es nicht verwun-
derlich, dass hinsichtlich der Rechtfertigungslehre eine Gemeinsame Erklärung
gelungen ist, wie sie für Sakramente und Kirche, insbesondere Eucharistie und
Amt noch aussteht. Bei der Rechtfertigungslehre konnte eine Komplementarität
von zwei Perspektiven herausgearbeitet werden. In Sachen Eucharistie und Amt
bzw. allgemeiner Sakramente und Kirche gibt es eine umfangreichere römisch-
katholische Lehrsubstanz, die evangelischerseits nicht geteilt wird. Dabei handelt
es sich nicht nur um schon in der Reformationszeit kontroverse Themen, sondern
darüber hinaus um Hinzugewachsenes. Schlägt man den Denzinger-Hünermann
ungefähr in der Mitte auf, so befindet man sich bei den Lehrdokumenten des
Jahres 1800…Das illustriert ansatzweise die Notwendigkeit, sich katholischerseits
Gedanken über das satis est zu machen.

Ein Indiz für das Problem zeigt sich in der lutherisch/römisch-katholischen
Erklärung zur Confessio Augustana von 1980. Nach der Aufzählung von vielem,
was die Confessio Augustana an Gemeinsamkeiten birgt, folgt ein Abschnitt, der
benennt,was in diesem Bekenntnis fehlt, etwa auch Äußerungen zu Dogmen, die
später verkündet wurden.²⁹ Zu Recht stellt Johannes Brosseder dazu die Frage,
„ob ein ‚Lehrperfektionismus‘ zum Zustandekommen gelebter kirchlicher Ge-
meinschaft notwendig ist, der so nicht einmal im engeren Gehäuse der katholi-
schen Kirche faktisch gegeben ist.“³⁰

Ich lasse es dabei bewenden. Meine Ausführungen wollten den Finger darauf
legen, dass die Aussagen der römisch-katholischen Kirche darüber, welches die
unverzichtbaren Bedingungen für die Einheit der Kirche sind, durchaus wech-
selnd ausgefallen sind und dass es schon in der Reformationszeit, aber auch
danach zu verschärfenden Grenzverschiebungen kam.

3 Systematische Überlegungen

Der letzte Teil des Artikels soll die Reihe solcher Beobachtungen in systematische
Reflexionen überführen.

 Vgl. Gemeinsame Römisch-katholische/Evangelisch-lutherische Kommission, Alle unter ei-
nem Christus, Nr. 23. Nr. 24 fragt zwar im Anschluss nach dem Gewicht dieser Punkte und Di-
vergenzen, doch wurde seit 1980 das „erforderliche Maß an Gemeinsamkeit“ (Nr. 25) nicht
wirklich präzisiert.
 Johannes Brosseder, „Alle unter einem Christus“. Erwägungen zu zwei Veröffentlichungen
aus Anlaß des 450jährigen Jubiläums der Confessio Augustana, in: US 35 (1980), 248–256, 253.

Wann ist es genug? 307



3.1 Satis est im Horizont verpflichtender ökumenischer
Zusammengehörigkeit

Wer das satis est der CA auf heutige ökumenische Fragen übertragen will, muss
sich Rechenschaft über die veränderte Situation ablegen.Während die Confessio
Augustana trotz aller vorausgehenden Verwerfungen noch nicht eine formelle
Trennung voraussetzt, bewegen sich die ökumenischen Bemühungen heute
zwischen unterdessen formell getrennten Kirchen. Wir fragen heute nach einem
satis est nicht für das Verbleiben in Einheit, sondern für das Gewinnen von Ein-
heit. Zu ergänzen ist zudem die prozessuale Frage: Welche ökumenische Annä-
herung wäre hinreichend, um daraus lebenspraktische Konsequenzen zu ziehen?

Der Unterschied zwischen dem Verbleiben in Einheit und dem Gewinnen von
Einheit führt zu einer Grundsatzfrage. Sind die damit verbundenen Kriterien
identisch? Oder müssen beim Gewinnen von Einheit sogar höhere Ansprüche
erfüllt werden? Bei den Grenzverschiebungen sah es ja so aus, als müssten die
Kriterien nach zerbrochener Einheit verschärft werden. Demgegenüber gilt das II.
Vatikanische Konzil als Abschied von der sog. Rückkehrökumene.³¹ Dies aber
würde bedeuten, dass für das Eintreten in Kirchengemeinschaft nicht dieselben
Faktoren wirksam sind wie für die binnenkirchliche Einheit. Doch das II. Vati-
kanum konkretisiert nicht, was dies bedeuten würde. Im Vergleich laufen das
Dekret über den Ökumenismus und die Dogmatische Konstitution über die Kirche
Lumen Gentium (LG) in etwa auf identische Vorstellungen von Kirche und Kir-
cheneinheit bzw. Kirchenzugehörigkeit hinaus.³² Wenngleich einzelne Formulie-

 Siehe dazu als Resümee des Ökumenedekretes: Hilberath, Kommentar, 195–200.
 UR 2 benennt dieselben zwei Faktoren wie CA 7, Verkündigung des Evangeliums und Ver-
waltung der Sakramente, legt dann aber weitere strukturelle Konkretionen hinzu. Es sei der Wille
Jesu, dass die Kirche durch „gläubige Predigt des Evangeliums und Verwaltung der Sakramente
durch die Apostel und durch ihre Nachfolger, die Bischöfe mit dem Nachfolger Petri als Haupt,
sowie durch ihre Leitung in Liebe unter der Wirksamkeit des Heiligen Geistes wachse“. Die
Vollendung der Gemeinschaft in der Einheit wird an Bekenntnis, gemeinsame Feier des Gottes-
dienstes und Eintracht der Familie Gottes gebunden. Bekenntnis, Sakramente und Leitung sind
auch jene drei Faktoren, die LG 14 für die volle Kirchenzugehörigkeit (von einzelnen) nennt, auch
hier konkretisiert als Eingliederung in den „sichtbaren Verband mit Christus, der sie durch den
Papst und die Bischöfe leitet“. Hinzu kommt an dieser Stelle pauschal, dass zur vollen Einglie-
derung in die Kirche gehört, „ihre ganze Ordnung und alle in ihr eingerichteten Heilsmittel“
anzunehmen. Hinsichtlich von Ortskirchen öffnet sich das Konzil gerade erst der Perspektive,
dass Teilkirchen (Ecclesiae particulares) „sich eigener Überlieferungen erfreuen“ (LG 13), nämlich
„ihrer eigenen Disziplin, eines eigenen liturgischen Brauches und eines eigenen theologischen
und geistlichen Erbes.“ (LG 23) Dies gilt „unbeschadet des Primats des Stuhles Petri, welcher der
gesamten Liebesgemeinschaft vorsteht, die rechtmässigen Verschiedenheiten schützt und zu-

308 Eva-Maria Faber



rungen vor allem in UR 2 dazu dienen, die traditionellen Formeln von bloßen
Unterwerfungsaussagen zu befreien und sie mit eher pneumatologischen Ansät-
zen kompatibel zu machen, bleiben die Formulierungen doch an den Maßgaben
der römisch-katholischen Ekklesiologie orientiert.³³ Wäre es aber zur Erlangung
der Einheit der Kirchen erforderlich (und womöglich mit einer besonderen
Wachsamkeit eingefordert), dass andere Kirchen „alles“ aus römisch-katholischer
Sicht Fehlende anerkennen, dannwärenwir faktisch immer noch bei so etwas wie
einer Rückkehrökumene.

Dass Papst Franziskus für die Ökumene das Bild des Polyeders verwendet, der
eine Einheit bildet, obwohl seine Teile verschieden sind,³⁴ spricht jedoch dafür,
dass die Ordnung innerhalb von Kirchen andere Gestaltungsprinzipien hat als die
Verbundenheit zwischen den Kirchen. Der Vergleich ratifiziert damit die Abwen-
dung von der Rückkehrökumene, ohne allerdings die weiterführenden Fragen zu
lösen.

Die gegenwärtige Situation möchte ich aber noch andersherum wenden, um
die erwähnte prozessuale Herausforderung zu konturieren. Die Einsicht, dass sich
innerhalb einer Lebensgemeinschaft Differenzen durch gegenseitigen Austausch
relativieren, gebietet es in der gegenwärtigen ökumenischen Situation, Zwi-
schenschritte der Ökumene zu definieren. Hier wird ein prozessuales satis est von
Bedeutung. Die römisch-katholische Seite neigt dazu, so sehr auf das Ziel voller
Einheit fokussiert zu sein, dass sie sich zu wenig Rechenschaft darüber ablegt,
wann die erreichten Annäherungen genug weitreichend wären, um vorläufige
Schritte einer erfahrbaren Gemeinschaft zu ermöglichen, die ihrerseits zur ge-
genseitigen Annäherung beitragen würden.

Dies ist umso dringlicher, als im ökumenischen Prozess vielfach anerkannt
und begrüßt wurde, dass trotz der Trennung eine grundlegende Einheit nicht
zerbrochen ist und dass das Gemeinsame gewichtiger ist als das, was uns trennt.
In diesem Sinne betonen die evangelisch-lutherisch/römisch-katholischen Dia-
logdokumente, dass das ökumenische Ziel gegeben, vorgegeben, zu empfangen
und jetzt schon unter uns gegenwärtig und wirksam ist. Zu realisieren wäre, wie

gleich darüber wacht, dass die Besonderheiten der Einheit nicht nur nicht schaden, sondern ihr
vielmehr dienen.“ (LG 13).
 Es wird „das spezifisch Katholische (bei Kardinal Bellarmin als Unterstellen unter die
rechtmäßige Hierarchie, besonders den römischen Pontifex gefasst) als ‚Lenkung in Liebe‘ be-
schrieben und […] mit dem Wirken des Heiligen Geistes verbunden […], so dass die pneumato-
logische Ekklesiologie nicht verloren geht.“: Hilberath, Kommentar, 118.
 Papst Franziskus, Ansprache bei einem privaten Besuch in Caserta aus Anlass der Begegnung
mit Pastor Giovanni Traettino, 2014: https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2014/
july/documents/papa-francesco_20140728_caserta-pastore-traettino.html (18.06. 2021).

Wann ist es genug? 309

about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank


sehr dieses teleologisch wirksame Ziel zugleich klärend und gebieterisch vor den
Kirchen steht.³⁵

1980 formulierten lutherische und römisch-katholische Theologen gemein-
sam:

Getrennte kirchliche Gemeinschaften können sich aber in der vorgegebenen Einheit der ei-
nen Kirche, „die immer bleibenwird“ (perpetuo mansura),wiedererkennen. Das verpflichtet
sie, Schritte zur Wiederversöhnung zu tun und zu prüfen, ob die fortdauernde Trennung vor
Gott verantwortet werden kann.³⁶

Wann ist es genug, um Zwischenschritte zu tun?

3.2 Einheit in Vielfalt: ein binnenkatholisches Problem

Wenngleich die Frage nach einem zwischenkirchlichen satis est nicht mit dem
binnenkirchlichen satis est identisch ist, lohnt sich an dieser Stelle ein Blick auf
die entsprechende binnenkatholische Problematik. Theoretisch kennt die rö-
misch-katholische Ekklesiologie durchaus die Unterscheidung von Notwendigem
und freier Vielfalt Überlassenem. Allerdings hat sie – nicht zuletzt infolge der
Reformation – einiges an Freude über den Reichtumvon Vielfalt eingebüßt und ist
eher durch die Sorge um Einheit geprägt. Das II.Vatikanische Konzil unterscheidet
in der Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute Gaudium et spes
in der Nr. 92 jedoch die rechtmäßigen Verschiedenheiten von der geforderten
Eintracht.

Das aber verlangt von uns, dass wir vor allem in der Kirche selbst, bei Anerkennung aller
rechtmäßigen Verschiedenheit, gegenseitige Hochachtung, Ehrfurcht und Eintracht pflegen,
um ein immer fruchtbareres Gespräch zwischen allen in Gang zu bringen, die das eine Volk
Gottes bilden, Geistliche und Laien. Stärker ist, was die Gläubigen eint als was sie trennt. Es
gelte im Notwendigen Einheit, im Zweifel Freiheit, in allem die Liebe.³⁷

Die Überzeugung, dass das,was die Gläubigen eine, stärker sei, als was sie trennt,
ist hier auf den Binnenraum der eigenen Konfessionskirche bezogen. Appellativ

 Vgl. Eva-Maria Faber, „Sich ausstrecken auf das Kommende“. Plädoyer für eine antizipato-
rische Struktur der Ökumene, in: André Birmelé u.a. (Hg.), Auf dem Weg zur Gemeinschaft.
50 Jahre internationaler evangelisch-lutherisch/römisch-katholischer Dialog, Paderborn/Leipzig
2018, 209–234, v.a. 224–233.
 Confessio Augustana – Bekenntnis des einen Glaubens, in: Meyer/Schütte, Bekenntnis des
einen Glaubens, 333–337, 337.
 Gaudium et spes, Nr. 92.

310 Eva-Maria Faber



endet der Absatz mit einer CA 7 verwandten Unterscheidung der Einheit im Not-
wendigen und der Freiheit beim Zweifel (über dieses Notwendige). Ein verwandter
Gedanke wird im Dekret über den Ökumenismus aufgenommen bei positiverer
Begründung der Freiheit: Zu unterscheiden sei die Einheit im Notwendigen und
die Freiheit in den verschiedenen Formen von Lebensgestaltung, Liturgie und
Theologie.³⁸ Interessanterweise ist auch im Ökumenedekret an dieser Stelle eher
die Praxis innerhalb der römisch-katholischen Kirche selbst im Blick. Ich möchte
das hier positiv werten: Es scheint dem Konzil bewusst gewesen zu sein, dass
Ökumene nur gelingen kann,wenn das Thema Verschiedenheit nicht nur „für die
anderen“ auf die Tagesordnung gesetzt wird. Die römisch-katholische Kirche kann
glaubwürdige Akteurin in Richtung einer Einheit unter Respekt der Verschie-
denheiten nur sein, wenn sie dies im Binnenraum praktiziert. Bekannterweise
liegt hier manches im Argen und ist eine echte Vielfalt wenig eingeübt. Gewiss
ließen sich Beispiele für solche Vielfalt aufführen, von der Dualität des Kirchen-
rechtes über Ordensstrukturen und -spiritualitäten, liturgische Vielfalt³⁹ bis zu
kulturell unterschiedlichen Prägungen der Ortskirchen. Gleichwohl lässt der Co-
dex für die orientalischen Kirchen durchaus noch Wachstumsspielräume hin-
sichtlich des Respektes vor den orientalischen Traditionen zu. Die Eigenheiten der
verschiedenen Orden werden zu wenig als Lernchance für die Gesamtkirche ge-
nutzt. Was die kulturellen Verschiedenheiten angeht, ist die Ängstlichkeit ge-
genüber ortskirchlich gestalteten Prozessen und Lebensformen unübersehbar.
Die Erfordernisse der Einheit werden binnenkatholisch sehr unterstrichen.
Spielräume müssen erkämpft werden und bleiben eher in einer Grauzone, als
dass ein beherztes satis est Freigabe ermöglichen würde. Das Postulat der De-
zentralisierung taucht bei Papst Franziskus zwar z.B. in seinem Apostolischen
Schreiben Evangelii Gaudium (EG) auf,⁴⁰ ohne dass die Umsetzung schon gelingen

 „Alle in der Kirche sollen unter Wahrung der Einheit im Notwendigen je nach der Aufgabe
eines jeden in den verschiedenen Formen des geistlichen Lebens und der äusseren Lebensge-
staltung, in der Verschiedenheit der liturgischen Riten sowie der theologischen Ausarbeitung der
Offenbarungswahrheit die gebührende Freiheit walten lassen, in allem aber die Liebe üben.“ (UR
4). Siehe auch LG 13 und 23.
 Vgl. das Dokument des Ökumenischen Arbeitskreises evangelischer und katholischer Theo-
logen „Gemeinsam am Tisch des Herrn“, das im 4. Abschnitt die historische gewachsene Vielfalt
der Feiergestalten aufweist.
 „Ich glaube auch nicht, dass man vom päpstlichen Lehramt eine endgültige oder vollständige
Aussage zu allen Fragen erwarten muss, welche die Kirche und die Welt betreffen. Es ist nicht
angebracht, dass der Papst die örtlichen Bischöfe in der Bewertung aller Problemkreise ersetzt,
die in ihren Gebieten auftauchen. In diesem Sinn spüre ich die Notwendigkeit, in einer heilsamen
‚Dezentralisierung‘ voranzuschreiten.“: Papst Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii
Gaudium über die Verkündigung des Evangeliums in der Welt von heute, 2013, Nr. 16: http://

Wann ist es genug? 311



würde. Zu einer Unterscheidung lädt dasselbe Schreiben hinsichtlich des Re-
formthemas in Nr. 43 ein:

In ihrem bewährten Unterscheidungsvermögen kann die Kirche auch dazu gelangen, eigene,
nicht direkt mit dem Kern des Evangeliums verbundene, zum Teil tief in der Geschichte
verwurzelte Bräuche zu erkennen, die heute nicht mehr in derselben Weise interpretiert
werden und deren Botschaft gewöhnlich nicht entsprechend wahrgenommen wird. Sie
mögen schön sein, leisten jedoch jetzt nicht denselben Dienst im Hinblick auf dieWeitergabe
des Evangeliums. Haben wir keine Angst, sie zu revidieren! In gleicher Weise gibt es
kirchliche Normen oder Vorschriften, die zu anderen Zeiten sehr wirksam gewesen sein
mögen, aber nicht mehr die gleiche erzieherische Kraft als Richtlinien des Lebens besitzen.
Der heilige Thomas von Aquin betonte, dass die Vorschriften, die dem Volk Gottes von
Christus und den Aposteln gegebenwurden, „ganz wenige“ sind [STh I II 107,4]. Indem er den
heiligen Augustinus zitierte, schrieb er, dass die von der Kirche später hinzugefügten Vor-
schriften mit Maß einzufordern sind, „um den Gläubigen das Leben nicht schwer zu ma-
chen“ und unsere Religion nicht in eine Sklaverei zu verwandeln, während „die Barmher-
zigkeit Gottes wollte, dass sie frei sei“. Diese Warnung, die vor einigen Jahrhunderten
gegeben wurde, besitzt eine erschreckende Aktualität. Sie müsste eines der Kriterien sein,
die in Betracht zu ziehen sind, wenn über eine Reform der Kirche und ihrer Verkündigung
nachgedacht wird, die wirklich erlaubt, alle zu erreichen.⁴¹

An der hier erwähnten Stelle zitiert Thomas von Aquin den Brief des Augustinus
an Januarius,⁴² der auch in dem jüngsten Dokument des Ökumenischen Ar-
beitskreises (Abschnitt 4.6) angeführt wird,um die variatio per loca zu verteidigen.
Auf dieselbe Stelle weist auch CA 26 hin. Die Confutatio von 1530 nimmt den
Bezug auf. Doch obwohl sie der Unterscheidung zwischen partiellen Kirchen-
bräuchen und universalen apostolischen Bräuchen zustimmt, zitiert sie den Brief
des Augustinus durch Zitatverkürzung in dem einseitigen Sinn, „das man die
breuch und haltung der gemainen cristenhait nit abthun sollt, dann zu vermutten
sey,//das die von Aposteln herkhomen“⁴³. Immerhin ist mit dem Hinweis von
Papst Franziskus nun auch die andere Seite des Briefes von Augustinus wieder-
gewonnen…

Die Unterscheidung zwischen apostolischen und kirchlichen Traditionen ist
somit der römisch-katholischen Tradition durchaus vertraut und spielt auf dem
Konzil von Trient⁴⁴ ebenso eine Rolle wie im aktuellen Katechismus der Katholi-

w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazi-
one-ap_20131124_evangelii-gaudium.html (18.06. 2021).
 Evangelii Gaudium, Nr. 43.
 Ep. 54 ad inquisitiones Ianuarii 1,1–2,2: CSEL 34,158– 160.
 Confutatio Nr. 7: CCath 33,96.
 Vgl. DH, 1501.

312 Eva-Maria Faber



schen Kirche.⁴⁵ Gescheut wird aber die konkrete Durchführung dieser Unter-
scheidung, die es verlangen würde, kirchliche Traditionen wirklich frei zu geben
und den Status der apostolischen Traditionen bzw. des ius divinum in historischer
Redlichkeit zu überprüfen. Einzugestehen wäre, dass vielfach zu klären ist, in-
wiefern konkrete Gestaltformen und Traditionen zu den konstitutiven Merkmalen
des Christ- und Kircheseins gehören und dafür „apostolische“ Würde bzw. den
Charakter des ius divinum tragen und inwiefern sie Teil menschlicher und
kirchlicher Gestaltung sind. Bekannterweise sind die Grenzen schwer zu ziehen.

Diese Frage betrifft Gestaltformen der Kirche ebenso wie die kirchliche Lehre.

3.3 Der katholische Glaube und das kirchliche Lehrgebäude

Die Herausforderung der Unterscheidung von Wesentlichem und Variablem kann
eine Anwendung im Kleinen und noch im Vorfeld der großen Themen von Kir-
chengemeinschaft verdeutlichen. Ich bediene mich hier eines Artikels von Georg
Hintzen zur Frage, welcher katholische Eucharistieglaube gefordert ist, damit ein
Nichtkatholik an der Kommunion teilnehmen kann. Hintzen durchleuchtet die
Kriterien minutiös und zeigt sachlich ausgehend von UR 8 weitergehende Mög-
lichkeiten auf, als es die derzeitigen Bestimmungen vorsehen. In unseren Kate-
gorien formuliert: Genug ist die Sorge um die Gnade; diese ernst genommen ist es
nicht notwendig (und nicht sachgemäß), die Bedingung der Nichterreichbarkeit ei-
nes Spenders der eigenen Kirche aufzustellen; das Kirchenrecht müsse konse-
quenterweise geändert werden.

Schwierigkeiten diagnostiziert Hintzen bei der Frage, welches das unverzicht-
bare Minimum zur Bekundung des katholischen Eucharistieglaubens ist. Skeptisch
formuliert er:

Wennman bedenkt,welche Implikationen das katholische Eucharistieverständnis hat – z.B.
bezüglich des Amts- und des Kirchenverständnisses –, stellt sich erst recht die Frage, ob eine
Bekundung des katholischen Eucharistieglaubens der Sache nach nicht am Ende auf eine –
zumindest implizite – Bekundung des „ganzen“ katholischen Glaubens hinauslaufe.⁴⁶

Realistischer müsste hier wohl statt „ganzer katholische Glaube“ „ganzes kirch-
liches Lehrgebäude“ stehen. Dann aber ist mit Hintzens Beobachtung der kriti-
sche Punkt römisch-katholischen Agierens in der Ökumene auch in anderen

 Vgl. Katechismus der Katholischen Kirche, Nr. 83.
 Georg Hintzen, Die Sorge um die Gnade. Anmerkungen zur Orientierungshilfe der Deutschen
Bischofskonferenz, in: Cath(M) 72 (2018), 263–272, 269.

Wann ist es genug? 313



Bereichen prägnant zur Sprache gebracht. Möglicherweise könnte man römisch-
katholisch sogar den Satz von CA 7 unterschreiben: satis est consentire de doctrina
Evangelii et administratione Sacramentorum. Doch ein Konsens in der Lehre des
Evangeliums und der Verwaltung der Sakramente geht in römisch-katholischer
Optik sehr bald ins Detail. In der „Hierarchie der Wahrheiten“ von UR 11 ist dann
vor allem wichtig, dass alle Wahrheiten der katholischen Lehre in einem Zu-
sammenhang stehen, so dass nach manchen Auffassungen an jedem Zipfel das
Ganze auf dem Spiel steht. Demgegenüber ist die römisch-katholische Seite ge-
fordert, die Kunst der Unterscheidung von Glauben und kirchlicher Lehre einzu-
üben, und zwar nicht nur in vagen allgemeinen Äußerungen, sondern in kon-
kreter Relativierung von Lehraussagen. Anders lässt sich die Struktur des
differenzierenden Konsens, dem das gemeinsame Bekenntnis im Notwendigen
genug ist, während es nicht notwendig ist, in den Entfaltungen zu denselben
Aussagen zu kommen, kaum auf jene Themen beziehen, die katholischerseits mit
detaillierten Lehraussagen dargelegt werden.

3.4 Satis est im Zurückbuchstabieren von Entwicklungen nach
der Trennung?

Um einen Hoffnungsschimmer und Ansatz für ein katholisches satis est zu ent-
falten, möchte ich auf den Petrusdienst zurückkommen. Aus vielen römisch-ka-
tholischen Aussagen über die anvisierte Einheit in Leitungsstrukturen lässt sich
für andere Kirchen bislang letztlich nur schließen, dass damit eine Einverleibung
hinein in die heutigen Strukturen der römisch-katholischen Kirche unvermeidlich
wäre.⁴⁷

Gegenläufig zu diesem Eindruck lässt sich der Anstoß von Papst Johannes
Paul II. identifizieren, gemeinsam nach einer Primatsausübung zu suchen, „die
zwar keineswegs auf das Wesentliche ihrer Sendung verzichtet, sich aber einer
neuen Situation öffnet“, in Formen, „in denen dieser Dienst einen von den einen
und anderen anerkannten Dienst der Liebe zu verwirklichen vermag“⁴⁸. Nüchtern

 Eine ausführliche Sondierung verschiedener Modelle ebenso wie der Vorschlag von Zwi-
schenschritten findet sich in: Gemeinsame Römisch-katholische/Evangelisch-lutherische Kom-
mission, Einheit vor uns, 1984, in: Dokumente wachsender Übereinstimmung. Sämtliche Berichte
und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräch auf Weltebene, Bd. 2: 1982– 1990, hg.v. Harding
Meyer/Damaskinos Papandreou/Hans Jörg Urban/Lukas Vischer, Paderborn/Frankfurt a.M. 1992,
451–506. Die Vorschläge des Dokumentes sind aber nicht in formelle römisch-katholische
Lehraussagen eingegangen.
 UUS, Nr. 95.

314 Eva-Maria Faber



bemerkt Papst Franziskus dazu: „In diesem Sinn sind wir wenig vorangekom-
men.“⁴⁹

Doch lässt sich hier ein Mosaikstein ergänzen, der sehr viel mit dem satis est
zu tun hat. An einer Stelle hat sich die römisch-katholische Kirche getraut, ein
entgegenkommendes satis est in Betracht zu ziehen.

Der Theologe Joseph Ratzinger formulierte 1976 den Gedanken, dass die an-
gestrebte Versöhnung und Einheit mit den orthodoxen Kirchen auf der Basis der
kirchlichen Gepflogenheiten des 1. Jahrtausends möglich wäre:

Obgleich uns nicht gegeben ist, die Geschichte stillzustellen, den Weg von Jahrhunderten
zurückzunehmen, darf man doch sagen, dass nicht heute christlich unmöglich sein kann,
was ein Jahrtausend lang möglich war. […] Anders gesagt: Rom muss vom Osten nicht mehr
an Primatslehre fordern, als auch im ersten Jahrtausend formuliert und gelebt wurde.⁵⁰

Während Ratzinger das Thema meines Wissens als Papst nicht weiterführte, hat
Papst Franziskus diese Perspektive aufgenommen und 2014 in der Patriarchats-
kirche St. Georg von Istanbul vor Vertretern der Orthodoxie erklärt:

Jedemvon euchmöchte ich versichern, dass die katholische Kirche, um das ersehnte Ziel der
vollen Einheit zu erreichen, nicht beabsichtigt, irgendeine Forderung aufzuerlegen als die,
den gemeinsamen Glauben zu bekennen, und dass wir bereit sind, im Licht der Lehre der
Schrift und der Erfahrung des ersten Jahrtausends gemeinsam die Bedingungen zu suchen,
um mit diesen die notwendige Einheit der Kirche unter den gegenwärtigen Umständen zu
gewährleisten⁵¹.

Dies wäre nun in verbindliche Formen zu gießen. Dann wäre in Sachen Einheit im
Notwendigen festzulegen, was „genug ist“ (satis est), und freizugeben, was in
Verschiedenheit gelebt werden kann (non necesse est). Es wäre ein großer Schritt,
wenn die römisch-katholische Kirche sich hier im Dialog mit der Orthodoxie
verbindlich festlegen und im Licht des 1. Jahrtausends ein verbindliches nec
necesse est erlernen könnte.

 EG, Nr. 32.
 Joseph Ratzinger, Prognosen für die Zukunft des Ökumenismus, in: ders., Kirche – Zeichen
unter den Völkern. Schriften zu Ekklesiologie und Ökumene. 2.Teilband,Gesammelte Schriften 8/
2, Freiburg i.B. 2010, 717–730, 724 (Erstveröffentlichung 1976). Wichtig ist hier die doppelte An-
gabe „formuliert und gelebt“. Es geht also nicht um erhobene Primatsansprüche, sondern ge-
meinsam gelebte Strukturen.
 Papst Franziskus, Ansprache in der Patriarchatskirche St. Georg, Istanbul, 2014: http://w2.vati
can.va/content/francesco/de/homilies/2014/documents/papa-francesco_20141130_divina-litur
gia-turchia.html (18.06. 2021).

Wann ist es genug? 315

about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank


Wenn aber dies gegenüber der Orthodoxie möglich ist, muss es auch gegenüber
den reformatorischen Kirchen möglich sein.⁵² Denn in der Konkretisierung wird
deutlich, dass für die Orthodoxen, um mit dem Gröbsten zu beginnen, die Aner-
kennungdes I.VatikanischenKonzils und seiner Primatslehre nicht notwendigwäre.
Dasselbe müsste den reformatorischen Kirchen gegenüber gelten, denn dieses
Konzil gehört in die Periode, die nicht mehr gemeinsam gelebt wurde. Ich möchte
sogar noch einen Schritt weitergehen. Zwar könnte eine Übertragung des für die
Orthodoxie formulierten Perspektive für die reformatorischen Kirchen lauten: Wir
suchen im Licht der Lehre der Schrift und der Erfahrung der ersten gemeinsamen 15
Jahrhunderte gemeinsam die Bedingungen, um die notwendige Einheit der Kirche
unter den gegenwärtigen Umständen zu gewährleisten. Doch ließe sich ja im Dialog
mit den Orthodoxen lernen, dass sich gerade die schon vor der Jahrtausendwende
zugespitzten Primatsideen zerstörerisch auf die Einheit der Kirche gewirkt haben. So
wäre in diesem Licht einzusehen, wie überzogene zentralistische Einheitsvorstel-
lungen – überzogene Bestimmungen des für die Einheit Notwendigen – die Kirche
zerrissen haben. Diese Einsicht wäre auch für die Ökumene mit den Kirchen aus der
Reformation anzuwenden, selbst wenn dies bei Kirchen, die nicht säuberlich auf
„Ost“ und „West“ zu verteilen sind, schwerer fällt. Damit könnte das Konzept des
consensus quinquesaecularis/antiquitatis, das ja auch in reformatorischer Theologie
eine bedeutende Rolle spielt, neue Aktualität erhalten.⁵³

Relevant ist dieser Ansatz nicht nur für ekklesiologische Themen. Die Argu-
mentation von Joseph Ratzinger, es könne christlich nicht unmöglich sein,was ein
Jahrtausend lang möglich war, könnte zahlreiche Anwendungen finden.

Ein Beispiel neben der Primatslehre ist die Thematik der Sakramente. Im Licht
des ersten Jahrtausends öffnet sich die fixierte Siebenzahl auf einen größeren Fä-
cher von unterschiedlich gewichteten sakramentalen Handlungen.⁵⁴ Bezeichnen-

 So auch Hermann Döring, Die Confessio Augustana und die Dogmen von 1854, 1870 und 1950,
in: Harding Meyer/Heinz Schütte/Hans-Joachim Mund (Hg.), Katholische Anerkennung des
Augsburgischen Bekenntnisses? Ein Vorstoß zur Einheit zwischen katholischer und lutherischer
Kirche, Frankfurt a.M. 1977 (Ökumenische Perspektiven 9), 93–102, 93 f: „In Analogie zu der
Einstellung gegenüber den Kirchen des Ostens darf, wenn man die CA als ein katholisches Be-
kenntnis anerkennen will, von den Kirchen des Augsburgischen Bekenntnisses nicht mehr ab-
verlangt werden, als was zur Zeit der Entstehung der CA katholischerseits formuliert und gelebt
wurde.“ Döring bezieht sich hier nicht explizit auf Joseph Ratzinger.
 Andreas Merkt, Das patristische Prinzip. Eine Studie zur theologischen Bedeutung der Kir-
chenväter, Leiden 2001 (Supplements to Vigiliae Christianae 58).
 Vgl. Eva-Maria Faber, Den Fächer des göttlichen Segens weit öffnen. Sakramentliche Feiern
auf den facettenreichen Lebenswegen der Menschen, in: Julia Knop u.a. (Hg.), Segensfeiern in der
offenen Kirche. Neue Gottesdienstformen in theologischer Reflexion, Freiburg i.B. 2020 (Quae-
stiones disputatae 305), 266–282.

316 Eva-Maria Faber



derweise blenden römisch-katholische Aussagen über die große Nähe zur Ortho-
doxie durchaus bestehende Differenzen in der Sakramententheologie gern aus: die
in orthodoxer Perspektive nur relative Bedeutung der Siebenzahl, unterschiedliche
Zählungen von Sakramenten in altorientalischen Kirchen (anders gefasste Sie-
benzahl mit dem „Sakrament des Sauerteigs“) bis zur Skepsis gegenüber bzw.
Ablehnung der Transsubstantiationslehre. Zuweilen dürfte die postulierte Über-
einstimmung in schierer Unkenntnis über faktische Unterschiede der Sakramen-
tentheologie gründen; bewusst vollzogen wäre auch hier impliziert, dass von den
Orthodoxen nicht erwartet wird, die Lehrentwicklungen des 2. Jahrtausends zu
übernehmen. Erwähnenswert ist an dieser Stelle die Sorgfalt des Konzils von Trient
in Sachen Ehe. In der Opposition gegen die reformatorische Ablehnung der Ehe als
verrechtlichte Institution und Sakrament bemühte man sich, weder die anderen
Auffassungen der Orthodoxie noch Lehren von Kirchenvätern zu verurteilen. Auf-
fassungen, die in der Alten Kirche möglich waren und von geschätzten Kirchen-
vätern vertreten wurden, sollten weiterhin unverurteilt bestehen können. Würde
dies heute generell beachtet,würde sich der Bereich des non necesse est bedeutend
weiten.

3.5 Großzügiges satis est im Binnenbereich

Ich möchte schließen mit einem binnenkatholischen Phänomen überraschender
Milde hinsichtlich dessen, was „genug“ ist, um im Binnenraum nicht Inkohä-
renzen und Diskontinuitäten zu riskieren.

1947 veränderte Papst Pius XII. durch die Apostolische Konstitution Sacra-
mentum ordinis⁵⁵ die kirchliche Lehre und Praxis über Form und Materie des Sa-
kraments des ordo, die auf dem Konzil von Florenz 1439 anderslautend festgelegt
worden war.⁵⁶ Die Vollmacht, dies zu tun, wurde damit begründet, dass das Wesen
des Sakramentes davon unberührt bleibe. Damit werden Form und Materie des
Sakramentes in den Bereich verwiesen, für den es nicht notwendig ist, Kontinuität
zu bewahren. Zudem scheint sich die Möglichkeit aufzutun, zwischen Praxis und
Deutung zu unterscheiden. Während die Praxis der Handauflegung weitergeführt
wurde,veränderte sich doch die Deutung: Jahrhundertelang galt die Handauflegung
als lediglich vorbereitender Ritus,während sie heute als konstitutiv angesehenwird.
Ausdrücklich erklärt die Apostolische Konstitution Sacramentum ordinis, dass auch
zur Zeit einer anderslautenden römisch-katholischen Lehre die orthodoxe Praxis als

 DH, 3857–3861.
 Vgl. DH, 1326.

Wann ist es genug? 317



gültig anerkannt gewesen sei. Für die Einheit im Sinne einer Anerkennung der
Gültigkeit des ordo jenseits der eigenen Grenzen ist demnach der Konsens über Form
und Materie nicht konstitutiv.

Erstaunlich klein wird auf einmal der Unterschied zur Position der Confessio
Augustana, für die – ich zitiere hier die Auslegung der Studie des Ökumenischen
Studienausschusses der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands
und des Deutschen Nationalkomitees des Lutherischen Weltbundes von 2017– das
ordinationsgebundene Amt notwendig zu den Funktionen der Evangeliumsver-
kündigung und der Sakramentsspendung gehört, während seine „konkrete Ausge-
staltung und Einbettung in ein institutionelles Gefüge dem geschichtlichen Wandel
und der pragmatischen Anpassung an veränderte kirchliche und gesellschaftliche
Konstellationen ausgesetzt“ ist.⁵⁷

Doch der Hoffnungsschimmer trügt: Bekannterweise werden die Grenzen zwi-
schen satis est und non necesse est in der Bewertung der anglikanischen Weihen im
Brief Apostolicae curae von 1896⁵⁸ anders gezogen. Auch in anderen amtstheologi-
schenHinsichten (Gliederungdes ordo, sakramentale Bewertungder Bischofsweihe)
beweist die römisch-katholische Kirche gegenüber Brüchen in ihrer eigenen Tradi-
tion eine gelassene Großzügigkeit, die sie nicht schon gegenüber anderen Tradi-
tionen anwendet. Entgegen der Reflexion auf den Unterschied zwischen binnen-
konfessionellen und zwischenkirchlichen Bestimmungen der Kircheneinheit
werden die Grenzen zwischen satis est und non necesse est hier nach außen strikter
gezogen als im Binnenbereich. Dass dies der Kohärenz entbehrt,weckt Hoffnung auf
bessere Einsicht.

Welches wäre der Weg zu besserer Einsicht? Wie gelangen wir zu einer Klärung
dessen,was zur Einheit notwendig ist, im Unterschied zu jenen Aspekten kirchlicher
Struktur und Lehre, die der Vielfalt überlassen bleiben können? ImRückblick auf gut
50 Jahre Ökumene scheint mir – bei aller Wertschätzung der bi- und multilateralen
Dialoge – eines zu kurz zu kommen: die Reflexion im Binnenraum über Klärungen
und Reformen, die im eigenen Bereich vorzunehmen wären, um einerseits die
Früchte der Dialoge zu rezipieren und umzusetzen und um andererseits künftige
Schritte vorzubereiten. Die theologisch notwendigen Forschungen und Differenzie-
rungen liegen für die meisten der relevanten Fragestellungen vor. Für die Rezeption
wären in historischer Redlichkeit Hausaufgaben zu machen.Was hieße es, ernst zu
nehmen, dass die Vorschriften, die dem Volk Gottes von Christus und den Aposteln
gegeben wurden, ‚ganz wenige‘ sind? Was ist genug, was ist nicht notwendig? CA 7
gibt der römisch-katholischen Kirche zu denken.

 Oberdorfer/Schuegraf, Sichtbare Einheit, 17 f.
 DH, 3315–3319.

318 Eva-Maria Faber


