
Bo Kristian Holm

Gemeinsame Verheißung und gemeiner
Nutzen

Ein Beitrag für eine aktuelle Würdigung der Confessio
Augustana als gemeinsames ökumenisches Dokument

1 Einleitung

Wenn man das Augsburger Bekenntnis heute als mögliches gemeinsames öku-
menisches Dokument betrachtet, stellt sich die Frage,was sich seit den intensiven
Diskussionen in den Jahren vor 1980 geändert hat.¹ Damals gab es sowohl eine
große Menge sehr tiefer Analysen des Bekenntnistextes als auch intensive Dis-
kussionen über eine mögliche gemeinsame Anerkennung von katholischer und
lutherischer Seite.² Die damals vorgebrachten Gedanken und Argumente sollen
an dieser Stelle nicht wiederholt werden. Die Intention dieses Beitrags ist es
vielmehr, zu einem Perspektivwechsel in der Diskussion anzuregen und mögli-
cherweise auch neue Erkenntnisse in das noch laufende Gespräch einzubringen.

Ich werde mich im Folgenden auf drei Punkte beschränken, die m.E. in die
Diskussion eingebracht werden müssen:³ die neue gesellschaftliche, kirchliche
und politische Lage der Gegenwart im Vergleich zur Situation um 1980, des
Weiteren die veränderte Haltung der Verfasser der Gemeinsamen Erklärung zur
Rechtfertigungslehre von 1999 im Vergleich zum Selbstverständnis der Diskussi-

 Für die sprachliche Überprüfung dieses Beitrags danke ich Dr. Kinga Zeller und Dr. Axel Lange.
 S. z.B. Harding Meyer/Heinz Schütte (Hg.), Confessio Augustana. Bekenntnis des einen Glau-
bens. Gemeinsame Untersuchung lutherischer und katholischer Theologen, Paderborn/Frankfurt
a.M. 1980; Peter Gauly, Katholisches Ja zum Augsburger Bekenntnis? Ein Bericht über die neuere
Anerkennungsdiskussion, Freiburg i.B. 1980; Harding Meyer/Heinz Schütte/Hans-Joachim Mund
(Hg.), Katholische Anerkennung des Augsburgischen Bekenntnisses? Ein Vorstoß zur Einheit
zwischen katholischer und lutherischer Kirche, Frankfurt a.M. 1977 (Ökumenische Perspektiven
9); Fritz Hoffmann/Ulrich Kühn (Hg.), Die Confessio Augustana im ökumenischen Gespräch,
Berlin 1980; Johannes Brosseder, Die Anerkennung der Katholizität der Confessio Augustana und
ihre ekklesiologischen Implikationen. Historische und fundamentaltheologische Probleme, in:
Friedrich Mildenberger/Joachim Track (Hg.), Zugang zur Theologie. Fundamentaltheologische
Beiträge.Wilfried Joest zum 65. Geburtstag, Göttingen 1979.
 Andere Perspektiven, wie bspw. die Diskussion um die Frage, wie eine gemeinsame Anerken-
nung der Confessio Augustana aussehen könnte, werden in diesem Beitrag nicht berücksichtigt.

OpenAccess. © 2022 Bo Kristian Holm, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International
Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110683868-022



onspartner von 1980. Dazwischen setze ich einen Exkurs zu humanistischen
Diskursen zur Reformationszeit.

Meine These ist, dass sich diese drei Aspekte fruchtbar verbinden lassen. Der
zu entfaltende Gedankengang ist folgender:
1) Das Augsburger Bekenntnis als Ausdruck der Wittenberger Theologie behan-

delt nicht nur innere kirchliche und theologische Fragestellungen, sondern
ist auch als Teil der Wittenberger Antwort auf eine grundlegende epistemo-
logische Krise des Renaissance-Humanismus anzusehen. Ein Skeptizismus
wie der des frühen 16. Jahrhunderts ist in veränderter Form auch heute wieder
aktuell und bleibt somit auch in der Gegenwart eine theologische Heraus-
forderung.

2) Mitten in einer epistemologischen Krise des späten Renaissance-Humanis-
mus repräsentiert die Confessio Augustana einen spezifisch christlichen Blick
auf Schöpfung und weltliche Autorität mit tiefen Wurzeln in sowohl bibli-
scher als auch antiker römischer Sozialphilosophie. Im Zentrum dieses Bli-
ckes steht der Begriff der promissio, wie er auch für die Rechtfertigungslehre
zentral ist.

3) Wenn wir die Diskussion anlässlich der 450-jährigen Feier des Augsburger
Bekenntnisses mit der Gemeinsamen Erklärung vergleichen, wird deutlich,
dass der Begriff der promissio, der Verheißung, Ende der 1990er Jahre eine
ganz andere Rolle spielte als noch 1980. Das könnte auch für ein heutiges
Verständnis der Confessio Augustana entscheidend sein. Es dreht sich hier um
eine Veränderung in der Selbstwahrnehmung auf beiden Seiten des Ge-
sprächs.⁴ Die Chancen für eine Wahrnehmung des konfessionell Gemeinsa-
men in der Confessio Augustana scheinen günstiger geworden zu sein.

Um diese drei Punkte miteinander zu verbinden, werde ich meine Ausführungen
mit dem letzten Aspekt beginnen, mit der Analyse des gegenwärtigen Diskurs-
horizontes. Ich verstehe die Gemeinsame Erklärung von 1999 dabei als eine
wichtige Zäsur, weil sich die Grundhaltung beider Gesprächspartner, die für die
Einschätzung des konfessionell Gemeinsamen von großer Bedeutung ist, seit
dieser Zeit nicht wesentlich verändert hat. In der Gemeinsamen Erklärung finden

 Lutherische konfessionelle Identität ist nicht unbeweglich, sondern eine sich in der Geschichte
entwickelnde Identität. So lässt sich die Hervorhebung der promissio in beiden Konfessionen am
Ende des 20 Jahrhunderts auch als eine erneute Selbstwahrnehmung auf beiden Seiten des Ge-
sprächs verstehen. Zur konfessionellen Variation in der lutherischen Tradition s. z.B. Irene
Dingel,Von der Wittenberger Reformation zum Luthertum. Konfessionelle Transformationen, in:
Wolfgang Thönissen/Josef Freitag/Augustinus Sander (Hg.), Luther: Katholizität & Reform.Wur-
zeln – Wege – Wirkungen, Leipzig/Paderborn 2016, 239–60.

260 Bo Kristian Holm



wir zum ersten Mal die offizielle Lehre der jeweiligen Kirchen „offiziell im Doku-
ment selbst“.⁵

2 Promissio und Gewissheit des Glaubens in der
Gemeinsamen Erklärung zur
Rechtfertigungslehre

Es ist bekannt, dass die vielen Studien zur gemeinsamen Anerkennung der
Confessio Augustana aus der Zeit um 1980 folgenlos blieben.Wer diese Diskussion
heute weiterführen möchte, muss zuerst nach Änderungen im Selbstverständnis
der beteiligten Konfessionen fragen. Zur Klärung dieser Frage bietet sich Die
Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre von 1999 als Grundlage an.⁶

In der Gemeinsamen Erklärung wird als gemeinsamer Ausgangspunkt das
Wort Gottes in derHeiligen Schrift, und als erstes Zitat das verheißendeWort in Joh
3,16 (8) genommen.⁷ Alle anderen Schriftbelege folgen dieser Spur, indem her-
vorgehoben wird, dass die Gläubigen „die Verheißung Gottes immer wieder hö-
ren“ müssen, weil sie ständig von Mächten und Begierden angefochten werden
(12).⁸ Zwar wird der Zuspruch in der Darstellung des lutherischen Verständnisses
von dem Zusammenhang zwischen Sündenvergebung und Erneuerung noch
stärker hervorgehoben (23),⁹ aber gemeinsamwird bekannt, dass der „Mensch […]
im rechtfertigenden Glauben auf Gottes gnädige Verheißung, im dem die Hoff-
nung auf Gott und die Liebe zu ihm eingeschlossen sind“, vertraut (25).¹⁰ Ganz

 So Theodor Dieter in: Der lutherisch/römisch-katholische Dialog und die Gemeinsame Erklä-
rung zur Rechtfertigungslehre (erscheint demnächst). S. a. ebd. „Die Gemeinsame Erklärung hin-
gegen ist eine gemeinsame verbindliche Lehräußerung des Lutherischen Weltbunds im Auftrag
seiner Mitgliedskirchen und des Vatikans“.
 Ich zitiere nach der Endfassung der Erklärung, nachgedruckt in Friedrich Hauschildt/Udo
Hahn/Andreas Siemens (Hg.), Die gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre. Dokumen-
tation des Entstehungs- und Rezeptionsprozesses, Göttingen 2009, 273–85.
 Hauschildt/Hahn/Siemens, Die gemeinsame Erklärung, 275. Im Vergleich zum ersten Entwurf
ist das gemeinsame Hören in der Endfassung hervorgehoben. Vgl. a.a.O., 33 f. (8).
 Hauschildt/Hahn/Siemens, Die gemeinsame Erklärung, 277. Vgl. a.a.O., 34 (11). Die Wendung
„in Sünde fallen“ ist im Vergleich zur Erstfassung hinzugefügt.
 Hauschildt/Hahn/Siemens, Die gemeinsame Erklärung, 279. Die Hervorhebung des Zuspruches
ist im Vergleich zur Erstfassung hinzugefügt.
 Hauschildt/Hahn/Siemens, Die gemeinsame Erklärung, 280. Das enge Verhältnis zwischen
gnädiger Verheißung und vertrauendem Glauben war hier schon im Erstentwurf zentral. Vgl.
a.a.O., 37 (27).

Gemeinsame Verheißung und gemeiner Nutzen 261



ähnlich heißt es in Punkt 34: „Wir bekennen gemeinsam, dass die Gläubigen sich
auf die Barmherzigkeit und die Verheißungen Gottes verlassen können.“¹¹ Auch
hier wird die besondere Weise, in der dieser Aspekt bei den Reformatoren betont
wurde, hervorgehoben (35),¹² aber auch „Katholiken können das Anliegen der
Reformatoren teilen, den Glauben auf die objektive Wirklichkeit der Verheißung
Christi zu gründen“ und „allein auf Christi Verheißungswort zu vertrauen“ (36).¹³
Damit ist das entscheidend Gemeinsame lokalisiert. Der Text sagt zwar nicht
mehr, „Glaube ist Heilsgewissheit“ in der Darstellung der katholischen Lehre wie
in der Erstfassung,¹⁴ aber generell ist die Betonung auf die zentrale Stelle des
Gewissheit schaffenden Verheißungswortes von beide Seiten ins Zentrum gerückt.

Der kurze Überblick über den expliziten Gebrauch der Verheißungstermino-
logie zeigt deutlich, dass das ganze Dokument unter einer verheißungstheologi-
schen Perspektive steht. Der in den Fußnoten durchgeführte Vergleich mit dem
Erstentwurf zeigt, dass die verheißungstheologische Perspektive seit Beginn der
Arbeit richtungsgebend war. Damit wird das für diese Argumentation Entschei-
dende gesagt. Die Selbstwahrnehmung der Gesprächsteilnehmer hat sich in
diesem Punkt stark aufeinander zubewegt.Wie weit dieses Entscheidende reicht,
ist noch zu prüfen. Dass sich aber das Verständnis des Gemeinsamen an diesem
Punkt merkbar geändert hat, zeigt ein Vergleich mit der Diskussion über eine
gemeinsame Anerkennung der Confessio Augustana zum 450-jährigen Jubiläum
von 1980.

Schauen wir z.B. in die von Harding Meyer und Heinz Schütter herausgege-
bene Dokumentation einer gemeinsamen Untersuchung lutherischer und katho-
lischer Theologen zum Status des Augsburger Bekenntnisses in Kommentarform,¹⁵
lässt sich leicht feststellen, dass der verheißungstheologische Zugang eine weit
geringere Rolle spielt. Im Kapitel „Rechtfertigung – Glaube –Werke“ von Gerhard
Müller und Vinzenz Pfnür sucht man auch dort, wo es zu erwarten wäre, ver-
geblich nach einem Hinweis auf die göttliche promissio.¹⁶ In dem von Erwin
Iserloh und Vilmos Vajta verfassten sakramentstheologischen Beitrag taucht sie

 Hauschildt/Hahn/Siemens, Die gemeinsame Erklärung, 283. So schon der Erstentwurf. Vgl.
a.a.O. 38 (36).
 Hauschildt/Hahn/Siemens, Die gemeinsame Erklärung, 283. Die Formulierung ist hier prä-
ziser geworden. Vgl. a.a.O., 38 (37): „So ist er seines Heils gewiss, wenn auch niemals sicher.“
 Hauschildt/Hahn/Siemens, Die gemeinsame Erklärung, 283. Ebenfalls so im Erstentwurf.Vgl.
a.a.O. 38f. (38). Auch Theodor Dieter hebt diesen Aspekt besonders hervor in: Der lutherisch/
römisch-katholische Dialog und die Gemeinsame Erklärung (erscheint demnächst).
 Vgl. Hauschildt/Hahn/Siemens, Die gemeinsame Erklärung, 284 (39), mit a.a.O., 39 (38).
 Meyer/Schütte, Bekenntnis des einen Glaubens.
 Gerhard Müller/Vinzenz Pfnür, Rechtfertigung – Glaube – Werke, in: Meyer/Schütte, Be-
kenntnis des einen Glaubens, 106–139.

262 Bo Kristian Holm



im Zusammenhang mit der Taufe auf ¹⁷ – anders wäre es aber auch kaummöglich.
Ebenfalls in sakramentstheologischer Perspektive wird auf die Betonung der
Neuentdeckung des Verheißungswortes im Zusammenhang mit der Buße in dem
Beitrag Holsten Fagerbergs und Hans Jorissens hingewiesen.¹⁸

Wenn das Promissionale im reformatorischenWortverständnis vernachlässigt
wird, wird auch das zentrale kommunikative Moment der Rechtfertigungslehre,
vor allem in der Relation zwischen Wort und Glaube, übersprungen. Für ein tie-
feres Verständnis der Sache ist dieser Mangel ein klares Hindernis. Ausnahms-
weise hebt Walter Kasper in seinem Beitrag über Bekenntnis und Bekenntnisge-
meinschaft in katholischer Sicht zwar die enge Verbindung zwischen Lehre und
Vertrauensglauben in Zusammenhang mit der reformatorischen Position hervor,
sieht aber in der nachreformatorischen Theologie eine deutliche Tendenz, die
existentielle Bedeutsamkeit auf Kosten des „objektiven“ Gehalts zu betonen.¹⁹ In
seiner Darstellung der katholischen Position wird dieses Thema aber im Zusam-
menhang mit der Frage behandelt, wo die wahre Kirche sei, d.h. als Unterstüt-
zung einer römischen Ekklesiologie, und nicht hinsichtlich der Offenbarung und
der Zusage der göttlichen Gnade.²⁰

Diese kurze Übersicht, die auch durch andere bedeutende Beiträge zur da-
maligen Diskussion bestätigt werden kann,²¹ zeigt, dass in repräsentativen Texte
der 1980er-Diskussion das Wort der promissio eher am Rande im Vergleich mit
sakramentstheologischen Topoi oder im Fall Walter Kaspers eher im Zusam-
menhang mit der katholischen Ekklesiologie entfaltet wird. Im Hinblick auf den
Kern, die Rechtfertigungslehre, ist sie nicht zu finden. Dieser Unterschied zwi-
schen 1980 und 1999 ist beachtenswert und in sich selbst verheißungsvoll. Die
Entwicklung von sowohl katholischer als auch lutherischer Seite schafft eine
bessere Grundlage, um das Gemeinsame in der Confessio Augustana zu finden.
Für die katholische Seite ist u.a. hervorzuheben, dass sich innerhalb der katho-

 Erwin Iserloh/Vilmos Vajta, Die Sakramente: Taufe und Abendmahl, in: Meyer/Schütte, Be-
kenntnis des einen Glaubens, 198–217, 202 f.
 Holsten Fagerberg/Hans Jorissen, Buße und Beichte, in: Meyer/Schütte, Bekenntnis des einen
Glaubens, 228–55, 232f., 236, 238.
 Walter Kasper, Bekenntnis und Bekenntnisgemeinschaft in katholischer Sicht, in: Meyer/
Schütte, Bekenntnis des einen Glaubens, 23–47, 30.
 Kasper, Bekenntnis und Bekenntnisgemeinschaft, 41: „Die wahre Kirche ist aufgrund der
Verheißung des Herrn eine schon jetzt gegenwärtige Größe“. Damit wird aber hervorgehoben,
dass die Verheißung im Dienst der Kirche steht, und nicht umgekehrt.
 Z.B. spielt die promissio keine Rolle bei W. Pannenberg in seinem Aufsatz: Die Augsburgi-
schen Konfession als katholisches Bekenntnis und Grundlage für die Einheit der Kirche, in:
Meyer/Schütte/Mund, Katholische Anerkennung, 9, 17–34.

Gemeinsame Verheißung und gemeiner Nutzen 263



lischen Kirche ein differenzierterer Blick auf Luther entwickelt hat.²² Aber schon
in den Arbeiten der Untersuchung Lehrverurteilungen – kirchentrennend wird die
Objektivität desWortes im Zusammenhangmit der Frage nach der Heilsgewissheit
hervorgehoben und in dieser Weise auf die spätere Zentralrolle in der Gemein-
samen Erklärung hingedeutet:

Von hier aus zeigt sich der wahre Sinn der reformatorischen Lehre von der Heilsgewissheit:
Weil wir von dem Anspruch des göttlichen Gesetzes, das unsere Werke fordert, von uns aus
„subjektiv“ nie bestehen können, soll sich der Glaube auf das „Objektivste“ verlassen,was es
für die Kirche gibt: auf dasWort Gottes,wie auch immer es um denMenschen, der sich darauf
verlässt, bestellt sein mag.²³

Um die Confessio Augustana als gemeinsames christliches Bekenntnis anzuer-
kennen, ist es nötig, das Bekenntnis im Lichte seiner zusammenbindenden
Grundorientierung zu verstehen. Hier bietet die Gemeinsame Erklärung sich selbst
als Interpretationsschlüssel an, weil sie eben das Element hervorhebt, das nicht
nur gemeinsames Herzstück bei Luther und Melanchthon war, sondern, wie im
Folgenden gezeigt wird, auch richtunggebend für die Interpretation der Confessio
Augustana ist.

3 Das Wort der Verheißung in der Confessio
Augustana

In der CA 1 wird die gemeinsame Basis des Glaubens in dem dreieinigen Gott
selbst festgelegt. Nur wenn es ein Gott ist, kann er in seinen drei ewigen Personen
„von unermesslicher Macht, Weisheit und Güte“ in sowohl seinem Schöpfungs-
als auch in seinem Erhaltungswerk geglaubt werden.²⁴ Den trinitarischen Cha-
rakter von Luthers Theologie haben Karl Lehmann und Horst Georg Pöhlmann

 Vgl.Wolfgang Thönissen: Martin Luther in Roman Catholics German-Language Theologies, in:
Oxford Encyclopedia on Martin Luther, hg.v. Derek R. Nelson/Paul Hinlicky, Oxford 2017. Schon
Walter Kasper konnte auf Grund der Arbeiten von V. Pfnür,W. Pannenberg und H. Jorissen in dem
Band Katholische Anerkennung des Augsburgischen Bekenntnisses? Ein Vorstoß zur Einheit zwi-
schen katholischer und lutherischer Kirche, konkludieren, dass „die Augustana zumindest im Licht
des Selbstverständnisses heutiger katholischer Theologie nach dem II. Vatikanischen Konzil
grundsätzlich katholisch interpretiert und insofern auch katholisch rezipiert werden kann“,
a.a.O., 151.
 Karl Lehmann/Wolfhart Pannenberg/Theodor Schneider (Hg.), Lehrverurteilungen – kir-
chentrennend?, Freiburg i.B. 1986, 60. S. a. die folgenden Seiten, sowie 56 f.
 BSLK, 50,3– 15.

264 Bo Kristian Holm



1980 ganz richtig hervorgehoben, als sie die CA 1, 3 und 16 kommentierten.²⁵ Sie
fassten nach einer Lektüre der Confutatio zusammen, dass es eine tiefe Über-
einstimmung in den fundamentalen Artikeln des christlichen Glaubens gibt,
einschließlich der Artikel über die Trinität.²⁶ Gleichzeitig machten Lehmann und
Pöhlmann darauf aufmerksam, dass trinitarische Theologie in der protestanti-
schen Theologie des 19. und 20. Jahrhunderts eher marginalisiert worden sei. Seit
dem Ende des 20. Jahrhunderts würden protestantische Theologen dann jedoch
wieder stärker die zentrale Bedeutung der Trinitätslehre für die Reformation be-
tonen. Das ist auch in unserem Zusammenhang von besonderer Wichtigkeit: Je
mehr konsensfähige Inhalte in der Confessio Augustana erkannt werden, desto
größer wird auch die Basis für eine Verständigung.²⁷

Die Erbsünde wird in CA 2 als Mangel an Furcht und Vertrauen gegenüber Gott
definiert (sine metu Dei, sine fiducia erga deum).²⁸ Das Bekenntnis zum Sohn
Gottes in CA 3 entfaltet den verheißenen Inhalt des Evangeliums, der mit dem
Glauben als Gewissheit von der Wirklichkeit der Gnade (CA 4) empfangen wird.
Notger Slenczka misst CA 7 von der Kirche unter den ersten dreizehn Artikeln eine
zentrale Bedeutung zu – zwischen den vorigen sechs Artikeln vom Wort (CA 1–6)
und den folgenden sechs Artikeln vom Sakrament (CA 8– 13). Wird die CA so
gelesen, kann es auch so verstanden werden, dass damit sichergestellt wird, dass
auch in den evangelischen Kirchen das Verheißungswort gehört und empfangen
werden kann.²⁹

Eine solche Darstellung der Hauptgedanken sowohl des Augsburger Be-
kenntnisses als auch der Gemeinsamen Erklärung ist in der Hervorhebung der
konfessionellen Gemeinsamkeiten sehr nahe an den Positionen, die Luther in den
Schmalkaldischen Artikeln als unverzichtbar hervorhebt: Sie zeigt die Überein-
stimmung in Gotteslehre und Christologie, und ebenso eine Übereinstimmung in
dem Artikel, in dem man von nichts weichen oder nachgeben kann, „es fälle

 Karl Lehmann/Horst Georg Pöhlmann, Gott, Jesus Christus – Wiederkunft Christi, in: Meyer/
Schütte, Bekenntnis des einen Glaubens, 48–78. S. a. Kasper, Bekenntnis und Bekenntnisge-
meinschaft, 28 f., der den Ursprung der lutherischen Bekenntnisbildung in Luthers trinitarischem
Bekenntnis von 1528 ganz richtig verortet.
 Lehmann/Pöhlmann, Gott, 66.
 Wenn das Gemeinsame groß genug ist, wird es ein degressives Argument zu behaupten, dass
eine wechselseitige Anerkennung die notwendige Rahmenbedingung sei, wie Walter Kasper es
behauptet. Die wechselseitige Anerkennung droht damit das gemeinsame Bekenntnis zu ver-
drängen. Vgl. Kasper, Bekenntnis und Bekenntnisgemeinschaft, 46.
 BSLK, 53, 5–8.
 Vgl. N. Slenczkas Beitrag in diesem Band.

Gemeinsame Verheißung und gemeiner Nutzen 265



Himmel und Erden“, d.h. „das Ampt und Werk Jesu Christi oder unser Erlö-
sung“.³⁰

Wenn Melanchthon in seiner Apologie zu Artikel 4 zusammenfasst, dass auch
die Väter nicht durch das Gesetz gerechtfertigt wurden, sondern per promissionem
et fidem,³¹ dann hebt er die zentrale, kommunikative und bekannte Struktur des
Wortes als den Mittelpunkt der Rechtfertigung hervor, und damit den engen Zu-
sammenhang zwischen dem Gewissheit schaffenden Wort und dem vertrauens-
vollen Glauben. Dass dieser Aspekt im Hinblick auf die Interpretation des Be-
kenntnisses 1980 nicht die Beachtung bekam, die er verdient hatte, wird
nochmals ganz deutlich, wenn wir das Kapitel von Müller und Pfnür lesen: Ob-
wohl sie genau auf diese Passage der Apologie Bezug nehmen, indem sie zeigen,
wie die Formulierung justificatio per gratiam für die Reformatoren nicht treffend
genug war, gehen sie auf die promissio nicht ein.³²

Um die Bedeutung des Verheißungswortes für die Confessio Augustana in
ihrer ganzen Breite und Tiefe zu verstehen, muss man auch den Kontext von
Luthers Verheißungstheologie im Horizont des späten Renaissance-Humanismus
berücksichtigen. Dieser Rückblick erhellt zugleich den Blick auf die Gegenwart.

3.1 Das Augsburger Bekenntnis und die Herausforderungen
des späten Renaissance-Humanismus

Wenn wir unsere Gegenwart mit dem Anfang des 16. Jahrhunderts vergleichen,
finden wir überraschend viele Gemeinsamkeiten. Nicht nur die revolutionäre
Erweiterung der medialen Möglichkeiten verbindet unsere digitale Gegenwart mit
der blühenden Publizistik aus den neuen Druckerpressen des 16. Jahrhunderts.
Die Beschleunigung der Informationsströme hat damals wie heute einen grund-
legenden Skeptizismus befördert.Wie in der Gegenwart fragten sich die Menschen
vor fünfhundert Jahren, was als sicheres Wissen gelten kann. Wenn wir den

 BSLK, 415,21–22. Wir haben in dieser Hinsicht einen noch breiteren Zugang als denjenigen,
den Wenzel Lohff 1980 bemerken konnte.Vgl.Wenzel Lohff, Die Bedeutung der Augsburgischen
Konfession für die Luthererische Kirche und ihr Verhältnis zur römisch-katholischen Kirche, in:
Meyer/Schütte, Bekenntnis des einen Glaubens, 20: „Lässt man Luthers Polemik beiseite, so
müsste es aufgrund dieses Modells möglich sein, die nachreformatorische Lehrentwicklung auch
in der römischen Kirche neu, offen und nüchtern zu prüfen, ob sie als Interpretation, als Ausdruck
des in der Rechtfertigung bezeugten Heilsgeschehens begriffen werden kann. Damit würde zu-
mindest ein Zugang eröffnet zu dem, was in römisch-katholischer Lehrüberlieferung als ‚Fülle‘
des allgemeinen christlichen Glaubens gemeint wird.“
 BSLK, 171,47–49.
 Müller/Pfnür, Rechtfertigung, 118.

266 Bo Kristian Holm



wachsenden Skeptizismus im damaligen Denken in den Blick nehmen, wird klar,
dass die Reformation nicht nur als eine Kritik an kirchlichen Missbräuchen zu
verstehen ist, sondern auch als eine christliche Antwort auf eine generelle epis-
temologische Krise.³³

3.2 Epistemologischer Skeptizismus und das Suchen nach
Gewissheit

Die europäische Spät-Renaissance war auf verschiedene Weise durch einen ver-
breiteten Skeptizismus herausgefordert.³⁴ Dieser wurde durch nominalistisches
Denken, einenwachsenden Handel und vermehrte Kriegsführung befeuert, findet
seine Grundlage aber vor allem in einem humanistischen Skeptizismus, dessen
Wurzeln in der norditalienischen Renaissance liegen. Diese humanistische Be-
wegung eine Hauptquelle für Unsicherheit und Skepsis. Humanisten wie Lorenzo
Valla nährten in der Tradition des Nominalismus die Zweifel, ob ein sicheres
Wissen überhaupt möglich sei. Dabei hatten die italienischen Humanisten zwar
nicht die Absicht, Sätze der kirchlichen Lehre in Frage zu stellen, dennoch blieb
diese Folge nicht aus.³⁵ „As historians or using external criticism of texts, hu-
manists could observe how social mores and customs varied across space and
time.“ Das brachte ein generell skeptisches intellektuelles Klima hervor.³⁶ Obwohl
der Humanismus sehr inspirierend für viele Universitäten nördlich der Alpen war,
bot er doch keine Antwort auf die Frage nach gesichertem Wissen.³⁷ Das zeigte
sich vor allem in der Diskussion zwischen Luther und Erasmus.

Wenn wir die Prämisse akzeptieren, dass die Entwicklung einer praktischen
Skepsis einen generellen epistemologischen Skeptizismus hervorbrachte, dann
wird klar, dass die Reformation sich nicht nur gegen falsche Darstellungen des
Evangeliums wandte. Die neue Theologie ist somit zugleich als Antwort auf eine
philosophische Debatte zu verstehen, in der die Möglichkeit zuverlässigen Wis-

 Auch Victoria Kahn weist auf eine Gemeinsamkeit zwischen Gegenwart und Renaissance hin.
Sie sieht aber vor allem die Ähnlichkeiten in dem heutigen Streit zwischen Logikern und Prag-
matisten in Richard Rortys Terminologie.Victoria Kahn, Rhetoric, prudence and skepticism in the
Renaissance, Ithaca u.a. 1985, 190 f. Die mediale Entwicklung seit 1985 macht die Gemeinsam-
keiten noch größer.
 Vgl.William JohnWright, Martin Luther’s understanding of God’s two kingdoms: a response to
the challenge of skepticism,Grand Rapids,Mich. 2010 (Texts and studies in Reformation and post-
Reformation thought).Wright baut sein Studium u.a. auf die Arbeit von Victoria Kahn, Rhetoric.
 Wright, Martin Luther’s understanding, 56 f.
 Wright, Martin Luther’s understanding, 60 with reference to Victoria Kahn, Rhetoric, 27.
 Wright, Martin Luther’s understanding, 94.

Gemeinsame Verheißung und gemeiner Nutzen 267



sens grundlegend bezweifelt wurde.³⁸ Daraus folgt auch die Möglichkeit, die
Augsburger Konfession nicht nur aus der Perspektive des internen Konfessions-
verhältnisses zu sehen, sondern auch in dem Kontext einer generellen kulturellen
Krise, die beide Konfessionen gleichermaßen betraf. Damit wird nochmals her-
vorgehoben, dass konfessionelle Kontroversen nicht nur in ihrer Bilateralität zu
sehen sind, sondern auch in Blick auf eine gemeinsame Herausforderung inter-
pretiert werden können. Diese gemeinsame Aufgabe ist in dieser Hinsicht aber
eine doppelte. Sie besteht erstens in der Verkündigung des Evangeliums, für die
mit der Gemeinsamen Erklärung eine überzeugende Grundlage gefunden wurde.
Die zweite Aufgabe besteht darin, für die Welt insgesamt eine gemeinsame, von
der Last der Ambivalenz befreiende Antwort auf die Möglichkeit gesicherter Er-
kenntnis zu formulieren. Beide Perspektiven sind wichtig, um einen vollständigen
Blick auf die Verantwortung der Kirchen im Umgang mit der konfessionellen
Differenz zu gewinnen.

William Wright sieht die sogenannte Zwei-Reiche-Lehre als Angebot zur Be-
wältigung der Welt, mit der zugleich eine Antwort auf eine grundlegende epis-
temologische Anfechtung gegeben wird: mit Luthers Unterscheidung des Got-
teswortes mit seiner unzweideutigen Vergewisserung des Wohlwollens Gottes von
einer Welt der Zweideutigkeit, in die es hineinspricht. Wenn wir Wrights Ver-
ständnis von Luthers „Zwei-Regimenten-Lehre“ als eine Antwort auf den episte-
mologischen Skeptizismus folgen,³⁹ dann ist diese Lehre eng mit Luthers neuem
Verständnis des Wortes Gottes als promissio verbunden, das als solches die al-
leinige Quelle der unzweideutigen Gewissheit ist. Sowohl bei Luther als auch bei
Melanchthon finden wir ein Verständnis von der promissio, die sowohl das Ver-
spechen einer heilvollen Zukunft ist als auch Gott als den in seiner Verheißung
Wohlwollenden und schon gegenwärtig in der sich als zweideutig erfahrbaren
Welt Wirkenden bezeugt.⁴⁰ In dieser Weise ist die Verheißung Gottes weitgehend
identisch mit der Offenbarung der Barmherzigkeit Gottes.

 Wright, Martin Luther’s understanding, 95.
 Diese Antwort auf einen epistemologischen Skeptizismus hängt natürlich auch mit Luthers
Versuch zusammen, seine Theologie und Schriftlektüre gegenüber Erasmus’ hermeneutischem
Skeptizismus zu verteidigen. Zu letzterem vgl. Rochus Leonhardt, Skeptismus und Protestantis-
mus. Der philosophische Ansatz Odo Marquards als Herausforderung an die evangelische
Theologie, Tübingen 2003 (HUTh 44), v.a. 145– 176.
 Vgl. hierzu Bo Kristian Holm, Luther, Seneca, and benevolence in both creation and
government, in: Pekka Kärkkäinen/Olli-Pekka Vainio (Hg.), Apprehending Love: Theological and
Philosophical Inquiries, Helsinki 2019 (SLAG 73), 287–312.

268 Bo Kristian Holm



3.3 Christliche Theologie und römische Sozialphilosophie

Um den begrifflichen Kontext der promissio zu verstehen, ist es auch notwendig,
den intellektuellen Kontext der Reformation weiter zu klären. Es ist festzuhalten,
dass Luther bei seinem Versuch, Gewissheit sowohl theologisch als auch episte-
mologisch neu zu begründen, auch damit begann, das theologische Vokabula-
rium zu erneuern. Es ist in den letzten Jahren deutlich geworden, dass die rö-
mische Sozialphilosophie, vor allem in der Gestalt von Senecas De beneficiis und
De clementia und Ciceros De officiis, eine bisher unterschätze Rolle in der Ent-
wicklung der reformatorischen Theologie gespielt hat.Wie Risto Saarinen zeigen
konnte, hat die Sprache des beneficiums eine entscheidende Bedeutung für die
Entwicklung einer neuen theologischen Terminologie in der Reformation.⁴¹

Luthers Hervorhebung der Gnade als favor dei in seiner Schrift gegen Latomus,
die Melanchthon sofort in seine Loci communes von 1521 übernahm, war von ei-
nem Senecanischen Verständnis der Benefizien inspiriert.⁴² Die wahre Gabe oder
das wahre beneficium sind nicht erst mit der Gabe oder Wohltat als solcher
identifiziert, sondern mit dem Wohlwollen oder dem favor, mit welchem es ge-
geben wurde. Wenn wir die lutherische Rechtfertigungslehre von dieser Per-
spektive aus betrachten, wird nicht nur die Rolle der promissio innerhalb der lu-
therischen Theologie deutlicher, sondern auch der Anteil der Gläubigen in der
Rechtfertigung, der von katholischen Diskussionspartnern regelmäßig in der
Diskussion betont wird. Damit ist die Begrifflichkeit der Rechtfertigung von An-
fang an in eine Sprache der Gabe eingeschrieben, in der die gute Gabe sich immer
als solche zeigen muss, indem sie den Geber als uneigennützig und wohlwollend
offenbart, und der Empfänger die Gabe immer in dem mit der Gabe gegebenen
Vertrauen empfangen muss. Auch das könnte dem interkonfessionellen Dialog zu
Gute kommen. In dem Moment, in dem zentrale und allzu vertraute theologische
Loci durch „neutrale“ Gabe-Kategorien analysiert werden, wird zugleich die ge-
meinsame christliche Grundlage und damit auch die christliche Fürsorge „für den
gemeine Nutzen“ klar erkennbar (vgl. 1 Kor 12,7).⁴³

 Risto Saarinen, Gunst und Gabe. Melanchthon, Luther und die existentielle Anwendung von
Senecas „Über die Wohltaten“, in: Johannes Brosseder/Markus Wriedt (Hg.), Kein Anlass zur
Verwerfung. Festschrift für O. H. Pesch, Frankfurt a.M. 2007, 184–197.
 Diese Inspiration ist nicht notwendigerweise direkt zu erkennen. Das wichtigste ist hier die
inhaltlichen Übereinstimmungen mit Seneca, die übrigens ganz verbreitet war in der Spätre-
naissance, und deswegen zur gebildeten Hintergrundkultur gehörte. Vgl. hierzu: Holm, Luther.
 Vgl. hierzu vor allem Risto Saarinen, God and the Gift. An Ecumenical Theology of Giving,
Collegeville, Minnesota 2005, und die Arbeiten, die in Zusammenhang des interkonfessionellen
DFG-Netzwerkes „Gabe: Beiträge der Theologie zu einem interdisziplinären Forschungsfeld“

Gemeinsame Verheißung und gemeiner Nutzen 269



Wenn man die lutherische Rechtfertigungslehre aus der Perspektive ihrer
sozialen Dimensionen betrachtet, wird der Anteil der Gläubigen, ein – wie schon
betont – für die katholische Seite wichtiger Gesichtspunkt, klar erkennbar. Die
Funktion des Vertrauens in die Intention des Gebers ist entscheidend für jede
Gabe-Relation, wenn eine Form der Anerkennung von dem Geber auf Seiten des
Empfängers intendiert ist. Ein Mangel an Vertrauen in das Wohlwollen des Gebers
macht jede Gabe ambivalent.⁴⁴Wenn Luther von Anfang an Gott als den absoluten
Geber versteht, finden wir auch bei ihm eine Aufmerksamkeit auf die notwendige
Ambivalenzüberwindung.⁴⁵ So wird bei ihm ein Mangel an Vertrauen in das
Wohlwollen des göttlichen Gebers durch das Gefühl des Zornes Gottes charak-
terisiert und macht es in seinen Augen unmöglich, Gott vom Teufel zu unter-
scheiden.Wenn an den gebenden Gott mit Vertrauen geglaubt werden soll, ist ein
Punkt der Eindeutigkeit notwendig, der den Geber als guten Geber erscheinen
lässt und auf den der Glaube sich deswegen stützen kann. So lässt sich das ge-
meinsame Verständnis des Glaubens im Lehrverurteilungs-Studium gabentheo-
logisch wiederholen: Hier wurde die mögliche gegenseitige Verurteilung des je-
weiligen Glaubensbegriffes aufgehoben, indem als entscheidender Punkt die
Unterscheidung zwischen Heilsgewissheit und Heilssicherheit hervorgehoben
wurde.Vertrauen ist „Heilsgewissheit“, aber nur wenn es in einem Vertrauen auf
etwas Externes verankert ist und nicht im Sinne einer „fleischlichen“ Sicherheit
verstanden wird.⁴⁶

In ihrem Versuch zur Überwindung der epistemologischen Krise des Re-
naissance-Humanismus nahmen die Reformatoren Aspekte sozialphilosophi-
scher Diskurse auf und brachten sie in die Behandlung von Glaube, Gnade und

herauskam: Veronika Hoffmann (Hg.), Die Gabe. Ein „Urwort“ der Theologie?, Frankfurt a.M
2009;Veronika Hoffmann/Ulrike Link-Wieczorek/Christof Mandry (Hg.), Die Gabe: Zum Stand der
interdisziplinären Diskussion, Freiburg i.B. 2016 (Scientia et religio 14); Veronika Hoffmann,
Skizzen zu einer Theologie der Gabe. Rechtfertigung – Opfer – Eucharistie – Gottes- und
Nächstenliebe, Freiburg i.B. 2013. Die ökumenischen Möglichkeiten dieser Perspektive sind noch
nicht ausgeschöpft, nicht zuletzt zum Thema Aktivität und Passivität und zum Thema Abend-
mahlslehre bestehen noch Desiderate. Vgl. hierzu vor allem die Diskussionen in Hoffmann,
Skizzen zu einer Theologie der Gabe.
 Vgl. hierzu Bo Kristian Holm, Justification and Reciprocity. „Purified Gift-Exchange“ in Luther
andMilbank, in: Bo Kristian Holm/PeterWidmann (Hg.),Word–Gift – Being,Tübingen 2009 (RPT
37), 87– 116.
 Zur Ambivalenzüberwindung bei Luther s. Bo Kristian Holm, Gabe und Geben bei Luther. Das
Verhältnis zwischen Reziprozität und reformatorischer Rechtfertigungslehre, Berlin/New York
2006 (TBT 134), 48–69.
 Lehmann/Pannenberg/Schneider, Lehrverurteilungen, 62. Vgl. hierzu auch Veronika Hoff-
manns Versuch die Rechtfertigungslehre als gegenseitige Anerkennung unter dem Stichwort
„Befreiung zur Wechselseitigkeit“ darzustellen: Hofmann, Skizzen, 326–346.

270 Bo Kristian Holm



Rechtfertigung ein. Konkret war dies der Fokus auf wohlwollendes Geben und
damit gebendes Wohlwollen. In diesem Adaptionsprozess fügten die Reforma-
toren einen äußerst unstoischen Aspekt hinzu, indem sie den starken Zusam-
menhang zwischen Materialität, also der „Gabe“, und Intentionalität, dem favor,
betonten. Das wird deutlich, wenn Luther Christus selbst als die Gabe Gottes
verstand.⁴⁷

Weil ein Mangel an Vertrauen sowohl menschliches als auch göttliches Geben
ambivalent macht, können göttliche Wohltaten nicht nur von der benevola actio
abhängig sein, sondern auch vom Glauben des Empfängers. In Luthers Hervor-
hebung der Inkarnation und des göttlichen Selbst-Gebens wird die enge Relation
zwischen „Materialität“, also dem, was gegeben wird, und Intentionalität, in der
der Geber als ein wirklicher Geber und nicht als ein Manipulator erscheint, ent-
scheidend. Die Hervorhebung der Intention des Gebers unterstreicht das starke
Beharren auf einer notwendigen Externalität der Heilsmittel, Wort und Sakra-
ment. Beide werden als promissio verstanden und deswegen als unzweideutige
Qualifizierung des Gegebenen. Von Melanchthon wird in seinen ersten Loci der
rechtfertigende Glaube als non aliud nisi fiducia misericordia divinae promissae in
Christo erklärt.⁴⁸ Wenige Seiten später setzt er fort „[…] zweifle nicht im Vertrauen
darauf, dass du nun keinen Richter mehr im Himmel hast, sondern einen Vater
hast, der dich umsorgt, nicht anders als sich unter Menschen die Eltern um die
Kinder sorgen“.⁴⁹

Melanchthon hat dieses Verständnis vom Glauben vor allem von Luther und
aus Hebr. 11,1 gelernt.⁵⁰ Dieses Zentralelement reformatorischer Theologie wird
nun dazu benutzt, die Rechtfertigungslehre mit Blick auf die Schöpfung zu öff-
nen:

Wer so Kraft des Geistes die Schöpfung der Dinge beurteilt, der nimmt auch die Macht Gottes,
des Urhebers solcher großen Dinge wie seiner Güte wahr. Wenn er fühlt, dass er alles
gleichwie aus den Händen des Schöpfers empfängt, das Leben, die Nahrung und das Kind.

 Wie z.B. im gedruckten Galaterkommentar von 1519: „‚Gegeben‘ hat er jedoch nicht Gold und
nicht Silber, aber auch nicht einen Menschen, und nicht alle Engel, nein sich selbst. Größeres als
das gibt es nicht und hat er nicht.“ WA 2, 458,3–5. Übersetzung nach Martin Luther, Kommentar
zum Galaterbrief 1519, übers. v. Immanuel Mann, Gütersloh 1990 (Calwer Luther-Ausgabe 10).
Hervorhebung im Original gesperrt. Vgl. hierzu Bo Kristian Holm, Gabe und Geben, 74–77.
 Philipp Melanchthon, Loci Communes 1521. Lateinisch – Deutsch. Übersetzt von Horst Georg
Pöhlmann, hg.v. Lutherisches Kirchenamt der VELKD, Gütersloh 21997, 6,22.
 Melanchthon, Loci Communes 1521, 6,27. Zu diesem und dem Folgenden, s. Holm, Luther.
 S. z.B. Instructio pro confessione peccatorum, 1518,WA 1,258, 4;Von den guten Werken, 1520,
WA 6,209, 25–27.

Gemeinsame Verheißung und gemeiner Nutzen 271



Und das [alles] überlässt er dem Schöpfer, damit er es lenkt, regiert, verwaltet und, was er
will, nach seiner Güte schenkt.⁵¹

Die Identität von demverheißenden Gott mit dem Bild vom barmherzigen Vater im
Himmel, der sich zugleich in Kreuz und Auferstehung Christi offenbart, führt zu
einem grundlegenden Perspektivwechsel: Sie ändert nicht nur das Verständnis
von Gott, sondern auch von der Welt – und eben in dieser Reihenfolge. Die Re-
formatoren betonen damit zugleich die gegen den Manichäismus formulierte
altkirchliche Auffassung, dass auch die zweideutige Welt Gottes gute Schöpfung
sei. Mit dieser Betonung von der Präsenz Gottes in den Strukturen des mensch-
lichen Lebens, mit der auch die Güte in einer gefallenen Welt ihren Platz findet,
wurde der Gesellschaft gleichzeitig eine allgemeine Idee von Fürsorge für das
gemeinsame Gute gegeben. Die Verantwortung der Obrigkeit wurde nach den
Pflichten des fürsorglichen Vaters modelliert. Auch hier scheint die Confessio
Augustana ein gemeinsames Anliegen beider Konfessionen zu betonen, was u.a.
die Studie von George W. Forell und James F. McCue bestätigt.

3.4 Die Confessio Augustana in der Mitte des irdischen
Lebens

In dem kurzen, abschließenden Beitrag von George W. Forell und James F. McCue
über weltliches Regiment und Beruf in der Confessio Augustana in dem Sam-
melband von Meyer/Schütte beginnen die Autoren mit der Beobachtung, dass
diese Abschnitte „anderer Art als alle übrigen in diesem Kommentar“ sind. Unter
den Gegnern der CA in Augsburg habe es hier keinenWiderspruch gegeben. CA 16
über weltliches Regiment wurde „von den Verfassern der Confutatio ‚billich an-
genommen‘ (libenter acceptatur),“⁵² was auch Melanchthon explizit bemerkte.⁵³
Es scheint zwei gute Gründe zu geben, auf diesen „geringeren“ Artikel zu fokus-
sieren und ihn mit dem epistemologischen Hintergrund, wie er hier bereits im
Zusammenhang mit der Spät-Renaissance ausgeführt wurde, zusammenzubrin-
gen.

Der erste Grund liegt darin, dass dieser Artikel zunächst das Verständnis für
die Gemeinsamkeiten der Gegner der CA in Augsburg eröffnet. In einem weiteren
Schritt werden dann auch die Herausforderungen für eine Verständigung zwi-

 Melanchthon, Loci communes 1521, 6,64.
 George W. Forell/James F. McCue,Weltliches Regiment und Beruf in der Confessio Augustana,
in: Meyer/Schütte, Bekenntnis des einen Glaubens, 319–337 (319).
 Forell/McCue, Weltliches Regiment, 319; Vgl. Apol 16,1: sine ulla exeptione (BSLK, 307,34).

272 Bo Kristian Holm



schen Gegnern und Befürwortern der CA identifizierbar. Der Ausgangspunkt der
Überlegungen ist, dass die christliche Pflicht gegenüber der gemeinsamen Welt
gemäß CA 16 durch ein klar anti-machiavellistisches Verständnis weltlicher Au-
torität geprägt ist. Hier finden wir antike römische Ideale von wohlwollender
Obrigkeit, die durch biblische Familie-Metaphern und Gottesvorstellungen ge-
stärkt und mit dem Aufruf zum verantwortlichen Handeln in der Welt gekoppelt
werden.⁵⁴

4 Monastische Theologie und weltliche
Verantwortung

4.1 Fröhlicher Wechsel und Ehe-Metapher

Forscher wie Volker Leppin und Berndt Hamm haben unser Verständnis der
Wurzeln von Luthers Theologie in der spätmittelalterlich-monastischen Tradition
vertieft.⁵⁵ Es wird dadurch deutlich, wie die Reformation zwei bedeutende Linien
in der abendländischen Theologie zusammenführte: die monastische und die
humanistische Tradition mit ihrer Weiterführung spätantiker sozialphilosophi-
scher Ideale. Diese zwei Traditionen wurden konstruktiv miteinander verbunden,
um eine neue theologische Sprache für den Inhalt des christlichen Glaubens zu
entwickeln.

Ich möchte diesen Punkt nur insoweit elaborieren, dass ich zeigen kann, wie
die Reformation auch im Hinblick auf ihre Position zur weltlichen Verantwortung
des Christenmenschen als eine Fortsetzung dessen gesehen werden kann, was
Luther im Kloster gelernt hat. In dieser Perspektive wird diese konstruktive Be-
arbeitung monastischer Theologie entscheidend für das Verständnis des Men-
schen sowohl in seinem Verhältnis zu Gott als auch zur Welt.

Von seinem Beichtvater, Johannes von Staupitz, hat Luther das seelsorgerli-
che Ziel der Theologie gelernt, das später das gemeinsame Herz der Wittenberger
Theologie werden sollte. Wahre Lehre und wahre Seelsorge wurden eins.⁵⁶ Im

 Vgl. Holm, Luther.
 S.Volker Leppin, Die fremde Reformation: Luthers mystische Wurzeln, München 2017.
 Leppin, Die fremde Reformation, 14, 34–54. Für Melanchthons seelsorgerliche Theologie s.
z.B. Timothy J. Wengert, Philip Melanchthon’s Annotationes in Johannem in Relation to its Pre-
decessors and Contemporaries, Genf 1987 (Travaux d’Humanisme et Renaissance 220), 154: „The
consequences [of stressing certitude] for Melanchton’s exegesis are clear. He interprets the pro-
mises of Jesus in John’s Gospel by investigating their effect on the uncertain conscience of a

Gemeinsame Verheißung und gemeiner Nutzen 273



Kloster lehrte Staupitz Luther, sein Heil in dem Gekreuzigten zu sehen. Als Luther
die promissio bei der Betrachtung des Kreuzes zu begreifen begann, fand er zu-
gleich das Zentrum seines theologischen Denkens. Er bezog sich fortan wie sein
Lehrer Staupitz auf die communicatio idiomatum-Figur,⁵⁷ die auch in der Antiphon
zur Vesper und zur Laudes amWeihnachtsoktav in der römischen Liturgie präsent
war.⁵⁸ Während nun allerdings der Kirchenvater Augustin mit dieser Figur allein
die Betrachtung von Kreuz und Auferstehung verband, liegt in der Antiphon der
Schwerpunkt auf der Inkarnation als entscheidendem Akt der Versöhnung. Dieser
Punkt gibt der communicatio idiomatum die Funktion als „Achse und Motor“ in
Luthers gereifter Theologie.⁵⁹ In dem fröhlichen Wechsel werden Gerechtigkeit
und Sünde in einer soteriologischen Parallele zur christologischen Kommunika-
tion der Eigenschaften getauscht. In Luthers Gebrauch kommt der Sprache der
Liturgie und Frömmigkeit eine Zentralstelle in der Theologie zu, das gilt vor allem
für das Ehe-Bild.

Mit Hilfe der Ehe-Metapher wird der Aspekt der göttlichen Selbsthingabe ein
Kardinalpunkt in der Theologie Luthers. Der inkarnierte Christus sowie seine
Gegenwart in Brot und Wein werden zum Ausdruck dieser Selbsthingabe, die das
göttliche Wohlwollen den sündigen Menschen offenbart. Gleichzeitig wird eben
dieses promissionale Selbstgeben die Möglichkeitsbedingung für das menschli-
che Empfangen dieser Gabe in der Form eines „Zurück-Gebens“ im Glauben.⁶⁰Das
Verständnis von Glauben als fiducia lässt ein spezifisches Verständnis vom

believer beset by ‚Anfechtungen‘. In order for the Word to provide certitude, the promise itself
must be clear and simple.“
 S. David C. Steinmetz, Luther and Staupitz. An essay in the intellectual origins of the Pro-
testant Reformation, Durham, N.C. 1980 (Duke monographs in medieval and Renaissance studies
4), 24f., 29, 139.
 O admirabile commercium!
Creator generis humani,
animatum corpus sumens,
de Virgine nasci dignatus est:
et procedens homo sine semine,
largitus est nobis suam Deitatem.
 S. hierzu Johann Anselm Steiger, Die communicatio idiomatum as Achse und Motor der
Theologie Luthers. Der „fröhliche Wechsel“ als hermeneutischer Schlüssel zu Abendmahlslehre,
Anthropologie, Seelsorge, Naturtheologie, Rhetorik und Humor, in: Neue Zeitschrift für syste-
matische Theologie und Religionsphilosophie 38 (1996).
 Vgl. die einsichtsvolle Studie von Wolfgang Simon, Die Messopfertheologie Martin Luthers.
Voraussetzungen, Genese, Gestalt und Rezeption, Tübingen 2003 (Spätmittelalter und Reforma-
tion. Neue Reihe 22).

274 Bo Kristian Holm



menschlichen Selbstgeben zu, in dem Vertrauen eine Antwort des ganzen Selbst
ist.⁶¹

Das wechselseitige Selbst-Geben, für welches die Ehe eine Metapher wird,
hebt die Relation zwischen der wohlwollenden Intention des göttlichen Gebers
und dem Vertrauen des menschlichen Empfängers hervor. Die Bewegung des
wechselseitigen Selbst-Gebens ist aus zwei Gründen wichtig. Es wird erstens ein
Verständnis menschlicher Passivität im Empfang göttlicher Gnade ermöglicht,
das zugleich mit dem Gedanken menschlicher Teilnahme im Ereignis der Recht-
fertigung verbunden werden kann, worauf katholische Theologen immer wieder
insistieren. Zweitens wird dadurch unser Verständnis der gemeinsamen Verant-
wortung für das Gute vertieft. Diesem Punkt gilt der folgende Abschnitt, in dem
unsere gegenwärtige Verantwortung für die Welt behandelt wird.

4.2 Bonum commune – politische Wechselseitigkeit im
Hohelied

Luthers Gebrauch des Ehebildes hebt die Symmetrie in der Gott-Mensch-Relation
überraschend hervor.⁶² Der Bräutigam gibt sich selbst, und ebenso tut es die
Braut. Um den nötigen Unterschied zwischen Gott und Mensch zu sichern, wird
bei Luther die Verwendung des Ehebildes mit der Geschichte des Hosea, der eine
unwürdige Partnerin zur Frau genommen hatte, kombiniert. In dem wechselsei-
tigen Selbstgeben, das die Rechtfertigung veranlasst, wird der unwürdigen Braut,
die nichts zu geben hat, eine neue Würdigkeit und ein neuer Status gegeben,
indem sie im Modus des glaubenden Vertrauens sich selbst gibt. Für eine öku-
menische Verwendung von Begriffen wie Gabe und Anerkennung ist es wichtig zu
wissen, dass Luther dieses Modell der Rechtfertigung in der Lehre von der
christlichen Liebe wiederverwendet.

Wie Christus dem Sünder einen neuen Status gibt, ist es beispiels- und be-
merkenswerter Weise die Pflicht des Christen in der Ausübung der guten Werke,
immer alles,was sein Nächster sagt, in der bestenWeise zu deuten (als Auslegung
des achten Gebotes), und immer die Lebensbedingungen des Nächsten zu ver-
bessern (als Auslegung des siebten Gebotes).

Dies wird ganz deutlich, wenn wir eine von Luthers politischen Schriften in
die Betrachtung einbeziehen. Im Jahr des Augsburger Reichtages hält Luther eine

 Bo Kristian Holm, Positive Ökonomie als Promissio, in: Hoffmann/Link-Wieczorek/Mandry,
Die Gabe, 141– 162.
 Vgl. z.B. Martin Luther, De libertate christiana (1520), StA 2,274,37–275,38.

Gemeinsame Verheißung und gemeiner Nutzen 275



fast vergessene Vorlesung über das Hohelied.⁶³ In seinem Buch Über Liebe und
Herrschaft hat Hans-Martin Gutmann gezeigt, wie Luther in seiner Auslegung das
Hohelied vielleicht überraschend für viele als ein politisches Traktat – und nicht
anders – liest. Demnach sollte sich die Obrigkeit von Relationen der wechsel-
seitigen Verpflichtungen und im Dienst für das Gemeinwohl auszeichnen.⁶⁴

In Luthers sozialen Vorstellungen des Politischen arbeiten alle Teile der Ge-
sellschaft auf ihrer jeweiligen Ebene für den gemeinen Nutzen zusammen. Luther
wendet die mystische Vereinigung der monastischen Theologie zu einer starken
sozialen Vorstellung von dem Staat als einem Ganzen, das eng verbunden ist mit
der Gegenwart des Schöpfers in seiner Schöpfung, und in dieser Weise ein
Grundelement trinitarischen Denkens hervorhebt.

5 „Zum gemeinen Nutzen“ – Vertrauen, Politik
und gegenseitige christliche Anerkennung

Forell und McCue enden ihren Beitrag über weltliches Regiment und Beruf mit
einem Hinweis auf die mögliche Orientierungshilfe, die die Confessio Augustana
den heutigen Kirchen leisten könnte:

In der CA sehen wir nicht so sehr fertige Antworten auf unsere Fragen als vielmehr wichtige
undwertvolle Orientierungspunkte, die,wennman sie sorgsambeachtet, sich für Lutheraner
und Katholiken hilfreich erweisen könnten in ihrem Bemühen, einen Weg zu finden in einer
grundlegend gewandelten politischen Welt.⁶⁵

Gewiss hat sich die Welt seit dem Augsburger Bekenntnis geändert. Es gibt aber
heute einen dringenden Bedarf für politische und gesellschaftliche Visionen von
Vertrauen, Gemeinsamkeit und Einheit zu Gunsten des Gemeinwohls. Wenn Kir-
chen die Wahrheit in einer Welt voll Falschheit und Misstrauen sagen wollen,
sollten sie ernsthaft überlegen jede Möglichkeit zu nutzen, Gemeinsamkeiten zu
betonen. Die Confessio Augustana bietet dazu eine Möglichkeit, im Vertrauen
darauf, dass auch der Andere auf dem Boden der gemeinsamen Verheißung nichts

 Martin Luther, Vorlesung über das Hohelied, 1530/31,WA 31 II, 586–769.
 Hans-Martin Gutmann, Über Liebe und Herrschaft: Luthers Verständnis von Intimität und
Autorität im Kontext des Zivilisationsprozesses, Göttingen 1991 (Göttinger theologische Arbeiten
47), 234. S. auch Bo Kristian Holm, Dynamic Tensions in the Social Imaginaries of the Lutheran
Reformation, in: Bo Kristian Holm/Nina Javette Koefoed (Hg.), Lutheran Theology and the Sha-
ping of Society. The Danish Monarchy as Example, Göttingen 2018.
 Forell/McCue,Weltliches Regiment, 332.

276 Bo Kristian Holm



Anderes in dieser Welt sucht als das Gemeinwohl. Dann ist die Frage der katho-
lischen Anerkennung des Augsburger Bekenntnisses auch nicht in erster Linie von
bestimmten wechselseitigen Anerkennungsschritten abhängig.⁶⁶ Es zählt viel-
mehr, ob christliche Kirchen in einer brüchigen und von Skeptizismus belasteten
Welt zeigenwollen,wie gegenseitige Anerkennung Konflikte heilen und Vertrauen
schaffen kann. Das könnte eine dringende Aufgabe sein: der Welt zeigen, dass die
christlichen Kirchen eine gemeinsame Basis in einem eindeutigen göttlichen
Versprechen haben, von dem das Augsburger Bekenntnis Zeugnis gibt, und somit
auch eine gemeinsame Vision eines Lebens im Dienst des Gemeinwohls.

 S. z.B. die sonst perspektivreichen Überlegungen zum Begriff wechselseitiger exogener Re-
zeption, die auch den Rezipienten selbst verändert, in: Ulrich Kühn, Die Frage einer katholischen
Anerkennung der Confessios Augustana als Problem ökumenischer Rezeption, in: Hoffmann/
Kühn, Die Confessio Augustana im ökumenischen Gespräch, 21–25.

Gemeinsame Verheißung und gemeiner Nutzen 277




