Bo Kristian Holm
Gemeinsame Verheif3ung und gemeiner
Nutzen

Ein Beitrag fiir eine aktuelle Wiirdigung der Confessio
Augustana als gemeinsames 6kumenisches Dokument

1 Einleitung

Wenn man das Augsburger Bekenntnis heute als mogliches gemeinsames 0ku-
menisches Dokument betrachtet, stellt sich die Frage, was sich seit den intensiven
Diskussionen in den Jahren vor 1980 geidndert hat.! Damals gab es sowohl eine
grofie Menge sehr tiefer Analysen des Bekenntnistextes als auch intensive Dis-
kussionen iiber eine moégliche gemeinsame Anerkennung von katholischer und
lutherischer Seite.? Die damals vorgebrachten Gedanken und Argumente sollen
an dieser Stelle nicht wiederholt werden. Die Intention dieses Beitrags ist es
vielmehr, zu einem Perspektivwechsel in der Diskussion anzuregen und mogli-
cherweise auch neue Erkenntnisse in das noch laufende Gesprach einzubringen.

Ich werde mich im Folgenden auf drei Punkte beschrdnken, die m.E. in die
Diskussion eingebracht werden miissen:* die neue gesellschaftliche, kirchliche
und politische Lage der Gegenwart im Vergleich zur Situation um 1980, des
Weiteren die verdnderte Haltung der Verfasser der Gemeinsamen Erkldrung zur
Rechtfertigungslehre von 1999 im Vergleich zum Selbstverstandnis der Diskussi-

1 Fiir die sprachliche Uberpriifung dieses Beitrags danke ich Dr. Kinga Zeller und Dr. Axel Lange.
2 S. z.B. Harding Meyer/Heinz Schiitte (Hg.), Confessio Augustana. Bekenntnis des einen Glau-
bens. Gemeinsame Untersuchung lutherischer und katholischer Theologen, Paderborn/Frankfurt
a. M. 1980; Peter Gauly, Katholisches Ja zum Augsburger Bekenntnis? Ein Bericht iiber die neuere
Anerkennungsdiskussion, Freiburg i.B. 1980; Harding Meyer/Heinz Schiitte/Hans-Joachim Mund
(Hg.), Katholische Anerkennung des Augsburgischen Bekenntnisses? Ein Vorstofl zur Einheit
zwischen katholischer und lutherischer Kirche, Frankfurt a. M. 1977 (Okumenische Perspektiven
9); Fritz Hoffmann/Ulrich Kiithn (Hg.), Die Confessio Augustana im 6kumenischen Gesprich,
Berlin 1980; Johannes Brosseder, Die Anerkennung der Katholizitdt der Confessio Augustana und
ihre ekklesiologischen Implikationen. Historische und fundamentaltheologische Probleme, in:
Friedrich Mildenberger/Joachim Track (Hg.), Zugang zur Theologie. Fundamentaltheologische
Beitrdge. Wilfried Joest zum 65. Geburtstag, Géttingen 1979.

3 Andere Perspektiven, wie bspw. die Diskussion um die Frage, wie eine gemeinsame Anerken-
nung der Confessio Augustana aussehen konnte, werden in diesem Beitrag nicht beriicksichtigt.

8 OpenAccess. © 2022 Bo Kristian Holm, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung — Nicht kommerziell — Keine Bearbeitung 4.0 International
Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110683868-022



260 —— Bo Kristian Holm

onspartner von 1980. Dazwischen setze ich einen Exkurs zu humanistischen

Diskursen zur Reformationszeit.

Meine These ist, dass sich diese drei Aspekte fruchtbar verbinden lassen. Der
zu entfaltende Gedankengang ist folgender:

1) Das Augsburger Bekenntnis als Ausdruck der Wittenberger Theologie behan-
delt nicht nur innere kirchliche und theologische Fragestellungen, sondern
ist auch als Teil der Wittenberger Antwort auf eine grundlegende epistemo-
logische Krise des Renaissance-Humanismus anzusehen. Ein Skeptizismus
wie der des frithen 16. Jahrhunderts ist in verdnderter Form auch heute wieder
aktuell und bleibt somit auch in der Gegenwart eine theologische Heraus-
forderung.

2) Mitten in einer epistemologischen Krise des spidten Renaissance-Humanis-
mus reprdsentiert die Confessio Augustana einen spezifisch christlichen Blick
auf Schopfung und weltliche Autoritdt mit tiefen Wurzeln in sowohl bibli-
scher als auch antiker rdomischer Sozialphilosophie. Im Zentrum dieses Bli-
ckes steht der Begriff der promissio, wie er auch fiir die Rechtfertigungslehre
zentral ist.

3) Wenn wir die Diskussion anldsslich der 450-jdhrigen Feier des Augsburger
Bekenntnisses mit der Gemeinsamen Erkldrung vergleichen, wird deutlich,
dass der Begriff der promissio, der Verheifiung, Ende der 1990er Jahre eine
ganz andere Rolle spielte als noch 1980. Das konnte auch fiir ein heutiges
Verstdndnis der Confessio Augustana entscheidend sein. Es dreht sich hier um
eine Verdnderung in der Selbstwahrnehmung auf beiden Seiten des Ge-
sprachs.” Die Chancen fiir eine Wahrnehmung des konfessionell Gemeinsa-
men in der Confessio Augustana scheinen giinstiger geworden zu sein.

Um diese drei Punkte miteinander zu verbinden, werde ich meine Ausfiihrungen
mit dem letzten Aspekt beginnen, mit der Analyse des gegenwartigen Diskurs-
horizontes. Ich verstehe die Gemeinsame Erkldrung von 1999 dabei als eine
wichtige Zdsur, weil sich die Grundhaltung beider Gesprachspartner, die fiir die
Einschdtzung des konfessionell Gemeinsamen von grofier Bedeutung ist, seit
dieser Zeit nicht wesentlich verandert hat. In der Gemeinsamen Erkldrung finden

4 Lutherische konfessionelle Identitét ist nicht unbeweglich, sondern eine sich in der Geschichte
entwickelnde Identitét. So lasst sich die Hervorhebung der promissio in beiden Konfessionen am
Ende des 20 Jahrhunderts auch als eine erneute Selbstwahrnehmung auf beiden Seiten des Ge-
sprachs verstehen. Zur konfessionellen Variation in der lutherischen Tradition s. z.B. Irene
Dingel, Von der Wittenberger Reformation zum Luthertum. Konfessionelle Transformationen, in:
Wolfgang Thonissen/Josef Freitag/Augustinus Sander (Hg.), Luther: Katholizitat & Reform. Wur-
zeln — Wege — Wirkungen, Leipzig/Paderborn 2016, 239 - 60.



Gemeinsame Verheiung und gemeiner Nutzen — 261

wir zum ersten Mal die offizielle Lehre der jeweiligen Kirchen ,,offiziell im Doku-
ment selbst“.®

2 Promissio und Gewissheit des Glaubens in der
Gemeinsamen Erkldrung zur
Rechtfertigungslehre

Es ist bekannt, dass die vielen Studien zur gemeinsamen Anerkennung der
Confessio Augustana aus der Zeit um 1980 folgenlos blieben. Wer diese Diskussion
heute weiterfiihren méchte, muss zuerst nach Anderungen im Selbstverstindnis
der beteiligten Konfessionen fragen. Zur Klarung dieser Frage bietet sich Die
Gemeinsame Erkldrung zur Rechtfertigungslehre von 1999 als Grundlage an.®

In der Gemeinsamen Erkldrung wird als gemeinsamer Ausgangspunkt das
Wort Gottes in der Heiligen Schrift, und als erstes Zitat das verheiflende Wort in Joh
3,16 (8) genommen.” Alle anderen Schriftbelege folgen dieser Spur, indem her-
vorgehoben wird, dass die Gldubigen ,,die Verheifiung Gottes immer wieder ho-
ren” miissen, weil sie stindig von Madchten und Begierden angefochten werden
(12).% Zwar wird der Zuspruch in der Darstellung des lutherischen Verstindnisses
von dem Zusammenhang zwischen Siindenvergebung und Erneuerung noch
stiarker hervorgehoben (23),° aber gemeinsam wird bekannt, dass der ,Mensch [...]
im rechtfertigenden Glauben auf Gottes gnaddige Verheifiung, im dem die Hoff-
nung auf Gott und die Liebe zu ihm eingeschlossen sind“, vertraut (25).'° Ganz

5 So Theodor Dieter in: Der lutherisch/romisch-katholische Dialog und die Gemeinsame Erkld-
rung zur Rechtfertigungslehre (erscheint demnéchst). S. a. ebd. ,,Die Gemeinsame Erkldrung hin-
gegen ist eine gemeinsame verbindliche Lehrduferung des Lutherischen Weltbunds im Auftrag
seiner Mitgliedskirchen und des Vatikans*.

6 Ich zitiere nach der Endfassung der Erkldrung, nachgedruckt in Friedrich Hauschildt/Udo
Hahn/Andreas Siemens (Hg.), Die gemeinsame Erklarung zur Rechtfertigungslehre. Dokumen-
tation des Entstehungs- und Rezeptionsprozesses, Gottingen 2009, 273 - 85.

7 Hauschildt/Hahn/Siemens, Die gemeinsame Erkldrung, 275. Im Vergleich zum ersten Entwurf
ist das gemeinsame Horen in der Endfassung hervorgehoben. Vgl. a.a.0., 33f. (8).

8 Hauschildt/Hahn/Siemens, Die gemeinsame Erkldrung, 277. Vgl. a.a.O., 34 (11). Die Wendung
»in Stinde fallen“ ist im Vergleich zur Erstfassung hinzugefiigt.

9 Hauschildt/Hahn/Siemens, Die gemeinsame Erkldrung, 279. Die Hervorhebung des Zuspruches
ist im Vergleich zur Erstfassung hinzugefiigt.

10 Hauschildt/Hahn/Siemens, Die gemeinsame Erkldrung, 280. Das enge Verhdltnis zwischen
gnddiger Verheiflung und vertrauendem Glauben war hier schon im Erstentwurf zentral. Vgl.
a.a.0., 37 (27).



262 —— Bo Kristian Holm

ahnlich heif3t es in Punkt 34: ,,Wir bekennen gemeinsam, dass die Gldubigen sich
auf die Barmherzigkeit und die Verheiflungen Gottes verlassen kénnen.“** Auch
hier wird die besondere Weise, in der dieser Aspekt bei den Reformatoren betont
wurde, hervorgehoben (35),'* aber auch ,Katholiken kénnen das Anliegen der
Reformatoren teilen, den Glauben auf die objektive Wirklichkeit der VerheifSung
Christi zu griinden® und ,,allein auf Christi VerheiSungswort zu vertrauen® (36).
Damit ist das entscheidend Gemeinsame lokalisiert. Der Text sagt zwar nicht
mehr, ,,Glaube ist Heilsgewissheit* in der Darstellung der katholischen Lehre wie
in der Erstfassung,' aber generell ist die Betonung auf die zentrale Stelle des
Gewissheit schaffenden Verheifiungswortes von beide Seiten ins Zentrum geriickt.

Der kurze Uberblick iiber den expliziten Gebrauch der Verheifiungstermino-
logie zeigt deutlich, dass das ganze Dokument unter einer verheifungstheologi-
schen Perspektive steht. Der in den Fuf3inoten durchgefiihrte Vergleich mit dem
Erstentwurf zeigt, dass die verheiflungstheologische Perspektive seit Beginn der
Arbeit richtungsgebend war. Damit wird das fiir diese Argumentation Entschei-
dende gesagt. Die Selbstwahrnehmung der Gesprachsteilnehmer hat sich in
diesem Punkt stark aufeinander zubewegt. Wie weit dieses Entscheidende reicht,
ist noch zu priifen. Dass sich aber das Verstdandnis des Gemeinsamen an diesem
Punkt merkbar gedndert hat, zeigt ein Vergleich mit der Diskussion iiber eine
gemeinsame Anerkennung der Confessio Augustana zum 450-jahrigen Jubildum
von 1980.

Schauen wir z.B. in die von Harding Meyer und Heinz Schiitter herausgege-
bene Dokumentation einer gemeinsamen Untersuchung lutherischer und katho-
lischer Theologen zum Status des Augsburger Bekenntnisses in Kommentarform,*
lasst sich leicht feststellen, dass der verheifliungstheologische Zugang eine weit
geringere Rolle spielt. Im Kapitel ,,Rechtfertigung — Glaube — Werke* von Gerhard
Miiller und Vinzenz Pfniir sucht man auch dort, wo es zu erwarten wére, ver-
geblich nach einem Hinweis auf die gottliche promissio.’® In dem von Erwin
Iserloh und Vilmos Vajta verfassten sakramentstheologischen Beitrag taucht sie

11 Hauschildt/Hahn/Siemens, Die gemeinsame Erklarung, 283. So schon der Erstentwurf. Vgl.
a.a.0. 38 (36).

12 Hauschildt/Hahn/Siemens, Die gemeinsame Erkldrung, 283. Die Formulierung ist hier pra-
ziser geworden. Vgl. a.a.0., 38 (37): ,,So ist er seines Heils gewiss, wenn auch niemals sicher.“
13 Hauschildt/Hahn/Siemens, Die gemeinsame Erklarung, 283. Ebenfalls so im Erstentwurf. Vgl.
a.a.0. 38f. (38). Auch Theodor Dieter hebt diesen Aspekt besonders hervor in: Der lutherisch/
romisch-katholische Dialog und die Gemeinsame Erkldrung (erscheint demnéchst).

14 Vgl. Hauschildt/Hahn/Siemens, Die gemeinsame Erkldrung, 284 (39), mit a.a.0., 39 (38).

15 Meyer/Schiitte, Bekenntnis des einen Glaubens.

16 Gerhard Miiller/Vinzenz Pfniir, Rechtfertigung — Glaube — Werke, in: Meyer/Schiitte, Be-
kenntnis des einen Glaubens, 106 —139.



Gemeinsame VerheiBung und gemeiner Nutzen — 263

im Zusammenhang mit der Taufe auf” — anders wire es aber auch kaum moéglich.
Ebenfalls in sakramentstheologischer Perspektive wird auf die Betonung der
Neuentdeckung des Verheifiungswortes im Zusammenhang mit der Bufie in dem
Beitrag Holsten Fagerbergs und Hans Jorissens hingewiesen.'®

Wenn das Promissionale im reformatorischen Wortverstandnis vernachlassigt
wird, wird auch das zentrale kommunikative Moment der Rechtfertigungslehre,
vor allem in der Relation zwischen Wort und Glaube, {ibersprungen. Fiir ein tie-
feres Verstdandnis der Sache ist dieser Mangel ein klares Hindernis. Ausnahms-
weise hebt Walter Kasper in seinem Beitrag iiber Bekenntnis und Bekenntnisge-
meinschaft in katholischer Sicht zwar die enge Verbindung zwischen Lehre und
Vertrauensglauben in Zusammenhang mit der reformatorischen Position hervor,
sieht aber in der nachreformatorischen Theologie eine deutliche Tendenz, die
existentielle Bedeutsamkeit auf Kosten des ,,objektiven® Gehalts zu betonen.' In
seiner Darstellung der katholischen Position wird dieses Thema aber im Zusam-
menhang mit der Frage behandelt, wo die wahre Kirche sei, d.h. als Unterstiit-
zung einer rémischen Ekklesiologie, und nicht hinsichtlich der Offenbarung und
der Zusage der gottlichen Gnade.?°

Diese kurze Ubersicht, die auch durch andere bedeutende Beitrdge zur da-
maligen Diskussion bestitigt werden kann,** zeigt, dass in reprasentativen Texte
der 1980er-Diskussion das Wort der promissio eher am Rande im Vergleich mit
sakramentstheologischen Topoi oder im Fall Walter Kaspers eher im Zusam-
menhang mit der katholischen Ekklesiologie entfaltet wird. Im Hinblick auf den
Kern, die Rechtfertigungslehre, ist sie nicht zu finden. Dieser Unterschied zwi-
schen 1980 und 1999 ist beachtenswert und in sich selbst verheifungsvoll. Die
Entwicklung von sowohl katholischer als auch lutherischer Seite schafft eine
bessere Grundlage, um das Gemeinsame in der Confessio Augustana zu finden.
Fiir die katholische Seite ist u.a. hervorzuheben, dass sich innerhalb der katho-

17 Erwin Iserloh/Vilmos Vajta, Die Sakramente: Taufe und Abendmahl, in: Meyer/Schiitte, Be-
kenntnis des einen Glaubens, 198 — 217, 202f.

18 Holsten Fagerberg/Hans Jorissen, Buf3e und Beichte, in: Meyer/Schiitte, Bekenntnis des einen
Glaubens, 228 - 55, 232f., 236, 238.

19 Walter Kasper, Bekenntnis und Bekenntnisgemeinschaft in katholischer Sicht, in: Meyer/
Schiitte, Bekenntnis des einen Glaubens, 23 —47, 30.

20 Kasper, Bekenntnis und Bekenntnisgemeinschaft, 41: ,,Die wahre Kirche ist aufgrund der
Verheifiung des Herrn eine schon jetzt gegenwartige Grofle“. Damit wird aber hervorgehoben,
dass die Verheiflung im Dienst der Kirche steht, und nicht umgekehrt.

21 Z.B. spielt die promissio keine Rolle bei W. Pannenberg in seinem Aufsatz: Die Augsburgi-
schen Konfession als katholisches Bekenntnis und Grundlage fiir die Einheit der Kirche, in:
Meyer/Schiitte/Mund, Katholische Anerkennung, 9, 17-34.



264 —— Bo Kristian Holm

lischen Kirche ein differenzierterer Blick auf Luther entwickelt hat.*? Aber schon
in den Arbeiten der Untersuchung Lehrverurteilungen — kirchentrennend wird die
Objektivitdt des Wortes im Zusammenhang mit der Frage nach der Heilsgewissheit
hervorgehoben und in dieser Weise auf die spéatere Zentralrolle in der Gemein-
samen Erkldrung hingedeutet:

Von hier aus zeigt sich der wahre Sinn der reformatorischen Lehre von der Heilsgewissheit:
Weil wir von dem Anspruch des gottlichen Gesetzes, das unsere Werke fordert, von uns aus
,»subjektiv® nie bestehen kénnen, soll sich der Glaube auf das ,,Objektivste” verlassen, was es
fiir die Kirche gibt: auf das Wort Gottes, wie auch immer es um den Menschen, der sich darauf
verlisst, bestellt sein mag.?

Um die Confessio Augustana als gemeinsames christliches Bekenntnis anzuer-
kennen, ist es notig, das Bekenntnis im Lichte seiner zusammenbindenden
Grundorientierung zu verstehen. Hier bietet die Gemeinsame Erklédrung sich selbst
als Interpretationsschliissel an, weil sie eben das Element hervorhebt, das nicht
nur gemeinsames Herzstiick bei Luther und Melanchthon war, sondern, wie im
Folgenden gezeigt wird, auch richtunggebend fiir die Interpretation der Confessio
Augustana ist.

3 Das Wort der Verheif3ung in der Confessio
Augustana

In der CA 1 wird die gemeinsame Basis des Glaubens in dem dreieinigen Gott
selbst festgelegt. Nur wenn es ein Gott ist, kann er in seinen drei ewigen Personen
,»von unermesslicher Macht, Weisheit und Giite“ in sowohl seinem Schopfungs-
als auch in seinem Erhaltungswerk geglaubt werden.** Den trinitarischen Cha-
rakter von Luthers Theologie haben Karl Lehmann und Horst Georg P6hlmann

22 Vgl.Wolfgang Thonissen: Martin Luther in Roman Catholics German-Language Theologies, in:
Oxford Encyclopedia on Martin Luther, hg.v. Derek R. Nelson/Paul Hinlicky, Oxford 2017. Schon
Walter Kasper konnte auf Grund der Arbeiten von V. Pfniir, W. Pannenberg und H. Jorissen in dem
Band Katholische Anerkennung des Augsburgischen Bekenntnisses? Ein Vorstof3 zur Einheit zwi-
schen katholischer und lutherischer Kirche, konkludieren, dass ,,die Augustana zumindest im Licht
des Selbstverstandnisses heutiger katholischer Theologie nach dem II. Vatikanischen Konzil
grundsétzlich katholisch interpretiert und insofern auch katholisch rezipiert werden kann®,
a.a.0., 151.

23 Karl Lehmann/Wolfhart Pannenberg/Theodor Schneider (Hg.), Lehrverurteilungen - Kir-
chentrennend?, Freiburg i.B. 1986, 60. S. a. die folgenden Seiten, sowie 56f.

24 BSLK, 50,3-15.



Gemeinsame VerheiBung und gemeiner Nutzen —— 265

1980 ganz richtig hervorgehoben, als sie die CA 1, 3 und 16 kommentierten.” Sie
fassten nach einer Lektiire der Confutatio zusammen, dass es eine tiefe Uber-
einstimmung in den fundamentalen Artikeln des christlichen Glaubens gibt,
einschlief’lich der Artikel iiber die Trinit#t.?® Gleichzeitig machten Lehmann und
Pohlmann darauf aufmerksam, dass trinitarische Theologie in der protestanti-
schen Theologie des 19. und 20. Jahrhunderts eher marginalisiert worden sei. Seit
dem Ende des 20. Jahrhunderts wiirden protestantische Theologen dann jedoch
wieder stdrker die zentrale Bedeutung der Trinitdtslehre fiir die Reformation be-
tonen. Das ist auch in unserem Zusammenhang von besonderer Wichtigkeit: Je
mehr konsensfahige Inhalte in der Confessio Augustana erkannt werden, desto
grofler wird auch die Basis fiir eine Verstindigung.”

Die Erbsiinde wird in CA 2 als Mangel an Furcht und Vertrauen gegeniiber Gott
definiert (sine metu Dei, sine fiducia erga deum).”® Das Bekenntnis zum Sohn
Gottes in CA 3 entfaltet den verheiflenen Inhalt des Evangeliums, der mit dem
Glauben als Gewissheit von der Wirklichkeit der Gnade (CA 4) empfangen wird.
Notger Slenczka misst CA 7 von der Kirche unter den ersten dreizehn Artikeln eine
zentrale Bedeutung zu — zwischen den vorigen sechs Artikeln vom Wort (CA 1-6)
und den folgenden sechs Artikeln vom Sakrament (CA 8-13). Wird die CA so
gelesen, kann es auch so verstanden werden, dass damit sichergestellt wird, dass
auch in den evangelischen Kirchen das VerheifSungswort gehort und empfangen
werden kann.*

Eine solche Darstellung der Hauptgedanken sowohl des Augsburger Be-
kenntnisses als auch der Gemeinsamen Erkldrung ist in der Hervorhebung der
konfessionellen Gemeinsamkeiten sehr nahe an den Positionen, die Luther in den
Schmalkaldischen Artikeln als unverzichtbar hervorhebt: Sie zeigt die Uberein-
stimmung in Gotteslehre und Christologie, und ebenso eine Ubereinstimmung in
dem Artikel, in dem man von nichts weichen oder nachgeben kann, ,es fille

25 Karl Lehmann/Horst Georg P6hlmann, Gott, Jesus Christus — Wiederkunft Christi, in: Meyer/
Schiitte, Bekenntnis des einen Glaubens, 48-78. S. a. Kasper, Bekenntnis und Bekenntnisge-
meinschaft, 28f., der den Ursprung der lutherischen Bekenntnisbildung in Luthers trinitarischem
Bekenntnis von 1528 ganz richtig verortet.

26 Lehmann/P6hlmann, Gott, 66.

27 Wenn das Gemeinsame grof3 genug ist, wird es ein degressives Argument zu behaupten, dass
eine wechselseitige Anerkennung die notwendige Rahmenbedingung sei, wie Walter Kasper es
behauptet. Die wechselseitige Anerkennung droht damit das gemeinsame Bekenntnis zu ver-
drangen. Vgl. Kasper, Bekenntnis und Bekenntnisgemeinschaft, 46.

28 BSLK, 53,5-8.

29 Vgl. N. Slenczkas Beitrag in diesem Band.



266 —— Bo Kristian Holm

Himmel und Erden“, d.h. ,das Ampt und Werk Jesu Christi oder unser Erlo-
sung“.>®

Wenn Melanchthon in seiner Apologie zu Artikel 4 zusammenfasst, dass auch
die Vater nicht durch das Gesetz gerechtfertigt wurden, sondern per promissionem
et fidem,** dann hebt er die zentrale, kommunikative und bekannte Struktur des
Wortes als den Mittelpunkt der Rechtfertigung hervor, und damit den engen Zu-
sammenhang zwischen dem Gewissheit schaffenden Wort und dem vertrauens-
vollen Glauben. Dass dieser Aspekt im Hinblick auf die Interpretation des Be-
kenntnisses 1980 nicht die Beachtung bekam, die er verdient hatte, wird
nochmals ganz deutlich, wenn wir das Kapitel von Miiller und Pfniir lesen: Ob-
wohl sie genau auf diese Passage der Apologie Bezug nehmen, indem sie zeigen,
wie die Formulierung justificatio per gratiam fiir die Reformatoren nicht treffend
genug war, gehen sie auf die promissio nicht ein.*?

Um die Bedeutung des Verheiflungswortes fiir die Confessio Augustana in
ihrer ganzen Breite und Tiefe zu verstehen, muss man auch den Kontext von
Luthers Verheif3ungstheologie im Horizont des spaten Renaissance-Humanismus
beriicksichtigen. Dieser Riickblick erhellt zugleich den Blick auf die Gegenwart.

3.1 Das Augsburger Bekenntnis und die Herausforderungen
des spdten Renaissance-Humanismus

Wenn wir unsere Gegenwart mit dem Anfang des 16. Jahrhunderts vergleichen,
finden wir iiberraschend viele Gemeinsamkeiten. Nicht nur die revolutiondre
Erweiterung der medialen Méglichkeiten verbindet unsere digitale Gegenwart mit
der bliihenden Publizistik aus den neuen Druckerpressen des 16. Jahrhunderts.
Die Beschleunigung der Informationsstréme hat damals wie heute einen grund-
legenden Skeptizismus befordert. Wie in der Gegenwart fragten sich die Menschen
vor fiinfhundert Jahren, was als sicheres Wissen gelten kann. Wenn wir den

30 BSLK, 415,21-22. Wir haben in dieser Hinsicht einen noch breiteren Zugang als denjenigen,
den Wenzel Lohff 1980 bemerken konnte. Vgl. Wenzel Lohff, Die Bedeutung der Augsburgischen
Konfession fiir die Luthererische Kirche und ihr Verhéltnis zur rémisch-katholischen Kirche, in:
Meyer/Schiitte, Bekenntnis des einen Glaubens, 20: ,Ldsst man Luthers Polemik beiseite, so
miisste es aufgrund dieses Modells moglich sein, die nachreformatorische Lehrentwicklung auch
in der rémischen Kirche neu, offen und niichtern zu priifen, ob sie als Interpretation, als Ausdruck
des in der Rechtfertigung bezeugten Heilsgeschehens begriffen werden kann. Damit wiirde zu-
mindest ein Zugang er6ffnet zu dem, was in rémisch-katholischer Lehriiberlieferung als ,Fiille*
des allgemeinen christlichen Glaubens gemeint wird.*

31 BSLK, 171,47-49.

32 Miiller/Pfniir, Rechtfertigung, 118.



Gemeinsame VerheiBung und gemeiner Nutzen — 267

wachsenden Skeptizismus im damaligen Denken in den Blick nehmen, wird klar,
dass die Reformation nicht nur als eine Kritik an kirchlichen Missbrdauchen zu
verstehen ist, sondern auch als eine christliche Antwort auf eine generelle epis-
temologische Krise.

3.2 Epistemologischer Skeptizismus und das Suchen nach
Gewissheit

Die europdische Spat-Renaissance war auf verschiedene Weise durch einen ver-
breiteten Skeptizismus herausgefordert.>* Dieser wurde durch nominalistisches
Denken, einen wachsenden Handel und vermehrte Kriegsfiihrung befeuert, findet
seine Grundlage aber vor allem in einem humanistischen Skeptizismus, dessen
Wurzeln in der norditalienischen Renaissance liegen. Diese humanistische Be-
wegung eine Hauptquelle fiir Unsicherheit und Skepsis. Humanisten wie Lorenzo
Valla ndhrten in der Tradition des Nominalismus die Zweifel, ob ein sicheres
Wissen iiberhaupt méglich sei. Dabei hatten die italienischen Humanisten zwar
nicht die Absicht, Sdtze der kirchlichen Lehre in Frage zu stellen, dennoch blieb
diese Folge nicht aus.®* ,,As historians or using external criticism of texts, hu-
manists could observe how social mores and customs varied across space and
time.“ Das brachte ein generell skeptisches intellektuelles Klima hervor.>® Obwohl
der Humanismus sehr inspirierend fiir viele Universitaten nérdlich der Alpen war,
bot er doch keine Antwort auf die Frage nach gesichertem Wissen.?” Das zeigte
sich vor allem in der Diskussion zwischen Luther und Erasmus.

Wenn wir die Pramisse akzeptieren, dass die Entwicklung einer praktischen
Skepsis einen generellen epistemologischen Skeptizismus hervorbrachte, dann
wird Kklar, dass die Reformation sich nicht nur gegen falsche Darstellungen des
Evangeliums wandte. Die neue Theologie ist somit zugleich als Antwort auf eine
philosophische Debatte zu verstehen, in der die Moglichkeit zuverldssigen Wis-

33 Auch Victoria Kahn weist auf eine Gemeinsamkeit zwischen Gegenwart und Renaissance hin.
Sie sieht aber vor allem die Ahnlichkeiten in dem heutigen Streit zwischen Logikern und Prag-
matisten in Richard Rortys Terminologie. Victoria Kahn, Rhetoric, prudence and skepticism in the
Renaissance, Ithaca u.a. 1985, 190f. Die mediale Entwicklung seit 1985 macht die Gemeinsam-
keiten noch gréfier.

34 Vgl.William John Wright, Martin Luther’s understanding of God’s two kingdoms: a response to
the challenge of skepticism, Grand Rapids, Mich. 2010 (Texts and studies in Reformation and post-
Reformation thought). Wright baut sein Studium u. a. auf die Arbeit von Victoria Kahn, Rhetoric.
35 Wright, Martin Luther’s understanding, 56 f.

36 Wright, Martin Luther’s understanding, 60 with reference to Victoria Kahn, Rhetoric, 27.

37 Wright, Martin Luther’s understanding, 94.



268 —— Bo Kristian Holm

sens grundlegend bezweifelt wurde.® Daraus folgt auch die Moglichkeit, die
Augsburger Konfession nicht nur aus der Perspektive des internen Konfessions-
verhdltnisses zu sehen, sondern auch in dem Kontext einer generellen kulturellen
Krise, die beide Konfessionen gleichermafien betraf. Damit wird nochmals her-
vorgehoben, dass konfessionelle Kontroversen nicht nur in ihrer Bilateralitadt zu
sehen sind, sondern auch in Blick auf eine gemeinsame Herausforderung inter-
pretiert werden kdnnen. Diese gemeinsame Aufgabe ist in dieser Hinsicht aber
eine doppelte. Sie besteht erstens in der Verkiindigung des Evangeliums, fiir die
mit der Gemeinsamen Erkldrung eine {iberzeugende Grundlage gefunden wurde.
Die zweite Aufgabe besteht darin, fiir die Welt insgesamt eine gemeinsame, von
der Last der Ambivalenz befreiende Antwort auf die Moglichkeit gesicherter Er-
kenntnis zu formulieren. Beide Perspektiven sind wichtig, um einen vollstandigen
Blick auf die Verantwortung der Kirchen im Umgang mit der konfessionellen
Differenz zu gewinnen.

William Wright sieht die sogenannte Zwei-Reiche-Lehre als Angebot zur Be-
waltigung der Welt, mit der zugleich eine Antwort auf eine grundlegende epis-
temologische Anfechtung gegeben wird: mit Luthers Unterscheidung des Got-
teswortes mit seiner unzweideutigen Vergewisserung des Wohlwollens Gottes von
einer Welt der Zweideutigkeit, in die es hineinspricht. Wenn wir Wrights Ver-
standnis von Luthers ,,Zwei-Regimenten-Lehre“ als eine Antwort auf den episte-
mologischen Skeptizismus folgen,* dann ist diese Lehre eng mit Luthers neuem
Verstdndnis des Wortes Gottes als promissio verbunden, das als solches die al-
leinige Quelle der unzweideutigen Gewissheit ist. Sowohl bei Luther als auch bei
Melanchthon finden wir ein Verstandnis von der promissio, die sowohl das Ver-
spechen einer heilvollen Zukunft ist als auch Gott als den in seiner Verheiflung
Wohlwollenden und schon gegenwdrtig in der sich als zweideutig erfahrbaren
Welt Wirkenden bezeugt.*® In dieser Weise ist die Verheiflung Gottes weitgehend
identisch mit der Offenbarung der Barmherzigkeit Gottes.

38 Wright, Martin Luther’s understanding, 95.

39 Diese Antwort auf einen epistemologischen Skeptizismus hangt natiirlich auch mit Luthers
Versuch zusammen, seine Theologie und Schriftlektiire gegeniiber Erasmus’ hermeneutischem
Skeptizismus zu verteidigen. Zu letzterem vgl. Rochus Leonhardt, Skeptismus und Protestantis-
mus. Der philosophische Ansatz Odo Marquards als Herausforderung an die evangelische
Theologie, Tiibingen 2003 (HUTh 44), v.a. 145-176.

40 Vgl. hierzu Bo Kristian Holm, Luther, Seneca, and benevolence in both creation and
government, in: Pekka Kirkkdinen/Olli-Pekka Vainio (Hg.), Apprehending Love: Theological and
Philosophical Inquiries, Helsinki 2019 (SLAG 73), 287-312.



Gemeinsame Verheiung und gemeiner Nutzen — 269

3.3 Christliche Theologie und romische Sozialphilosophie

Um den begrifflichen Kontext der promissio zu verstehen, ist es auch notwendig,
den intellektuellen Kontext der Reformation weiter zu klaren. Es ist festzuhalten,
dass Luther bei seinem Versuch, Gewissheit sowohl theologisch als auch episte-
mologisch neu zu begriinden, auch damit begann, das theologische Vokabula-
rium zu erneuern. Es ist in den letzten Jahren deutlich geworden, dass die r6-
mische Sozialphilosophie, vor allem in der Gestalt von Senecas De beneficiis und
De clementia und Ciceros De officiis, eine bisher unterschitze Rolle in der Ent-
wicklung der reformatorischen Theologie gespielt hat. Wie Risto Saarinen zeigen
konnte, hat die Sprache des beneficiums eine entscheidende Bedeutung fiir die
Entwicklung einer neuen theologischen Terminologie in der Reformation.*

Luthers Hervorhebung der Gnade als favor dei in seiner Schrift gegen Latomus,
die Melanchthon sofort in seine Loci communes von 1521 {ibernahm, war von ei-
nem Senecanischen Verstdndnis der Benefizien inspiriert.**> Die wahre Gabe oder
das wahre beneficium sind nicht erst mit der Gabe oder Wohltat als solcher
identifiziert, sondern mit dem Wohlwollen oder dem favor, mit welchem es ge-
geben wurde. Wenn wir die lutherische Rechtfertigungslehre von dieser Per-
spektive aus betrachten, wird nicht nur die Rolle der promissio innerhalb der lu-
therischen Theologie deutlicher, sondern auch der Anteil der Glaubigen in der
Rechtfertigung, der von katholischen Diskussionspartnern regelmaflig in der
Diskussion betont wird. Damit ist die Begrifflichkeit der Rechtfertigung von An-
fang an in eine Sprache der Gabe eingeschrieben, in der die gute Gabe sich immer
als solche zeigen muss, indem sie den Geber als uneigenniitzig und wohlwollend
offenbart, und der Empfanger die Gabe immer in dem mit der Gabe gegebenen
Vertrauen empfangen muss. Auch das konnte dem interkonfessionellen Dialog zu
Gute kommen. In dem Moment, in dem zentrale und allzu vertraute theologische
Loci durch ,neutrale” Gabe-Kategorien analysiert werden, wird zugleich die ge-
meinsame christliche Grundlage und damit auch die christliche Fiirsorge ,,fiir den
gemeine Nutzen® klar erkennbar (vgl. 1 Kor 12,7).%3

41 Risto Saarinen, Gunst und Gabe. Melanchthon, Luther und die existentielle Anwendung von
Senecas ,,Uber die Wohltaten“, in: Johannes Brosseder/Markus Wriedt (Hg.), Kein Anlass zur
Verwerfung. Festschrift fiir O. H. Pesch, Frankfurt a. M. 2007, 184—197.

42 Diese Inspiration ist nicht notwendigerweise direkt zu erkennen. Das wichtigste ist hier die
inhaltlichen Ubereinstimmungen mit Seneca, die {ibrigens ganz verbreitet war in der Spitre-
naissance, und deswegen zur gebildeten Hintergrundkultur gehorte. Vgl. hierzu: Holm, Luther.
43 Vgl. hierzu vor allem Risto Saarinen, God and the Gift. An Ecumenical Theology of Giving,
Collegeville, Minnesota 2005, und die Arbeiten, die in Zusammenhang des interkonfessionellen
DFG-Netzwerkes ,,Gabe: Beitrdge der Theologie zu einem interdisziplindren Forschungsfeld*



270 —— Bo Kristian Holm

Wenn man die lutherische Rechtfertigungslehre aus der Perspektive ihrer
sozialen Dimensionen betrachtet, wird der Anteil der Glaubigen, ein — wie schon
betont — fiir die katholische Seite wichtiger Gesichtspunkt, klar erkennbar. Die
Funktion des Vertrauens in die Intention des Gebers ist entscheidend fiir jede
Gabe-Relation, wenn eine Form der Anerkennung von dem Geber auf Seiten des
Empfangers intendiert ist. Ein Mangel an Vertrauen in das Wohlwollen des Gebers
macht jede Gabe ambivalent.** Wenn Luther von Anfang an Gott als den absoluten
Geber versteht, finden wir auch bei ihm eine Aufmerksamkeit auf die notwendige
Ambivalenziiberwindung.** So wird bei ihm ein Mangel an Vertrauen in das
Wohlwollen des gottlichen Gebers durch das Gefiihl des Zornes Gottes charak-
terisiert und macht es in seinen Augen unmoglich, Gott vom Teufel zu unter-
scheiden. Wenn an den gebenden Gott mit Vertrauen geglaubt werden soll, ist ein
Punkt der Eindeutigkeit notwendig, der den Geber als guten Geber erscheinen
lasst und auf den der Glaube sich deswegen stiitzen kann. So lasst sich das ge-
meinsame Verstdndnis des Glaubens im Lehrverurteilungs-Studium gabentheo-
logisch wiederholen: Hier wurde die mégliche gegenseitige Verurteilung des je-
weiligen Glaubensbegriffes aufgehoben, indem als entscheidender Punkt die
Unterscheidung zwischen Heilsgewissheit und Heilssicherheit hervorgehoben
wurde. Vertrauen ist ,,Heilsgewissheit“, aber nur wenn es in einem Vertrauen auf
etwas Externes verankert ist und nicht im Sinne einer ,fleischlichen® Sicherheit
verstanden wird.*

In ihrem Versuch zur Uberwindung der epistemologischen Krise des Re-
naissance-Humanismus nahmen die Reformatoren Aspekte sozialphilosophi-
scher Diskurse auf und brachten sie in die Behandlung von Glaube, Gnade und

herauskam: Veronika Hoffmann (Hg.), Die Gabe. Ein ,,Urwort“ der Theologie?, Frankfurt a.M
2009; Veronika Hoffmann/Ulrike Link-Wieczorek/Christof Mandry (Hg.), Die Gabe: Zum Stand der
interdisziplindren Diskussion, Freiburg i.B. 2016 (Scientia et religio 14); Veronika Hoffmann,
Skizzen zu einer Theologie der Gabe. Rechtfertigung — Opfer — Eucharistie — Gottes- und
Néchstenliebe, Freiburg i.B. 2013. Die 6kumenischen Mdoglichkeiten dieser Perspektive sind noch
nicht ausgeschopft, nicht zuletzt zum Thema Aktivitdt und Passivitdt und zum Thema Abend-
mahlslehre bestehen noch Desiderate. Vgl. hierzu vor allem die Diskussionen in Hoffmann,
Skizzen zu einer Theologie der Gabe.

44 Vgl. hierzu Bo Kristian Holm, Justification and Reciprocity. ,,Purified Gift-Exchange in Luther
and Milbank, in: Bo Kristian Holm/Peter Widmann (Hg.), Word - Gift — Being, Tiibingen 2009 (RPT
37), 87-116.

45 Zur Ambivalenziiberwindung bei Luther s. Bo Kristian Holm, Gabe und Geben bei Luther. Das
Verhdltnis zwischen Reziprozitdt und reformatorischer Rechtfertigungslehre, Berlin/New York
2006 (TBT 134), 48 - 69.

46 Lehmann/Pannenberg/Schneider, Lehrverurteilungen, 62. Vgl. hierzu auch Veronika Hoff-
manns Versuch die Rechtfertigungslehre als gegenseitige Anerkennung unter dem Stichwort
»Befreiung zur Wechselseitigkeit“ darzustellen: Hofmann, Skizzen, 326 —346.



Gemeinsame Verheiung und gemeiner Nutzen — 271

Rechtfertigung ein. Konkret war dies der Fokus auf wohlwollendes Geben und
damit gebendes Wohlwollen. In diesem Adaptionsprozess fiigten die Reforma-
toren einen dufderst unstoischen Aspekt hinzu, indem sie den starken Zusam-
menhang zwischen Materialitét, also der ,,Gabe“, und Intentionalitdt, dem favor,
betonten. Das wird deutlich, wenn Luther Christus selbst als die Gabe Gottes
verstand.*’

Weil ein Mangel an Vertrauen sowohl menschliches als auch géttliches Geben
ambivalent macht, konnen gottliche Wohltaten nicht nur von der benevola actio
abhéngig sein, sondern auch vom Glauben des Empfangers. In Luthers Hervor-
hebung der Inkarnation und des géttlichen Selbst-Gebens wird die enge Relation
zwischen ,,Materialitdt®, also dem, was gegeben wird, und Intentionalitdt, in der
der Geber als ein wirklicher Geber und nicht als ein Manipulator erscheint, ent-
scheidend. Die Hervorhebung der Intention des Gebers unterstreicht das starke
Beharren auf einer notwendigen Externalitdt der Heilsmittel, Wort und Sakra-
ment. Beide werden als promissio verstanden und deswegen als unzweideutige
Qualifizierung des Gegebenen. Von Melanchthon wird in seinen ersten Loci der
rechtfertigende Glaube als non aliud nisi fiducia misericordia divinae promissae in
Christo erkldrt.*® Wenige Seiten spéter setzt er fort ,,[...] zweifle nicht im Vertrauen
darauf, dass du nun keinen Richter mehr im Himmel hast, sondern einen Vater
hast, der dich umsorgt, nicht anders als sich unter Menschen die Eltern um die
Kinder sorgen“.*’

Melanchthon hat dieses Verstdndnis vom Glauben vor allem von Luther und
aus Hebr. 11,1 gelernt.”® Dieses Zentralelement reformatorischer Theologie wird
nun dazu benutzt, die Rechtfertigungslehre mit Blick auf die Schépfung zu 6ff-
nen:

Wer so Kraft des Geistes die Schopfung der Dinge beurteilt, der nimmt auch die Macht Gottes,
des Urhebers solcher grofien Dinge wie seiner Giite wahr. Wenn er fiihlt, dass er alles
gleichwie aus den Handen des Schopfers empfingt, das Leben, die Nahrung und das Kind.

47 Wie z.B. im gedruckten Galaterkommentar von 1519: ,,,Gegeben’ hat er jedoch nicht Gold und
nicht Silber, aber auch nicht einen Menschen, und nicht alle Engel, nein sich selbst. Grof3eres als
das gibt es nicht und hat er nicht.”“ WA 2, 458,3 - 5. Ubersetzung nach Martin Luther, Kommentar
zum Galaterbrief 1519, iibers. v. Immanuel Mann, Giitersloh 1990 (Calwer Luther-Ausgabe 10).
Hervorhebung im Original gesperrt. Vgl. hierzu Bo Kristian Holm, Gabe und Geben, 74-77.

48 Philipp Melanchthon, Loci Communes 1521. Lateinisch — Deutsch. Ubersetzt von Horst Georg
P6hlmann, hg.v. Lutherisches Kirchenamt der VELKD, Giitersloh *1997, 6,22.

49 Melanchthon, Loci Communes 1521, 6,27. Zu diesem und dem Folgenden, s. Holm, Luther.
50 S. z.B. Instructio pro confessione peccatorum, 1518, WA 1,258, 4; Von den guten Werken, 1520,
WA 6,209, 25-27.



272 —— Bo Kristian Holm

Und das [alles] iiberlédsst er dem Schopfer, damit er es lenkt, regiert, verwaltet und, was er
will, nach seiner Giite schenkt.*

Die Identitdt von dem verheiflenden Gott mit dem Bild vom barmherzigen Vater im
Himmel, der sich zugleich in Kreuz und Auferstehung Christi offenbart, fiihrt zu
einem grundlegenden Perspektiviwechsel: Sie dndert nicht nur das Verstindnis
von Gott, sondern auch von der Welt — und eben in dieser Reihenfolge. Die Re-
formatoren betonen damit zugleich die gegen den Manichdismus formulierte
altkirchliche Auffassung, dass auch die zweideutige Welt Gottes gute Schopfung
sei. Mit dieser Betonung von der Prdsenz Gottes in den Strukturen des mensch-
lichen Lebens, mit der auch die Giite in einer gefallenen Welt ihren Platz findet,
wurde der Gesellschaft gleichzeitig eine allgemeine Idee von Fiirsorge fiir das
gemeinsame Gute gegeben. Die Verantwortung der Obrigkeit wurde nach den
Pflichten des fiirsorglichen Vaters modelliert. Auch hier scheint die Confessio
Augustana ein gemeinsames Anliegen beider Konfessionen zu betonen, was u. a.
die Studie von George W. Forell und James F. McCue bestatigt.

3.4 Die Confessio Augustana in der Mitte des irdischen
Lebens

In dem kurzen, abschlieflenden Beitrag von George W. Forell und James F. McCue
liber weltliches Regiment und Beruf in der Confessio Augustana in dem Sam-
melband von Meyer/Schiitte beginnen die Autoren mit der Beobachtung, dass
diese Abschnitte ,,anderer Art als alle iibrigen in diesem Kommentar* sind. Unter
den Gegnern der CA in Augsburg habe es hier keinen Widerspruch gegeben. CA 16
iiber weltliches Regiment wurde ,,von den Verfassern der Confutatio ,billich an-
genommen‘ (libenter acceptatur),“* was auch Melanchthon explizit bemerkte.>
Es scheint zwei gute Griinde zu geben, auf diesen ,,geringeren” Artikel zu fokus-
sieren und ihn mit dem epistemologischen Hintergrund, wie er hier bereits im
Zusammenhang mit der Spat-Renaissance ausgefiihrt wurde, zusammenzubrin-
gen,

Der erste Grund liegt darin, dass dieser Artikel zundchst das Verstdndnis fiir
die Gemeinsamkeiten der Gegner der CA in Augsburg eréffnet. In einem weiteren
Schritt werden dann auch die Herausforderungen fiir eine Verstandigung zwi-

51 Melanchthon, Loci communes 1521, 6,64.

52 George W. Forell/James F. McCue, Weltliches Regiment und Beruf in der Confessio Augustana,
in: Meyer/Schiitte, Bekenntnis des einen Glaubens, 319 -337 (319).

53 Forell/McCue, Weltliches Regiment, 319; Vgl. Apol 16,1: sine ulla exeptione (BSLK, 307,34).



Gemeinsame Verheiung und gemeiner Nutzen — 273

schen Gegnern und Befiirwortern der CA identifizierbar. Der Ausgangspunkt der
Uberlegungen ist, dass die christliche Pflicht gegeniiber der gemeinsamen Welt
gemdf3 CA 16 durch ein klar anti-machiavellistisches Verstandnis weltlicher Au-
toritdt geprdgt ist. Hier finden wir antike rémische Ideale von wohlwollender
Obrigkeit, die durch biblische Familie-Metaphern und Gottesvorstellungen ge-
starkt und mit dem Aufruf zum verantwortlichen Handeln in der Welt gekoppelt
werden.”*

4 Monastische Theologie und weltliche
Verantwortung
4.1 Frohlicher Wechsel und Ehe-Metapher

Forscher wie Volker Leppin und Berndt Hamm haben unser Verstdndnis der
Wurzeln von Luthers Theologie in der spdtmittelalterlich-monastischen Tradition
vertieft.” Es wird dadurch deutlich, wie die Reformation zwei bedeutende Linien
in der abendldndischen Theologie zusammenfiihrte: die monastische und die
humanistische Tradition mit ihrer Weiterfithrung spatantiker sozialphilosophi-
scher Ideale. Diese zwei Traditionen wurden konstruktiv miteinander verbunden,
um eine neue theologische Sprache fiir den Inhalt des christlichen Glaubens zu
entwickeln.

Ich mo6chte diesen Punkt nur insoweit elaborieren, dass ich zeigen kann, wie
die Reformation auch im Hinblick auf ihre Position zur weltlichen Verantwortung
des Christenmenschen als eine Fortsetzung dessen gesehen werden kann, was
Luther im Kloster gelernt hat. In dieser Perspektive wird diese konstruktive Be-
arbeitung monastischer Theologie entscheidend fiir das Verstdndnis des Men-
schen sowohl in seinem Verhdltnis zu Gott als auch zur Welt.

Von seinem Beichtvater, Johannes von Staupitz, hat Luther das seelsorgerli-
che Ziel der Theologie gelernt, das spater das gemeinsame Herz der Wittenberger
Theologie werden sollte. Wahre Lehre und wahre Seelsorge wurden eins.*® Im

54 Vgl. Holm, Luther.

55 S.Volker Leppin, Die fremde Reformation: Luthers mystische Wurzeln, Miinchen 2017.

56 Leppin, Die fremde Reformation, 14, 34—54. Fiir Melanchthons seelsorgerliche Theologie s.
z.B. Timothy J. Wengert, Philip Melanchthon’s Annotationes in Johannem in Relation to its Pre-
decessors and Contemporaries, Genf 1987 (Travaux d’Humanisme et Renaissance 220), 154: ,,The
consequences [of stressing certitude] for Melanchton’s exegesis are clear. He interprets the pro-
mises of Jesus in John’s Gospel by investigating their effect on the uncertain conscience of a



274 —— Bo Kristian Holm

Kloster lehrte Staupitz Luther, sein Heil in dem Gekreuzigten zu sehen. Als Luther
die promissio bei der Betrachtung des Kreuzes zu begreifen begann, fand er zu-
gleich das Zentrum seines theologischen Denkens. Er bezog sich fortan wie sein
Lehrer Staupitz auf die communicatio idiomatum-Figur,* die auch in der Antiphon
zur Vesper und zur Laudes am Weihnachtsoktav in der romischen Liturgie prasent
war.”® Wiahrend nun allerdings der Kirchenvater Augustin mit dieser Figur allein
die Betrachtung von Kreuz und Auferstehung verband, liegt in der Antiphon der
Schwerpunkt auf der Inkarnation als entscheidendem Akt der Verséhnung. Dieser
Punkt gibt der communicatio idiomatum die Funktion als ,,Achse und Motor“ in
Luthers gereifter Theologie.”® In dem fréhlichen Wechsel werden Gerechtigkeit
und Siinde in einer soteriologischen Parallele zur christologischen Kommunika-
tion der Eigenschaften getauscht. In Luthers Gebrauch kommt der Sprache der
Liturgie und Frémmigkeit eine Zentralstelle in der Theologie zu, das gilt vor allem
fiir das Ehe-Bild.

Mit Hilfe der Ehe-Metapher wird der Aspekt der gottlichen Selbsthingabe ein
Kardinalpunkt in der Theologie Luthers. Der inkarnierte Christus sowie seine
Gegenwart in Brot und Wein werden zum Ausdruck dieser Selbsthingabe, die das
gottliche Wohlwollen den siindigen Menschen offenbart. Gleichzeitig wird eben
dieses promissionale Selbstgeben die Moglichkeitsbedingung fiir das menschli-
che Empfangen dieser Gabe in der Form eines ,,Zuriick-Gebens* im Glauben.®® Das
Verstandnis von Glauben als fiducia ldsst ein spezifisches Verstindnis vom

believer beset by ,Anfechtungen’. In order for the Word to provide certitude, the promise itself
must be clear and simple.*

57 S. David C. Steinmetz, Luther and Staupitz. An essay in the intellectual origins of the Pro-
testant Reformation, Durham, N.C. 1980 (Duke monographs in medieval and Renaissance studies
4), 241., 29, 139.

58 O admirabile commercium!

Creator generis humani,

animatum corpus sumens,

de Virgine nasci dignatus est:

et procedens homo sine semine,

largitus est nobis suam Deitatem.

59 S. hierzu Johann Anselm Steiger, Die communicatio idiomatum as Achse und Motor der
Theologie Luthers. Der ,frohliche Wechsel“ als hermeneutischer Schliissel zu Abendmahlslehre,
Anthropologie, Seelsorge, Naturtheologie, Rhetorik und Humor, in: Neue Zeitschrift fiir syste-
matische Theologie und Religionsphilosophie 38 (1996).

60 Vgl. die einsichtsvolle Studie von Wolfgang Simon, Die Messopfertheologie Martin Luthers.
Voraussetzungen, Genese, Gestalt und Rezeption, Tiibingen 2003 (Spatmittelalter und Reforma-
tion. Neue Reihe 22).



Gemeinsame Verheiung und gemeiner Nutzen — 275

menschlichen Selbstgeben zu, in dem Vertrauen eine Antwort des ganzen Selbst
ist.®

Das wechselseitige Selbst-Geben, fiir welches die Ehe eine Metapher wird,
hebt die Relation zwischen der wohlwollenden Intention des géttlichen Gebers
und dem Vertrauen des menschlichen Empfangers hervor. Die Bewegung des
wechselseitigen Selbst-Gebens ist aus zwei Griinden wichtig. Es wird erstens ein
Verstandnis menschlicher Passivitit im Empfang gottlicher Gnade ermdoglicht,
das zugleich mit dem Gedanken menschlicher Teilnahme im Ereignis der Recht-
fertigung verbunden werden kann, worauf katholische Theologen immer wieder
insistieren. Zweitens wird dadurch unser Verstdndnis der gemeinsamen Verant-
wortung fiir das Gute vertieft. Diesem Punkt gilt der folgende Abschnitt, in dem
unsere gegenwartige Verantwortung fiir die Welt behandelt wird.

4.2 Bonum commune - politische Wechselseitigkeit im
Hohelied

Luthers Gebrauch des Ehebildes hebt die Symmetrie in der Gott-Mensch-Relation
iiberraschend hervor.®* Der Briutigam gibt sich selbst, und ebenso tut es die
Braut. Um den nétigen Unterschied zwischen Gott und Mensch zu sichern, wird
bei Luther die Verwendung des Ehebildes mit der Geschichte des Hosea, der eine
unwiirdige Partnerin zur Frau genommen hatte, kombiniert. In dem wechselsei-
tigen Selbstgeben, das die Rechtfertigung veranlasst, wird der unwiirdigen Braut,
die nichts zu geben hat, eine neue Wiirdigkeit und ein neuer Status gegeben,
indem sie im Modus des glaubenden Vertrauens sich selbst gibt. Fiir eine 6ku-
menische Verwendung von Begriffen wie Gabe und Anerkennung ist es wichtig zu
wissen, dass Luther dieses Modell der Rechtfertigung in der Lehre von der
christlichen Liebe wiederverwendet.

Wie Christus dem Siinder einen neuen Status gibt, ist es beispiels- und be-
merkenswerter Weise die Pflicht des Christen in der Ausiibung der guten Werke,
immer alles, was sein Nachster sagt, in der besten Weise zu deuten (als Auslegung
des achten Gebotes), und immer die Lebensbedingungen des Néichsten zu ver-
bessern (als Auslegung des siebten Gebotes).

Dies wird ganz deutlich, wenn wir eine von Luthers politischen Schriften in
die Betrachtung einbeziehen. Im Jahr des Augsburger Reichtages halt Luther eine

61 Bo Kristian Holm, Positive Okonomie als Promissio, in: Hoffmann/Link-Wieczorek/Mandry,
Die Gabe, 141-162.
62 Vgl. z.B. Martin Luther, De libertate christiana (1520), StA 2,274,37-275,38.



276 —— Bo Kristian Holm

fast vergessene Vorlesung iiber das Hohelied.®* In seinem Buch Uber Liebe und
Herrschaft hat Hans-Martin Gutmann gezeigt, wie Luther in seiner Auslegung das
Hohelied vielleicht iiberraschend fiir viele als ein politisches Traktat — und nicht
anders - liest. Demnach sollte sich die Obrigkeit von Relationen der wechsel-
seitigen Verpflichtungen und im Dienst fiir das Gemeinwohl auszeichnen.®*

In Luthers sozialen Vorstellungen des Politischen arbeiten alle Teile der Ge-
sellschaft auf ihrer jeweiligen Ebene fiir den gemeinen Nutzen zusammen. Luther
wendet die mystische Vereinigung der monastischen Theologie zu einer starken
sozialen Vorstellung von dem Staat als einem Ganzen, das eng verbunden ist mit
der Gegenwart des Schopfers in seiner Schépfung, und in dieser Weise ein
Grundelement trinitarischen Denkens hervorhebt.

5 ,,Zum gemeinen Nutzen* - Vertrauen, Politik
und gegenseitige christliche Anerkennung

Forell und McCue enden ihren Beitrag iiber weltliches Regiment und Beruf mit
einem Hinweis auf die mogliche Orientierungshilfe, die die Confessio Augustana
den heutigen Kirchen leisten konnte:

In der CA sehen wir nicht so sehr fertige Antworten auf unsere Fragen als vielmehr wichtige
und wertvolle Orientierungspunkte, die, wenn man sie sorgsam beachtet, sich fiir Lutheraner
und Katholiken hilfreich erweisen kénnten in ihrem Bemiihen, einen Weg zu finden in einer
grundlegend gewandelten politischen Welt.®

Gewiss hat sich die Welt seit dem Augsburger Bekenntnis gedndert. Es gibt aber
heute einen dringenden Bedarf fiir politische und gesellschaftliche Visionen von
Vertrauen, Gemeinsamkeit und Einheit zu Gunsten des Gemeinwohls. Wenn Kir-
chen die Wahrheit in einer Welt voll Falschheit und Misstrauen sagen wollen,
sollten sie ernsthaft iiberlegen jede Moglichkeit zu nutzen, Gemeinsamkeiten zu
betonen. Die Confessio Augustana bietet dazu eine Moglichkeit, im Vertrauen
darauf, dass auch der Andere auf dem Boden der gemeinsamen Verheif3ung nichts

63 Martin Luther, Vorlesung iiber das Hohelied, 1530/31, WA 31 II, 586 — 769.

64 Hans-Martin Gutmann, Uber Liebe und Herrschaft: Luthers Verstindnis von Intimitdt und
Autoritédt im Kontext des Zivilisationsprozesses, Gottingen 1991 (Gottinger theologische Arbeiten
47), 234. S. auch Bo Kristian Holm, Dynamic Tensions in the Social Imaginaries of the Lutheran
Reformation, in: Bo Kristian Holm/Nina Javette Koefoed (Hg.), Lutheran Theology and the Sha-
ping of Society. The Danish Monarchy as Example, Gottingen 2018.

65 Forell/McCue, Weltliches Regiment, 332.



Gemeinsame Verheiung und gemeiner Nutzen — 277

Anderes in dieser Welt sucht als das Gemeinwohl. Dann ist die Frage der katho-
lischen Anerkennung des Augsburger Bekenntnisses auch nicht in erster Linie von
bestimmten wechselseitigen Anerkennungsschritten abhingig.®® Es zihlt viel-
mehr, ob christliche Kirchen in einer briichigen und von Skeptizismus belasteten
Welt zeigen wollen, wie gegenseitige Anerkennung Konflikte heilen und Vertrauen
schaffen kann. Das konnte eine dringende Aufgabe sein: der Welt zeigen, dass die
christlichen Kirchen eine gemeinsame Basis in einem eindeutigen g6ttlichen
Versprechen haben, von dem das Augsburger Bekenntnis Zeugnis gibt, und somit
auch eine gemeinsame Vision eines Lebens im Dienst des Gemeinwohls.

66 S. z.B. die sonst perspektivreichen Uberlegungen zum Begriff wechselseitiger exogener Re-
zeption, die auch den Rezipienten selbst verdndert, in: Ulrich Kiihn, Die Frage einer katholischen
Anerkennung der Confessios Augustana als Problem 6kumenischer Rezeption, in: Hoffmann/
Kiihn, Die Confessio Augustana im 6kumenischen Gesprach, 21-25.






