Bernd Jochen Hilberath
50 Jahre danach - sind wir schon weiter?

1 Zur Ausgangslage

Wer als Theolog*in zu 6kumenischen Vortrdgen und Gesprachsabenden an der
Basis unterwegs ist, dem/der wird hiufig entgegengehalten: ,,Wir sind aber schon
viel weiter als die [...]“. Nun gilt hier in besonderem Mafe, was jedem theologi-
schen Statement gut ansteht: differenzieren! Gewiss, man kann sich auch totdif-
ferenzieren und dann leicht sarkastisch feststellen: ,,Gut, dass wir dariiber geredet
haben.“ Es ist nicht ganz von der Hand zu weisen, dass auch fiir die 6kumenische
Szenerie gilt: ,,Wir haben jetzt lange genug interpretiert, ndmlich Lehrverurtei-
lungen aufgearbeitet und Bekenntnistexte miteinander verglichen — nun geht es
darum auch zu handeln!* Gleichwohl miissen Theolog*innen einen gewissen
Widerstand leisten und auf das Unterscheiden, griech: das krinein (der Wort-
stamm fiir Krise und Kriteriologie), drdngen. Bildet das folgenlose und immer
wieder aufs Neue eingeforderte ,,das miissen wir nochmal griindlich aufarbeiten“
den einen, so der heillose Aktivismus den anderen Pol des 6kumenischen Spek-
trums.

Was gilt es zu unterscheiden? Ganz grob, notwendig wenn auch nicht hin-
reichend, sind es die drei Grof3subjekte kirchlich-theologischer Kommunikation:
das Gottesvolk insgesamt, zu dem wissenschaftlich arbeitende Theolog*innen
sowie Reprdsentant*innen in mehr oder weniger lehramtlicher Funktion dazu-
gehoren — und das nicht in einem Dariiberstehen, sondern einem verantwortli-
chen Miteinander. Die Zuordnung dieser drei Bezeugungsinstanzen (Gemeinden/
Kirchen-, Lehramt“-wissenschaftlich arbeitende Theologie) zueinander und dann
vor allem zu den normativen Bezeugungsinstanzen, vor allem zur Auslegung der
Heiligen Schrift, ist selbst wieder in den Konfessionskirchen unterschiedlich
ausgepragt. Ich erinnere nur an das geradezu kontrdare Procedere im Zusam-
menhang der Gemeinsamen Erkldrung zur Rechtfertigungslehre. Inwieweit auf
evangelischer Seite Mitchrist*innen, die keine Theolog*innen sind und kein Kir-
chenamt begleiten, jeweils involviert sind, wird selbst differenziert zu priifen sein.
Katholischerseits jedenfalls klafft eine Kommunikationsliicke zwischen Lehre
und Theologie auf der einen und den Erfahrungen und der Praxis der Glaubigen
in den Gemeinden. Ja, wie Theodor Schneider, einer der Altmeister 6kumenischer
Theologie, feststellt, gilt diese Kluft auch fiir das Verhéltnis von Lehramt und
Theologie — und das eben nicht nur in synchroner, sondern auch in diachroner

8 OpenAccess. © 2022 Bernd Jochen Hilberath, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung — Nicht kommerziell — Keine Bearbeitung 4.0 In-
ternational Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110683868-018



190 —— Bernd Jochen Hilberath

Hinsicht.! Wer, auch von den heutigen Bischofen, kennt die 6kumenischen Do-
kumente, die in Jahrzehnten erarbeitet wurden? Wer kennt das Okumenismus-
dekret und iiberhaupt die Texte des Zweiten Vatikanischen Konzils, von der
Wiirzburger Synode ganz zu schweigen? Und wie steht es mit der Kenntnis der in
Lima verabschiedeten Konvergenzerklarungen, des Projekts Lehrverurteilungen —
kirchentrennend?, wie mit der Gemeinsamen Erkldrung, wie mit Vom Konflikt zur
Gemeinschaft? Gewiss gilt auch hier das notwendige Unterscheiden: innerhalb der
drei Grof3subjekte gibt es selbst ein breites Spektrum an bewusst vertretenen oder
auch nur de facto eingenommenen Positionen. Hier gilt, was Johanna Rahner
unldngst o6ffentlich und deutlich behauptete: Die Furcht vor Kirchenspaltung ist
unbegriindet, denn wir haben sie schon. Das erschwert das ohnehin nicht ein-
fache Amt episkopal-lehramtlicher Pragung und erzwingt die Verabschiedung
eines undifferenzierten Einheitsdenkens, das moglichst una voce zum Ausdruck
gebracht werden soll.

Die Frage also, ob wir 40 Jahre nach der einschldgigen Debatte und zur
Entlastung der kommenden 10 Jahre behaupten diirfen, wir seien schon (viel)
weiter, kann nur differenzierend beantwortet werden, wobei ich jetzt nur fiir die
rémisch-katholische Seite spreche. Okumenisch engagierte und z. B. bewusst eine
konfessionsverbindende Ehe lebende Katholik*innen schidtzen ihre evangeli-
schen Partner*innen, bewundern Charakteristika ihres Glaubenslebens, génnen
ihnen die Freiheit im Kompetenzennetz der Glaubenskommunikation. Diese Ka-
tholik*innen wollen zugleich ihre eigene Herkunft einbringen und lebendig hal-
ten oder auch wieder erwecken, und sie fragen sich, ob die unterschiedlichen
Lehrgebdude, von denen sie zumeist nur gehort, die sie aber nie gelehrt und er-
klart bekamen, ihr gemeinsames Christenleben spalten kann. Zwei Reaktionen
von Seiten des Lehramtes und der Theologie sind in jedem Fall denkbar: entweder
das Projekt einer grofangelegten, aber wohl kaum noch flichendeckend gefrag-
ten Okumenischen Katechese und Erwachsenenbildung oder der Versuch, die
Erfahrungen der Basischristen ernst zu nehmen und auf ihre Relevanz fiir die
Einschatzung der womoglich gar nicht mehr kirchentrennenden unterschiedli-
chen Lehrgestalten zu befragen.

Die romisch-katholische Kirche hat ihre eigene Geschichte, was das Verhalt-
nis von Glaubenslehre und Glaubenserfahrung angeht. Selbst da, wo das sich auf
die eigene Erfahrung Berufen nicht absolut gesetzt wurde und nicht seinerseits
Kommunikation verweigerte, begegnete Argwohn und Abwertung. Spatestens an
dieser Stelle wird deutlich, dass es einschldgige Machtverhaltnisse in der kon-

1 Vgl. Theodor Schneider, Okumenisches Portrit, in: Una Sancta 71 (2016), 71-79.



50 Jahre danach - sind wir schon weiter? =— 191

kreten Auspragung des Kommunikationsdreiecks? gibt, und es gilt ins Auge zu
fassen, dass der ekklesiologischen und von daher auch der 6kumenischen
»Psychologie®“ grofleres Gewicht zukommt als Ekklesiologie und 6kumenischer
Theologie.?

Beim Niederschreiben habe ich mich, spdtestens an dieser Stelle, gefragt, ob
die Bedenken, die ich fiir notwendig erachte, iiberhaupt hilfreich sein kénnen fiir
die Tagung selbst und das Projekt der 6kumenischen Bemiihungen um die Con-
fessio Augustana. War die Situation nicht immer so, so dass es keinen Sinn macht,
hier als 6kumenische Greta Thunberg aufzutreten und endlich schnelles Handeln
einzufordern, bevor das 6kumenische Klima kollabiert? Es mag sein, dass sich
etwa durch den Beitrag von Theo Dieter herausstellt: wir sind heute nicht weiter
als in den 70er Jahren und um 1980 herum. Wenn wir aber, was den theologischen
Stand angeht, nicht weiter wiaren (was ich nicht fiir zutreffend halte), so hat sich
gleichwohl der Kontext, der kirchliche und gesamtgesellschaftliche, erheblich
verdndert. Und heutzutage leugnet ja kein verniinftiger Theologe, dass Kontex-
tualitdt von elementarer Bedeutung fiir die Verantwortung des iiberlieferten
Glaubens ist. Damit betreibt 6kumenische Theologie keine der einseitigen Formen
von Okumene, die seinerzeit Kardinal Ratzinger den Thesen von Heinrich Fries
und Karl Rahner* bzw. ihrer Stofirichtung unterstellte:> Es handelt sich weder um
eine ,,Basisokumene“, die die Gemeinden spaltet, noch um eine die Bischéfe blof3
belehrende und von oben herab dozierende ,Obrigkeitsokumene®, noch ist
Okumene Verhandlungssache - ein Vorwurf, den Joseph Ratzinger als Benedikt
XVI. erneut erhoben hatte. Mir scheint, dass es sich lohnt, folgende Spur zu
verfolgen, die ich in diesem Rahmen nur vorsichtig vorzeichnen kann: Wenn
Christenmenschen ihren Glauben im 6kumenischen Miteinander leben und sich
im Kern nicht als getrennt erfahren, wenn der gednderte gesellschaftliche Kontext
— zunehmende Kirchenaustritte bzw. Nicht-eintritte, so dass die Christ*innen
nicht mehr die Mehrheit in der Bevolkerung darstellen; Herausforderung durch
andere Religionen und Religionsformen, besonders durch die Muslim*innen in
unserem Land; gemeinsame Herausforderungen ethischer Art und das Wach-

2 Vgl. meinen Beitrag: Das Spannungsverhdltnis zwischen Kirchenleitung, Theologie, Basis und
geistlichen Gemeinschaften aus romisch-katholischer Perspektive, in: Una Sancta H.3/2013
(Themenheft), 195-205.

3 Vgl. meinen Beitrag: Nicht-genuin-theologische Faktoren im Prozess der (Ent)Konfessionali-
sierung. In Erinnerung an Giinther Gassmann, in: Theologische Quartalschrift 197 (2017), 277-
288.

4 Heinrich Fries/Karl Rahner, Einigung der Kirchen — reale Moglichkeit, Freiburg i.B. 1983.

5 Vgl. Heinrich Fries, Einigung der Kirchen - reale Moglichkeit, in: Heinrich Fries/Otto Hermann
Pesch (Hg.), Streiten fiir die eine Kirche, Miinchen 1987, 77— 81.



192 —— Bernd Jochen Hilberath

halten einer Zukunftshoffnung — wenn dieser Kontext dringender denn je, wenn
auch spezifischer zur Besinnung auf das, was wir gemeinsam bezeugen koénnen,
zwingt, was bedeutet dies dann fiir das Verhiltnis der Konfessionskirchen zu-
einander? Miissen wir wieder einmal gezielt das Verhiltnis von sprechendem und
handelndem Glauben, von Orthodoxie und Orthopraxie ins Auge fassen?® Wieweit
kann uns eine mogliche Anerkennung der CA bei diesem Projekt helfen?

2 Zur Struktur der Glaubenslehre

Melanchthons Anliegen war es, durch die Unterscheidung von unverzichtbaren
Fundamentalartikeln — systemisch gesprochen: von solchen, die Unterschiede
machen wiirden — und den Adiaphora, also Artikeln, denen kein kirchentren-
nender Charakter zukommt, den Beweis zu erbringen, dass die Reformwilligen
und die Altglaubigen im Herzen des Glaubens iibereinstimmen. Manche Artikel
wiirden auch heute noch so eingeordnet sein, andere hinzukommen oder an die
Stelle treten. Dariiber ging ja vor 40-50 Jahren die Debatte, wie Theo Dieter
zeigen wird, und genau diese zuordnende Unterscheidung spielte auch in der
Rezeption der Debatte in nachfolgenden 6kumenischen Dokumenten eine Rolle.
Nach Jahrzehnten macht es keinen Sinn einfach zu kopieren; zumindest in diesem
Sinn wiirde eine Anerkennung der CA gerade keinen Sinn ergeben. Geradezu
mustergiiltig ist dagegen die Unterscheidung zwischen gemeinsamem Fundament
und legitimer Pluralitdt im Sinn eines differenzierenden Konsenses. Einige Bei-
trage hier haben sich ja schon mit der Frage auseinandergesetzt, welche Relevanz
den damaligen Kontroversen im Einzelnen heute noch zukommt. Zugleich ist zu
fragen, welche damals so nicht artikulierten Lehrunterschiede heute einer Aner-
kennung der Kirchen als legitime Auspragungen der einen Kirche Jesu Christi im
Wege stiinden bzw. {ibereinstimmend als nicht mehr kirchentrennenden einge-
stuft werden konnen. Wie uns hier in Erinnerung gerufen wurde, sind die Topoi
der CA: Gott und der Mensch vor Gott und der Weg des Menschen in und mit der
Kirche, mit den Heilsmitteln zu Gott. In einer tatsdchlichen oder auch nur, je-
denfalls partiell, nominell christlichen Welt kommt der Vielzahl der Heilsmittel
auf dem einen Heilsweg mit Jesus Christus viel Aufmerksamkeit zu. Heute scheint
eine Konzentration auf den, den wir als ,,den Weg, die Wahrheit und das Leben*
bekennen, Vorrang zu haben. Es geht im Kontext der interreligiosen Begegnung
wie eines neuen Atheismus, Agnostizismus und Desperantismus darum, die Au-

6 S. jetzt: Theodor Schneider, Orthodoxie und Orthopraxie. Glauben bekennen — Glauben leben,
hg. u. weitergefiihrt von Bernd Jochen Hilberath/Dorothea Sattler, Ostfildern 2020.



50 Jahre danach - sind wir schon weiter? =— 193

gen zu Offnen fiir und die Hoffnung wachzuhalten auf den Gott, der — ohne
aufzuhoren Gott zu sein — in diese Menschenwelt eingeht, auf die Menschen zu-
geht und mit ihnen geht. In Anlehnung an Karl Rahner ldsst sich formulieren:
Unser transzendierendes Sehnen nach seliger Erfiillung verfehlt nicht asympto-
tisch sein Ziel. Wir geben Zeugnis vom ,,Grund unserer Hoffnung® - ich zitiere
bewusst das Bekenntnis der Wiirzburger Synode, die ja im Jahrzehnt vor dem CA-
Jubildaum ebenfalls den Versuch wagte, die Fundamentalartikel unseres Glaubens
im Heute zu formulieren.” Wir Christ*innen — und das interreligiose Gesprich
wird erweisen, wieweit dies auch fiir andere Religionen gilt — glauben, einen
Grund benennen zu kénnen, weshalb unser Streben nicht ins Leere greift: Gott
selbst ist transzendent und unverfiighar, aber aus freien Stiicken — wir nennen es
Gnade, also sola gratia — nicht in asymptotischer Fastanndherung geblieben.
,»Wer mich gesehen hat, hat den Vater gesehen“ (Joh 14,9) ist das Herzstiick des
Evangeliums. Wir Christ*innen kénnen von Gott nur sprechen, wenn wir in dieser
Theo-logik von Jesus Christus sprechen.

So wenig wie zu Zeiten Melanchthons — von Ausnahmen abgesehen — Gott in
Frage gestellt wurde, so wenig war auch das trinitarische Gottesbild bestritten,
jedenfalls weithin. Heute erfordert die Kontextualitdt unseres Glaubens ein ent-
sprechendes Zeugnis. Es geniigt eben nicht, sich mit dem mehr oder weniger
gewissen Festhalten an dem allméachtigen und barmherzigen Gott zufrieden zu
geben, jedenfalls geniigt dies fiir das unverkiirzte und evangeliumsgemafle Leh-
ren der Kirchen nicht. Aber nicht primdr um der Integritat willen, sondern in
erster Linie um des menschenfreundlichen Gottes willen bedeutet Rechenschaft
vom Grund unserer Hoffnung heute, von Gott, Jesus Christus und, was in der CA
keine Rolle spielt, dem Heiligen Geist zu sprechen in Leiturgia, Martyria und
Diakonia.

Die romisch-katholische Kirche war in dieser Hinsicht zwar nicht weiter, aber
immerhin bis dahin gelangt. In der Debatte um das Okumenismusdekret spielte
die Rede von der Hierarchie der Wahrheiten eine gewichtige Rolle (und die
Wiirzburger Synode hat sie in ihrem Beschluss zur Okumene 3.2.4 aufgenom-
men).® Auf dem Konzil® wurde diese methodologische Orientierung eingebracht
von Bischof Pangrazio aus Gorizia, der in einem multikulturellen, inhomogenen

7 Unsere Hoffnung. Ein Bekenntnis zum Glauben in dieser Zeit, in: Gemeinsame Synode der
Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland. Offizielle Gesamtausgabe (I), Freiburg i.B. 1976,
84—-111 (mit einer Einleitung von Theodor Schneider, 71-84).

8 Pastorale Zusammenarbeit der Kirchen im Dienst an der christlichen Einheit, in: Gemeinsame
Synode, 774806, hier: 781 (Einleitung von G. Voss, 765-773).

9 S. dazu meinen Kommentar zum Okumenismusdekret ,,Unitatis Redintegratio®, in: Herders
Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, Bd. 3, Freiburg i.B. 2005, 69 —223.



194 —— Bernd Jochen Hilberath

Kontext lebt, was moglicherweise ,,seine ungewohnliche 6kumenische Nach-
denklichkeit“!® erklart. Spater sorgte dann Kardinal Konig von Wien fiir die er-
neute Aufnahme dieses Theologumenons. Pangrazio beklagte, dass der Aufzih-
lung der elementa ecclesiastica das ,,einigende Band“ und Zentrum fehle, ndmlich
Jesus Christus, ,,den alle Christen als Herrn der Kirche bekennen, dem zweifellos
die Christen aller Gemeinschaften treu dienen wollen und der auch in den ge-
trennten Gemeinschaften durch seine aktive Gegenwart im Heiligen Geist seine
Wunder vollbringen will, freilich nicht durch die Verdienste der Menschen, son-
dern allein durch die Gnade seiner Barmherzigkeit*“*,

Ich mo6chte vor dem Hintergrund der nachkonziliaren Nicht-Wirkungsge-
schichte weiter fragen: Handelt es sich nicht dann bei den ,,Gemeinschaften” um
»Kirchen im eigentlichen Sinn“? Nach Pangrazio ergibt sich aus der Struktur der
Offenbarung selbst eine Hierarchie der Wahrheiten, derzufolge die Wahrheiten
des Zieles iiber den Wahrheiten der Mittel einzuordnen sind. Zu den ersten gehort
»das Geheimnis der allerheiligsten Dreifaltigkeit, der Menschwerdung des Wortes
und der Erlosung, der géttlichen Liebe und Gnade gegeniiber der siindigen
Menschheit, des ewigen Lebens in der Vollendung des Reiches Gottes“!2. Zu den
sekunddren Wahrheiten der Heilsmittel zahlt Pangrazio z.B. ,,die Wahrheiten
iiber die Siebenzahl der Sakramente, {iber diese hierarchische Ordnung der Kir-
che, iiber die apostolische Sukzession“. Dies seien Mittel fiir den ,,irdischen Pil-
gerweg” der Kirche, aber nicht ewige Wahrheiten.

1990 verdffentlichte eine Gemeinsame Arbeitsgruppe des Papstlichen Rates
zur Forderung der Einheit der Christen und der Kommission fiir Glauben und
Kirchenverfassung ein Studiendokument unter dem Titel ,,Der Begriff der ,Hier-
archie der Wahrheiten‘ — eine 6kumenische Interpretation“*3. Eine hoffnungsvolle
Perspektive tut sich auf, wenn es darin heifit: ,,Eine Anerkennung der ,Hierarchie
der Wahrheiten‘ konnte bedeuten, dass die 6kumenische Tagesordnung auf eine
Gemeinschaft im ,Fundament‘ gegriindet wird, die bereits besteht und den Weg
weisen wird zu jener Ordnung von Prioritdaten, die ein allmdhliches Hinein-
wachsen in die volle Gemeinschaft erméglicht.“*

Die Gemeinsame Erklarung war als wichtiger Schritt auf diesem Weg gedacht,
als Meilenstein, der dann fiir manche zum Stolperstein wurde oder dafiir erklart
wurde. Ich frage mich an dieser Stelle und gebe die Frage weiter: Sind wir nicht

10 Otto Hermann Pesch, , Hierarchie der Wahrheiten“ — und die 6kumenische Praxis, in: Con-
cilium 37 (2001), 310, Anm. 13.

11 AS (Acta Synodalia) I1/6, 34.

12 AS (Acta Synodalia) 11/6, 34.

13 In: DwU (Dokumente wachsender Ubereinstimmung) 2, 751-760.

14 DwU 2, 758.



50 Jahre danach - sind wir schon weiter? =— 195

langst in die volle Gemeinschaft hineingewachsen, so dass wir das ,,allmdhlich®
streichen konnen, auch wenn eine ,Gemeinsame Offizielle Feststellung‘ noch
aussteht?

Unter uns sind Berufenere, die aufzeigen konnen, wie diese Unterscheidung
einer Hierarchie der Wahrheiten in den 6kumenischen Dokumenten seit 1980
sichtbar wird. Sind wir nicht inzwischen ,,Vom Konflikt zur Gemeinschaft® ge-
kommen? Hat nicht z.B. das Pliddoyer der drei Okumenischen Institute Abend-
mahlsgemeinschaft ist moglich® vor fast 20 Jahren vorweggenommen, was jetzt
vom OAK ausfiihrlich dargelegt und als ,,theologisch ausreichend® beurteilt wird?
Wir kénnen nur hoffen, dass die Kritik jetzt differenzierter ausfdllt, zumal es ja
nicht gleich zu sein scheint, wer was in Sachen Okumene vortridgt — das wire
dann wieder ein Thema der Okumenischen Psychologie. Ich will an dieser Stelle
die Thesen von Fries und Rahner unter dem Gesichtspunkt der Struktur der
Glaubenslehre in Erinnerung rufen.®

Die erste These lautet: ,,Die Grundwahrheiten des Christentums, wie sie in der
Heiligen Schrift, im Apostolischen Glaubensbekenntnis und in dem von Nizda
und Konstantinopel ausgesagt werden, sind fiir alle Teilkirchen der kiinftig einen
Kirche verpflichtend.“"”

Schnell héren wir die Einwdnde: Was sind denn die biblischen Grundwahr-
heiten und vor allem: wer legt sie verbindlich aus und vor? Geniigt das Zitieren des
Symbolums, selbst wenn das in der Liturgie geschieht? Teilen denn alle das
gleiche Verstandnis der Grundwahrheiten? Wir erinnern uns an die Debatte um
die Gemeinsame Erkldrung zur Rechtfertigungslehre: ,,Konsens in Grundwahr-
heiten”, also nicht dezidiert ,,in den Grundwahrheiten“. Und jetzt einen Konsens
in Grundwahrheiten nicht nur der Rechtfertigungslehre, sondern aller funda-
mentalen Glaubensartikel? Diese kritischen Nachfragen sind nicht iiberfliissig
und nicht beckmesserisch, jedoch: Wie kann es jemals zur Feststellung eines
differenzierenden Konsenses kommen, wenn immer und bei allem alle mitge-
nommen werden miissen und quasi die Katechismuspriifung zu bestehen haben?
Die Hierarchie der Wahrheiten des je personlichen Glaubens muss nicht de-

15 Centre d’Etudes (Ecuméniques (Strasbourg)/Institut fiir Okumenische Forschung (Tiibingen)/
Konfessionskundliches Institut (Bensheim), Abendmahlsgemeinschaft ist moglich. Thesen zur
Eucharistischen Gastfreundschaft, Frankfurt a. M. 2003, 22007.

16 Fries/Rahner, Einigung.

17 Fries/Rahner, Einigung, 17.



196 —— Bernd Jochen Hilberath

ckungsgleich sein mit dem, was die Glaubensgemeinschaft als solche festhdlt, es
sei denn, das laufe auf die Leugnung von Grundwahrheiten hinaus.'®

Ich mochte diese kritischen Nachfragen, die ja auch unser Geschéft als
Okumenische Theolog*innen betreffen, zuriickstellen. Das wére nur dann fatal,
wenn eine Einheit der Kirchen in verséhnter Verschiedenheit allein auf der Basis
eines vollstdandigen (fach)theologischen Konsenses erkliart werden konnte. Frei-
lich liebdugele ich nicht mit einer Okumene der Differenz, die ja nur spiegel-
bildlich als vollstandig gegeben abbilden miisste, dass es eben keinen Konsens in
Grundwahrheiten geben konne. Der freilich nur grob skizzierte Kontext unseres
heutigen Glaubens, Lehrens und Theologietreibens empfiehlt das, was Dorothea
Sattler ihrem Statement zur jiingsten OAK-Studie als Uberschrift gewihlt hat, eine
Hermeneutik des Vertrauens.' Dies muss, bis zum offentlichen Erweis des Ge-
genteils, einschlief3en, dass alle, die zu einer Kirche gehoren, die grundlegenden
Uberzeugungen dieser Gemeinschaft zumindest implizit annehmen und dass die,
die fiir die theologische Reflexion zustdndig sind bzw. den Lehrkonsens der je
eigenen Kirche vertreten, es als ausreichend erachten, dass sich die jeweiligen
Theologien und Lehrgebdude der Bekenntnisschriften und Dogmen prinzipiell
auf die Schrift und die altkirchlichen Bekenntnisse beziehen wollen. Ubrigens
sind diese Erwdagungen und Bedenken schon in den Kommentaren von Fries und
Rahner beriicksichtigt worden, und sie haben die Formulierung der zweiten These
mitbestimmt: ,,Dariiber hinaus gelte ein realistisches Glaubensprinzip: in keiner
Teilkirche darf dezidiert und bekenntnisméf3ig ein Satz verworfen werde, der in
einer anderen Teilkirche ein verpflichtendes Dogma ist.“ Und abschliefRend wird
hinzugefiigt: ,,Bei diesem Prinzip wiirde nur getan, was jede Kirche heute schon
ihren eigenen Angehorigen gegeniiber praktiziert.“*° Die Thesen von Fries und
Rahner wurden z.T. heftig von zwei entgegengesetzten Seiten kritisiert, prominent
von Eilert Herms und offizids im Osservatore Romano (von Daniel Ols OP).?! Eine
gewisse Allianz verbindet offenbar einen Typ dezidierten Luthertums mit einem
Typ konservativen Katholizismus; da sind beide Positionen klar und man weif3,
wogegen man seine eigene Identitdt verteidigen muss. Dass dann im Zusam-

18 Hellsichtig und zukunftsweisend auch in dieser Frage: Karl Rahner, Offizielle Glaubenslehre
der Kirche und faktische Glaubigkeit des Volkes, in: Schriften zur Theologie, Bd. 16, Ziirich/
Einsiedeln/Ko6ln 1984, 217-230.

19 KNA-OI 38 v. 17.09.2019.

20 Fries/Rahner, Einigung, 17.

21 Vgl. dazu den Kommentar von H. Fries, in: Fries/Pesch, Streiten fiir die eine Kirche, 51-61 (zu
Herms) und 61-68 (zu Ols).



50 Jahre danach - sind wir schon weiter? =— 197

menhang des mit der Lateranuniversitdt durchgefiihrten Studienprojekts® be-
hauptet wurde, hier werde endlich die richtige Methodologie 6kumenischer
Theologie (vielleicht doch zutreffender: Kontroverstheologie) angewendet, ver-
bliifft bzw. spricht eben Bande!

Mit Blick auf die einschldgige Diskussion schreibt Heinrich Fries:

Unsere These I sagt dagegen, in den grundlegenden Inhalten des christlichen Glaubens,
bezeugt in der Heiligen Schrift, bestétigt in den alten Glaubensbekenntnissen und Konzilien,
gdbe es eine grofle verbindende Gemeinsamkeit. Davon geht auch die Confessio Augustana
von 1530 aus, ebenso Luther in den Schmalkaldischen Artikeln, wo er erklart, in den ,hohen
Artikeln der gottlichen Majestét, im Glauben an den dreifaltigen Gott und an Jesus Christus
gebe es keinen Zank und Streit, weil wir zu beiden Seiten dasselbe glauben und bekennen'.
Auf der Gemeinsamkeit in den Grundartikeln beruht die Basisformel des Weltrats der Kir-
chen, ebenso [berufen darauf] simtliche 6kumenische Dokumente [...]*%.

Ich kann nachvollziehen, dass evangelische Kolleg*innen insbesondere beim
Lesen der zweiten These geschluckt haben. Das dogmatische Gebdude der r6-
misch-katholischen Kirche erscheint nun als unvergleichbar gréfler oder hoher,
wahrend auf evangelischer Seite sogar die Zustimmung zu den Bekenntnis-
schriften nicht {iberall gleich verpflichtend gemacht wird oder de facto bindend
ist. Akzeptabler erscheint mir eine Fassung dieser These, die lautet: ,,Keine Kirche
sollte eine Lehre als fiir alle verbindliche vertreten, die nach dem Urteil anderer
Kirchen dem Konsens in Grundwahrheiten widerspricht und die Identitédt des
Christlichen gefdahrdet.“ Unter Beriicksichtigung der Hierarchie der Wahrheiten
konnte der Satz auch heif3en: ,,die nach dem Urteil anderer Kirchen den Wahr-
heiten erster Ordnung, also den Wahrheiten des Zieles, widerspricht.“ Das Pro-
blem wiirde sein, wie eine Kirche, die eine solche Lehre, der fundamental wi-
dersprochen wird, vertritt, sich in dieser Situation verhilt: soll sie auf ein
kldrendes Konzil drangen oder weitere theologische Studien anregen oder diese
Lehre zumindest vorldufig einklammern, oder soll sie sie, wenigstens als miss-
verstandlich, nicht ldnger vertreten? In jedem Fall ist eine Vergewisserung des
Grundkonsens erforderlich. Angesichts der Thesen von Fries und Rahner stellen
in dieser Hinsicht besonders die These IV zum Petrusdienst und die These V zur
episkopalen Struktur der Kirchen eine bleibende Herausforderung dar, wenn auch
hier m. E. die Materialien fiir einen differenzierenden Konsens bzw. wenigstens fiir
eine In-Via-Erklarung schon erarbeitet wurden. Hilfreich erscheint mir die Ein-
bettung in das, was die iibrigen Thesen behaupten bzw. vorschlagen: die Legiti-

22 Eilert Herms/Ludomir Zak (Hg.), Grund und Gegenstand des Glaubens nach romisch-katho-
lischer und evangelisch-lutherischer Lehre, Tiibingen 2008 ff.
23 Heinrich Fries, Einigung, in: Fries/Pesch, Streiten fiir die eine Kirche, 54.



198 —— Bernd Jochen Hilberath

mitét der Teilkirchen innerhalb dieser einen Kirche (These III), der Austausch in
allen ihren Lebensdimensionen® (These VI), die Anerkennung der gegenwartigen
und kiinftigen Ordinationen (These VII). Fiir die beiden Altmeister der Okumene
miindet dies in ihre abschlief}ende achte These: ,,Zwischen den einzelnen Teil-
kirchen besteht Kanzel- und Altargemeinschaft.“**

3 Glauben: erfahren — bekennen — handeln

Artikel 12 des Okumenismusdekrets schlief3t dessen zweites Kapitel ab, das ,,die
praktische Verwirklichung des Okumenismus® behandelt. Der Text ist also alles
andere als ein frommer Abgesang, sondern so etwas wie ein 6kumenisches Ma-
nifest, er wurde auch schon das ,,Okumenische Hohe Lied der Liebe“ genannt.?®
Wihrend im ersten Textentwurf die praktische Okumene im Mittelpunkt stand,
verkniipft der Eingangssatz des verabschiedeten Textes, der die Basisformel des
ORK aufgreift, Orthopraxie und Orthodoxie: ,Vor allen Vélkern sollen alle
Christen den Glauben an den einen und dreifaltigen Gott, an den fleischgewor-
denen Sohn Gottes, unseren Erléser und Herr, bekennen und in gemeinsamem
Bemiihen in gegenseitiger Hochschdtzung Zeugnis geben fiir unsere Hoffnung,
die nicht triigt.“ Das Bezeugen der Wahrheiten erster Ordnung, der Wahrheiten
des Zieles — mit Karl Rahner spreche ich lieber von der einen Wahrheit, dem einen
Geheimnis von Trinitdt, Inkarnation, Gnade — geschieht angesichts der Zeichen
der Zeit wesentlich auch in der evangeliumsgemafien Praxis:

Da in den heutigen Zeiten auf sozialem Gebiet die Zusammenarbeit sehr weitgehend her-
gestellt wird, werden ausnahmslos alle Menschen zur gemeinsamen Anstrengung gerufen, in
gesteigertem Maf3e aber diejenigen, die an Gott glauben, am meisten aber alle Christen, da
sie ja mit dem Namen Christi bezeichnet sind. Die Zusammenarbeit aller Christen driickt auf
lebendige Weise jene Verbindung aus, in der sie schon untereinander geeint werden, und
setzt das Antlitz Christi, des Dieners, in volleres Licht. Diese Zusammenarbeit, die bei nicht
wenigen Volkern schon hergestellt ist, muss mehr und mehr vervollkommnet werden, be-
sonders in Gebieten, wo sich die gesellschaftliche oder technische Entwicklung vollzieht, sei
es bei der rechten Wertschiatzung der Wiirde der menschlichen Person oder bei der Forde-
rung des Guts des Friedens oder bei der Durchfiihrung der gesellschaftlichen Anwendung
des Evangeliums [so ldsst sich politische Theologie bzw. Theologie der Befreiung auch
umschreiben] oder bei der Weiterentwicklung von Wissenschaften und Kiinsten in christli-
chem Geist oder auch bei der Anwendung von Heilmitteln jedweder Art gegen die Néte

24 Fries/Rahner, Einigung, 18.
25 Vgl. zum Folgenden meinen Kommentar zum Okumenismusdekret.



50 Jahre danach - sind wir schon weiter? =— 199

unserer Zeit, zu denen Hunger und Ungliicke, Analphabetismus und Armut, Wohnungs-
mangel und ungerechte Verteilung der Giiter geh6ren.?

Dies sei, so das Dekret zum Schluss, eine Moglichkeit sich besser kennenzulernen
und den Weg zur Einheit zu ebnen. Das konnte als Mittel zum Zweck missver-
standen werden. Deshalb méchte ich unter nochmaligem Hinweis auf die Ver-
kniipfung am Anfang des Textes festhalten wollen: dies ist gelebtes Evangelium,
dies ist 6kumenisch gelebte Evangelisierung der Welt.

Erfahren, bekennen, handeln bilden keine Abfolge von Vollziigen, sondern
sind miteinander verwoben. Besonders gilt es hervorzuheben, dass auch das
Handeln ein Bekennen ist und dass im Handeln Erfahrungen gemacht wird, die
wiederum zum Bekennen und Handeln dridngen. Die Basisformel des ORK wurde
in Neu-Delhi 1961 trinitarisch erweitert, in den Texten des letzten Konzils ist der
zuvor dominierende ekklesiologische Christomonismus pneumatologisch aufge-
brochen. Inzwischen kann nicht mehr von einer allgemeinen Geistvergessenheit
gesprochen werden. Haufig gleicht jedoch die Erwdhnung des Heiligen Geistes,
der allein ja letztlich die Einheit bewirken kann, einer Vertrdstung, einer takti-
schen Auskunft, ja einer Ausrede. Besonders den rémisch-katholischen Christen
ist in Erinnerung zu rufen: Es gilt darauf zu horen, was der Geist den Gemeinden
sagt (so in den Sendschreiben an die sieben Gemeinden in der Apk). Es ist nicht
geschrieben, darauf zu horen, was Papst und Bischofe den Gemeinden sagen,
auch nicht, was Theolog*innen den Gemeinden sagen. Das kann hilfreich sein,
bleibt aber eine norma normata. Das mangelnde Vertrauen auf den Heiligen Geist
kommt auch in dem Paradox zum Ausdruck, dass einerseits die Verantwortung
auf ihn geschoben wird und andererseits gemeint wird, zu wissen, was der Geist
von uns will. Der fromme evangelische Kabarettist Hanns Dieter Hiisch hat in
seinem Pfingstpsalm formuliert, er wolle ,,ein Virtuose des Heiligen Geistes“ sein.
Ja, das gilt es zu bezeugen in der Schwere des Seins: die Leichtigkeit des heiligen-
heilenden Geistes.

26 Dekret iiber den Okumenismus 12,1.






