
Bernd Jochen Hilberath

50 Jahre danach – sind wir schon weiter?

1 Zur Ausgangslage

Wer als Theolog*in zu ökumenischen Vorträgen und Gesprächsabenden an der
Basis unterwegs ist, dem/der wird häufig entgegengehalten: „Wir sind aber schon
viel weiter als die […]“. Nun gilt hier in besonderem Maße, was jedem theologi-
schen Statement gut ansteht: differenzieren! Gewiss, man kann sich auch totdif-
ferenzieren und dann leicht sarkastisch feststellen: „Gut, dass wir darüber geredet
haben.“ Es ist nicht ganz von der Hand zu weisen, dass auch für die ökumenische
Szenerie gilt: „Wir haben jetzt lange genug interpretiert, nämlich Lehrverurtei-
lungen aufgearbeitet und Bekenntnistexte miteinander verglichen – nun geht es
darum auch zu handeln!“ Gleichwohl müssen Theolog*innen einen gewissen
Widerstand leisten und auf das Unterscheiden, griech: das krinein (der Wort-
stamm für Krise und Kriteriologie), drängen. Bildet das folgenlose und immer
wieder aufs Neue eingeforderte „das müssen wir nochmal gründlich aufarbeiten“
den einen, so der heillose Aktivismus den anderen Pol des ökumenischen Spek-
trums.

Was gilt es zu unterscheiden? Ganz grob, notwendig wenn auch nicht hin-
reichend, sind es die drei Großsubjekte kirchlich-theologischer Kommunikation:
das Gottesvolk insgesamt, zu dem wissenschaftlich arbeitende Theolog*innen
sowie Repräsentant*innen in mehr oder weniger lehramtlicher Funktion dazu-
gehören – und das nicht in einem Darüberstehen, sondern einem verantwortli-
chen Miteinander. Die Zuordnung dieser drei Bezeugungsinstanzen (Gemeinden/
Kirchen-„Lehramt“-wissenschaftlich arbeitende Theologie) zueinander und dann
vor allem zu den normativen Bezeugungsinstanzen, vor allem zur Auslegung der
Heiligen Schrift, ist selbst wieder in den Konfessionskirchen unterschiedlich
ausgeprägt. Ich erinnere nur an das geradezu konträre Procedere im Zusam-
menhang der Gemeinsamen Erklärung zur Rechtfertigungslehre. Inwieweit auf
evangelischer Seite Mitchrist*innen, die keine Theolog*innen sind und kein Kir-
chenamt begleiten, jeweils involviert sind,wird selbst differenziert zu prüfen sein.
Katholischerseits jedenfalls klafft eine Kommunikationslücke zwischen Lehre
und Theologie auf der einen und den Erfahrungen und der Praxis der Gläubigen
in den Gemeinden. Ja,wie Theodor Schneider, einer der Altmeister ökumenischer
Theologie, feststellt, gilt diese Kluft auch für das Verhältnis von Lehramt und
Theologie – und das eben nicht nur in synchroner, sondern auch in diachroner

OpenAccess. © 2022 Bernd Jochen Hilberath, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 In-
ternational Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110683868-018



Hinsicht.¹ Wer, auch von den heutigen Bischöfen, kennt die ökumenischen Do-
kumente, die in Jahrzehnten erarbeitet wurden? Wer kennt das Ökumenismus-
dekret und überhaupt die Texte des Zweiten Vatikanischen Konzils, von der
Würzburger Synode ganz zu schweigen? Und wie steht es mit der Kenntnis der in
Lima verabschiedeten Konvergenzerklärungen, des Projekts Lehrverurteilungen –
kirchentrennend?, wie mit der Gemeinsamen Erklärung, wie mit Vom Konflikt zur
Gemeinschaft? Gewiss gilt auch hier das notwendige Unterscheiden: innerhalb der
drei Großsubjekte gibt es selbst ein breites Spektrum an bewusst vertretenen oder
auch nur de facto eingenommenen Positionen. Hier gilt, was Johanna Rahner
unlängst öffentlich und deutlich behauptete: Die Furcht vor Kirchenspaltung ist
unbegründet, denn wir haben sie schon. Das erschwert das ohnehin nicht ein-
fache Amt episkopal-lehramtlicher Prägung und erzwingt die Verabschiedung
eines undifferenzierten Einheitsdenkens, das möglichst una voce zum Ausdruck
gebracht werden soll.

Die Frage also, ob wir 40 Jahre nach der einschlägigen Debatte und zur
Entlastung der kommenden 10 Jahre behaupten dürfen, wir seien schon (viel)
weiter, kann nur differenzierend beantwortet werden, wobei ich jetzt nur für die
römisch-katholische Seite spreche. Ökumenisch engagierte und z.B. bewusst eine
konfessionsverbindende Ehe lebende Katholik*innen schätzen ihre evangeli-
schen Partner*innen, bewundern Charakteristika ihres Glaubenslebens, gönnen
ihnen die Freiheit im Kompetenzennetz der Glaubenskommunikation. Diese Ka-
tholik*innen wollen zugleich ihre eigene Herkunft einbringen und lebendig hal-
ten oder auch wieder erwecken, und sie fragen sich, ob die unterschiedlichen
Lehrgebäude, von denen sie zumeist nur gehört, die sie aber nie gelehrt und er-
klärt bekamen, ihr gemeinsames Christenleben spalten kann. Zwei Reaktionen
von Seiten des Lehramtes und der Theologie sind in jedem Fall denkbar: entweder
das Projekt einer großangelegten, aber wohl kaum noch flächendeckend gefrag-
ten ökumenischen Katechese und Erwachsenenbildung oder der Versuch, die
Erfahrungen der Basischristen ernst zu nehmen und auf ihre Relevanz für die
Einschätzung der womöglich gar nicht mehr kirchentrennenden unterschiedli-
chen Lehrgestalten zu befragen.

Die römisch-katholische Kirche hat ihre eigene Geschichte, was das Verhält-
nis von Glaubenslehre und Glaubenserfahrung angeht. Selbst da,wo das sich auf
die eigene Erfahrung Berufen nicht absolut gesetzt wurde und nicht seinerseits
Kommunikation verweigerte, begegnete Argwohn und Abwertung. Spätestens an
dieser Stelle wird deutlich, dass es einschlägige Machtverhältnisse in der kon-

 Vgl. Theodor Schneider, Ökumenisches Porträt, in: Una Sancta 71 (2016), 71–79.

190 Bernd Jochen Hilberath



kreten Ausprägung des Kommunikationsdreiecks² gibt, und es gilt ins Auge zu
fassen, dass der ekklesiologischen und von daher auch der ökumenischen
„Psychologie“ größeres Gewicht zukommt als Ekklesiologie und ökumenischer
Theologie.³

Beim Niederschreiben habe ich mich, spätestens an dieser Stelle, gefragt, ob
die Bedenken, die ich für notwendig erachte, überhaupt hilfreich sein können für
die Tagung selbst und das Projekt der ökumenischen Bemühungen um die Con-
fessio Augustana.War die Situation nicht immer so, so dass es keinen Sinn macht,
hier als ökumenische Greta Thunberg aufzutreten und endlich schnelles Handeln
einzufordern, bevor das ökumenische Klima kollabiert? Es mag sein, dass sich
etwa durch den Beitrag von Theo Dieter herausstellt: wir sind heute nicht weiter
als in den 70er Jahren und um 1980 herum.Wenn wir aber,was den theologischen
Stand angeht, nicht weiter wären (was ich nicht für zutreffend halte), so hat sich
gleichwohl der Kontext, der kirchliche und gesamtgesellschaftliche, erheblich
verändert. Und heutzutage leugnet ja kein vernünftiger Theologe, dass Kontex-
tualität von elementarer Bedeutung für die Verantwortung des überlieferten
Glaubens ist. Damit betreibt ökumenische Theologie keine der einseitigen Formen
von Ökumene, die seinerzeit Kardinal Ratzinger den Thesen von Heinrich Fries
und Karl Rahner⁴ bzw. ihrer Stoßrichtung unterstellte:⁵ Es handelt sich weder um
eine „Basisökumene“, die die Gemeinden spaltet, noch um eine die Bischöfe bloß
belehrende und von oben herab dozierende „Obrigkeitsökumene“, noch ist
Ökumene Verhandlungssache – ein Vorwurf, den Joseph Ratzinger als Benedikt
XVI. erneut erhoben hatte. Mir scheint, dass es sich lohnt, folgende Spur zu
verfolgen, die ich in diesem Rahmen nur vorsichtig vorzeichnen kann: Wenn
Christenmenschen ihren Glauben im ökumenischen Miteinander leben und sich
im Kern nicht als getrennt erfahren,wenn der geänderte gesellschaftliche Kontext
– zunehmende Kirchenaustritte bzw. Nicht-eintritte, so dass die Christ*innen
nicht mehr die Mehrheit in der Bevölkerung darstellen; Herausforderung durch
andere Religionen und Religionsformen, besonders durch die Muslim*innen in
unserem Land; gemeinsame Herausforderungen ethischer Art und das Wach-

 Vgl. meinen Beitrag: Das Spannungsverhältnis zwischen Kirchenleitung, Theologie, Basis und
geistlichen Gemeinschaften aus römisch-katholischer Perspektive, in: Una Sancta H.3/2013
(Themenheft), 195–205.
 Vgl. meinen Beitrag: Nicht-genuin-theologische Faktoren im Prozess der (Ent)Konfessionali-
sierung. In Erinnerung an Günther Gassmann, in: Theologische Quartalschrift 197 (2017), 277–
288.
 Heinrich Fries/Karl Rahner, Einigung der Kirchen – reale Möglichkeit, Freiburg i.B. 1983.
 Vgl. Heinrich Fries, Einigung der Kirchen – reale Möglichkeit, in: Heinrich Fries/Otto Hermann
Pesch (Hg.), Streiten für die eine Kirche, München 1987, 77–81.

50 Jahre danach – sind wir schon weiter? 191



halten einer Zukunftshoffnung – wenn dieser Kontext dringender denn je, wenn
auch spezifischer zur Besinnung auf das, was wir gemeinsam bezeugen können,
zwingt, was bedeutet dies dann für das Verhältnis der Konfessionskirchen zu-
einander? Müssen wir wieder einmal gezielt das Verhältnis von sprechendem und
handelndem Glauben,von Orthodoxie und Orthopraxie ins Auge fassen?⁶Wieweit
kann uns eine mögliche Anerkennung der CA bei diesem Projekt helfen?

2 Zur Struktur der Glaubenslehre

Melanchthons Anliegen war es, durch die Unterscheidung von unverzichtbaren
Fundamentalartikeln – systemisch gesprochen: von solchen, die Unterschiede
machen würden – und den Adiaphora, also Artikeln, denen kein kirchentren-
nender Charakter zukommt, den Beweis zu erbringen, dass die Reformwilligen
und die Altgläubigen im Herzen des Glaubens übereinstimmen. Manche Artikel
würden auch heute noch so eingeordnet sein, andere hinzukommen oder an die
Stelle treten. Darüber ging ja vor 40–50 Jahren die Debatte, wie Theo Dieter
zeigen wird, und genau diese zuordnende Unterscheidung spielte auch in der
Rezeption der Debatte in nachfolgenden ökumenischen Dokumenten eine Rolle.
Nach Jahrzehntenmacht es keinen Sinn einfach zu kopieren; zumindest in diesem
Sinn würde eine Anerkennung der CA gerade keinen Sinn ergeben. Geradezu
mustergültig ist dagegen die Unterscheidung zwischen gemeinsamem Fundament
und legitimer Pluralität im Sinn eines differenzierenden Konsenses. Einige Bei-
träge hier haben sich ja schon mit der Frage auseinandergesetzt,welche Relevanz
den damaligen Kontroversen im Einzelnen heute noch zukommt. Zugleich ist zu
fragen, welche damals so nicht artikulierten Lehrunterschiede heute einer Aner-
kennung der Kirchen als legitime Ausprägungen der einen Kirche Jesu Christi im
Wege stünden bzw. übereinstimmend als nicht mehr kirchentrennenden einge-
stuft werden können. Wie uns hier in Erinnerung gerufen wurde, sind die Topoi
der CA: Gott und der Mensch vor Gott und der Weg des Menschen in und mit der
Kirche, mit den Heilsmitteln zu Gott. In einer tatsächlichen oder auch nur, je-
denfalls partiell, nominell christlichen Welt kommt der Vielzahl der Heilsmittel
auf dem einen Heilsweg mit Jesus Christus viel Aufmerksamkeit zu. Heute scheint
eine Konzentration auf den, den wir als „den Weg, die Wahrheit und das Leben“
bekennen, Vorrang zu haben. Es geht im Kontext der interreligiösen Begegnung
wie eines neuen Atheismus, Agnostizismus und Desperantismus darum, die Au-

 S. jetzt: Theodor Schneider, Orthodoxie und Orthopraxie. Glauben bekennen – Glauben leben,
hg. u. weitergeführt von Bernd Jochen Hilberath/Dorothea Sattler, Ostfildern 2020.

192 Bernd Jochen Hilberath



gen zu öffnen für und die Hoffnung wachzuhalten auf den Gott, der – ohne
aufzuhören Gott zu sein – in diese Menschenwelt eingeht, auf die Menschen zu-
geht und mit ihnen geht. In Anlehnung an Karl Rahner lässt sich formulieren:
Unser transzendierendes Sehnen nach seliger Erfüllung verfehlt nicht asympto-
tisch sein Ziel. Wir geben Zeugnis vom „Grund unserer Hoffnung“ – ich zitiere
bewusst das Bekenntnis der Würzburger Synode, die ja im Jahrzehnt vor dem CA-
Jubiläum ebenfalls den Versuch wagte, die Fundamentalartikel unseres Glaubens
im Heute zu formulieren.⁷ Wir Christ*innen – und das interreligiöse Gespräch
wird erweisen, wieweit dies auch für andere Religionen gilt – glauben, einen
Grund benennen zu können, weshalb unser Streben nicht ins Leere greift: Gott
selbst ist transzendent und unverfügbar, aber aus freien Stücken – wir nennen es
Gnade, also sola gratia – nicht in asymptotischer Fastannäherung geblieben.
„Wer mich gesehen hat, hat den Vater gesehen“ (Joh 14,9) ist das Herzstück des
Evangeliums.Wir Christ*innen können von Gott nur sprechen, wenn wir in dieser
Theo-logik von Jesus Christus sprechen.

So wenig wie zu Zeiten Melanchthons – von Ausnahmen abgesehen – Gott in
Frage gestellt wurde, so wenig war auch das trinitarische Gottesbild bestritten,
jedenfalls weithin. Heute erfordert die Kontextualität unseres Glaubens ein ent-
sprechendes Zeugnis. Es genügt eben nicht, sich mit dem mehr oder weniger
gewissen Festhalten an dem allmächtigen und barmherzigen Gott zufrieden zu
geben, jedenfalls genügt dies für das unverkürzte und evangeliumsgemäße Leh-
ren der Kirchen nicht. Aber nicht primär um der Integrität willen, sondern in
erster Linie um des menschenfreundlichen Gottes willen bedeutet Rechenschaft
vom Grund unserer Hoffnung heute, von Gott, Jesus Christus und, was in der CA
keine Rolle spielt, dem Heiligen Geist zu sprechen in Leiturgia, Martyria und
Diakonia.

Die römisch-katholische Kirche war in dieser Hinsicht zwar nicht weiter, aber
immerhin bis dahin gelangt. In der Debatte um das Ökumenismusdekret spielte
die Rede von der Hierarchie der Wahrheiten eine gewichtige Rolle (und die
Würzburger Synode hat sie in ihrem Beschluss zur Ökumene 3.2.4 aufgenom-
men).⁸ Auf dem Konzil⁹ wurde diese methodologische Orientierung eingebracht
von Bischof Pangrazio aus Gorizia, der in einem multikulturellen, inhomogenen

 Unsere Hoffnung. Ein Bekenntnis zum Glauben in dieser Zeit, in: Gemeinsame Synode der
Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland. Offizielle Gesamtausgabe (I), Freiburg i.B. 1976,
84–111 (mit einer Einleitung von Theodor Schneider, 71–84).
 Pastorale Zusammenarbeit der Kirchen im Dienst an der christlichen Einheit, in: Gemeinsame
Synode, 774–806, hier: 781 (Einleitung von G. Voss, 765–773).
 S. dazu meinen Kommentar zum Ökumenismusdekret „Unitatis Redintegratio“, in: Herders
Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, Bd. 3, Freiburg i.B. 2005, 69–223.

50 Jahre danach – sind wir schon weiter? 193



Kontext lebt, was möglicherweise „seine ungewöhnliche ökumenische Nach-
denklichkeit“¹⁰ erklärt. Später sorgte dann Kardinal König von Wien für die er-
neute Aufnahme dieses Theologumenons. Pangrazio beklagte, dass der Aufzäh-
lung der elementa ecclesiastica das „einigende Band“ und Zentrum fehle, nämlich
Jesus Christus, „den alle Christen als Herrn der Kirche bekennen, dem zweifellos
die Christen aller Gemeinschaften treu dienen wollen und der auch in den ge-
trennten Gemeinschaften durch seine aktive Gegenwart im Heiligen Geist seine
Wunder vollbringen will, freilich nicht durch die Verdienste der Menschen, son-
dern allein durch die Gnade seiner Barmherzigkeit“¹¹.

Ich möchte vor dem Hintergrund der nachkonziliaren Nicht-Wirkungsge-
schichte weiter fragen: Handelt es sich nicht dann bei den „Gemeinschaften“ um
„Kirchen im eigentlichen Sinn“? Nach Pangrazio ergibt sich aus der Struktur der
Offenbarung selbst eine Hierarchie der Wahrheiten, derzufolge die Wahrheiten
des Zieles über den Wahrheiten der Mittel einzuordnen sind. Zu den ersten gehört
„das Geheimnis der allerheiligsten Dreifaltigkeit, der Menschwerdung des Wortes
und der Erlösung, der göttlichen Liebe und Gnade gegenüber der sündigen
Menschheit, des ewigen Lebens in der Vollendung des Reiches Gottes“¹². Zu den
sekundären Wahrheiten der Heilsmittel zählt Pangrazio z.B. „die Wahrheiten
über die Siebenzahl der Sakramente, über diese hierarchische Ordnung der Kir-
che, über die apostolische Sukzession“. Dies seien Mittel für den „irdischen Pil-
gerweg“ der Kirche, aber nicht ewige Wahrheiten.

1990 veröffentlichte eine Gemeinsame Arbeitsgruppe des Päpstlichen Rates
zur Förderung der Einheit der Christen und der Kommission für Glauben und
Kirchenverfassung ein Studiendokument unter dem Titel „Der Begriff der ‚Hier-
archie der Wahrheiten‘ – eine ökumenische Interpretation“¹³. Eine hoffnungsvolle
Perspektive tut sich auf, wenn es darin heißt: „Eine Anerkennung der ‚Hierarchie
der Wahrheiten‘ könnte bedeuten, dass die ökumenische Tagesordnung auf eine
Gemeinschaft im ‚Fundament‘ gegründet wird, die bereits besteht und den Weg
weisen wird zu jener Ordnung von Prioritäten, die ein allmähliches Hinein-
wachsen in die volle Gemeinschaft ermöglicht.“¹⁴

Die Gemeinsame Erklärung war als wichtiger Schritt auf diesemWeg gedacht,
als Meilenstein, der dann für manche zum Stolperstein wurde oder dafür erklärt
wurde. Ich frage mich an dieser Stelle und gebe die Frage weiter: Sind wir nicht

 Otto Hermann Pesch, „Hierarchie der Wahrheiten“ – und die ökumenische Praxis, in: Con-
cilium 37 (2001), 310, Anm. 13.
 AS (Acta Synodalia) II/6, 34.
 AS (Acta Synodalia) II/6, 34.
 In: DwÜ (Dokumente wachsender Übereinstimmung) 2, 751–760.
 DwÜ 2, 758.

194 Bernd Jochen Hilberath



längst in die volle Gemeinschaft hineingewachsen, so dass wir das „allmählich“
streichen können, auch wenn eine ‚Gemeinsame Offizielle Feststellung‘ noch
aussteht?

Unter uns sind Berufenere, die aufzeigen können, wie diese Unterscheidung
einer Hierarchie der Wahrheiten in den ökumenischen Dokumenten seit 1980
sichtbar wird. Sind wir nicht inzwischen „Vom Konflikt zur Gemeinschaft“ ge-
kommen? Hat nicht z.B. das Plädoyer der drei Ökumenischen Institute Abend-
mahlsgemeinschaft ist möglich¹⁵ vor fast 20 Jahren vorweggenommen, was jetzt
vom ÖAK ausführlich dargelegt und als „theologisch ausreichend“ beurteilt wird?
Wir können nur hoffen, dass die Kritik jetzt differenzierter ausfällt, zumal es ja
nicht gleich zu sein scheint, wer was in Sachen Ökumene vorträgt – das wäre
dann wieder ein Thema der Ökumenischen Psychologie. Ich will an dieser Stelle
die Thesen von Fries und Rahner unter dem Gesichtspunkt der Struktur der
Glaubenslehre in Erinnerung rufen.¹⁶

Die erste These lautet: „Die Grundwahrheiten des Christentums,wie sie in der
Heiligen Schrift, im Apostolischen Glaubensbekenntnis und in dem von Nizäa
und Konstantinopel ausgesagt werden, sind für alle Teilkirchen der künftig einen
Kirche verpflichtend.“¹⁷

Schnell hören wir die Einwände: Was sind denn die biblischen Grundwahr-
heiten und vor allem:wer legt sie verbindlich aus und vor? Genügt das Zitieren des
Symbolums, selbst wenn das in der Liturgie geschieht? Teilen denn alle das
gleiche Verständnis der Grundwahrheiten? Wir erinnern uns an die Debatte um
die Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre: „Konsens in Grundwahr-
heiten“, also nicht dezidiert „in den Grundwahrheiten“. Und jetzt einen Konsens
in Grundwahrheiten nicht nur der Rechtfertigungslehre, sondern aller funda-
mentalen Glaubensartikel? Diese kritischen Nachfragen sind nicht überflüssig
und nicht beckmesserisch, jedoch: Wie kann es jemals zur Feststellung eines
differenzierenden Konsenses kommen, wenn immer und bei allem alle mitge-
nommen werden müssen und quasi die Katechismusprüfung zu bestehen haben?
Die Hierarchie der Wahrheiten des je persönlichen Glaubens muss nicht de-

 Centre d’ÉtudesŒcuméniques (Strasbourg)/Institut für Ökumenische Forschung (Tübingen)/
Konfessionskundliches Institut (Bensheim), Abendmahlsgemeinschaft ist möglich. Thesen zur
Eucharistischen Gastfreundschaft, Frankfurt a.M. 2003, 22007.
 Fries/Rahner, Einigung.
 Fries/Rahner, Einigung, 17.

50 Jahre danach – sind wir schon weiter? 195



ckungsgleich sein mit dem, was die Glaubensgemeinschaft als solche festhält, es
sei denn, das laufe auf die Leugnung von Grundwahrheiten hinaus.¹⁸

Ich möchte diese kritischen Nachfragen, die ja auch unser Geschäft als
ökumenische Theolog*innen betreffen, zurückstellen. Das wäre nur dann fatal,
wenn eine Einheit der Kirchen in versöhnter Verschiedenheit allein auf der Basis
eines vollständigen (fach)theologischen Konsenses erklärt werden könnte. Frei-
lich liebäugele ich nicht mit einer Ökumene der Differenz, die ja nur spiegel-
bildlich als vollständig gegeben abbilden müsste, dass es eben keinen Konsens in
Grundwahrheiten geben könne. Der freilich nur grob skizzierte Kontext unseres
heutigen Glaubens, Lehrens und Theologietreibens empfiehlt das, was Dorothea
Sattler ihrem Statement zur jüngsten ÖAK-Studie als Überschrift gewählt hat, eine
Hermeneutik des Vertrauens.¹⁹ Dies muss, bis zum öffentlichen Erweis des Ge-
genteils, einschließen, dass alle, die zu einer Kirche gehören, die grundlegenden
Überzeugungen dieser Gemeinschaft zumindest implizit annehmen und dass die,
die für die theologische Reflexion zuständig sind bzw. den Lehrkonsens der je
eigenen Kirche vertreten, es als ausreichend erachten, dass sich die jeweiligen
Theologien und Lehrgebäude der Bekenntnisschriften und Dogmen prinzipiell
auf die Schrift und die altkirchlichen Bekenntnisse beziehen wollen. Übrigens
sind diese Erwägungen und Bedenken schon in den Kommentaren von Fries und
Rahner berücksichtigt worden, und sie haben die Formulierung der zweiten These
mitbestimmt: „Darüber hinaus gelte ein realistisches Glaubensprinzip: in keiner
Teilkirche darf dezidiert und bekenntnismäßig ein Satz verworfen werde, der in
einer anderen Teilkirche ein verpflichtendes Dogma ist.“ Und abschließend wird
hinzugefügt: „Bei diesem Prinzip würde nur getan, was jede Kirche heute schon
ihren eigenen Angehörigen gegenüber praktiziert.“²⁰ Die Thesen von Fries und
Rahner wurden z.T. heftig von zwei entgegengesetzten Seiten kritisiert, prominent
von Eilert Herms und offiziös im Osservatore Romano (von Daniel Ols OP).²¹ Eine
gewisse Allianz verbindet offenbar einen Typ dezidierten Luthertums mit einem
Typ konservativen Katholizismus; da sind beide Positionen klar und man weiß,
wogegen man seine eigene Identität verteidigen muss. Dass dann im Zusam-

 Hellsichtig und zukunftsweisend auch in dieser Frage: Karl Rahner, Offizielle Glaubenslehre
der Kirche und faktische Gläubigkeit des Volkes, in: Schriften zur Theologie, Bd. 16, Zürich/
Einsiedeln/Köln 1984, 217–230.
 KNA-ÖI 38 v. 17.09. 2019.
 Fries/Rahner, Einigung, 17.
 Vgl. dazu den Kommentar von H. Fries, in: Fries/Pesch, Streiten für die eine Kirche, 51–61 (zu
Herms) und 61–68 (zu Ols).

196 Bernd Jochen Hilberath



menhang des mit der Lateranuniversität durchgeführten Studienprojekts²² be-
hauptet wurde, hier werde endlich die richtige Methodologie ökumenischer
Theologie (vielleicht doch zutreffender: Kontroverstheologie) angewendet, ver-
blüfft bzw. spricht eben Bände!

Mit Blick auf die einschlägige Diskussion schreibt Heinrich Fries:

Unsere These I sagt dagegen, in den grundlegenden Inhalten des christlichen Glaubens,
bezeugt in der Heiligen Schrift, bestätigt in den alten Glaubensbekenntnissen und Konzilien,
gäbe es eine große verbindende Gemeinsamkeit. Davon geht auch die Confessio Augustana
von 1530 aus, ebenso Luther in den Schmalkaldischen Artikeln,wo er erklärt, in den ‚hohen
Artikeln der göttlichen Majestät, im Glauben an den dreifaltigen Gott und an Jesus Christus
gebe es keinen Zank und Streit, weil wir zu beiden Seiten dasselbe glauben und bekennen‘.
Auf der Gemeinsamkeit in den Grundartikeln beruht die Basisformel des Weltrats der Kir-
chen, ebenso [berufen darauf] sämtliche ökumenische Dokumente […]²³.

Ich kann nachvollziehen, dass evangelische Kolleg*innen insbesondere beim
Lesen der zweiten These geschluckt haben. Das dogmatische Gebäude der rö-
misch-katholischen Kirche erscheint nun als unvergleichbar größer oder höher,
während auf evangelischer Seite sogar die Zustimmung zu den Bekenntnis-
schriften nicht überall gleich verpflichtend gemacht wird oder de facto bindend
ist. Akzeptabler erscheint mir eine Fassung dieser These, die lautet: „Keine Kirche
sollte eine Lehre als für alle verbindliche vertreten, die nach dem Urteil anderer
Kirchen dem Konsens in Grundwahrheiten widerspricht und die Identität des
Christlichen gefährdet.“ Unter Berücksichtigung der Hierarchie der Wahrheiten
könnte der Satz auch heißen: „die nach dem Urteil anderer Kirchen den Wahr-
heiten erster Ordnung, also den Wahrheiten des Zieles, widerspricht.“ Das Pro-
blem würde sein, wie eine Kirche, die eine solche Lehre, der fundamental wi-
dersprochen wird, vertritt, sich in dieser Situation verhält: soll sie auf ein
klärendes Konzil drängen oder weitere theologische Studien anregen oder diese
Lehre zumindest vorläufig einklammern, oder soll sie sie, wenigstens als miss-
verständlich, nicht länger vertreten? In jedem Fall ist eine Vergewisserung des
Grundkonsens erforderlich. Angesichts der Thesen von Fries und Rahner stellen
in dieser Hinsicht besonders die These IV zum Petrusdienst und die These V zur
episkopalen Struktur der Kirchen eine bleibende Herausforderung dar,wenn auch
hier m.E. die Materialien für einen differenzierenden Konsens bzw.wenigstens für
eine In-Via-Erklärung schon erarbeitet wurden. Hilfreich erscheint mir die Ein-
bettung in das, was die übrigen Thesen behaupten bzw. vorschlagen: die Legiti-

 Eilert Herms/Ludomir Žak (Hg.), Grund und Gegenstand des Glaubens nach römisch-katho-
lischer und evangelisch-lutherischer Lehre, Tübingen 2008ff.
 Heinrich Fries, Einigung, in: Fries/Pesch, Streiten für die eine Kirche, 54.

50 Jahre danach – sind wir schon weiter? 197



mität der Teilkirchen innerhalb dieser einen Kirche (These III), der Austausch in
allen ihren Lebensdimensionen“ (These VI), die Anerkennung der gegenwärtigen
und künftigen Ordinationen (These VII). Für die beiden Altmeister der Ökumene
mündet dies in ihre abschließende achte These: „Zwischen den einzelnen Teil-
kirchen besteht Kanzel- und Altargemeinschaft.“²⁴

3 Glauben: erfahren – bekennen – handeln

Artikel 12 des Ökumenismusdekrets schließt dessen zweites Kapitel ab, das „die
praktische Verwirklichung des Ökumenismus“ behandelt. Der Text ist also alles
andere als ein frommer Abgesang, sondern so etwas wie ein ökumenisches Ma-
nifest, er wurde auch schon das „Ökumenische Hohe Lied der Liebe“ genannt.²⁵
Während im ersten Textentwurf die praktische Ökumene im Mittelpunkt stand,
verknüpft der Eingangssatz des verabschiedeten Textes, der die Basisformel des
ÖRK aufgreift, Orthopraxie und Orthodoxie: „Vor allen Völkern sollen alle
Christen den Glauben an den einen und dreifaltigen Gott, an den fleischgewor-
denen Sohn Gottes, unseren Erlöser und Herr, bekennen und in gemeinsamem
Bemühen in gegenseitiger Hochschätzung Zeugnis geben für unsere Hoffnung,
die nicht trügt.“ Das Bezeugen der Wahrheiten erster Ordnung, der Wahrheiten
des Zieles –mit Karl Rahner spreche ich lieber von der einenWahrheit, dem einen
Geheimnis von Trinität, Inkarnation, Gnade – geschieht angesichts der Zeichen
der Zeit wesentlich auch in der evangeliumsgemäßen Praxis:

Da in den heutigen Zeiten auf sozialem Gebiet die Zusammenarbeit sehr weitgehend her-
gestellt wird,werden ausnahmslos alle Menschen zur gemeinsamen Anstrengunggerufen, in
gesteigertem Maße aber diejenigen, die an Gott glauben, am meisten aber alle Christen, da
sie ja mit dem Namen Christi bezeichnet sind. Die Zusammenarbeit aller Christen drückt auf
lebendige Weise jene Verbindung aus, in der sie schon untereinander geeint werden, und
setzt das Antlitz Christi, des Dieners, in volleres Licht. Diese Zusammenarbeit, die bei nicht
wenigen Völkern schon hergestellt ist, muss mehr und mehr vervollkommnet werden, be-
sonders in Gebieten,wo sich die gesellschaftliche oder technische Entwicklung vollzieht, sei
es bei der rechten Wertschätzung der Würde der menschlichen Person oder bei der Förde-
rung des Guts des Friedens oder bei der Durchführung der gesellschaftlichen Anwendung
des Evangeliums [so lässt sich politische Theologie bzw. Theologie der Befreiung auch
umschreiben] oder bei der Weiterentwicklung von Wissenschaften und Künsten in christli-
chem Geist oder auch bei der Anwendung von Heilmitteln jedweder Art gegen die Nöte

 Fries/Rahner, Einigung, 18.
 Vgl. zum Folgenden meinen Kommentar zum Ökumenismusdekret.

198 Bernd Jochen Hilberath



unserer Zeit, zu denen Hunger und Unglücke, Analphabetismus und Armut, Wohnungs-
mangel und ungerechte Verteilung der Güter gehören.²⁶

Dies sei, so das Dekret zum Schluss, eine Möglichkeit sich besser kennenzulernen
und den Weg zur Einheit zu ebnen. Das könnte als Mittel zum Zweck missver-
standen werden. Deshalb möchte ich unter nochmaligem Hinweis auf die Ver-
knüpfung am Anfang des Textes festhalten wollen: dies ist gelebtes Evangelium,
dies ist ökumenisch gelebte Evangelisierung der Welt.

Erfahren, bekennen, handeln bilden keine Abfolge von Vollzügen, sondern
sind miteinander verwoben. Besonders gilt es hervorzuheben, dass auch das
Handeln ein Bekennen ist und dass im Handeln Erfahrungen gemacht wird, die
wiederum zum Bekennen und Handeln drängen. Die Basisformel des ÖRKwurde
in Neu-Delhi 1961 trinitarisch erweitert, in den Texten des letzten Konzils ist der
zuvor dominierende ekklesiologische Christomonismus pneumatologisch aufge-
brochen. Inzwischen kann nicht mehr von einer allgemeinen Geistvergessenheit
gesprochen werden. Häufig gleicht jedoch die Erwähnung des Heiligen Geistes,
der allein ja letztlich die Einheit bewirken kann, einer Vertröstung, einer takti-
schen Auskunft, ja einer Ausrede. Besonders den römisch-katholischen Christen
ist in Erinnerung zu rufen: Es gilt darauf zu hören, was der Geist den Gemeinden
sagt (so in den Sendschreiben an die sieben Gemeinden in der Apk). Es ist nicht
geschrieben, darauf zu hören, was Papst und Bischöfe den Gemeinden sagen,
auch nicht, was Theolog*innen den Gemeinden sagen. Das kann hilfreich sein,
bleibt aber eine norma normata. Das mangelnde Vertrauen auf den Heiligen Geist
kommt auch in dem Paradox zum Ausdruck, dass einerseits die Verantwortung
auf ihn geschoben wird und andererseits gemeint wird, zu wissen, was der Geist
von uns will. Der fromme evangelische Kabarettist Hanns Dieter Hüsch hat in
seinem Pfingstpsalm formuliert, er wolle „ein Virtuose des Heiligen Geistes“ sein.
Ja, das gilt es zu bezeugen in der Schwere des Seins: die Leichtigkeit des heiligen-
heilenden Geistes.

 Dekret über den Ökumenismus 12,1.

50 Jahre danach – sind wir schon weiter? 199




