Hendrik Stossel
Der freie Wille und der unfreie Wille

Zur theologischen Anthropologie der Confessio Augustana im
Kontext der reformatorischen Bewegung

Fiir die Reformatoren hat die Idee vom freien Willen die Qualitit einer Droge: Sie
verspricht viel, hélt nichts und zerstért am Ende den Menschen, der sich ihr
hingibt. Sie erweckt in ihm den Rausch der Selbsttduschung, als hétte er die
Moglichkeit zum Guten, ja, als stiinde er gleichsam an der Stelle Gottes. Aber das
Gegenteil wire der Fall. Hatte er einen freien Willen, stiinde er in Wahrheit einsam
vor der hoffnungslosen Aufgabe,' sich am eigenen Schopf aus dem eigenen Sumpf
zu ziehen. Ohne Aussicht auf Rettung oder Gnade. Gottes Absolutheit wire auf-
gehoben und damit zugleich die Erlosung durch Kreuz und Auferstehung Christi.
Darin erblicken sie das Einfallstor fiir Verzweiflung und Gotteshass. Und darum
bekiampfen sie diese Doktrin so radikal. Allen voran Martin Luther,? aber auch der
frithe Philipp Melanchthon.? Geradezu wiitend beharren sie darauf, der Mensch
sei im Guten wie im Bosen vollstandig durch die Pradestination bestimmt. Durch
Gottes jederzeitige und alleinige freie Vorherbestimmung.*

1 Nulli est in manu sua quippiam cogitare mali aut boni, sed omnia de necessitate absoluta
eveniunt (,Niemand hat es in seiner Hand, irgendetwas Boses oder Gutes auszudenken, sondern
alles geschieht mit absoluter Notwendigkeit.“), WA 7, 146, zit. nach Philipp Melanchthon, Loci
Communes, in: Philipp Melanchthon Loci Communes 1521 Lateinisch-Deutsch, Ubersetzt und mit
kommentierenden Anmerkungen versehen von Horst Georg P6hlmann, hg.v. Lutherisches Kir-
chenamt der VELKD, Giitersloh 1997 [kiinftig: Loci 1521], 34, Anm. 58.

2 Liberum arbitrium post peccatum res est de solo titulo. (,Nach dem Siindenfall ist der freie Wille
nur noch eine Sache der Bezeichnung.“), WA 1, 359 Z. 33, zit. nach Loci 1521, 34, Anm. 58.

3 So auch Melanchthon, vgl. Loci 1521, S. 37, Nr. 43—-46; S. 45, Nr. 68—69: ,,Wenn Du also den
Willen unter dem Gesichtspunkt der Affekte beurteilst, gibt es schlechterdings keine Freiheit |,
denn| schon wo der Affekt auch nur anfingt zu rasen und aufzulodern, kann man ihn nicht
hindern auszubrechen.

4 Weil sie der ,,[...] Hilfe und Gnade unseres Heilands Jesus Christus geradewegs widerstreben.
Denn weil aufler Christus der Tod und die Siinde unsere Herren und der Teufel unser Gott und
Fiirst ist, kann da keine Kraft noch Macht, keine Klugheit noch Verstand sein, womit wir Ge-
rechtigkeit und Leben uns konnen bereiten oder erstreben, sondern miissen verblendet und ge-
fangen, des Teufels und der Siinde eigen sein, sodass wir tun und denken, was ihnen gefallt und
wider Gott und seine Gebote ist.“, Martin Luther, Bekenntnis, hg.v. Oswald Bayer, in: Martin
Luther. Ausgewéhlte Schriften, Bd. 2, hg.v. Bornkamm/Ebeling, Frankfurt 1982, 255.

8 OpenAccess. © 2022 Hendrik Stossel, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert

unter einer Creative Commons Namensnennung — Nicht kommerziell — Keine Bearbeitung 4.0 International
Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110683868-009



24 —— Hendrik Stéssel

An die Stelle des Theodizeeproblems tritt bei ihnen in Anlehnung an Au-
gustinus® das Ziel,® Gottes Souverinitit gegen Einschrinkung zu sichern.” Im
Hintergrund handelt es sich dabei auch um einen seelsorgerlichen Gedanken: Um
ihn seiner Erlésung zu vergewissern, wird der Mensch weg verwiesen von sich und
seinen Werken, hin auf Christus und dessen Werk als ausschlief3licher, verbind-
licher Manifestation der Gnade Gottes. Von dieser Voraussetzung geht die theo-
logische Anthropologie der Confessio Augustana in ihren Artikeln 2%, 18° und 19
aus.'®

5 In seinem Kommentar zum Romerbrief heifit es auf die Frage, warum Gott die Nichterwdhlten
verdammt habe: ,,Warum sonst, weil er es so gewollt hat. Warum hat er es aber so gewollt?
Mensch, wer bist Du, das Du Gott zur rede stellen willst?“, Aurelius Augustinus, Epistulae ad
Romanos inchoata expositio, 186, 23, zit. nach Horst Georg P6hlmann, Abriss der Dogmatik,
Giitersloh 1980, 234.

6 Auch, als insbesondere Melanchthon spéter begonnen hat, seinen strengen frithreformatori-
schen Detereminismus etwas zu mildern, vgl. dazu weiter unten.

7 Das gilt fiir Luther wie den friihen Melanchthon, die sich auch insoweit beide auf Augustinus
beziehen. In Auslegung von Rom. 9,20 — 23 heifit es z. B. bei Luther: ,,Ja, lieber Mensch, wer bist du
denn, dass du mit Gott rechten willst? Spricht etwa ein Werk zu seinem Meister: Warum hast du
mich so gemacht? Hat nicht der T6pfer Macht tiber den Ton, aus demselben Klumpen ein Gefaf3 zu
ehrenvollem und ein anderes zu nicht ehrenvollem Gebrauch zu machen? Da Gott seinen Zorn
erzeigen und seine Macht kundtun wollte, hat er mit grof3er Geduld ertragen die Gefaf3e des Zorns,
die zum Verderben bestimmt waren, auf dass er den Reichtum seiner Herrlichkeit kundtue an den
Gefdf3en der Barmherzigkeit, die er zuvor bereitet hatte zur Herrlichkeit.“, Martin Luther, Vom
unfreien Willen, in: Vom unfreien Willen. Schriften zur Neuorganisation der Kirche, hg.v. Her-
mann Barge u.a., Miinchen o.]. [kiinftig: DSA], 44. In der Sache genauso Philipp Melanchthon:
,»Die Geheimnisse der Gottheit [aber] sollten wir lieber anbeten als sie zu erforschen.*, vgl. Loci
1521, S. 19, Nr. 6.

8 ,,[...] Weiter wird gelehrt, dass nach dem Fall Adams alle Menschen, die auf natiirliche Weise
geboren werden, in Siinden empfangen und geboren werden, das heif3t: dass sie von Mutterleib an
voller béser Lust und Neigung sind und von Natur aus keine wahre Gottesfurcht, keine wahre
Liebe gegeniiber Gott und keinen wahren Glauben an Gott haben konnen.“, Die Bekenntnis-
schriften der Evangelisch-Lutherischen Kirche, hg.v. Irene Dingel u.a., Gottingen 2014 [kiinftig:
BSELK], 94—97; modernisiertes Deutsch: Die Bekenntnisschriften der Evangelischen Landeskir-
che in Baden, Bd. 1: Textsammlung, Augsburger Bekenntnis, bearb. v. Wolfgang Vogele, hg.v.
Evangelische Landeskirche in Baden, Karlsruhe o.]. [kiinftig: EkiBa], 19 - 20.

9 ,[...] Vom freien Willen wird folgendermaf3en gelehrt: dass der Mensch in gewissem Maf3e einen
freien Willen hat, nach dem er duflerlich ehrbar leben und unter den Dingen wahlen kann, die die
Vernunft begreift; aber ohne Gnade, Hilfe und Wirkung des Heiligen Geistes vermag der Mensch
nicht Gott wohlgefillig zu werden, [kann nicht] Gott herzlich fiirchten, lieben oder glauben oder
die angeborenen bosen Liiste aus dem Herzen werfen. Sondern das geschieht durch den Heiligen
Geist, der durch Gottes Wort gegeben wird. Denn Paulus spricht 1Kor 2[,14]: ,Der natiirliche
Mensch vernimmt nichts von Gottes Geist‘. Und damit erkennbar wird, das damit nichts Neues
gelehrt wird, so sind dies die klaren Worte Augustins, die hier aus dem dritten Buch des Hypo-



Der freie Wille und der unfreie Wille —— 25

Bereits ihre Vorformen' rezipieren den altkirchlichen Gedanken von der
Unfahigkeit des Willens zum Guten aufgrund seiner Bindung an Siinde und
Schuld, welche allein durch Christi Kreuz und Auferstehung geldst werden kann.*
Danach hat der Mensch statu corruptionis d.h. nach dem Siindenfall — CA 18
nennt ihn homo animalis — zwar Kraft und Pflicht, iSd. zweiten Tafel des Dekalogs
iustitia civilis zu verwirklichen. Jedoch geniigt sie zu seiner Rettung nicht, weil sie
seine erbsiindlich zerstorte Gottesbeziehung nicht heilt bzw. ihm nicht diejenige
geistliche Gerechtigkeit vermittelt, die Gott von ihm fordert. Diese iustitia spiri-
tualis ist dem Zugriff des homo animalis ebenso verschlossen, wie die Regungen
seines eigenen Herzens: Es steht schlechterdings nicht in seiner Macht, Gott zu
fiirchten, zu lieben, zu vertrauen und — noch einmal CA 18 - ,,die angeborenen

gnosticon beigefiigt sind: ,Wir bekennen, dass in allen Menschen ein freier Wille ist; denn sie
haben schliefilich alle einen natiirlich angeborenen Verstand und Vernunft, nicht, dass sie etwas
mit Bezug auf Gott tun konnten, wie: Gott von Herzen zu lieben, zu fiirchten, sondern allein in
duflerlichen Vollziigen dieses Lebens haben sie die Freiheit, Gutes oder Boses zu wahlen. Mit
,Gutes‘ meine ich das, was die Natur vermag, wie auf dem Acker zu arbeiten oder nicht, zu essen,
zu trinken, zu einem Freund zu gehen oder nicht, ein Kleid an- oder auszuziehen, zu bauen, zu
heiraten, ein Handwerk zu treiben oder dhnliches Niitzliches und Gutes zu tun. Und doch ist und
besteht das alles ohne Gott nicht, sondern alles ist aus ihm und durch ihn. Umgekehrt kann der
Mensch auch Boses aus eigener Wahl unternehmen, wie vor einem Abgott niederzuknien, einen
Totschlag zu veriiben etc.’ Hier werden diejenigen verworfen, die lehren, dass wir Gottes Gebote
ohne die Gnade und [ohne den] Heiligen Geist einhalten kénnen, denn wenn wir zwar aufgrund
unserer Natur duflerlich den Geboten entsprechende Werke zu tun vermégen, so konnen wir doch
die erhabenen Gebote im Herzen nicht ausfiihren, Namlich: Gott wahrhaftig fiirchten, ihn lieben,
Gott glauben etc.“, BSELK, 112—-114; EKiBa, 27.

10 ,,[...] Vom Ursprung der Siinde wird bei uns gelehrt: Wiewohl Gott der Allméchtige die ganze
Natur erschaffen hat und erhilt, so wirkt doch der verkehrte Wille in allen bosen Menschen und
Verdchtern Gottes, wie der Wille des Teufels und aller Gottlosen ist, der, sobald Gott seine Hand
abzog, sich von Gott zum Bdsen gewandt hat, wie Christus in Joh. 8 [,44] sagt: ,Der Teufel redet
Liigen von seinem Eigenen‘.“, BSELK, 114—115; EKiBa, 27-28.

11 Dazu gehoren u. a. die Schwabacher Artikel. Sie greifen u. a. auf Melanchthons Unterricht der
Visitatoren und Luthers Abendmahlsbekenntnis (beide 1528) zuriick, vgl. Wilhelm Maurer, His-
torischer Kommentar zur Confessio Augustana, Bd. 1: Einleitung und Ordnungsfragen, Giitersloh
1976, 20. Sie formulieren eine - freilich nur reformatorisch-kursédchsiche — Position u. a. in ihrem
vierten Artikel auch zur Erbsiindenlehre: ,,Das die erbsund ain wahrhafftig sund sey, nicht allein
ain fel oder geprechen, sondern ain solliche sund, ie alle menschen, so von Adam komen, ver-
dampt und ewiglich von Got shaidet, wo nicht Jesus Christus und retten und solliche sund sambt
allen sunden,so daraus volgen auf sich genommen het [..].“, Die Bekenntnisschriften der
Evangelisch-Lutherischen Kirche. Quellen und Materialien, hg.v. Irene Dingel u.a., Bd. 1: Von den
altkirchlichen Symbolen bis zu den Katechismen Martin Luthers, Gottingen 2014 [kiinftig: BSELK
QuM, Bd. 1], Die Schwabacher Artikel, Nr. 4, S. 39.

12 Wilhelm Maurer, Historischer Kommentar zur Confessio Augustana, Bd. 2: Theologische
Probleme, Giitersloh 1978, 48.



26 —— Hendrik Stossel

bosen Liiste aus dem Herzen [zu] werfen“. Dabei geht es nicht um Moral, sondern
um eine defekte Gottesbeziehung. Thre Heilung erfordert die Rekonstituierung
durch die Taufe.®

1 Aurelius Augustinus

CA 18 sieht den Willen statu corruptionis als Doppelphdnomen: Absolut unfrei
einerseits in Bezug auf Gott und relativ frei andererseits, um gewisse dufdere
Entscheidungen zu treffen.'* Diese Doppelheit verkniipft sich eng mit Augustins®
Sicht'® auf die Archetypen der biblischen Schépfungserzihlung. Statu integritatis
— vor dem Siindenfall — hdlt er sie fiir substantiell frei. Diese Freiheit besteht in
erster Linie im freien Willen hin zu Gott als dem summum bonum, von dem sie

13 Maurer, Historischer Kommentar, Bd. 2, 60.

14 BSELK, CA 18, S. 114, Z. 5-6.

15 * 354 in Thagaste (heute: Souq Ahras/Algerien), t 430 in Hippo Regius (heute: Annaba/Al-
gerien).

16 CA 18 bezieht sich auf das ,,3. Buch des Hypognosticon“. Gemeint ist das Hypomnesticon
contra Pelagianos et Coelestianos, wo sich die Auerungen, die CA 18 zitiert, im 3. Buch, 4. Kapitel,
Ziff. 5 finden, vgl. https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hy
pomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon, MLT.pdf (31.05.2021), Sp. 1623. Dabei handelt es sich
jedoch offenbar um eine augustinisch inspirierte Abhandlung, die seit dem 9. Jh. unter dem
Namen des Kirchenvaters kursiert ist und als Argumentationspool im Kontext der Auseinander-
setzungen iiber die Pradestination gedient hat. (,,L’Hypomnesticon est un traité qui a circulé sous
le nom d’Augustin, et qui a en particulier servi de réservoir d’arguments, du IXe siécle a la
Réforme, dans le cadre des querelles sur la prédestination.“), Anne Grondeux, Note sur la pré-
sence de ’'Hypomnesticon pseudo-augustinien dans le Liber glossarum. Dossiers d’HEL, SHESL,
2015, L’activité lexicographique dans le haut Moyen Age latin Rencontre autour du Liber Glos-
sarum (suite), 8, pp. 59-78, https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-01174635/document
(31.05.2021). Verdffentlichung der franzosischen Gesellschaft fiir Erkenntnistheorie und Sprach-
geschichte (Société d’Histoire et d’Epistémologie des Sciences du Langage) an der Universitt
Paris VII (Université Paris Diderot).

17 ,.Denn Gott ist, und er ist wahrhaft und auf héchste Weise. [...] Ich rufe aber mit der inneren
Stimme und begehre, von der Wahrheit selbst erhort zu werden und ihr anzuhidngen, was ich nicht
nur fiir ein Gut sondern auch fiir das hochste und gliickselig machende Gut erachte.”, De libero
arbitrio — Der freie Wille. Zweisprachige Ausgabe, eingel., ibers. u. hg.v. Johannes Brachtendorf,
in: Augustinus Opera — Werke, B. Frithe Philosophische Studien, Bd. 9, Paderborn 2006 [kiinftig:
DLA_Aug], 185, Ziff. 154, 156. Ebenso: ,,Hochster Gegenstand des Genusses ist der dreieinige Gott*,
Augustinus: Vier Biicher {iber die christliche Lehre, in: Bibliothek der Kirchenviter. Eine Auswahl
patristischer Werke in deutscher Ubersetzung [kiinftig: DeDoctr.], http://www.unifr.ch/bkv/kapi
tel5464-5.htm (21.2.19), V, 5.


https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank

Der freie Wille und der unfreie Wille — 27

leben. Indem sie sich jedoch entscheiden, diese Freiheit zu missbrauchen,'®
vollziehen sie die Abwendung von ihrer Lebensgrundlage und die Hinwendung
zum ,,Nichts“.’ Damit begriinden sie ihre Alleinverantwortlichkeit fiir das Bose,?°
ihre Urschuld, an der sie letztlich sterben.* Gleichsam als Sargnigel identifiziert
Augustinus den Hochmut (superbia),?* die Begierde (concupiscentia) und die
Selbstliebe (amor sui), die er bereits in ihrem Beginn mit dem Keim der Gottes-
verachtung kontaminiert sieht.??

1.1 Gnade und Schuld, Erbiibel und Erbsiinde

Schon am Anfang seiner Zeit als Bischof von Hippo findet dieses Konzept die fi-
nale Zuspitzung.>* Dazu gehort der Gedanke, die Urschuld der biblischen Ar-

18 DLA_Aug, Einleitung, 3, 8.

19 Da Gott alles ist, hat alles, was aufierhalb seiner ist — das Bose — bei Augustinus keine eigene
Gestalt. Er bezeichnet es als eine privatio boni (Raub an Gutem), und zwar umso mehr je mehr es
bose ist, bis am Ende schlieflich identisch ist mit dem Nichts: ,,[...] das Bose ist durchaus keine
Wesenheit, wir driicken vielmehr mit dieser Bezeichnung lediglich den Abgang des Guten aus.“,
Aurelius Augustinus, Zweiundzwanzig Biicher {iber den Gottesstaat, in: Bibliothek der Kirchen-
viter. Eine Auswahl patristischer Werke in deutscher Ubersetzung [kiinftig: DeCiv.], https://www.
unifr.ch/bkv/kapitel1931-14.htm-Adam (21.2.19). ,,Wenn also etwas jeglichen Gutes beraubt wird,
so hort es {iberhaupt auf zu sein; folglich ist es gut, solange es besteht. Folglich sind auch alle
Dinge gut, und das Bose, nach dessen Ursprunge ich forschte, ist kein Ding, da es, wenn es ein
Ding waére, gut sein miifite. Denn dann miifite es entweder eine unvergangliche Substanz — und
damit zweifellos ein hohes Gut — oder eine vergiangliche Substanz sein; und verganglich kénnte
sie nur sein, wenn sie gut ware.“, Aurelius Augustinus, Confessiones VII, 12, in: Bibliothek der
Kirchenviter. Eine Auswahl patristischer Werke in deutscher Ubersetzung [kiinftig: Conf.], http://
www.unifr.ch/bkv/kapitel69-11.htm (21.2.19). Im selben Sinne noch Klarer: ,,[...] von der Wahrheit
mich entfernend, glaubte ich mich auf dem Wege zu ihr zu befinden, da ich damals nicht wuf3te,
daf3 das Bose die absolute und vollstindige Negation des Guten ist.“, http://www.unifr.ch/bkv/ka
pitel65-6.htm (21.2.19), Conf. III, 7.

20 DLA_Aug, Einleitung, 9.

21 , Adam hat durch seine Siinde Gott verlassen, ehe Gott ihn verlief3, und der erste Tod der Seele
bestand in der Abkehr von Gott.“, De.Civ., https://www.unifr.ch/bkv/kapitel1931-14.htm-Adam
(21.2.19), XIII, 15.

22 Aurelius Augustinus, De natura et gratia liber unus, in: Sant’ Agostino Augustinus Hippo-
nensis, S. Aurelii Augustini Opera Omnia, editio latina, PL 44, https://www.augustinus.it/latino/
natura_grazia/ (07.06.2021), XXIX, 33: initium omnis peccati superbia.

23 ,Zweierlei Liebe also hat die beiden Staaten gegriindet, und zwar den Weltstaat die bis zur
Verachtung Gottes gesteigerte Selbstliebe, den himmlischen Staat die bis zur Verachtung seiner
selbst gehende Gottesliebe.“, De Civ., https://www.unifr.ch/bkv/kapitel1930-27.htm-Adam
(21.2.19), X1V, 28.

24 Brief an Simplician (396), vgl. zum insgesamt DLA_Aug, 31.


about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank

28 —— Hendrik Stossel

chetypen sei durch Fortpflanzung und Vererbung auf die nachkommenden Ge-
nerationen iibergegangen.” Dadurch seien sie zur massa damnata®® geworden:
Zur Gesamtheit der Verlorenen. Deshalb bedarf es im Denken Augustins eines
neuerlichen Schopfungsaktes zur Wiederherstellung.” Dieser vollzieht sich als
Werk der vorausgehenden, Siinde und Tod {iberwindenden Gnade Gottes an je-
nen, die zur Erlésung vorherbestimmt sind.?® Sie — und nur sie — werden zu einem
neuen Leben in Glaube, Liebe und Hoffnung befreit, und zwar so, dass sie daran
festhalten® und es durchfiihren kénnen.*® Dadurch widerfahrt ihnen Befreiung
aus dem Gefingnis ihrer selbstverschuldeten Siinde.** Sie werden geheilt von der
Unfahigkeit ihres Herzens, Gott zu fiirchten, zu lieben und zu vertrauen. Im
Vorherwissen um die Verdienste, die er ihnen ermoglichen werde, schafft er seine
Erwdhlten in einem allmédhlichen Prozess neu und fiihrt sie zuriick in den para-
diesischen status integritatis.>* Augustinus lisst keinen Zweifel: Abgesehen von
dieser pradestinatorischen Wiederherstellung, der Neuwerdung durch Gottes

25 In dieser Logik bediirfen insbesondere Sduglinge der Taufe, da sie ansonsten als Teil der
massa perditionis der Verdammnis anheimfallen, vgl. dazu DLA_Aug, 28 -29.

26 ,Die dem Verdammungsurteil unterworfene Gesamtheit des Menschengeschlechtes [massa
damnatal lag, ja wilzte sich férmlich im Bésen und stiirzte von Bésem in Boses; so biifite sie fiir
ihren gottlosen Abfall [...]“, Augustinus, Vier Biicher {iber die christliche Lehre, in: Bibliothek der
Kirchenviter. Eine Auswahl patristischer Werke in deutscher Ubersetzung [Enchiridion], http://
www.unifr.ch/bkv/kapitel2258-7.htm#4 (21.2.19), VIII, 27.

27 ,Vom Fall des ersten Menschen, wobei die gut erschaffene Natur verschlechtert ward, die nun
nur von ihrem Schopfer wiederhergestellt werden kann.“, De.Civ., http://www.unifr.ch/bkv/kapi
tel1932-10.htm-Adam (21.2.19), XIV, 11.

28 DLA_Aug, 34.

29 DLA_Aug, 257, Ziff. 130 -131: ,Wenn also ein erschaffenes verniinftiges Wesen gelobt wird,
bezweifelt niemand, dass derjenige, der es geschaffen hat, zu loben ist; und wenn es getadelt
wird, bezweifelt niemand, dass sein Schopfer gerade in diesem Tadel gelobt wird. Denn wenn wir
es deswegen tadeln weil es das hochste und unwandelbare gut, d. h. seinen Schépfer, nicht ge-
niefen will, loben wir zweifellos diesen. Welch ein grofes Gut also und wie unaussprechlich mit
allen Zungen und unaussprechlich mit allen Gedanken ist Gott, der Schopfer aller Dinge, zu
Preisen und zu Ehren, denn wir kénnen weder gelobt noch getadelt werden, ohne dass er gelobt
wiirde. Denn wir konnen dafiir dass wir nicht in ihm verharren nur getadelt werden, weil es ein
grof3es Jahr unser hochstes und erstes gut ist, in ihm zu verharren.“

30 gratia cooperans, DLA_Aug, 56.

31 DLA_Aug, 69.

32 Vgl. dazu auch DLA_Aug, 291, Ziff. 221: ,,Der Schopfer der Seele wird aber in jedem Fall ge-
priesen, weil er sie von Anfang an auf die Empféanglichkeit fiir das hochste Gut angelegt hat, oder
weil er ihren Fortschritt unterstiitzt, oder weil er sie im Fortschreiten erfiillt und vollendet, oder
weil er dem Siinder, d.h. demjenigen, der sich von Anfang an weigert, sich zur Vollendung zu
erheben, oder der aus einem fortgeschrittenen Zustand zuriickfillt, in gerechter Verurteilung
seinen Verdiensten geméaf3 einen Platz anweist.*


about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank

Der freie Wille und der unfreie Wille — 29

Geist in Jesus Christus® gibt es kein Entrinnen. Die weniger Gliicklichen bleiben
der ewigen Verdammnis als ihrem Geschick und ihrer Schuld iiberlassen.>*

1.2 Augustinus und die Willenslehre der Confessio Augustana

Dieses Siindenverstandnis — an das sich CA 18 unmittelbar anschlief3t — hat eine
problematische Rezeptionsgeschichte erfahren.®® Besonders fatal - wie auch
sachlich irrefiihrend - hat sich das Fortpflanzungs- bzw. Vererbungsnarrativ
ausgewirkt.?® Es trigt in den Siindenbegriff eine sexuelle Konnotation ein, die
Gen. 3 fremd ist.>” Sehr viel grundsitzlicher handelt es sich hier um die Bindung
des Geschopfs an sich selbst und die Zerstorung seiner Lebensbedingungen bzw.
Lebensbeziehungen, die dies nach sich zieht. Im Licht von Gen. 3 ist Siinde die
Welt- und Gottesbemichtigung®® zum Zwecke menschlicher Selbstinszenierung
und Selbsttranszendierung: Ein Prozess, der mit der inneren Distanzierung be-
ginnt, die Gott und sein Gebot anzweifelt, um dann in die duf3ere Tat der sicht-
baren Gehorsamsverweigerung zu miinden. Insofern reprasentieren die bibli-
schen Archetypen statu corruptionis den Grundwiderspruch menschlicher
Existenz:* Einerseits die suchtvolle Gottesanmafiung zwischen Lebensdurst und

33 ,,Alle diejenigen aber, die von der seit des ersten Menschen Zeiten her fluchbeladenen Schar
durch den einen Mittler zwischen Gott und den Menschen (ndmlich Christus) nicht losgelGst
werden, werden allerdings auch auferstehen, und zwar jeder mit seinem Fleische: aber nur um mit
dem Teufel und seinen Engeln bestraft zu werden.“, Enchiridion, http://www.unifr.ch/bkv/kapi
tel2258-22.htm (21.2.19), XXIII, 92.

34 ,Im ersten Menschen entstand die Gesamtheit des Menschengeschlechtes und Gott sah vor-
her, wer als Teil dieser Gesamtheit durch Belohnung ausgezeichnet und wer durch Verdammnis
gestraft werden sollte.“, De Civ., https://www.unifr.ch/bkv/kapitel1930-27.htm-Adam (21.2.19), XII,
28 [27].

35 Sie legt falschlicherweise z.B. nahe, Hochmut auf personliche Arroganz zu reduzieren und
diskreditiert — im Grunde bis in unsere Tage — den Gedanken Selbstfiirsorge als amor sui.

36 ,Fragwiirdig ist der Begriff der Erbsiinde, denn er suggeriert eine Spekulation iiber die Her-
kunft und Ubertragung der Siinde. Mit den Begriffen ,Ursiinde* (peccatum originale) oder ,Per-
sonsiinde‘ (peccatum personale), die Luther bevorzugte, diirfte der gemeinte Sachverhalt besser
ausgedriickt sein.“, Gunda Schneider-Flume, Grundkurs Dogmatik, Géttingen 2004, 243.

37 Schneider-Flume, Dogmatik, 241.

38 Schneider-Flume, Dogmatik, 242.

39 Vgl. dazu Siegfried Wagner, Anmerkungen eines Alttestamentlers zur Erbsiindenlehre der
Confessio Augustana (Artikel II), in: Fritz Hoffmann (Hg.), Die Confessio Augustana im 6kume-
nischen Gespréch, Berlin 1980, 125.


about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank

30 —— Hendrik Stossel

Grofenwahn.*® Andererseits die hilflose Geschopflichkeit zwischen Acker und
Dornen, Kraftaufwand und Misserfolg, Miihsal und Schmerzen,** verbunden mit
der Erfahrung, dem Ineinander von Sehnsucht und Scheitern nicht zu entrin-
nen.*?> Deshalb sprechen wir bei Siinde durchaus nicht von Sexualitit, sondern
von der Universalitat einer Schuld- und Verhdngniswirklichkeit als Ursache und
Folge gleichermafien.”* Es geht um den existentiellen und beklemmenden Tat-
bestand von Verantwortung ohne individuell-schuldhaftes Handeln. Es geht um
Verwerflichkeitszusammenhénge, iiber die das Individuum gar nicht willentlich
entscheidet, denen es aber gleichwohl ausgeliefert ist, weil es mit seiner Geburt in
sie eintritt und sie verldngert. Darin wurzelt seine Erlosungsbediirftigkeit, so, wie
sie von den Reformatoren und der CA diagnostiziert wird.

2 Erasmus von Rotterdam

Dies fiihrt uns — gewissermafien auf dialektischer Steige — zu Erasmus von Rot-
terdam. Was CA 2, CA 18 und CA 19 sagen, warum sie es so sagen, und was genau
sie damit sagen wollen, hat — sub contrario — mit dem Augustiner Chorherrn aus
Basel so viel zu tun, wie mit dem Augustinerménch aus Wittenberg bzw. dem
Lehrer Deutschlands.

Die Sympathie, mit der Erasmus den Gang der Reformation anfangs noch
begleitet, wandelt sich schnell in Skepsis. Er findet Luther zu radikal,** zu maf3-
los.*> Ohne ihn direkt anzugreifen, mahnt er bereits 1518 zu Vorsicht und Zu-

40 Gen. 3, 4-5: ,,Da sprach die Schlange zu der Frau: Ihr werdet keineswegs des Todes sterben,
sondern Gott weif3: an dem Tag, da ihr davon esst, werden eure Augen aufgetan, und ihr werdet
sein wie Gott und wissen, was gut und bose ist.*

41 Gen. 3, 14-20.

42 Wagner, Erbsiindenlehre, 124.

43 Schneider-Flume, Dogmatik, 243.

44 ,Man {ibertreibt daher die Bedeutung der Erbsiinde ins ungeheuerliche und behauptet, dass
durch sie auch die hervorragendsten Fahigkeiten des Menschen so verderbt seien, dass er aus sich
selber nichts anderes vermdge als Gott zu verkennen und zu hassen.“, Desiderius Erasmus, Eine
Diatribe oder ein Gespréach iiber den freien Willen, hg. u. {ibers. v. Otto Schumacher, Géttingen
1988, https://digi20.digitale-sammlungen.de/de/fs1/object/goToPage/bsh00048294.html?page-
No=84&zoom=1.00, (07.06.2021) [kiinftig: DLA], IV 13, 84—85. ,Luther hat [den freien Willen]
zundchst nur durch Abtrennung des rechten Armes verstiimmelt, spaterhin auch damit nicht
zufrieden hatte den freien Willen vollends erdrosselt und beseitigt.“, DLA IV 16, 87.

45 ,Es gilt also Maf3 zu halten; dann wird man zu dem Ergebnis kommen, dass gute Werke, wenn
auch nicht vollkommene Werke mdglich sind, doch ohne dass der Mensch sich etwas darauf
einbilden diirfte; auch ein Verdienst diirfte moglich sein, im ganzen aber wére es Gott zu ver-
danken. Es gibt also iiber die Maf3en viel Schwéche, Médngel und Bosheit im Leben der Sterbli-



Der freie Wille und der unfreie Wille — 31

riickhaltung.*® Gleichwohl sieht er sich konfrontiert mit heftigsten Verleumdun-
gen durch seine christlichen Priesterbriider. Man wirft ihm vor, in Wahrheit sei
doch er es, der Luther die ketzerische Feder fiihre.*” Als dann im Mai 1519 sein
Wunsch nach Vereinbarung von Grundsétzen fiir die weitere gemeinschaftliche
Fiihrung des Kampfes*® unerfiillt bleibt, beginnt Erasmus, sich abzuwenden.
Immer noch unter Vermeidung der direkten Konfrontation. Den offenen Bruch®
markiert erst im Herbst 1524 sein Unterricht vom freien Willen (De Libero Arbitrio
Diatribe).

2.1 De Libero Arbitrio

Darin fordert er die Riickbesinnung auf die Quellen und Wurzeln der Kirche. Er
will die Frommigkeit der ersten Christen wiederbeleben®® und setzt einen starken
padagogischen Akzent.”* Wie Philipp Melanchthon in den Loci von 1521°* warnt

chen, sodass ein jeder, wenn er sich selbst betrachten wollte, gern sein Helmbusch niederlegte,
auch wenn wir nicht allen Ernstes behaupten, dass der Mensch — und sei er noch so sehr ge-
rechtfertigt — nichts anderes sei als Siinde, was wir schon deswegen nicht konnen, weil Christus
ihn einen Wiedergeborenen und weil Paulus ihn eine neue Kreatur nennt.“, DLA IV 16, 88.

46 In der Neuauflage des Enchiridion Militis Christiani.

47 Cornelius Augustijn, Erasmus von Rotterdam, in: Martin Greschat (Hg.), Gestalten der Kir-
chengeschichte, Bd. 5, Stuttgart 1993, 72.

48 Brief vom 30. Mai 1519, vgl. LBW, Bd. 1, Nr. 183, S. 412-413.

49 Vgl. dazu und zum Folgenden Augustijn, Erasmus, 71.

50 ,,[...] im Ubrigen sollen wir glauben, dass alles, was uns in diesem Leben widerfihrt [...] zu
unserem Heil von Gott verursacht worden ist und es keinem Unrecht geschehen kann durch ihn,
der von Natur gerecht ist, mag uns gleich etwas treffen, was wir nicht verdient zu haben scheinen;
und niemand soll verzweifeln an der Vergebung seitens des von Natur unendlich gnddigen Gottes.
Dieses zu wissen [...] geniigt meines Erachtens zur christlichen Frommigkeit und man hitte nicht
mit unfrommer Neugierde eindringen sollen in jene abgriindigen, um nicht zu sagen: iiberfliis-
sigen Fragen, ob Gottes Vorherwissen mit einer Nicht-Notwendigkeit [menschlichen Tuns] ver-
einbar ist [oder] ob der menschliche Wille etwas beitragen kann zu dem, was Einfluss hat auf
unser ewiges Heil [...]“, DLA Ia 8, 13- 14.

51 ,,Wozu wiirden die vielen Lobspriiche iiber fromme Méanner bei Sir. 44ff. dienen, wenn
menschlicher Eifer keinerlei Lob verdiente? Was wire unter dem {iberall gelobten Gehorsam zu
verstehen, wenn der Mensch bei guten und ebenso bei hosen Werken ein solches Werkzeug fiir
Gott ware, wie das weil es fiir ein Zimmermann ist? Doch solche Werkzeuge waren wir alle, wenn
die Lehre Wiklifs war wére, wonach alles — mag es vor oder nach Empfang der Gnade geschehen
und mag es gut, bose oder sittlich gleichgiiltig sein — aus reiner Notwendigkeit geschieht: eine
Meinung, der Luther zustimmt. Damit niemand vorwenden kann, dass dies von mir erdichtet sei,
setze ich seine eigenen Worte aus den ,Behauptungen‘ [vgl. Assertio, WA 7, 146, 3ff.] hierher:
,Daher muss auch dieser Artikel widerrufen werden. Ich habe mich namlich schlecht ausgedriickt,



32 —— Hendrik Stossel

auch er davor, sich an den Geheimnissen der Heiligen Schrift abzuarbeiten: Es sei
nicht Aufgabe des Menschen, zu enthiillen, was Gott verborgen habe. Von hier aus
sucht und findet Erasmus in der Heiligen Schrift die vielfache Anweisung zu einem
sittlich guten Leben.>

Seine Argumentation vollzieht sich zundchst unter bemerkenswerter Dis-
tanzierung von Augustin.>* Er schreibt:

Nehmen wir [...] an, dass in irgendeinem Sinne [!] wahr sei, was Augustin geschrieben hat
[...]. Welch ein grofles Fenster wiirde die Bekanntgabe dieser Meinung unzédhligen Menschen
zur Gottlosigkeit 6ffnen. Zumal, da die Menschen durchweg geistig schwerfdllig und be-
schrankt, dazu boshaft und ohnehin zu jedem gottlosen Frevel unverbesserlich geneigt sind.
Welcher Schwache wiirde hinfort noch aushalten: Den dauernden und miihevollen Kampf
gegen das eigene Fleisch? Welcher Bose wiirde hinfort noch sein Leben zu bessern trachten?
Wer konnte sich {iberwinden, von ganzem Herzen einen Gott zu lieben, der die Holle heizte
mit ewiger Pein, um dort fiir seine eigenen Missetaten armselige Menschen zu bestrafen, als
freue er sich an ihren Foltern? So ndmlich wiirden sich die meisten die Sache zurechtlegen.
Die Menschen sind ja durchweg ungebildet und weltlich gesonnen; sie neigen ohnehin zum

wenn ich sagte der freie Wille sei in Wirklichkeit ein leerer Titel; ich hétte vielmehr einfach sagen
sollen: der freie Wille ist in Wirklichkeit nur eine Erdichtung oder ein Titel, hinter dem keine
Wirklichkeit steckt; denn es steht in niemandes macht, irgendetwas Gutes oder Boses zu planen,
sondern alles geschieht, wie der zu Konstanz verurteilte Artikel Wiklifs richtig lehrt, aus absoluter
Notwendigkeit. [...].“, DLA IIb 7 und 8, 45— 46.

52 ,Die Geheimnisse der Gottheit [aber| sollten wir lieber anbeten, als sie zu erforschen“, Loci
1521, S. 19. Nr. 6.

53 ,,Es gibt einiges, das uns nach dem Willen Gottes gidnzlich unbekannt sein soll; so zum Bei-
spiel unser Todestag oder der Tag des jiingsten Gerichts [...] Anderes sollen wir nach dem Willen
Gottes auf eine Weise erforschen, dass wir ihn selber im geheimnisvollen Schweigen verehren.
Deshalb gibt es in der Heiligen Schrift viele Stellen [...], an den viele herumgerétselt haben, ohne
dass es jemandem gelungen wire, die Mehrdeutigkeit vollkommen zu beseitigen [...]. Anderes soll
uns genau bekannt sein, zum Beispiel die Anweisung zu einem sittlich guten Leben. Dies ist
offenbar das Wort Gottes dass man nicht erst vom hohen Himmel herab zu holen noch iiber das
weite Meer herbeizuschaffen braucht, dass vielmehr nahe ist ndmlich in unserem Munde und
unserem Herzen. Dieses ist von allen genau zu erlernen [...]“, DLA Ia 9, 14

54 ,Augustinus ist infolge des Kampfes mit Pelagius ungiinstiger gegen den freien Willen ge-
stimmt worden, als er es vorher war.“, DLA IV 7, 79. In dhnlicher Argumentationsrichtung: ,,Der
heilige Augustinus und seine Parteigénger schitzen [...], wie verderblich fiir wahre Frommigkeit es
sei, wenn der Mensch sich auf seine eigenen Krifte verlasse, den Anteil der Gnade, deren Be-
deutung Paulus bei jeder Gelegenheit eingeschérft, hoher ein. Augustinus bestreitet demnach,
dass der Mensch — der Siinde verfallen - sich bessern oder etwas tun konne, was zu seinem Heile
beitriige, wenn er nicht durch die unverdiente Gnade Gottes auf iibernatiirliche Weise angespornt
werde, das zu wollen, was ihn zum ewigen Leben fiihren kann [...]. Nun sind aber der Glaube, der
bewirkt, dass wir Heilbringendes wollen, und die Liebe die bewirkt dass unser Wollen zum Ziel
fithrt nicht so sehr zeitlich voneinander trennbar als von Natur verschieden; sie konnen jedoch
beide durch zeitlichen Zuwachs vermehrt werden.“, DLA IIa, 30.



Der freie Wille und der unfreie Wille — 33

Unglauben, zu Frevel und zu Gotteslédsterung, sodass man nicht noch Ol ins Feuer gief3en
brauchte.>

Von diesem Menschenbild herkommend definiert Erasmus in seiner Eingangs-
bestimmung den Willen als dasjenige ,,[...] Vermégen [...], mit dem der Mensch
sich dem, was zur ewigen Seligkeit fiihrt, zuwenden oder von ihm abwenden
kann.“*® Ermoglicht wird ihm dies durch die einmal verliehene Gnade der Ver-
gebung. Durch sie erwerbe er jene Freiheit zuriick, die ihn in den Stand versetze,
trotz seiner Geneigtheit zum Bosen — auch coram Deo — mit Aussicht auf Erfolg
nach dem Guten zu streben.”” Damit halten wir den roten Faden in der Hand, der
sich bis zum Schluss durchzieht. Dort fasst Erasmus seinen Punkt noch einmal
zusammen. Er schreibt:

Warum dem freien Willen etwas zugestehen? [...] Damit es etwas gibt, was verdientermafien
den Gottlosen zugerechnet werden kann, die sich der Gnade Gottes willentlich entziehen;
damit von Gott ferngehalten werde die fdlschliche Anklage, er sei grausam und ungerecht;
damit von uns ferngehalten werde die Verzweiflung ebenso wie die Sicherheit und damit wir
zum Streben angespornt werden. Aus diesen Griinden wird von fast allen festgestellt, dass es
einen freien Willen gibt, der aber — damit aller menschlichen Hoffart vorgebeugt werde —
ohne die dauernde Gnade Gottes unwirksam ist.*®

55 DLA Ia 11, 16.

56 DLA Ib 10, 24.

57 ,Unser Urteilsvermégen [...] ist durch die Siinde verdunkelt, nicht ausgel6scht worden; unser
Wille als ein Vermogen zu wahlen und zu meiden ist bis zu dem Gerade verderbt worden, dass er
durch seine natiirlichen Hilfsmittel nicht wieder besser werden kann, sondern seine Freiheit
verloren hat und gendétigt ist, der Siinde zu dienen der sich willentlich einmal verschrieben hat.
Doch durch die Gnade Gottes, die ihm die Siinde vergeben hat, ist der bis zu einem gewissen
Grade wieder frei geworden [...] infolge der stindig gegenwértigen Hilfe der gottlichen Gnade der
Mensche in rechter Beschaffenheit zu streben fortfahren kann, ohne indessen frei zu sein von
einer Geneigtheit zum Bosen, die von den Uberresten der einmal eingeworbenen Siinde herriihrt.
Wie die Siinde der Stammeltern auf die Nachkommen {ibertragen worden ist, so geht auch die
Geneigtheit zum siindigen auf uns alle iiber; diese wird durch die Siinden tilgende Gnade bis zu
dem gerade abgeschwécht, dass sie iiberwunden, nicht aber ausgerottet werden kann. Nicht, als
ob hierzu die Gnade nicht imstande wére, sondern weil es uns nicht dienlich wére.”, DLA Ila 3,
25-26.

58 DLA 1V 16, 88.



34 —— Hendrik Stossel

2.2 De Libero Arbitrio als dialektische Voraussetzung fiir die
Anthropologie der Confessio Augustana

Soweit Erasmus von Rotterdam. Seine Argumentation wird geleitet durch den
Gedanken, die Vernunft sei durch die Erbsiinde nicht vollstiandig kompromit-
tiert.>® Der Mensch kénne adiuvante Dei gratia willentlich dem Gerechten — und
das bedeutet hier nicht nur der dufieren Rechtschaffenheit, sondern auch der
iustitia spiritualis — sich zuwenden bzw. anndhern. Dies begriindet gleichzeitig
seine Verantwortung fiir das Bdse.®® Die Ermachtigung des Willens zum Guten
bildet den grundlegenden Dissens mit Luther. Insofern von ihm her Melanchthons
Augsburger Formulierungen mitbeeinflusst sind, halten wir Erasmus von Rotter-
dam in der Tat fiir einen dialektischen Vorldufer der CA, einen ihrer — wenn man
so will — indirekten Wegbereiter.

3 Martin Luther

Sehr viel direkter®! ist dagegen der Einfluss Luthers. An erster Stelle stehen hier
seine Abhandlung Uber den unfreien Willen von 1525 (De Servo Arbitrio®?) und sein
Abendmahlsbekenntnis von 1528.%% Beide setzen zwar Augustinus voraus, voll-

59 Vgl. dazu und zum Folgenden Thomas Kaufmann, Die Geschichte der Reformation in
Deutschland, Berlin 2016, 123.

60 ,,[...] einige rechtgldubige Vater [unterscheiden] drei Schritte einer menschlichen Handlung: 1.
das Denken, 2. das Wollen und 3. die Ausfiihrung. Beim erstens zwar und beim dritten Schritt
schreiben sie dem freien Willen keine Mdglichkeit zu, irgendetwas auszurichten. [...] jedoch beim
mittleren Schritt bei der Einwilligung ist zugleich die Gnade und der menschliche Wille wirksam,
allerdings so, dass die hauptsdchliche Ursache die Gnade und die weniger hauptsdchliche Ur-
sache unser Wille ist.“, DLA Illc 4, 67. Diesen Gedanken wird die altprotestantische Orthodoxie
des 17. Jhdts. neu auflegen: Die Vorstellung, zum Vollzug einer Handlung kénnten und miissten
Gott und Mensch, Gnade und Wille, eine Allianz, einen concursus in der Weise eingehen, dass fiir
eine Handlung ,,[...] die hauptséchliche Ursache die Gnade und die weniger hauptséchliche Ur-
sache unser Wille“, Andreas Klein, Willensfreiheit auf dem Priifstand. Ein anthropologischer
Grundbegriff in Philosophie, Neurobiologie und Theologie, Neukirchen-Vluyn 2009, 364. Der
Beitrag der klassischen concursus-divinus-Lehre zur Theodiezee-Frage besteht darin, dass sie dem
Menschen insofern eine gewisse Eigenstandigkeit gegeniiber Gott einrdumt, als er Zweitursachen
setzen kann, fiir die er selbst die Verantwortung trdgt. Deshalb ist er (und nicht Gott) fiir die
Folgen seiner schlechten Handlungen verantwortlich. Vgl. dazu im Einzelnen Klein, Willensfrei-
heit, 368.

61 Maurer, Historischer Kommentar, Bd. 2, 47.

62 Kiinftig: DSA.

63 Luther, Ausgewdhlte Schriften, 251.



Der freie Wille und der unfreie Wille — 35

ziehen jedoch ebenfalls — freilich wiederum anders als Erasmus — eine Distan-
zierung.®* Das macht es mindestens schwierig, den Augustinerménch kurzerhand
auf den spiritus rector seines Ordens zu reduzieren.

3.1 Simul iustus et peccator

Augustinus — wir erinnern uns — spricht von Gottes vorausgehender bzw. mit-
wirkender Gnade. Sie verwandelt eine vorherbestimmte Auswahl der Kinder
Adams in Kinder Gottes. In diesem durch prddestinatorischen Ratschluss sich
vollziehenden Prozess erfahrt der im Siindenfall kompromittierte, zum Guten
unfihige Wille die Heilung® seiner Substanz.®® In der Augustinusforschung hat

64 Bereits in der Leipziger Disputation wird Augustin durch Luther relativiert: Furcht vor Strafe
beférdere nicht die Gewdhnung an die Gerechtigkeit, sondern daran, an Gott zu verzweifeln und
ihn zu hassen, jedenfalls dann, ,wenn die Gnade nicht dabei [sei.] Wenn aber die Gnade mit
eingeschlossen wird, so lasse ich es gelten.“ Vgl. Johann Georg Walch, Martin Luthers sowol in
deutscher als lateinischer Sprache verfertigte und aus der letztern in die erstere iibersetzte
samtliche Schriften, Funfzehenter Teil, welcher die zur Reformationshistorie gehoérige Docu-
menten von 1517 bis 1524 enthilt, nebst einem Vorbericht von der Nothwendigkeit, Gottlichkeit
und Zuldnglichkeit der Reformation [...], Halle 1745, Sp.1283.

65 Natura quippe hominis primitus inculpata et sine ullo vitio creata est; natura vero ista hominis,
qua unusquisque ex Adam nascitur, iam medico indiget, quia sana non est. Omnia quidem bona,
quae habet in formatione, vita, sensibus, mente, a summo Deo habet creatore et artifice suo. Vitium
vero, quod ista naturale bona contenebrat et infirmat, ut illuminatione et curatione opus habeat, non
ab inculpabili artifice contractum est, sed ex originali peccato, quod commissum est libero arbitrio.
Ac per hoc natura poenalis ad vindictam iustissimam pertinet. Si enim iam sumus in Christo nova
creatura, tamen eramus natura filii irae sicut et ceteri; Deus autem, qui dives est in misericordia,
propter multam dilectionem, qua dilexit nos, et cum essemus mortui delictis, convivificavit nos
Christo cuius gratia sumus salvi facti. Aurelius Augustinus, De natura et gratia, liber unus 3.3,
https://www.augustinus.it/latino/natura_grazia/ (07.06.2021). (,,Die Natur des ersten Menschen
ist selbstverstdndlich schuldlos und ohne jeglichen Fehler geschaffen. Aber diese Natur des
Menschen in welcher jeder aus Adam geboren wird braucht den Arzt, weil sie nicht heil ist. Alles,
was sie an guter Gestalt hat, sei es Leben oder Sinne oder Verstand, hat sie Gott, dem Hochsten,
ihrem Schopfer und kunstreichen Erschaffer. Diesen Mangel der menschlichen Natur [nicht heil
zu sein], der das natiirliche Gute verfinstert und verunklart, dass sie Erleuchtung und Heilung
braucht, ist nicht durch den Erschaffer, der ohne Schuld ist, herbeigefiihrt worden, sondern durch
die Ursiinde [peccatum originale], die freiwillig begangen wurde. Deshalb verdient die strafwiir-
dige Natur gerechte Bestrafung. Wenn wir schon in Christus eine neue Kreatur sind, sind wir
dennoch von Natur aus Kinder des Zorns wie verschiendene andere auch. Gott aber, der reich ist
an Gnade, liebt uns aus grofier Liebe und macht uns da wir des Todes schuldig sind durch
Christus lebendig, durch dessen Gnade wir geheilt sind.*).

66 ,Jedes Wesen ist aber entweder verderbbar oder unverderbbar. Also ist jedes Wesen gut.
Wesen nenne ich, was fiir gewohnlich auch Substanz genannt wird. Also ist jede Substanz ent-


about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank

36 —— Hendrik Stossel

man darauf hingewiesen, dass dies als Verdnderung der menschlichen Natur
aufzufassen sei.®” Demgegeniiber entwickelt Martin Luther bereits in der Romer-
briefvorlesung (1515/1516) das simul-iustus-et-peccator-Axiom.® Danach kann der
Mensch statu corruptionis immer nur beides zugleich sein: neue Schépfung und
alter Adam. Anders als bei Augustinus findet bei Luther der Mensch nur dialek-
tisch — als alter Siinder und neu Gerechtfertigter — die Freiheit seines Willens und
die Kraft zum guten Werk.

Auf diese Weise gewinnt das Rechtfertigungsgeschehen einen doppelten
Akzent. Insofern es sich in und durch Jesus Christus vollzieht, ist es vorgdngig und
abschliefend. Aus der Perspektive des Menschen jedoch drdngt es als Ruf zu einer
Antwort hin. Insofern trdgt es — wenn auch dezidiert nachgeordnet — ein pro-
zesshaftes Element in sich. Als geschuldete Antwort auf Gottes Handeln eroffnet
sich den Gerechtfertigten der Weg, die Pflicht und der Wille zur Heiligung.®® Der
Anruf Gottes in Christus und die Antwort des Menschen sind zwar zu unter-
scheiden, aber eben nicht zu trennen. Denn in ihrem letzten Ernst besteht die
Forderung nach Heiligung ebenfalls vor dem Forum von Gottes Gericht.”® Anders
gesagt: Von Gott her ist die Rechtfertigung des Siinders in Kreuz und Auferstehung
Christi primdr und einmalig und effektiv.”? Im Blickwinkel der menschlichen
Antwort gestaltet sie sich jedoch als Nachfolge’? unter Gottes ernstem Nein zur
Siinde und unter seinem ebenso ernsten Gebot der Heiligung.”® In diesem Zu-
sammenhang entwickelt und entfaltet Philipp Melanchthon in den Loci von 1535
die Lehre vom tertius usus legis in renatis. Dazu spater mehr.

weder Gott oder von Gott, denn jedes Gute ist entweder Gott oder von Gott.“, DLA_Aug, DLA III 36,
S. 257, Ziff. 128.

67 DLA_Aug, Einleitung, 38. In der Taufe gewinnen die Erwdhlten Anteil an Tod und Auferste-
hung Jesu und erlangen die Wiedereinsetzung ihres Willens in den status integritatis: Freiheit
sowie Bereitschaft und Fahigkeit zum Guten.

68 Zu ROm. 4,7, vgl. Martin Luther, Vorlesung iiber den Romerbrief 1515/1516, in: Martin Luther.
Ausgewdhlte Werke, Ergdnzungsreihe zweiter Band, hg.v. Hans Heinrich Borcherdt u.a., Miin-
chen 1935 [kiinftig: R6m_Lu], 169, Zif. 2, Rdnr. 105.

69 Am Rande sei vermerkt, dass Philipp Melanchthon in den Loci von 1535 und 1549 (59) an
genau dieser Schnittstelle die Lehre vom tertium officium legis bzw. usus legis in renatis abhandelt,
vgl. dazu im Einzelnen Albrecht Peters, Gesetz und Evangelium, Giitersloh 1981, 78. Im selben
Sinne sprechen sowohl die Schmalkaldischen Artikel als auch die Konkordienformel vom dreifa-
chen bzw. dritten Gebrauch des Gesetzes, vgl. P6hlmann, Abriss, 39.

70 Z.B. 2Kor. 5,10: ,,Denn wir miissen alle offenbar werden vor dem Richterstuhl Christi, auf dass
ein jeder empfange nach dem, was er getan hat im Leib, es sei gut oder bose.“ Vgl. dazu Schneider-
Flume, Dogmatik, 279 —280.

71 £@bmag, Rom. 6,10; Hebr. 7,27 u.6.

72 Pohlmann, Abriss, 256 —257.

73 Peters, Gesetz, 79.



Der freie Wille und der unfreie Wille — 37

Was Martin Luther betrifft, so folgen die Willensschrift und sein Abend-
mahlsbekenntnis dem Grundmotiv, das Solus Christus von der Desavouierung
freizustellen,” die es erleiden wiirde durch die Mitwirkung des Menschen an
seiner Erlosung.” Denn dann wire sie fraglich und unsicher, weil der Mensch”®
seinerseits fraglich und unsicher ist.”” Gewissheit komme allein aus Kreuz und
Auferstehung Christi. Durch sein Wort — und also von jenseits menschlicher
Moglichkeit — vermitteln sich Vergebung und Rechtfertigung.”® Dabei handelt es
sich um eine fremde, durch Gottes Geist in Christus verliehene Kraft und ein Werk,
das in erster Linie darin besteht, ihn zu fiirchten, zu lieben, zu vertrauen. Erst auf
dieser Grundlage entsteht, was immer im Ubrigen als gutes Werk auBerdem gelten
mag.” Im Kontext von Luthers theologischer Anthropologie — wie auch der CA —
lautet daher die Frage nicht nur: Was hast du getan oder unterlassen? Sondern: Wo
war Dein Herz bei diesem Tun oder Unterlassen?®® Und dass der gerechtfertigte
Siinder dieses sein Herz so unter Kontrolle habe, dass es im Einklang mit dem
Ersten Gebot schlage,® bestreitet bekanntlich schon die Rémerbriefvorlesung mit
Nachdruck.®

74 Vgl. dazu Maurer, Historischer Kommentar, Bd. 2, 47.

75 DSA, 284.

76 ,,[...] ein Gras [...], das am Morgen bliiht und sprosst und des Abends welkt und verdorrt*,
Ps. 90, 6.

77 Ein - letztlich wieder seelsorgerlich motivierter — Gedanke, den CA 6 und CA 20 in Be-
kenntnisrang gehoben haben; vgl. BSELK, CA 6, 100: ,,Und es wird gelehrt, dass dieser Glaube
gute Frucht und gute Werke bringen soll, und das man allerlei gute Werke tun miisse, die Gott
geboten hat, und zwar um Gottes Willen; [es wird gelehrt], aber nicht auf solche Werke [in der
Meinung] zu vertrauen, dass wir durch unsere Werke Gottes Gesetz erfiillen oder wegen unserer
Werke als gerecht betrachtet wiirden. Denn wir empfangen Vergebung der Siinde und werden als
gerecht betrachtet, durch den Glauben um Christi willen [...].“, modernisiertes Deutsch nach
EKiBa, 21, [Der sechste] Vom neuen Gehorsam, und BSELK, CA 20, 118. ,Wenn wir um unserer
Werke willen Vergebung empfangen sollten, so waren wir allezeit ungewiss, ob wir die Vergebung
erlangt hitten. Denn wir finden allezeit Fehler an unseren Werken und miissten zweifeln, ob wir
wirklich genug getan hétten. So wiirde die Verheiflung hinfillig und unniitz werden, wnn sie auch
unser Werk gebaut wére und das Gewissen kénnte niemals zu Frieden und zur Ruhe kommen,
wenn wir um unserer Werke willen gerecht sein miissten.“, modernisiertes Deutsch nach EKiBa,
29, [Der zwanzigste] Vom Glauben und guten Werken.

78 Vgl. dazu und zum Folgenden Otto Hermann Pesch, Gnade und Rechtfertigung am Vorabend
der Reformation und bei Luther, gehalten am Okum. Forum Heidelberg 20.07.2007, https://www.
uni-heidelberg.de/md/fakultaeten/theologie/oek/forum/13.1.pdf (07.06.2021), 10 —11.

79 Pesch, Gnade, 13.

80 Peters, Gesetz, 43.

81 Das richtet sich gegen die traditionsreiche Argumentation, Gott werde das Seine zweifellos
hinzufiigen, wenn sich der Menschen nur nach Kriften um das Gute bemiihe (Facienti quod in se
est, Deus non denegat gratiam). Eines Eingriffs Gottes bediirfe es zwingend insoweit nur, um


about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank

38 —— Hendrik Stossel

3.2 De Servo Arbitrio

Luther selbst hat die Willensschrift fiir eine seiner wichtigsten und besten ge-
halten.®® Relativ verbindlich im Ton, ist er absolut hart in der Sache, also: in der
umfassenden rigorosen Bestreitung des freien Willens.®* Auf dem Hintergrund der
zwingenden und notwendigen Vorordnung von Gottes Allwirksamkeit® ergibt
sich fiir ihn, dass der Wille des natiirlichen Menschen ebenso zwingend und
notwendig ,,nichts vermag“®®.

Zur Veranschaulichung verwendet er das Bild des Pferdes, das einen Reiter
haben miisse. Miisse! So wenig das Pferd seinen Reiter wahle, sondern umgekehrt
jener das Pferd, so wenig wihle der Wille, wer oder was ihn reite.*” Gott und Satan
fithren einen Kampf um den Menschen und seinen Willen,®® einen freilich, den
Christus am Kreuz als Sieger bereits entschieden und denen, die sich an ihn
halten, iustitia spiritualis erworben hat. Schlechterdings keine Chance haben jene,

diesen ersten Akt der Hinwendung zum summum bonum durchzuhalten. Doch den Augenblick des
ersten Schritts konne und miisse der Mensch um seiner Befreiung willen aus der Kraft eigener
Willensentscheidung vollziehen, vgl. dazu Pesch, Gnade, 2.

82 ,Deshalb ist es reiner Wahnsinn, wenn man behauptet, der Mensch kénne aus eigenen
Kréften Gott iiber alle Dinge lieben und die gebotenen Werke tun ,ihrem Tatbestande nach, aber
nicht nach dem Willen des Gesetzgebers‘, weil er sie nicht im Stand der Gnade tue. O Toren, o
Sautheologen! So war also die Gnade nur notwendig um der neuen, das Gesetz {iberbietenden
Forderung gewinnen. Denn wenn das Gesetz aus unseren Kréften heraus erfiillt werden kann, wie
sie sagen, dann ist die Gnade nicht notig zur Erfiillung des Gesetzes selber, sondern nur zur Er-
fiillung einer neuen, {iber das Gesetz hinausgehenden Forderung, die von Gott auferlegt ist. Wer
soll denn solche Gottes ldsst ehrlichen Anschauungen ertragen?“, Rom_Lu, 173, Rdnr. 109 -110.
83 Kaufmann, Reformation, 567.

84 Vgl. dazu Kaufmann, Reformation, 569.

85 DSA, 24.

86 WA 722,4ff.

87 Das ist keineswegs so aus der Welt, wie es auf den ersten Blick den Anschein haben mag. Der
Literaturnobelpreistrager von 2016 jedenfalls sagt es so: ,,You may be an ambassador to England
or France. You may like to gamble. You might like to dance. You may be the heavyweight champion
of the world. You may be a socialite with a long string of pearls: But you’re gonna have to serve
somebody [...]. Well, it may be the devil or it may be the Lord: But you’re gonna have to serve
somebody [...].“ (,,0b Du Botschafter in England oder Frankreich bist, ob Du gerne spielst oder
tanzt, ob Du Boxweltmeister im Schwergewicht bist oder zur feinen Gesellschaft gehorst und eine
lange Perlenkette tragst: Irgendjemandem dienst Du. Sei es der Teufel, sei es der Herr: Einem von
beiden bist Du verpflichtet [...].“), Bob Dylan, Gotta Serve Sombody, in: Slow Train Comin’, Co-
lumbia Records 1979.

88 DSA, 50.



Der freie Wille und der unfreie Wille — 39

die nicht durch das ,,Bad der Wiedergeburt“®® gegangen ist. An ihnen findet Lu-
ther nur die Neigung zum Bosen — d. h.: zu allem, was ohne Gott ist — und nichts,
was sie aus eigener Kraft zu ihm kehren kénnte.*°

Dabei spielt die Frage der Legitimitit von Schuldzurechnung®® keine Rolle.
Luther verweist auf das ,,Licht der Herrlichkeit“. Dort werde sich das Geheimnis
schon aufldsen, dass der gerechte und gnadige Gott, auch solche verdamme, die
aus eigener Kraft gar nicht anders konnten, als schuldige Siinder sein. Dieser
eschatologischen Aussicht mége sich der Glaube getrGsten.®” Denn, was die Hei-
lige Schrift verberge, sei ja — hier horen wir wieder Erasmus und den friithen Me-
lanchthon - gerade deshalb verborgen, damit der Mensch auf Spekulation ver-
zichte” und sich darauf beschrinke, die Ratschliisse Gottes anzubeten.®*

3.3 Martin Luther und Erasmus von Rotterdam

An der theologischen Anthropologie bzw. der Willensfrage haben sich die ersten
tiefgreifenden Trennungen innerhalb der reformatorischen Bewegung vollzogen,
zu welcher anfangs auch Erasmus gezdhlt werden muss. Wie den Reformatoren
und der CA, ist es ihm — dem r6mischen Priester — um die Wiederbelebung
frithchristlicher Frommigkeit gegangen, orientiert an der Heiligen Schrift in ihrer
Auslegung durch die Kirchenviter.” Hier wie dort war das Ziel die Erneuerung der
romischen Kirche. Fiir Erasmus selbst dann noch, als es fiir die Reformatoren

89 Tit. 3, 4-7: ,,Als aber erschien die Freundlichkeit und Menschenliebe Gottes, unseres Hei-
lands, machte er uns selig — nicht um der Werke willen, die wir in Gerechtigkeit getan hatten,
sondern nach seiner Barmherzigkeit — durch das Bad der Wiedergeburt und Erneuerung im
Heiligen Geist, den er iiber uns reichlich ausgegossen hat durch Jesus Christus, unsern Heiland,
damit wir, durch dessen Gnade gerecht geworden, Erben seien nach der Hoffnung auf ewiges
Leben.*

90 DSA, 283.

91 Klein, Willensfreiheit, 375.

92 DSA, 282.

93 DSA, 44 mit Bezug auf Rém. 9, 20 -23: ,,Ja, lieber Mensch, wer bist du denn, dass du mit Gott
rechten willst? Spricht etwa ein Werk zu seinem Meister: Warum hast du mich so gemacht? Hat
nicht der Topfer Macht iiber den Ton, aus demselben Klumpen ein Gefaf3 zu ehrenvollem und ein
anderes zu nicht ehrenvollem Gebrauch zu machen? Da Gott seinen Zorn erzeigen und seine
Macht kundtun wollte, hat er mit grof3er Geduld ertragen die Gefdf3e des Zorns, die zum Verderben
bestimmt waren, auf dass er den Reichtum seiner Herrlichkeit kundtue an den Gefdfien der
Barmherzigkeit, die er zuvor bereitet hatte zur Herrlichkeit.“

94 Fast wortgleich heif3t es bei Philipp Melanchthon, die Geheimnisse Gottes ,,sollten wir lieber
anbeten, als sie zu erforschen.“, Loci 1521, S. 19, Nr. 6.

95 Kaufmann, Reformation, 124.



40 —— Hendrik Stossel

deren Kirche schon langst nicht mehr war. Wir miissen diese Trennung als tief-
greifend bezeichnen, weil sie — im Sinne Luthers — von praktisch allen Protago-
nisten der frithen Jahre mitvollzogen wurde. Sogar von Ulrich Zwingli®® und auch
von Philipp Melanchthon®, unbeschadet spiterer Differenzierungen und seiner
fortdauernden Verbundenheit mit dem Basler.”®

Es ist haufig erértert worden, ob der Streit zwischen Erasmus und Luther seine
Ursache nicht in einem grandiosen Missverstdndnis gehabt habe.”® Wenn wir De
Libero Arbitrio und De Servo Arbitrio nebeneinanderlegen, kénnen wir uns dieses
Eindrucks tatsdchlich kaum erwehren. Was wére geschehen, wenn Erasmus
starker Luthers soteriologisches Anliegen wahrgenommen hitte, Kreuz und Auf-
erstehung Christi unter keinen Umstidnden zu relativieren?'°® Und anders herum:
Was wire geschehen, wenn der Wittenberger das padagogische Anliegen des
Baslers verstanden hitte, die Pflicht zur Heiligung unter keinen Umstdnden zu
suspendieren? Wenn sie — statt mit viel Nachdruck iiber verschiedene Themen
und aneinander vorbei — mit einander iiber dasselbe Thema geredet hitten: Den
untrennbaren Zusammenhang zwischen Rechtfertigung und Heiligung? Eine Vi-
sion bietet immerhin Philipp Melanchthon mit seiner Lehre vom tertium officium
legis,*** wie er sie im Kolosserkommentar anlegt und dann in den Loci von 1535
entfaltet.

4 Philipp Melanchthon

Den Streit zwischen Erasmus und Luther hat er als teilnehmender Beobachter mit
unterschiedlichen Schnittmengen nach beiden Seiten hin'°? verfolgt. Aber auch

96 * 1.Januar 1484 in Wildhaus; T 11. Oktober 1531 in Kappel am Albis.

97 * 16. Februar 1497 in Bretten; t 19. April 1560 in Wittenberg.

98 In seinem Brief vom 23. Mdrz 1528 an Erasmus bekennt sich Melanchthon in den wissen-
schaftlich-humanistischen Zielen als sein Anhédnger und distanziert sich gleichzeitig vom Ton
Luthers in seiner Willensschrift. In der Sache freilich verteidigt er ihn und bedauert, dass es zu
keiner Ubereinkunft gekommen ist, vgl. Regesten Online, https://www.haw.uni-heidelberg.de/for
schung/forschungsstellen/melanchthon/mbw-online.de.html (07.06.2021) [kiinftig: Regesten
Online], Regestnr. 664.

99 Dazu mit weiteren Nachweisen Klein, Willensfreiheit, 492.

100 Klein, Willensfreiheit, 375.

101 Dazu im Einzelnen: Peters, Gesetz, 78— 81.

102 Das zeigt exemplarisch der erwdhnte Brief an Erasmus vom 23. Mdrz 1528, Regesten Online,
Regestnr. 664 (16.4.2019), aber auch, als er bereits 4 Jahre zuvor, als Melanchthon um den 25
September 1524, an Spalatin von seiner Befriedigung dariiber schreibt, dass Luther fiir die Aus-


about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank

Der freie Wille und der unfreie Wille — 41

unabhéngig davon ist er persénlich mit dem Willensproblem bis zu seinem Le-
bensende nicht wirklich fertig geworden.'°

4.1 Die Loci von 1521

Zu den frithesten einschligigen Auf3erungen gehéren die Loci von 1521. Auf dem
Hintergrund eines strengen Determinismus,'®* bezeichnen sie den freien Willen
als ,,gottloses Dogma*“, mit dem die Philosophie in die Theologie eingedrungen sei
und die ,,Wohltitigkeit Christi verdunkelt habe.’®> Unbeschadet einer gewissen
dufleren Wahl- bzw. Handlungsfreiheit'°® werde ndmlich der Mensch durch seine
angeborenen Leidenschaften — die Affekte'®” — regelrecht iiberfallen und von Gott
~weggerissen“.'°® Deshalb begreift sie Melanchthon geradezu als Inbegriff der
Siinde, eines Kerkers, dem niemand aus eigener Kraft entrinnt.'®® Von daher ist
der menschliche Wille - insofern er durch die Affekte beherrscht und gesteuert
wird — von der Siinde beherrscht und gesteuert. Nicht umgekehrt. So wenig sein
Wille den Menschen vom Hass befreien kénne, so wenig kénne er ihn zur Liebe
erwecken. Zur Néichstenliebe nicht und schon gar nicht zur Gottesliebe.™® Viel-
mehr sei der Mensch ,,von Natur aus“ voller Verachtung fiir Gott.'* Es begegnet
uns hier eine Schérfe, die man dem die 24jdhrigen — immer noch relativ frisch-
gebackenen'? — Baccalaureus Biblicus kaum zutrauen mochte. Doch auf genau
dieser Linie handelt CA 18 vom homo animalis und seiner Unfdhigkeit, eine durch
willentliche Entscheidung begriindete positive Gottesbeziehung zu etablieren.

einandersetzung iiber die Willensfreiheit in Erasmus endlich einen wiirdigen Gegner gefundet
habe, Regesten Online, Regestnr. 343 (16.4.2019).

103 Heinz Scheible, Melanchthon. Vermittler der Reformation. Eine Biographie, Miinchen 2016,
11.

104 Bo Kristian Holm, Theologische Anthropologie, in: Philipp Melanchthon. Der Reformator
zwischen Glauben und Wissen. Ein Handbuch, hg.v. Giinter Frank, Berlin 2017, 396.

105 Loci 1521, S. 27, Nr. 4.

106 Loci 1521, S. 43, Nr. 59-60: ,,Ich gestehe zu, es gibt in der dufleren Wahl der Dinge, eine
gewisse Freiheit, aber ich bestreite, dass die inneren Affekte vollig in unserer Gewalt sind. Ich
gestehe nicht zu, dass es einen Willen gdbe, der den Affekten ernsthaft widerstehen kénnte. Und
besonders sage ich das gerade von der Natur des Menschen.“

107 Exemplarisch handelt es sich um Liebe und Hass, Hoffnung und Furcht, Trauer und Zorn,
Neid und Ehrgeiz, Loci 1521, S. 37, Nr. 45.

108 Loci 1521, S. 29, Nr. 13.

109 Loci 1521, S. 39, Nr. 52.

110 Loci 1521, S. 39, Nr. 52.

111 Loci 1521, S. 39, Nr. 52.

112 Seit dem 19. September 1519.



42 —— Hendrik Stéssel

Gleichzeitig weisen die ersten Loci darauf hin, dass die Bindung an die Af-
fekte nicht zwingend bedeute, ihnen auch nachgeben zu miissen. Jedoch werde
dadurch nur ein ,,Anschein von Freiheit“!*® erweckt, der im Grunde nichts anderes
sei als ,,Heuchelei“!'*, weil er nur nach aulen wirke und das Herz unberiihrt lasse.
Um einen Affekt aufzuheben oder zu ersetzen, bediirfe es namlich stets eines
anderen, stirkeren.™ Von daher erscheint die Idee freiheitlicher Autonomie in
den Loci von 1521 als irrlichternde Fiktion. Niemals sei der Mensch als solcher
herrschafts- oder bindungsfrei.'*® Immer konne es nur darum gehen, durch wen
oder was er gebunden sei bzw. ,geritten’ werde. Wir erkennen hier die Ross-und-
Reiter-Metapher aus Luthers Willensschrift wieder. In diesem Sinn wird wahre
Freiheit in den Loci von 1521 erst méglich, wenn und soweit die Liebe Christi
derjenige und einzige Affekt ist, der alle denkbar andern in ihrer Bindungswir-
kung iibersteigt. Oder mit Melanchthons eigenen Worten:

Wenn du den menschlichen Willen unter dem Blickwinkel der Vorherbestimmung begut-
achtest, gibt es weder in dufieren noch inneren Werken irgendeine Freiheit, sondern alles
geschieht aufgrund gottlicher Bestimmung. Wenn Du den Willen unter dem Gesichtspunkt
der dufleren Werke beurteilst, scheint es nach [...] eine gewisse Freiheit zu geben. Wenn du
den Willen unter dem Gesichtspunkt der Affekte beurteilst, gibt es schlechterdings keine
Freiheit [...].*"

4.2 Melanchthon und die Willensfreiheit

Allerdings bleibt der Brettener Reformator nicht bei dieser Sicht stehen. Das be-
ginnt bereits vor dem Augsburger Reichstag und setzt sich danach fort.!®

113 Loci 1521, S. 39, Nr. 50.

114 Loci 1521, S. 39, Nr. 49-50.

115 ,Dagegen sind die inneren Affekte nicht in unserer Gewalt. Denn durch Erfahrung und
Gewohnheit erleben wir, dass der Wille nicht aus eigenem Antrieb Liebe Hass oder dhnliche
Affekte ablegen kann, sondern ein Affekt wird durch den andern [...] besiegt, z.B. weil Du von
dem, den Du liebtest, verletzt worden bist, hérst Du auf ihn zu lieben.“, Loci 1521, S. 37, Nr. 44.
116 Vgl. dazu Loci 1521, S.44—45, Anm. 83.

117 Loci 1521, S. 45, Nr. 66— 68.

118 Scheible, Melanchthon, 186.



Der freie Wille und der unfreie Wille — 43

4.2.1 Der Kolosserkommentar

In den Scholien zum Kolosserbrief von 1527'*° riickt — stirker als das bisher der Fall
war — die praktische Verbindung von Rechtfertigung und Heiligung in den Vor-
dergrund:**° Neben den Menschen in seiner Existenz coram Deo tritt nun der
Mensch in seiner Existenz coram hominibus.®* Indem die Gabe des Heiligen
Geistes zur unmittelbaren Folge der Rechtfertigung durch Christus wird,'? befi-
higt und verpflichtet sie zu Handlungsentscheidungen, die dem Gedanken der
Nachfolge entsprechen.’” Melanchthon etabliert nun eine differenziertere Be-
trachtung des Willens, auch in seiner Beziehung zu den Affekten. Damit erweitert
sich der Freiheits- und Gestaltungsraum des Individuums iiber die Grenze von
Luthers Willensschrift hinaus.'*

Dies vollzieht sich auf dem Hintergrund eines Paradigmenwechsel hinsicht-
lich der Philosophie.'® Nun erscheint sie als gute Schopfung Gottes, gleichsam als
Griffel, mit dem er sein Gesetz den Menschen in die Herzen schreibt.'?® Dies er-

119 Der Kolosserbriefkommentar entstand urspriinglich 1527 in Wittenberg als Vorlesung
(Scholia in Epistualam Pauli ad Colossenses). Die erste vollstindige Uberarbeitung erscheint 1528,
beinahe doppelt so umfangreich wie die Urfassung. Es folgen 1529, 1534 und 1545 weitere Neu-
auflagen und auf dieser Grundlage im Jahr vor seinem Tod 1559 schlieflich die Enarratio Epistolae
Pauli ad Colossenses, MSA, 1V, 209.

120 Wolfgang Matz, Der befreite Mensch. Die Willenslehre in der Theologie Philipp Melan-
chthons, Géttingen 2001, 105.

121 Matz, Willenslehre, 106.

122 Matz, Willenslehre, 107.

123 Est autem libertas christiana: Primum conscientiam habere liberatam a peccato; Secundo
habere Spiritum Sanctum et esse liberatum a potestate diaboli, qui corda impiorum incitat et rapit
ad varia peccata. MSA, 1V, 287, Z. 7-11. (,,Die christliche Freiheit besteht erstens darin, ein von der
Siinde befreites Gewissen zu haben; zweitens, den heiligen Geist zu haben und befreit zu sein, von
der Macht des Teufels, zu verschiedenen Siinden reizt und hinreif3t.“).

124 Vgl. dazu und zum Folgenden Holm, Anthropologie, 399 —400.

125 In Auslegung von Kol 2,8, einer Perikope, bei der man nach Maf3gabe der bisherigen Ar-
gumentation Melanchthons seine scharfe Polemik erwarten wiirde: ,,Seht zu, dass Euch niemand
einfange durch Philosophie und leeren Trug, gegriindet auf die Lehre von Menschen und auf die
Méchte der Welt und nicht auf Christus.“ War die Philosophie in den Loci von 1521 buchstéblich
noch vom Teufel und das schédndliche Mittel jener, die ,,abscheuchlich iiberall in der Theologie
[...] faselten und [...] anstelle der Lehre Christi aristotelische Spitzfindigkeiten dargeboten haben*
(vgl. Loci 1521, S. 13, Nr. 4) — {ibrigens ist es ist doch immer wieder erstaunlich, zu welcher Rhetorik
sich Frommigkeit und Glaube hinreiflen lassen konnen, aber wie auch immer: — war also die
Philosophie in den Loci von 1521 noch Resonanzraum gottloser Dogmen (vgl. Loci 1521, S. 27,
Nr. 4).

126 Philosophia, quatenus est scientia loquendi et rerum naturalium et civilium morum et ea
tantum de rebus naturalibus ac moribus civilibus, affirmat ac docet, quae certa ratione compre-



44 —— Hendrik Stossel

offnet — und darin liegt das Entscheidende — die Fahigkeit und Pflicht zu einem
Leben in Ubereinstimmung mit der zweiten Tafel des Dekalogs.'?” Es entsteht —
wir haben es bereits erwdhnt — die Idee einer padagogischen Relevanz des Ge-
setzes iSd. tertius usus legis.'?®

Der Gedanke lautet: Zwar sei Gott in Entstehung, Verlauf und Erhaltung die
Quelle allen Lebens. Unter dieser Voraussetzung jedoch sei der Mensch in der
Lage, zwischen gut und bose, richtig und falsch zu wahlen. Wenn ihm auch die
iustitia spiritualis entzogen bleibe, so unterliege es doch seinem Willen, im Sinne

hendit. Est vera et bona cretura Dei, est enim ipsum iudicium rationis, quod in rebus naturalibus et
civilibus Deus dedit humanae naturae verum et certum, quia dicit Paulus Rom.2 quod gentis habeant
,legem Dei scriptiam in cordibus’, id est: habent iudicium, quo iducare possunt |...], (,Insofern die
Philosophie als Wissenschaft iiber natiirliche Dinge und menschliche Sitten spricht, behauptet
und lehrt sie nur soviel iiber diese Dinge, wie sie als sicher und verniinftig versteht. Sie ist wahre
und gute Schopfung Gottes und Ausdruck des Vernunfturteils, das Gott der menschlichen Natur
als wahr und sicher gegeben hat, wie Paulus in Rom 2[15] sagt: Sie beweisen damit, dass in ihr
Herz geschrieben ist, was Gottes Gesetz fordert, zumal ihr Gewissen es ihnen bezeugt, dazu auch
die Gedanken, die einander anklagen oder auch entschuldigen [...], das bedeutet: sie haben Ur-
teilsvermogen, das sie zur Entscheidung befihigt.“), MSA, 1V, 230, Zeile 12-20.

127 Scheible, Melanchthon, 188.

128 Habet libertatem voluntas humana in diligendis his, quae puyia sunt, ut hoc aut illud cibi
genus eligere, hoc aut illo genere vestitus uti, huc aut illuc ire, habet et vim carnalis et cilis iustitiae
efficiendae, continere manus potest a caede, a furto, abstinere ab alterius uxore. Eatenus ita potest
hominum ratio gubernare, nam et sacrae litterae dicunt quandam esse prudentiam, item quandam
iustitiam carnis, quare tribuunt proprie quandam libertatem seu electionem rationi. Et Paulus vocat
opera legis, quae efficiunt homines sine Spiritu sancto imitantes legem. Et quia legis opera efficere
ratio potest, Deus doceri, assuefieri et coerceir legibus et magistratibus omnes himines voluit. Et
scripsit Paulus legem paedagocum esse, hoc est: non docere tantum eos, qui nondum habent
Spiritum sanctum, sed etiam coercere a manifestis flagitiis seu a transgressionibus |...]. (,,Es hat der
menschliche Wille die Freiheit, in den Dingen zu wahlen, die den natiirlichen Menschen be-
treffen, wie z.B. die Art des Essens, der Kleidung, irgendwohin zu gehen, [oder auch] die
fleischliche bzw. zivile Gerechtigkeit zu erreichen: Er kann sich entscheiden, keine Gewalt an-
zuwenden, nicht zu stehlen und keinen Ehebruch zu begehen. So kann die Vernunft den Men-
schen beherrschen, denn auch die Heiligen Schriften sagen, dass es eine gewisse Klugheit und
Gerechtigkeit des Fleisches gibt, weshalb sie der Vernunft eine gewisse eigene Freiheit bzw.
Wahlméglichkeit zugestehen. So benennt Paulus die Werke des Gesetzes, die Menschen ohne den
Heiligen Geist vollbringen [kénnen], um das Gesetz zu befolgen. Und weil die Vernunft solche
Werke vollbringen kann, will Gott, dass alle Menschen gelehrt, gewohnt und in Schranken ge-
halten werden durch die Gesetze bzw. die Obrigkeit. In diesem Sinne schreibt Paulus von der
padagogischen Bedeutung des Gesetzes. Sie besteht darin, diejenigen, die den Heiligen Geist
noch nicht haben, nicht nur zu lehren sondern auch von offenbaren Schandtaten oder Ubertre-
tungen abzuhalten [...].%), MSA, 1V, S. 223, Rdnr. 32 — S. 224, Rdnr. 14.



Der freie Wille und der unfreie Wille —— 45

der zweiten Tafel den Weg der Heiligung zu beschreiten — oder eben nicht.** Man
hat die Auffassung vertreten, damit habe Melanchthon den Streit iiber die Wil-
lensfreiheit gleichsam aufgehoben. Denn er habe Luthers Willenslehre so rezipiert
und reformuliert, dass eigentlich auch Erasmus hitte zustimmen kénnen.° In
jedem Fall diirfte aber der Kolosserkommentar als wichtige Voraussetzung der
theologischen Anthropologie von Augsburg zu betrachten sein.

4.2.2 Melanchthon und die theologische Anthropologie der Confessio
Augustana

Melanchthons weitere Entwicklung in der Willensfrage verkniipft sich eng mit
dem Fortgang der Loci. Im Zusammenhang mit der Lehre vom dritten Brauch des
Gesetzes entwickelt die zweite Aetas von 1535 den Gedanken, der menschliche
Wille sei statu corruptionis zwar durch allfdllige Anschldge des Teufels schwer
beschidigt, aber doch nicht ginzlich zerstort.”*> Wir kennen das von Erasmus und

129 Sed hic quaeri solet: Si Deus agitat naturam, est ne malorum seu peccatorum auctor? [...] Hoc
satis sit tenere, quod Deus naturam conservet etefficacem efficiat [...], id est: quidquid est potens,
efficax, potentiam et efficaciam a Deo habet, Deus vitam, robur, sapientiam, divitas largitur. Sed |...]
non faciam Deum auctorem peccati, sed naturam conservantem et vitam et motum impertientem,
qua vita et motu diabolus aut impii non recte utuntur. (,,Aber hier pflegt man zu fragen: Wenn Gott
die Natur antreibt, ist er nicht Urheber der Boshaftigkeiten oder der Siinden ? [...] Es mag geniigen,
festzuhalten, dass Gott die Natur erhidlt und Wirkungen hervorruft [...], das heiflt: Was immer
maéchtig und wirksam ist, hat seine Macht und Wirksamkeit von Gott. Er schenkt Leben, Kraft,
Weisheit, Reichtum. Aber [deswegen] mache ich Gott nicht zum Urheber der Siinde sondern zu
dem, der die Natur erhdlt und Leben und Leidenschaft schenkt, welche der Teufel und die
Gottlosen nicht recht gebrauchen.*), MSA, 1V, S. 222, Rdnr.7-19.

130 Scheible, Melanchthon, 189.

131 Matz, Willenslehre, 157.

132 [llud quaeritur: quomodo voluntas sit libera, hoc est, quomodo possit obedire legi Dei neque
vero iudicari de hac quaestione potest, nisi magnitudo peccati, quod nobiscum nascitur, seu na-
turalis infirmitas considerentur; item, nisi sciamus lege Dei requiri non tardum externa civilia facta,
sed perpetuam et perfectam totius natura obedientiam. Nam si natura hominis non esset corrupta
peccato, haberet certiorem et clariorem de Deo notitiam, non dubitaret de voluntate Dei, haberet
verum timorem, veram fiduciam. Denique praestaret obedientiam integram legi, hoc est, in natura
hominis essent motus omnes consentientes cum lege Dei, sicut in piis Angelis. Nunc autem natura
hominis oppressa morbo originis, plena est dubitationis, caliginis, errorum, neque vere timet Deum,
nec vere confidit, denique plena est vitiosorum affectuum. De hac infirmitate hic quaeritur: quantum
praestare humana voluntas possit. Primum igitur respondeo: Cum in natura hominis reliquum sit
iudicium et delectus quidam rerum, quae sunt subiectae rationi aut sensui; reliquus est etiam de-
lectus externorum operum civilium. Quare voluntas humana potest suis viribus sine renovatione
aliquo modo externa legis opera facere. Haec est libertas voluntatis, quam Philosophi recte tribuunt



46 —— Hendrik Stdssel

konnen es in Fortfiihrung der Linie des Kolosserkommentars einordnen. Wichtiger
erscheint allerdings, dass — mindestens implizit — nun doch auch eine gewisse
Mitwirkung an der iustitia spiritualis ins Blickfeld zu riicken scheint.”>® Immerhin
spricht Melanchthon von der Gottesfurcht und dem Zutrauen zu seiner Barm-
herzigkeit, von Liebe und Gehorsam, von Geduld im Leiden und dhnlichen Re-
gungen als Phanomenen, die dem Willen zumindest dann nicht gidnzlich ver-
schlossen sind, wenn und soweit der Heilige Geist seine Kraft und Wirkung
beisteuere.*

homini. Nam hanc etiam sacrae literae aliguo modo concedunt, hominibus. Quia scriptura docet
esse quandam iustitiam carnis, quaedam opera legis, in his qui non sunt renati; ergo concedit haec
opera effici posse humanis viribus sine renovatione. [...] Nunc illud tantum addam: hanc ipsam li-
bertatem efficiendae civilis iustitiae saepe vinci naturali imbecillitate, saepe impediri a Diabolo. CR
21, 374. (,Man fragt: Wie kann der Wille frei sein, das heif3t: Wie kann er Gottes Gesetz befolgen?
Wenn man nicht die Gréfle der Siinde erwédgt, die mit uns geboren wird und die natiirliche
Schwiche, dann kann man diese Frage nicht wirklich beurteilen; ebenso, wenn wir nicht ver-
stehen, dass Gottes Gesetz nicht nur duflerliche gute Taten verlangt, sondern den gesamten und
vollstandigen Gehorsam. Ware ndamlich die Natur des Menschen nicht durch die Siinde konta-
miniert, hitte er eine sicherere und klarere Kenntnis Gottes, wéare nicht im Zweifel {iber seinen
Willen und hatte wahre Gottesfurcht und wahres Gottesvertrauen. Kurzum: Er ware in untadeliger
Weise gehorsam gegeniiber Gottes Gesetz, was bedeutet: In der Natur des Mensch sind alle Re-
gungen angelegt, um mit dem Gesetz Gottes in Einklang zu sein, genauso, wie bei den frommen
Engeln. Nun aber ist die Natur des Menschen erstickt durch die Krankheit der Voreltern und
[daher] voller Zweifel, Finsternis Irrtiimer und fiirchtet Gott sowenig wie sie ihm wahrhaft ver-
traut, kurzum: sie ist voller boser Leidenschaften. Wegen dieser Schwéche fragt man, was der
menschliche Wille [iiberhaupt] ausrichten kénne. Darauf antworte ich zunéchst: Da in der Natur
des Menschen die Fahigkeit {ibriggeblieben ist zum Urteil und der Wahl in Angelegenheiten, die
der Vernunft und der Wahrnehmung unterliegen, ist auch die Moglichkeit geblieben, zwischen
dufleren Werken zu wihlen. Daher kann der menschliche Wille ohne auf irgendeine Weise er-
neuert zu sein, aus seinen Kraften duflerliche Werke des Gesetzes vollbringen. Dies ist die Wil-
lensfreiheit, die auch die Philosophen zurecht dem Menschen zugestehen. Und auch die Heilige
Schrift lehrt, es gebe eine gewisse Gerechtigkeit des Fleisches durch Werke des Gesetzes [auch] in
denen, die nicht wiedergeboren sind. Sie gesteht also zu, dass der menschliche Wille solche
Werke vollbringen kann ohne erneuert zu sein. [...] Jedoch fiige ich hinzu: Ebendiese Freiheit zu
Werken der dufleren Gerechtigkeit ist oft eingeschrédnkt, teils wegen der natiirlichen Schwiche,
teils, wegen der Behinderungen durch den Teufel.*).

133 Vgl. dazu und zum Folgenden Holm, Anthropologie, 401.

134 Sciendum est igitur de libero arbitrio: non posse homines legi Dei satisfacere. Nam Lex divina
requirit non tantum externa facta, sed interiorem mundiciem, timorem, fiduciam, dilectionem Dei
summam, denique perfectam obedientiam, et prohibet omnes vitiosos affectus. Constat autem ho-
mines hanc perfectam obedientiam in hac corrupta natura non praestare. [...] Voluntas humana non
potest sine Spiiitu sancto efficere spirituales affectus, quos Deus requirit, scilicet verum timorem Dei,
veram fiduciam misericordiae Dei, obedientiam ac tolerantiam afflictionum, dilectionem Dei, et
similes motus. (CR 21, 375). (,Deshalb ist zum freien Willen festzuhalten: Die Menschen kénnen



Der freie Wille und der unfreie Wille — 47

Insoweit besteht auch eine Verbindung zur Variata Secunda,” zur Variata
Tertia®™® und zu den Loci von 1543. Sie alle scheinen die Fihigkeit des natiirlichen
Menschen etablieren, sich der Gnade Gottes iSe. cooperatio gleichsam anzu-
schliefien. So, wie es uns in der concursus-Lehre bei Erasmus und dann auch in
der Konkordientradition begegnet: Die Idee, es konnten bzw. miissten — im Sinne
dreier Ursachen - Gottes Wort und Geist mit dem zustimmenden Willen des
Menschen zusammenwirken, damit dieser das Gute vollbringen kénne.® Dass
darin eine gewisse Distanzierung von der theologischen Anthropologie der CA
liegt, kommt in den Loci von 1543 dann ziemlich deutlich zum Ausdruck, wo es
heifdt: ,Der freie Wille ist die Fahigkeit des Menschen, sich der Gnade anzuna-
hern, d.h. er hort die Verheiflung, bemiiht sich ihr zuzustimmen und wirft die
Siinden [...] fort.«138

Man hat zurecht darauf hingewiesen, dass es sich hier um eine Spitzenfor-
mulierung handelt.”®® In der Tat finden wir sie bei Melanchthon so kein zweites
Mal. Wir werden sie also nicht als Zusammenfassung seiner Willenslehre verste-
hen. Die Sache allerdings begegnet uns im Verlauf seiner theologischen Existenz
in den mittleren bis spaten Jahren immer wieder: Das Bemiihen ndmlich, die
Freiheit des Willens mit der Pravalenz Gottes zu vermitteln. Dabei unterscheidet er
zwischen Rechtfertigung und Heiligung bzw. Person und Werk. Den auf das Werk
gerichteten personalen Willen siedelt er theologisch im Kontext der Heiligung

dem Gottes Gesetz nicht geniigen. Denn es fordert nicht allein duflere Taten, sondern ein reines
Herz, vollkommene Gottesfurcht, Vertrauen und Liebe zu ihm, sowie vollkommenen Gehorsam
und verbietet jede bose Neigung. Fest steht aber, dass der gefallene Mensch diesen vollkommenen
Gehorsam nicht leisten kann. [...] Ohne den Heiligen Geist kann der menschliche Wille nicht die
geistlichen Neigungen hervorbringen, die Gott fordert, das heif3t: wahre Gottesfurcht, wahres
Zutrauen zu Gottes Barmherzigkeit, Gehorsam und Geduld im Leiden, Liebe zu Gott und dhnliche
Regungen.).

135 [...] Efficitur autem spiritualis iustita in nobis, cum adiuvamur a spiritu sancto. Porro Spiritum
sanctum concipimus, cum verbo Dei assentimur, ut nos fide in terroribus consolemur. [...] In his certe
opus est regi nos et iuvari a Spiritu sancto |...], BSELK QuM, Bd. 1, 130 —131. (,,Die geistliche Ge-
rechtigkeit wird in uns hervorgebracht, indem der heilige Geist uns hilft. Also empfangen wir ihn,
damit wir Gottes Wort zustimmen und durch den Glauben in (allen) Schrecken getrGstet werden.
[...] Dazu ist es erforderlich, dass wir durch ihn geleitet und unterstiitzt werden®) (verfasst 1540).
136 Verfasst 1542.

137 Hic concurrunt tres cuassae bonae actionis, verbum Dei, Spiritus sanctus et humana voluntas
assentiens, nec repugnans verbo Dei (,,Es kommen drei Griinde fiir eine gute Tat zusammen: Gottes
Wort, der Heilige Geist und der [durch diese beiden verwandelte menschliche Wille in einen]
Willen, der dem Wort Gottes zustimmt und ihm nicht widerstreitet), CR 21, 658.

138 Liberum arbitrium in homine facultatem esse applicanda se ad gratiam, id est, audit pro-
missionem et assentiri conatur et abicit peccata contra conscientiam. CR 21, 659.

139 Holm, Anthropologie, 402.



48 —— Hendrik Stossel

an.'° So steht Gottes Gesetz dem Menschen nicht linger monochrom als Anklage
gegeniiber. Vielmehr beginnt es — eben iSd. tertius usus legis — auch zur Hand-
lungsaufforderung zu werden. Damit ordnet sich in Melanchthons Denken die
Freiheit des Willens zum Guten in das souverdne Rechtfertigungshandeln Gottes
ein.* Das gilt auch fiir die Loci von 1559*%* und - last not least — fiir die Antwort
auf die bayrischen Inquisitionsartikel aus dem Jahr zuvor. Sie hat Melanchthon am
Tag vor seinem Tod' in sein theologisches Testament'** aufgenommen. Das
verleiht seinem Anliegen noch einmal besonderes Gewicht, Gottes pradestina-
torische Souverdnitdt zu sichern, ohne die Freiheit des Willens vollstdndig zu
entméachtigen. Freilich: Mit dem klaren Blick fiir die logische UnlGsbarkeit der
darin liegenden Spannung'® angesichts der ,offensichtlichen Kontingenz
menschlichen Handelns.’® Am Ende scheint Melanchthon jedenfalls zu einer
Abschwachung der theologischen Anthropologie von Augsburg gefunden zu ha-
ben, auch wenn ihm zu keinem Zeitpunkt fraglich war, dass der Mensch seine

140 Matz, Willenslehre, 156.

141 Matz, Willenslehre, 158.

142 Haec autem sententia tenenda et vera est: Voluntas humana non potest sine Spiritu sancto
efficere spirituales effectus, quos Deus postulat, scilicet verum timorem Dei, veram fiduciam mi-
sericordiae Dei, veram delectionem Dei, tolerantiam et fortudinem in afflictionibus in adeunda
morte ut superarunt mortem ingenti robore, Stephanus, Laurentius, Agnes et alii enumerabiles.
(,Dieser Satz ist als wahr festzuhalten: Der menschliche Wille vermag ohne den heiligen Geist die
geistlichen Wirkungen nicht hervorzubringen, die Gott fordert, insbesondere [nicht] wahre Got-
tesfurcht, wahres Vertrauen in Gottes Barmherzigkeit, wahre Gottesliebe [sowie] Geduld und
Stérke im Leiden und im nahenden Tod, wie Stephanus, Laurentius, Agnes und unzdhlige andere
den Tod mit ungeheurer Stédrke iiberwunden haben.“), MSA 1I 1, 1952, S. 241, Z. 23-30.

143 19. April 1560.

144 Volo tamen confessionem meam esse Reponsiones de Bavaricis articulis contra Pontificios,
Anabaptistas, Flacianos et similes. CR 9, Nr. 6978, Sp.1099.

145 Einerseits bringen wir beides ,,[...] von Geburt an mit: da ein winziges Licht einer gewissen
Kenntnis des Gesetzes, da ein riesiges Feuer schlechter Leidenschaften, hervorgebracht durch die
Erbsiinde.“, Antwort auf die bayrischen Inquisitionsartikel, MD, Bd. 4, Leipzig 2012, 221. Da aber
andererseits ,,Gott nicht die Ursache der Siinde [ist], so folgt daraus, dass sich der teuflische wie
der menschliche Wille von Gott nicht unter Zwang, sondern durch Missbrauch der Freiheit ab-
gewendet haben. Es gibt hier also eine gewisse unableitbare Beziehung, und die Quelle der
Unableitbarkeit unserer Handlungen ist die Freiheit des Willens“, MD, Bd. 4, 223. ,,[...] Es gibt
gottliche Bestimmungen, und es gibt Unableitbarkeiten. Obwohl also [...] die diesbeziiglichen
Erorterungen grofie Unklarheit hervorbringen, soll man doch folgender sicherer Regel festhalten:
Gott ist nicht die Ursache der Siinde. Es gibt eine gewisse Freiheit des Steuerungsvermogens, denn
Paulus spricht ja von einer Gerechtigkeit des Fleisches. Und offensichtlich ist es Gottes Wille, dass
die Disziplin in allen Menschen geleitet wird, und wir von diesen Regeln nicht abweichen®
(Antwort auf die bayrischen Inqusitionsartikel) MD, Bd. 4, 224.

146 Scheible, Melanchthon, 301.



Der freie Wille und der unfreie Wille =— 49

Erlosung in Kreuz und Auferstehung Jesu Christi weder ersetzen noch gar {iber-
bieten kann.

5 Conclusio

Wir fassen unsern Ertrag in fiinf Punkten zusammen.

Erstens. Die theologische Anthropologie der Augsburgischen Konfession
handelt davon, dass statu corruptionis nur als schwache Ableitung in einem
hochst auf3erlichen Sinn von der Freiheit des Willens gesprochen werden kann.
Abgesehen von Jesus Christus reicht sie unter keinem Gesichtspunkt an Gott und
seine Gerechtigkeit heran. Darin ist freilich auch ein seelsorgerliches Motiv ent-
halten. Indem ndmlich Gottes Gnade der Moglichkeit des Menschen sich entzieht,
wird dieser auf Christus als verldssliches Unterpfand seiner Rettung verwiesen,
um sich dieser zu vergewissern.

Dabei stiitzt sich die CA — zweitens — auf augustinische Traditionen. Sie be-
trachtet die biblischen Archetypen statu integritatis als substantiell frei, weil in
ihrer Natursubstanz ausgestattet mit dem Willen hin zu Gott als ihrem summum
bonum. Die Abwendung von ihm begriindet ihre Unfreiheit und ihren Tod.
Gleichsam als Sargnédgel nennt Augustinus den Hochmut, die Begierde und die
Selbstliebe. Problematisch ist freilich die damit grundgelegte sexuelle Verengung
bzw. Deformation des Siindenbegriffs von Gen. 3.

Drittens. In Abgrenzung zu jenem friihreformatorischen, von Augustinus
herkommenden strengen Determinismus, geht Erasmus von Rotterdam davon
aus, es konne der Mensch — adiuvante Dei gratia — der iustitia spiritualis wil-
lentlich sich zuwenden bzw. sich ihr anndhern. Insofern sich daran die Ausein-
andersetzungen tiiber die Willensfreiheit entziindet haben, sehen wir in dem
Basler Humanisten dialektisch einen wichtigen Wegbereiter der Augsburger An-
thropologie.

Im Ubrigen spricht — viertens — einiges dafiir, dass er und Luther letztlich
aneinander vorbeigeredet haben: Erasmus scheint das Anliegen nicht wirklich
klar gewesen zu sein, iiber dem freien Willen des Menschen das Erlésungswerk
Christi keinesfalls zu relativieren. Ebensowenig scheint Luther das padagogische
Anliegen erkannt zu haben, {iber dem unfreien Willen des Menschen keinesfalls
seine Pflicht zu ethischem Handeln zu suspendieren.

Fiinftens und letztens scheint Philipp Melanchthon auf dem Weg von den
ersten Loci bis zu seinem Lebensende die theologische Anthropologie der Con-
fessio Augustana iSd. concursus-Lehre abzuschwédchen. Sein Bemiihen geht da-
hin, Gottes Souverdnitiat und die Freiheit des menschlichen Willens so weit wie
moglich zusammen zu denken, freilich nicht, ohne die logische Unauflsbarkeit



50 —— Hendrik Stéssel

dieser Spannung aus dem Blick zu verlieren. Dass der Mensch seine Erlosung in
Kreuz und Auferstehung Christi jedoch weder ersetzen noch iiberbieten kann, war
dem Brettener Reformator freilich — im Anschluss an Martin Luther (und auch von
diesem anerkannt!) — zu keinem Zeitpunkt fraglich.



