
Hendrik Stössel

Der freie Wille und der unfreie Wille

Zur theologischen Anthropologie der Confessio Augustana im
Kontext der reformatorischen Bewegung

Für die Reformatoren hat die Idee vom freien Willen die Qualität einer Droge: Sie
verspricht viel, hält nichts und zerstört am Ende den Menschen, der sich ihr
hingibt. Sie erweckt in ihm den Rausch der Selbsttäuschung, als hätte er die
Möglichkeit zum Guten, ja, als stünde er gleichsam an der Stelle Gottes. Aber das
Gegenteil wäre der Fall. Hätte er einen freienWillen, stünde er inWahrheit einsam
vor der hoffnungslosen Aufgabe,¹ sich am eigenen Schopf aus dem eigenen Sumpf
zu ziehen. Ohne Aussicht auf Rettung oder Gnade. Gottes Absolutheit wäre auf-
gehoben und damit zugleich die Erlösung durch Kreuz und Auferstehung Christi.
Darin erblicken sie das Einfallstor für Verzweiflung und Gotteshass. Und darum
bekämpfen sie diese Doktrin so radikal. Allen voran Martin Luther,² aber auch der
frühe Philipp Melanchthon.³ Geradezu wütend beharren sie darauf, der Mensch
sei im Guten wie im Bösen vollständig durch die Prädestination bestimmt. Durch
Gottes jederzeitige und alleinige freie Vorherbestimmung.⁴

 Nulli est in manu sua quippiam cogitare mali aut boni, sed omnia de necessitate absoluta
eveniunt („Niemand hat es in seiner Hand, irgendetwas Böses oder Gutes auszudenken, sondern
alles geschieht mit absoluter Notwendigkeit.“), WA 7, 146, zit. nach Philipp Melanchthon, Loci
Communes, in: Philipp Melanchthon Loci Communes 1521 Lateinisch-Deutsch, Übersetzt und mit
kommentierenden Anmerkungen versehen von Horst Georg Pöhlmann, hg.v. Lutherisches Kir-
chenamt der VELKD, Gütersloh 1997 [künftig: Loci 1521], 34, Anm. 58.
 Liberum arbitrium post peccatum res est de solo titulo. („Nach dem Sündenfall ist der freie Wille
nur noch eine Sache der Bezeichnung.“),WA 1, 359 Z. 33, zit. nach Loci 1521, 34, Anm. 58.
 So auch Melanchthon, vgl. Loci 1521, S. 37, Nr. 43–46; S. 45, Nr. 68–69: „Wenn Du also den
Willen unter dem Gesichtspunkt der Affekte beurteilst, gibt es schlechterdings keine Freiheit [,
denn] schon wo der Affekt auch nur anfängt zu rasen und aufzulodern, kann man ihn nicht
hindern auszubrechen.“
 Weil sie der „[…] Hilfe und Gnade unseres Heilands Jesus Christus geradewegs widerstreben.
Denn weil außer Christus der Tod und die Sünde unsere Herren und der Teufel unser Gott und
Fürst ist, kann da keine Kraft noch Macht, keine Klugheit noch Verstand sein, womit wir Ge-
rechtigkeit und Leben uns können bereiten oder erstreben, sondern müssen verblendet und ge-
fangen, des Teufels und der Sünde eigen sein, sodass wir tun und denken,was ihnen gefällt und
wider Gott und seine Gebote ist.“, Martin Luther, Bekenntnis, hg.v. Oswald Bayer, in: Martin
Luther. Ausgewählte Schriften, Bd. 2, hg.v. Bornkamm/Ebeling, Frankfurt 1982, 255.

OpenAccess. © 2022 Hendrik Stössel, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International
Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110683868-009



An die Stelle des Theodizeeproblems tritt bei ihnen in Anlehnung an Au-
gustinus⁵ das Ziel,⁶ Gottes Souveränität gegen Einschränkung zu sichern.⁷ Im
Hintergrund handelt es sich dabei auch um einen seelsorgerlichen Gedanken: Um
ihn seiner Erlösung zu vergewissern,wird der Menschweg verwiesen von sich und
seinen Werken, hin auf Christus und dessen Werk als ausschließlicher, verbind-
licher Manifestation der Gnade Gottes. Von dieser Voraussetzung geht die theo-
logische Anthropologie der Confessio Augustana in ihren Artikeln 2⁸, 18⁹ und 19
aus.¹⁰

 In seinem Kommentar zum Römerbrief heißt es auf die Frage, warum Gott die Nichterwählten
verdammt habe: „Warum sonst, weil er es so gewollt hat. Warum hat er es aber so gewollt?
Mensch, wer bist Du, das Du Gott zur rede stellen willst?“, Aurelius Augustinus, Epistulae ad
Romanos inchoata expositio, 186, 23, zit. nach Horst Georg Pöhlmann, Abriss der Dogmatik,
Gütersloh 1980, 234.
 Auch, als insbesondere Melanchthon später begonnen hat, seinen strengen frühreformatori-
schen Detereminismus etwas zu mildern, vgl. dazu weiter unten.
 Das gilt für Luther wie den frühen Melanchthon, die sich auch insoweit beide auf Augustinus
beziehen. In Auslegung von Röm. 9,20–23 heißt es z.B. bei Luther: „Ja, lieber Mensch,wer bist du
denn, dass du mit Gott rechten willst? Spricht etwa ein Werk zu seinem Meister: Warum hast du
mich so gemacht? Hat nicht der Töpfer Macht über den Ton, aus demselben Klumpen ein Gefäß zu
ehrenvollem und ein anderes zu nicht ehrenvollem Gebrauch zu machen? Da Gott seinen Zorn
erzeigen und seineMacht kundtunwollte, hat er mit großer Geduld ertragen die Gefäße des Zorns,
die zum Verderben bestimmt waren, auf dass er den Reichtum seiner Herrlichkeit kundtue an den
Gefäßen der Barmherzigkeit, die er zuvor bereitet hatte zur Herrlichkeit.“, Martin Luther, Vom
unfreien Willen, in: Vom unfreien Willen. Schriften zur Neuorganisation der Kirche, hg.v. Her-
mann Barge u.a., München o.J. [künftig: DSA], 44. In der Sache genauso Philipp Melanchthon:
„Die Geheimnisse der Gottheit [aber] sollten wir lieber anbeten als sie zu erforschen.“, vgl. Loci
1521, S. 19, Nr. 6.
 „[…] Weiter wird gelehrt, dass nach dem Fall Adams alle Menschen, die auf natürliche Weise
geborenwerden, in Sünden empfangen und geborenwerden, das heißt: dass sie vonMutterleib an
voller böser Lust und Neigung sind und von Natur aus keine wahre Gottesfurcht, keine wahre
Liebe gegenüber Gott und keinen wahren Glauben an Gott haben können.“, Die Bekenntnis-
schriften der Evangelisch-Lutherischen Kirche, hg.v. Irene Dingel u.a., Göttingen 2014 [künftig:
BSELK], 94–97; modernisiertes Deutsch: Die Bekenntnisschriften der Evangelischen Landeskir-
che in Baden, Bd. 1: Textsammlung, Augsburger Bekenntnis, bearb. v. Wolfgang Vögele, hg.v.
Evangelische Landeskirche in Baden, Karlsruhe o.J. [künftig: EkiBa], 19–20.
 „[…] Vom freienWillenwird folgendermaßen gelehrt: dass der Mensch in gewissemMaße einen
freienWillen hat, nach dem er äußerlich ehrbar leben und unter den Dingenwählen kann, die die
Vernunft begreift; aber ohne Gnade, Hilfe und Wirkung des Heiligen Geistes vermag der Mensch
nicht Gott wohlgefällig zu werden, [kann nicht] Gott herzlich fürchten, lieben oder glauben oder
die angeborenen bösen Lüste aus dem Herzen werfen. Sondern das geschieht durch den Heiligen
Geist, der durch Gottes Wort gegeben wird. Denn Paulus spricht 1Kor 2[,14]: ‚Der natürliche
Mensch vernimmt nichts von Gottes Geist‘. Und damit erkennbar wird, das damit nichts Neues
gelehrt wird, so sind dies die klaren Worte Augustins, die hier aus dem dritten Buch des Hypo-

24 Hendrik Stössel



Bereits ihre Vorformen¹¹ rezipieren den altkirchlichen Gedanken von der
Unfähigkeit des Willens zum Guten aufgrund seiner Bindung an Sünde und
Schuld,welche allein durch Christi Kreuz und Auferstehung gelöst werden kann.¹²

Danach hat der Mensch statu corruptionis d.h. nach dem Sündenfall – CA 18
nennt ihn homo animalis – zwar Kraft und Pflicht, iSd. zweiten Tafel des Dekalogs
iustitia civilis zu verwirklichen. Jedoch genügt sie zu seiner Rettung nicht,weil sie
seine erbsündlich zerstörte Gottesbeziehung nicht heilt bzw. ihm nicht diejenige
geistliche Gerechtigkeit vermittelt, die Gott von ihm fordert. Diese iustitia spiri-
tualis ist dem Zugriff des homo animalis ebenso verschlossen, wie die Regungen
seines eigenen Herzens: Es steht schlechterdings nicht in seiner Macht, Gott zu
fürchten, zu lieben, zu vertrauen und – noch einmal CA 18 – „die angeborenen

gnosticon beigefügt sind: ‚Wir bekennen, dass in allen Menschen ein freier Wille ist; denn sie
haben schließlich alle einen natürlich angeborenen Verstand und Vernunft, nicht, dass sie etwas
mit Bezug auf Gott tun könnten, wie: Gott von Herzen zu lieben, zu fürchten, sondern allein in
äußerlichen Vollzügen dieses Lebens haben sie die Freiheit, Gutes oder Böses zu wählen. Mit
‚Gutes‘meine ich das,was die Natur vermag,wie auf dem Acker zu arbeiten oder nicht, zu essen,
zu trinken, zu einem Freund zu gehen oder nicht, ein Kleid an- oder auszuziehen, zu bauen, zu
heiraten, ein Handwerk zu treiben oder ähnliches Nützliches und Gutes zu tun. Und doch ist und
besteht das alles ohne Gott nicht, sondern alles ist aus ihm und durch ihn. Umgekehrt kann der
Mensch auch Böses aus eigener Wahl unternehmen, wie vor einem Abgott niederzuknien, einen
Totschlag zu verüben etc.‘ Hier werden diejenigen verworfen, die lehren, dass wir Gottes Gebote
ohne die Gnade und [ohne den] Heiligen Geist einhalten können, denn wenn wir zwar aufgrund
unserer Natur äußerlich den Geboten entsprechendeWerke zu tun vermögen, so könnenwir doch
die erhabenen Gebote im Herzen nicht ausführen, Nämlich: Gott wahrhaftig fürchten, ihn lieben,
Gott glauben etc.“, BSELK, 112–114; EKiBa, 27.
 „[…] Vom Ursprung der Sünde wird bei uns gelehrt: Wiewohl Gott der Allmächtige die ganze
Natur erschaffen hat und erhält, so wirkt doch der verkehrte Wille in allen bösen Menschen und
Verächtern Gottes, wie der Wille des Teufels und aller Gottlosen ist, der, sobald Gott seine Hand
abzog, sich von Gott zum Bösen gewandt hat, wie Christus in Joh. 8 [,44] sagt: ‚Der Teufel redet
Lügen von seinem Eigenen‘.“, BSELK, 114– 115; EKiBa, 27–28.
 Dazu gehören u.a. die Schwabacher Artikel. Sie greifen u.a. auf Melanchthons Unterricht der
Visitatoren und Luthers Abendmahlsbekenntnis (beide 1528) zurück, vgl. Wilhelm Maurer, His-
torischer Kommentar zur Confessio Augustana, Bd. 1: Einleitung und Ordnungsfragen, Gütersloh
1976, 20. Sie formulieren eine – freilich nur reformatorisch-kursächsiche – Position u.a. in ihrem
vierten Artikel auch zur Erbsündenlehre: „Das die erbsund ain wahrhafftig sund sey, nicht allein
ain fel oder geprechen, sondern ain solliche sund, ie alle menschen, so von Adam komen, ver-
dampt und ewiglich von Got shaidet, wo nicht Jesus Christus und retten und solliche sund sambt
allen sunden,so daraus volgen auf sich genommen het […].“, Die Bekenntnisschriften der
Evangelisch-Lutherischen Kirche. Quellen und Materialien, hg.v. Irene Dingel u.a., Bd. 1:Von den
altkirchlichen Symbolen bis zu den Katechismen Martin Luthers, Göttingen 2014 [künftig: BSELK
QuM, Bd. 1], Die Schwabacher Artikel, Nr. 4, S. 39.
 Wilhelm Maurer, Historischer Kommentar zur Confessio Augustana, Bd. 2: Theologische
Probleme, Gütersloh 1978, 48.

Der freie Wille und der unfreie Wille 25



bösen Lüste aus dem Herzen [zu] werfen“. Dabei geht es nicht um Moral, sondern
um eine defekte Gottesbeziehung. Ihre Heilung erfordert die Rekonstituierung
durch die Taufe.¹³

1 Aurelius Augustinus

CA 18 sieht den Willen statu corruptionis als Doppelphänomen: Absolut unfrei
einerseits in Bezug auf Gott und relativ frei andererseits, um gewisse äußere
Entscheidungen zu treffen.¹⁴ Diese Doppelheit verknüpft sich eng mit Augustins¹⁵
Sicht¹⁶ auf die Archetypen der biblischen Schöpfungserzählung. Statu integritatis
– vor dem Sündenfall – hält er sie für substantiell frei. Diese Freiheit besteht in
erster Linie im freien Willen hin zu Gott als dem summum bonum,¹⁷ von dem sie

 Maurer, Historischer Kommentar, Bd. 2, 60.
 BSELK, CA 18, S. 114, Z. 5–6.
 * 354 in Thagaste (heute: Souq Ahras/Algerien), † 430 in Hippo Regius (heute: Annaba/Al-
gerien).
 CA 18 bezieht sich auf das „3. Buch des Hypognosticon“. Gemeint ist das Hypomnesticon
contra Pelagianos et Coelestianos,wo sich die Äußerungen, die CA 18 zitiert, im 3. Buch, 4. Kapitel,
Ziff. 5 finden, vgl. https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hy
pomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf (31.05. 2021), Sp. 1623. Dabei handelt es sich
jedoch offenbar um eine augustinisch inspirierte Abhandlung, die seit dem 9. Jh. unter dem
Namen des Kirchenvaters kursiert ist und als Argumentationspool im Kontext der Auseinander-
setzungen über die Prädestination gedient hat. („L’Hypomnesticon est un traité qui a circulé sous
le nom d’Augustin, et qui a en particulier servi de réservoir d’arguments, du IXe siècle à la
Réforme, dans le cadre des querelles sur la prédestination.“), Anne Grondeux, Note sur la pré-
sence de l’Hypomnesticon pseudo-augustinien dans le Liber glossarum. Dossiers d’HEL, SHESL,
2015, L’activité lexicographique dans le haut Moyen Âge latin Rencontre autour du Liber Glos-
sarum (suite), 8, pp. 59–78, https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-01174635/document
(31.05.2021). Veröffentlichung der französischen Gesellschaft für Erkenntnistheorie und Sprach-
geschichte (Société d’Histoire et d’Épistémologie des Sciences du Langage) an der Universität
Paris VII (Université Paris Diderot).
 „Denn Gott ist, und er ist wahrhaft und auf höchste Weise. […] Ich rufe aber mit der inneren
Stimme und begehre,von derWahrheit selbst erhört zuwerden und ihr anzuhängen,was ich nicht
nur für ein Gut sondern auch für das höchste und glückselig machende Gut erachte.“, De libero
arbitrio – Der freie Wille. Zweisprachige Ausgabe, eingel., übers. u. hg.v. Johannes Brachtendorf,
in: Augustinus Opera – Werke, B. Frühe Philosophische Studien, Bd. 9, Paderborn 2006 [künftig:
DLA_Aug], 185, Ziff. 154, 156. Ebenso: „Höchster Gegenstand des Genusses ist der dreieinige Gott“,
Augustinus:Vier Bücher über die christliche Lehre, in: Bibliothek der Kirchenväter. Eine Auswahl
patristischer Werke in deutscher Übersetzung [künftig: DeDoctr.], http://www.unifr.ch/bkv/kapi
tel5464-5.htm (21.2.19), V, 5.

26 Hendrik Stössel

https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Hypomnesticon_Vulgo_Libri_Hypognosticon,_MLT.pdf
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank


leben. Indem sie sich jedoch entscheiden, diese Freiheit zu missbrauchen,¹⁸
vollziehen sie die Abwendung von ihrer Lebensgrundlage und die Hinwendung
zum „Nichts“.¹⁹ Damit begründen sie ihre Alleinverantwortlichkeit für das Böse,²⁰
ihre Urschuld, an der sie letztlich sterben.²¹ Gleichsam als Sargnägel identifiziert
Augustinus den Hochmut (superbia),²² die Begierde (concupiscentia) und die
Selbstliebe (amor sui), die er bereits in ihrem Beginn mit dem Keim der Gottes-
verachtung kontaminiert sieht.²³

1.1 Gnade und Schuld, Erbübel und Erbsünde

Schon am Anfang seiner Zeit als Bischof von Hippo findet dieses Konzept die fi-
nale Zuspitzung.²⁴ Dazu gehört der Gedanke, die Urschuld der biblischen Ar-

 DLA_Aug, Einleitung, 3, 8.
 Da Gott alles ist, hat alles, was außerhalb seiner ist – das Böse – bei Augustinus keine eigene
Gestalt. Er bezeichnet es als eine privatio boni (Raub an Gutem), und zwar umso mehr je mehr es
böse ist, bis am Ende schließlich identisch ist mit dem Nichts: „[…] das Böse ist durchaus keine
Wesenheit, wir drücken vielmehr mit dieser Bezeichnung lediglich den Abgang des Guten aus.“,
Aurelius Augustinus, Zweiundzwanzig Bücher über den Gottesstaat, in: Bibliothek der Kirchen-
väter. Eine Auswahl patristischer Werke in deutscher Übersetzung [künftig: DeCiv.], https://www.
unifr.ch/bkv/kapitel1931-14.htm-Adam (21.2.19). „Wenn also etwas jeglichen Gutes beraubt wird,
so hört es überhaupt auf zu sein; folglich ist es gut, solange es besteht. Folglich sind auch alle
Dinge gut, und das Böse, nach dessen Ursprunge ich forschte, ist kein Ding, da es, wenn es ein
Ding wäre, gut sein müßte. Denn dann müßte es entweder eine unvergängliche Substanz – und
damit zweifellos ein hohes Gut – oder eine vergängliche Substanz sein; und vergänglich könnte
sie nur sein, wenn sie gut wäre.“, Aurelius Augustinus, Confessiones VII, 12, in: Bibliothek der
Kirchenväter. Eine Auswahl patristischer Werke in deutscher Übersetzung [künftig: Conf.], http://
www.unifr.ch/bkv/kapitel69-11.htm (21.2.19). Im selben Sinne noch klarer: „[…] von der Wahrheit
mich entfernend, glaubte ich mich auf dem Wege zu ihr zu befinden, da ich damals nicht wußte,
daß das Böse die absolute und vollständige Negation des Guten ist.“, http://www.unifr.ch/bkv/ka
pitel65-6.htm (21.2.19), Conf. III, 7.
 DLA_Aug, Einleitung, 9.
 „Adam hat durch seine Sünde Gott verlassen, ehe Gott ihn verließ, und der erste Tod der Seele
bestand in der Abkehr von Gott.“, De.Civ., https://www.unifr.ch/bkv/kapitel1931-14.htm-Adam
(21.2.19), XIII, 15.
 Aurelius Augustinus, De natura et gratia liber unus, in: Sant’ Agostino Augustinus Hippo-
nensis, S. Aurelii Augustini Opera Omnia, editio latina, PL 44, https://www.augustinus.it/latino/
natura_grazia/ (07.06. 2021), XXIX, 33: initium omnis peccati superbia.
 „Zweierlei Liebe also hat die beiden Staaten gegründet, und zwar den Weltstaat die bis zur
Verachtung Gottes gesteigerte Selbstliebe, den himmlischen Staat die bis zur Verachtung seiner
selbst gehende Gottesliebe.“, De Civ., https://www.unifr.ch/bkv/kapitel1930-27.htm-Adam
(21.2.19), XIV, 28.
 Brief an Simplician (396), vgl. zum insgesamt DLA_Aug, 31.

Der freie Wille und der unfreie Wille 27

about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank


chetypen sei durch Fortpflanzung und Vererbung auf die nachkommenden Ge-
nerationen übergegangen.²⁵ Dadurch seien sie zur massa damnata²⁶ geworden:
Zur Gesamtheit der Verlorenen. Deshalb bedarf es im Denken Augustins eines
neuerlichen Schöpfungsaktes zur Wiederherstellung.²⁷ Dieser vollzieht sich als
Werk der vorausgehenden, Sünde und Tod überwindenden Gnade Gottes an je-
nen, die zur Erlösung vorherbestimmt sind.²⁸ Sie – und nur sie –werden zu einem
neuen Leben in Glaube, Liebe und Hoffnung befreit, und zwar so, dass sie daran
festhalten²⁹ und es durchführen können.³⁰ Dadurch widerfährt ihnen Befreiung
aus dem Gefängnis ihrer selbstverschuldeten Sünde.³¹ Sie werden geheilt von der
Unfähigkeit ihres Herzens, Gott zu fürchten, zu lieben und zu vertrauen. Im
Vorherwissen um die Verdienste, die er ihnen ermöglichen werde, schafft er seine
Erwählten in einem allmählichen Prozess neu und führt sie zurück in den para-
diesischen status integritatis.³² Augustinus lässt keinen Zweifel: Abgesehen von
dieser prädestinatorischen Wiederherstellung, der Neuwerdung durch Gottes

 In dieser Logik bedürfen insbesondere Säuglinge der Taufe, da sie ansonsten als Teil der
massa perditionis der Verdammnis anheimfallen, vgl. dazu DLA_Aug, 28–29.
 „Die dem Verdammungsurteil unterworfene Gesamtheit des Menschengeschlechtes [massa
damnata] lag, ja wälzte sich förmlich im Bösen und stürzte von Bösem in Böses; so büßte sie für
ihren gottlosen Abfall […]“, Augustinus,Vier Bücher über die christliche Lehre, in: Bibliothek der
Kirchenväter. Eine Auswahl patristischer Werke in deutscher Übersetzung [Enchiridion], http://
www.unifr.ch/bkv/kapitel2258-7.htm#4 (21.2.19), VIII, 27.
 „Vom Fall des ersten Menschen,wobei die gut erschaffene Natur verschlechtert ward, die nun
nur von ihrem Schöpfer wiederhergestellt werden kann.“, De.Civ., http://www.unifr.ch/bkv/kapi
tel1932-10.htm-Adam (21.2.19), XIV, 11.
 DLA_Aug, 34.
 DLA_Aug, 257, Ziff. 130– 131: „Wenn also ein erschaffenes vernünftiges Wesen gelobt wird,
bezweifelt niemand, dass derjenige, der es geschaffen hat, zu loben ist; und wenn es getadelt
wird, bezweifelt niemand, dass sein Schöpfer gerade in diesem Tadel gelobt wird. Denn wenn wir
es deswegen tadeln weil es das höchste und unwandelbare gut, d.h. seinen Schöpfer, nicht ge-
nießen will, loben wir zweifellos diesen.Welch ein großes Gut also und wie unaussprechlich mit
allen Zungen und unaussprechlich mit allen Gedanken ist Gott, der Schöpfer aller Dinge, zu
Preisen und zu Ehren, denn wir können weder gelobt noch getadelt werden, ohne dass er gelobt
würde. Denn wir können dafür dass wir nicht in ihm verharren nur getadelt werden, weil es ein
großes Jahr unser höchstes und erstes gut ist, in ihm zu verharren.“
 gratia cooperans, DLA_Aug, 56.
 DLA_Aug, 69.
 Vgl. dazu auch DLA_Aug, 291, Ziff. 221: „Der Schöpfer der Seele wird aber in jedem Fall ge-
priesen,weil er sie von Anfang an auf die Empfänglichkeit für das höchste Gut angelegt hat, oder
weil er ihren Fortschritt unterstützt, oder weil er sie im Fortschreiten erfüllt und vollendet, oder
weil er dem Sünder, d.h. demjenigen, der sich von Anfang an weigert, sich zur Vollendung zu
erheben, oder der aus einem fortgeschrittenen Zustand zurückfällt, in gerechter Verurteilung
seinen Verdiensten gemäß einen Platz anweist.“

28 Hendrik Stössel

about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank


Geist in Jesus Christus³³ gibt es kein Entrinnen. Die weniger Glücklichen bleiben
der ewigen Verdammnis als ihrem Geschick und ihrer Schuld überlassen.³⁴

1.2 Augustinus und die Willenslehre der Confessio Augustana

Dieses Sündenverständnis – an das sich CA 18 unmittelbar anschließt – hat eine
problematische Rezeptionsgeschichte erfahren.³⁵ Besonders fatal – wie auch
sachlich irreführend – hat sich das Fortpflanzungs- bzw. Vererbungsnarrativ
ausgewirkt.³⁶ Es trägt in den Sündenbegriff eine sexuelle Konnotation ein, die
Gen. 3 fremd ist.³⁷ Sehr viel grundsätzlicher handelt es sich hier um die Bindung
des Geschöpfs an sich selbst und die Zerstörung seiner Lebensbedingungen bzw.
Lebensbeziehungen, die dies nach sich zieht. Im Licht von Gen. 3 ist Sünde die
Welt- und Gottesbemächtigung³⁸ zum Zwecke menschlicher Selbstinszenierung
und Selbsttranszendierung: Ein Prozess, der mit der inneren Distanzierung be-
ginnt, die Gott und sein Gebot anzweifelt, um dann in die äußere Tat der sicht-
baren Gehorsamsverweigerung zu münden. Insofern repräsentieren die bibli-
schen Archetypen statu corruptionis den Grundwiderspruch menschlicher
Existenz:³⁹ Einerseits die suchtvolle Gottesanmaßung zwischen Lebensdurst und

 „Alle diejenigen aber, die von der seit des ersten Menschen Zeiten her fluchbeladenen Schar
durch den einen Mittler zwischen Gott und den Menschen (nämlich Christus) nicht losgelöst
werden,werden allerdings auch auferstehen,und zwar jedermit seinem Fleische: aber nur ummit
dem Teufel und seinen Engeln bestraft zu werden.“, Enchiridion, http://www.unifr.ch/bkv/kapi
tel2258-22.htm (21.2.19), XXIII, 92.
 „Im ersten Menschen entstand die Gesamtheit des Menschengeschlechtes und Gott sah vor-
her, wer als Teil dieser Gesamtheit durch Belohnung ausgezeichnet und wer durch Verdammnis
gestraft werden sollte.“, De Civ., https://www.unifr.ch/bkv/kapitel1930-27.htm-Adam (21.2.19), XII,
28 [27].
 Sie legt fälschlicherweise z.B. nahe, Hochmut auf persönliche Arroganz zu reduzieren und
diskreditiert – im Grunde bis in unsere Tage – den Gedanken Selbstfürsorge als amor sui.
 „Fragwürdig ist der Begriff der Erbsünde, denn er suggeriert eine Spekulation über die Her-
kunft und Übertragung der Sünde. Mit den Begriffen ‚Ursünde‘ (peccatum originale) oder ‚Per-
sonsünde‘ (peccatum personale), die Luther bevorzugte, dürfte der gemeinte Sachverhalt besser
ausgedrückt sein.“, Gunda Schneider-Flume, Grundkurs Dogmatik, Göttingen 2004, 243.
 Schneider-Flume, Dogmatik, 241.
 Schneider-Flume, Dogmatik, 242.
 Vgl. dazu Siegfried Wagner, Anmerkungen eines Alttestamentlers zur Erbsündenlehre der
Confessio Augustana (Artikel II), in: Fritz Hoffmann (Hg.), Die Confessio Augustana im ökume-
nischen Gespräch, Berlin 1980, 125.

Der freie Wille und der unfreie Wille 29

about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank


Größenwahn.⁴⁰ Andererseits die hilflose Geschöpflichkeit zwischen Acker und
Dornen, Kraftaufwand und Misserfolg, Mühsal und Schmerzen,⁴¹ verbunden mit
der Erfahrung, dem Ineinander von Sehnsucht und Scheitern nicht zu entrin-
nen.⁴² Deshalb sprechen wir bei Sünde durchaus nicht von Sexualität, sondern
von der Universalität einer Schuld- und Verhängniswirklichkeit als Ursache und
Folge gleichermaßen.⁴³ Es geht um den existentiellen und beklemmenden Tat-
bestand von Verantwortung ohne individuell-schuldhaftes Handeln. Es geht um
Verwerflichkeitszusammenhänge, über die das Individuum gar nicht willentlich
entscheidet, denen es aber gleichwohl ausgeliefert ist,weil es mit seiner Geburt in
sie eintritt und sie verlängert. Darin wurzelt seine Erlösungsbedürftigkeit, so, wie
sie von den Reformatoren und der CA diagnostiziert wird.

2 Erasmus von Rotterdam

Dies führt uns – gewissermaßen auf dialektischer Steige – zu Erasmus von Rot-
terdam.Was CA 2, CA 18 und CA 19 sagen, warum sie es so sagen, und was genau
sie damit sagen wollen, hat – sub contrario – mit dem Augustiner Chorherrn aus
Basel so viel zu tun, wie mit dem Augustinermönch aus Wittenberg bzw. dem
Lehrer Deutschlands.

Die Sympathie, mit der Erasmus den Gang der Reformation anfangs noch
begleitet, wandelt sich schnell in Skepsis. Er findet Luther zu radikal,⁴⁴ zu maß-
los.⁴⁵ Ohne ihn direkt anzugreifen, mahnt er bereits 1518 zu Vorsicht und Zu-

 Gen. 3, 4–5: „Da sprach die Schlange zu der Frau: Ihr werdet keineswegs des Todes sterben,
sondern Gott weiß: an dem Tag, da ihr davon esst, werden eure Augen aufgetan, und ihr werdet
sein wie Gott und wissen, was gut und böse ist.“
 Gen. 3, 14–20.
 Wagner, Erbsündenlehre, 124.
 Schneider-Flume, Dogmatik, 243.
 „Man übertreibt daher die Bedeutung der Erbsünde ins ungeheuerliche und behauptet, dass
durch sie auch die hervorragendsten Fähigkeiten des Menschen so verderbt seien, dass er aus sich
selber nichts anderes vermöge als Gott zu verkennen und zu hassen.“, Desiderius Erasmus, Eine
Diatribe oder ein Gespräch über den freien Willen, hg. u. übers. v. Otto Schumacher, Göttingen
1988, https://digi20.digitale-sammlungen.de/de/fs1/object/goToPage/bsb00048294.html?page-
No=84&zoom=1.00, (07.06. 2021) [künftig: DLA], IV 13, 84–85. „Luther hat [den freien Willen]
zunächst nur durch Abtrennung des rechten Armes verstümmelt, späterhin auch damit nicht
zufrieden hatte den freien Willen vollends erdrosselt und beseitigt.“, DLA IV 16, 87.
 „Es gilt also Maß zu halten; dannwird man zu dem Ergebnis kommen, dass gute Werke,wenn
auch nicht vollkommene Werke möglich sind, doch ohne dass der Mensch sich etwas darauf
einbilden dürfte; auch ein Verdienst dürfte möglich sein, im ganzen aber wäre es Gott zu ver-
danken. Es gibt also über die Maßen viel Schwäche, Mängel und Bosheit im Leben der Sterbli-

30 Hendrik Stössel



rückhaltung.⁴⁶ Gleichwohl sieht er sich konfrontiert mit heftigsten Verleumdun-
gen durch seine christlichen Priesterbrüder. Man wirft ihm vor, in Wahrheit sei
doch er es, der Luther die ketzerische Feder führe.⁴⁷ Als dann im Mai 1519 sein
Wunsch nach Vereinbarung von Grundsätzen für die weitere gemeinschaftliche
Führung des Kampfes⁴⁸ unerfüllt bleibt, beginnt Erasmus, sich abzuwenden.
Immer noch unter Vermeidung der direkten Konfrontation. Den offenen Bruch⁴⁹
markiert erst im Herbst 1524 sein Unterricht vom freien Willen (De Libero Arbitrio
Diatribē).

2.1 De Libero Arbitrio

Darin fordert er die Rückbesinnung auf die Quellen und Wurzeln der Kirche. Er
will die Frömmigkeit der ersten Christen wiederbeleben⁵⁰ und setzt einen starken
pädagogischen Akzent.⁵¹ Wie Philipp Melanchthon in den Loci von 1521⁵² warnt

chen, sodass ein jeder, wenn er sich selbst betrachten wollte, gern sein Helmbusch niederlegte,
auch wenn wir nicht allen Ernstes behaupten, dass der Mensch – und sei er noch so sehr ge-
rechtfertigt – nichts anderes sei als Sünde, was wir schon deswegen nicht können, weil Christus
ihn einen Wiedergeborenen und weil Paulus ihn eine neue Kreatur nennt.“, DLA IV 16, 88.
 In der Neuauflage des Enchiridion Militis Christiani.
 Cornelius Augustijn, Erasmus von Rotterdam, in: Martin Greschat (Hg.), Gestalten der Kir-
chengeschichte, Bd. 5, Stuttgart 1993, 72.
 Brief vom 30. Mai 1519, vgl. LBW, Bd. 1, Nr. 183, S. 412–413.
 Vgl. dazu und zum Folgenden Augustijn, Erasmus, 71.
 „[…] im Übrigen sollen wir glauben, dass alles, was uns in diesem Leben widerfährt […] zu
unserem Heil von Gott verursacht worden ist und es keinem Unrecht geschehen kann durch ihn,
der von Natur gerecht ist, mag uns gleich etwas treffen,was wir nicht verdient zu haben scheinen;
und niemand soll verzweifeln an der Vergebung seitens des von Natur unendlich gnädigen Gottes.
Dieses zu wissen […] genügt meines Erachtens zur christlichen Frömmigkeit und man hätte nicht
mit unfrommer Neugierde eindringen sollen in jene abgründigen, um nicht zu sagen: überflüs-
sigen Fragen, ob Gottes Vorherwissen mit einer Nicht-Notwendigkeit [menschlichen Tuns] ver-
einbar ist [oder] ob der menschliche Wille etwas beitragen kann zu dem, was Einfluss hat auf
unser ewiges Heil […]“, DLA Ia 8, 13–14.
 „Wozu würden die vielen Lobsprüche über fromme Männer bei Sir. 44 ff. dienen, wenn
menschlicher Eifer keinerlei Lob verdiente? Was wäre unter dem überall gelobten Gehorsam zu
verstehen, wenn der Mensch bei guten und ebenso bei bösen Werken ein solches Werkzeug für
Gott wäre,wie das weil es für ein Zimmermann ist? Doch solche Werkzeuge wären wir alle, wenn
die Lehre Wiklifs war wäre, wonach alles – mag es vor oder nach Empfang der Gnade geschehen
und mag es gut, böse oder sittlich gleichgültig sein – aus reiner Notwendigkeit geschieht: eine
Meinung, der Luther zustimmt. Damit niemand vorwenden kann, dass dies von mir erdichtet sei,
setze ich seine eigenen Worte aus den ‚Behauptungen‘ [vgl. Assertio, WA 7, 146, 3 ff.] hierher:
‚Dahermuss auch dieser Artikel widerrufenwerden. Ich habemich nämlich schlecht ausgedrückt,

Der freie Wille und der unfreie Wille 31



auch er davor, sich an den Geheimnissen der Heiligen Schrift abzuarbeiten: Es sei
nicht Aufgabe des Menschen, zu enthüllen,was Gott verborgen habe.Von hier aus
sucht und findet Erasmus in derHeiligen Schrift die vielfache Anweisung zu einem
sittlich guten Leben.⁵³

Seine Argumentation vollzieht sich zunächst unter bemerkenswerter Dis-
tanzierung von Augustin.⁵⁴ Er schreibt:

Nehmen wir […] an, dass in irgendeinem Sinne [!] wahr sei, was Augustin geschrieben hat
[…].Welch ein großes Fenster würde die Bekanntgabe dieser Meinung unzähligen Menschen
zur Gottlosigkeit öffnen. Zumal, da die Menschen durchweg geistig schwerfällig und be-
schränkt, dazu boshaft und ohnehin zu jedem gottlosen Frevel unverbesserlich geneigt sind.
Welcher Schwache würde hinfort noch aushalten: Den dauernden und mühevollen Kampf
gegen das eigene Fleisch? Welcher Böse würde hinfort noch sein Leben zu bessern trachten?
Wer könnte sich überwinden, von ganzem Herzen einen Gott zu lieben, der die Hölle heizte
mit ewiger Pein, um dort für seine eigenen Missetaten armselige Menschen zu bestrafen, als
freue er sich an ihren Foltern? So nämlich würden sich die meisten die Sache zurechtlegen.
Die Menschen sind ja durchweg ungebildet und weltlich gesonnen; sie neigen ohnehin zum

wenn ich sagte der freie Wille sei in Wirklichkeit ein leerer Titel; ich hätte vielmehr einfach sagen
sollen: der freie Wille ist in Wirklichkeit nur eine Erdichtung oder ein Titel, hinter dem keine
Wirklichkeit steckt; denn es steht in niemandes macht, irgendetwas Gutes oder Böses zu planen,
sondern alles geschieht,wie der zu Konstanz verurteilte Artikel Wiklifs richtig lehrt, aus absoluter
Notwendigkeit.‘ […].“, DLA IIb 7 und 8, 45–46.
 „Die Geheimnisse der Gottheit [aber] sollten wir lieber anbeten, als sie zu erforschen“, Loci
1521, S. 19. Nr. 6.
 „Es gibt einiges, das uns nach dem Willen Gottes gänzlich unbekannt sein soll; so zum Bei-
spiel unser Todestag oder der Tag des jüngsten Gerichts […] Anderes sollen wir nach dem Willen
Gottes auf eine Weise erforschen, dass wir ihn selber im geheimnisvollen Schweigen verehren.
Deshalb gibt es in der Heiligen Schrift viele Stellen […], an den viele herumgerätselt haben, ohne
dass es jemandem gelungenwäre, die Mehrdeutigkeit vollkommen zu beseitigen […]. Anderes soll
uns genau bekannt sein, zum Beispiel die Anweisung zu einem sittlich guten Leben. Dies ist
offenbar das Wort Gottes dass man nicht erst vom hohen Himmel herab zu holen noch über das
weite Meer herbeizuschaffen braucht, dass vielmehr nahe ist nämlich in unserem Munde und
unserem Herzen. Dieses ist von allen genau zu erlernen […]“, DLA Ia 9, 14
 „Augustinus ist infolge des Kampfes mit Pelagius ungünstiger gegen den freien Willen ge-
stimmt worden, als er es vorher war.“, DLA IV 7, 79. In ähnlicher Argumentationsrichtung: „Der
heilige Augustinus und seine Parteigänger schätzen […],wie verderblich für wahre Frömmigkeit es
sei, wenn der Mensch sich auf seine eigenen Kräfte verlasse, den Anteil der Gnade, deren Be-
deutung Paulus bei jeder Gelegenheit eingeschärft, höher ein. Augustinus bestreitet demnach,
dass der Mensch – der Sünde verfallen – sich bessern oder etwas tun könne,was zu seinem Heile
beitrüge,wenn er nicht durch die unverdiente Gnade Gottes auf übernatürliche Weise angespornt
werde, das zu wollen,was ihn zum ewigen Leben führen kann […]. Nun sind aber der Glaube, der
bewirkt, dass wir Heilbringendes wollen, und die Liebe die bewirkt dass unser Wollen zum Ziel
führt nicht so sehr zeitlich voneinander trennbar als von Natur verschieden; sie können jedoch
beide durch zeitlichen Zuwachs vermehrt werden.“, DLA IIa, 30.

32 Hendrik Stössel



Unglauben, zu Frevel und zu Gotteslästerung, sodass man nicht noch Öl ins Feuer gießen
brauchte.⁵⁵

Von diesem Menschenbild herkommend definiert Erasmus in seiner Eingangs-
bestimmung den Willen als dasjenige „[…] Vermögen […], mit dem der Mensch
sich dem, was zur ewigen Seligkeit führt, zuwenden oder von ihm abwenden
kann.“⁵⁶ Ermöglicht wird ihm dies durch die einmal verliehene Gnade der Ver-
gebung. Durch sie erwerbe er jene Freiheit zurück, die ihn in den Stand versetze,
trotz seiner Geneigtheit zum Bösen – auch coram Deo – mit Aussicht auf Erfolg
nach dem Guten zu streben.⁵⁷ Damit halten wir den roten Faden in der Hand, der
sich bis zum Schluss durchzieht. Dort fasst Erasmus seinen Punkt noch einmal
zusammen. Er schreibt:

Warum dem freien Willen etwas zugestehen? […] Damit es etwas gibt, was verdientermaßen
den Gottlosen zugerechnet werden kann, die sich der Gnade Gottes willentlich entziehen;
damit von Gott ferngehalten werde die fälschliche Anklage, er sei grausam und ungerecht;
damit von uns ferngehalten werde die Verzweiflung ebenso wie die Sicherheit und damit wir
zum Streben angespornt werden. Aus diesen Gründenwird von fast allen festgestellt, dass es
einen freien Willen gibt, der aber – damit aller menschlichen Hoffart vorgebeugt werde –
ohne die dauernde Gnade Gottes unwirksam ist.⁵⁸

 DLA Ia 11, 16.
 DLA Ib 10, 24.
 „Unser Urteilsvermögen […] ist durch die Sünde verdunkelt, nicht ausgelöscht worden; unser
Wille als ein Vermögen zu wählen und zu meiden ist bis zu dem Gerade verderbt worden, dass er
durch seine natürlichen Hilfsmittel nicht wieder besser werden kann, sondern seine Freiheit
verloren hat und genötigt ist, der Sünde zu dienen der sich willentlich einmal verschrieben hat.
Doch durch die Gnade Gottes, die ihm die Sünde vergeben hat, ist der bis zu einem gewissen
Grade wieder frei geworden […] infolge der ständig gegenwärtigen Hilfe der göttlichen Gnade der
Mensche in rechter Beschaffenheit zu streben fortfahren kann, ohne indessen frei zu sein von
einer Geneigtheit zum Bösen, die von den Überresten der einmal eingeworbenen Sünde herrührt.
Wie die Sünde der Stammeltern auf die Nachkommen übertragen worden ist, so geht auch die
Geneigtheit zum sündigen auf uns alle über; diese wird durch die Sünden tilgende Gnade bis zu
dem gerade abgeschwächt, dass sie überwunden, nicht aber ausgerottet werden kann. Nicht, als
ob hierzu die Gnade nicht imstande wäre, sondern weil es uns nicht dienlich wäre.“, DLA IIa 3,
25–26.
 DLA IV 16, 88.

Der freie Wille und der unfreie Wille 33



2.2 De Libero Arbitrio als dialektische Voraussetzung für die
Anthropologie der Confessio Augustana

Soweit Erasmus von Rotterdam. Seine Argumentation wird geleitet durch den
Gedanken, die Vernunft sei durch die Erbsünde nicht vollständig kompromit-
tiert.⁵⁹ Der Mensch könne adiuvante Dei gratia willentlich dem Gerechten – und
das bedeutet hier nicht nur der äußeren Rechtschaffenheit, sondern auch der
iustitia spiritualis – sich zuwenden bzw. annähern. Dies begründet gleichzeitig
seine Verantwortung für das Böse.⁶⁰ Die Ermächtigung des Willens zum Guten
bildet den grundlegenden Dissens mit Luther. Insofern von ihm her Melanchthons
Augsburger Formulierungen mitbeeinflusst sind, halten wir Erasmus von Rotter-
dam in der Tat für einen dialektischen Vorläufer der CA, einen ihrer – wenn man
so will – indirekten Wegbereiter.

3 Martin Luther

Sehr viel direkter⁶¹ ist dagegen der Einfluss Luthers. An erster Stelle stehen hier
seine Abhandlung Über den unfreien Willen von 1525 (De Servo Arbitrio⁶²) und sein
Abendmahlsbekenntnis von 1528.⁶³ Beide setzen zwar Augustinus voraus, voll-

 Vgl. dazu und zum Folgenden Thomas Kaufmann, Die Geschichte der Reformation in
Deutschland, Berlin 2016, 123.
 „[…] einige rechtgläubige Väter [unterscheiden] drei Schritte einer menschlichen Handlung: 1.
das Denken, 2. das Wollen und 3. die Ausführung. Beim erstens zwar und beim dritten Schritt
schreiben sie dem freien Willen keine Möglichkeit zu, irgendetwas auszurichten. […] jedoch beim
mittleren Schritt bei der Einwilligung ist zugleich die Gnade und der menschliche Wille wirksam,
allerdings so, dass die hauptsächliche Ursache die Gnade und die weniger hauptsächliche Ur-
sache unser Wille ist.“, DLA IIIc 4, 67. Diesen Gedanken wird die altprotestantische Orthodoxie
des 17. Jhdts. neu auflegen: Die Vorstellung, zum Vollzug einer Handlung könnten und müssten
Gott und Mensch, Gnade und Wille, eine Allianz, einen concursus in der Weise eingehen, dass für
eine Handlung „[…] die hauptsächliche Ursache die Gnade und die weniger hauptsächliche Ur-
sache unser Wille“, Andreas Klein, Willensfreiheit auf dem Prüfstand. Ein anthropologischer
Grundbegriff in Philosophie, Neurobiologie und Theologie, Neukirchen-Vluyn 2009, 364. Der
Beitrag der klassischen concursus-divinus-Lehre zur Theodiezee-Frage besteht darin, dass sie dem
Menschen insofern eine gewisse Eigenständigkeit gegenüber Gott einräumt, als er Zweitursachen
setzen kann, für die er selbst die Verantwortung trägt. Deshalb ist er (und nicht Gott) für die
Folgen seiner schlechten Handlungen verantwortlich. Vgl. dazu im Einzelnen Klein,Willensfrei-
heit, 368.
 Maurer, Historischer Kommentar, Bd. 2, 47.
 Künftig: DSA.
 Luther, Ausgewählte Schriften, 251.

34 Hendrik Stössel



ziehen jedoch ebenfalls – freilich wiederum anders als Erasmus – eine Distan-
zierung.⁶⁴ Das macht es mindestens schwierig, den Augustinermönch kurzerhand
auf den spiritus rector seines Ordens zu reduzieren.

3.1 Simul iustus et peccator

Augustinus – wir erinnern uns – spricht von Gottes vorausgehender bzw. mit-
wirkender Gnade. Sie verwandelt eine vorherbestimmte Auswahl der Kinder
Adams in Kinder Gottes. In diesem durch prädestinatorischen Ratschluss sich
vollziehenden Prozess erfährt der im Sündenfall kompromittierte, zum Guten
unfähige Wille die Heilung⁶⁵ seiner Substanz.⁶⁶ In der Augustinusforschung hat

 Bereits in der Leipziger Disputation wird Augustin durch Luther relativiert: Furcht vor Strafe
befördere nicht die Gewöhnung an die Gerechtigkeit, sondern daran, an Gott zu verzweifeln und
ihn zu hassen, jedenfalls dann, „wenn die Gnade nicht dabei [sei.] Wenn aber die Gnade mit
eingeschlossen wird, so lasse ich es gelten.“ Vgl. Johann Georg Walch, Martin Luthers sowol in
deutscher als lateinischer Sprache verfertigte und aus der letztern in die erstere übersetzte
sämtliche Schriften, Funfzehenter Teil, welcher die zur Reformationshistorie gehörige Docu-
menten von 1517 bis 1524 enthält, nebst einem Vorbericht von der Nothwendigkeit, Göttlichkeit
und Zulänglichkeit der Reformation […], Halle 1745, Sp.1283.
 Natura quippe hominis primitus inculpata et sine ullo vitio creata est; natura vero ista hominis,
qua unusquisque ex Adam nascitur, iam medico indiget, quia sana non est. Omnia quidem bona,
quae habet in formatione, vita, sensibus, mente, a summo Deo habet creatore et artifice suo. Vitium
vero, quod ista naturale bona contenebrat et infirmat, ut illuminatione et curatione opus habeat, non
ab inculpabili artifice contractum est, sed ex originali peccato, quod commissum est libero arbitrio.
Ac per hoc natura poenalis ad vindictam iustissimam pertinet. Si enim iam sumus in Christo nova
creatura, tamen eramus natura filii irae sicut et ceteri; Deus autem, qui dives est in misericordia,
propter multam dilectionem, qua dilexit nos, et cum essemus mortui delictis, convivificavit nos
Christo cuius gratia sumus salvi facti. Aurelius Augustinus, De natura et gratia, liber unus 3.3,
https://www.augustinus.it/latino/natura_grazia/ (07.06. 2021). („Die Natur des ersten Menschen
ist selbstverständlich schuldlos und ohne jeglichen Fehler geschaffen. Aber diese Natur des
Menschen in welcher jeder aus Adam geboren wird braucht den Arzt,weil sie nicht heil ist. Alles,
was sie an guter Gestalt hat, sei es Leben oder Sinne oder Verstand, hat sie Gott, dem Höchsten,
ihrem Schöpfer und kunstreichen Erschaffer. Diesen Mangel der menschlichen Natur [nicht heil
zu sein], der das natürliche Gute verfinstert und verunklart, dass sie Erleuchtung und Heilung
braucht, ist nicht durch den Erschaffer, der ohne Schuld ist, herbeigeführt worden, sondern durch
die Ursünde [peccatum originale], die freiwillig begangen wurde. Deshalb verdient die strafwür-
dige Natur gerechte Bestrafung. Wenn wir schon in Christus eine neue Kreatur sind, sind wir
dennoch von Natur aus Kinder des Zorns wie verschiendene andere auch. Gott aber, der reich ist
an Gnade, liebt uns aus großer Liebe und macht uns da wir des Todes schuldig sind durch
Christus lebendig, durch dessen Gnade wir geheilt sind.“).
 „Jedes Wesen ist aber entweder verderbbar oder unverderbbar. Also ist jedes Wesen gut.
Wesen nenne ich, was für gewöhnlich auch Substanz genannt wird. Also ist jede Substanz ent-

Der freie Wille und der unfreie Wille 35

about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank


man darauf hingewiesen, dass dies als Veränderung der menschlichen Natur
aufzufassen sei.⁶⁷ Demgegenüber entwickelt Martin Luther bereits in der Römer-
briefvorlesung (1515/1516) das simul-iustus-et-peccator-Axiom.⁶⁸ Danach kann der
Mensch statu corruptionis immer nur beides zugleich sein: neue Schöpfung und
alter Adam. Anders als bei Augustinus findet bei Luther der Mensch nur dialek-
tisch – als alter Sünder und neu Gerechtfertigter – die Freiheit seines Willens und
die Kraft zum guten Werk.

Auf diese Weise gewinnt das Rechtfertigungsgeschehen einen doppelten
Akzent. Insofern es sich in und durch Jesus Christus vollzieht, ist es vorgängig und
abschließend. Aus der Perspektive des Menschen jedoch drängt es als Ruf zu einer
Antwort hin. Insofern trägt es – wenn auch dezidiert nachgeordnet – ein pro-
zesshaftes Element in sich. Als geschuldete Antwort auf Gottes Handeln eröffnet
sich den Gerechtfertigten der Weg, die Pflicht und der Wille zur Heiligung.⁶⁹ Der
Anruf Gottes in Christus und die Antwort des Menschen sind zwar zu unter-
scheiden, aber eben nicht zu trennen. Denn in ihrem letzten Ernst besteht die
Forderung nach Heiligung ebenfalls vor dem Forum von Gottes Gericht.⁷⁰ Anders
gesagt:Von Gott her ist die Rechtfertigung des Sünders in Kreuz und Auferstehung
Christi primär und einmalig und effektiv.⁷¹ Im Blickwinkel der menschlichen
Antwort gestaltet sie sich jedoch als Nachfolge⁷² unter Gottes ernstem Nein zur
Sünde und unter seinem ebenso ernsten Gebot der Heiligung.⁷³ In diesem Zu-
sammenhang entwickelt und entfaltet Philipp Melanchthon in den Loci von 1535
die Lehre vom tertius usus legis in renatis. Dazu später mehr.

weder Gott oder von Gott, denn jedes Gute ist entweder Gott oder von Gott.“, DLA_Aug, DLA III 36,
S. 257, Ziff. 128.
 DLA_Aug, Einleitung, 38. In der Taufe gewinnen die Erwählten Anteil an Tod und Auferste-
hung Jesu und erlangen die Wiedereinsetzung ihres Willens in den status integritatis: Freiheit
sowie Bereitschaft und Fähigkeit zum Guten.
 Zu Röm. 4,7, vgl. Martin Luther, Vorlesung über den Römerbrief 1515/1516, in: Martin Luther.
Ausgewählte Werke, Ergänzungsreihe zweiter Band, hg.v. Hans Heinrich Borcherdt u.a., Mün-
chen 1935 [künftig: Röm_Lu], 169, Zif. 2, Rdnr. 105.
 Am Rande sei vermerkt, dass Philipp Melanchthon in den Loci von 1535 und 1549 (59) an
genau dieser Schnittstelle die Lehre vom tertium officium legis bzw. usus legis in renatis abhandelt,
vgl. dazu im Einzelnen Albrecht Peters, Gesetz und Evangelium, Gütersloh 1981, 78. Im selben
Sinne sprechen sowohl die Schmalkaldischen Artikel als auch die Konkordienformel vom dreifa-
chen bzw. dritten Gebrauch des Gesetzes, vgl. Pöhlmann, Abriss, 39.
 Z.B. 2Kor. 5,10: „Denn wir müssen alle offenbar werden vor dem Richterstuhl Christi, auf dass
ein jeder empfange nach dem,was er getan hat im Leib, es sei gut oder böse.“Vgl. dazu Schneider-
Flume, Dogmatik, 279–280.
 ἐφάπαξ, Röm. 6,10; Hebr. 7,27 u.ö.
 Pöhlmann, Abriss, 256–257.
 Peters, Gesetz, 79.

36 Hendrik Stössel



Was Martin Luther betrifft, so folgen die Willensschrift und sein Abend-
mahlsbekenntnis dem Grundmotiv, das Solus Christus von der Desavouierung
freizustellen,⁷⁴ die es erleiden würde durch die Mitwirkung des Menschen an
seiner Erlösung.⁷⁵ Denn dann wäre sie fraglich und unsicher, weil der Mensch⁷⁶
seinerseits fraglich und unsicher ist.⁷⁷ Gewissheit komme allein aus Kreuz und
Auferstehung Christi. Durch sein Wort – und also von jenseits menschlicher
Möglichkeit – vermitteln sich Vergebung und Rechtfertigung.⁷⁸ Dabei handelt es
sich um eine fremde, durch Gottes Geist in Christus verliehene Kraft und einWerk,
das in erster Linie darin besteht, ihn zu fürchten, zu lieben, zu vertrauen. Erst auf
dieser Grundlage entsteht,was immer im Übrigen als gutesWerk außerdem gelten
mag.⁷⁹ Im Kontext von Luthers theologischer Anthropologie – wie auch der CA –
lautet daher die Frage nicht nur:Was hast dugetan oder unterlassen? Sondern:Wo
war Dein Herz bei diesem Tun oder Unterlassen?⁸⁰ Und dass der gerechtfertigte
Sünder dieses sein Herz so unter Kontrolle habe, dass es im Einklang mit dem
Ersten Gebot schlage,⁸¹ bestreitet bekanntlich schon die Römerbriefvorlesung mit
Nachdruck.⁸²

 Vgl. dazu Maurer, Historischer Kommentar, Bd. 2, 47.
 DSA, 284.
 „[…] ein Gras […], das am Morgen blüht und sprosst und des Abends welkt und verdorrt“,
Ps. 90, 6.
 Ein – letztlich wieder seelsorgerlich motivierter – Gedanke, den CA 6 und CA 20 in Be-
kenntnisrang gehoben haben; vgl. BSELK, CA 6, 100: „Und es wird gelehrt, dass dieser Glaube
gute Frucht und gute Werke bringen soll, und das man allerlei gute Werke tun müsse, die Gott
geboten hat, und zwar um Gottes Willen; [es wird gelehrt], aber nicht auf solche Werke [in der
Meinung] zu vertrauen, dass wir durch unsere Werke Gottes Gesetz erfüllen oder wegen unserer
Werke als gerecht betrachtet würden. Denn wir empfangen Vergebung der Sünde und werden als
gerecht betrachtet, durch den Glauben um Christi willen […].“, modernisiertes Deutsch nach
EKiBa, 21, [Der sechste] Vom neuen Gehorsam, und BSELK, CA 20, 118. „Wenn wir um unserer
Werke willen Vergebung empfangen sollten, so wären wir allezeit ungewiss, ob wir die Vergebung
erlangt hätten. Denn wir finden allezeit Fehler an unseren Werken und müssten zweifeln, ob wir
wirklich genug getan hätten. So würde die Verheißung hinfällig und unnütz werden,wnn sie auch
unser Werk gebaut wäre und das Gewissen könnte niemals zu Frieden und zur Ruhe kommen,
wenn wir um unserer Werke willen gerecht sein müssten.“, modernisiertes Deutsch nach EKiBa,
29, [Der zwanzigste] Vom Glauben und guten Werken.
 Vgl. dazu und zum Folgenden Otto Hermann Pesch, Gnade und Rechtfertigung am Vorabend
der Reformation und bei Luther, gehalten am Ökum. Forum Heidelberg 20.07. 2007, https://www.
uni-heidelberg.de/md/fakultaeten/theologie/oek/forum/13.1.pdf (07.06. 2021), 10–11.
 Pesch, Gnade, 13.
 Peters, Gesetz, 43.
 Das richtet sich gegen die traditionsreiche Argumentation, Gott werde das Seine zweifellos
hinzufügen, wenn sich der Menschen nur nach Kräften um das Gute bemühe (Facienti quod in se
est, Deus non denegat gratiam). Eines Eingriffs Gottes bedürfe es zwingend insoweit nur, um

Der freie Wille und der unfreie Wille 37

about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank


3.2 De Servo Arbitrio

Luther selbst hat die Willensschrift für eine seiner wichtigsten und besten ge-
halten.⁸³ Relativ verbindlich im Ton, ist er absolut hart in der Sache, also: in der
umfassenden rigorosen Bestreitung des freienWillens.⁸⁴ Auf demHintergrund der
zwingenden und notwendigen Vorordnung von Gottes Allwirksamkeit⁸⁵ ergibt
sich für ihn, dass der Wille des natürlichen Menschen ebenso zwingend und
notwendig „nichts vermag“⁸⁶.

Zur Veranschaulichung verwendet er das Bild des Pferdes, das einen Reiter
habenmüsse. Müsse! So wenig das Pferd seinen Reiter wähle, sondern umgekehrt
jener das Pferd, so wenig wähle der Wille,wer oder was ihn reite.⁸⁷ Gott und Satan
führen einen Kampf um den Menschen und seinen Willen,⁸⁸ einen freilich, den
Christus am Kreuz als Sieger bereits entschieden und denen, die sich an ihn
halten, iustitia spiritualis erworben hat. Schlechterdings keine Chance haben jene,

diesen ersten Akt der Hinwendung zum summum bonum durchzuhalten.Doch den Augenblick des
ersten Schritts könne und müsse der Mensch um seiner Befreiung willen aus der Kraft eigener
Willensentscheidung vollziehen, vgl. dazu Pesch, Gnade, 2.
 „Deshalb ist es reiner Wahnsinn, wenn man behauptet, der Mensch könne aus eigenen
Kräften Gott über alle Dinge lieben und die gebotenen Werke tun ‚ihrem Tatbestande nach, aber
nicht nach dem Willen des Gesetzgebers‘, weil er sie nicht im Stand der Gnade tue. O Toren, o
Sautheologen! So war also die Gnade nur notwendig um der neuen, das Gesetz überbietenden
Forderung gewinnen. Dennwenn das Gesetz aus unseren Kräften heraus erfüllt werden kann,wie
sie sagen, dann ist die Gnade nicht nötig zur Erfüllung des Gesetzes selber, sondern nur zur Er-
füllung einer neuen, über das Gesetz hinausgehenden Forderung, die von Gott auferlegt ist.Wer
soll denn solche Gottes lässt ehrlichen Anschauungen ertragen?“, Röm_Lu, 173, Rdnr. 109– 110.
 Kaufmann, Reformation, 567.
 Vgl. dazu Kaufmann, Reformation, 569.
 DSA, 24.
 WA 722,4 ff.
 Das ist keineswegs so aus der Welt, wie es auf den ersten Blick den Anschein haben mag. Der
Literaturnobelpreisträger von 2016 jedenfalls sagt es so: „You may be an ambassador to England
or France.Youmay like to gamble.Youmight like to dance.Youmay be the heavyweight champion
of the world. You may be a socialite with a long string of pearls: But you’re gonna have to serve
somebody […]. Well, it may be the devil or it may be the Lord: But you’re gonna have to serve
somebody […].“ („Ob Du Botschafter in England oder Frankreich bist, ob Du gerne spielst oder
tanzt, ob Du Boxweltmeister im Schwergewicht bist oder zur feinen Gesellschaft gehörst und eine
lange Perlenkette trägst: Irgendjemandem dienst Du. Sei es der Teufel, sei es der Herr: Einem von
beiden bist Du verpflichtet […].“), Bob Dylan, Gotta Serve Sombody, in: Slow Train Comin’, Co-
lumbia Records 1979.
 DSA, 50.

38 Hendrik Stössel



die nicht durch das „Bad der Wiedergeburt“⁸⁹ gegangen ist. An ihnen findet Lu-
ther nur die Neigung zum Bösen – d.h.: zu allem,was ohne Gott ist – und nichts,
was sie aus eigener Kraft zu ihm kehren könnte.⁹⁰

Dabei spielt die Frage der Legitimität von Schuldzurechnung⁹¹ keine Rolle.
Luther verweist auf das „Licht der Herrlichkeit“. Dort werde sich das Geheimnis
schon auflösen, dass der gerechte und gnädige Gott, auch solche verdamme, die
aus eigener Kraft gar nicht anders könnten, als schuldige Sünder sein. Dieser
eschatologischen Aussicht möge sich der Glaube getrösten.⁹² Denn, was die Hei-
lige Schrift verberge, sei ja – hier hören wir wieder Erasmus und den frühen Me-
lanchthon – gerade deshalb verborgen, damit der Mensch auf Spekulation ver-
zichte⁹³ und sich darauf beschränke, die Ratschlüsse Gottes anzubeten.⁹⁴

3.3 Martin Luther und Erasmus von Rotterdam

An der theologischen Anthropologie bzw. der Willensfrage haben sich die ersten
tiefgreifenden Trennungen innerhalb der reformatorischen Bewegung vollzogen,
zu welcher anfangs auch Erasmus gezählt werden muss. Wie den Reformatoren
und der CA, ist es ihm – dem römischen Priester – um die Wiederbelebung
frühchristlicher Frömmigkeit gegangen, orientiert an der Heiligen Schrift in ihrer
Auslegung durch die Kirchenväter.⁹⁵Hier wie dort war das Ziel die Erneuerung der
römischen Kirche. Für Erasmus selbst dann noch, als es für die Reformatoren

 Tit. 3, 4–7: „Als aber erschien die Freundlichkeit und Menschenliebe Gottes, unseres Hei-
lands, machte er uns selig – nicht um der Werke willen, die wir in Gerechtigkeit getan hätten,
sondern nach seiner Barmherzigkeit – durch das Bad der Wiedergeburt und Erneuerung im
Heiligen Geist, den er über uns reichlich ausgegossen hat durch Jesus Christus, unsern Heiland,
damit wir, durch dessen Gnade gerecht geworden, Erben seien nach der Hoffnung auf ewiges
Leben.“
 DSA, 283.
 Klein,Willensfreiheit, 375.
 DSA, 282.
 DSA, 44 mit Bezug auf Röm. 9, 20–23: „Ja, lieber Mensch, wer bist du denn, dass du mit Gott
rechten willst? Spricht etwa ein Werk zu seinem Meister: Warum hast du mich so gemacht? Hat
nicht der Töpfer Macht über den Ton, aus demselben Klumpen ein Gefäß zu ehrenvollem und ein
anderes zu nicht ehrenvollem Gebrauch zu machen? Da Gott seinen Zorn erzeigen und seine
Macht kundtunwollte, hat er mit großer Geduld ertragen die Gefäße des Zorns, die zumVerderben
bestimmt waren, auf dass er den Reichtum seiner Herrlichkeit kundtue an den Gefäßen der
Barmherzigkeit, die er zuvor bereitet hatte zur Herrlichkeit.“
 Fast wortgleich heißt es bei Philipp Melanchthon, die Geheimnisse Gottes „sollten wir lieber
anbeten, als sie zu erforschen.“, Loci 1521, S. 19, Nr. 6.
 Kaufmann, Reformation, 124.

Der freie Wille und der unfreie Wille 39



deren Kirche schon längst nicht mehr war. Wir müssen diese Trennung als tief-
greifend bezeichnen, weil sie – im Sinne Luthers – von praktisch allen Protago-
nisten der frühen Jahre mitvollzogen wurde. Sogar von Ulrich Zwingli⁹⁶ und auch
von Philipp Melanchthon⁹⁷, unbeschadet späterer Differenzierungen und seiner
fortdauernden Verbundenheit mit dem Basler.⁹⁸

Es ist häufig erörtert worden, ob der Streit zwischen Erasmus und Luther seine
Ursache nicht in einem grandiosen Missverständnis gehabt habe.⁹⁹ Wenn wir De
Libero Arbitrio und De Servo Arbitrio nebeneinanderlegen, können wir uns dieses
Eindrucks tatsächlich kaum erwehren. Was wäre geschehen, wenn Erasmus
stärker Luthers soteriologisches Anliegen wahrgenommen hätte, Kreuz und Auf-
erstehung Christi unter keinen Umständen zu relativieren?¹⁰⁰ Und anders herum:
Was wäre geschehen, wenn der Wittenberger das pädagogische Anliegen des
Baslers verstanden hätte, die Pflicht zur Heiligung unter keinen Umständen zu
suspendieren? Wenn sie – statt mit viel Nachdruck über verschiedene Themen
und aneinander vorbei – mit einander über dasselbe Thema geredet hätten: Den
untrennbaren Zusammenhang zwischen Rechtfertigung und Heiligung? Eine Vi-
sion bietet immerhin Philipp Melanchthon mit seiner Lehre vom tertium officium
legis,¹⁰¹ wie er sie im Kolosserkommentar anlegt und dann in den Loci von 1535
entfaltet.

4 Philipp Melanchthon

Den Streit zwischen Erasmus und Luther hat er als teilnehmender Beobachter mit
unterschiedlichen Schnittmengen nach beiden Seiten hin¹⁰² verfolgt. Aber auch

 * 1. Januar 1484 in Wildhaus; † 11. Oktober 1531 in Kappel am Albis.
 * 16. Februar 1497 in Bretten; † 19. April 1560 in Wittenberg.
 In seinem Brief vom 23. März 1528 an Erasmus bekennt sich Melanchthon in den wissen-
schaftlich-humanistischen Zielen als sein Anhänger und distanziert sich gleichzeitig vom Ton
Luthers in seiner Willensschrift. In der Sache freilich verteidigt er ihn und bedauert, dass es zu
keiner Übereinkunft gekommen ist, vgl. Regesten Online, https://www.haw.uni-heidelberg.de/for
schung/forschungsstellen/melanchthon/mbw-online.de.html (07.06. 2021) [künftig: Regesten
Online], Regestnr. 664.
 Dazu mit weiteren Nachweisen Klein,Willensfreiheit, 492.
 Klein,Willensfreiheit, 375.
 Dazu im Einzelnen: Peters, Gesetz, 78–81.
 Das zeigt exemplarisch der erwähnte Brief an Erasmus vom 23. März 1528, Regesten Online,
Regestnr. 664 (16.4. 2019), aber auch, als er bereits 4 Jahre zuvor, als Melanchthon um den 25
September 1524, an Spalatin von seiner Befriedigung darüber schreibt, dass Luther für die Aus-

40 Hendrik Stössel

about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank


unabhängig davon ist er persönlich mit dem Willensproblem bis zu seinem Le-
bensende nicht wirklich fertig geworden.¹⁰³

4.1 Die Loci von 1521

Zu den frühesten einschlägigen Äußerungen gehören die Loci von 1521. Auf dem
Hintergrund eines strengen Determinismus,¹⁰⁴ bezeichnen sie den freien Willen
als „gottloses Dogma“, mit dem die Philosophie in die Theologie eingedrungen sei
und die „Wohltätigkeit Christi“ verdunkelt habe.¹⁰⁵ Unbeschadet einer gewissen
äußeren Wahl- bzw. Handlungsfreiheit¹⁰⁶ werde nämlich der Mensch durch seine
angeborenen Leidenschaften – die Affekte¹⁰⁷ – regelrecht überfallen und von Gott
„weggerissen“.¹⁰⁸ Deshalb begreift sie Melanchthon geradezu als Inbegriff der
Sünde, eines Kerkers, dem niemand aus eigener Kraft entrinnt.¹⁰⁹ Von daher ist
der menschliche Wille – insofern er durch die Affekte beherrscht und gesteuert
wird – von der Sünde beherrscht und gesteuert. Nicht umgekehrt. So wenig sein
Wille den Menschen vom Hass befreien könne, so wenig könne er ihn zur Liebe
erwecken. Zur Nächstenliebe nicht und schon gar nicht zur Gottesliebe.¹¹⁰ Viel-
mehr sei der Mensch „von Natur aus“ voller Verachtung für Gott.¹¹¹ Es begegnet
uns hier eine Schärfe, die man dem die 24jährigen – immer noch relativ frisch-
gebackenen¹¹² – Baccalaureus Biblicus kaum zutrauen möchte. Doch auf genau
dieser Linie handelt CA 18 vom homo animalis und seiner Unfähigkeit, eine durch
willentliche Entscheidung begründete positive Gottesbeziehung zu etablieren.

einandersetzung über die Willensfreiheit in Erasmus endlich einen würdigen Gegner gefundet
habe, Regesten Online, Regestnr. 343 (16.4. 2019).
 Heinz Scheible, Melanchthon.Vermittler der Reformation. Eine Biographie, München 2016,
11.
 Bo Kristian Holm, Theologische Anthropologie, in: Philipp Melanchthon. Der Reformator
zwischen Glauben und Wissen. Ein Handbuch, hg.v. Günter Frank, Berlin 2017, 396.
 Loci 1521, S. 27, Nr. 4.
 Loci 1521, S. 43, Nr. 59–60: „Ich gestehe zu, es gibt in der äußeren Wahl der Dinge, eine
gewisse Freiheit, aber ich bestreite, dass die inneren Affekte völlig in unserer Gewalt sind. Ich
gestehe nicht zu, dass es einen Willen gäbe, der den Affekten ernsthaft widerstehen könnte. Und
besonders sage ich das gerade von der Natur des Menschen.“
 Exemplarisch handelt es sich um Liebe und Hass, Hoffnung und Furcht, Trauer und Zorn,
Neid und Ehrgeiz, Loci 1521, S. 37, Nr. 45.
 Loci 1521, S. 29, Nr. 13.
 Loci 1521, S. 39, Nr. 52.
 Loci 1521, S. 39, Nr. 52.
 Loci 1521, S. 39, Nr. 52.
 Seit dem 19. September 1519.

Der freie Wille und der unfreie Wille 41



Gleichzeitig weisen die ersten Loci darauf hin, dass die Bindung an die Af-
fekte nicht zwingend bedeute, ihnen auch nachgeben zu müssen. Jedoch werde
dadurch nur ein „Anschein von Freiheit“¹¹³ erweckt, der im Grunde nichts anderes
sei als „Heuchelei“¹¹⁴,weil er nur nach außenwirke und das Herz unberührt lasse.
Um einen Affekt aufzuheben oder zu ersetzen, bedürfe es nämlich stets eines
anderen, stärkeren.¹¹⁵ Von daher erscheint die Idee freiheitlicher Autonomie in
den Loci von 1521 als irrlichternde Fiktion. Niemals sei der Mensch als solcher
herrschafts- oder bindungsfrei.¹¹⁶ Immer könne es nur darum gehen, durch wen
oder was er gebunden sei bzw. ‚geritten‘ werde.Wir erkennen hier die Ross-und-
Reiter-Metapher aus Luthers Willensschrift wieder. In diesem Sinn wird wahre
Freiheit in den Loci von 1521 erst möglich, wenn und soweit die Liebe Christi
derjenige und einzige Affekt ist, der alle denkbar andern in ihrer Bindungswir-
kung übersteigt. Oder mit Melanchthons eigenen Worten:

Wenn du den menschlichen Willen unter dem Blickwinkel der Vorherbestimmung begut-
achtest, gibt es weder in äußeren noch inneren Werken irgendeine Freiheit, sondern alles
geschieht aufgrund göttlicher Bestimmung.Wenn Du den Willen unter dem Gesichtspunkt
der äußeren Werke beurteilst, scheint es nach […] eine gewisse Freiheit zu geben.Wenn du
den Willen unter dem Gesichtspunkt der Affekte beurteilst, gibt es schlechterdings keine
Freiheit […].¹¹⁷

4.2 Melanchthon und die Willensfreiheit

Allerdings bleibt der Brettener Reformator nicht bei dieser Sicht stehen. Das be-
ginnt bereits vor dem Augsburger Reichstag und setzt sich danach fort.¹¹⁸

 Loci 1521, S. 39, Nr. 50.
 Loci 1521, S. 39, Nr. 49–50.
 „Dagegen sind die inneren Affekte nicht in unserer Gewalt. Denn durch Erfahrung und
Gewohnheit erleben wir, dass der Wille nicht aus eigenem Antrieb Liebe Hass oder ähnliche
Affekte ablegen kann, sondern ein Affekt wird durch den andern […] besiegt, z.B. weil Du von
dem, den Du liebtest, verletzt worden bist, hörst Du auf ihn zu lieben.“, Loci 1521, S. 37, Nr. 44.
 Vgl. dazu Loci 1521, S.44–45, Anm. 83.
 Loci 1521, S. 45, Nr. 66–68.
 Scheible, Melanchthon, 186.

42 Hendrik Stössel



4.2.1 Der Kolosserkommentar

In den Scholien zum Kolosserbrief von 1527¹¹⁹ rückt – stärker als das bisher der Fall
war – die praktische Verbindung von Rechtfertigung und Heiligung in den Vor-
dergrund:¹²⁰ Neben den Menschen in seiner Existenz coram Deo tritt nun der
Mensch in seiner Existenz coram hominibus.¹²¹ Indem die Gabe des Heiligen
Geistes zur unmittelbaren Folge der Rechtfertigung durch Christus wird,¹²² befä-
higt und verpflichtet sie zu Handlungsentscheidungen, die dem Gedanken der
Nachfolge entsprechen.¹²³ Melanchthon etabliert nun eine differenziertere Be-
trachtung des Willens, auch in seiner Beziehung zu den Affekten. Damit erweitert
sich der Freiheits- und Gestaltungsraum des Individuums über die Grenze von
Luthers Willensschrift hinaus.¹²⁴

Dies vollzieht sich auf dem Hintergrund eines Paradigmenwechsel hinsicht-
lich der Philosophie.¹²⁵Nun erscheint sie als gute Schöpfung Gottes, gleichsam als
Griffel, mit dem er sein Gesetz den Menschen in die Herzen schreibt.¹²⁶ Dies er-

 Der Kolosserbriefkommentar entstand ursprünglich 1527 in Wittenberg als Vorlesung
(Scholia in Epistualam Pauli ad Colossenses). Die erste vollständige Überarbeitung erscheint 1528,
beinahe doppelt so umfangreich wie die Urfassung. Es folgen 1529, 1534 und 1545 weitere Neu-
auflagen und auf dieser Grundlage im Jahr vor seinem Tod 1559 schließlich die Enarratio Epistolae
Pauli ad Colossenses, MSA, IV, 209.
 Wolfgang Matz, Der befreite Mensch. Die Willenslehre in der Theologie Philipp Melan-
chthons, Göttingen 2001, 105.
 Matz,Willenslehre, 106.
 Matz,Willenslehre, 107.
 Est autem libertas christiana: Primum conscientiam habere liberatam a peccato; Secundo
habere Spiritum Sanctum et esse liberatum a potestate diaboli, qui corda impiorum incitat et rapit
ad varia peccata.MSA, IV, 287, Z. 7– 11. („Die christliche Freiheit besteht erstens darin, ein von der
Sünde befreites Gewissen zu haben; zweitens, den heiligen Geist zu haben und befreit zu sein,von
der Macht des Teufels, zu verschiedenen Sünden reizt und hinreißt.“).
 Vgl. dazu und zum Folgenden Holm, Anthropologie, 399–400.
 In Auslegung von Kol 2,8, einer Perikope, bei der man nach Maßgabe der bisherigen Ar-
gumentation Melanchthons seine scharfe Polemik erwarten würde: „Seht zu, dass Euch niemand
einfange durch Philosophie und leeren Trug, gegründet auf die Lehre von Menschen und auf die
Mächte der Welt und nicht auf Christus.“ War die Philosophie in den Loci von 1521 buchstäblich
noch vom Teufel und das schändliche Mittel jener, die „abscheuchlich überall in der Theologie
[…] faselten und […] anstelle der Lehre Christi aristotelische Spitzfindigkeiten dargeboten haben“
(vgl. Loci 1521, S. 13, Nr. 4) – übrigens ist es ist doch immer wieder erstaunlich, zuwelcher Rhetorik
sich Frömmigkeit und Glaube hinreißen lassen können, aber wie auch immer: – war also die
Philosophie in den Loci von 1521 noch Resonanzraum gottloser Dogmen (vgl. Loci 1521, S. 27,
Nr. 4).
 Philosophia, quatenus est scientia loquendi et rerum naturalium et civilium morum et ea
tantum de rebus naturalibus ac moribus civilibus, affirmat ac docet, quae certa ratione compre-

Der freie Wille und der unfreie Wille 43



öffnet – und darin liegt das Entscheidende – die Fähigkeit und Pflicht zu einem
Leben in Übereinstimmung mit der zweiten Tafel des Dekalogs.¹²⁷ Es entsteht –
wir haben es bereits erwähnt – die Idee einer pädagogischen Relevanz des Ge-
setzes iSd. tertius usus legis.¹²⁸

Der Gedanke lautet: Zwar sei Gott in Entstehung, Verlauf und Erhaltung die
Quelle allen Lebens. Unter dieser Voraussetzung jedoch sei der Mensch in der
Lage, zwischen gut und böse, richtig und falsch zu wählen. Wenn ihm auch die
iustitia spiritualis entzogen bleibe, so unterliege es doch seinem Willen, im Sinne

hendit. Est vera et bona cretura Dei, est enim ipsum iudicium rationis, quod in rebus naturalibus et
civilibus Deus dedit humanae naturae verum et certum, quia dicit Paulus Rom.2 quod gentis habeant
‚legem Dei scriptiam in cordibus‘, id est: habent iudicium, quo iducare possunt […], („Insofern die
Philosophie als Wissenschaft über natürliche Dinge und menschliche Sitten spricht, behauptet
und lehrt sie nur soviel über diese Dinge,wie sie als sicher und vernünftig versteht. Sie ist wahre
und gute Schöpfung Gottes und Ausdruck des Vernunfturteils, das Gott der menschlichen Natur
als wahr und sicher gegeben hat, wie Paulus in Röm 2[15] sagt: Sie beweisen damit, dass in ihr
Herz geschrieben ist, was Gottes Gesetz fordert, zumal ihr Gewissen es ihnen bezeugt, dazu auch
die Gedanken, die einander anklagen oder auch entschuldigen […], das bedeutet: sie haben Ur-
teilsvermögen, das sie zur Entscheidung befähigt.“), MSA, IV, 230, Zeile 12–20.
 Scheible, Melanchthon, 188.
 Habet libertatem voluntas humana in diligendis his, quae ψυχικὰ sunt, ut hoc aut illud cibi
genus eligere, hoc aut illo genere vestitus uti, huc aut illuc ire, habet et vim carnalis et cilis iustitiae
efficiendae, continere manus potest a caede, a furto, abstinere ab alterius uxore. Eatenus ita potest
hominum ratio gubernare, nam et sacrae litterae dicunt quandam esse prudentiam, item quandam
iustitiam carnis, quare tribuunt proprie quandam libertatem seu electionem rationi. Et Paulus vocat
opera legis, quae efficiunt homines sine Spiritu sancto imitantes legem. Et quia legis opera efficere
ratio potest, Deus doceri, assuefieri et coerceir legibus et magistratibus omnes himines voluit. Et
scripsit Paulus legem paedagocum esse, hoc est: non docere tantum eos, qui nondum habent
Spiritum sanctum, sed etiam coercere a manifestis flagitiis seu a transgressionibus […]. („Es hat der
menschliche Wille die Freiheit, in den Dingen zu wählen, die den natürlichen Menschen be-
treffen, wie z.B. die Art des Essens, der Kleidung, irgendwohin zu gehen, [oder auch] die
fleischliche bzw. zivile Gerechtigkeit zu erreichen: Er kann sich entscheiden, keine Gewalt an-
zuwenden, nicht zu stehlen und keinen Ehebruch zu begehen. So kann die Vernunft den Men-
schen beherrschen, denn auch die Heiligen Schriften sagen, dass es eine gewisse Klugheit und
Gerechtigkeit des Fleisches gibt, weshalb sie der Vernunft eine gewisse eigene Freiheit bzw.
Wahlmöglichkeit zugestehen. So benennt Paulus die Werke des Gesetzes, die Menschen ohne den
Heiligen Geist vollbringen [können], um das Gesetz zu befolgen. Und weil die Vernunft solche
Werke vollbringen kann, will Gott, dass alle Menschen gelehrt, gewöhnt und in Schranken ge-
halten werden durch die Gesetze bzw. die Obrigkeit. In diesem Sinne schreibt Paulus von der
pädagogischen Bedeutung des Gesetzes. Sie besteht darin, diejenigen, die den Heiligen Geist
noch nicht haben, nicht nur zu lehren sondern auch von offenbaren Schandtaten oder Übertre-
tungen abzuhalten […].“), MSA, IV, S. 223, Rdnr. 32 – S. 224, Rdnr. 14.

44 Hendrik Stössel



der zweiten Tafel den Weg der Heiligung zu beschreiten – oder eben nicht.¹²⁹ Man
hat die Auffassung vertreten, damit habe Melanchthon den Streit über die Wil-
lensfreiheit gleichsam aufgehoben. Denn er habe LuthersWillenslehre so rezipiert
und reformuliert, dass eigentlich auch Erasmus hätte zustimmen können.¹³⁰ In
jedem Fall dürfte aber der Kolosserkommentar als wichtige Voraussetzung der
theologischen Anthropologie von Augsburg zu betrachten sein.

4.2.2 Melanchthon und die theologische Anthropologie der Confessio
Augustana

Melanchthons weitere Entwicklung in der Willensfrage verknüpft sich eng mit
dem Fortgang der Loci. Im Zusammenhang mit der Lehre vom dritten Brauch des
Gesetzes entwickelt die zweite Aetas von 1535¹³¹ den Gedanken, der menschliche
Wille sei statu corruptionis zwar durch allfällige Anschläge des Teufels schwer
beschädigt, aber doch nicht gänzlich zerstört.¹³² Wir kennen das von Erasmus und

 Sed hic quaeri solet: Si Deus agitat naturam, est ne malorum seu peccatorum auctor? […] Hoc
satis sit tenere, quod Deus naturam conservet etefficacem efficiat […], id est: quidquid est potens,
efficax, potentiam et efficaciam a Deo habet, Deus vitam, robur, sapientiam, divitas largitur. Sed […]
non faciam Deum auctorem peccati, sed naturam conservantem et vitam et motum impertientem,
qua vita et motu diabolus aut impii non recte utuntur. („Aber hier pflegt man zu fragen:Wenn Gott
die Natur antreibt, ist er nicht Urheber der Boshaftigkeiten oder der Sünden ? […] Es mag genügen,
festzuhalten, dass Gott die Natur erhält und Wirkungen hervorruft […], das heißt: Was immer
mächtig und wirksam ist, hat seine Macht und Wirksamkeit von Gott. Er schenkt Leben, Kraft,
Weisheit, Reichtum. Aber [deswegen] mache ich Gott nicht zum Urheber der Sünde sondern zu
dem, der die Natur erhält und Leben und Leidenschaft schenkt, welche der Teufel und die
Gottlosen nicht recht gebrauchen.“), MSA, IV, S. 222, Rdnr.7– 19.
 Scheible, Melanchthon, 189.
 Matz,Willenslehre, 157.
 Illud quaeritur: quomodo voluntas sit libera, hoc est, quomodo possit obedire legi Dei neque
vero iudicari de hac quaestione potest, nisi magnitudo peccati, quod nobiscum nascitur, seu na-
turalis infirmitas considerentur; item, nisi sciamus lege Dei requiri non tardum externa civilia facta,
sed perpetuam et perfectam totius natura obedientiam. Nam si natura hominis non esset corrupta
peccato, haberet certiorem et clariorem de Deo notitiam, non dubitaret de voluntate Dei, haberet
verum timorem, veram fiduciam. Denique praestaret obedientiam integram legi, hoc est, in natura
hominis essent motus omnes consentientes cum lege Dei, sicut in piis Angelis. Nunc autem natura
hominis oppressa morbo originis, plena est dubitationis, caliginis, errorum, neque vere timet Deum,
nec vere confidit, denique plena est vitiosorum affectuum. De hac infirmitate hic quaeritur: quantum
praestare humana voluntas possit. Primum igitur respondeo: Cum in natura hominis reliquum sit
iudicium et delectus quidam rerum, quae sunt subiectae rationi aut sensui; reliquus est etiam de-
lectus externorum operum civilium. Quare voluntas humana potest suis viribus sine renovatione
aliquo modo externa legis opera facere. Haec est libertas voluntatis, quam Philosophi recte tribuunt

Der freie Wille und der unfreie Wille 45



können es in Fortführung der Linie des Kolosserkommentars einordnen.Wichtiger
erscheint allerdings, dass – mindestens implizit – nun doch auch eine gewisse
Mitwirkung an der iustitia spiritualis ins Blickfeld zu rücken scheint.¹³³ Immerhin
spricht Melanchthon von der Gottesfurcht und dem Zutrauen zu seiner Barm-
herzigkeit, von Liebe und Gehorsam, von Geduld im Leiden und ähnlichen Re-
gungen als Phänomenen, die dem Willen zumindest dann nicht gänzlich ver-
schlossen sind, wenn und soweit der Heilige Geist seine Kraft und Wirkung
beisteuere.¹³⁴

homini. Nam hanc etiam sacrae literae aliquo modo concedunt, hominibus. Quia scriptura docet
esse quandam iustitiam carnis, quaedam opera legis, in his qui non sunt renati; ergo concedit haec
opera effici posse humanis viribus sine renovatione. […] Nunc illud tantum addam: hanc ipsam li-
bertatem efficiendae civilis iustitiae saepe vinci naturali imbecillitate, saepe impediri a Diabolo. CR
21, 374. („Man fragt:Wie kann der Wille frei sein, das heißt: Wie kann er Gottes Gesetz befolgen?
Wenn man nicht die Größe der Sünde erwägt, die mit uns geboren wird und die natürliche
Schwäche, dann kann man diese Frage nicht wirklich beurteilen; ebenso, wenn wir nicht ver-
stehen, dass Gottes Gesetz nicht nur äußerliche gute Taten verlangt, sondern den gesamten und
vollständigen Gehorsam. Wäre nämlich die Natur des Menschen nicht durch die Sünde konta-
miniert, hätte er eine sicherere und klarere Kenntnis Gottes, wäre nicht im Zweifel über seinen
Willen und hätte wahre Gottesfurcht undwahres Gottesvertrauen. Kurzum: Er wäre in untadeliger
Weise gehorsam gegenüber Gottes Gesetz, was bedeutet: In der Natur des Mensch sind alle Re-
gungen angelegt, um mit dem Gesetz Gottes in Einklang zu sein, genauso, wie bei den frommen
Engeln. Nun aber ist die Natur des Menschen erstickt durch die Krankheit der Voreltern und
[daher] voller Zweifel, Finsternis Irrtümer und fürchtet Gott sowenig wie sie ihm wahrhaft ver-
traut, kurzum: sie ist voller böser Leidenschaften. Wegen dieser Schwäche fragt man, was der
menschliche Wille [überhaupt] ausrichten könne. Darauf antworte ich zunächst: Da in der Natur
des Menschen die Fähigkeit übriggeblieben ist zum Urteil und der Wahl in Angelegenheiten, die
der Vernunft und der Wahrnehmung unterliegen, ist auch die Möglichkeit geblieben, zwischen
äußeren Werken zu wählen. Daher kann der menschliche Wille ohne auf irgendeine Weise er-
neuert zu sein, aus seinen Kräften äußerliche Werke des Gesetzes vollbringen. Dies ist die Wil-
lensfreiheit, die auch die Philosophen zurecht dem Menschen zugestehen. Und auch die Heilige
Schrift lehrt, es gebe eine gewisse Gerechtigkeit des Fleisches durchWerke des Gesetzes [auch] in
denen, die nicht wiedergeboren sind. Sie gesteht also zu, dass der menschliche Wille solche
Werke vollbringen kann ohne erneuert zu sein. […] Jedoch füge ich hinzu: Ebendiese Freiheit zu
Werken der äußeren Gerechtigkeit ist oft eingeschränkt, teils wegen der natürlichen Schwäche,
teils, wegen der Behinderungen durch den Teufel.“).
 Vgl. dazu und zum Folgenden Holm, Anthropologie, 401.
 Sciendum est igitur de libero arbitrio: non posse homines legi Dei satisfacere. Nam Lex divina
requirit non tantum externa facta, sed interiorem mundiciem, timorem, fiduciam, dilectionem Dei
summam, denique perfectam obedientiam, et prohibet omnes vitiosos affectus. Constat autem ho-
mines hanc perfectam obedientiam in hac corrupta natura non praestare. […] Voluntas humana non
potest sine Spiiitu sancto efficere spirituales affectus, quos Deus requirit, scilicet verum timorem Dei,
veram fiduciam misericordiae Dei, obedientiam ac tolerantiam afflictionum, dilectionem Dei, et
similes motus. (CR 21, 375). („Deshalb ist zum freien Willen festzuhalten: Die Menschen können

46 Hendrik Stössel



Insoweit besteht auch eine Verbindung zur Variata Secunda,¹³⁵ zur Variata
Tertia¹³⁶ und zu den Loci von 1543. Sie alle scheinen die Fähigkeit des natürlichen
Menschen etablieren, sich der Gnade Gottes iSe. cooperatio gleichsam anzu-
schließen. So, wie es uns in der concursus-Lehre bei Erasmus und dann auch in
der Konkordientradition begegnet: Die Idee, es könnten bzw. müssten – im Sinne
dreier Ursachen – Gottes Wort und Geist mit dem zustimmenden Willen des
Menschen zusammenwirken, damit dieser das Gute vollbringen könne.¹³⁷ Dass
darin eine gewisse Distanzierung von der theologischen Anthropologie der CA
liegt, kommt in den Loci von 1543 dann ziemlich deutlich zum Ausdruck, wo es
heißt: „Der freie Wille ist die Fähigkeit des Menschen, sich der Gnade anzunä-
hern, d.h. er hört die Verheißung, bemüht sich ihr zuzustimmen und wirft die
Sünden […] fort.“¹³⁸

Man hat zurecht darauf hingewiesen, dass es sich hier um eine Spitzenfor-
mulierung handelt.¹³⁹ In der Tat finden wir sie bei Melanchthon so kein zweites
Mal.Wir werden sie also nicht als Zusammenfassung seiner Willenslehre verste-
hen. Die Sache allerdings begegnet uns im Verlauf seiner theologischen Existenz
in den mittleren bis späten Jahren immer wieder: Das Bemühen nämlich, die
Freiheit desWillens mit der Prävalenz Gottes zu vermitteln. Dabei unterscheidet er
zwischen Rechtfertigung und Heiligung bzw. Person und Werk. Den auf das Werk
gerichteten personalen Willen siedelt er theologisch im Kontext der Heiligung

dem Gottes Gesetz nicht genügen. Denn es fordert nicht allein äußere Taten, sondern ein reines
Herz, vollkommene Gottesfurcht, Vertrauen und Liebe zu ihm, sowie vollkommenen Gehorsam
und verbietet jede böse Neigung. Fest steht aber, dass der gefallene Mensch diesen vollkommenen
Gehorsam nicht leisten kann. […] Ohne den Heiligen Geist kann der menschliche Wille nicht die
geistlichen Neigungen hervorbringen, die Gott fordert, das heißt: wahre Gottesfurcht, wahres
Zutrauen zu Gottes Barmherzigkeit, Gehorsam und Geduld im Leiden, Liebe zu Gott und ähnliche
Regungen.“).
 […] Efficitur autem spiritualis iustita in nobis, cum adiuvamur a spiritu sancto. Porro Spiritum
sanctum concipimus, cum verbo Dei assentimur, ut nos fide in terroribus consolemur. […] In his certe
opus est regi nos et iuvari a Spiritu sancto […], BSELK QuM, Bd. 1, 130–131. („Die geistliche Ge-
rechtigkeit wird in uns hervorgebracht, indem der heilige Geist uns hilft. Also empfangenwir ihn,
damit wir Gottes Wort zustimmen und durch den Glauben in (allen) Schrecken getröstet werden.
[…] Dazu ist es erforderlich, dass wir durch ihn geleitet und unterstützt werden“) (verfasst 1540).
 Verfasst 1542.
 Hic concurrunt tres cuassae bonae actionis, verbum Dei, Spiritus sanctus et humana voluntas
assentiens, nec repugnans verbo Dei („Es kommen drei Gründe für eine gute Tat zusammen: Gottes
Wort, der Heilige Geist und der [durch diese beiden verwandelte menschliche Wille in einen]
Willen, der dem Wort Gottes zustimmt und ihm nicht widerstreitet“), CR 21, 658.
 Liberum arbitrium in homine facultatem esse applicanda se ad gratiam, id est, audit pro-
missionem et assentiri conatur et abicit peccata contra conscientiam. CR 21, 659.
 Holm, Anthropologie, 402.

Der freie Wille und der unfreie Wille 47



an.¹⁴⁰ So steht Gottes Gesetz dem Menschen nicht länger monochrom als Anklage
gegenüber. Vielmehr beginnt es – eben iSd. tertius usus legis – auch zur Hand-
lungsaufforderung zu werden. Damit ordnet sich in Melanchthons Denken die
Freiheit des Willens zum Guten in das souveräne Rechtfertigungshandeln Gottes
ein.¹⁴¹ Das gilt auch für die Loci von 1559¹⁴² und – last not least – für die Antwort
auf die bayrischen Inquisitionsartikel aus dem Jahr zuvor. Sie hat Melanchthon am
Tag vor seinem Tod¹⁴³ in sein theologisches Testament¹⁴⁴ aufgenommen. Das
verleiht seinem Anliegen noch einmal besonderes Gewicht, Gottes prädestina-
torische Souveränität zu sichern, ohne die Freiheit des Willens vollständig zu
entmächtigen. Freilich: Mit dem klaren Blick für die logische Unlösbarkeit der
darin liegenden Spannung¹⁴⁵ angesichts der „offensichtlichen Kontingenz“
menschlichen Handelns.¹⁴⁶ Am Ende scheint Melanchthon jedenfalls zu einer
Abschwächung der theologischen Anthropologie von Augsburg gefunden zu ha-
ben, auch wenn ihm zu keinem Zeitpunkt fraglich war, dass der Mensch seine

 Matz,Willenslehre, 156.
 Matz,Willenslehre, 158.
 Haec autem sententia tenenda et vera est: Voluntas humana non potest sine Spiritu sancto
efficere spirituales effectus, quos Deus postulat, scilicet verum timorem Dei, veram fiduciam mi-
sericordiae Dei, veram delectionem Dei, tolerantiam et fortudinem in afflictionibus in adeunda
morte ut superarunt mortem ingenti robore, Stephanus, Laurentius, Agnes et alii enumerabiles.
(„Dieser Satz ist als wahr festzuhalten: Der menschliche Wille vermag ohne den heiligen Geist die
geistlichen Wirkungen nicht hervorzubringen, die Gott fordert, insbesondere [nicht] wahre Got-
tesfurcht, wahres Vertrauen in Gottes Barmherzigkeit, wahre Gottesliebe [sowie] Geduld und
Stärke im Leiden und im nahenden Tod,wie Stephanus, Laurentius, Agnes und unzählige andere
den Tod mit ungeheurer Stärke überwunden haben.“), MSA II 1, 1952, S. 241, Z. 23–30.
 19. April 1560.
 Volo tamen confessionem meam esse Reponsiones de Bavaricis articulis contra Pontificios,
Anabaptistas, Flacianos et similes. CR 9, Nr. 6978, Sp.1099.
 Einerseits bringen wir beides „[…] von Geburt an mit: da ein winziges Licht einer gewissen
Kenntnis des Gesetzes, da ein riesiges Feuer schlechter Leidenschaften, hervorgebracht durch die
Erbsünde.“, Antwort auf die bayrischen Inquisitionsartikel, MD, Bd. 4, Leipzig 2012, 221. Da aber
andererseits „Gott nicht die Ursache der Sünde [ist], so folgt daraus, dass sich der teuflische wie
der menschliche Wille von Gott nicht unter Zwang, sondern durch Missbrauch der Freiheit ab-
gewendet haben. Es gibt hier also eine gewisse unableitbare Beziehung, und die Quelle der
Unableitbarkeit unserer Handlungen ist die Freiheit des Willens“, MD, Bd. 4, 223. „[…] Es gibt
göttliche Bestimmungen, und es gibt Unableitbarkeiten. Obwohl also […] die diesbezüglichen
Erörterungen große Unklarheit hervorbringen, soll man doch folgender sicherer Regel festhalten:
Gott ist nicht die Ursache der Sünde. Es gibt eine gewisse Freiheit des Steuerungsvermögens, denn
Paulus spricht ja von einer Gerechtigkeit des Fleisches.Und offensichtlich ist es Gottes Wille, dass
die Disziplin in allen Menschen geleitet wird, und wir von diesen Regeln nicht abweichen“
(Antwort auf die bayrischen Inqusitionsartikel) MD, Bd. 4, 224.
 Scheible, Melanchthon, 301.

48 Hendrik Stössel



Erlösung in Kreuz und Auferstehung Jesu Christi weder ersetzen noch gar über-
bieten kann.

5 Conclusio

Wir fassen unsern Ertrag in fünf Punkten zusammen.
Erstens. Die theologische Anthropologie der Augsburgischen Konfession

handelt davon, dass statu corruptionis nur als schwache Ableitung in einem
höchst äußerlichen Sinn von der Freiheit des Willens gesprochen werden kann.
Abgesehen von Jesus Christus reicht sie unter keinem Gesichtspunkt an Gott und
seine Gerechtigkeit heran. Darin ist freilich auch ein seelsorgerliches Motiv ent-
halten. Indem nämlich Gottes Gnade der Möglichkeit des Menschen sich entzieht,
wird dieser auf Christus als verlässliches Unterpfand seiner Rettung verwiesen,
um sich dieser zu vergewissern.

Dabei stützt sich die CA – zweitens – auf augustinische Traditionen. Sie be-
trachtet die biblischen Archetypen statu integritatis als substantiell frei, weil in
ihrer Natursubstanz ausgestattet mit dem Willen hin zu Gott als ihrem summum
bonum. Die Abwendung von ihm begründet ihre Unfreiheit und ihren Tod.
Gleichsam als Sargnägel nennt Augustinus den Hochmut, die Begierde und die
Selbstliebe. Problematisch ist freilich die damit grundgelegte sexuelle Verengung
bzw. Deformation des Sündenbegriffs von Gen. 3.

Drittens. In Abgrenzung zu jenem frühreformatorischen, von Augustinus
herkommenden strengen Determinismus, geht Erasmus von Rotterdam davon
aus, es könne der Mensch – adiuvante Dei gratia – der iustitia spiritualis wil-
lentlich sich zuwenden bzw. sich ihr annähern. Insofern sich daran die Ausein-
andersetzungen über die Willensfreiheit entzündet haben, sehen wir in dem
Basler Humanisten dialektisch einen wichtigen Wegbereiter der Augsburger An-
thropologie.

Im Übrigen spricht – viertens – einiges dafür, dass er und Luther letztlich
aneinander vorbeigeredet haben: Erasmus scheint das Anliegen nicht wirklich
klar gewesen zu sein, über dem freien Willen des Menschen das Erlösungswerk
Christi keinesfalls zu relativieren. Ebensowenig scheint Luther das pädagogische
Anliegen erkannt zu haben, über dem unfreien Willen des Menschen keinesfalls
seine Pflicht zu ethischem Handeln zu suspendieren.

Fünftens und letztens scheint Philipp Melanchthon auf dem Weg von den
ersten Loci bis zu seinem Lebensende die theologische Anthropologie der Con-
fessio Augustana iSd. concursus-Lehre abzuschwächen. Sein Bemühen geht da-
hin, Gottes Souveränität und die Freiheit des menschlichen Willens so weit wie
möglich zusammen zu denken, freilich nicht, ohne die logische Unauflösbarkeit

Der freie Wille und der unfreie Wille 49



dieser Spannung aus dem Blick zu verlieren. Dass der Mensch seine Erlösung in
Kreuz und Auferstehung Christi jedoch weder ersetzen noch überbieten kann,war
dem Brettener Reformator freilich – im Anschluss an Martin Luther (und auch von
diesem anerkannt!) – zu keinem Zeitpunkt fraglich.

50 Hendrik Stössel


